
VA L L ÁST U DOM Á N Y I SZ E M L E
Hungarian Journal of Religious Studies

X X.  év folya m 1.  sz á m
2024

Károli Gáspár Református Egyetem



VALLÁSTUDOMÁNYI SZEMLE
HUNGARIAN JOURNAL OF RELIGIOUS STUDIES

Vallástudományi folyóirat
Megjelenik évente kétszer

Huszadik évfolyam, 2024/1. szám

Kiadja: Károli Gáspár Református Egyetem, Budapest, 
együttműködésben a Magyar Vallástudományi Társasággal 

Alapító főszerkesztő: Bencze Lóránt

Főszerkesztő: Tóth Anna Judit
Főszerkesztő-helyettes: Fülöp József

Szerkesztők:
Turcsán-Tóth Zsuzsanna (Tanulmányok)

Németh György (Forrás)
Adamik Tamás (Disputa)

Sarnyai Csaba Máté (Műhely)
Bakos Áron (Hírek): aron.bakos@ubbcluj.ro

Tamási Balázs (Recenziók): tamasib@or-zse.hu

Szerkesztőbizottság: 
Bugár István, Fröhlich Ida, Heidl György, Hoppál Mihály, Horváth Géza, Horváth Or-

solya, Frazer-Imregh Monika, Kendeffy Gábor, Kovács Ábrahám, Máté-Tóth And-
rás, Mezei Balázs, Pecsuk Ottó, Ruzsa Ferenc, S. Szabó Péter, Sepsi Enikő, Szentpé-

tery Péter, Vassányi Miklós, Voigt Vilmos, Zentai Tünde, Zsengellér József

A Szerkesztőség címe:
1088 Budapest, Reviczky utca 4.

Tel.: 1-483-2900
Szerkesztőségi titkár: Enesey Diána

E-mail: vallastudomanyiszemle@kre.hu
„Hírek” és „Recenziók” rovatunk szerkesztői közvetlenül is fogadnak kéziratokat 

a fent jelölt e-mail-címeken.

A folyóirat online elérhetősége: kre.hu/vallastudomanyiszemle
Stíluslap: btk.kre.hu/images/doc/Stiluslap-Vallastudomanyi-Szemle.pdf 

Kéziratokat nem őrzünk meg, és nem küldünk vissza.

ISSN 1786-4062 (nyomtatott)
ISSN 2939-6336 (online)

A kiadásért felel: Dr. habil. Horváth Géza, 
a KRE Bölcsészet- és Társadalomtudományi Karának dékánja

A folyóirat 30% kedvezménnyel megvásárolható a L’Harmattan Kiadó honlapján: harmattan.hu

Nyomdai előkészítés: L’Harmattan Kiadó
A tipográfiai tervet Pintér Zoltán készítette, a nyomdai előkészítést 

Csernák Krisztina, a nyomdai munkákat a Könyvpont Nyomda Kft. végezte.
Felelős vezető: Gembela Zsolt



Tartalom

Lectori salutem!	 5

TANULMÁNYOK
Csigi Péter: Aquileiai Chromatius Máté-evangéliumhoz írt kommentárja	 9
Siklósi István: A természet és a személy fogalma Boëthiusnál	 33
Koleszár Zsófia: A ciszterci eszmények a Vita Aelrediben	 52
Scheffer Miklós: Betekintés a középkori templomok keletelésének  

problémájába. 1. rész: gyökerek, teológiai háttér, kutatástörténet	 71
Puchinger Noémi – Suszta Laura: Új források az azték emberáldozat  

történetéről: Motolinía, Mendieta, Torquemada	 96
Berei Boglárka: Bevezetés John Locke A kereszténység észszerűsége az írások 

szerint c. műve 4–6. fejezeteihez	 104
Szemerics András: A numinózus hermeneutikája – a lovecrafti szövegvilág  

vallásfenomenológiai nézőpontból	 111

FORRÁS
Aquileiai Chromatius: Máté-evangéliumhoz írt kommentár (ford. Csigi Péter)	 131
Boëthius Eutyches ellen című értekezésének magyarázatokkal ellátott fordítása 

(ford. Siklósi István)	 136
Új források az azték emberáldozat történetéről (ford. – Jakab Rebeka technikai 

segítségével – Vassányi Miklós)	 161
John Locke: A kereszténység észszerűsége az írások szerint  

(ford. Vassányi Miklós et alii.)	 180

DISPUTA
Adamik Tamás (ford.): Venantius Fortunatus: Szent Hilarius élete	 195
Székely Melinda: Adamik Tamás (szerk.): Latin irodalom az átmeneti  

korban: 9–11. század. A keresztény Európa kiteljesedése	 204
Bubnó Hedvig: Adamik Tamás (szerk.): Latin irodalom az átmeneti korban:  

9–11. század. A keresztény Európa kiteljesedése	 210
Simon Lajos Zoltán: Adamik Tamás (szerk.): Latin irodalom az érett  

középkorban: 12–13. század. A keresztény Európa virágkora	 214

MŰHELY
Nemes Márk: Az új vallási mozgalmak kutatásának fellegvárai. Beszámoló  

a CESNUR-ról és torinói könyvtáráról	 223



4  Vallástudományi szemle 2024/1

HÍREK
Beszámoló az V. Interdiszciplináris Vallástudományi Hallgatói Konferenciáról,  

Vác, 2023. november 10–11. (Tegzes Nóra Valentina)	 233
Flow-élmény vagy állhatatosság: hogyan illeszkedjünk az akadémiai közegbe, és  

váljunk termékeny kutató-íróvá, Vác, 2023. november 10. (Miklovicz Attila)	 238
Busku Szilvia előadása Heidegger Ágoston-értelmezéséről, Vác, 2023. november 11. 

(Enesey Diána)	 241
Vallás és egyház a változó társadalomban. Vallástudományi konferencia,  

Kolozsvár, 2023. december 7–8. (Demeter Noémi)	 246
A Hermeneutikai Kutatóközpont 30 éves jubileumi konferenciája, Budapest,  

2024. február 1. (D. Tóth Judit)	 250
IM-konferencia Pázmány Péter életművéről, Budapest, 2024. február 23.  

(Hursán Szabolcs)	 254
Beszámoló Bangha Imre oxfordi egyetemi tanár könybemutatójáról, Budapest, 

2024. április 11. (Árpád Eszter ‒ Szabó Zoltán)	 256
Some Kind of Liberating Effect – Religion in Central and Eastern  

Europe Today. A film directed by Valerio Severino, screened at Károli  
University of the Reformed Church, April 4, 2024, Budapest (Laura Suszta)	 258

Eksztaszisz, elragadtatás, misztika. A Katolikus Misztika Kutatócsoport konferen-
ciája, PPKE, Szt. II. János Pál díszterem, 2024. április 12. (Orsós György)	 260

RECENZIÓK
Turcsán-Tóth Zsuzsanna: Alapvetés az Artemis Ephesia-szobrok ikonográfiai  

elemzéséhez. Budapest: Martin Opitz, 2023. (T. Szabó Csaba)	 265
Idan Dershowitz: The Valediction of Moses: A Proto-Biblical Book. Tübingen:  

Mohr Siebeck, 2021. (Barta Péter József)	 269
Koltai Kornélia – Zsengellér József (szerk.): Héber üdvözlőversek és a peregrináció. 

Budapest: Magyar Hebraisztikai Társaság – L’Harmattan, 2023. (Peremiczky 
Szilvia)	 273

Beverley Clack  – Brian R Clack: The Philosophy of Religion: A Critical 
Introduction. Cambridge: Polity Press, 2019, 3rd ed. (Szabó Niobé)	 277

Boros István (szerk.): „Szeresd az írások tudományát” „Ama scientiam scriptu- 
rarum!”, Szent Jeromos halánának 1600. évfordulója alkalmából rendezett  
konferencia tanulmányai. Budapest: Szent István Társulat, 2023.  
(Óbis Hajnalka) 	 280



LECTORI SALUTEM!

Jelen számunk ismét gazdag tartalommal lép az Olvasó elé: a hét tanulmány és négy 
forrásközlés mellett a Disputa, a Hírek és a Recenziók rovat is szokásos sokszínűsé-
gét mutatja. Az egymást időrendben követő tanulmányok között első helyen Csigi 
Péter alapos, tudós elemzését olvashatjuk a IV. századi Aquileiai Chromatius Máté 
evangéliumához írott kommentárjáról. Siklósi István a nemrég megvédett doktori 
disszertációja alapján mutatja be a „természet” és a „személy” fogalmának használatát 
Boëthius trinitológiájában – ez a tanulmány egyben bevezetésül is szolgál a Forrás 
rovatban közölt Boëthius-fordításhoz. Koleszár Zsófia már a középkori hagiográfiai 
források körébe vezet bennünket a Vita Aelredi értő elemzésével, mely a ciszterci 
szerzetesi eszményekre koncentrál. Scheffer Miklós kétrészes tanulmányának most 
közölt első része egészen újszerű vallástudományi megközelítést alkalmazva, ter-
mészettudományi módszerekkel állítja elénk a középkori templomok keletelésének 
problematikáját. Puchinger Noémi és Suszta Laura írása, mely egyben bevezető 
tanulmány is a Forrás rovatban közölt, ide tartozó fordításhoz, Közép-Amerikába 
kalauzol minket, és az azték emberáldozat ferences forrásait – közelebbről a XVI. 
századi Motolinía és Mendieta, illetve a valamivel későbbi Torquemada életművét 
tárgyalja. Berei Boglárka már a kora újkor teológiájának egy érdekes aspektusát 
ismerteti: a John Locke tollából származó A kereszténység észszerűsége az írások 
szerint c. mű 4–6. fejezeteinek a Forrás rovatban közölt fordításához nyújt hasznos, 
alapos bevezetést. Végezetül Szemerics András már a modernitás világát idézi meg, 
amikor H. P. Lovecraft (1890–1937) amerikai író szövegvilágát elemzi vallásfeno-
menológiai nézőpontból.

Forrás rovatunk a fent már említett vallás- és teológiatörténeti szövegeket közli, 
vagyis sorjában Aquileiai Chromatius Máté-evangélium-kommentárját (ford. Csigi 
Péter), Boëthius Eutyches ellen c. értekezését (ford. Siklósi István), szemelvényeket 
Motolinía, Mendieta és Torquemada azték emberáldozattal kapcsolatos műveiből 
(ford. Vassányi Miklós); valamint egy részletet John Locke A kereszténység ész-
szerűsége az írások szerint c. teológiai munkájából (1695; ford. Vassányi Miklós).

Disputa rovatunk a rovat szerkesztésétől visszalépő Adamik Tamás tanár úr 
fordítását, amellyel lezárta Hilariusról szóló sorozatát, valamint az általa írt könyv-



6  Vallástudományi szemle 2024/1

sorozat méltatását tartalmazza tanítványai tollából – akik már maguk is tanárok. 
A Disputa szerkesztését a következő számtól kezdve terv szerint Hanula Gergely 
veszi át. A Műhely Nemes Márk ismertetése révén mutat be egy, az új vallási jelen-
ségekkel foglalkozó, olasz (torinói) vallástudományi műhelyt, a CESNUR-t (Centro 
degli Studi sulle Nuove Religioni). Hírek és Recenziók rovatunk demonstrálják 
a vallástudomány változatosságát és változatlan pezsgését idehaza és külföldön.

Az Olvasó megtisztelő figyelmét köszöni a leköszönő főszerkesztő, aki a folyóirat
szerkesztés súlyos feladatát ezennel jó szívvel és sikereket kívánva adja át Tóth 
Anna Judit klasszika filológus-vallástörténésznek (OszK, MKI). Jó olvasást kíván

Vassányi Miklós



TANULMÁNYOK





AQUILEIAI CHROMATIUS  
MÁTÉ-EVANGÉLIUMHOZ ÍRT 

KOMMENTÁRJA
CSIGI PÉTER

ABSTRACT

Chromatius of Aquileia’s Commentary on the Gospel of Matthew 
Chromatius, the bishop of Aquileia in Northern Italy, wrote a lengthy commentary 
on the Gospel of Matthew (Tractatus in Mathaeum) in the second half of the 4th 
century. A good part of the work was lost, and what survived was wrongly attributed 
to John Chrysostom until the 20th century. This article identifies those Eastern and 
Western patristic authors who influenced Chromatius, especially in his allegorical-
typological exegesis. Subsequently, the history of origin and the text tradition of 
the work are presented, followed by a brief introduction to the structure and style 
of the tractates. Chromatius uses the two-level Scripture interpretation method in 
this work. He typically gives a literal interpretation first, then associates a second, 
spiritual level, which is key to Christology or ecclesiology, and when opportune, 
some moral opinion is also added. The originality of the Tractatus in Mathaeum 
is not outstanding as they conform to the cultural and exegetical trends of the 4th 
century creating a synthesis of the Western theological and scriptural interpretation 
traditions. Their author successfully presents the essential contents of the Gospel 
in such a way that insists on doctrinal authenticity throughout.

A Szentírás értelmezése kezdettől fogva komoly kihívás elé állította az Egyházat. 
Főképp a különféle eretnekmozgalmak feltűnése tette szükségessé, hogy világosan 
megkülönböztessék, melyik az az írásmagyarázati tradíció, amely kifejezi és hor-
dozza az Egyház hitét.

Az Írás értelmezésének nemcsak tudományos vagy apologetikus céljai voltak, 
hanem mindenekelőtt a keresztény hívek lelkének táplálása, hitük megerősítése. Ezen 
a téren kitűntek azok a püspökök, akik egy-egy helyi egyház élén állva felelősséget 
éreztek a rájuk bízott nyáj iránt. Ezek sorába illeszkedik Chromatius, Aquileia IV. 
századi püspöke, aki bár a saját korában méltán nagy tiszteletnek és ismertségnek 
örvendő főpap volt, a legújabb korra neve mégis majdnem feledésbe merült.

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.9



10  Vallástudományi szemle 2024/1

A megismerésre pedig érdemessé teszi Chromatius püspököt Jeromoshoz és 
Rufinushoz fűződő barátsága mellett kikezdhetetlen ortodox hite, kitűnő stílusa 
és lelkipásztori érzékenysége. Jelen tanulmány témája Chromatius legfontosabb 
művének, a töredékesen fennmaradt Máté-evangéliumhoz írt kommentárnak a 
bemutatása.

CHROMATIUS IRODALMI MUNKÁSSÁGA

Chromatius püspök irodalmi tevékenységének valódi terjedelmét és jelentőségét 
hosszú évszázadokig homály fedte. Sem Jeromos, sem Gennadius nem tesz emlí-
tést Chromatius irodalmi műveiről, és a mai napig munkáinak nagyobbik része 
ismeretlen. Ma 61 tractatusa ismert, amelyek a Máté-evangélium terjedelmes fel-
dolgozásának kicsit több mint felét teszik ki. Ezen felül 47 homíliája maradt fenn.

Chromatius beszédei felé a modern korban először P. de Puniet fordult, aki 
1905-ben a Sacramentarium Gelasianumban megőrzött három homíliát tanulmá-
nyozva azt a véleményét fogalmazta meg, hogy a katekumenek felkészítése során a 
„Miatyánk tradíciója”-scrutínium alkalmával elmondott beszédeket Chromatiusnak 
kell tulajdonítani.1

A Sermones kritikai kiadása a Sources Chrétiennes keretében látott napvilágot 
két kötetben 1969-ben és 1971-ben R. Lemarié kiadásában. A kiadás a Chromatius- 
beszédek kézirati hagyományainak a megelőző több mint egy évtizedben elvégzett 
alapos kutatására épített. Lemarié 1959-ben a párizsi Nemzeti Könyvtárban (Par. 
lat. 742) tanulmányozott egy monasztikus breviáriumot, amely a XII. század köze-
péről származik a katalán Ripoll apátságából, és néhány addig kiadatlan beszédet 
tartalmaz.2 A következő évben megvizsgált egy másik, ugyanabból a kolostorból 
származó, szintén XII. századi kéziratot is (Par. lat. 5132). Összesen 17 beszédet 
tudott elkülöníteni, melyek egyetlen szerzőtől származnak, és amelyeket egy ókori 
püspök intézett a népéhez. Az első beszéd alapján abban a városban, ahol a szerző 
püspök volt, Félix és Fortunatus szenvedett vértanúságot Krisztusért. A Martyrolo-
gium Hieronymianum és Venantius Fortunatus alapján ez csak Aquileia lehet, ahol 
a délkeleti városrészben Szent Félix tiszteletére szentelt bazilika állt. Lemarié azt is 
kimutatta a szókészlet, a stílus, a szerkezetek, valamint a Tractatus in Mathaeum 
és a Sermones idézetei alapján, hogy a szerző csak Chromatius lehet.

	 A témával kapcsolatos kutatás és jelen tanulmány az OTKA 61970 sz., Filozófia, teológia és 
tudomány a késői antikvitásban pályázatának támogatásával készült 2008–2009-ben. A szerző 
a Pécsi Tudományegyetem Bölcsészet- és Társadalomtudományi Kar (PTE BTK) Esztétika és 
Kulturális Tanulmányok Tanszékének tanársegéd-gyakornoka.

1	 Puniet: Les trois homélies, 304–315.
2	 Lemarié: Le Bréviaire de Ripoll.



CSIGI PÉTER  11

Arra, hogy a XII. században, az Aquileiától messzi Katalóniában jelen volt egy 
ilyen kézirat, leginkább I. Pietro Orseolo (†987) dózsénak a Sant Miquel de Cuixà 
monostorba (a franciaországi Roussillonban) való elvonulása adhat magyarázatot. 
Talán akkor, a X. században vittek magukkal szerzetesek ereklyéket és kéziratokat 
Északkelet-Itáliából. Később azután Katalóniában tovább másolták a névtelen 
korpuszt, és azt az ágostoni vagy a jeromosi beszédek közé sorolták.

A katalán hagyomány kutatása után fordult Lemarié figyelme Bajorország és 
Salzburg felé, ahol 798-ban először jött létre az aquileiai pátriárkátustól függő 
metropolitai szék. A Salzburghoz közeli Mondsee apátságban elő is került egy Karo-
ling-kori, Ágoston beszédeit tartalmazó gyűjtemény, amelyből hat komplett beszéd 
és más, Chromatius sermóiból való töredékek kerültek elő. Ezek alapján Lemarié a 
beszédek egy katalán és egy germán családját különítette el, és ezek összevetésével 
készítette el a fent említett kiadásokat a Sources Chrétiennes sorozatban.3

A ma ismert 47 beszéd a témák szerint négy csoportba sorolható. A homíliák 
közül a legtöbb, harminc a Szentírás egy-egy részletét magyarázza. Ezek általában 
az adott nap liturgikus lectiói (de Scriptura). Kilenc beszéd az egyházi év ünnepei-
hez kapcsolódik (de tempore), négy szentekkel foglalkozik (de sanctis), másik négy 
pedig különböző alkalmakra készült (de diversis).

Meg kell még említeni egy későbbi, Chromatiusnak tulajdonított, ám bizonyosan 
nem tőle származó írást. Az ún. Pszeudo-Máté-evangélium legkorábban a IV. vagy 
V. században keletkezhetett, és eleve latin nyelven íródott.4 A bevezetésnek szánt 
(minden valószínűség szerint fiktív) levélváltás Jeromos, valamint Chromatius és 
Heliodorus püspökök között arra szolgál, hogy a „Máté evangélista saját kezűleg 
írt héber könyvét” (beatissimi Matthaei Evangelistae manu scriptum volumen heb-
raicum) ily módon hitelesítse. A mű szerzője mindenképpen jól választott: Máté 
evangélista szerzői tekintélyét összekapcsolta Jeromos fordítói hírnevével. Éppen 
ezért olyan vélemény is van, amely a Pszeudo-Máté-evangéliumot még későbbre, 
azaz az V. század utánra teszi. 

Az apokrif evangélium a két püspök levelével kezdődik: Hőn szeretett testvérünk-
nek, Hieronymus egyháztanítónak Chromatius és Heliodorus püspök üdvözletét küldi 
az Úrban.5 A levélben Chromatius és Heliodorus arra kérik Jeromos presbitert, hogy 

3	 A szöveghagyomány és -családok részletes bemutatása: Chromatii Aquileiensis opera, xi-xxvii.
4	 A mű párhuzamos a Jakab-ősevangéliummal, és feltehetőleg vagy azon, vagy annak forrásain 

alapszik. Néhány részletében különbözik is attól, rendszerint abban, hogy még csodásabb 
elemeket tartalmaz, ill. kibővíti a meglévőket. Pszeudo-Máté evangéliuma számos művészt, 
írót megihletett, és nem utolsósorban befolyásolta az egyházi ünnepek, a liturgia, sőt a nyugati 
dogmatika alakulását is. Mindamellett, hogy a Jakab-ősevangéliumhoz képest jóval későbbi 
keletű iratról van szó, hatása több évszázadon keresztül érezhető volt a keresztény egyház 
életében és hitgyakorlatában.

5	 Pszeudo-Máté-evangéliuma, 47.



12  Vallástudományi szemle 2024/1

az általa megtalált héber nyelvű Máté-evangéliumot az eretnekek fortélyosságának 
kizárása érdekében fordítsa le latinra. Ál-Jeromos válaszából nemcsak azt tudjuk 
meg, hogy ő nem szánja e fordítást a kanonikus könyvek kiegészítéséül, hanem 
csupán az eretnek csalárdság leleplezése érdekében végzi el a rábízott munkát.

CHROMATIUS SZENTÍRÁS-ÉRTELMEZÉSÉNEK  
FORRÁSAI

Ha Chromatius hermeneutikájának gyökereit vizsgáljuk, akkor meg kell állapítani, 
sok szerző munkássága volt rá hatással, és ezek a befolyások erősen rányomják a 
bélyegüket a chromatiusi írásokra, de különösen is a Tractatus in Mathaeumra. 
Ebből lehetne arra következtetni, hogy Chromatius önállótlan szerző, csak mások 
munkáit másolta. Helyesebbnek tűnik azonban úgy felfogni, hogy Chromatius 
művelt, a teológiai írásokban jártas személy volt, aki képes volt felhasználni a leg-
kiválóbb szerzők eredményeit, ugyanakkor azt mindig saját megfogalmazásban, 
egyéni gondolatokkal bővítve adta tovább saját hallgatóságának és olvasóinak. 

Ebben a részben azokat a szerzőket veszem sorra, akik hatottak Chromatius 
szentírási exegézisére. Eközben folyamatosan érdemes szem előtt tartani azt, amire 
G. Cuscito hívja fel a figyelmet, hogy bár Chromatius írásaiban számos kapcsoló-
dást találhatunk Órigenész hermeneutikai módszeréhez, Tertullianus, Cyprianus, 
Hilarius, Ambrus, Jeromos vagy Rufinus műveihez, ezek egyike sem nevezhető 
„a mesternek”, akit Chromatius szolgaian utánozna, vagy lépten-nyomon citálna, 
mert számára csak egyetlen igazi tekintély létezik, amelyet állandóan idéz, a Biblia.6

A) Órigenész és Rufinus

Chromatius szentírás-értelmezésében kétség kívül a legfontosabb szerepet az alle-
gória és az ún. spirituális vagy misztikus értelmezés jelenti. Hilariushoz és Amb-
rushoz hasonlóan ő is nagyon sokat köszönhet az alexandriai exegézisnek, amelyet 
Órigenész neve fémjelez, akinek munkássága Rufinus tolmácsolásában vált ismertté 
Aquileiában, amikor az 403–405 között az antiórigenista vita kapcsán a városban 
tartózkodott.7 Rufinus ismertette meg a latin olvasókkal Órigenésznek a Teremtés, a 
Kivonulás, a Leviták, a Bírák és a Józsue könyvéhez írt homíliáit. Az utóbbi fordítását 
Rufinus magának Chromatiusnak ajánlotta.

6	 Cuscito: Cromazio di Aquileia, 539.
7	 M. Hanaghan amellett foglal állást, hogy Chromatius Jeromos és Rufinus közül inkább az 

utóbbihoz állt közelebb gondolkodásában, elsősorban annak Órigenész-párti álláspontja 
miatt. (Chromatius vs. Jerome, 208–209.)



CSIGI PÉTER  13

R. Fabris ugyanakkor úgy véli, Órigenész tanítása inkább Jeromoson keresztül 
juthatott el Chromatiushoz, aki pedig azt mesterétől, a vak Didümosztól sajátította 
el.8 Nem járunk messze az igazságtól, ha úgy gondoljuk, hogy abban az aszketikus 
és spirituális közösségben, amely Aquileiában működött, és amelyhez Chromatius, 
Jeromos és Rufinus egyaránt tartozott, gyulladhatott fel mindhármójukban az oly 
nagy szeretet Isten igéje és a Szentírás tanulmányozása iránt, és így kölcsönösen 
voltak hatással egymásra a szentírás-értelmezésük terén is.9

Órigenészre megy vissza az az exegetikai módszer, amelyet Chromatius is 
alkalmazott, ti. a szó szerinti és a spirituális jelentésszintek megkülönböztetése. 
Órigenész egyaránt élt az allegória és a tipológia magyarázati eszközével. Chromati-
usnál az allegória minden esetben a szó szerinti jelentés szolgálatában áll, amelynek 
középpontja, összefüggéseinek fókusza Jézus.

Meg kell említeni, hogy Órigenész is írt kommentárt a Máté-evangéliumhoz 
224 után Caesareában. A 25 fejezetből azonban csak nyolc fejezetnyi maradt meg 
görögül (a Mt 13,36–22,33 rész magyarázata). Egy névtelen szerző latin fordítása 
ennél bővebb képet mutat, méghozzá a Mt 16,13–27,65 rész bemutatását.10

Valószínűsíthető, hogy Órigenésznek egy másik, rövidebb írása is ismert volt 
a Máté-evangéliumról latin nyelven a IV. század végén. A J. Divjak által néhány 
évtizede felfedezett levélkorpusz11 egyik darabjában, az Ep. 27*-ben (392/393-ból) 
Jeromos tisztázza, hogy nem ő a szerzője egy bizonyos latin nyelvű Máté-kommen-
tárnak, amelyet Aurelius, karthágói püspök tévesen neki tulajdonított. Heidl György 
kimutatja, hogy ez a commentarioli in Mathaeum „Órigenész valamely munkájából 
készült fordítások vagy összeállítások voltak, amelyekről a karthágói keresztények 
azt hitték, hogy Jeromos ültette át őket latinra.”12

Órigenész írásai azonban nem közvetlenül gyakoroltak hatást Chromatiusra, 
hanem inkább azokon keresztül, akik azt maguk is felhasználták saját kommen-
tárjaik összeállításakor.

B) Tertullianus és Cyprianus

Chromatius Tractatusában kapcsolatot található Tertullianus és Cyprianus munká-
ival is. Ez leginkább a Miatyánk exegézisénél fedezhető fel: a XXVIII. traktátusban 
Tertullianus De oratione című művére kilenc, Cyprianus De dominica oratione 

 8	 Fabris: Il metodo esegetico, 114.
 9	 Ezt erősíti meg például Hamman megjegyzése: „Chromatius introduced the young Jerome to 

biblical studies”. (Hamman: The Turnabout of the Fourth Century, 17.)
10	 Quasten: Patrology, II., 48.
11	 Augustinus: Epistolae ex duobus codicibus nuper lucem prolatae.
12	 Heidl: Szent Ágoston megtérése, 261–262.



14  Vallástudományi szemle 2024/1

írására 14 utalást találunk.13 Mivel azonban a két III. századi karthágói szerző 
kimondott exegetikai írásokat vagy szentírási könyvek teljes kommentárjait nem 
hagyta hátra (noha Tertullianusnál is számos értelmező-magyarázó részlet található, 
még ha nem is kommentárszerűen, hanem elszórtan), ezért nem lehet egyértelműen 
biztos kapcsolódási pontokat felsorakoztatni, hanem inkább a teológiai gondolko-
dásukban és tematikájukban mutatnak kapcsolatot Chromatiusszal. Cyprianustól 
az Egyház egyetlenségéről, egységességéről és egyetemességéről vallott felfogását 
vette át, amelyet az a De ecclesiae catholicae unitate művében írt le.14

C) Hilarius

Chromatiusnak két, nagyjából kortárs nyugati püspökkel való kapcsolata tart 
számot érdeklődésre: Poitiers-i Hilariusszal és Milánói Ambrussal. Hilarius (†367) 
írt először teljes kommentárt a Máté-evangéliumhoz latin nyelven15 353 és 356 
között (mindenképpen 356-os száműzetése előtt), amely még mutatja Órigenész 
exegézisének hatását. Exegetikai metódusa hasonlít Chromatiuséra: folyamatosan 
halad az evangélium szövegében, és kisebb szövegrészeket fejt ki. Megvizsgálja az 
események és az elhangzó szavak értelmét, majd aktualizálja az evangélium üzenetét, 
és összekapcsolja más szentírási helyekkel. A hozzáfűzött megjegyzések néhol igen 
kurták, másutt szószátyárnak mondhatók.16

Hilarius is szereti az allegória módszerét, amely a szó szerinti jelentés mögé megy, 
és a szöveg mélyebb jelentését keresi (typica ratio, interior significantia). A kétféle 
értelmezés egymásra van helyezve arra a kapcsolatra alapozva, hogy a szó szerinti 
jelentés a spirituális jelentésre irányítja a figyelmet, amely úgy épül a szó szerinti 
jelentésre, hogy nem sérti meg azt. A hagyományos allegorizáló eljárások (például 
a számok és állatok allegorikus jelentésének vizsgálata) mellett Hilarius azon igyek-
szik, hogy organikusabb és homogénebb módon gyűjtse össze a Máté-evangélium 
spirituális jelentését, és Jézus cselekedeteit és szavait azoknak a következményeknek 
a fényében interpretálja, amelyek ezekből erednek.

13	 Fabris: Il metodo esegetico, 115.
14	 Cyprianus: De ecclesiae catholicae unitate.
15	 Erről Jeromos is említést tesz a saját Máté-evangéliumhoz írt kommentárjának prológusában: 

„Legisse me fateor ante annos plurimos in Matthaeum Origenis viginti quinque volumina, et 
totidem eius Homilias, commaticumque interpretationis genus: et Theophili Antiochenae urbis 
episcopi Commentarios: Hippolyti quoque martyris, et Theodori Heracleotae, Apollinarisque 
Laodiceni, ac Didymi Alexandrini; et Latinorum, Hilarii, Victorini, Fortunatiani Opuscula, 
e quibus etiamsi parva carperem, dignum aliquid memoria scriberetur.” (Hieronymus: 
Commentariorum in Evangelium Matthaei, 15.)

16	 Simonetti: Hilary of Poitiers and, 49.



CSIGI PÉTER  15

Chromatiustól abban különbözik Hilarius, hogy ő klasszikus latin szerzőkre 
is hivatkozik: Ciceróra, Pliniusra, Quintilianusra. Emellett Hilarius közvetlenül is 
utal a két afrikai mester, Tetrullianus és Cyprianus műveire. Mindazonáltal nyil-
vánvaló a kapcsolat az exegetikai módszerben és a teológiai témákban Hilarius és 
Chromatius között.

D) Ambrus

A Chromatius és Ambrus közötti irodalmi kapcsolat alapja a köztük lévő barátság 
és kölcsönös megbecsülés, valamint a spirituális és teológiai rokonság. Ambrus 
(†397) a IV. század második felében írta meg homíliáit a Lukács-evangéliumhoz 
(377 és 389 között). A görög tradíció alapján három jelentésszintet különböztetett 
meg: a történeti–szó szerinti jelentést, a morális jelentést és a misztikus (allego
rikus) jelentést. Ambrus allegorézisén egyértelműen érezhető Órigenész befolyása 
(különösen a számok és nevek értelmezését illetően). Hilariushoz hasonlóan ő is 
szívesen fordul pogány szerzőkhöz: mintegy negyvenszer idézi Vergiliust, hússzor 
Cicerót, több ízben Ovidiust és Pliniust. Ambrus és Chromatius kommentárja 
között tematikai és szókincsbéli hasonlóság mutatható ki.17

E) Fortunatianus

Amikor püspöksége vége felé Chomatius úgy határozott, hogy kommentárt ír a Máté- 
evangéliumhoz, akkor mindenképpen követte ebben elődjét az aquileiai püspöki 
székben, Fortunatianust, aki harminc évvel korábban foglalkozott ezzel az evangé-
liummal. Jeromos megemlíti 398-ban a saját Máté-kommentárjának prológusában, 
hogy Poitiers-i Hilarius és Poetoviói Victorinus mellett Fortunatianus írt hasonló 
művet.18 A De viris illustribusban pedig Jeromos így emlékezik meg Fortunatianus-
ról: „Fortunatianus, natione Afer, Aquileiensis episcopus, imperante Constantio, 
in Euangelia, titulis ordinatis, breui et rustico sermone scripsit commentarios.”19

Fortunatianus művéből mindössze három töredék maradt fenn,20 de ezek alapján 
is bizonyíthatóan rokonságban áll Chromatius művével. Egyértelmű megegyezések 
Chromatiusszal:

17	 A CCL 9 A kiadás 29 kapcsolatot mutat ki Chromatius Tractatusa és Ambrus Lukács-
kommentárja között, és viszont: Ambrus 21-szer utal műveiben különböző Chromatius-
beszédekre. A témát részletesen mutatja be: Nauroy: Chromace disciple critique.

18	 Hieronymus: Commentariorum in Evangelium Matthaei, 15.
19	 Hieronymus: De viris illustribus, 97. (PL 23, 735-737.)
20	 Fortunatianus Aquileiensis: Commentarii in evangelica.



16  Vallástudományi szemle 2024/1

1. Áron főpap álma a négy kőről = a négy evangélium (Fort. 1, 1–2 || Chrom. 
Tr. Prol. 50–53. sor)

2. Áron kivirágzott vesszeje: a Jézust világra hozó Mária (Fort. Prol. 6–12. || 
Chrom. Tr. II, 148–149. sor)

3. Jeruzsálem, amely megöli a prófétákat, megfelel a zsidóknak (Fort. III, 9–10. || 
Chrom. Serm. XII, 8–10.; 39–40. sor)

4. Fortunatianus exegetikai terminológiája elővételezi Chromatiusét: intellectus 
spiritalis (Fort. III, 27).

További bizonyítékot jelentenek a különböző szimbolikus megfeleltetések, főképp 
krisztológiai értelemben: az éjszaka négy része (a négy őrállás) a négy evangélium-
nak, a fa a keresztnek, a belső keserűség a zsidóknak, az ószövetségi „bronztenger” 
tizenkét ökre a tizenkét apostolnak.21

P. Meyvaert saját kutatásai során újabb Fortunatianus-töredékeket talált meg 
és azonosított az ún. Gundohinus-féle karoling evangéliumos könyvben.22 Ezeket 
Chromatius Tractatusával egybevetve megerősíti a fortunatianusi és a chromatiusi 
Máté-kommentár közti irodalmi kapcsolatot. Például azokban az evangélium szö-
vegébe bejegyzett expositiókban, amelyek szerinte bizonyíthatóan Fortunatianustól 
származnak, visszatérő téma Krisztus keresztje, valamint a bálványimádás és a 
herezis kérdése – hasonlóan Chromatius írásaihoz.

F) Jeromos

Chromatius és Jeromos szoros baráti viszonyban álltak egymással, és ez befolyásolta 
a Szentíráshoz és annak értelmezéséhez való viszonyukat mindkettőjük esetében. 
Chromatius két barátját, Jeromost és Rufinust is egyaránt arra biztatta, hogy fordít-
sanak. Ez arra enged következtetni, hogy a maga részéről Chromatius nem bírta a 
görög és a héber nyelvet. Inkább a két „specialistához” fordult, hogy így időt meg-
takarítva közvetlenül használja az ő kitűnő eredményeiket a lelkipásztori feladatai 
során. Chromatius egyébként a keletiek teológiáját is csekély mértékben ismerhette 
eredeti forrásokból, inkább Ambruson, Rufinuson és Jeromoson keresztül jutott el 
hozzá,23 ami szintén a görög nyelvtudás hiányára utal. 

A legfontosabb hatást mégis Jeromosnak szintén a Máté-evangéliumhoz írt 
kommentárja jelentette.24 G. Cuscito úgy véli, hogy Chromatius éppen Jeromos 
e művének hatására kezdett hozzá, hogy egy hasonló művet írjon.25 Cremonai 

21	 Fabris: Il metodo esegetico, 113–114.
22	 Meyvaert: An Unknown Source for Jerome and Chromatius.
23	 Cuscito: Cromazio di Aquileia, 536.
24	 Hieronymus: Commentariorum in Evangelium Matthaei.
25	 Cuscito: Cromazio di Aquileia, 520.



CSIGI PÉTER  17

Eusebius, Jeromos társa Betlehemben, 398-as Itáliába való visszatérése után kért 
Jeromostól egy rövid és szó szerinti kommentárt a Máté-evangéliumhoz. Az írás 
tényleg rövidre sikeredett, a szöveghez fűzött magyarázat ugyanis sok esetben 
rövidebb magánál a szövegnél is.26

Jeromos az előszóban több, e témával foglalkozó munkát is felsorol kezdve 
Órigenészen, de azt is elmondja, hogy aktuálisan, az írás előtt nem volt ideje, hogy 
végigolvassa mind az elődök írásait.27 A Jeromos által említett művek közül egyedül 
Hilarius kommentárja és Órigenészének egy része maradt meg. Az előbbit erősen 
kritizálja Jeromos, az utóbbitól pedig erőteljesen függ, noha egyértelműen úgy 
mutatja be, hogy ő maga is jól ismeri a bibliai forrásokat, Palesztina topográfiáját, 
az irodalmi elemzés módszereit. J. Gribomont szerint mindazt, amiről Jeromos azt 
állítja, hogy első kézből a zsidóktól szerzett tudomást, Órigenésztől veszi át, de úgy 
tűnik, hogy a Hébereknek írt evangéliumot tényleg ő maga dolgozta fel. Pontosan 
tisztában van Órigenész dogmatikai tévedéseivel, ezeket kritikának veti alá.28 Kelly 
élesen megfogalmazott véleménye is az, hogy „Jeromos allegóriákat gyártott a leg-
több példázatból, gyakran átmásolva Origenes bő fantáziáról árulkodó feltevéseit, 
persze kissé megnyirbálva azok vadhajtásait.”29

A MÁTÉ-EVANGÉLIUMHOZ ÍRT KOMMENTÁR 
KELETKEZÉSE ÉS SZÖVEGHAGYOMÁNYA

Chromatius püspöknek a Máté-evangéliumhoz írt traktátusai a XX. század második 
felétől kerültek a patrisztikus kutatás érdeklődési körébe. A Quasten-féle patrológiai 
kézikönyv az újabb traktátusok előkerülését egyenesen az akkori évtizedek egyik 
legfontosabb felfedezésének nevezi.30 De miért is alakult ilyen furcsán ennek a 
chromatiusi műnek a története?

Nagy Szent Leó pápa (440–461) az V. században még ismerte a művet, hiszen a 
XVII. traktátust több ponton felhasználja a maga XCV. beszédében. Alkuin a VIII. 
század végén egy 17 traktátust tartalmazó kéziratot ismer, ugyanakkor Urgeli Félix 
püspökkel szemben írt szentháromságtani munkájában azt írja: „Chromatius […] 
sanctae Romanae antistes Ecclesiae”.31 Mi történt a köztes időben? Miért nem őrizte 
meg jobban Chromatiust legalább az aquileiai egyház az emlékezetében? Friuliban 

26	 Kelly: Szent Jeromos élete, 339.
27	 Ezt a témát vizsgálja Perendy: Jeromos Máté-kommentárjának forrásai; elsősorban Órigenész, 

Poitiers-i Hilarius és Antiokhiai Theophilosz Jeromos kommentárjára gyakorolt hatását elemzi.
28	 Gribomont: The Translations, 235.
29	 Kelly: Szent Jeromos élete, 342.
30	 Hamman: The Turnabout of the Fourth Century, 22.
31	 Cuscito: Cromazio di Aquileia, 520.



18  Vallástudományi szemle 2024/1

és Velencében a Máté-kommentár ugyanis egyáltalán nem maradt fenn, a sermók 
pedig más neve alá kerültek, vagy pedig anonim módon maradtak meg. Germá-
niában Ágoston, Katalóniában Ágoston vagy Jeromos neve alatt másolták őket.

A Tractatus in Mathaeumnak három kézirati hagyománya ismert:
1. csoport: három kéziratról tudunk, amelyek közül egy maradt meg, a Mt 5-6. 

fejezet kommentárja,
2. csoport: hét kézirat, a Prológus végétől a Mt 9,22-ig, Krizosztom neve alatt,
3. csoport: kéziratok Milánó, Padova és Bologna városában, különböző homília

gyűjteményekben, névtelenül vagy Jeromos neve alatt.32

Mivel az bizonyos, hogy Nagy Szent Leó még ismerte és felhasználta a művet, 
ezért R. Fabris valószínűsíti, hogy az V. század közepe után, a barbár támadások 
és Aquileia viszontagságos történelme következtében keveredtek el Chromatius 
művei, ami pedig megmaradt, azt ismertebb személyek neve alá sorolták.33 Annak 
magyarázatára, hogy miért Aranyszájú János neve alá kerültek ezek a traktátusok, 
G. Trettel két hipotézist ad elő a mű olasz fordításához írt bevezetőjében:

1. A nevek latin kezdetének hasonlósága, valamint hogy a nevek rövidítései 
megegyeznek (Chr-omatius, Chr-isostomus).

2. Annak a tendenciája, hogy egy művet inkább tulajdonítanak ismert és jelentős 
személyiségnek, mint a kevésbé ismert eredeti szerzőnek.34

A Tractatus első kiadása a XVI. század közepéről való J. Sichardtól.35 Őt követte 
Lypsius36 és egy tudós friuli, P. Braida37 kiadása, amely aztán a Patrologia Latina 
kiadásába is bekerült.38 A szöveghagyomány ún. „első család”-ját ezek a források 
alkotják, amelyek összekapcsolásával jelentek meg Chromatius művei (két sermo és 
17 traktátus) a Corpus Christianorum 9. kötetében 1957-ben A. Hoste kiadásában.39

1960-ban a Revue Benedictine-ben négy új traktátust adott ki R. Étaix, majd 
újabb 39-et Lemarié és Étaix együtt. Ezek a kiadatlan traktátusok egyetlen kézirati 
hagyományból származnak, amely két családot foglal magába. A „második csa-
lád” írásai Aranyszájú János neve alatt maradtak fenn. Ez a család a traktátusok 
nagyobbik részét foglalja magába, a prológustól a XLVII-ig, ugyanakkor az első 
család egy részét is tartalmazza. A „harmadik család”-ról nem lehet sok mindent 
mondani: ez Jeromos neve alatt maradt meg, 38 traktátuson túl a XLVII. harmadik 
bekezdését tartalmazza.

32	 A kéziratok részletes bemutatását l. Chromatii Aquileiensis opera, xxviii-xl.
33	 Fabris: Il metodo esegetico, 95.
34	 Trattati sul Vangelo di Matteo, 15–16.
35	 Chromatii doctissimi Episcopi Romani.
36	 Chromatii episcopi quotquot extant.
37	 Sancti Chromatii Aquileiensis episcopi Tractatus.
38	 Chromatii Aquileiensis opera.
39	 Chromatius Aquileiensis Tractatus XVII, Chromatius Aquileiensis Fragmenta.



CSIGI PÉTER  19

Így tehát szükségessé vált Chromatius exegetikai műveinek újabb kiadása, 
amely a Corpus Christianorum 9 A köteteként történt meg 1974-ben,40 amit egy 
Supplementum kötet egészített ki 1977-ben, szintén Lemarié-tól és Étaix-tól.41  
A kommentárnak két olasz42, valamint spanyol43 és angol44 fordítása látott napvi-
lágot, ill. a prológusa olvasható oroszul45 is.

Ha összevetjük a Sermonest a Tractatusszal, akkor lehetetlen teljes bizonyosság-
gal állítani, hogy a két mű Chromatius gondolkodásmódjának egyforma kifejtése.  
A homiletikus munkái sokkal inkább spontán előadást tükröznek egy-egy párhu-
zamos téma kifejtésekor, mint a Tractatus, amely jobban elrendezett, és kiküszöböli 
a kitérőket. Ugyanakkor kétségtelenül közös a Sermones és a Tractatus szókészlete, 
exegetikai módszere és a csaknem állandó kiegyensúlyozottsága és magabiztossága.

Valószínű, hogy Chromatius kommentárja csak Jeromos De viris illustribusa 
(392–393) és a Máté evangéliumához írt kommentárja (398) után keletkezett, azok-
ban ugyanis semmilyen utalást nem találunk Chromatius írására. Ezért arra kell 
következtetnünk, hogy Chromatius műve püspökségének utolsó éveiben, 400–408 
között keletkezhetett, talán éppen Jeromos művének hatására. 

A MŰ FELÉPÍTÉSE

A Tractatus in Mathaeum kezdetén hosszabb prológus áll.46 (Az Étaix–Lemarié-féle 
CCL-béli kiadásban 220 sor, ami nagyjából megfelel a terjedelmesebb traktátusok 
hosszúságának. A prológust ebben a kiadásban osztották fel tizenkét szakaszra.)47 
Chromatius azzal kezdi, hogy az evangéliumokat különleges hely illeti meg a többi 
szentírási könyv között. Bemutatja mind a négy evangélium szerzőjét, írásaik ke-
letkezési sorrendjéről pedig ezt írja: „Úgy tűnik pedig, hogy isteni támogatással és 
a Szentlélek kegyelméből elsőnek Máté írta meg az evangéliumot, azután Márk és 
Lukács, és mindannyiuk közül legkésőbb János.” (Prol. 10–12. sor)

40	 Chromatii Aquileiensis opera. (A jelen munkában található utalások ezt a szövegkiadást 
követik.)

41	 Spicilegium ad Chromatii Aquileiensis opera.
42	 Commento a Matteo., ill. Trattati sul Vangelo di Matteo. Gabriele Banterle 1990-es és Giulio 

Trettel 2005-ös fordítása egyaránt a Città Nuova-nál (Új Város) jelent meg Rómában.
43	 Comentario al Evangelio de Mateo.
44	 Sermons and Tractates on Matthew.
45	 Szv. Hromacij Akvilejszkij „Prolog” kommentarija na Jevangelije ot Matfeja.
46	 Részletesen foglalkozik a Prologusszal: De Nicola: Il prologo ai Tractatus in Matthaeum di 

Cromazio. A Prologus és a Muratori-töredék közötti kapcsolatot vizsgálja: Lemarié: Saint 
Chromace d’Aquilée témoin du Canon de Muratori.

47	 Magyar fordítása jelen lapszám Forrás rovatában olvasható.



20  Vallástudományi szemle 2024/1

Chromatius szerint a négy evangélium tekintélyét az egybehangzó tanúságtétel,  
a közös sensus fidei alapozza meg: „[…] jóllehet meghatározott okból különféleképpen 
adják elő a kezdeteket, mégsem térnek el egymástól semmiben, mivel mindegyikük 
ugyanúgy értelmezi a hitben az Úr megtestesülését, születését, szenvedését, feltá-
madását és kettős eljövetelét is.” (Prol. 37–40. sor) Ezután ószövetségi idézetekkel 
igazolja az evangélisták négyes számát, és az Ezekiel könyvéből származó hagyo-
mányos szimbólumokat48 megfelelteti az egyes evangéliumszerzőknek. 

Máté jelképe a uultus hominis, az emberarc.

Az emberi arc a Máté szerinti evangéliumot jelenti, ember arcát azért, mert Máté 
az Úr test szerinti születésétől kezdi elbeszélését, amikor így szól: Jézus Krisztus, 
Dávid fiának, Ábrahám fiának nemzetségtáblája, és így tovább (Mt 1,1). Ezáltal 
Jézus emberi születésének eredetét adja hírül. (Prol. 83–88. sor)

Majd sorban megmagyarázza az oroszlán-, az ökör- és a sasarc megfeleltetését is. 
Érdekes, hogy az oroszlánt kapcsolja Jánoshoz, a sast pedig Márkhoz.49

A végén még hangsúlyozza, hogy valójában nem létezik „négy evangélium” 
(euangelia), hiszen Jézus egyet hirdetett meg, „az evangéliumot”, helyesebb négy 
evangélista írásáról, négy könyvről beszélni.

A Prologus után következnek az egyes traktátusok, amelyekben Chromatius 
püspök Máté evangéliumának sorrendjét követve veszi sorra a szöveget, kisebb egy-
ségekre bontva, és fűzi hozzá a maga magyarázatait. Ma nagyjából a felét ismerjük 
csak a teljes kommentárnak, 60 vagy 61 traktátust: a CCL 9 A kötetben 59 szerepel, 
a Supplementum 9 A-ban pedig további kettő (LI A és LIV A), valamint kiegészítés a 
L A-hoz. Nem szerepel traktátus XXXVII-es számon. A Máté-evangélium összesen 
1068 verséből 490 kommentárja maradt fenn. 

A TRAKTÁTUSOK SZERKEZETE ÉS STÍLUSA

Az egyes traktátusok elkülönítésében a kezdő és befejező szavak segítenek. Általá-
ban így kezdődnek: Deinde (dehinc) ait […] sequitur (Azután így szól / folytatódik). 
A befejezés pedig doxologikus: cui (est) laus et gloria in saecula saeculorum. Amen. 
(… akinek dicséret és dicsőség mindörökkön-örökké. Ámen.) vagy: qui est bene

48	 „Arcuk emberi archoz hasonlított, és jobb felől mind a négynek oroszlánarca volt, bal felől 
meg mind a négynek bikaarca volt, s mind a négynek sasarca volt.” (Ezekiel 1,10)

49	 Az evangélisták ekképpen való megfeleltetése az Ezekiel könyvében olvasható négy élőlénynek 
először Iréneusznál olvasható (Adversus haereses III, 11, 8 [PG 7, 886.]), de így található meg 
Poetoviói Victorinusnál is a Jelenések könyvéhez írt kommentárjában [Commentarius in 
Apocalypsin IV, 4 (CSEL 49, 50.52.)]. L. még Noce: El recurso, 167.



CSIGI PÉTER  21

dictus in saecula. Amen. (… aki áldott mindörökké. Ámen.).50 Ennek nem csupán 
a homiletikus jelleg biztosítása szempontjából van jelentősége, hanem amint arra 
R. Fabris rámutat, az egyes traktátusokat lezáró rövid doxológia segít megőrizni a 
spirituális légkört a szentírási fejtegetések során.51

Az exegézis során Chromatius követi kommentáríró elődei példáját. Legelőször 
mindig idézi az evangélium mondatait, kisebb egységekre tagolva. Ezt többnyire az 
alábbi módokon vezeti be: Deinde (dehinc) sequitur (Ezután következik); ait euange-
lista (így szól az evangélista); inquit (ezt mondja); deinde refert euangelista (azután 
elmondja az evangélista); et addidit (még hozzáteszi); ipse Dominus in euangelio 
ait, loquitur (maga az Úr beszél / szól így az evangéliumban); beatus Matthaeus, 
Johannes etc. ait, dicit, retulit (Szent Máté, János stb. mondja, így szól, beszéli el). Ha 
más szentírási helyeket idéz, akkor arra ezekkel a formulákkal hívja fel a figyelmet:

1. Pál apostol esetén: (beatus, sanctus) apostolus (Paulus) ait, testatur (a boldog 
/ szent (Pál) apostol így szól, így tanúsítja)

2. az Ószövetségből: Dauid per Spiritum sanctum ostendit, testatur (Dávid a 
Szentlélek által világossá teszi, tanúsítja); Spiritus sanctus per Salomonem arguit 
dicendo (a Szentlélek Salamon által adja tudtul mondván); Dominus / Deus per 
Esaiam (per prophetam) ait, praedixerat, testatus est (az Úr / Isten Izajás által / a 
próféta által így szólt, előre megmondta, tanúsította)

3. Jób esetében: uir euangelicus (az evangéliumi férfiú); per beatum Iob sanctus 
Spiritus hortaverat dicens (Szent Jób által a Szentlélek adott buzdítást, amikor így 
szólt).52

Ezután következik Chromatius magyarázata. Először a szöveg litterális értelmé-
hez akar közel vinni, ezért sorra veszi a történetek szereplőit, helyszínét, történéseit, 
vagy beszédek esetén a kulcsszavak elemzését, kortörténeti ismertetését végzi el, 
megpróbálja bemutatni a beszélő szándékát. Elve a szövegmagyarázat során az ordo 
gestorum (a cselekedetek sorrendje)53 és az ordo dictorum (a mondások sorrendje) 
logikai sorrend megtartása. 

Egy alkalommal tesz kivételt ez alól, de ezt az eltérést jelzi is a következő trak-
tátus kezdetén: „Térjünk tehát vissza az olvasás sorrendjéhez, nehogy a mondások 
sorát a közbevetetett fejtegetés összezavarja.” (Tr. VIII, 1–2. sor)

A literális vagy történeti jelentésre a secundum litteram (betű szerint), secundum 
historiam litterae (a betű elbeszélése szerint), secundum simplicitatem historiae (az 
elbeszélés egyszerűsége szerint) kifejezésekkel utal.

Erre építi fel aztán a második jelentésszintet, a mélyebb, ún. spirituális jelentést, 
amelyet az alábbi módokon nevez meg: spiritualis intellegentia (spirituális értel-

50	 Nem zárul doxológiával az I, III, LIV. traktátus.
51	 Fabris: Il metodo esegetico, 117.
52	 Tr. LII, 31–32. sor
53	 Tr. XLIII, 7. sor



22  Vallástudományi szemle 2024/1

mezés),54 secundum allegoricam rationem (allegorikus értelem szerint),55 spiritualis 
interpretatio (spirituális magyarázat), de nevezi plenius (teljesebben)56 előadott 
értelmezésnek is. Ha hangsúlyozni akarja egy szöveg profetikus jellegét, amely 
Krisztusban teljesedik be, akkor figuralis ratióról vagy figuralis sensusról beszél, 
a vizsgált jelenséget pedig Krisztus vagy az Egyház typusának vagy figurájának 
mondja.57 Chromatius azt sem zárja ki, hogy egy szövegrésznek többféle, egymást 
nem kizáró jelentése is legyen.58

Minden egyes traktátus jól megszerkesztett, gondosan felépített beszéd. Chro-
matius műveltségét és valószínűsíthető klasszikus képzettségét mutatja az, hogy 
magabiztosan és sűrűn alkalmaz különböző retorikai eszközöket azért, hogy 
még nagyobb hatást gyakoroljon a hallgatóságára. Ezek az anaphora (szónoki 
szóismétlés), a parallelismus antiteticus, a parallelismus sinonimicus, ritmus, rím, 
chiazmus, fokozás.

A Tractatust értékelve elmondható, hogy a chromatiusi művet világossága és 
linearitása teszi kiemelkedővé, stílusa kiegyensúlyozott, a díszesség és választékosság 
ünnepélyes érzetét mutatja.

CHROMATIUS EXEGÉZISÉNEK JELLEGZETESSÉGEI

Ahogy az már az eddigiekből is kitűnt, Chromatius a kétszintű értelmezés mód-
szerét alkalmazza a Tractatus in Mathaeum című művében. Rendszerint először a 
literális értelmezést adja elő lineárisan és mértéktartóan. Azután ehhez kapcsolja 
hozzá a második, spirituális szintet, amely kulcsot jelent a krisztológiához vagy 
ekkleziológiához, esetleg diszkréten morális és parainetikus szemponttal egé-
szíti ki az exegézisét. Világosan fogalmazza meg a kétféle értelmezésről vallott 
felfogását a VII. traktátusban: „A cselekedetek hitelessége és igaz volta tehát betű 
szerint nyilvánvaló, […] de a cselekedetekben spirituális értelem is lakozik.” (Tr. 
VII, 19–24. sor)

A Tractatusnál korábban keletkezett Sermonesben Chromatius még nem tar-
totta magát szigorú hermeneutikai elvekhez, ott inkább a liturgikus és pasztorális 
szempontok játszották a főszerepet, a szentírási helyek felhasználását a praktikus 
és spirituális szempontok határozták meg.59 De már a sermókban is alapvető kü-
lönbséget tett a biblikus helyek betű szerinti–történeti és spirituális értelme között.

54	 Tr. XXXIX, 50–53. sor
55	 Tr. XLII, 59–60. sor
56	 Pl. Tr. XLI, 149. sor.
57	 Fabris: Il metodo esegetico, 104.
58	 „Potest autem et aliter intellegi, quia multiplex intellectus spiritalis est.” (Tr. XLIII, 110. sor)
59	 A Chromatius-beszédek liturgikus vonatkozásainak bemutatása: Palazzi: Aspetti liturgici.



CSIGI PÉTER  23

Chromatius legtöbbször a lexikális asszociáció módszerével él a magyarázatai 
során. Kiragad egy kifejezést, egy szót, és ahhoz kapcsolja catenaszerűen a különböző 
ó- és újszövetségi helyeket verbális vagy tematikus asszociáció alapján. Mivel igen 
alaposan ismeri a Bibliát, a felötlő részeket a saját értelmezési szempontjai (krisz-
tológiai, ekkleziológiai, parainetikus) szerint rendezi el. A tematikus és lexikális 
asszociációit meghatározza az, hogy ő a latin Szentírást ismeri csupán.60

A XI. traktátusban például a Mt 3,11 verssel foglalkozik: „Ő pedig a Szent-
lélekben és tűzzel keresztel” (Tr. XI, 73. sor). A Szentlélek témája a tüzet juttatja 
eszébe, ezért idéz öt olyan helyet, amelyekben szerepel az ignis (tűz) a megtisztítás 
és az ítélet értelmében, valamint utal hét egyéb helyre is, köztük a Jer 20,9-re.61 Egy 
másik példa a Mt 14,25 exegézise: „A negyedik éjszakai őrváltás idején közeledett 
hozzájuk a tengeren járva” (Tr. LII, 2. sor).62 Itt az ambulans super mare (a tengeren 
járva) részt választja ki, és idézi a Jób 9,8-at63 és a Sir 24,4-6-ot,64 amelyek latin 
verziójában szerepel az ambulare super mare kifejezés, majd a Zsolt 77,2065 és a 
Hab 3,1066 következik, amelyekben a mare (tenger) és a viae/itinera (utak, menés) 
szavak szerepelnek.67 

A Tractatus egyik legjellemzőbb sajátossága a felidézett bibliai helyek hatalmas 
száma és változatossága. Ezzel kapcsolatosan érdemes bemutatni R. Fabris sta-
tisztikáit.68 A CCL 9 A kiadás69 indexe szerint 736 bibliai helyet citál Chromatius 
a Tractatusban, 407 ószövetségit és 329 újszövetségit. Ha ehhez hozzávesszük az 
alludált részeket, akkor még 94 ó- és 155 újszövetségi helyre ismerhetünk rá. (Ös�-

60	 Ahogy az már előkerült, Chromatius valószínűleg csak keveset tudott görögül, ezért buzdította 
legjobb barátait, hogy mennél többet fordítsanak latinra. G. Cuscito arra hívja fel a figyelmet, 
hogy ez az elmélet nem zárja ki annak lehetőségét, hogy Chromatius rendelkezett legalább 
lexikális szinten görögtudással (pl. Serm. 29: a Rhode = rosa etimologizálása, vagy Serm. 15, 
59-60. sor: „in trecentis numero, secundum computum graecum, tau littera significatur”); és 
hogy volt valami felületes ismerete a héberrel kapcsolatosan (pl. Serm. 32: Betlehem = a kenyér 
háza; Serm. 33: De alleluia, s bár hibás Serm. 17A: Pasqua = passio). (Vö. Cuscito: Cromazio 
di Aquileia e l’età sua, 513.)

61	 „Már azt gondoltam: Nem törődöm vele, nem beszélek többé a nevében. De ilyenkor mintha 
tűz gyúlt volna szívemben, és átjárta minden csontomat.”

62	 „Quarta uigilia noctis uenit ad eos ambulans super mare.”
63	 „Maga feszítette ki az ég sátorát, tenger magas árját lába alá gyűrte.”
64	 „Fönt a magasságban volt a lakóhelyem, és a trónusom felhőoszlopon állt. Bejártam egymagam 

az égi köröket, megjártam a szakadék mélységét. A tenger hullámain és az egész földön, minden 
nép s nemzet közt uralkodó voltam.”

65	 „Utad átvitt a mély tengeren, ösvényeid átszelték a nagy vizeket, s lábadnak nyoma nem volt 
látható.”

66	 „Kiáradnak az örvénylő vizek, a mélység hallatja szavát, kezét magasra emeli.”
67	 Vö. Fabris: Il metodo esegetico, 100.
68	 Uo., 98–99.
69	 Chromatii Aquileiensis opera.



24  Vallástudományi szemle 2024/1

szehasonlításképpen a Sermonesben 251 idézet és 161 allúzió szerepel. Ehhez vegyük 
figyelembe, hogy a beszédek 4147, a traktátusok 7708 sort tesznek ki.)

Chromatius Máté-kommentárjában legtöbbet a Zsoltárok könyvét idézi: 155-
ször, majd Izajás próféta következik 64 idézettel, Sirák fia 33-mal, a Példabeszédek 
könyve 19-cel. Az Újszövetségből természetesen legtöbbször Mátét idézi, majd a 
János-evangélium következik 52, Lukács pedig 38 idézettel. Márkból mindössze 
négyszer idéz, és csak háromszor alludálja. A páli iratok közül az első korintusi 
levelet kedveli leginkább, azt 26-szor idézi és 9-szer alludálja, a Római levelet 22-
szer idézi. Az Újszövetség iratai közül nem használja a Filemon-levelet, a második 
tesszalonikai levelet, János második és harmadik levelét, Péter második levelét és 
Júdás levelét. Vannak olyan szentírási helyek, amelyeket Chromatius sok traktá-
tusban felhasznál, különösen zsoltáridézeteket.70

De Chromatius kimagasló teljesítményét akkor látjuk igazán, ha Hilarius és 
Jeromos hasonló témájú munkáinak vagy Ambrus Lukács-kommentárjának sta-
tisztikáival hasonlítjuk össze, ahogy azt R. Fabris meg is tette.71 Hilarius idézetei 
és allúziói például 95%-ban a Máté-evangéliumból valók.72

Amikor Chromatius kifejti a Szentírás egy-egy részletét, akkor azért alkalmazza 
a literális magyarázaton túl az allegorikus és tipologikus exegézist, mert nem akarja 
megfosztani Isten igéjét egy másik, lényegi dimenziójától, amely az Ószövetség, az 
Újszövetség és az Egyház kapcsolatát mutatja meg.73 Amikor a szöveg betű szerinti 
értelmezése után annak spirituális értelme felé fordul, általában így vezeti be:

Ezeket tehát a betű által kifejezett történetnek megfelelően mondottuk. Most pedig 
arra fordítsuk figyelmünket, hogy miképpen kell felfognunk ugyanezt a tevékeny-
séget a spirituális értelem szerint. (Tr. XXXIX, 50-52. sor)

És bár ezeket a betű egyszerűsége szerint így kell értelmezni, mégis mindezek-
ben, ahogyan a törvény más misztériumaiban is, az eljövendő valóság előképeit 
ismerjük fel. (Tr. LIII, 122-124. sor)74

Chromatius szimbólumainak és tipológiáinak középpontjában a krisztológiai 
ihletettség áll. A Szentírás legfontosabb jellemzője, hogy kinyilatkoztatja Jézus 

70	 Például: Ps 6,7: Tr. XVII, 90–91. sor, XXXIII, 205–206. sor
Ps 45,8: Tr. XXXVIII, 32–33. sor, XLIX, 13–14. sor
Ps 67,34: Tr. XXVII, 109. sor; XLII, 43–44. sor, XLVII, 80–81. sor
Ps 120,4: Tr. XVI, 21–22. sor, XLII, 11–12. sor, LII, 163–164. sor
71	 Fabris: Il metodo esegetico, 97–98.
72	 A 271 idézetből 264 való a Mt-ból, csak hét más újszövetségi könyvekből. Az összesen 668 

allúzióból 537 vonatkozik Mt-ra, 34 ószövetségi, 97 újszövetségi könyvekre.
73	 Vö. Cuscito: Cromazio di Aquileia, 540. Részletesebben: Rapisarda: Continuità tra Antico.
74	 További hasonló helyek: Tr. XI, 4; XXXIII, 7; XLIV, 4; XLIX, 4; LV, 4; LVI, 2.



CSIGI PÉTER  25

Krisztust, az Isten egyszülött Fiát, a keresztények Urát, akit 1. az Ószövetség már 
előre jelzett (praefiguratio), 2. akit az evangéliumok és az apostolok a megvalósulás 
és beteljesedés értelmében hirdettek, és 3. aki jelenleg, az Egyház és a hívők életében 
jelen van és cselekszik egészen a végső teljességig.75

E köré a krisztológiai középpont köré helyezi el Chromatius a többi szimbólu-
mot: a különböző üdvözítő eseményeket és intézményeket, úgymint az apostolok, 
a zsinagóga és az Egyház, a pogány népek, a keresztség. Chromatius nem szigorú 
és merev séma alapján kívánja dekódolni a szimbólumokat. A bibliai személyek 
és események szimbolikája dinamikus viszonyban áll a spirituális értelmezés ta-
pasztalati világával. Amennyire fontosnak tartja ugyanis Chromatius a spirituális 
értelem megkeresését, annyira nem akarja a szimbolikus jelentés finomságait és 
változatosságát nivellálni, ugyanakkor nem tagadja az ő krisztológiát középpontba 
állító hermeneutikájának mint fő harmonizáló erőnek az igazi érvényességét.76

Chromatius hermeneutikai módszerét alaposabban vizsgálva megállapítható, 
hogy az értelmezéseit legnagyobbrészt másoktól vette át, és ezek általában olyanok 
voltak, amelyek addigra már széles körben elterjedtek az egész egyházban. Krisz-
tológiai tipológiái tradicionálisnak mondhatók. Mindenekelőtt az első és második 
Ádámról szóló, amelynek gyökerei Pál apostolig nyúlnak vissza (Róm 5,12–14). Ezen 
kívül Krisztus előképét látja Aquileia püspöke Mózesben és Jónás küldetésében is.77 
Éva és Mária Iréneusztól származó párhuzamba állítása78 is jól ismert a patrisztikus 
hagyományból. Ennél eredetibbek az Egyházról és a keresztény jelenségekről: a 
szentségekről és a morális kérdésekről szóló tipológiák, de tőle ered Józsue és Jézus 
egymás mellé állítása (a nevük megegyezése alapján), valamint hogy Sámsont is 
Jézus typusának tekinti. Minden hely, ahol megjelenik a Bibliában egy fa vagy a fa 
mint anyag, az Krisztus keresztjének előképe: Mamre terebintje, Jákob lajtorjája, 
a száreptai özvegyasszony által összegyűjtött tűzifa, a hajó árboca vagy a gileádi, 
gyantájáról híres ámbrafa.79

Széles körben elfogadott volt, hogy a női alakok a zsinagógára, ill. az Egyházra 
utalnak. Ha két népről van szó, akkor azok a héberek és a pogányok. A pogányo-
kat reprezentálják a sáskák, amelyekkel Keresztelő János táplálkozott;80 a kövek, 
amelyekből Isten tud fiakat támasztani Ábrahámnak, hiszen a pogányok kőből 

75	 Trettel: Terminologia esegetica, 55.
76	 Fabris: Il metodo esegetico, 107–108.
77	 Tr. LIV: signum Ionae – tipologikus értelemben Krisztus halálának és feltámadásának elő-

képe. Illeszkedik Chromatius egyik legfontosabb témájának, a húsvéti misztériumnak a 
magyarázatába.

78	 Tr. II, 72–80. sor
79	 Tr. XLV, 70–81. sor; vö. „Hát nincs már balzsam Gileádban, nincs ott többé orvos? Miért nem 

gyógyul be népem leányának sebe?” (Jeremiás 8,22).
80	 Tr. IX, 65–66. sor



26  Vallástudományi szemle 2024/1

készült bálványokat imádnak.81 Az eső és a halfogás az apostoli igehirdetést jelenti. 
Az Egyházra utal a ház, a város, a bárka, a hajó, a tartóra helyezett lámpás. A tűz a 
Szentlélek figurája, a fejsze az Isten szavának erejéé, a víz és a tenger a keresztségé.  
A viharos tenger megfelel a világ bűnének,82 a vihar szele a tisztátalan lelkeknek,83 
a testi szemek a püspöknek, a kéz és a lábak a presbitereknek és a diakónusoknak.84 
Jézus a negyedik őrváltás idején megy a vízen a tanítványok csónakja felé. Chro-
matius szerint ez a négy őrváltás megfelel a világ korszakainak: az első Ádámtól 
Noéig, a második Noétól Mózesig, a harmadik Mózestől Krisztusig tart, a negye-
dik pedig a jelen ideje Krisztustól kezdve, hiszen a tanítványok most is virrasztva 
várják az ő eljövetelét.85

Érdemes kiemelni a számtalan allegorikus és tipologikus megfeleltetés közül a 
zsidókkal és az eretnekekkel foglalkozó értelmezéseket. Ezek ugyanis „vörös fonal-
ként” húzódnak végig az egész művön, szinte valamennyi traktátusban előkerülnek. 
Lellia Cracco Ruggini szerint86 Chromatius hármas ellenséget látott a katolikus hittel 
szemben: az eretnekek, a zsidók és a pogányok veszedelmét. Püspökként e három 
csoport ellen folytatott küzdelmet, amelyek egyaránt tagadták Krisztus istenségét. 
Velük szemben dolgozta ki saját krisztológiáját és ekkleziológiáját, utóbbit, az Egy-
ház misztériumát az euangelica praedicatióra (evangéliumi igehirdetés) alapozva.

Chromatius, az egyébként szelíd és békés ember, a pogányokkal szemben sok-
szor fogalmaz élesen, és igen keményen megbélyegzi a zsidók hitetlenségét is. 
Püspökségének első hónapjában történt, hogy támadást intéztek az aquileiai zsi-
dók ellen: feldúlták a zsinagógájukat, ami Ambrus egy homályos passzusa szerint 
összefüggésben állt a trónbitorló Maximus Magnus (383–388) 388. augusztus 28-i 
aquileiai látogatásával (Maximusnak egyébként köze volt egy római zsinagóga 
felgyújtásához is).87 

Mégis úgy véli Chromatius, hogy a legrosszabb helyzetben az eretnekek vannak. 
Egy helyütt így fogalmaz: „Ezért a zsidóknak vagy a pogányoknak a helyzete jobb, 
mint az eretnekeké. Azok ugyanis, ha hinnének Krisztusban, farkasból báránnyá 
változnának. Ezzel szemben az eretnekek bárányokból lettek farkasokká, akik a 
hitből a hitszegésre tértek át.” (Tr. XXXV, 90–93. sor) A folytatásban azt is elmondja, 
hogy a heretikusok ördögi cselvetéssel hálózzák be az igaz hitben nem eléggé stabil 

81	 Tr. X, 69–70. sor
82	 Tr. XVI, 94–95. sor
83	 Tr. XLII, 86. sor
84	 Tr. LVI, 52–53; 69. sor
85	 Tr. LIV, 144–171. sor
86	 Ruggini: Il vescovo Cromazio.
87	 Vö. Cuscito: Cromazio di Aquileia, 507. A témával foglalkozik még: Cracco Ruggini: Il vescovo 

Cromazio; Thelamon: Les vaines illusions. A zsidókkal való szembenállásáról említést tesz 
L. V. Rutgers összefoglaló jellegű munkája is. (The Jews in Late Ancient Rome, 181. [Utal rá: 
Grüll: „Nincs nekik se nyelvük, se írásuk”, 54.])



CSIGI PÉTER  27

embereket, és okozzák azok vesztét. Ugyanebben a traktátusban néven is nevezi, 
kik azok az eretnektanítók, akiknek a tanításától óvakodni kell:

A bárány öltözetében, vagyis Krisztus nevét prédikálva jött nem régen Photinus, és 
ebben a külsőben megtévesztette a juhokat olyannyira, hogy még a katolikus férfiak 
is püspökké szentelték. Belül azonban farkas volt, akinek a hit helyett álnokság volt 
a szívében, amelyet aztán fel is tárt. Végül pedig Sirmiumban és vidékén Isten ak-
lába pásztorként érkezett, de Krisztus nyáját ragadozó farkasként istentelen szájjal 
pusztította. A bárány bőrében jött Arius is, Krisztus Urunkat hirdetve, de belülről 
farkasnak bizonyult, aki teremtménynek nyilvánította mindenek teremtőjét, és ő 
is ragadozó farkasként pusztította Krisztus nyáját számos keleti egyházban szerte. 
Tanítványai még ma is próbálják Isten aklát megtéveszteni és rászedni néhány 
egyházban, de miután az álnokság tanítója lelepleződött, már a tanítványok sem 
tudnak elrejtőzni. (Tr. XXXV, 44–57. sor)

Egy másik helyen pedig:

Az Úrnak ez a mondata nem csupán a farizeusok, hanem az eretnekek összes ta-
nítói ellen is szól, akik helytelen értelmezéseikkel az isteni eredetű írások értelmét 
meghamisítják, szentségtörő ajakkal Isten egyszülött Fiának az örökkévalóságát 
és valódi istenségét káromolják. Közülük egyesek, mint Ebyon vagy Photinus, 
szentségtörő gondolkodással azt feltételezik, hogy ő Máriától származik, mások 
pedig, mint például Arius, gonoszul tagadják, hogy ő igazából Isten, és valóban az 
Atyától született. (Tr. L, 112–119. sor)88

Chromatius kifejti az ortodox hitet Szabelliosszal (a patripasszionisták fejével), 
Ariusszal és Photinusszal szemben egyaránt.89 Az eretnekek körében egyik igen 
népszerű hellyel, Jézus jordánbéli keresztségével kapcsolatosan így fogalmaz: „Ő az 
én fiam.” (vö. Mt 3,17b) „Mindenképpen az övé, de nem a kegyelmi örökbefogadás, 
nem is a teremtmény kiválasztása által, ahogy az eretnekek állítják, hanem övé 
örökölt lényege és hamisítatlan természete alapján.” (Tr. XIII, 24–27. sor)

88	 „Non solum autem aduersum pharisaeos sed aduersum omnes doctores haeresis Domini ista 
sententia est, qui prauis interpretationibus sensum diuinarum scripturarum corrumpentes, 
aeternitatem ac ueram diuinitatem unigeniti Filii Dei sacrilego ore blasphemant, dum eum 
aut ex Maria primum coepisse sacrilega mente praesumunt ut Ebyon et Fotinus, aut uere eum 
Deum ac proprie de Patre natum impie denegant ut Arrius.”

89	 A Serm. 11, Lázár feltámasztásának kommentálása Phótinosz, a Serm. 21, a János-prológus 
magyarázata Phótinosz és Arius ellen egyaránt felszólal.



28  Vallástudományi szemle 2024/1

A XXIII. traktátusban és a XXIV. elején a keresztény házasságról szóló tanítást 
adja elő, utóbbiban a Mt 5,31–37 kapcsán, szemben a zsidók és a manicheusok 
felfogásával:

Amit tehát Isten egybekötött, azt ember ne válassza szét. (Mt 19,6) Így szólva egyrészt 
a zsidók ingatag engedékenységét, másrészt a manicheusok ostoba és szánalmas 
kifogását ítéli el, akik tagadják, hogy a házasság Istentől való volna, Azt akarja 
ugyanis mondani ezzel a mondattal, hogy a paráznaság esetét kivéve (vö. Mt 5,32) 
feleséget elbocsátani nem szabad. Világosan kifejezi, hogy Isten akarata ellen cse-
lekszik az, aki azt képzeli, hogy az Isten által egybekötött házasságot a válás meg 
nem engedett elkülönülésével szegheti meg. (Tr. XXIV, 20–27. sor)

Miért volt hát ennyire fontos Chromatius püspök számára, hogy ilyen sokszor és 
ekkora nyomatékkal szálljon szembe a heretikus elvek képviselőivel? G. Cuscito  
– Lemarié-tól eltérő – véleménye szerint a IV. század utolsó húsz évében semmiféle 
fenyegetés nem érte az aquileiai egyházat egy pontosan elhatárolható helyi válságon 
kívül, ami a héberek földalatti mozgalmával való szembenállást jelentette.90 Ugyanis 
ekkorra – köszönhetően a 381-es zsinatnak, ahol ismét megerősítették Krisztus Isten 
voltát – az arianizmus már a múlté volt, a sirmiumi Photinus eretneksége pedig 
ekkor még csak kisebb aggodalomra adott okot. Mégis úgy tűnik, a kettő közül 
Chromatius inkább az utóbbi, Photinus ellen emeli fel hangját.

Cuscito azonban hangot ad azon véleményének, hogy nem lehet véletlen, hogy 
az aquileiai püspök oly sokszor tesz említést az írásaiban a szentháromságtani és 
krisztológiai dogmákról. Ez azt jelzi, hogy a háttérben még igenis érezhetők voltak 
Aquileiában az arianizmus okozta feszültségek, hiszen tudjuk, Fortunatianus püspök 
nem sokkal korábban, a IV. század közepén hajlott az arianizmus felé. Chromatius 
tehát ügyelt rá, nehogy egyháza ismét visszaessék ebbe a „betegségbe”.

ÖSSZEGZÉS

Aquileia püspöke, Chromatius nem tartozik az ókeresztény kor ismertebb szerzői 
közé. Irodalmi munkásságára csak a XX. század második felében irányult figyelem, 
amikor a Tractatus in Mathaeum című kommentárja egy részének előkerülése ki-
mondott szenzációt jelentett. A mű kiadását követő két évtizedben számos patriszti-
kával foglalkozó szakember kezdett el foglalkozni vele, és publikált Chromatiusszal 
kapcsolatos írásokat a legkülönbözőbb megközelítési módokban. Kapcsolatot ke-
restek Chromatius és kortársai, különösen is barátai, Jeromos és Rufinus munkái és 

90	 Cuscito: Cromazio di Aquileia, 522.



CSIGI PÉTER  29

élete között. Alaposan megvizsgálták a szöveget filológiai módszerekkel, javításokat 
és kiegészítéseket javasoltak. Megkeresték azokat a forrásokat, amelyekből Chro-
matius merített, és tanulmányozták később kifejtett hatását is. Születtek filológiai, 
egyháztörténeti, biográfiai, helytörténeti, szentírástudományi, liturgikus, dogma-
tikus dolgozatok egyaránt, és elkészült a kommentár több fordítása is. Ugyanakkor 
Magyarországon még mindig alig-alig ismert Chromatius élete és munkássága.

Chromatius Máté-kommentárja egyértelműen a IV. század kulturális és exe-
getikai áramlatainak tradíciójába illeszkedik bele, eredetisége nem mondható 
kimagaslónak. Ugyanakkor eredményesen teremt szintézist a nyugati teológiai és 
szentírás-értelmezési hagyományok között, sikeresen mutatja be az evangélium 
lényegi tartalmait. A mű egyik fő jellemzője a doktrinális hitelesség: a szövegér-
telmezés kritériumát Chromatius számára mindig a szilárd ortodox hit jelenti. 
Teológiai reflexiójának sarkkövét és egyben fejlődésének kiindulópontját a 325-ös 
nicaeai és a 381-es konstantinápolyi hitvallás jelentették. Chromatius mindvégig a 
tiszta ortodoxia képviselője volt.

A Máté-kommentár nem kidolgozott krisztológiai, dogmatikus mű, sem nem 
antiheretikus vitairat, viszont lépten-nyomon megszólal benne a keresztény hit 
lelkes és közvetlen hangú megvallása. A spirituális értelmezések középpontjában 
mindvégig a krisztológiai szempont áll, úgy is, mint a Szentírás keresztény újraol-
vasásának legfontosabb szempontja. Ebből a krisztológiai megközelítésből bontja 
ki azután Chromatius a további értelmezéseket az Egyházzal, a szentségekkel és a 
keresztények életével kapcsolatosan.

Jellegzetessége még e chromatiusi műnek a praktikus és pasztorális orientá-
ciója, ami összekapcsolhatja a mai teológiai gondolkodással. Chromatius arra 
törekszik, hogy a morális értelmezés mindig kapcsolatot teremtsen az evangélium 
és a hívők spirituális élete között. A mű alapvető hangvétele a főpásztoré, aki – a 
liturgikus alkalmakon kívül is – az Isten igéjével és annak interpretációjával kíván 
szellemi táplálékot nyújtani a nyájának. E kommentár hatékonyan szolgálta az 
Egyház hitének megszilárdítását és az evangélium törvénye szerinti magatartás 
elmélyítését.



30  Vallástudományi szemle 2024/1

BIBLIOGRÁFIA

Források

Chromatius-szövegkiadások

Chromatii doctissimi Episcopi Romani, in V et VI caput Matthaei dissertatio, atque in eodem genere 
declamatio. Johann Sichard (szerk.) Basilea, 1528.

Chromatii episcopi quotquot extant lucubratiunculae. M. Lypsius (szerk.) Lovanio, 1546.
Sancti Chromatii Aquileiensis episcopi Tractatus, quae supersunt, in evangelium S. Matthaei. P. 

Braida (szerk.) Utini, 1816–1836.
Chromatii Aquileiensis opera. = Patrologiae Cursus Completus. J. P. Migne (szerk.), Series Latina, 

Vol. 20, Párizs, 1845, 327–375. col.
Chromatius Aquileiensis Tractatus XVII in evangelium Matthaei (CPL 218). Chromatius Aquileiensis 

Fragmenta (CPL 218a) Anselm Hoste (szerk.) = Corpus Christianorum, Series Latina, Vol. 
9, Turnhout, 1957.

Chromatii Aquileiensis opera. Raymond Étaix, Joseph Lemarié (szerk.), Corpus Christianorum, 
Series Latina, Vol. 9, Turnhout, 1974.

Spicilegium ad Chromatii Aquileiensis opera. Raymond Étaix, Joseph Lemarié (szerk.), Corpus 
Christianorum, Series Latina, Vol. 9 A Supplementum, Turnhout, 1977.

Chromatius-fordítások

Commento a Matteo. Bev., ford., jegyz.: Gabriele Banterle, Róma, 1990.
Trattati sul Vangelo di Matteo. Ford., jegyz.: Giulio Trettel, Scrittori della chiesa di Aquileia, Vol. 

4/2, Róma, 2005.
Comentario al Evangelio de Mateo. Bev., ford., jegyz.: José de Granados, Javier Nieva, Bibliotheca de 

patrística, Vol. 58., Madrid, 2002.
Sermons on the Gospel of Matthew – Prologue. Ford.: Stephen C. Carlson, tertullian.org/fathers/

chromatius_prologue_matthew_01.htm (2024. április 3.)
Sermons and Tractates on Matthew. Ford., bev.: Thomas P. Scheck, Ancient Christian Writers, Vol. 

75., New York – Mahwah, NJ, 2018.
Szv. Hromacij Akvilejszkij „Prolog” kommentarija na Jevangelije ot Matfeja. Ford., bev.: Szergej 

Alekszejevics Kozsukov = Szbornyik trudov Kafedri Bibleisztiki Moszkovszkoj Pravoszlavnoj 
Duhovnoj Akademii, Moszkva, 2013, 93–114.

Egyéb szerzők

Augustinus: Epistolae ex duobus codicibus nuper lucem prolatae = Johannes Divjak (szerk.): Corpus 
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Vol. 88, Bécs, 1981.

Biblia, Ószövetségi és újszövetségi Szentírás. Ford., magy.: Gál Ferenc, Gál József, Gyürki László, 
Kosztolányi István, Rosta Ferenc, Szénási Sándor, Tarjányi Béla, Budapest, 19927.

Cyprianus: De ecclesiae catholicae unitate = Opera omnia, Wilhelm von Hartel (szerk.): Corpus 
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Vol. 3/1., Bécs, 1868, 209–233.



CSIGI PÉTER  31

Fortunatianus Aquileiensis: Commentarii in evangelica. André Wilmart, Bernhard Bischoff (szerk.), 
Corpus Christianorum, Series Latina, Vol. 9, Turnhout, 1957.

Hieronymus: Commentariorum in Evangelium Matthaei ad Eusebium libri quatuor = J.-P. Migne 
(szerk.): Patrologiae cursus completus. Series latina, Vol. 26, Párizs, 1845, 15–218. 

Hieronymus: De viris illustribus = J.-P. Migne (szerk.): Patrologiae cursus completus. Series latina, 
Vol. 23, Párizs, 1845, 597–719.

Irenaeus: Adversus haereses = J.-P. Migne (szerk.): Patrologiae cursus completus, Series graeca, Vol. 
7, Párizs, 1857, 423–1224.

Pszeudo-Máté-evangéliuma. Ford. Bollók János = Görömbözi János – Adamik Tamás (szerk.): Csodás 
evangéliumok. Budapest, 1996, 47–72.

Victorinus Petavionensis: Opera. Johann Haussleiter (szerk.), Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum 
Latinorum, Vol. 49, Bécs – Lipcse, 1916.

Szakirodalom

Cracco Ruggini, Lellia: Il vescovo Cromazio e gli Ebrei di Aquileia = Antichità altoadriatiche, 1977, 
Vol. XII, 353–381.

Csigi Péter: „Athletae spiritales”: Szent Pál Aquileiai Chromatius 12. és 28. beszédében = D. Tóth 
Judit, Heidl György (szerk.): Irodalom, teológia, művészet, Válogatás a Magyar Patrisztikai 
Társaság VII-XI. konferenciáján elhangzott előadások szerkesztett változataiból. Studia 
Patrum 5. Budapest, 2014, 211–217.

Cuscito, Giuseppe: Cromazio di Aquileia (388-408) e l’età sua: bilancio bibliografico-critico dopo 
l’edizione dei „Sermones” e dei „Tractatus” = Aquileia Nostra, 1979, Vol. 50, 497–572.

De Nicola, Angelo: Il prologo ai Tractatus in Matthaeum di Cromazio = Antichità altoadriatiche, 
1989, Vol. XXXIV, 81–116.

Fabris, Rinaldo: Il metodo esegetico di Cromazio d’Aquileia = Aldo Bressani – Pietro Bertolla – Aldo 
Moretti (szerk.): Varietas indivisa: teologia della Chiesa locale: studi in onore di Pietro Bertolla 
e Aldo Moretti. Scuola superiore di teologia di Udine e Gorizia 1. Brescia, 1983, 93–117.

Gribomont, Jean: The Translations. Jerome and Rufinus = Johannes Quasten – Angelo di Berardino 
(szerk.): Patrology, Vol. IV., The Golden Age of Latin Patristic Literature. Christian Classics. 
Notre Dame, Indiana, 19952, 195–254.

Grüll Tibor: „Nincs nekik se nyelvük, se írásuk”. A zsidók és a latin nyelv a késő ókorban. = Antik 
Tanulmányok, 2002/1-2, 37–64, doi.org/10.1556/anttan.46.2002.1-2.3.

Hamman, Adalbert: The Turnabout of the Fourth Century = Johannes Quasten – Angelo di Berardino 
(szerk.): Patrology, Vol. IV., The Golden Age of Latin Patristic Literature. Christian Classics. 
Notre Dame, Indiana, 19952, 1–32.

Hanaghan, Michael: Chromatius vs. Jerome: The Origenist Controversy Reconsidered = The Journal 
of Theological Studies, 2023, Vol. 74/1, 189–209.

Heidl György: Szent Ágoston megtérése. Catena Monográfiák 2. Budapest, 2001.
Kelly, John Norman Davidson: Szent Jeromos élete, írásai és vitái. Ford. Nemes Krisztina. Catena 

Monográfiák 4. Budapest, 2003. 
Lemarié, Joseph: Le Bréviaire de Ripoll, Paris B. N. lat. 742. Étude sue sa composition et ses textes 

inédits. Scripta et Documenta, 14. Montserrat, 1965.
Lemarié, Joseph: Saint Chromace d’Aquilée témoin du Canon de Muratori. = Revue d’Etudes 

Augustiniennes et Patristiques, 1978, Vol. XXIV, 101–102, doi.org/10.1484/J.REA.5.104357.



32  Vallástudományi szemle 2024/1

Meyvaert, Paul: An Unknown Source for Jerome and Chromatius. Some New Fragments of Fortuna-
tianus of Aquileia? = Sigrid Kraemer – Michael Bernhard (szerk.): Scire litteras, Forschungen 
zum mittelalterlichen Geistesleben. München, 1988, 277-289.

Nauroy, Gérard: Chromace disciple critique de l’exégèse d’Ambroise: realités et limites de l’influence de 
l’In Lucam sur les Tractatus in Matth = Antichità altoadriatiche, 1989, Vol. XXXIV, 117–149.

Noce, Esteban: El recurso a los animales en la obra de Cromacio de Aquileya. = Bibliotheca August-
iniana, 2017, Vol. VIII/1, 155-180.

Palazzi, Maria Luisa: Aspetti liturgici nelle omelie di Cromazio di Aquileia = Ephemerides liturgicae, 
1976, 29–42.

Perendy László: Jeromos Máté-kommentárjának forrásai. Kételyek és bizonyosságok = Boros István 
(szerk.): „Szeresd az Írások tudományát!” „Ama scientiam Scripturarum”. Szent Jeromos 
halálának 1600. évfordulója alkalmából rendezett konferencia tanulmányai. Budapest, 2023, 
110–120. = Bank Barbara – Kovács Bálint – Medgyesy S. Norbert (szerk.) A Kaukázustól 
a Lajtáig. Apokaliptika, identitás, történelem és művelődés Közép- és Kelet-Európában. 
Budapest, 2023, 141–152.

Puniet, Pierre de: Les trois homélies catéchétiques du sacramentaire gélasien pour la tradition des 
évangiles, du symbole et de l’orasion dominicale = Revue d’Histoire Ecclésiastique, 1905, 
Vol. VI, 304–315.

Quasten, Johannes: Patrology, Vol. II., The Ante-Nicene Literature After Irenaeus. Christian Classics. 
Notre Dame, Indiana, 19952.

Rapisarda, Grazia: Continuità tra Antico e Nuovo Testamento in Cromazio di Aquileia = Augusti-
nianum, 2000, Vol. 40/1, 291–302.

Rutgers, Leonard Victor: The Jews in Late Ancient Rome. Leiden – New York – Köln, 1995.
Simonetti, Manlio: Hilary of Poitiers and the Arian Crisis in the West = Johannes Quasten – Angelo di 

Berardino (szerk.): Patrology, Vol. IV., The Golden Age of Latin Patristic Literature. Christian 
Classics. Notre Dame, Indiana, 19952, 33–143.

Thelamon, Françoise: Les vaines illusions des Juifs incredules selon Chromace et Rufin d’Aquilée = 
Jean-Michel Poinsotte (szerk.): Les chrétiens face à leurs adversaires dans l’occident latin du 
IVe siècle. Rouen, 2001, 97–114.

Trettel, Giulio: Terminologia esegetica nei sermoni di san Cromazio di Aquileia = Revue d’Etudes 
Augustiniennes et Patristiques, 1974, Vol. XX, 55–81, doi.org/10.1484/J.REA.5.10427.



A TERMÉSZET ÉS A SZEMÉLY FOGALMA 
BOËTHIUSNÁL

SIKLÓSI ISTVÁN

ABSTRACT

The notion of person and nature by Boethius
The title of the fifth one of Boethius’ theological writings Opuscula Sacra is Contra 
Eutychen et Nestorium. According to Boethius’ argumentation in this treatise he can 
refuse successfully the two mentioned theologists’ Christological views and present 
the approach of the Church by defining of the concept of person (persona) and nature 
(natura). Boethius’ definition is that person is the individual substance of rational 
nature where the nature is the specific difference that gives form to anything. In his 
treatise Boethius asserts that Nestorius made a double person in Christ because he 
believed one person has only one nature although there was the divine and human 
nature at the same time in Christ, and Eutyches denied one of the natures and confessed 
only the divine one in Christ by the same reason what Nestorius thought. Boethius 
suggested as a solution that the subsistence has to be universal, essence has to be an 
entity being in the singular things and substance has to be both universal and individual 
just as the concept of person. By comparing the concepts to each other and analyzing 
them, Boethius wrote that Christ was the individual substance of the divine and the 
human rational nature so Christ was one person. This article includes the Hungarian 
translation of Boethius’ treatise with an introduction making a historical summary 
and presenting the argumentation of Boethius.

I. BEVEZETŐ BOËTHIUS: EUTYCHES ÉS 
NESTORIOS ELLEN CÍMŰ ÉRTEKEZÉSÉHEZ

1. Boëthius értekezésének témája

Boëthius Nestorios és Eutyches ellen1 című értekezése az Opuscula Sacra című gyűj-
teményben maradt fenn, mely öt művet foglal magában, ezek pedig az 510-es évek 
során és az 520-as évek elején íródtak. Ezekben az években a latin egyház kereste  

	 A szerző 2023-ban doktorált az ELTE BTK Filozófiatudományi Doktori Iskolájában Antik 
filozófia programon.

1	 A következőkben: Eutyches ellen. 

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.33



34  Vallástudományi szemle 2024/1

a megbékélés lehetőségét a keleti, görög nyelvű egyházakkal, Akakios püspök nevé-
vel ellátott irat, a Henótikon miatt kialakult egyházszakadás megszüntetése végett, 
valamint kereste a párbeszéd lehetőségét a theopaszkhita tételeket valló szerzetes 
közösségekkel és püspökökkel, akiknek a befolyása jelentősen nőtt a korban a görög 
nyelvű területeken. Az Opuscula Sacra egyes írásainak hagyományos számozása 
szerint az első és a második a Szentháromság témakörével foglalkozik, a harmadik a 
világ dolgainak szubsztanciális jóságát vizsgálja meg, a negyedik az ember üdvtör-
ténetét tekinti át, míg az ötödik, az Eutyches ellen című értekezés, egy krisztológiai 
vitacikk. Boëthius ezen utóbbi írásában azt állítja, hogy célja a természet (natura/
physis) és a személy (persona/prosópon) fogalmának meghatározása, hogy ezáltal 
cáfolatot tudjon adni Nestorios és Eutyches szélsőséges nézetére, és kifejthesse az 
egyház – és egyben a saját – krisztológiai álláspontját.2 Erre az okot Eutyches követői 
szolgáltatták, akik elismerték, hogy Krisztus két természetből volt, de tagadták, 
hogy kettőben állna fenn, szemben az egyház nézetével, mely Krisztust egyaránt 
két természetből és két természetben állónak vallja. Boëthiust ez a kérdéskör annak 
vizsgálatára sarkallta, hogy mi a különbség a között, hogy valami két dologból, 
vagy két dologban áll fenn.3 Boëthius álláspontja szerint ennek tisztázásához vezet 
el a természet és a személy fogalmának meghatározása. Boëthius értekezésében azt 
állítja, hogy a személy egy individuális szubsztancia, méghozzá az értelmes termé-
szeté, minthogy a személy az értelmes természet individuális szubsztanciája,4 ahol 
a természet az egyes dolgokat meghatározó fajalkotó különbség.5 Boëthius viszont 
nem mondja meg, hogy miért vezetne Nestorios és Eutyches nézetének cáfolatához 
a természet és a személy fogalmának meghatározása, valamint arra sem tér ki, hogy 
miért éppen Nestorios és Eutyches krisztológiája képezi kritikája tárgyát. 

Boëthius a természet és a személy fogalmát tette vizsgálata tárgyává az essentia/
ousia, a subsistentia/ousiósis, a substantia/hypostasis fogalma mellett.6 Ezek a termi-
nusok képezték a krisztológiai viták tárgyát, mivel a krisztológiai nézetek alapjául 
szolgáltak, viszont – csakúgy, mint a két említett teológus nézete – széles körben 
ismertek, tárgyaltak és vitatottak voltak, Boëthius korára pedig inkább tisztult, 
mintsem homályosabbá vált volna ezen fogalmak jelentése. E mellett Nestorios és 
Eutyches krisztológiája nem csupán az alkalmazott terminusok tekintetében külön-

2	 OSV 51–58 [54–61] (Jelen tanulmányban azt a gyakorlatot követem, ami szerint az ’OS’ 
rövidítéssel az Opuscula Sacra című gyűjteményre, az ezt követő római számmal a gyűjtemény 
öt értekezése közül az adott értekezésre utalok. Ezt követi a Moreschini-féle kiadás fejezetszáma 
– kivéve az értekezések azon részét, aminek nincs fejezetszáma – és sorszáma, majd a Stewart-
féle kiadás sorszáma szögletes zárójelben.)

3	 OSV 5–10 [6–12] 
4	 OSV 3.168–172 [1–5]
5	 OSV 1.111–112 [57–58]
6	 Boëthius erre értekezésének harmadik fejezetében tér ki. 



SIKLÓSI ISTVÁN  35

bözik mind egymástól, mind az egyház által elfogadott krisztológiai állásponttól, 
ezért nem világos, hogy miért az említett terminusok jelentésének tisztázásában látta 
Boëthius a szélsőséges krisztológiai nézetek cáfolatának lehetőségét. Mit gondolt 
Boëthius Nestorios és Eutyches nézetéről? Hogyan értette az említett terminusokat? 
Boëthius elkülönítette a szubsztancia és a szubszisztencia fogalmát, mit értett ezek 
alatt, és miért szubsztanciának és nem szubszisztenciának tekintette a személyt? Mit 
állított Nestorios és mit Eutyches, ami miatt elítélésüket és álláspontjuk részletes 
taglalását követően 70 évvel Boëthius lényegesnek találta ezek újratárgyalását?

2. Krisztológiai nehézségek: Nestorios tanítása

Nestorios 428-ban vált Konstantinápoly püspökévé, és megválasztását követően 
a Nagytemplom oltáráról levetett egy képet, mely a császár, Theodosios nővérét, 
Augusta Pulcheriát ábrázolta. Nestorios tettét azzal magyarázta, hogy egy nő 
képének semmi helye egy templomban, még akkor sem, ha magas rangja, vagy 
tekintélye miatt kiemelt társadalmi szerepet tölt be. Pulcheria viszont azt kérdezte 
Nestoriostól, hogy egy nő, akár ő maga, nem lehetne-e Isten anyja, nem adhatna-e 
életet akár Istennek is, mint ahogy Mária tette. Nestorios válasza erre egy határo-
zott nem volt, mivel egy ember nem szülhet Istent, erre ugyanis senki sem lenne 
képes, Isten nem születhet. Nestorios szerint Mária nem Istenszülő (Theotokos), 
hanem Krisztusszülő (Christotokos) vagy emberszülő (Anthrópotokos) volt, Mária a 
Megváltót szülte, nem pedig Istent.7 Nestorios nézetével nem elégítette ki császára 
elvárásait, és hosszabb távon politikai feszültség kereszttüzébe került a teológiai- 
filozófiai támadások mellett. 

Nestorios elgondolása szerint különbséget kell tennünk Krisztus egységén belül 
emberi és isteni természete között, és az egyikre utaló állításokat nem lehetséges a 
másikra vonatkoztatni és fordítva; a két természet radikálisan eltér egymástól. Isten, 
isteni természete révén – mely jelen volt megtestesülését követően Krisztusban – 
nem képes a változásra, nincsenek szükségletei és nem születik, ezzel szemben az 
ember emberi természete miatt változik, születik és szükségletei vannak. A ’termé-
szet’ (physis) terminus alatt Nestorios azoknak a tulajdonságoknak a gyűjteményét 
érti, melyek meghatározzák és egyben kategorizálják a világ dolgait: esszenciális 
tulajdonságok.8 A természetnek ez a fogalma trinitológiai jelentésével rokonítható, 
mivel – követve a Boëthius, vagy akár már Nestorios korára elfogadottá vált trini-
tológiai terminológiát – a Szentháromság egy természet (physis), avagy egy lényeg 

7	 Russell: Cyril of Alexandria, 33; Nestoriana 313,1–3
8	 Nestoriana 280, 5–16; Kelly: Early Christian Doctrines, 317.



36  Vallástudományi szemle 2024/1

(ousia) és három isteni személy, avagy fennállás (hypostasis),9 ahol a természet 
azokra a tényezőkre vonatkozik, melyek közösek mind a három isteni személyben.

Nestorios azt állította, hogy az Isten Ige megtestesülésével két természet határozta 
meg egyszerre Krisztust, az isteni és az emberi, de maga Krisztus megmaradt egy 
létezőnek, egy személynek. Nestorios nézetével kapcsolatban a legfőbb problémát az 
okozta, hogy a két természet radikális elkülönítése és nem csupán megkülönböztetése 
révén ellehetetlenítette Krisztus egységét. Krisztus egysége így csak névleg állhat 
fenn, mivel a két természet nem kapcsolódik egymáshoz, csupán egymás mellett, 
egymás mellé téve (parathesis) szerepel, és Krisztus személye pedig vagy nem több 
egy üres szónál, vagy akár három dologra is vonatkozhat: csak az isteni, csak az 
emberi természetre, esetleg a kettő együttesére. Ebben ragadható meg Nestorios 
nézetének szélsőséges mivolta.10 A két természetet valló11 krisztológia szerint csak 
két természet és egy személy állításával lehetséges sikeres leírást adni Krisztus 
mivoltáról, azonban a két természet mindig megmarad az egyetlen személy két 
természetének, a két természet pedig nem különülhet el egymástól, csupán tevé-
kenységük és tulajdonságaik révén különböztethetők meg. A két természetet valló 
nézet jellemezte antiokhiai krisztológiai iskola képviselői szerint Isten nem képes 
a változásra, de megtestesült annak révén, hogy maga mellé vette fel az embert, 
és vele egyetlen cselekvő entitást alkotott, egy személyt. Az iskola képviselői úgy 
gondolták, hogy az egy természetet vallókkal12 ellentétben képesek olyan leírással 
szolgálni Krisztus mivoltára, mely nem tekint el sem az isteni, sem az emberi té-
nyezők jelenlététől, és csupán egyetlen létezőről tesz említést. Ez utóbbi kritérium 
teljesítésének hiánya volt jellemző Nestoriosra. Az antiokhiai iskola követői szerint 
két forma (forma/morphé), két lényeg (essentia/ousia) volt jelen egyetlen egyedi 

 9	 Ezzel a leírással a kappadókiai atyák – kaisereiai Basileios, nyssai Gergely és nazianzosi Gergely 
– trinitológiájára szeretnék utalni, akik elkülönítve az ousia és a hypostasis terminusokat 
azt állították, hogy az ousia arra vonatkozik, ami közös a három isteni hypostasisban, avagy 
személyekben: magára istenre. A három isteni személy egyedi fennállás, szám szerint viszont 
nem különíthetők el, csupán megkülönböztethetők egymástól, és a személyekre vonatkozó 
állítások csak a személyekre referálnak.

10	 Így látta ezt például Leo pápa (Leo Ep. 165, 2 [PL 54, 1157]A), ahol Leo azt írja, hogy „Kiátkozással 
sújtatik Nestorios, aki a boldog Szűz Máriát nem Isten, hanem az ember szülőanyjának vallotta, 
minthogy egy személyt a testnek, és egy másikat az istenségnek készített [Anathematizetur 
ergo Nestorius, qui beatam Virginem Mariam non Dei, sed hominis tantummodo credidit 
genitricem, ut aliam personam carnis faceret, aliam Deitatis].”

11	 A következőkben ezzel a megfogalmazással szeretnék utalni azokra a krisztológiai nézetekre, 
melyek Krisztust két természetből vagy két természetben állónak gondolták el, de nem csupán 
a diofizitákra, hanem azon miafizitákra, akik nem zárkóztak el a két természet lehetőségétől. 

12	 A továbbiakban ezzel a megfogalmazással utalok mindazon nézetre, mely csupán egyetlen 
természetet vall Krisztusban, azaz monofizita, vagy Krisztust egy természetből állónak gondolja 
el, és mindazon megközelítésre, mely ahhoz ragaszkodik, hogy Krisztusnak egy természete 
volt, azaz miafizita, de nem zárkózik el annak lehetőségétől, hogy akár két természetből legyen.



SIKLÓSI ISTVÁN  37

fennállásban (substantia/hypostasis), mely egyedi fennállásra a személy (persona/
prosópon) megnevezést alkalmazták.13

Boëthius Eutyches ellen című értekezésében, követve a korábbi kritikai megnyil-
vánulásokat, úgy érvel Nestorios ellen, hogy Nestorios megkettőzte Krisztust vagy 
azáltal, hogy egyaránt Krisztusnak nevezi az egymással semmilyen kapcsolatban 
sem álló emberi természetet és az isteni természetet, vagy annak révén, hogy a 
’Krisztus’ megnevezés egyszerűen nem vonatkozik semmire, és csak a két természet 
áll fenn.14 Boëthius viszont terminológiai elemzése során azt állítja, hogy Nestorios 
nem tért el az egyházi szóhasználattól a természet vagy a személy fogalmának terén.15 
Boëthius szerint Nestorios ott tévedett, hogy a természet fogalmához hozzárendelte 
a személyét, és ezért két természet állítása két személy állítását jelentette.16

Boëthius szerint Nestorios két értelmes természetű individuális szubsztancia 
jelenlétét állította Krisztusban, és noha mind az isteni, mind az emberi természet 
értelmes természetű, ezek nem lehetnek individuális szubsztanciák, mivel csupán 
a személy az, a természet általános. Boëthiusnak ez az érvelése Nestorios ellen nem 
tér el az őt megelőző teológusok és filozófusok megközelítésétől, akik szintén a 
személy megkettőzésében vélték felfedezni Nestorios tévedését, mivel elkülönítette 
a két természetet Krisztusban és mindegyiket szubsztanciának tartotta; csak arról 
nem beszélt, hogy Krisztus maga micsoda, csupán annyit állított, hogy egy személy.  
A két természetet valló megközelítés követői úgy vélték, hogy megközelítésük 
legfőbb érdeme, hogy egyszerre képesek Krisztus isteni és emberi mivoltát állítani 
a személy megkétszerezése nélkül, szemben az egy természet híveivel, akik erre 
nem képesek, mert úgy vélik, hogy Krisztusnak csak egy természete volt. Ennek az 
alexandriai krisztológiai iskolának, az egy természet irányzatának az egyik szélső-
séges képviselője volt a Boëthius által megnevezett másik teológus, Konstantinápoly 
egykori főapátja, Eutyches.

3. Krisztológiai nehézségek: Eutyches nézete

Eutyches azt állította, hogy „Vallom, hogy Krisztus két természetből volt az egyesülés 
előtt, utána viszont egy természetet vallok.” („Confiteor ex duabus naturis fuisse 
Dominum nostrum ante adunationem; post adunationem vero unam naturam 
confiteor./Homologó ek dyo physeón gegenésthai ton Kyrion hémón pro tés henóseós 
meta mentoi tén henósin physin homologó.”).17 Eutyches úgy gondolta, hogy Krisz-

13	 Így gondolta kyrosi Theodórétos Isten megtestesüléséről című művében (PG 75, 1427C–D).
14	 OSV 4.273–307 [9–46]
15	 OSV 1.113–117 [58–63]
16	 OSV 5.385–402 [1–20]
17	 Eutyches hitvallása több helyen szerepel, az idézett szöveg helye: Leo Ep. 28.6. PL 54, 777B.



38  Vallástudományi szemle 2024/1

tusnak csupán egy természete volt, méghozzá az isteni, viszont ennek oka kérdéses, 
csakúgy mint az, hogyan gondolta el Eutyches Isten és ember egyesülésének módját, 
ugyanis a források erről nem tájékoztatnak. Eutyches megközelítése kapcsán viszont 
megtudhatjuk azt, hogy szerinte Krisztus teste nem volt azonos Mária testével, Mária 
viszont egylényegű volt az emberrel. Krisztus teste emberi test (corpus humanum) 
volt, nem pedig ember-test (corpus hominis), mint mindenki másé.18 Ez alapján úgy 
tűnik, hogy Eutyches nem tekintette Krisztust egylényegűnek az emberrel, csupán 
Istennel, azonban nem tagadta, hogy Krisztus ember volt, pontosabban azt, hogy 
egy volt velünk, valamint azt sem, hogy az Isten Ige valódi embert vett volna fel. 
Eutyches – nem világos, hogy milyen módon, de – anélkül gondolta el Krisztust 
valódi embernek, hogy emberi természete lett volna, és egylényegű lett volna az 
emberrel. Eutyches nézetének részletes elemzését nehezíti az is, hogy nézete kap-
csán gyakran ellentmondásosak az egyes beszámolók. Nincs ez máshogy Boëthius 
esetében sem, aki többféleképpen idézi fel és értelmezi Eutyches megközelítését. 

Boëthius Eutyches ellen című értekezésének bevezetőjében azt mondja, hogy 
bizonyos „eutychiánusok” azt állítják, hogy Krisztus két természetből áll („ex duabus 
naturis Christum consistere confiteri”), azonban tagadják, hogy két természetben 
állna, szemben az egyházzal, ami szerint Krisztus két természetből és két termé-
szetben is áll.19 Értekezésének későbbi részében Boëthius azt írja, hogy Eutyches 
hibája az volt, hogy szerinte Krisztusban nem szabad kettős természetet vallani. 
Boëthius szerint Eutyches el akarta kerülni Nestorios tévedését, és nem szeretett 
volna Krisztusban két személyt állítani, mivel azonban egy személyhez szerinte egy 
természet társul, ezért nem lehetséges két természetet vallani, hanem csak egyet.20 
Boëthius idézve Eutyches hitvallását a fentebbi formulától eltérő nézetről számol 
be, amikor azt írja, hogy Eutyches Krisztusban két természetet vallott („duas se 
confiteri in Christo naturas”) Isten és ember, avagy az isteni és az emberi természet 
egyesülése előtt, az egyesülés után viszont egyet.21 Boëthius értekezésének későbbi 
részében az értekezés bevezetőjében említett nézetet tulajdonítja Eutychesnek, és 
ezt egészíti ki tévedésének egy másik forrásával, amely már nem a természetek 
számához vagy a természetek egységének forrásához kapcsolódik, hanem az isteni 
és az emberi természet egyesülésének módjához. Boëthius azt állítja, hogy valami 
úgy lehet két dologból, adott esetben természetből, hogy azok egyesülését követő-
en vagy megmaradnak annak, amik az egyesülés előtt voltak, vagy megszűnnek. 
Eutyches az első lehetőséggel nem számolt, és az egyesülésnek egy olyan formáját 
vallotta, mely szükségszerűen az egyik vagy mindkét természet megszűnésével jár, 

18	 Leo Ep. 22, PL 45, 730B–731A
19	 OSV 6–19 [7–21]
20	 OSV 5.385–402 [1–20]
21	 OSV 5.404–406 [22–23]



SIKLÓSI ISTVÁN  39

holott az egyház szerinti egyesülés az első forma szerint ment végbe, és mindkét 
természet változatlanul fennállt Krisztusban.22

Eutyches nézetének értelmezését nehezíti az, hogy Eutyches az egy természetet 
valló megközelítés lelkes hívének mutatkozik, az alexandriai krisztológiai iskola 
képviselőjének. Eutyches úgy véli, hogy Krisztusban Isten és az ember teljesen 
eggyé vált, tehát nem lehetséges kettősségről beszélni Krisztusban, mivel egy fenn-
állás volt. A megközelítés szerint Isten és ember, avagy az istenség és az emberség 
természet, avagy fennállás szerint egyesülve (henósis kata physin/hypostasin) egy 
természetet, avagy egy fennállást alkotott, mert alexandriai Kyrillos és mások ki-
fejezésével élve,23 egy a megtestesült Isten Ige természete („mian physin tou theou 
logou sesarkómené”). Az alexandriai iskola követői többnyire úgy vélték, hogy az 
Ige testet öltése és az, hogy az Ige emberré vált, azt jelenti, hogy Isten és ember egy 
egységgé, egy fennállássá vált; Krisztusban nem lehetséges megkülönböztetni, főleg 
nem elválasztani a kettőt egymástól. Az antiokhiai hagyomány ezt a nézetet nem 
tartja sikeresnek Krisztus leírásához, mivel tagadja Krisztus egyik természetét, és 
Krisztust csupán isteninek tartja, de hiányzik az, aki megváltására szorul: az em-
beri nem, az emberi lényeg. Mikor az alexandriai szerzők Krisztus természetéről 
tettek említést, többnyire Krisztus egyedi szubsztanciájára gondoltak, és ugyanilyen 
értelemben, ’egyedi szubsztancia’ jelentésben alkalmazták, a természettel (physis) 
szinonim módon kezelték a ’fennállás’ (hypostasis) terminust, csupán az ousia, avagy 
’szubsztancia’ terminussal referáltak a dolgok lényegére. Az antiokhiaiak szerint 
az alexandriaiak nem képesek leírást adni Krisztus kettős természetéről, míg az 
alexandriaiak szerint az antiokhiaiak nem képesek Krisztust egységként kezelni.

4. A természetek és a személy viszonya Krisztusban

Sokféleképpen érthető két dolog egyesülése, mint ahogy maga Boëthius is többféle-
képpen érti. Boëthius úgy véli, hogy két vagy több dologból vagy az egyik tényező 
változása, esetleges megszűnése révén jöhet létre egy dolog, vagy úgy, hogy mind 
a kettő megszűnik, és egy harmadik jön létre, mely nem különbözik, de nem is 
egyezik meg azzal a kettővel, melyből létrejött.24 Emellett megemlíti – Eutyches 

22	 OSV 7.588-598 [4–16]
23	 Ezt a terminológiát a modern kutatók körében szokás alexandriai Kyrillos krisztológiájához 

társítani, azonban bebizonyosodott, hogy ennek forrása a nézetéért és terminológiájáért elítélt 
laodiceai Apollinaris, noha Kyrillos maga úgy tudta, a szöveg – a hagyományozódása miatt – 
alexandriai Athanasios nézetét követi. Az említett terminusok megtalálhatók Apollinaris 
fennmaradt töredékei között: Ad Iohannem; fr. 148.1-10. (Lietzmann: Apollinaris von Laodicea, 
250–251, 247).

24	 OSV 6.483-487 [6–8]



40  Vallástudományi szemle 2024/1

ellen érvelve –, hogy az egyesülésnek az a módja, amit az egyház vall, eltér ettől, 
mert aszerint az egymással egyesülő két dolog mindegyike megmarad annak, ami 
az egyesülés előtt volt.25 

Boëthius értekezésében csupán átalakulásról (transformatio), összekapcsolásról 
(coniugatio) és egyesülésről (adunatio) tesz említést, azonban már Boëthius kora 
előtt felhasznált krisztológiai terminológia ennél jóval szélesebb volt, mivel teret 
engedett a keveredés (mixis), az összefonódás, avagy elegyedés (synchysis) több 
verziójának is.26 Boëthius úgy véli, hogy egy testestlen dolog, kiemelten Isten nem 
változhat át testivé, mivel egy testetlen nem lehet testi, és egy testi nem lehet tes-
tetlen, valamint Isten, aki nem képes a változásra, nem mehet át változáson, nem 
válhat testetlenből testivé. Egy testi dolog ugyan már képes lehet a változásra, 
Boëthius szerint viszont a nehézséget az jelenti, hogy nem minden képes bármivé 
átváltozni: egy dolog csak akkor képes átváltozni egy másik dologgá, ha a dolgok 
anyagi alapja azonos, és kölcsönösen hatni és hatást elszenvedni képesek egymástól. 
Boëthius példája szerint egy bronz tárgy nem képes kővé változni vagy akár fűvé, 
mivel nem közös az anyaguk, de ha közös lenne az anyaguk, akkor sem lennének 
képesek erre, mint például egy pohár bor sem válhat tengernyi vízzé és fordítva, 
mert a kölcsönösség hiánya esetén – a bor és a tenger példájának estében az eltérő 
mennyiség miatt – az egyik megsemmisítheti a másikat.27 

Boëthius szerint, ha hiányzik a kölcsönösség, de az anyag közössége megvan, 
akkor az egyik minőség elpusztítja a másikat, és ennek a következménye az egyik 
dolog megszűnése, hiszen az már nem lehet az, ami a folyamat előtt volt. Sem a 
testetlen, sem a testi nem változtathatja meg a tulajdonságát, nem lehetséges átvál-
tozás a két természet eggyé válása során. Egy másik lehetőség szerint a két természet 
közül nem az egyik változott át a másikká, hanem a kettő elvegyült egymással, a két 
természetből egy harmadik, új állt elő, mely nem azonos azzal a kettővel, melyből 
létrejött. A feltételezés viszont az, hogy Krisztus egyaránt volt Isten és ember, mind 
a kettő, nem pedig csak az egyik, vagy egyik sem, márpedig az elegyedés azt állíta-
ná, hogy egyik sem, ezáltal pedig nem lehetne sikeres leírással szolgálni Krisztus 
mivoltáról. Boëthius úgy gondolta, hogy a két természet egymással egyesült, amin 
azt értette, hogy Krisztus személyében úgy volt jelen egymás mellett a két természet, 
mint az arany és a drágakő a koronában.28 A korona egységes, arany és drágakő 

25	 OSV 7.588-594 [4–11]
26	 Ide sorolható a rész vagy egész szerinti (kath’olou) elegyedés (synchysis), vagy éppen a keveredés 

(mixis) is, mely az elegyedéssel szemben nem egyes dolgok megszűnése révén előálló új elegy 
létrejöttét, hanem egyes dolgok elkeveredését jelenti. A dolgok eggyé válásának az antikvitás 
során számon tartott módjairól található felsorolás egy Alexandrostól származó töredékben, 
aki Khrysippos írását idézi a vegyülésről (LS 48C, Bene: A hellenisztikus filozófusok, 372).

27	 OSV 6.486-567 [8–91]
28	 OSV 7.595–605 [12–23]



SIKLÓSI ISTVÁN  41

alkotja, azonban nem létezhet az egyik nélkül vagy csak az egyikkel, mindkettőnek 
jelen kell lennie ahhoz, hogy a korona korona legyen, és be tudja tölteni funkcióját. 

Az egyesülésnek a Boëthius által preferált módja azt állítja, hogy maga a ko-
rona egy egész, melyből nem lehet eltávolítani egyik elemet sem, ez magának a 
koronának a vesztét jelentené. Lehetséges állítást tenni a koronának csak az egyik 
összetevőjéről úgy, hogy az állítás a másikra ne vonatkozzon, de az állítás magára a 
koronára mindig referál. A példa szerint az arany arany marad a drágakő nélkül is 
és fordítva, de a korona csak mindkettővel együtt állhat fenn, és az arany sérülése 
vagy a drágakő elvesztése a korona sérülésével vagy megszűnésével jár. Boëthius 
viszont feltesz egy nagyon érdekes és lényeges kérdést: vajon ezzel nem teszünk-e 
hozzá egy negyedik elemet, nevezetesen az embert a Szentháromság személyeihez? 
Válasza az, hogy nem, mert maga Krisztus az alanya bármilyen rá vonatkozó állí-
tásnak, és nem Krisztus isteni természete vagy a megtestesült Ige.29 Ezzel viszont 
sokan nem értettek egyet; kiemelten az egy természet hívei, akik szerint, mivel 
Isten és az ember teljesen eggyé vált, és a kettő nem különíthető el, nem csupán az 
ember szenvedett a kereszten, nem csupán az ember született, hanem az az Isten 
is, mely megtestesülve felvette a testet. 

Az egy természetet valló szerzők elfogadni kényszerültek vagy éppen büszkén 
hirdették, hogy szerintük Isten szenvedett, mert a Háromság egyike, nevezetesen 
az Ige, megtestesült alakban, de a felvett emberrel együtt – mivel eggyé vált vele – 
szenvedett a kereszten. Boëthius álláspontja viszont az, hogy ez nem fogadható el. 
Isten nem képes a változásra, a szenvedésre, és nem gondolható el Isten szenvedése 
vagy éppen születése, ha pedig Krisztusban nem két természet, azaz két, lényeget 
meghatározó minőség, egy isteni és egy emberi volt jelen, akkor vagy istenné vált 
az ember a felvétel során, és már nem Háromságról, hanem négyességről kell be-
szélni, amiben a felvett ember is jelen van, vagy pedig Krisztus nem volt ember. 
Boëthius amellett érvel, mondható, hogy Isten szenvedett, de nem azért, mert 
képes a szenvedésre, hanem mert az Isten Ige jelen volt abban az egységben, mely 
képes volt a szenvedésre a másik természete révén,30 pontosabban: Isten azzal a 
természettel együtt szenvedhetett, ami a kereszten szenvedett, mert egy személyt 
alkotott vele. A kérdés lényegét a két természet, avagy az istenség és az emberség 
egysége jelenti. Az antiokhiaiak szerint lehetséges olyan állítást tenni, mely csupán 
Krisztus egyik természetére vonatkozik, és természetesen arra, akinek a természete 
van, magára Krisztus személyére. Az alexandriaiak szerint viszont ez nem lehetsé-
ges, mivel megosztja Krisztus egységét, személyét pedig üres fogalommá minősíti. 
A két irányzat vitáját, ha átmentileg is és csupán felszínesen, a khalkédóni zsinat 

29	 OSV 7.633–645 [51–56]
30	 OSV 7.634–638 [53–56]



42  Vallástudományi szemle 2024/1

krisztológiai határozata enyhítette. A Boëthius által felvázolt megközelítés – saját 
szándéka szerint – követi a khalkédóni krisztológiai határozat irányvonalát.

A khalkédóni zsinat krisztológiai határozata azt rögzíti, hogy Krisztus két ter-
mészetből és két természetben volt, amik egy személyt, azaz egy fennállást alkottak, 
melyben a természetek összekeverhetetlenül (asynchytós), változhatatlanul (atreptós), 
elválaszthatatlanul (adiairetós) és elkülöníthetetlenül (achoristós) egyesültek, maga 
az egyesülés pedig nem szüntette meg a természetek különbségeit.31 A személy 
oszthatatlanságát a határozat szövege azáltal fejezi ki, hogy a két természet eggyé 
válásának mindegyik módja tagadó formában kerül megemlítésre, és azt állítja, 
„nem oszlik vagy válik két személyre”. A szöveg kifejezi a két természet teljes eg�-
gyé válását, azt, hogy a kettő nem bontható szét, nem alakítható vissza. A szöveg 
azért állítja azt, hogy a két természet egy személyben (persona/prosópon), avagy 
egy fennállásban (subsistentia/hypostasis) egyesült, mert a kettő nem bontható szét 
két részre, eggyé vált, és erre az eggyé vált egységre vonatkozik a személy fogalma.  
A kérdés és a krisztológiai vita tárgya a zsinatot követő időkben az volt, hogy a zsinat 
határozata milyen megközelítés szerint íródott, és mi az, amit képvisel.

Többen úgy vélték, hogy a szöveg Krisztus egységét hangsúlyozza és kiemeli, 
hogy Krisztus nem oszlik két természetre. Az egy természet híveinek egy része 
győzelmeként tekintett a határozatra, míg mások úgy vélték, hogy az nem tesz eleget 
az egy természet megközelítésének, így elutasították a zsinat szövegét. Voltak, akik 
a két természetet valló krisztológia álláspontját vélték felfedezni a szövegben, mivel 
az Krisztusban két természetet különböztet meg, és csupán azt állítja, amit már 
többen is állítottak korábban: Krisztus személyében volt jelen a két, egymástól el 
nem választható természet. Így látta ezt a zsinat előtt már Leo pápa is, Flavianos-
hoz, Konstantinápoly egykori püspökéhez írt levelében, amikor úgy fogalmazott a 
természetek kapcsán, hogy Krisztusban mindkét természet azt cselekszi, a másikkal 
egy közösségben, ami az ő sajátja.32 A ’közösség’ voltaképpen Krisztus személyét 
jelenti, és ez az a nézet, melyet a latin nyelvű szerzők követtek még Boëthius korában 
is, sőt látszólag maga Boëthius sem volt kivétel ez alól.

A terminológiát tekintve Boëthius értekezésében már egy jelentős eltérést lát-
hatunk a korábbi, latin nyelvű, két természetet valló krisztológia terminológiájától, 
melyre utaló pont más, latin nyelvű szerzőnél is jelen volt,33 nevezetesen, hogy a 
két természet egységét természetes egységben képzelte el. A természetes egység 
(naturalis unitas/physiké henósis) terminus nem arra utal, hogy az egység nem 
mesterséges, és nem is egy üres tautológiára; nem egy semmitmondó szofizma, 

31	 A határozat szövege megtalálható: ACO, 1933, Vol. I. V. 137–138 [396–397]; magyarul olvasható: 
Meyendroff: Krisztus az ortodox teológiában, 48. 

32	 Leo Ep. 28.4, PL 54, 767A
33	 Például Gelasius pápánál (Tract. III.13, Thiel: Epistolae Romanorum Pontificum Genuinae, 

541).



SIKLÓSI ISTVÁN  43

hanem eredetileg annak az egységnek a leírására szolgáló – az egy természetet hivő 
laodiceai Apollinaristól származó – terminus, mely Isten és ember egy természetté 
– ezzel szinonim értelemben –, egy fennállássá egyesült egysége. Isten és ember 
egyesüléséből létrejött egység egy természettel, nevezetesen Krisztus természetével 
jellemezhető, egy természet, mert egy fennállás, egyetlen egyedi létező, hiszen a 
kettő hypostasis, avagy physis szerint egyesült egymással. A ’természetes egység’ 
terminus több áttéten keresztül megváltoztatta jelentését, és már nem Krisztus 
egyetlen természetére, azaz fennállására utalt, hanem arra, hogy Krisztus személye 
természetekből álló, valós, reális egység.34 Boëthius korára már nem azt jelentette, 
hogy Krisztusnak egy természete volt, hanem azt, hogy Krisztus személye termé-
szetek egysége, természetekből létrejött egység, melynek milyensége a khalkédóni 
határozatban rögzítésre került.

A határozat a természet jelentését a két természet hívei által hangoztatott érte-
lemben alkalmazta, esszenciális tulajdonságot, formát (forma/morphé) értve ez alatt, 
követve az antiokhiai szóhasználatot, mely egyrészt általános, másrészt esszenciális 
mivolta miatt jelen van az egyes szubsztanciákban mint ezeket meghatározó tényező. 
A személy pedig egy egyedi fennállás, egy egyedi szubsztancia, ami természetekkel 
rendelkezik. Ezek a terminusok látszólag nem az egy természet híveinek kedveztek, 
azonban a határozat kimondta, hogy Krisztus egy hypostasis volt, egyetlen egység, 
akinek nincsenek a másiktól független részei, és ez az egy természet követőinek 
kedvezett. A zsinat és Boëthius kora közti időkben arról folyt élénk eszmecsere, 
hogy a határozat melyik irányzatot részesíti előnyben, illetve hogyan kellene érteni 
a határozat szövegét egyáltalán. A keleti, görög nyelvű területeken az egy természet 
hívei kerültek többségbe, és sokan elutasították a zsinat határozatát, sőt az Akakios, 
konstantinápolyi püspök által kiadott Henótikon Krisztus egy természetét nyilvánítja 
ki, és nem erősíti meg a khaélkédóni zsinatot mint az egyházra érvényes határozatot, 
kiváltva ezzel Róma és a latin nyelvű egyház rosszallását, akik, követve Leo pápa 
krisztológiai megközelítését, számukra kedvezőnek és követendőnek tekintették a 
határozatot. Miközben a latinok kitartottak Leo krisztológiája mellett, megjelent 
köreikben a keletiek egy természetet valló kifejezésmódja, melyet a latinok két ter-
mészetet valló álláspontra igyekeztek illeszteni. Ennek nyomát láthatjuk a boëthiusi 
’természetes egység’ (naturalis unitas)35 terminuson, mely egy egy természetet valló 
kifejezés az immáron két természetből álló Krisztus személyére vonatkoztatva.

34	 Ez a jelentés megtalálható az egy természetet hívő krisztológia legfőbb képviselőjénél, 
alexandriai Kyrillosnál is; idézi Wickham: Cyril of Alexandria, 4–5.

35	 OSV 7.639–641 [56–59]



44  Vallástudományi szemle 2024/1

5. A terminusok boëthiusi meghatározása 
és megfeleltetése egymásnak

Boëthius a természet kifejezést négy definíció segítségével határozza meg Euty-
ches ellen című értekezésében, három csoportba osztva ezeket. Boëthius szerint a 
természet fogalmát érthetjük minden dologra, mely létezik, és képes valamilyen 
értelem felfogni,36 vagy érthetjük csak a testi szubsztanciákra, és ebben a jelentés-
ben a természet az, ami mozgásának okát önmagában hordozza.37 Boëthius kitér 
arra, hogy a természet fogalmát érthetjük a szubsztanciákra vonatkozólag is, mely 
egyben a szubsztancia fogalmának definíciója. Eszerint a természet az, ami hatást 
gyakorolni vagy elszenvedni képes,38 és szintén a szubsztanciára vonatkoztatva a 
természet az egyes dolgokat meghatározó, fajalkotó különbség.39 Ezen meghatáro-
zások feltételezhető forrásait Aristotelés írásaiban találhatjuk meg, aki a természet 
fogalmát szubsztanciaként, sőt a dolgokat meghatározó formaként (forma/morphé) 
jelölte meg. Boëthius ezzel a megközelítéssel követi az őt megelőző teológusokat, 
kiemelten Leo pápát és a két természetet vallók táborát. 

Boëthius a szubsztanciát formaként határozza meg, mely nem is kiemelten a ter-
mészet, hanem a személy fogalmának definiálása során játszik szerepet az értekezés 
gondolatmenetében. Boëthius úgy gondolja, hogy a természet fogalmánál szűkebb 
terjedelme van a személy fogalmának, mert aminek van személye, van természete 
is, azonban van természet személy nélkül. Boëthius azt is állítja, hogy a személynek 
nevezhető szubsztanciák értelmesek, mert egy tetszőleges tulajdonságot, például a 
fehér színt vagy egy követ, a szubsztanciák közül pedig a növényeket vagy esetleg 
egy állatot nem szoktunk személynek nevezni, de a testi vagy testetlen értelmes 
természetű dolgokat igen. Azokat a szubsztanciákat, amiket az értelmes természet 
– a természet említett, boëthiusi meghatározása szerint – határoz meg, személynek 
tarthatjuk, de ezek lehetnek általánosak vagy egyediek. Magát az emberi nemet 
nem mondhatjuk személynek, az egyes embereket viszont személynek tarthatjuk. 
Az általános szubsztanciák nem lehetnek személyek, csupán az egyesek. Boëthius 
szerint azt szoktuk mondani, hogy Isten személy, hogy az angyalok személyek és 
az emberek személyek.40 Lényeges megjegyezni, hogy Boëthius ezt a megjegyzését 
a személy fogalmának meghatározását megelőzően, általánosan érti, értekezésének 
szövege ekkor nem a későbbiek során adott személymeghatározás terjedelmét tekinti 
át – erre Boëthius nem tesz utalást művében. 

36	 OSV 1.66–67 [8–10]
37	 OSV 1.96–98 [41–42]
38	 OSV 1.81–82 [25–26]
39	 OSV 1.111–112 [57–58]
40	 Boëthius ezt értekezésének második fejezetében fejti ki (OSV 2.118–166 [1–52]).



SIKLÓSI ISTVÁN  45

Boëthius röviden kitér a persona terminus elemzésére, és azt állítja, hogy  
a kifejezés maszkot jelent, amit színházban viselnek a színészek, és egyedi létezőket 
jelenítenek meg általa, csakúgy, mint ahogy a görög prosópon terminus.41 Minderre 
Boëthius szerint a görögök pontosabb kifejezést is használtak, ami a hypostasis, a 
fennállás, mely terminussal az értelmes természet egyedi szubsztanciáját nevezték 
meg.42 Az általános szubsztanciákat az egyedi szubsztanciákból vezethetjük le, 
maguk az általános szubsztanciák pedig önállóan léteznek (subsistere), és csu-
pán egy egyedi szubsztanciában képesek fennállni (substare); az egyedi dolgokon 
kívül szubszisztenciák szubsztanciális létet az egyedi dolgokban nyernek el.43  
A szubszisztenciának nincs szüksége önnön létezéséhez sajátosságra vagy járulékos 
tulajdonságra, melyekre az egyedi szubsztanciának szüksége van fennállásához. 
Az egyedi szubsztancia a sajátosságok és a járulékos tulajdonságok hordozója, míg 
a szubszisztancia erre nem képes.44 Boëthius azt írja, hogy a nem- és fajfogalmak 
szubszisztenciát jelölnek, mert ezek csupán önmagukban léteznek, de ha esszen
ciaként egyedit határoznak meg, akkor már szubsztanciák.

Boëthius úgy gondolja, hogy az, amit a latinok subsistentiának mondanak, más, 
mint amit az essentia terminussal neveznek meg, mert utóbbi a dolgok lényegét 
jelenti, és nem létezik az egyedi szubsztanciákon kívül. A szubszisztencia olyan 
„általános szubsztanciának” tekinthető, ami nem kötődik az egyedi szubsztan-
ciához, azzal a megkötéssel, hogy nem lehetséges szubsztanciának nevezni, mert 
szubsztanciális létet csupán az egyediben nyerhet el mint essentia. Boëthius úgy 
találja, hogy a ’lényeg’ kifejezésnek, a latin essentia terminusnak a görög ousia felel 
meg, az általános szubsztancia, avagy önálló létező, a latin subsistentiának a görög 
ousiósis, a fennállásnak, egyedi szubsztanciának, a latin substantiának a görög hy-
postasis, a személynek, a latin personának a görög prosópon kifejezés.45 Boëthius ezen 
terminusok nyomán állítja azt, hogy a személy az értelmes természet individuális 
szubsztanciája, ha a szubsztancia értelmes, és a természet nem az általánosban, 
hanem az egyediben áll fenn.46 Mivel Boëthius szerint a személy individuális szubsz-
tancia, nem lehet belőle kettő egyetlen individuális szubsztanciában, mint ahogy 
azt – Boëthius interpretációja szerint – Nestorios állította, de lehet két természete 
szemben azzal, amit Eutyches állított. Hogyan lehet két természete? 

Boëthius annak vizsgálata közben, hogy milyen szubsztanciákról állítható, hogy 
személy, a szubsztanciák felosztásával szolgál. A testi, élő, érzékelésre képes, értel-
mes, egyedi szubsztanciák, valamint a testetlen hatásoknak kitett vagy hatásoktól 

41	 OSV 3.172–188 [5–24]
42	 OSV 3.189–194 [24–29]
43	 OSV 3.194–206 [29–41]
44	 OSV 3.211–220 [45–55]
45	 OSV 3.243–245 [79–81]
46	 OSV 3.168–172 [1–5]



46  Vallástudományi szemle 2024/1

mentes, változékony, vagy változatlan, de mindenképpen értelmes szubsztanciák 
tekinthetők személynek.47 Boëthius Istent a testetlen, változatlan, hatásoktól mentes, 
értelmes szubsztanciák közé sorolja, az embert pedig az említett, testi, élő, érzékelésre 
képes, értelmes kategóriába. Mind Isten,48 mind az ember fajalkotó különbsége az 
értelmes természet; ha az értelmes természet egy individuális szubsztanciában áll 
fenn, akkor személyről beszélhetünk. Az isteni és az emberi értelmes természet 
fennállása egy individuális szubsztanciában az értelmes természetnek a fennállása 
egy individuális szubsztanciában, mely fennállás személy, a khalkédóni értelemben 
vett egység, természetes személy. Boëthius ezáltal megteremtette a két természet 
egyesülésének ontológiai feltételét: az ugyanolyan értelmesség révén képes egy 
individuális szubsztanciában egyszerre jelen lenni az isteni és az emberi természet. 
Boëthius az említettek – Nestorios és Eutyches nézetének cáfolata, a személy és a 
természet fogalmának meghatározása – mellett a kortárs nézetek ellen is érvelhetett 
nézetével. 

A Boëthius korában fennálló krisztológiai trendek jellegzetességei öt pontba 
foglalhatók össze:49 1. megkülönböztetett elismerése a kyrillosi ’egy természet 
formulának’, a formula helyesbítésével együtt, szemben a ’két természet formula’ 
egyoldalú használatával, leginkább ennek mellőzésével, emellett viszont 2. egy
idejű használata a ’két természetből’ és a ’két természetben’ formulának. 3. Annak 
lelkiismeretes vallása, hogy Szűz Mária valóban és reálisan Istenszülő (Theotokos) 
volt, szemben – például – a nem alvó szerzetesek nézetével, 4. annak a formulának 
a használata, hogy Krisztus azonos a Háromság egyikével, aki megtestesült és 
szenvedett, valamint megemlíthető 5. annak a szófordulatnak az alkalmazása, hogy 
Krisztus összetett (Christus compositus/Christos synthetos). Ezek kiegészíthetők 
azzal, hogy elutasították a Henótikont, és elfogadták a khalkédóni zsinat kriszto-
lógiai határozatát, melyet tartalmában azonosnak tekintettek alexandriai Kyrillos 
egy természet hívő krisztológiájával.

A felsorolt megállapítások közös pontja az a nézet, mely szerint Krisztus hypos-
tasisa, avagy szubszisztenciája azonos a Háromság egyikének hypostasisával, avagy 
szubszisztenciájával. Más szavakkal a Szentháromság egyik isteni személye, a Fiú, 
megtestesült formában azonos magának Krisztusnak a személyével, és ennek révén 
a Fiú isteni szubszisztenciája azonos Krisztus szubszisztenciájával. Ez az azonosítás 
explicit formában is megjelenik az alsó-dunamenti, szkíta szerzetesek és püspökök 
írásaiban, kiemelten Iohannes Maxentius műveiben, aki gyakran azonosítja az 

47	 OSV 2.135–153 [18–37]
48	 Sok, kiemelten skolasztikus szerző szerint Isten nem egy a világ létezői közül, ezért nincs és 

nem is lehet az egyes létezőket egymástól elkülönítő és meghatározó fajalkotó különbsége. 
Boëthius szerint viszont Istennek van fajalkotó különbsége. Istent a szubsztanciák közé 
sorolja be.

49	 Ez a felsorolás A. Grillmeiertől származik (Grillmeier: Jesus der Christus, 2/2, 337).



SIKLÓSI ISTVÁN  47

Isten Igét és Krisztust, mikor úgy fogalmaz, hogy „Verbum sive Christus”, vagy 
„persona sive subsistentia”.50 Boëthius szerint viszont ez a megközelítés téves, 
mivel a személy fogalmát szubszisztenciaként, nem- és fajfogalomként, avagy 
általános szubsztanciaként és nem egyedi szubsztanciaként kezeli. A khalkédóni 
határozat szövege viszont azt állítja, hogy a természetek megőrizve a maguk sajá-
tosságát „egy személyben és fennállásban találkoznak össze [„in unam personam 
atque subsistentiam concurrente”]”.51 Ez a megfogalmazás látszólag ellentmond 
Boëthius véleményének, és a subsistentia fogalmát köti a personához, nem pedig a 
substantiát; tehát Maxentius és a szkíták inkább látszanak követni a khalkédóni 
terminológiát, mint Boëthius.

Boëthius terminus szerint nem követi a zsinati határozat szövegét annak elle-
nére, hogy egyrészt a két természet híve, másrészt a természet fogalma kapcsán 
követi a határozatot, és a határozat által leírt személy fogalmával megegyezik az a 
személy-képzet, melyet meghatároz és felvázol értekezésében. Boëthius az általa 
adott személymeghatározás révén sikeres cáfolatot adott Nestorios és Eutyches 
nézetére, és sikeresen vázolt fel egy olyan koncepciót, ami magyarázatot nyújt két 
természet egyesülésére és ezek egységének ontológiai megalapozására. A Boëthius 
által felvázolt személyfogalom feleslegessé teszi, hogy Krisztus személyét össze-
tettnek gondoljuk el, mivel nincs szükség az isteni és az emberi természet meg-
különböztetésére vagy elkülönítésére egy egyedi szubsztancián belül. Emellett a 
boëthiusi személyfogalom alkalmazása által elkerülhető, hogy Krisztusnak csupán 
egy természetéről történjen említés. Boëthius azt állítja, hogy Krisztus személye 
az isteni és az emberi természet természet szerinti egysége volt, egy természetes 
egység, mivel mind a két természet értelmes, a személy pedig az értelmes természet 
individuális szubsztanciája.

50	 Több helyen, például: Contra Acephalos Libellus, PG 86A, 114C; Ad Epistolam Hormisdae 
Responsio, PG 86A, 102B; De Christo Professio PG 86A, 79A–B; De Christo Professio PG 86A, 
80C–81A. 

51	 ACO, 1933, Vol. I. V. 138 [397]



48  Vallástudományi szemle 2024/1

II. AZ EUTYCHES ELLEN CÍMŰ ÉRTEKEZÉS  
FORDÍTÁSÁBAN FELHASZNÁLT TERMINOLÓGIA, AZ 

ÉRTEKEZÉS SZÖVEGKIADÁSAI, KÉZIRATCSOPORTJAI52

A magyar fordításban használt és a Boëthius által felvázolt terminológia:

essentia subsistentia substantia persona

ousia ousiósis hypostasis prosópon

valóság, 
valóságos 

létező, 
lényeg

önálló 
létező

(általános), 
(természet) 

szubsz-
tancia

szubsztan-
cia (általá-
nos, vagy 
egyedi)

szubsz-
tancia 

(természet)

szubsztan-
cia (alany-
ként van)

személy

Edward Kennard Rand az OS negyedik értekezéséről írt cikkében kitér az OS 
kézirataira is a negyedik értekezés vizsgálata mellett. Rand arra kíváncsi, milyen 
gyakorisággal fordul elő a kéziratokban a negyedik értekezés, és milyen viszonyban 
áll a többi értekezés kéziratával. Rand azt írja, hogy az OS-nek mintegy kétszáz 
kézirata maradt fenn, amelyek közül A. Engelbrecht és asszisztense körülbelül 170-et 
tekintett hitelesnek. Rand négy csoportba vázolja fel a kéziratokat, amelyekben jelzi 
azt is, hogy melyik melyik értekezést tartalmazza.53 A kéziratcsoportok a következők:

1. F osztály, Floriacensis, amely az I., II., II. és az V. értekezést foglalja magában, 
Cod. Parisinus, Nat. Bibl. 7730, saec. IX.

2. T osztály, Turonensis, amely az I., II., III., IV. értekezést tartalmazza, Cod. 
Auginensis XVIII., saec. IX.

3. D osztály, Dionysiana, amely az I., II., III. és az V. értekezést foglalja magában, 
Cod. Monacensi 14730, saec. X.

4. C osztály, Corbeiensis, amely mind az öt értekezést tartalmazza, Cod. Pari-
sinus, 12949, seac. IX.

A fordítás Cladio Moreschini kritikai szövegkiadása alapján készült: Moreschi-
ni, C. 2000, Boëthius: De consolatione Philosophiae; Opuscula Sacra, K. G. Saur, 
Munich – Leipzig. 

Claudio Moreschini szövegkiadása elején Rand felosztását idézi, majd kiegészí-
tésekkel él; említ még három kéziratot, amelyek a De consolatione Philosophiaet is 
magukba foglalják. Ezeket Moreschini a legrégebbi, F osztályhoz sorolhatónak véli. 

52	 A következőkben olvasható két, római számmal jelölt fejezet szövege, a boëthiusi értekezés 
magyar nyelvű, lábjegyzetekkel ellátott fordítása A személy fogalma Boëthiusnál című doktori 
disszertációm fejezetei.

53	 Rand: Der dem Boethius, 412.



SIKLÓSI ISTVÁN  49

Az F osztályhoz tartozó kéziratok nagy része díszített, és magát Boëthiust ábrázolja 
leginkább a későbbi szent, Iohannes diakónus mellett.54

A fordítás során figyelembe vettem a többi szövegkiadást is. A latin szöveget 
tartalmazza: Migne, J.-P. (ed.) 1881, Patrologiae Cursus Completus Series Latina, 
vol. 54. Paris. 

Egy átdolgozott latin szöveget és annak angol nyelvű fordítását nyújtja: Stewart, 
H. F. – Rand, E. K. – Tester, S. J. 1973, Boëthius: The Theological Tractates; The 
Consolation of Philosophy, Harvard University Press, Cambridge, Mass./London. 

A Stewart-féle kiadás latin szövegét, valamint az értekezések német nyelvű 
fordítását tartalmazza: Elsässer, M. 1988, A. M. S. Boëthius: Die Theologischen 
Traktate, Felix Meiner Verlag, Hamburg. 

Alain Galonnier könyveiben az Opuscula Sacra mindegyik értekezésének francia 
nyelvű fordítása, ezek hosszabb bevezetője és kommentárja olvasható: Galonnier, 
A. – Jolivet J. 2007, 2013, Boéche, Opuscula Sacra, Vol. 1., 2., Peeters Publishers, 
Louvain – Paris.

IRODALOMJEGYZÉK

Felhasznált szövegkiadások, fordítások, szótárak

Abramowski, L. – Goodman, A. E. (eds., trans.): A Nestorian Collection of Christological Texts, Vol. 
I-II. Cambridge: Cambridge University Press, 1972.

Acta Synhodorum Habitarum Romae, Monumenta Germania Historica, Mommsen, Th. (ed.), Berlin, 
1894.

Ammonius: On Aristotle’s Categories. Trans. by Cohen, S. M. – Matthews, G. B. New York: Cornell 
University Press, Ithaca, 1991.

Arisztotelész: A keletkezésről és a pusztulásról, bevezetés, fordítás, kommentár. Ford. Bognár L. = 
Magyar Filozófiai Szemle, 3/4, 1988.

Bene, L. (szerk., ford.): Long, A. A. – Sedley, D. N. (eds., trans.): A hellenesztikus filozófusok. Akadémiai 
Kiadó, Budapest, 2014, doi.org/10.1556/9789630597098.

Boethius: A filozófia vigasztalása. Ford. Hegyi György. Budapest: Európa Könyvkiadó, 1979.
Brandt, S. (ed.): Anicii Manlii Severini Boethii in Isagogen Porphyrii Commenta (Corpus Scriptorium 

Ecclesiasticorum Latinorum 38.). Vienna/Leipzig: Tempsky/Freitag, 1906.
Cook, H. P. – Tredennick, H. (eds., trans.): Aristotle: The Categories, On Interpretation, Prior Analytics. 

Cambridge – Massachusetts: Harvard University Press, 1962.
Ettlinger, G. H. (ed.): Theodoret of Cyros, Eranistes, Clarendon Press, Oxford, 1975. DOI:10.2307/3164571.
Galonnier, A. (ed., trans.): Boéche, Opuscula Sacra, Vol. I., Capita dogmatica (Traites II, III, IV). 

Louvain-Le-Neuve: Éditions de l’institute superieur de philosophie, 2007.
Galonnier, A. (ed., trans.): Boéche, Opuscula Sacra, Vol. II, Capita dogmatica (Traites I, V). Louvain-

Le-Neuve: Éditions de l’institute superieur de philosophie, 2013.

54	 Moreschini: Boethius, V-IX



50  Vallástudományi szemle 2024/1

Häring N. M.: The Commentaries on Boethius by Gilbert of Poitiers Vol. I-II. Toronto: Pontificial 
Institute of Mediaeval Studies, 1966.

Libera, A. de – Segonds, A. Ph. (eds., trans.): Porphyre: Isagoge, Texte grec et latin. Paris: Vrin, 1998.
Lietzmann, H.: Apollinaris von Laodicea und seine Schule. Verlag von J. C. B. Mohr, 1904.
Long, A. A. – Sedely, D. N. (LS) (eds., trans.): The Hellenistic Philosophers, Greek and Latin Texts with 

Notes and Bibliography, Vol. I-II. Cambridge: Cambridge University Press, 1987.
Loofs, F. (ed.): Nestoriana. Die Fragmente des Nestorius. Halle: Max Niemeyer, 1905.
Migne, J.-P. (ed.): Patrologiae Cursus Completus Series Graeca, Vol. 26, 25, 28, 32, 37, 40, 42, 45, 47, 

58, 64, 74, 75, 76, 77, 83, 84, 86. Paris.
Migne, J.-P. (ed.): Patrologiae Cursus Completus Series Latina, Vol. 54., 65. Paris.
Moreschini, C.: Boethius: De consolatione Philosophiae; Opuscula Sacra. Munich – Leipzig: K. G. 

Saur, 2000.
Novum testamentum. Graece et Latine (eds.: Nestle E. – Aland, K.) 27. revidierte Auflage. Stuttgart: 

Deutsche Bibelgesellschaft, 2008.
Plótinos: Az Egyről, a szellemről és a lélekről. Válogatott írások. Ford. Perczel I., Horváth J. Budapest: 

Európa Könyvkiadó, 1986.
Porphyrios: A föníciai Porphyriosz bevezetése, avagy az öt szóról. Ford. Geréby György – Pesthy 

Mónika. = Magyar Filozófiai Szemle, 1984, 3, 4, 1984.
Rand, E. K.: Der dem Boethius zugeschriebene Traktat De fide catolicha = Jahrbücher für Klassische 

Philologie 26, 408–438, 1901.
Ross, W. D. (ed., trans.): Aristotle’s Metaphysics. Oxford: Clarendon Press, 1924.
Ross, W. D. (ed., trans.): Aristotle’s Physics. Oxford: Clarendon Press, 1936.
Stewart, H. F. – Rand, E. K. – Tester, S. J.: Boethius: The Theological Tractates; The Consolation of 

Philosophy. Cambridge, Mass. – London: Harvard University Press, 1973.
Theodórétos: Az Úr emberré válásáról. Ford. Vanyó L. = Vidrányi K. (vál.): Az isteni és az emberi 

természetről. Görög egyházatyák, II. kötet. Budapest: Atlantisz Könyvkiadó, 1994.
Thiel, A.: Epistolae Romanorum Pontificum Genuinae et quae ad eos scriptae sunt. Brunsbergae: In 

Aedibus Eduardi Peter, 1868.
Wickham, L. R. (ed., trans.): Cyril of Alexandria: select letters. Oxford: Clarendon Press, 1983.

További felhasznált irodalom

Brock, S.: Studies in Syriac Christianitiy, History, Literature and Theology. Hampshire: Varium, 1992.
Chadwick, H.: Boethius. The Consolation of Music, Logic, Theology and Philosophy. Oxford: Clarendon 

Press, 1981. DOI: 10.2307/300118.
Cross, R.: Form and Universal in Boethius = British Journal for the History of Philosophy, 20, 

439–458, 2012.
Grillmeier, A.: Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Band 1, 2/1. Freiburg – Basel – Wien: 

Herder, 2004.
Grillmeier, A. – Hainthaler, Th.: Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Band 2/2-4. Freiburg – 

Basel – Wien: Herder, 2004.
Kelly, J. N. D.: Early Christian Doctrines. London: Adam and Charles Black, 1968.
King, P.: Boethius’ Anti-Realist Arguments = Oxford Studies in Ancient Philosophy 40, 381–401, 2011.
Marenbon, J.: Boethius. Oxford: Oxford University Press, 2003. DOI: 10.1093/0195134079.001.0001.
Marenbon, J.: Appendix: Boethius’ works = Marenbon, J. (ed.): Cambridge Companion to Boethius. 

Cambridge: Cambridge University Press, 303–310, 2009. DOI: 10.1017/CCOL9780521872669.



SIKLÓSI ISTVÁN  51

Meyendorff, J.: Krisztus az ortodox teológiában. Budapest: Odigitria-Osiris, 2003.
Moreschini, C.: Subsistentia according to Boethius = Böhm Th. – Jürgasch, Th. – Kirchner, A. (eds.): 

Boethius as a Paradigm of Late Ancient Thought. Freiburg: De Gruyter, 83–101, 2014.
Nédoncelle, von M.: Variationen über das Thema „Person” bei Boethius = Fuhrmann, M. – Gruber, 

J. (eds.): Boethius. Darmstadt. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 187–232, 1984. DOI: 
10.15581/006.18.20272.

Russell, N.: Cyril of Alexandria. London and New York: Routledge Taylor and Francis Group, 2000.
Schlapkohl, C.: Persona est naturae rationabilis individua substantia. Boethius und die Debatte über 

den Personbegriff. Marburger Theologische Studien 56. Marburg: N. G. Elwert Verlag, 1999.
Schurr, V.: Die Trinitätslehre des Boethius, im Lichte der „skytischen Kontroversen”. Paderborn: 

Verlag Ferdinand Schöningh, 1935.
Zachhuber, J.: Individuality and the Theological Debate about „Hypostasis” = Torrance, A. – Zachhuber, 

J. (eds.): Individuality in Late Antiquity. Oxford: Ashgate, 91–109, 2014. DOI: 10.1017/
S0022046914001900.



A CISZTERCI ESZMÉNYEK  
A VITA AELREDIBEN

Koleszár Zsófia

ABSTRACT

Cistercian Ideals in the Vita Aelredi
During St. Ailred’s tenure as abbot of Rievaulx (1147–1167), Rievaulx became the 
most influential abbey of the Cistercian order in England. One of the most important 
sources available on his life is the Vita Aelredi, written by Walter Daniel, which 
is primarily concerned with the presentation of an ideal. Through the analysis 
of the biography, this study shows what ideals the Cistercians formulated, what 
they considered important to emphasize about themselves, and in what aspects 
they were unique compared to other monastic orders. The first part of the article 
deals with the process of Ailred’s becoming a Cistercian monk and the motivating 
factors conveyed by the author, the most prominent of which are purity, the ideal 
of an austere life, voluntary poverty, and a community held together by the power 
of love. The study also looks at the immediate background to Ailred’s entry into 
the Order, revealing the role played by the network of relationships in his decision. 
The second major unit explores the ascetic practices through which the author 
seeks to convey Ailred’s deepening spirituality and the process of him becoming 
increasingly Christ-like. The third section discusses how the Cistercian ideal of 
caritas is manifested in relation to the life of Ailred and the daily life of the abbey, 
with particular reference to compassion, mercy, and forgiveness.

A korai XII. századi ciszterci történelem bővelkedik a sikeres világi pályát maguk 
mögött hagyó új tagok történeteiben, akik korábbi életüket önként feladva bol-
dogan választották a világtól elzárt, az épp növekedésnek indult városok zajától 
mentes monostorok szemlélődésre alkalmas magányát.1 Rievaulx-i (Szent) Elréd 
története egy ezek közül. Elréd 1147–1167 között volt a rievaulx-i monostor apátja, 
és ez idő alatt Rievaulx a ciszterci rend legbefolyásosabb monostorává nőtte ki 

	 A szerző az ELTE Középkori és Kora Újkori Egyetemes Történelem doktori programjának 
hallgatója. 

1	 Lékai: Eszmény és valóság, 62.

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.52



KOLESZÁR ZSÓFIA  53

magát Észak-Angliában. Életéről a legfontosabb rendelkezésünkre álló forrás, saját 
történeti és spirituális munkái mellett, a tanítványa és barátja, Walter Daniel által 
jegyzett Vita Aelredi Abbatis Rievall’ című életrajz, melyet a szerző nem sokkal az 
apát halála után írt. 

A szerző elsősorban hagiográfusként járt el a Vita Aelredi megírásakor, ami 
joggal vethet fel kételyeket a műben olvasható információk hitelességét és megbíz-
hatóságát illetően. Azonban a narratíva nem a végeláthatatlan csodatételekre van 
kihegyezve, amelyek egy-két generációval később a hivatalos szentté avatási eljárás 
szerves részét képezték. A szerző sokkal inkább Elréd mint Jézus Krisztus hű követője 
emlékét kívánta megőrizni, akinek életét és minden cselekedetét már a szerzetesi 
hivatás előtt is az alázatosság, az erényesség, illetve a felebaráti szeretet gyakorlá-
sának fontosságába vetett hit vezérelte. Walter Daniel világosan megfogalmazza  
a Vita elején, hogy a célja Elréd dicsőítése, egyszersmind követendő példa állítása a 
jelenlegi rievaulx-i szerzetesek és a későbbi generációk elé, emlékének megőrzése, 
valamint szentségének bizonyítása.

Tanulmányomban azt vizsgálom, hogy a Vita Aelrediben hogyan, milyen módon 
jelennek meg a ciszterci reform alapvonásai, milyen modelleken keresztül mutatja 
be a szerző Elrédet és a rievaulx-i ciszterci közösséget. Elemzésemben nem kronologi-
kusan fogok haladni, hanem két nagyobb egységre osztottam azokat a Vita egészén 
átívelő témákat, amelyeket Walter Daniel is igyekszik közvetíteni a Vita Aelredin 
keresztül Elréd életének különböző időszakaihoz kapcsolva őket. A témák egyike 
Elréd egyre mélyülő és egyre intenzívebbé váló elvonulása a világtól, a másik pedig 
Elréd szeretete, a személyiségében és viselkedésében megjelenő, abban testet öltő 
caritas mind Isten, mind pedig „felebarátai” felé. 

A CISZTERCI SZERZETESSÉ VÁLÁS

Elréd fiatalkorát Skóciai Szent Margit fiának, I. Dávidnak az udvarában töltötte, 
ahol sáfárként (dispensator) szolgált, mielőtt belépett volna a ciszterci rendbe. Walter 
Daniel életrajza alapján Elréd olyan figyelemre méltó erényei, mint a bölcsesség,  
az alázat, az együttérzés és a jámborság már az itt eltöltött idő alatt is kiemelték 
az udvar emberei közül. A szerző megjegyzi, hogy gyermekként nem vágyott erre 
a világi szolgálatra, csupán alázatossága okán volt rá hajlandó egy rövid időre, de 
gondolatban és akaratban már a mennyekben volt.2 Amikor a szerző Elréd udvarban 
elvégzendő feladatairól ír, például az ételek királyi asztalnál való felszolgálásáról, 
nem mulasztja el megemlíteni, hogy gondolatai ilyenkor egy másik világban jár-
tak: a külvilág dolgait elfeledte, a táplálkozás ügyével nem foglalkozott, hanem 

2	 Walter Daniel: Vita Aelredi, 2.



54  Vallástudományi szemle 2024/1

azt az apostoli szavakon való mély gondolkodás és békés szemlélődés váltotta fel.3 
Az étel és ital iránti közömbössége – szembeállítva a szemlélődéssel és imádsággal 
eltöltött idővel – itt jelenik meg először a Vitában, de a későbbiekben is a narratíva 
szerves részét képezi. Továbbá a szerző megjegyzi Elréd udvarbéli reputációjával 
kapcsolatban, hogy már itt is inkább szerzetesként tekintettek rá, mintsem világi 
személyként.4 Mindemellett a gyakorlatban számos dologért felelt, a király felelős-
ségteljes feladatokkal bízta meg, valamint az udvarban semmi nem történt az ő 
tudta nélkül. Bármennyire is ellenére volt a világi szolgálat a szerzetesi hivatással 
szemben, Walter nem tartja megvetendőnek és elfelejtendőnek Elréd életének ezen 
időszakát, sőt úgy állítja be, mintha a világi szolgálat legfontosabb indítéka (és 
értelme) az lett volna számára, hogy a bölcs király uralmában osztozva a legkivá-
lóbb vezetőtől sajátíthatta el a királyi erényeket, amelyeket a későbbiekben – már 
apátként – kamatoztatni tudott a hívek vigasztalásakor, ezáltal pedig önmaga és 
mások számára egyaránt gyümölcsöző szolgálatnak tartja. A szerző nem említi 
Elréd királyi udvarban végzett tevékenységeivel és az azokhoz való hozzáállásával 
kapcsolatban Szent Benedek Reguláját, mégis valószínűsíthető, hogy leírásában 
erősen támaszkodik a Regula 31. fejezetére, melyben Benedek leírja, milyennek kell 
lennie a monostor gondozójának. Walter tehát monasztikus modelleket vesz alapul, 
amikor Elréd karakterét ábrázolja. A Vita ezen részében egyértelműen megjelennek 
a Regula azon előírásai, melyek szerint:

Házgondnoknak olyat kell választani a közösségből, aki bölcs, érett jellemű, evés-
ben mértékletes, nem gőgös, nem heveskedő, nem igazságtalan, nem nehézkes, 
nem pazarló, hanem istenfélő, hogy mintegy atyja legyen az egész közösségnek. 
Mindennek gondját viselje. Lelkek felett őrködjék, és mindig tartsa emlékezetében 
az apostoli mondást, hogy aki jól szolgál, jó rangot szerez magának.5

Walter említ egy olyan esetet az udvarban, amikor Elrédet megtámadta egy vele 
szemben ellenséges indulatokat tápláló lovag, aki féltékeny volt rá, mert a király 
különleges kegyeit bírta, és mindenki nagyon szerette a palotában. Walter szerint a 
lovagot a düh és az irigység kerítette hatalmába, nem bírta elviselni a „mi Józsefünk” 
látványát – ahogy életrajzírója fogalmaz –, és azokat a kegyes tulajdonságait, amelyek 
meglétének mintegy természetes következményeként „Atyaként” tisztelték őt más 

3	 Uo., 4.
4	 Uo.
5	 „Cellararius monasterii elegatur de congregatione sapiens, maturis moribus, sobrius, non 

multum edax, non elatus, non turbulentus, non iniuriosus, non tardus, non prodigus, sed 
timens Deum; qui omni congregationi sit sicur pater. Curam gerat de omnibus. Animam suam 
custodiat, memor semper illud apostolicum, quia: Qui bene ministraverit, gradum bonum 
sibi adquirit.” Szent Benedek: Regula, 31. cap. (27.)



KOLESZÁR ZSÓFIA  55

lovagok, és nagyfokú megbecsültségnek örvendett körükben.6 A lovag nem fizika-
ilag bántalmazta, hanem mocskos szavakkal illette a palotában, azt bizonygatva, 
hogy nem érdemli meg a király bizalmát, dicséreteit és a különleges bánásmódot. 
Walter hangsúlyozza, hogy Elréd ellenségeinek még nagyobb szolgálatot tett, mint 
barátainak, és békés, nyugalommal telt szíve fénnyel töltötte el még a rosszakarók 
zűrzavaros elméjét is: alázattal, bölcsességgel, szeretettel és türelemmel fordult a 
lovaghoz a sértő magatartása ellenére, sőt még igazat is adott neki abban az érte-
lemben, hogy valóban bűnösnek érzi magát, mert elbukott a szolgálatban, de nem 
a földi hatalom, hanem a „Mennyek Királyának” szolgálatában.7 Walter szemében 
Elréd olyan nagyságról tett tanúbizonyságot, amely minden szerzetes számára 
modellként szolgálhat. Bár ő még nem szentelte életét hivatalosan az Úrnak, mégis 
olyan türelemmel, gyengédséggel és kedvességgel fordult az őt bántalmazó lovag 
felé, amelyre a szerző szerint azok a szerzetesek sem feltétlenül lennének képesek, 
akik már évtizedek óta tanulják elvonulva a kolostorokban, hogyan legyenek minél 
türelmesebbek másokkal. Kétséges, hogy ez az eset valóban megtörtént-e, de Wal-
ter számára valószínűleg nem is számított kardinális kérdésnek; sokkal fontosabb 
lehetett számára, hogy az eseményen keresztül megjelenítse Elréd jóságát, alázatát, 
embertársai felé megmutatkozó szeretetét és türelmét, valamint a békéltetésben 
megmutatkozó tehetségét. Ezek az erények végső soron – a Vita egészét tekintve 
is – definiálják Elréd szentségét Walter szemében.

Walter úgy fogalmaz a lovaggal történt incidens kapcsán, hogy Elréd ekkoriban 
még „Egyiptom földjén”8 élt, amely ebben az esetben a világi életre, azon belül is a 
királyi udvarra utal, párhuzamba állítva azt a bibliai József egyiptomi rabságával. 
József alakja és Elréd közötti lényeges hasonlóság a műben, hogy a szerző Elréd előbbi 
esetben mutatott, az ellenséges lovaggal szembeni alázatos és türelmes magatartásá-
nak következtében a skót király még inkább a kegyeibe fogadta, és egyre fontosabb 
ügyletekkel bízta meg. Elréd – Józsefhez hasonlóan – megpróbáltatásokon megy 
keresztül, féltékenységgel és irigységgel kell szembenéznie az iránta való különleges 
szeretet és kiemelkedő képességei miatt, mégis önmaga javára tudja fordítani a a ne-
hézségeket, mert képes megbocsátani az ellene vétkezőknek, alázattal és szeretettel 
fordul ellenségeihez, követve a krisztusi példát. Ugyanitt úgy is utal rá, mint egy 
„második Dánielre Babilonban.” Az újabb ószövetségi szereplővel való párhuzam 
adja magát, hiszen Dániel próféta is fogságban volt Babilonban – csakúgy, mint 
Elréd a királyi udvarban Walter szemében –, és ő is az udvarban szolgált a király 
mellett. Őt is bizalmába fogadta az uralkodó, de irigyei elérték, hogy oroszlánve-
rembe vessék, ahonnan viszont sértetlenül került elő a fenevadak közül az isteni 

6	 Walter Daniel: Vita Aelredi, 5.
7	 Uo., 7.
8	 Walter Daniel: Vita Aelredi, 7.



56  Vallástudományi szemle 2024/1

közbejárásnak köszönhetően. A szerző tehát úgy ábrázolja Elréd világi életét, mint 
egy „erényes száműzetést”, mielőtt megtalálta volna igazi hivatását. Párhuzamba 
állítja életének ezen időszakát a két bibliai alak fogságával; mindketten hagyomá-
nyos keresztény toposzai az erényes száműzetés motívumának.9 Walter szerint a 
lovaggal való kedves és alázatos bánásmódjának köszönhetően érdemelte ki a király 
barátai között az első helyet. Minden bizonnyal fényes karrier várhatott volna rá, 
amennyiben nem dönt úgy, hogy engedelmeskedik az isteni parancsnak, és maga 
mögött hagyja a jólétet és a kényelmet egy szigorúbb élet reményében.10 Az isteni 
elhívás arra késztette, hogy „megvesse e romlott élet gőgösségét”,11 és rájött, hogy 
a szerzetesi életforma a tökéletes módja a mennyei ígéret beteljesítésének. Elréd azt 
remélte, hogy az Istennek szentelt élet által visszanyerheti azt a belső békét, amelyet 
elvesztett a királyi udvarban eltöltött évekre jellemző, „laza” életmód következ-
tében. Lelki életének tisztaságát azzal igyekezett helyreállítani, hogy megpróbált 
megszabadulni a bűnös szokásoktól.

Walter elbeszélése alapján az elhatározást követően nem sokkal Elréd 

[…] York városának környékén járt az egyházmegye érsekével való ügye miatt, 
amikor egy szerencsés véletlennek köszönhetően közeli barátjától hallotta, hogy 
két vagy több évvel azelőtt bizonyos szerzetesek érkeztek Angliába a tengerentúlról. 
Nagyszerű emberek, akik nagy tapasztalattal bírtak a vallási életben, és akik nemcsak 
nevükben, de öltözékükben is fehér szerzetesek.12 Megjegyzi, hogy amikor megér-
keztek Angliába, „[…] Helmsley közelében verték fel kunyhóikat, védelmezőjük, 
az előkelő Walter Espec birtokán, aki I. Henrik fő bárója volt.”13 

Anglia területén Rievaulx (1132) volt az első olyan ciszterci apátság, amelynek 
Clairvaux volt az anyamonostora, illetve földrajzi értelemben Észak-Angliában, 
Yorkshire-ban helyezkedett el. David Knowles mutatott rá, hogy Szent Bernát 
választása – többek között – azért eshetett erre a területre, mert egy angol tanítvá-
nyokból álló kisebb csoportjának tagjai mind innen származtak, és így próbálta 

 9	 Heffernan: Sacred Biography, 427.
10	 Walter Daniel: Vita Aelredi, 9.
11	 Uo.
12	 „Paulo post namque in partes Eborace ciuitatis pro quodam negocio deueniens ad 

Archiepiscopum eiusdem diocesis, didicit a quodam familiarissimo sibi rumore laudabili 
quosdam monachos ferme ante duos annos ex transmarinis partibus uenisse in Angliam, 
mirabiles quidem et religione insignes, uestitu quoque albos et nomine.” Walter Daniel: Vita 
Aelredi, 5.

13	 „…iuxta Helmesley nobiliorem uillam aduocati sui uiri illustrimissimi et ex premis procerum 
regis H. senioris nomine Walteri Espec super ualidissimum torrentem Rie nomine planicie 
uallis latissime hinc inde circumiacente casas fixere suas.” Uo.



KOLESZÁR ZSÓFIA  57

kiterjeszteni a befolyását az angol területeken.14 Ennek a feltételezésnek az igazság-
tartalma több olyan személy életpályájának ismeretében nyilvánvaló, akik az angol 
monasztikus és egyházi körökben fontos pozíciót töltöttek be. A kapcsolatok azt 
sugallják, hogy Szent Bernát valószínűleg már az 1120-as években összeköttetésben 
állt Yorkshire-rel. Ez egyrészt elősegítette az időigényes monostoralapítási folyamat 
megkezdését, másrészt biztosított számára egyfajta rálátást a régió egyházpolitikai 
és lokális ügyeire, problémáira.15

Janet Burton azt vizsgálta, milyen politikai motivációk bújtak meg ciszterci 
monostoralapítások mögött Angliában, és ezek miben különböztek a kontinensen 
való elterjedésüktől.16 Rámutatott, hogy a XII. századi angliai ciszterci monos-
torok koncentrációja – Wales és határvidéke mellett – Yorkshire területére esett. 
Ezek voltak azok a területek, amelyek I. Hódító Vilmos (sedit 1066–1087) idején a 
normann hódítás határterületét képezték.17 Az uralkodó számos földbirtokot ado-
mányozott hadvezéreinek, hogy biztosítsa a normann hegemóniát a megszerzett 
területek felett. Ezeknek a nemeseknek leszármazottjai előszeretettel adományoztak 
földeket az itt alapított ciszterci monostoroknak, ezzel kibővítve ütközőzónájukat.18 

Nem véletlen, hogy a viszonylag lassú kezdetek után éppen I. Blois-i István (sedit 
1135–1154) uralkodása alatt ment végbe a ciszterci monostorok legintenzívebb 
alapítási hulláma: abban az időszakban, amelyet egy 19 évig tartó anglo-normann 
polgárháború, politikai anarchia és gyenge királyi hatalom jellemzett.19 Erről az 
időszakról maga Walter Daniel is megemlékezik, amely a Vita azon kevés részének 
egyike, melyekből kiderül, hogy a szerző – és vele együtt Elréd is – sokkal inkább 
tisztában volt a monostor falain kívüli világ valóságával, mint amennyire arra a 
Vita Aelredi egésze alapján következtetni lehet.

Amikor I. Dávid nővére, Matild I. Henrik angol királyhoz (sedit 1100–1135) 
ment feleségül, a későbbi skót uralkodó is Henrik udvarában nevelkedett éveken 
keresztül, és ez a szoros kapcsolat a későbbiekben is megmaradt a két uralkodó 
között.20 Továbbá, ahogy Walter Daniel is említi, a világi alapító, Walter Espec  
I. Henrik köréhez tartozó normann származású nemes volt, aki egyben I. Dávid skót 
király egyik legprominensebb normann támogatója is volt.21 Thurstan yorki érsek 
(sedit 1114–1140), a gregoriánus reformkezdeményezések elkötelezett támogatója, 
szintén jó kapcsolatban volt a skót uralkodóval. Burton szerint ő volt az, aki valójá-

14	 Knowles: The Monastic Order, 228.
15	 Uo.
16	 Burton: The Monastic Order, 115.
17	 Uo.
18	 Uo., 116.
19	 Jamroziak: The Cistercian Order, 53.
20	 Green: David I and Henry I, 2. 
21	 Uo.



58  Vallástudományi szemle 2024/1

ban megismertette a leendő alapítót, Walter Especet a ciszterci szerzetesrenddel és 
Szent Bernáttal.22 Walter Daniel szerint Elréd már a yorki érsekkel való találkozását 
megelőző időben vágyott arra, hogy maga mögött hagyja a világi életet, azonban 
ezt nem merte elmondani a skót királynak. Yorki útjáról hazafelé jövet – miután 
barátjától hallott a monostorról – látogatást tett Espec Helmsley-i birtokán, ahol az 
alapító nagy örömmel üdvözölte. Másnap megnézték Rievaulx-t, ahol a monostor 
kapujában teljes fogadóbizottság várta őket, majd elmentek közösen imádkozni. 
Walter leírása alapján, bár nagy hatással volt rá ez a látogatás, ennek ellenére elindult 
a skót udvarba. Azonban útja mégis visszavezetett a monostorba az egyik barátja 
és egyben szolgálója hatására, mert bár ő maga nem tette volna ezt, amennyiben a 
saját akaratán múlik, de alázatossága révén alárendelte magát a nála alacsonyabb 
rangú társa akaratának.23 Amikor megérkeztek a monostor kapujához, a monos-
tor legelőkelőbb emberei várták őket újfent, tehát minden bizonnyal számítottak 
visszajövetelére. Ezután pedig rögtön befogadták. A Vita ezen része nem teljesen 
egyezik a Regula szabályaival, mivel Szent Benedek előírja, hogy aki a szerzetesi 
életre jelentkezik, annak ne engedjék könnyen a belépést, csak miután megvizs-
gálták motivációjának tisztaságát. „Ha a jövevény állhatatosan zörget, és ha azt 
látják, hogy az őt ért méltánytalanságokat és a belépés nehézségeit négy-öt napon 
át türelmesen viseli, és megmarad kérése mellett, engedjék meg neki a belépést.”24 

Ehhez képest Elrédnek nem kellett szembenéznie ilyesfajta nehézségekkel, ami azt 
mutatja, hogy a rievaulx-i monostorba való belépése nem hirtelen elhatározásból 
történt, hanem előre meg volt tervezve, amiről minden bizonnyal a skót király is 
tudott.25 A ciszterciek angliai megtelepedésében szerepet játszó fontos személyeket 
– Walter Especet, Thurstan érseket, I. Henriket és Szent Bernátot – egymáshoz is, 
de ezzel együtt a skót királyhoz is szoros szálak fűzték, így minden valószínűség 
szerint Elréd sorsa már jóval azelőtt eldőlt, hogy Szent Waldeftől hallott volna a fehér 
szerzetesekről. Minden bizonnyal a yorki érsekkel való találkozás is a monostorba 
való belépését készítette elő.

Walter Daniel, mint láttuk, narratívájában teljesen figyelmen kívül hagyta azt 
a szocio kulturális és politikai közeget, amelynek fontos szerepe volt Elréd ciszterci 
rendhez való csatlakozásában. A Vita Aelredi műfaját tekintve ez nem meglepő, de 
mindezzel együtt a mű értékes információkat szolgáltat arról, hogyan látta a szerző 
a ciszterci szerzeteseket, azaz milyen – a ciszterciekkel rokonítható – eszményeket 
jelenít meg leírásában, amelyeken felbuzdulva Elréd csatlakozni szeretett volna 
hozzájuk. Walter kiemeli, hogy az angol földre érkező ciszterci szerzetesek ruhájuk 
színében is megjelenítik azt a tisztaságot és egyszerűséget, amit képviselnek: „Ne-

22	 Burton: The Monastic Order, 116.
23	 Walter Daniel: Vita Aelredi, 7.
24	 Szent Benedek: Regula, 58. cap. (42–44.)
25	 Dutton: The Conversion, 48–49.



KOLESZÁR ZSÓFIA  59

vük ugyanis onnan ered, hogy az angyalokhoz hasonlóan, festetlen ruhát viselnek, 
amelyet juhok gyapjából szőttek és fontak.”26 Leírásában érzékletesen mutatja be, 
hogy a ciszterci szerzetesek mennyire megvetik az olyan földi hívságokat és múló 
dolgokat, mint a gazdagság és a kitüntetések, ételeikben, italaikban és javaikban 
önmegtartóztatók, csak és kizárólag annyit vesznek magukhoz, amely elegendő 
testük alapszükségletének kielégítéséhez, tehát ahhoz, hogy imádkozni tudjanak 
Istenhez. Ennek megfelelően hangsúlyozza, hogy 

[…] a szegénységet tisztelik: de nem a lusták és hanyagok nyomorát, hanem azt a 
szegénységet, amelyet az akarat szükséglete vezérel, a hit ereje tart fenn, és az isteni 
szeretet erősít meg. A szeretet kötelékei pedig olyan erősen fűzik össze őket, hogy 
közösségük egy lobogó alatt felsorakozó hadsereghez hasonlatos.27

A bekezdés további része szinte pontosan visszaadja a benedeki Regulában és a 
ciszterci szabályzatokban foglaltakat: nem rendelkeznek saját vagyonnal, nem is 
beszélgetnek együtt, senki nem tesz semmit a saját akaratából, csak ha azt az apát 
jóváhagyta; a személyes státusz feloldódik az egyenlőségben, nincs méltánytalan 
kivételezés, leszámítva a nagyobb szentségben élt életet, amely képes valakit a többiek 
fölé helyezni.28 Walter Daniel továbbá az Apostolok cselekedeteiből idéz, amikor úgy 
jellemzi a cisztercieket, mint egy olyan közösséget, amely a Szentlélek kegyelme és 
szeretete által „egy szívet és egy lelket”29 alkot. Walter tanúsága szerint a ciszterciek 
radikális, önként vállalt szegénysége és a tökéletes, a szeretet kötelékei által egyesült 
közösség voltak azok az eszmények, amelyek leginkább lelkesítették Elrédet.

A rievaulx-i monostor természeti környezetének ábrázolásakor a szerző alterus 
Paradisusnak nevezi a tájat, amely magában hordozza a mennyei Jeruzsálem ígére-
tét. Leírásában egy festői környezet képe tárul elénk, amely önmagában is szemet 
gyönyörködtető, és egyben tökéletesen alkalmas a szerzetesi életre:

A helyet egy Rie nevű, sebes futású patak folyása szelte keresztül, melynek mindkét 
oldalán széles völgy terült el… Kicsiny településüket és a helyet, ahol az feküdt, a 
folyóról és a völgyről nevezték Rievallisnak. A völgyet magas dombok szegélyez-
ték, úgy vették körbe, akár egy korona. A dombok a sokféle fa gyönyörű színeibe 

26	 „Nomen enim ex eo traxerunt quod ouis uellere puro in filum producto et in telam deducto 
sine fuco cuiuslibet coloris angelice satis tegerentur.” Walter Daniel: Vita Aelredi, 5.

27	 „[…] Sunt autem colentes paupertatem, non quam parit penuria negligencium et torpencium 
ocio set quam uoluntaria necessitas administrat et fidei sustentat integritas et diuina commendat 
dileccio. Qui quoque caritate iunguntur adinuicem tam ualida ut terribilis appareat eorum 
societas tanquam castrorum acies ordinata.” Uo.

28	 Uo.
29	 ApCsel 32, 4. 



60  Vallástudományi szemle 2024/1

öltöztek, és csendes magányt biztosítottak a völgy számára, ahol a szerzetesek egy 
második Paradicsom ligeteinek gyönyörét élvezhették.30 

A Vita Aelrediben a paradicsomi táj leírása még folytatódik, amelynek szépsége és 
csendje egyaránt szemlélődésre ösztönzi a szerzetest. A tájleírás nem kapcsolódik 
szorosan Elréd életszentségéhez, és nem is az aszketikus természetszemléletet kö-
veti, hanem azt hivatott demonstrálni, hogy milyen vonzó volt az eddig világi életet 
élő, azt hátrahagyni kívánó Elréd számára ez a „boldog hely” és az itt tartózkodó 
közösség. A ciszterci rend alapokmánya, a Charta caritatis és a generális káptalan 
statútumai rögzítik, hogy a monostorokat lakott területektől távoli vidéken kell 
felépíteni, viszont a rievaulx-i monostor elszigeteltsége itt is viszonylagos volt, 
ugyanis földrajzilag közel – mindössze attól két mérföldre – helyezkedett el a világi 
alapító, Walter Espec birtokához Helmsleyben.31

Mint láttuk, a szerző több ponton is kiemelte a ciszterciek életvitelére jellem-
ző szegénységet és egyszerűséget, valamint Elréd szerzetessé válásának útjával 
kapcsolatban megemlítette, hogy bár felelősségteljes feladatokat látott el a királyi 
udvarban, mégis sokszor megfeledkezett a külvilágról (például a táplálkozásról), 
hiszen sokkal fontosabb volt számára a szemlélődés és az imádság. Az Elrédről szóló 
életrajz egészén átívelő téma a szent ember aszketikus életvitelének hangsúlyozása. 

ASZKETIKUS GYAKORLATOK

A Vita Aelredi tanúsága szerint a monostorba való belépésétől kezdve Elréd még 
inkább visszavonult a világtól, hogy életét teljes mértékben Istennek szentelje. Szer-
zetesi évei alatt fontos szerepe volt ebben az önmegtartóztatásnak, főleg az étel- és 
italfogyasztás terén. Láttuk, hogy a ciszterciek által megtestesített szigorúbb élet 
eszménye miatt lépett be a rievaulx-i monostorba is. A Vita Aelrediben megjelenő 
aszketikus gyakorlatai azonban bőven túlmutatnak a ciszterciek által is alkalmazott 
benedeki Regula szabályain, néhol ellentmondva a mértékletesség elvének. Viszont 
maga Benedek is rámutat, hogy Reguláját csak kezdőknek szánta, és a szerzetesi 
élet tökéletességét elérni kívánókat Johannes Cassianus művei és a Vitae Patrum 
olvasására buzdítja, amelyeket biztosan használt Walter Daniel is. Michelle Moatt 

30	 „…super valdissimum torrentem Rie nomine planicie vallis latissime hinc inde circumiacente 
casas fixere suas. Habitaculi autem sui nomen et loci eiusdem ex duobus composerunt, uidelicet 
ex ipsius torrentis vocabulo et valle, unde Rievallis nuncupatur. Quam vallem excelsi montes 
circumambiunt et instar corone circumcingunt, qui arborea varietate vestiuntur amenis que 
secessibus vicina secreta ministrant et monachis nemorose delicie alterum quodammodo 
exhibent paradisum.” Walter Daniel: Vita Aelredi, 5.

31	 Fergusson – Stuart: Rievaulx Abbey, 37.



KOLESZÁR ZSÓFIA  61

szerint Walter nagy mértékben támaszkodik Szent Vazul Regulájára is, amikor Elréd 
aszketikus gyakorlatait ábrázolja, azonban azt nem lehet tudni, hogy a rievaulx-i 
monostorban valóban hozzáférhetett-e e Regula bármelyik verziójához.32 Brian 
Patrick McGuire és Aelred Squire kapcsolatot véltek felfedezni Walter leírásai és a 
kelta aszketikus gyakorlatok között.33 Squire szerint Elréd viselkedését valószínűleg 
befolyásolta családjának a Durhamban és Hexhamben található northumbriai szen-
tek sírjainak őrzőjeként betöltött szerepe, amelyet Elréd maga is feltárt a Hexham 
szentjeiről írt munkájában, valamint Cassianus, Palladius, Jeromos és Nagy Szent 
Gergely munkáiból is inspirálódhatott.34

A szerző Elréd novíciusi éveit a Regula 58. fejezete alapján mutatja be, illetve 
a Regula szerzetesi gyakorlatának három pillére – az imádság (opus Dei), olva-
sás (lectio divina) és a kétkezi munka – mentén dicséri szerzetesi kvalitásait.35  

A kétkezi munka kapcsán megjegyzi, hogy „bár testében gyenge volt, ragyogó lelke 
által mégis el tudta végezni azt a munkát, amit erősebb és kitartóbb emberek. Nem 
kímélte kezének finom bőrét, hanem férfiasan forgatta vékony ujjaival a paraszti 
munka kemény szerszámait mindenki csodálatára.”36 A kétkezi munka szükséges 
velejárója volt ugyan a ciszterciek életének, mégsem önmagában, hanem a krisztusi 
szegénység eszméjéhez kapcsolva nyerte el spirituális értékét. A ciszterciek a lelki 
fejlődés eszközeként tekintettek rá, amely a szemlélődéssel együtt közelebb viszi 
őket Krisztushoz.37 

Walter továbbá beszámol arról, hogy Elréd még újoncként épített egy kis kamrát 
novíciusi házának padlója alá, amely tele volt jeges vízzel, ahová el tudott bújni a 
többiek elől, hogy „csillapítsa magában a bűnök forróságát.”38 Amikor pedig apáttá 
választották, egyre többet böjtölt annak ellenére, hogy súlyos betegségben szenvedett, 
amely minden hónapban kínozta őt. Walter diagnózisa a vesekő: részletesen leírja, 
hogy vizeletében bab nagyságú kődarabok voltak, melyek testén való áthaladásukkor 
elviselhetetlen kínokat okoztak számára,39 de később az arthritist is említi mint Elréd 
másik betegségét, amelynek kialakulását a szigorú munkavégzés folyományának 
tekinti. Walter szerint Elréd életének utolsó tíz évét folyamatos szenvedés jellemezte. 

32	 Moatt: Discipline and the Rule of Basil, 174.
33	 Uo., 175–177.
34	 McGuire: Brother and Lover, 60; Squire: Aelred of Rievaulx, 12.
35	 Szent Benedek: Regula, cap. 58. (42–44.).
36	 „Qui licet corpus tenerrimum sit sortitus, animi tamen magnitudinis magnificus et mirabilis 

equiperabat durissimorum hominum et laborissimorum agones. Nec pepercit pelli manum 
suarum tenerrime, quin pocius digitos graciles [sic!] grossa utensilia rusticorum operorum 
uiriliter complectens, admirabiles conatus expressit coram omnibus.” Walter Daniel: Vita 
Aelredi, 22.

37	 Urbán: Világon kívüli hely, 131.
38	 Walter Daniel: Vita Aelredi, 22.
39	 Uo., 49.



62  Vallástudományi szemle 2024/1

A generális káptalan engedményeket adott neki testi gyengesége okán, azonban 
nem bírta elviselni ezt a „szabadságot”, így elutasította a kivételezést.40 Ekkoriban 
rendelte el, hogy építsenek számára egy kis „mauzóleumot” a vendégszoba mellé, 
ahová gyakran elvonulhat és imádkozhat. A novíciusi ház alatti kis kamrába és a 
„sírba” való elvonulás Elréd egyre mélyülő spiritualitását szimbolizálja, és Krisztus 
testi szenvedéseit jeleníti meg a kereszten, majd három napig a sírban, mielőtt fel-
támadt. Walter mindenképpen meg akarta mutatni, hogy Elréd osztozott Krisztus 
szenvedéseiben, talán még jobban is, mint ahogy azt Benedek előírja.

Elréd életének utolsó négy évére utalva „második Noéhoz” hasonlítja az apátot:

[…] élete bárkáját testében egyetlen könyöknyi szélességbe tömörítette, és e temp-
lom anyagát gondosan ápolta és tökéletesítette. Szívének, a szeplőtelen szentélynek 
minden kövét megcsiszolta, és a szigorú élet rendje szerint szögletesre formázta, 
hogy felépítse belőlük a tökéletesség házát.41 

Walter kiemeli az aszketikus árnyalatát a Noéval – és Jézussal – való összehasonlí-
tásnak, amikor azt írja, hogy apátjuk egy „második körülmetélésen”42 ment keresz-
tül az utolsó években: életéből kíméletlenül kiiktatott mindent, ami felesleges, és 
megvont magától minden olyan szükségletet, ami segített volna neki betegségében. 
Keveset ivott, és olyan szigorúan böjtölt, hogy végül már az étvágyát is teljesen 
elveszítette. Alig tapadt hús a csontjaira, kóros soványsága és vékony arca angyali 
tekintetet kölcsönzött neki. Inkább lelkének egészsége érdekelte, mintsem testének 
gyógyulása. Az imádságokban és a kontemplációban annyira elmélyült, hogy el 
is felejtette az ételt.43 Walter célja, hogy megmutassa, hogy Elréd soha nem szűnt 
meg példát mutatni a szerzeteseknek testével és lelkével, azaz szigorú életvitelével 
és az egyre intenzívebbé váló imádságok, a Krisztussal való bensőséges kapcsolat 
kialakítása révén.

A fentebb említett aszketikus gyakorlatok kapcsán párhuzamot lehet vonni Elréd 
és Szent Bernát között, mivel sok hasonlóság fedezhető fel a két jelentős ciszterci 
apát életírása között. Szent Bernát életírása, a Vita prima több szerző munkája, 
melynek első könyvét Saint-Thierry-i Vilmost írta még Bernát életében az 1140-es 
években.44 Szent Bernát Elrédhez hasonlóan megvetette az ételt és az italt. Vilmos 

40	 Uo., 39.
41	 „[…] tanquam alter quidam Noe, archam uite sue in unius cubiti latitudine constrinxit, et 

sarta tecta templi mundissimi sui corporis restaurauit in melius, et omnes lapides sanctuarii 
immaculati pectoris poliuit et quadratos reddidit et perpendiculo arctioris conuersacionis in 
parietem perfeccionis copulauit, breuiter Deo uolente comprehendam.” Uo., 40.

42	 Uo., 41.
43	 Uo., 49–50.
44	 Urbán: A két Szent Bernát pusztasága, 7.



KOLESZÁR ZSÓFIA  63

leírja, hogy Clairvaux apátja gyomorbajtól szenvedett, és nyelési nehézségei voltak, 
ezért csak zöldséglevesbe mártott kenyeret fogyasztott.45 Bernát ifjú korában egy 
hideg tóba ugrott, hogy egy hölgy iránti szenvedélyét csillapítsa úgy, ahogy Elréd 
is jeges vizet használt testi vágyainak kordában tartására. Továbbá Bernát hason-
lóképpen vonult el élete végén cellájába, mint ahogy Elréd a „sírboltjába.” Szintén 
fontos párhuzam, hogy gyenge testalkata és nemesi származása ellenére mindkét 
ciszterci apát szorgosan végezte a korban alantasnak tekintett kétkezi mezei munkát, 
helyreállítva ezzel a Regula szellemiségét. Szintén meg lehet említeni a párhuzamok 
között, hogy mindkét apát „a világ zajától” távoli imádságos élet eszményét hirdette, 
mégis számos alkalommal bonyolódtak bele koruk egyházpolitikai ügyeibe, jól-
lehet Elréd ez irányú tevékenysége lényegesen lokálisabb volt, mint Szent Bernáté, 
de a rend korai angliai történetének szempontjából mégis kiemelkedő jelentőségű 
személy volt. Mindenesetre ennyi párhuzam láttán lehetséges, hogy Walter Daniel 
is használta a Vita primát Elréd életrajzának megírásakor. 

A ciszterci antropológiában központi szerepe van annak az ágostoni elképze-
lésnek, mely szerint Isten az embert saját képmására teremtette, azonban az első 
emberpár által elkövetett eredendő bűn miatt elveszítette az Istenhez való hasonló-
ságot. Az eredeti istenkép viszont megmaradt az ember lelkében, amit visszanyerhet 
az isteni kegyelem által. A ciszterci teológia egyik legfontosabb, központi témája a 
Krisztusról szóló tanítás, amely szorosan összefügg ezzel az antropológiával. Krisztus 
embersége teszi lehetővé az emberiség számára, hogy a bűnbeesés következtében 
elbukott embersége átalakuljon és visszaformálódjon Isten képmására és hasonla-
tosságára.46 Az eredendő bűn lényegét tekintve abban áll, amikor az ember figyelme 
saját maga felé irányul, az akarata öncélú (voluntas propria), és olyan tudásra akar 
szert tenni, amivel Isten szintjére emelkedhet.47 Ez az „öncélú saját akarat” az igazi 
önismeret, az alázatosság ellentéte, amely Jézus Krisztus nagy tanítása. Ő az, aki az 
Igazsághoz, vagyis az Istenhez vezető út is egyben.48 Az ember számára a cél a földi 
életben a krisztusi magatartás követése kell, hogy legyen – a saját szemében való 
lealacsonyodás, szenvedés, mások szolgálata, feltétlen engedelmesség, és önként 
vállalt szegénység –, és ebből fakad az „új életre való ébredés”, mert azzal, hogy 
az ember hasonlóvá válik hozzá, belső átalakuláson megy keresztül, amely az első 
lépés a megváltáshoz vezető úton.49 Elrédnek ezt a belső átalakulását, Krisztushoz 
való hasonlóvá válását követhetjük nyomon a Vitában.

45	 Saint-Thierry Vilmos: Vita prima, 24–27.
46	 Fejérdy: Krisztus test szerinti ismeretéről, 24.
47	 Németh: Bevezetés, 21.
48	 „Én vagyok az út, az igazság, és az élet.” (Jn 14, 6).
49	 Fejérdy: Krisztus test szerinti ismeretéről, 243.



64  Vallástudományi szemle 2024/1

RIEVAULX, AZ „IRGALOM ANYJA”

A krisztusi példa követésében fontos szerepe van a felebaráti szeretetnek és mások 
szolgálatának. Ezért is nevezték a ciszterci monostort a „szeretet iskolájának” 
(schola caritatis), ahol a szerzetesek megtanulnak a szeretet három dimenziójának 
megélésén keresztül, önmaguk és testvéreik helyes ismerete és szeretete által eljutni 
Isten valóságos megismeréséig.50 A ciszterciek a testvéri szeretet tökéletes példájának 
tekintették Jézus irgalmasságát és megbocsátását, aki nemcsak barátait, hanem az őt 
keresztre feszítőket is szerette. Önként vállalt emberi szenvedése és ellenségei iránt 
tanúsított együttérzése révén az irgalom példaképévé vált.51 Az a szerzetes, aki kész-
ségesen elviseli a személye felé irányuló sértéseket és bántásokat, már kifejlesztette 
magában az együttérzés és az empátia képességét, amellyel követi a krisztusi példát. 
Az együttérzés képessége abból fakad, hogy a szerzetes felismeri saját esendőségét, 
hogy a bűnös lét minden ember közös állapota, ezáltal pedig képes a másik ember 
felé is irgalommal fordulni, és úgy azonosulni a szenvedéseivel, mintha az a sajátja 
lenne. A ciszterci lelkiség eme központi motívuma a Vita Aelredi narratívájában is 
hangsúlyosan megjelenik.

Walter Daniel úgy hivatkozik a rievaulx-i monostorra Elréd apátságának 
idején, mint a „béke otthonára, az isteni és felebaráti szeretet tökéletes lakhelyé-
re.”52 Szerinte Rievaulx – „az irgalom Anyja”53 – egyedülálló, és legfőbb dicsősége, 
hogy a betegek iránti türelemre és másokkal való együttérzésre tanít. A gyengék 
és erősek egyaránt békére lelhetnek a monostorban, ahol megtapasztalhatják  
a szeretet befogadó és örömteli békéjét.54 Walter tulajdonképpen úgy ábrázolja az 
apátságot, mint egy menedékhelyet, ahová Elréd minden olyan leendő szerzetest 
és laikus testvért befogadott a szeretet és az együttérzés nevében, akiket máshon-
nan elüldöztek, vagy csak egyszerűen nem fogadtak be. A következő fejezetben 
számot ad arról a nagymértékű növekedésről, amely Elréd kezei nyomán indult 
el Rievaulx-ban: „Az Atya mindent a kétszeresére gyarapított: úgy a szerzetesek, 
conversusok és laikusok számát, mint a birtokokét, a földekét és a különböző esz-
közökét”,55 ezáltal az egész közösség élete és jótékony munkája sokkal hatékonyabb 
lett. Leírása alapján Elréd halálakor 140 szerzetest és 500 conversust és laikust 
számlált a rievaulx-i monostort. A rendi feljegyzések szerint apáti működése alatt 

50	 Uo., 33.
51	 Newman: The Boundaries, 54–55.
52	 Walter Daniel: Vita Aelredi, 29.
53	 Uo.
54	 „[…] ad pacem habendam et pietatem et ad plenissimam possidendam Dei et proximi caritatem.” 

Uo.
55	 „Omnia duplicauit in ea, monachos, conuersos, laicos, fundos et predia et suppellectilem 

uniuersam. Religionem uero et caritatem triplicauit quidem.” Uo., 30.



KOLESZÁR ZSÓFIA  65

Rievaulx-ban 650 szerzetes és laikus testvér élt.56 Továbbá Walter említi, hogy 
„ünnepnapokon a hívek rajzó méhek módjára özönlik el a templomot úgy, hogy 
mozdulni sem lehet a sokaságtól.”57 Amennyiben csak nagyságrendileg is hihetünk 
ezeknek az adatoknak, nyilvánvaló, hogy ez óriási szám. Hangsúlyozza, hogy Elréd 
soha senkit nem bocsájtott el, hanem igyekezett megmenteni és jó útra téríteni 
az eltévelyedetteket, hiszen „az a ház, amely nem viseltet türelemmel a gyengék 
iránt, nem nevezhető vallásos intézmények.”58 A Regula 27. fejezete előírja, hogy az 
apátnak a lehető legnagyobb gondot kell fordítania a bűnös lelkekre, és követve 
a jó pásztor példáját, mindent meg kell tennie, hogy egyet se veszítsen el a „juhok 
közül.”59 Ugyanakkor a Regula rendelkezik a testvérek felvételének módjáról, illetve 
az azokkal a szerzetesekkel kapcsolatos teendőkről, akik többszörös büntetés elle-
nére sem akarnak megjavulni. A Vitában található leírások ellentmondanak ezen 
szabályoknak. Walter leírja, hogy Elréd gyakran hagyta egy-egy új bebocsájtást 
kérő személy monostorba való befogadásáról szóló döntést a szerzetesekre, így ő 
maga nem is ismert sokakat. Az Elréd által eszközölt ilyen irányú eljárásra azt a 
magyarázatot adja, hogy rendkívül engedékeny és elnéző volt mindenki gyenge-
sége iránt, és senkinek sem okozott volna csalódást, aki hozzá fordult a szeretet 
jegyében.60 Walter mindezt Elréd együttérzésének és a caritas eszményének az ő 
személyiségén keresztül történő manifesztációjaként interpretálja. A Vita újból és 
újból visszatérő alakja egy mentálisan instabil szerzetes, aki többször el szerette 
volna hagyni a monostort, mert nem bírta a szigorú életformát.61 Vele kapcsolatban 
is azt hangsúlyozza a szerző, hogy Elréd pusztán imáival jobb belátásra bírta, és nem 
számított, hogy hányszor vétkezett, az apát mindig megbocsájtott neki, és végül  
a szerzetes az ő karjaiban hunyt el.

Másutt a szerző Elréd szerzetesekhez való hozzáállását más apátokkal állítja 
szembe: „Nem úgy és nem azzal a pedáns és oktalan hozzáállással kezelte testvéreit, 
mint pár ostoba apát, akik ha meglátják, hogy egy szerzetes megfogja egy barát 
kezét, vagy bármi olyat mond, ami nekik nem kedvükre való, menten kicsapják.”62 
Ezt annak kapcsán írja, hogy milyen bensőséges és szeretetteljes volt a viszony a 
szerzetesek és az apát között Rievaulx-ban. Brian Patrick McGuire feltárta, hogyan 

56	 Horváth: Bevezetés, 11.
57	 „Videres festis diebus in oratorio, tamquam in alueolo apes, fratrum turbas constringi et 

conglomerari, nec pre multitudine usquam progredi ualentes […].” Walter Daniel: Vita Aelredi, 
30.

58	 „Neque domus illa religiosa creditur que infirmos tolerare contempnit.” Uo., 29.
59	 Szent Benedek: Regula 27–28. cap. (25–26.)
60	 Walter Daniel: Vita Aelredi, 37.
61	 Uo., 24; 30–31.
62	 „Non sic infrunite agebat cum suis ut est quorundam consuetudo abbatum insipiencium qui, si 

monachus socii manum tenuerit sua uel aliqua dixerit quod illis displiceat, cappam postulant, 
fratrem spoliant et expellunt.” Uo., 31.



66  Vallástudományi szemle 2024/1

változott az idők során az apát viszonya a szerzetesekhez.63 Míg a korai szerzetesség, 
azaz annak keleti meggyökeresedése idején úgy gondolták, hogy az apát fokozott 
törődése a szerzetesekkel inkább csak hátráltatja a közösség vezetőjének saját 
lelki fejlődését, addig a benedeki Regulában már az apát felelős volt a szerzetesei 
üdvözülésének elősegítéséért. A ciszterci írások pedig egyenesen azt javasolják az 
apátnak, hogy igyekezzen minél közelebbi kapcsolatot kialakítani a szerzeteseivel 
annak érdekében, hogy minél intenzívebben tudja támogatni lelki fejlődésüket. 
Caroline Walker Bynum azt vizsgálta, hogy a ciszterci és más rendekhez (bencé-
sek, kanonokrendek) tartozó XII. századi szerzők írásaiban milyen gyakran és 
milyen formában jelenik meg a mások szolgálatának és a felebaráti szeretetnek 
a gondolata.64 Megállapította, hogy a bencés szerzők műveiben kevés utalás van 
az egyén pszichológiai fejlődésére vagy az érzelmekre. A felebaráti szeretetet és a 
monostoron belüli személyes kapcsolatok fontosságát jóval kevésbé hangsúlyozzák, 
mint például a Regulának vagy az apátnak való engedelmességet.65 Ehhez képest a 
ciszterciek nemcsak gyakran utalnak a szeretetre, de az ő szemükben a monostoron 
belüli személyes kapcsolatok, azaz a közösségi élet hozzájárul az egyéni spirituális 
fejlődéshez az egymás iránti együttérzés és alázat gyakorlásának következtében.66 

Ha hihetünk Walternek, és valóban ennyire sokan éltek a rievaulx-i monostorban, 
akkor nehéz lett volna bensőséges viszonyt kialakítani az összes szerzetessel. Viszont 
a szerző fontosnak tartotta megörökíteni azt a szellemiséget, amely jellemző volt a 
rievaulx-i ciszterci közösségre. Ez pedig mindenekelőtt a másokkal való együttérzés, 
a gyengék védelme és a bűnösöknek való megbocsájtás. Walter egy ponton meg 
is jegyzi, hogy jobban csodálja Elréd jóságát, mint azt csodálná, ha feltámasztott 
volna négy embert a halálból.67 A Vita és ezzel Walter Daniel meggyőződésének 
középpontjában az áll, hogy Elréd leginkább magával ragadó személyiségjegye az 
volt, hogy őszintén tudta szeretni felebarátait és ellenségeit egyaránt, képes volt 
ezt a szeretet táplálni és fenntartani a közösség tagjai között, valamint úgy tudott 
embereket megbékíteni, mint senki más. A szerző az alábbi monológot adja az apát 
szájába a halálos ágyán, pár nappal a halála előtt: 

Tiszta lelkiismerettel éltem közöttetek, hiszen – mint láthatjátok – most, halálos 
ágyamon is Istent hívom tanúságul, hogy mióta vallásos életet élek, nem volt olyan 
ember, kinek gonoszsága, rágalmai vagy perlekedése miatt szívemben olyan ellen-
séges érzés ébredt volna, amely megérte volna a holnapot. Mindig is a béke pártján 

63	 McGuire: Friendship and Community, 120–123.
64	 Bynum: The Cistercian Conception of Community, 273–286.
65	 Uo.
66	 Uo.
67	 Walter Daniel: Epistola ad Mauricium, 78.



KOLESZÁR ZSÓFIA  67

álltam, a belső csend és testvéreim üdvözülése vezetett. Krisztus kegyelméből 
lelkem parancsa lett, hogy ne menjen le a nap, míg türelmem helyre nem áll, és 
elmém ki nem tisztul.68

A caritas eszménye a ciszterciek számára a közösség tagjai közötti szeretetet jelentet-
te, ekként egy lépést az Úr iránti végső szeretet felé. Mint azt a Vita Aelredi alapján 
láttuk, ez volt a rievaulx-i közösség életét is meghatározó alapgondolat. A ciszterci 
teológia egyik legfontosabb témája a közösség és annak Istenhez fűződő kapcsolata. 
A szeretet és a jótékonyság szorosan összekapcsolódtak a barátság fontosságával 
a ciszterci közösségekben. A szöveg alapján világossá válik, hogy ez a teológiai 
koncepció hogyan formálta a közösség működését, különös tekintettel a felebaráti 
szeretet és a megbocsátás eszméire. Krisztus természete, embersége és szenvedése 
központi témája volt a XII. századi spiritualitásnak. A szerzetesi gyakorlatban mindez 
a Krisztussal való azonosulást jelentette azáltal, hogy a szenvedése iránti együttérzést 
átalakították az embertársaik szenvedésével való együttérzéssé. A ciszterci spiritu-
alitásban a Krisztussal való egységre törekvés gondolata központi szerepet tölt be, 
amit jól nyomon lehet követni az Elrédről szóló életrajzon keresztül.

ÖSSZEGZÉS

Tanulmányomban a ciszterci rend szellemiségét, eszmeiségét igyekeztem megra-
gadni a Vita Aelredi elemzésének segítségével. Az első fejezetben azt vizsgáltam, mit 
közvetít a szerző, milyen motivációs tényezőket említ meg Elréd ciszterci rendbe 
való belépésével kapcsolatban. Megítélésem szerint Walter Daniel szemében Elréd 
világi szolgálatának, I. Dávid udvarában eltöltött fiatalkori éveinek igazi jelentősége 
az volt, hogy sáfárként, a király közvetlen közelében olyan vezetői képességekre tett 
szert, amelyeket később, a rievaulx-i ciszterci közösség elöljárójaként kamatoztatni 
tudott. A szerző ezt az időszakot egyfajta „erényes száműzetésként” mutatta be, 
párhuzamba állítva Elrédet József és Dániel bibliai alakjával, hangsúlyozva, hogy 
Elréd mindig is Istennek szentelt életre vágyott, és ennek megfelelően próbált élni 
már az udvarban is, azonban a jólét, a bőség és a szigorú keretek hiánya megnehe-
zítették ezt. A szöveget elemezve megállapítottam, hogy a szerző az egyszerűséget,  
a ruha színe által is közvetített tisztaságot, az önmegtartóztató életmódot, a minden 

68	 „Ego cum bona consciencia conuersatus sum inter uos, quia Deum testem inuoco in animam 
meam utpote constitutus, ut cernitis, in articulo mortis, quod nunquam postquam habitum 
huius religionis accepi cuiuslibet hominis malicia uel detraccione uel litigio in illum exarsi 
aliqua commocione, que diei finem in domicilio cordis mei expectare preualuisset. Semper enim 
pacem diligens et fraternam salutem et propriam quietem, hoc gratia Christi animo imperaui 
ne turbata mentis me e paciencia solis occubitum pertransiret.” Walter Daniel: Vita Aelredi, 50.



68  Vallástudományi szemle 2024/1

felesleges dologról való lemondást, azaz az önként vállalt szegénységet, valamint a 
szeretet által összetartott közösség erejét hangsúlyozza leginkább mint a ciszterci-
ekkel rokonítható eszményeket, amelyek leginkább vonzóak voltak Elréd számára. 
Ugyanakkor a közvetíteni kívánt eszmények mellett a valós indítékokra, körülmé-
nyekre is kitértem. A Walter Daniel által említett Thurstan érsekkel való találkozás 
York városának környékén már minden valószínűség szerint Elréd szerzetessé 
válásának közvetlen előzménye volt, illetve a világi alapító birtokán tett látogatás, 
majd a monostorba való belépés sem impulzív, a puszta lelkesedés következtében 
meghozott döntések eredménye volt. A ciszterci rend angliai megtelepedésében 
kulcsszerepet játszó személyeket (Szent Bernát, Thurstan érsek, I. Henrik, Walter 
Espec) egymáshoz is, de I. Dávidhoz is szoros szálak fűzték, így Elréd kapcsolati 
hálója az életírásban megjelenítetthez képest jóval nagyobb szerepet játszott a 
ciszterciekhez való csatlakozásában. 

A második fejezetben sorra vettem Elréd azon – már ciszterci szerzetesként 
és később apátként végzett – aszketikus gyakorlatait, amelyeken keresztül Walter 
Daniel próbálta érzékeltetni a mű alanyának egyre mélyülő spiritualitását, Istenhez 
való közeledését, és Krisztushoz való hasonlóvá válásának folyamatát. Az élet- és 
italfogyasztás terén mutatott szélsőséges aszkézis, a szigorú munkavégzés és az 
ezek következtében kialakuló egészségügyi problémák, valamint a különböző kis 
helyiségekbe (a kamra és a „sír”) történő elvonulás szimbolikusan bemutatja azt 
a stációkon keresztül vezető utat, melyen haladva Elréd valóban lemond minden 
feleslegesnek ítélt szükségletről és „bűnös szokásról”, ezzel közelebb kerülve Istenhez, 
és beteljesítve a fentebb már körvonalazott ciszterci eszményeket. Rávilágítottam 
a Vita Aelredi és a Szent Bernátról szóló életírás (Vita prima) első könyve között 
fellelhető hasonlóságokra az aszketikus gyakorlatok terén, s mindezek alapján fel-
vetettem annak a lehetőségét, hogy Walter Daniel is használhatta a Saint-Thierry-i 
Vilmos által írt szöveget Elréd életrajzának megírásához.

A harmadik fejezetben a Vita Aelredi egészén átívelő caritas eszményét és annak 
megjelenését, megnyilvánulását tárgyaltam. A szöveg alapján rekonstruáltam ennek 
a testvéri, keresztény szeretetnek azon dimenzióit, melyek megélésén keresztül el 
lehet jutni a végső célig, az Istennel való lelki egységig. Az első lépés a megváltáshoz 
vezető úton a helyes önismeret (alázat), az ember saját esendőségének és tökélet-
lenségének felismerése, a krisztusi magatartás követése. A következő lépcsőfok 
a felebaráti szeretet, amelyre Walter Daniel különösen a rievaulx-i monostorról 
szóló leírásában összpontosít. A szöveg elemzését követően megfogalmaztam, hogy 
Elréd és a vezetése alatt álló monostor legfőbb értékének az elesettek, gyengék és 
betegek iránti türelmet és együttérzést, valamint a bűnösöknek való megbocsájtást 
tartotta. Az életírásban számos olyan esetet említ a szerző – már az Elréd szerze-
tessé válása előtti időkből is –, amelyeken keresztül irgalmasságát, együttérzésre, 
empátiára való képességét, valamint a konfliktusok elsimításában való tehetségét 



KOLESZÁR ZSÓFIA  69

domborítja ki. Ezek a személyiségjegyek, tulajdonságok pedig nem is elsősorban 
Elrédről mint személyről szólnak, hanem sokkal inkább a ciszterciek számára 
fontos eszményekről, lelkiségről. 

BIBLIOGRÁFIA

Elsődleges források

Biblia, Ószövetség. Szent István Társulati Biblia. Sajtó alá rendezte: Rózsa Huba. Budapest: Szent 
Jeromos Katolikus Bibliatársulat, 2013, szentiras.hu/SZIT (2022. ápr. 18.)

Aelred of Rievaulx: Spiritual Friendship. Ford. Mary Eugenia Laker SSND. Bev. Douglass Roby. 
Cistercian Fathers Series 5. Kalamazoo: Cistercian Publications, 1977.

Szent Benedek Regulája. Ford. Söveges Dávid. Pannonhalma: Bencés, 1995, pannonhalmifoapatsag.
hu/wp-content/uploads/2019/01/regula_magyar.pdf (2022. ápr. 20.)

Walter Daniel: Vita Ailredi Abbatis Rievall’ / The Life of Ailred of Rievaulx. Ed. and trans. Maurice 
Powicke. Oxford: Clarendon Press, 1950.

William of Saint-Thierry – Arnold of Bonneval – Geoffrey of Auxerre: The First Life of Bernard of 
Clairvaux. Ford. Hilary Costello. Cistercian Fathers Series 76. Collegeville, MN: Liturgical 
Press, 2015, 1–78.

Szakirodalom 

Burton, Janet: The Monastic Order in Yorkshire, 1069–1215. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1999.

Bynum, Caroline Walker: The Cistercian Conception of Community: An Aspect of Twelfth-Century 
Spirituality = The Harvard Theological Review, October 1975, Vol. 68, No. 3/4, 273–286, DOI: 
10.1017/S001781600001720X.

Christensen, Katherine: Walter Daniel’s Life of Aelred of Rievaulx. The Heroism of Intelligence and 
the Miracle of Love = Jason Glenn (ed.): The Middle Ages in Texts and Texture. Reflections 
on Medieval Sources. Toronto: University of Toronto Press, 2011, 217–230.

Dutton, Marsha: The Conversion and Vocation of Aelred of Rievaulx: A Historical Hypothesis = 
Daniel Williams (ed.): England in the Twelfth Century. Woodbrige: Boydell Press, 1990, 31–49.

Fejérdy Judit Mónika: Krisztus test szerinti ismeretétől – Krisztus lélek szerinti ismeretéig. Clairvaux-i 
Szent Bernát krisztológiai tanítása beszédei alapján. Budapest: Pázmány Péter Katolikus 
Egyetem, Hittudományi Kar, 2013.

Fergusson, Peter – Stuart, Harrison: Rievaulx Abbey: Community, Architecture, Memory. New 
Haven: Yale University Press, 2000.

Green, Judith: David I and Henry I = The Scottish Historical Review April 1996, Vol. 75, 1–19. DOI: 
10.3366/shr.1996.67.1.1. 

Haseldine, Julian: Friendship and Rivalry: The Role of Amicitia in Twelfth-Century Monastic 
Relations = Journal of Ecclesiastical History, July 1993, Vol. 44, 390–414. DOI: 10.1017/
S0022046900014159. 

Heffernan, J. Thomas: Sacred Biography: Saints and Their Biographers in the Middle Ages. Oxford: 
Oxford University Press, 1988.

https://pannonhalmifoapatsag.hu/wp-content/uploads/2019/01/regula_magyar.pdf
https://pannonhalmifoapatsag.hu/wp-content/uploads/2019/01/regula_magyar.pdf
https://doi.org/10.1017/S001781600001720X
http://doi.org/10.3366/shr.1996.67.1.1
https://doi.org/10.1017/S0022046900014159
https://doi.org/10.1017/S0022046900014159


70  Vallástudományi szemle 2024/1

Horváth Olga O. Cist.: Bevezetés. Rievaulx-i Boldog Elréd: A tizenkét éves Jézusról és Oratio Pastoralis. 
Budapest: L’Harmattan, 2009, 7–12.

Jamroziak, Emilia: The Cistercian Order in Medieval Europe 1090–1550. New York: Routledge, 2013.
Knowles, David: The Monastic Order in England. Cambridge: Cambridge University Press, 1941.
Lékai Lajos: A ciszterciek. Eszmény és valóság. Budapest: Szent István Társulat, 1991. 
McGuire, Brian Patrick: Brother and Lover: Aelred of Rievaulx. New York: Crossroad, 1994.
McGuire, Brian Patrick: Friendship and Community. The Monastic Experience 350–1250. Kalamazoo: 

Cistercian Publications, 1988.
Moatt, Michele: Discipline and the Rule of Basil in Walter Daniel’s Life of Ailred of Rievaulx = Studies 

in Church History 2007, Vol. 43. 169–179. DOI: 10.1017/S0424208400003181 
Haseldine, Julian: Friendship and Rivalry: The Role of Amicitia in Twelfth-Century Monastic 

Relations = Journal of Ecclesiastical History, July 1993, Vol. 44, 390–414. DOI: 10.1017/
S0022046900014159. 

Newman, Martha: The Boundaries of Charity: Cistercian Culture and Ecclesiastical Reform 1099–1150. 
Stanford: Stanford University Press, 1996. 

Németh Csaba: Bevezetés = Herczeg Zsuzsa. (szerk.): Clairvaux-i Szent Bernát: A kegyelemről és a 
szabad elhatározásról: Hogyan szeressük Istent? Budapest: Kairosz Kiadó, 5–31.

Powicke, Frederick Maurice: Introduction = Powricke, M. F. (szerk.): Walter Daniel: Vita Ailredi Abbatis 
Rievall’ / The Life of Ailred of Rievaulx. Ford. F. M. Powicke. Oxford: Clarendon Press, 1950.

Urbán Máté: A két Szent Bernát pusztasága = Péterfi Bence – Vadas András – Mikó Gábor – Jakab Péter 
(szerk.): Micae Mediaevales II. Fiatal történészek dolgozatai a középkori Magyarországról és 
Európáról. Budapest: ELTE BTK Történelemtudományi Iskola, 2012, 45–58.

Urbán Máté: Világon kívüli hely a világ közepén. Remeterendi és ciszterci tájszemlélet a 11–12. századi 
elbeszélő források alapján. Budapest: ELTE BTK Történelemtudományi Doktori Iskola, 2013.

https://doi.org/10.1017/S0424208400003181
https://doi.org/10.1017/S0022046900014159
https://doi.org/10.1017/S0022046900014159


BETEKINTÉS A KÖZÉPKORI TEMPLOMOK 
KELETELÉSÉNEK PROBLÉMÁJÁBA

1. rész: Gyökerek, teológiai háttér, kutatástörténet

SCHEFFER MIKLÓS

ABSTRACT

Insight into the problem of orientation of medieval churches. 1st part: origins, theo-
logical background, research history
International anthropology and history are is beginning to rediscover the importance 
of examining ritual spaces of the past concerning the medium of natural light. 
Researchers are increasingly certain that the positioning of some sepulchers and 
buildings with sacred purposes was determined by the cardinal directions and the 
movement of major celestial bodies observed for decades.

This study, consisting of two parts, gives insight into the problem of the orientation 
of medieval churches. The first part discusses the earliest known origins and initiation 
of cosmological orientation, starting from ancient buildings to remarkable examples 
of antique sacral architecture. It then explores the theological background of the 
eastward alignment of Christian churches, arising in the Early Christian Era. The 
study gives an introduction to the views of the early Christian authors grounded in the 
Gospel, on the sacred role of the East direction, and the Sun in relation to Jesus Christ. 

Subsequently it summarizes the history of church alignment on the basis of 
contemporary sources. It reveals how numerous ecclesiastical thinkers offered 
similar guidelines regarding the correct orientation of churches in the Middle Ages.

Finally, the study gives an overview of the research history of the alignment of 
medieval sacred spaces from the beginning to the present day. Although there are 
sources about research conducted in the 17th century, systematic examinations and 
publications began in the 19th century. 

BEVEZETÉS

Szerte a világban élénk a tudományos érdeklődés az archeoasztronómia különbö-
ző megnyilvánulásai iránt, így az európai középkori keresztény templomok ilyen 
irányú kutatása is hatalmas mennyiségű publikációt eredményezett. Régészek, 
történészek, művészettörténészek, építészettörténészek, vallástudósok, csillagászok 
rangos európai szaklapokban folytatnak tudományos diskurzust, a világ legjobb 

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.71



72  Vallástudományi szemle 2024/1

egyetemein kutatási projektek, disszertációk születnek, és konferenciákat rendeznek 
a kérdésben. A téma a művészettörténet, a történettudomány és a vallástudomány 
népszerű területei közé tartozik. A magyar helyzet ehhez képest nagyságrendekkel 
szerényebb. Nemcsak hogy elhanyagolt területnek számít, de bizonyos vélemények 
szerint ennek a témának tudományos relevanciája sincs.

A csillagászat magyarázza az égitestek látszólagos járását, a régészet, építészet-
történet, művészettörténet vizsgálja a templom korát, stílusát, építéstörténetét, 
az egyháztörténet kutatja az alapítása és működése történetét. A mindezekből 
nyerhető információk nélkülözhetetlen alapként szolgálnak a templomtájolások 
kutatásához. De azt, hogy a keleteléseknek mi a motivációja, mi a szellemisége, miért 
és miért éppen úgy végezték el a szakrális épület irányítását, ennek kutatásában a 
vallástudomány is szót kér. Mert a templomkeletelés (minden archeoasztronómiai 
és művészettörténeti összefüggésével együtt) végső soron maga is vallási jelenség, 
ugyanúgy, mint a liturgia vagy a szentkultusz. Így a templomtájolások fizikai jel-
lemzőinek detektálásán túl az okok és magyarázatok kutatásába önkéntelenül is 
bekapcsolódik a vallástudományi szemlélet. A templomok igazításának világa tehát 
mindezek teljességében válik multidiszciplináris kutatási területté.

A középkori templomokat bemutató művészettörténeti, régészeti leírások álta-
lános formulája szerint a templom „keletelt”. A szövegek általában megelégednek 
ennyivel, nem részletezik, mit takar ez a mondat. Jellemzően arra gondolhatunk, 
az épületet úgy tájolták, hogy hossztengelye és vele összhangban a szentélye kelet 
felé mutasson. A helyzet azonban ennél jóval összetettebb, a mérésekből kiderül 
ugyanis, hogy az állítás csak az esetek töredékében igaz. Nagyjából kelet felé állnak 
ugyan az épületek, de a legtöbb észak vagy dél felé, néha több tíz fokos kitéréssel 
„hibázzák el” a tényleges keleti irányt. Miből adódhatnak ekkora eltérések? A kérdés 
kétszáz éve széles körű nemzetközi kutatói figyelmet élvez.

GYÖKEREK ÉS KEZDETEK – ŐSI SZAKRÁLIS 
ÉPÍTMÉNYEK A KOZMOLÓGIAI TÉRBEN

A nemzetközi antropológia és a történettudomány az utóbbi időkben kezdi (újra)
felismerni és elismerni azt a tényt, hogy a régmúlt tereivel és formáival kapcsola-
tos elemzéseket a fény közegének összefüggésében is érdemes vizsgálni. A kutatás 
egyre biztosabb abban, hogy bizonyos szakrális célokat szolgáló építmények, sírok 
helyzetét már évezredekkel ezelőtt is az égtájak, égitestek felkelése és mozgása 
szerint határozták meg.1

1	 Pásztor – P. Barna: A fény régészete, 30., lásd még: Papadopoulos – Moyses (szerk): The Oxford 
Handbook.



scheffer miklós  73

A neolitikus körárkok (tudományos nevük: rondella), melyek az őskori föld-
művek egy speciális csoportját alkotják, Közép-Európa nagy területein elterjedtek 
a Kr. e. 5. évezred első felében. Megállapítható, hogy tájolásaik, a rendszereikben 
mutatkozó részegységek (kapuk, földhidak, tengelyek) helyzete a csillagászat és a 
természetes fényjárás szempontjából értelmezhetők. Elsősorban a Nap járásával 
mutatnak összefüggést.2 Az írországi Newgrange 5000 éves halomsírjának bejárata 
a téli napforduló napján felkelő Nap irányába néz. Az angliai Stonehenge nevezetes 
kőkörének főtengelye a nyári napforduló idején felkelő Napra mutat.3 A gízai Szfinx 
arccal pontosan kelet felé néz, a mellette álló piramisok oldalait igen nagy pontos-
sággal tájolták az égtájak irányába.4 Az Erdélyben feltárt, 6000 éves halomsírok 
nagy többsége keleti irányítottságú.5

A görög világ templomainak kozmológiai kapcsolata sokszínű. Egyfelől úgy 
tűnik, a kozmosz magasabb régióival csekély a kapcsolatuk, mivel a vallásosság nem 
mitológiai rétegeiben kevésbé van jelen az asztrális szimbolika. Viszont a szentélyek 
kitűzésében tapasztalható a keleti égtájjal való hozzávetőleges kapcsolat.6 A tájolási 
tudatosság egy sajátos példája a bassai Apollón-templom, amely észak-déli tengelyű 
ugyan, amit Apollón isten hyperboreus kötődésével lehet magyarázni, ám az épület 
szentélyének keleti falába ajtónyílást vágtak, mintha az istennek látnia kellene a 
felkelő Napot.7 Egyes vizsgálatok szerint a kelet-nyugati tengelyű templomok száma 
hozzávetőleg háromszorosa az észak-déli tájolásúakénak.8

A római szakrális épületeknél is tetten érhető a tájolási tudatosság. Marcus 
Vitruvius Pollio, a Kr. e. I. században élt nagy római építész Augustus császárnak 
dedikált építészetelméleti művében (De architectura libri decem) megemlékezik a 
templomok tájolásának elveiről. Így fogalmaz:

A világtájakat pedig, amerre a halhatatlan istenek templomainak nézniük kell, úgy 
kell megválasztani, hogy ha nincs semmilyen akadályozó ok és szabad a döntésünk, 
a templom és a cellában elhelyezkedő szobor az esti égtáj felé tekintsen. Így azok, 
akik az oltár elé járulnak áldozni vagy szertartást végezni, a keleti égtáj felé néz-
zenek, és az istenszoborra, amely a templomban áll.9

2	 Pásztor – P. Barna: A fény régészete, 30–35, lásd még 52–53; és P. Barna: Fény a körben, 44.
3	 Vö. Barlai: Csillagászat, 23–30. (Barlai Katalin és az ELTE III–V. éves csillagász hallgatói által 

összeállított kiadvány.)
4	 Vö. Ponori: Nap fiai, 15–16.
5	 Bartha: Csillagászat.
6	 Földváry: Szent terek, 42. A görög-római világ kelettel kapcsolatos szimbolikáját Franz Joseph 

Dölger foglalta össze. (Dölger: Sol Salutis, 30–50.)
7	 Földváry: Szent terek, 42.
8	 Uo., 155. jegyz.
9	 Vitruvius: Tíz könyv, 102. (A kiemelések tőlem származnak.) Plutarchos is állítja, hogy a római 

templomok keleteltek. (Plutarchos: Párhuzamos, 1, 135.)



74  Vallástudományi szemle 2024/1

RÍTUS ÉS KOZMOLÓGIA A ZSIDÓ  
ÉS A KERESZTÉNY VILÁGBAN

Ha az Ószövetségben a keleti égtáj szakrális szerepét keressük, mindjárt a Teremtés 
könyvének első verseiben meg is találjuk: „Ültetett az Úr Isten egy kertet Édenben, 
keleten, és elhelyezte benne az embert, akit alkotott.” (Ter 2,8) A kelet tehát az ide-
ális lokalitás, az Istennel való harmonikus együttélés helye. Ez az a szakrális tér, 
ahonnan a bűnbe esett ember kiűzetett, de ahová örök üdvtörténeti szálak kötik.10

A végítéletet keletről várták a zsidók, ahogy ezt Zakariás prófétától megtudjuk: 
„Mert az Úr kivonul és harcba száll azokkal a nemzetekkel, mint ahogy harcolt a 
küzdelem napján. Lábával azon a napon az Olajfák hegyére áll, ami Jeruzsálemtől 
keletre van…” (Zak 14,3–4a).11 Ezekiel próféta könyvében mindjárt ennek egy evi-
lági párhuzamával találkozunk, amikor az Úr a Templom keleti kapujánál mond 
ítéletet Jeruzsálem gonosz terveket szövő elöljáróira. (Ez 11,1–13).

Ami a szakrális építészetet illeti, elsősorban a jeruzsálemi templomot mint a 
kultusz központját kell említeni. Az Ószövetség több szakasza is utal rá, hogy a 
templom kapuja, a messiásvárás képzeteivel összhangban keletre nézett (II. Krón 
4; Ez 11,1; Ez 47,1).12 A kultuszcentralizáció jegyében a templom mindenek felett 
álló státusza miatt maga az épület vált tájolási célponttá, mintegy szimbolikus ke-
letté.13 Az alexandriai ókori zsidó diaszpóra zsinagógáinak orientációja egyben a 
Jeruzsálem, illetve a Templom felé irányítást is jelentette. Ez olyannyira igaz, hogy 
Alexandria felől nézve a csillagászati kelethez (északtól mérve 90°) képest Jeruzsálem 
csak 7–8 fokkal tér el. Így imáik alkalmával évente kétszer a napfelkelte, a Szent 
Város iránya és maga az égtáj szinte egybeesett.14 A zsinagógaépítés idővel vagy 

10	 Vö. Katona: Az irányított-tengelyes, 404.
11	 Uo., 405.
12	 Josephus további érdekes adalékokkal szolgál a Templom kozmológiai szimbólumait illetően. 

A Szentély kapujának nem voltak ajtószárnyai, mert az a végtelen, nyílt menny jelképe volt. 
A templomépület belső helységeit elválasztó kapuk előtt babiloni szövésű, kék, fehér, skarlát 
és bíbor színű függöny lógott le. „Ez a függöny a világegyetemet jelképezte: a skarlát a tüzet, a 
fehér a földet, a kék a levegőt, a bíbor a tengert; két anyag a színével, a másik kettő az eredetével, 
mert az előbbit a föld, az utóbbit a tenger hozza létre. Az egész hímzés a menny képét ábrázolta, 
az állatkör kivételével.” Továbbá: „A lámpatartóból kiágazó hét lámpa a hét bolygót jelképezte; 
az asztalon lévő 12 kenyér az állatkört és az évet; a füstölőedény pedig, amely a tengerből, a 
lakatlan pusztából és a lakott földről összegyűjtött 13 különféle füstölőszert tartalmazott, 
jelképezte, hogy minden Istentől származik és Istenért van itt.” Josephus Flavius: Ἱστορία 
Ἰουδαϊκοῦ πολέμου, magyar kiadásban: Flavius: A zsidó háború, 360.

13	 Vö. Guzsik: A középkori keresztény, 180.
14	 Dölger: Sol Salutis, 108.



scheffer miklós  75

a keletelést jelentette,15 vagy bármilyen irányból az említett szimbolikus igazítás 
értelmében a Templom felé tájolást.16

A kereszténység Naphoz és a keleti égtájhoz való viszonya ugyan formailag 
hasonló volt a környező kultúrákéhoz, teológiailag mégis más tartalommal bírt. 
Az evangéliumok számos helyén találunk utalásokat Jézus Krisztus megváltó sze-
repére fény és világosság terminusainak összefüggésében. Ez esetben tehát nem a 
Templom, nem az Éden, hanem Krisztus személye kerül a középpontba. „Én vagyok 
a világ világossága. Aki követ engem, nem jár sötétben, hanem övé lesz az élet vilá-
gossága.” (Jn 8,12)17 Jézus nemcsak jelen időben utal magára világosságként („Már 
csak kevés ideig van nálatok a világosság… ” [Jn 12,35]), hanem az eszkatologikus 
jövőt illetően is: „Mert amint a villám napkeleten támad és napnyugatig látszik, 
olyan lesz az Emberfiának eljövetele is.” (Mt 24,27). És itt már a keletre és fényre 
együttesen utal a szöveg.18

A naptiszteletet mint Isten jelképének ősi felfogását a kereszténység tehát a maga 
képére formálva beépítette formálódó kultuszába. Ez az őskeresztények számára 
biztos hitbéli alapot teremtett arra nézve, hogy a keleti égtájat – eszkatológikus vára-
kozástól vezéreltetve is – kultikus szereppel ruházzák fel. Bizonyos szövegelemzések 
szerint az egyik legrégebbi közvetett tanúságtétel a keresztény ima kelet felé való irá-
nyultságáról a II. században írodott Hermász Pásztora.19 A Didascalia Apostolorum 
(220 k.) rendelkezik a szertartás végzésének módjáról: „Kelet felé kell imádkoznotok, 
amint az meg van írva, és számotokra is ismeretes.”20 Szír vértanúakták szerint a 
korai keresztények közös szertartásra összegyűlve keresztet festettek az imahelyiség 
keleti falára, és naponta hétszer imádkoztak előtte. A keresztelés szertartásában  
a jelöltnek kelet felé fordulva kellett kifejeznie megtérését.21 Tertullianus (†220 k.) a 
II. században ősi hagyományként utal a kelet felé történő imádkozásra. Hippolütosz 
(†235) az Egyház életét kelet felé való hajózásként jellemzi.22

Alexandriai Kelemen (†216 k.) beszámolója szerint Alsó-Egyiptomban a ke-
resztény ima kelet felé irányult. Ezt összefüggésbe hozza a 131. (132.) zsoltár egy 
versével: „Lépjünk be az ő hajlékába, boruljunk le lábának zsámolyához!” Vagyis 
az ima arra irányul, amerre az Úr lábai a földdel érintkeztek, azaz Palesztina felé.23 

15	 Guzsik: A középkori keresztény, 180.
16	 Katona: Az irányított-tengelyes, 404.
17	 Hasonló tartalmú mondások Jánosnál a leggyakoribbak. Lásd pl.: 1,5–9; 3,21; 9,5; 12,35–36; 

12,46; de más helyeken is megtaláljuk: Lk 11,35;16,8; Ef 5,14; 2Kor 4,6; 1Tessz 5,5; 1Ján 1,5; 2,8
18	 Lásd még: Kocsis: A fény szimbolikája.
19	 Dölger: Sol Salutis, 98.
20	 Idézi Guzsik: A középkori keresztény templomok, 180.
21	 Diós – Viczián (szerk.): Magyar Katolikus Lexikon 6, 465. 
22	 Uo.
23	 Dölger: Sol Salutis, 105. Már Pszeudo-Athanasziosz is hasonlóképpen érvel. Ld. uo.



76  Vallástudományi szemle 2024/1

Órigenész (†254) a III. században így ír az imádkozás módjáról: „A földkerekségnek 
négy része van: észak, dél, nyugat, kelet. Ki ne tudná, hogy napkelet nyilvánvalóan 
mutatja érzékeinknek, hogy arra felé fordulva kell imádkoznunk, s jelképesen a 
léleknek az igazi világosság felkeltét kell megpillantania.”24 Szent Ágoston (†430) 
szavai már kiforrott teológiai háttérről tanúskodnak: 

Amikor felállunk imádkozni, kelet felé fordulunk, ahol fölkelnek a csillagok. Nem 
mintha ott lakna Isten, s elhagyná a többi égtájakat, hiszen Ő mindenütt jelen van, 
nem térbelileg, hanem fölséges hatalmával. Azért fordulunk kelet felé, hogy a lélek 
figyelmeztetést kapjon arra, hogy a magasabbrendű, azaz Isten felé forduljon azáltal, 
hogy teste, ami földi, a magasabbrendű test, az ég felé fordul.25

Ismeretes Vigilius pápa rendelkezése is (VI. sz.) az imádkozás és a szertartások 
helyes módjáról: „Habár az Isten mindenütt jelen van, mégis a papnak az oltárnál 
az isteni tisztelet [sic!] alatt Vigilius pápa rendelkezése szerint kelet felé fordulva 
kell imádkoznia.”26 Aquinói Szent Tamás (†1274) leírása a középkori egyház hoz-
záállását mutatja:

Kelet felé fordulva imádkozunk ugyanis először az isteni hatalom kinyilatkoz-
tatása miatt, amely nekünk az ég mozgásában mutatkozott meg, amely kelet felé 
esik. Másodszor a keleten alkotott Paradicsomkert miatt. Harmadszor Krisztus 
miatt, aki a Világ Világosságának és napkeletnek neveztetik és aki felment a 
mennyekbe kelet felé. És keletről is lészen eljövendő Máté szerint: „Mint a vil-
lám keleten támad és nyugatig ellátszik, úgy lesz az Emberfiának eljövetele is”.27

A TEMPLOMKELETELÉS TÖRTÉNETE  
AZ EGYKORÚ FORRÁSOK TÜKRÉBEN

Eddig a keletelés bibliai, teológiai, liturgiai elveinek áttekintésével foglalkoztunk, 
most kimondottan a templomépületek tájolására vonatkozó, korabeli szövegeket 
fogjuk megvizsgálni mint a keletelés történetének első számú szövegtanúit.

A Krisztus utáni első századokban a kereszténység – különböző hullámokban 
lezajlott üldözések által – vértanúk vére árán terjedt. A hol ellenséges, hol csak 

24	 Diós – Viczián (szerk.): Magyar Katolikus Lexikon 6, 465.
25	 Uo.
26	 Idézi Guzsik: A középkori keresztény templomok, 181. (Durandus: Rationale divinorum 

officiorum, V. 2. 57.)
27	 Idézi Erdei – Kovács: A váraszói románkori templom, 213; Guzsik: A középkori keresztény 

templomok, 181. 



scheffer miklós  77

bizalmatlan társadalmi környezetben lehetetlen volt templomokat építeni, így  
a kisebb-nagyobb csoportok titokban, magánházaknál gyűltek össze az eucharisztia 
ünneplésére. 

A konstantini fordulat (mediolanumi ediktum, 313.) és a kereszténység állam-
vallássá nyilvánítása után (Theodosius császár által 380-ban) kiteljesedhetett a 
már Konstantin idejében is államilag támogatott templomépítés.28 Azonban az 
ekkor épülő egyházaknak egy már létező városképhez kellett igazodniuk, ezért 
korlátozott tér állt rendelkezésükre a sűrűn beépített városban. Ez csak meghatá-
rozott keretek között történhetett, így a szűk mozgástér eleve kizárta a megfelelő 
tengelyirányítást.29

Második lépcsőben, a IV. század végétől gyakori jelenség lett a kelet-nyugati 
igazodású templomtengely, de még a főbejárat állt kelet felé, az apszis pedig nyugat 
felé.30 Erre utal Sidonius Appolinaris (†483): „A homlokzat a napéjegyenlőségi 
napkelte irányába nézzen.” 31 A rövid megjegyzésből két lényeges információt is 
kapunk; a templom főhomlokzata irányul kelet felé, és már kialakult a nap-éje-
gyenlőségi felkeltét követő keletelés. A IV. századtól tehát a nyugatra állított apszist 
részesítették előnyben, majd a következő századokban (V–VIII. sz.) párhuzamosan 
alkalmazták a keleti és a nyugati irányultságú apszisokat. Ebből az időszakból több 
forrás említi a keletelés metódusát. Szent Atanáz (†373) így ír: „a templomok fekvése 
többnyire olyan, hogy az imádkozó hívek arccal az oltár felé fordulva a felkelő Na-
pot, Krisztus jelképét látják, aki az Igazság Napja és a Világ Világossága”.32 Fontos 
forrás Sevillai Izidor (†636), aki pontosan megnevezi, mit kell érteni a kelet felé 
irányuláson: „ha valahol és valamikor templomot építenek, a nap-éjegyenlőségi 
Nap felkelését vegyék figyelembe, úgy, hogy a keletről nyugatra húzott vonalak  
az égboltot jobbról és balról egyenlő részre osszák, hogy aki imádkozik vagy 
könyörög, pontosan keletre nézzen”.33

28	 Gárdonyi: Bevezetés, 61. A kiadott rendelet külön foglalkozik a keresztények gyülekező helyeinek 
tulajdonviszonyáról: ,,A továbbiakban pedig úgy döntöttünk a keresztények felől, hogy azokat 
a helyeiket, ahová korábban össze szoktak gyülekezni, […] fizetség és mindenféle kártérítés 
követelése nélkül, minden hanyagságot és kétértelműséget félretéve adják vissza ugyanazoknak 
a keresztényeknek, és ha egyesek ajándékba kapták ezeket a helyeket, a lehető leggyorsabban 
adják vissza ugyanazoknak a keresztényeknek. […] Mindezeket a javakat a te gondoskodásod 
által kell haladéktalanul és egészében a keresztények testületének visszajuttatni. Euszebiosz: 
Historia Ecclesiastica. X. 5,2–3; magyarul: Vanyó (szerk.): Euszebiosz egyháztörténete 4, 425. 
Ford. Baán István. A legelső templomok kétségkívül itt épültek.

29	 Blaauw: In view of the light, 21.
30	 Diós – Viczián (szerk.): Magyar Katolikus Lexikon 6, 465.
31	 Idézi Guzsik: A középkori keresztény templomok, 181. (Sidonius Apollinaris: Epistulae, II. 10. 

4.)
32	 Idézi Erdei – Kovács: A váraszói románkori templom, 214. (Athanasius: Quest. 14.)
33	 Uo. (Etymologiarum lib. XV. de aedificiis et agris. C. 4. De aedificiis sacris. n. 5.)



78  Vallástudományi szemle 2024/1

A középkorban meggyökeresedett orientációs gyakorlat, a kelet felé épített apszis, 
először a karoling területeken vált uralkodóvá, ahol ezzel egyidőben a templom 
nyugati oldalán megjelent egy új domináns elem, a karzat (westwerk).34 Ez lett végül 
az általános és a késő középkorig domináns tájolási szokás.

Az érett középkorban több forrás beszél a keletelés módjáról. Honorius Augus-
todunensis (†1140) szerint: „A templomok pedig azért forduljanak kelet felé, ahol 
a Nap kél, mert bennük az Igazság Napját imádjuk, és úgy mondják, hogy keleten 
volt a paradicsom, a mi hazánk is.”35

A XII–XIII. században kétfajta gyakorlatra találunk említést. Az egyik a 
nap-éjegyenlőségi, a másik a napfordulós napfelkeltéhez való igazodást követi: 
Jean Beleth (†1182): ,,kelet felé, azaz a nap-éjegyenlőségi Nap felkelése, nem pedig a 
nyári napforduló Napja felé, mint ahogy némelyek akarják és csinálják is”. Sicardus 
de Cremona (†1215): „Keletnek, azaz a nap-éjegyenlőségi Nap felkelésének, nem 
mint egyesek csinálják, a nyári napforduló Napja felkelésének”. Guillaume Durand 
(†1296): „A nap-éjegyenlőségi Nap felkelése felé, jelképezve, hogy az egyháznak, 
amely a földön küzd, egyenlően kell mérsékelnie magát a szerencsében és a szeren-
csétlenségben, és nem a nyári napforduló irányába, mint ahogy egyesek csinálják”.36 
Pierre de Roissy 1200 körül hasonlóan vélekedik a két igazítási fajtáról, de a téli 
napfordulót is helytelen gyakorlatként ítéli meg. „A templomot kelet felé kell építeni, 
a nap-éjegyenlőségi napkeltével, nem pedig a nyári vagy téli napfordulóival szem-
ben.”37 Az idézett szövegekből látható, hogy a bevett szabály a napéjegyenlőségi, 
azaz a csillagászati kelet felé való tájolás volt. Annak ellenére, hogy a napfordulós 
(itt leginkább a nyárira kell gondolni) orientációt helytelennek mondják, a jelek 
szerint mégis alkalmazták egyes helyeken.

A keletelés mellőzésének jelei – legalábbis nyugaton – már a középkor derekán 
mutatkoztak a liturgia differenciálódása miatt. Megjelentek a mellékoltárok, az 
oldalkápolnák, a nem főoltárnál bemutatott magánmisék, amik fellazították az 
egy központi helyen és időben bemutatott szertartások rendszerét. A késő közép-
kori, egész falakat betöltő oltárépítmények, szárnyas oltárok, amelyek némileg 
útjában állhattak a fény vetülésének, szintén sugallják a teológiai-liturgikus kelet 
és a földrajzi (napcentrikus) kelet távolodását.38 A reneszánsz és barokk építészeti 
elvek végül háttérbe szorították a középkori paradigmákat. Az átfogó városterve-
zési koncepciók szerinti egyházi építkezések felülírták a tájolási tudatosságot és  
a fénytengelyek szimbólumának fontosságát.

34	 Blaauw: In view of the light, 27.
35	 Idézi Guzsik: A középkori keresztény templomok, 181.
36	 Idézi Erdei – Kovács: A váraszói románkori templom, 215; Durando: Rationale divinorum 

officiorum, 13.
37	 Idézi Tari: Pest megye középkori templomai, 220.
38	 Blaauw: In view of the light, 43–45.



scheffer miklós  79

A KÖZÉPKORI TEMPLOMOK TÁJOLÁSÁNAK 
KUTATÁSTÖRTÉNETE. NEMZETKÖZI KITEKINTÉS

A XVIII–XIX. századra a tájolásokkal kapcsolatos elgondolások a középkor idea-
lisztikus világának színfoltjaként a romantikus legendák birodalmába kerültek. 
Mindenekelőtt az a nézet vált uralkodóvá, hogy a templomok tengelye abba az 
irányba mutat, ahol patrónusa ünnepének hajnalán felkelt a Nap. Hogy ez a vélekedés 
honnan származik, és hogyan lett része a köztudatnak, már nehéz kideríteni (hiszen, 
ahogy láttuk, az ismert középkori források nem említik), de van egy viszonylag 
korai beszámoló, ami legalábbis segít elindulni az eredetet kutató úton. Egy 1600-as 
évek második feléből, Silas Taylor, alias Domville (1624–1678) tollából származó 
irat érdekes adalékokkal szolgál. Taylor intellektuális érdeklődésű, régiségkedvelő 
ember volt. Tanulmányait a Shrewsbury School után Oxfordban végezte. Emellett 
politikai ambícióktól vezérelve, kapitányi rangban csatlakozott Oliver Cromwell 
parlamenti hadseregéhez. Taylor a polgárháború idején osztagával kifosztotta a 
herefordi és worcesteri székesegyházi könyvtárakat, ahol a középkorban felhalmo-
zott iratanyagokat őriztek. Ekkor juthatott a templomépítésről, keletelésről szóló 
régi források birtokába.39 Taylor ominózus kéziratában ez állt: 

Régen, amikor templomot akartak építeni, a felajánlás40 előestéjén imádkoztak és 
figyeltek, és a horizontnak ahhoz a pontjához igazodtak,41 ahol a Nap felkelt, ami 
eltéréseket eredményezett,42 úgyhogy kevés templom áll szabályosan, kivéve azokat, 
amelyek napéjegyenlőségek idején épültek. Megvizsgáltam néhány templomot, és 
úgy találtam, hogy tengelyeik a horizontnak arra a részére mutatnak, ahol a Nap 
annak a szentnek a napján kel fel, akinek a templomot szentelték.43

39	 Brand: Observations, 6–7. Johnson: Byways in British Archaeology, 225; Benson: Church 
orientations, 205.

40	 Az idézet angol eredetijében a dedication szó szerepel, amit könnyen össze lehet keverni a 
templomszentelés, templomavatás (dedicatio ecclesiae) terminusával, ami nyilván ellentmondás 
lenne, amikor az építkezés kezdetén állunk. A (fel)ajánlás szót tartom a legmegfelelőbbnek: a 
kitűzési szertartás után a választott védőszent oltalmába ajánlották az építendő templomot.

41	 Értsd: a horizontnak ahhoz a pontjához igazították a templom hossztengelyét.
42	 Értsd: a különböző időpontú építkezések különböző napfelkeltékhez igazodnak, ezért a 

templomtengelyek szögei változatosak.
43	 „In the days of yore, when a church was to be built, they watched and prayed on the vigil of 

the dedication, and took that point of the horizon where the sun rose from the East, which 
makes that variation, so that few stand true, except those built between [=at] the equinoxes. I 
have experimented some churches and have found the line to point to that part of the horizon 
where the sun arises on the day of the saint to whom the church is dedicated.” Idézi Benson 
(205.) Johnsonra (225.) hivatkozva. Johnson Brandtól veszi át (Brand 6–7.) Brand közli a 
szöveg eredeti forráshelyét. Ezek szerint Taylor kézirata bekerült John Aubrey (1626–1697) 



80  Vallástudományi szemle 2024/1

Az idézetből tehát kiderül, hogy Taylor ismert olyan középkori forrásokat, amelyek 
a napéjegyenlőségi tájolást tartják szabályosnak, de megjegyzi, hogy a legtöbb 
esetben az építők nem követték ezt az előírást. Továbbá, már tudományosnak 
mondható érdeklődésből saját vizsgálatokat is végzett, melyek során védőszentnapi 
keleteléseket talált. Ez tehát az általam ismert legkorábbi információ, ahonnan el 
lehet indítani a kutatástörténetet.

Nem lehet véletlen, hogy a témával kapcsolatos tudatos foglalkozás a romantika 
korában kezd kimutatható méreteket ölteni. Jól szemlélteti ezt William Wordsworth, 
a korszak egyik ikonikus költőjének munkássága. Amikor 1823-ban Lady Anne Fre-
derica Elizabeth le Fleming, családja ősi birtokán, az angliai Rydal (Westmoreland) 
községben kápolnát (Chapel of St. Mary) tervezett építeni, a környéken lakó költő 
a vállalkozás mellé állt, és az építkezés kezdetére verset írt. Sorai a patrónusnapi 
tájolási elvről tanúskodnak. Wordsworth választott helyet a kápolna számára, ahol 
ünnepélyesen letették az alapkövet, és költeménye talán az építkezés megkezdé-
sénél hangzott el először nyilvánosan.44 A vers annak ékes példája, hogy a XIX. 
századi Angliában egy vélelmezett középkori tájolási hagyomány újraélesztésének 
szellemében alkalmazták a templom védőszentjének ünnepén felkelő Naphoz való 
tengelyigazítást.

Richard Hart (1791–1879) apát 1846-ban megjelent könyvében azt állította, hogy 
réges-régen az építendő templom választott védőszentjének ünnepét megelőző 

régiséggyűjtő, a régészet úttörője, valamint a Royal Society alapító tagjának gyűjteményébe, 
amit aztán az oxfordi Ashmolean Múzeumra hagyott. A kéziratgyűjtemény 1860-tól az 
oxfordi egyetem Bodleian könyvtárának állományát gyarapítja. (archiveshub.jisc.ac.uk/search/
archives/7e2eb960-8a11-3a54-9c00-7dbf3552f26d. Utolsó letöltés: 2023. 04. 09.) Mivel Taylor 
értesülése igen korai, ezért a védőszentnapi tájolás eredetének kutatásában kulcsfontosságúnak 
mondható, már csak azért is, mert a kitűzési rítusra is tesz utalásokat.

44	 Spinazzé: The alignment, 458. Ez az esemény és a vers ugyan nem tudományos kategória, de 
azért fontos rögzíteni, mert – ahogy látható lesz – egészen napjainkig kimutatható a kutatásra 
gyakorolt hatása. Mivel a versnek tudomásom szerint nincs magyar műfordítása, tekintve a 
régies, költői nyelvezetet, csak a legfontosabb részleteket közlöm nyersfordításban: A Rydal 
kápolna építésének előkészületei láttán // Westmoreland, 1823 // „Templomaink talán mindig 
kelet-nyugati irányban állnak, de hogy miért, azt kevesen tudják pontosan; azt sem, hogy 
az ősi templomoknál gyakran megfigyelhető keleti iránytól való eltérés mértékét minden 
egyes esetben a horizontnak az a pontja határozta meg, ahol a Nap annak a szentnek a napján 
felkelt, akinek a templomot szentelték. […] Az íj és lándzsa és a hűbéri rablás ódon korában, 
vaspáncélba öltözve jöttek a béke szolgái, hogy az Anyaszentegyházat felemeljék ama elzárt 
völgyben; Akkor, a védőszentjének egy korábbi rítus mély dallammal és ünnepélyes zárással 
zengett, az éjszaka szüntelen virrasztásain át, míg fel nem kelt a kívánt Nap a nyoszolyájáról. 
Fölkelt és egyenesen – mint isteni parancsra, ők, kik e jelre vártak, hogy műveik alapját 
nyomon követhessék, gondos kézzel határozták meg a főoltár helyét; emlékezve arra, ki a 
keleti születésben ott élt, s a kereszten életét adta, s ki a hajnal irányából, pompában kilépve, 
az emberiség megítélésére jön. […]”



scheffer miklós  81

éjszakán, mielőtt a kitűzés megtörtént volna, az építési területen egész éjjel virrasz-
tottak, majd a védőszent napján felkelő Nap felé igazították a templom szentélyét.45 
Mindebből az látható, hogy a XIX. század első évtizedeiben már az intellektuális 
gondolkodás tárgya volt (vélt vagy valós képzetek alapján) a középkori templomok 
tájolásának problémája.

A terület tudományos igényre számot tartó kutatását Alberdink Thijm (1820–
1889), holland filológus, katolikus író 1858-ban megjelent, De Heilige Linie című 
könyve indította el. A mű a középkori (és elsősorban a gótikus) templomépítészet 
átfogó szimbólumrendszerének titkait fejtegette. Minden belőlük kiolvasott ma-
tematikai alapmintát a kör, a négyzet és a háromszög geometriai sémáira vezetett 
vissza, és belőlük egy ősi jelképrendszert igyekezett kiolvasni. Hangsúlyozta a keleti 
irányultság elválaszthatatlanságát a korabeli építészettől, és Guillaume Durand 
(1230–1296) egyházjogász, liturgikus tudósra hivatkozva állította, hogy az egész 
liturgia a keletre irányuló tengely szent vonalán nyugszik.46 Alberdink Thijm munkája 
nagy hatást gyakorolt a kutatásra, művének megjelenése után egymást követték a 
szakrális épületek és a keleti égtáj összefüggéseit, valamint az archaikus napkultuszt 
elemző és rendszerező értekezések.47 A tudományos értelemben vett jelentősebb 
kutatások sorát Heinrich Nissen (1839–1912) német történészprofesszor folytatta. 
1873-tól több terjedelmes publikációt szentelt a szakrális építmények orientációs 

45	 Hart: Ecclesiastical Records, 216. A klerikus lábjegyzetben („o” betű jelöléssel, tehát nem 
számozott, hanem betűzött hivatkozási rendszerben) a következő módon adja meg értesülésének 
forrását: „Fosb. Encycl. i. 89.” Könyvében a rövidítéshez nem találtam feloldókulcsot, de a szerző 
máshol teljesebb formában hivatkozik a szóban forgó irodalomra, így arra az eredményre 
jutottam, hogy ez Thomas Dudley Fosbroke (1770–1842) Encyclopedia of Antiquities and element 
of archaeology, classical and mediaeval című munkája első kötetének 89. oldala. A probléma 
csak az, hogy a citált mű jelzett helyén nem találtam semmiféle témába vágó szövegrészt. 
Amennyire át tudtam tanulmányozni, a könyv más részein sem. Az értekezés két kiadást is 
megért (1825 és 1843), de az 1843-as változatban sem láttam nyomát. A leírás szóhasználata 
viszont azt sejteti, hogy ősforrása Taylorig mehet vissza.

46	 Durandus e fontos gondolata a már említett Rationale divinorum officiorum című, 1291 előtt 
megjelent nagyszabású liturgiai művében található. A könyv a XIII. század végéről kétségkívül 
a középkor legfontosabb liturgiai magyarázatának tekinthető. Leírja a kor teljes szertartás-
rendjét, a templomépületet, annak berendezését és felszentelését, a szertartást végzőket és 
ruháikat, a szentmise celebrálását a maga összetett rítusaival, a szentségekkel, a zsolozsmát 
és a naptárszámítási módszert, valamint mellékel minden korabeli allegorikus magyarázatot. 

47	 Guzsik: Sol aequinoctialis, 191. A szerző közli a XIX. század végén és a XX. század elején született 
jelentősebb publikációkat: Krauss, F. X.: Real-Encyklopädia der christlichen Alterthümer. 
Freiburg, 1886; Dehio: Die kirchliche Baukunst des Abendlandes. Stuttgart, 1884; Werner, 
H.: Die Ostung mittelalterlicher Christlicher Kirchen. Die Denkmalpflege. Berlin, 1889; 
Lasteyre, H.: La deviation de l’axe des eglises est-elle symbolique? Paris, 1905; Nissen, H.: 
Orientation. Studien zur Geschichte der Religion. Berlin, 1906, 1907, 1910; Weigand, E.: Ostung 
im frühchristlichen Kirchenbau. Festschrift für Sebastian Merkle. Düsseldorf, 1922.



82  Vallástudományi szemle 2024/1

vizsgálatának. Elemzéseinek tárgya az ókori Egyiptom, az antik görög-római és  
a keresztény vallás templomai voltak. Többrészes tanulmánysorozatában48 az 
általános vizsgálódás mellett részletes bemutatását adja az egyes épületek tengely
irányának és a felkelő Nappal való összefüggésének.

Ami a keresztény vonatkozású vizsgálatait illeti,49 több mint 200 tételes minta-
vételében ókeresztény, középkori, sőt barokk templomok is szerepelnek, elsősorban 
Itáliából. Minden épület esetében közli a tengelyszöget, a templom alapítási évét (ha 
ismert) és a védőszentjét. Feltünteti, milyen dátummal, illetve ünneppel hozható 
összefüggésbe a templom hossztengelyének irányában felkelő Nap, és részletes egy-
háztörténeti, hagiográfiai elemzését adja a kinyert adatoknak. A felkelte-időpontok 
kiszámításánál kikerülhetetlen tényezőként kezeli a Julián- és a Gergely-naptár 
közti jelentős különbséget. Ennek figyelmen kívül hagyása minden 1582 előtt épített 
templomnál téves következtetésekre vezethet.50 Megkülönböztet napéjegyenlőségi, 
napfordulós és a templom patrónusának valamely ünnepén felkelő Nap irányába 
tájolt templomokat.51

A XX. század közepére, a tudományos szemléletek és módszereket finomo-
dásával a kételyek is együtt jártak. Ekkoriban néhány kutató érdeklődését újra 
felkeltette Wordsworth állítása a Rydal-kápolna tájolásáról. Először Charles John 
Philip Cave (1871–1950) angol építészettörténész próbálta kideríteni, vajon men�-
nyiben lehet tudományosan igazolni a költő szavait (vagyis a védőszent ünnepén 
felkelő Nap irányába eső keletelést). Az Oxfordi Egyetem gondozásában kiadott The 
Antiquaries Journal hasábjain megjelent tanulmányában52 közölt megfigyelései és 
számításai nem igazolják a költő állításait; más kutatókkal egyetemben (F. C. Eeles 
is arra a következtetésre jutott, hogy a skót templomokban nincs rá bizonyíték,  
T. W. Shore Hampshire egyetértett vele, és W. Airey is elvetette az elképzelést). Cave 
is tagadja a védőszentnapi tájolás meglétét. Példának okáért közli a Szent Péternek 
szentelt templomok mérési eredményeit. 642 templomot vizsgált meg, ebből 62 
volt az apostolfejedelemnek szentelve. Orientációs tengelyük 54,5° és 115,5° között 
mozgott. A Nap a XIII. században Szent Péter és Szent Pál ünnepén (június 29.) 

48	 Nissen: Ueber Tempel-Orientirung 1, 513–557; 2, 369–433; 3, 38–65.
49	 Uo., 369–433.
50	 A Julianus-naptár évciklusa 11 perc 13 másodperccel volt rövidebb a valós esztendőnél. Az ebből 

adódó naptári pontatlanság a XVI. századra jelentős mértékűre duzzadt, ezért a tridenti zsinat 
(1545–1563) felhatalmazta a pápát a korrekcióra. XIII. Gergely vitte végbe a reformot, melynek 
során 1582. október 4-e után október 15-e következett. (Hahn: Naptári rendszerek, 68.) Ha a 
Gergely-naptárt vetítjük vissza a középkorra a tájolási nap rekonstruálása során, helytelen 
eredményre jutunk. 

51	 További jelentősebb publikációk a XX. század közepéig: Wehner: Die Ostung, Charlier: 
Vierteljahrsschrift, Sauer: Symbolik des Kirchengebäudes.

52	 Cave: The orientation of churches, 47–51.



scheffer miklós  83

52,5° irányában kelt fel. Tehát a legtöbb templom tengelyiránya nagyon messze volt 
a kívánt értéktől. Cave más példái is hasonló eredményt hoztak.

Hugh Benson Cave kutatásai nyomán indult el, és felülvizsgálta eredményeit.53 
Ugyancsak a The Antiquaries Journalban megjelent írásában megállapította, hogy 
Cave méréseibe és számításaiba több hiba is csúszott. Egyfelől a templomtengely 
szögének mérése során nem vette figyelembe a mágneses észak és a földrajzi északi 
pont közötti deklinációt, nem korrigálta az azimut mérését a helyi horizont magas-
ságára, és figyelmen kívül hagyta, hogy a tájolás irányába eső napfelkelte dátumát 
nemcsak a szent főünnepével, hanem egyéb ünnepeivel (ha van) is érdemes össze-
vetni. Ezenkívül nem gondolt a jelenleg érvényes Gergely-naptár és a középkorban 
használatos Julián-naptár közötti eltérésekre sem.54 Searle 1974-ben a New Scientist 
hasábjain írott tanulmányában55 fontolóra vette annak lehetőségét, hogy az angliai 
templomokat mágneses iránytűvel tájolták, és hogy a mágneses északi pólus mozgása 
magyarázza a templomok elhelyezkedésének változatosságát.

P. G. Hoare és Caroline S. Sweet Angliában végeztek helyszíni vizsgálatokat a 
kora középkori templomok körében, annak érdekében, hogy megvizsgálják a szé-
les körben elterjedt tájolási magyarázatok megalapozottságát. Tevékenységük 183 
dél-angliai templomra terjedt ki.56 Megfigyelésük szerint a templomok tengelyei 
nagy általánosságban közel állnak a valódi keleti irányhoz (vagyis napéjegyenlő-
ségi tájolásúak), ami a középkori források tanúsága szerint az előírás. Az esetleges 
eltérések az épületek 67%-ánál jelentkeznek észak vagy déli irányban, de 10°-on 
belül maradnak. Hoare és Sweet szerint az elterjedt keletelési magyarázatok – bár 
nem elvetendőek – egyike sem alkalmazható széleskörűen. A valódi kelettől való 
eltérés tekintetében a nagyobb számú északkelet felé kitérő orientációt nehezen 
tudták magyarázni. Nem zárták ki a mágneses iránytű használatának lehetőségét.57

A XXI. század elejére a biztató eredmények mellett a különböző hibás szemléletek 
és nem megfelelő módszertani megközelítések halmozódása, valamint a vizsgálati 
módszerek finomodása pozitív módon befolyásolta a kutatás menetét. Ennek egyik 
legjelentősebb gyümölcse Jason R. Ali geofizikus és Peter Cunich cambridge-i 
történészdoktor 2001-ben, a The Antiquaries Journal oldalain megjelent publikáci-
ója.58 Elemzésüknek azzal a feltételezéssel álltak neki, hogy az Angliában található 

53	 Benson: Church orientations, 205–217.
54	 Vö. Spinazzé: The alignment of medieval churches, 458. Tanulmányom második részében, 

saját vizsgálataim módszertanának bemutatásakor kitérek az itt említett problémákra. Itt 
most csak annyit, hogy nemcsak az a fontos, hogy a korabeli Julián-naptár időbeli koordinátái 
között értékeljük a mérési eredményeket, hanem kiemelt jelentőségű, hogy a korabeli és az 
adott földrajzi területen érvényes egyházi kalendáriumok ünneprendjét vegyük figyelembe.

55	 Searle: The Church Points the Way, 10–13.
56	 Hoare és Sweet: The Orientation, 162–173.
57	 Vö. Kőszeghy: Forrásmunkák, 44–45. 
58	 Ali – Cunich: The Orientation of Churches, 155–193.



84  Vallástudományi szemle 2024/1

középkori templomokat mágneses iránytű segítségével tájolták. Adatgyűjtésük 143 
egyházra terjedt ki, melyek többsége a XI. század közepe és a XII. század vége között 
épült. Tanulmányuk felsorakoztatja a kutatás korábbi, fontosabb állomásait, így 
Wordsworth legendás megállapításait, Cave és Benson álláspontját. 141 templomból 
álló mintájukban 33 (23%) templomot a napkeleti azimut szerint és 23 (20%) templo-
mot a napnyugati azimut szerint tájoltak a védőszent ünnepén. További 37 esetben 
(26%) valószínűleg a húsvétnapi napfelkeltéhez igazodtak, és 56 (39%) valódi keleti 
vagy a Julián-naptári napéjegyenlőségi napfelkelte-, ill. napnyugtatájolást mutat. 
Eredményeik szerint a Wordsworth és Benson által leírt védőszentnapi tájolásoknak 
van valóságalapjuk, és Cave hipotézise – ahogy arra Benson is rámutatott – hibás 
módszertan eredménye volt. Továbbá láthatóvá vált, hogy a templomok tájolása 
nem korlátozódott csak a templom védőszentjének ünnepére. A napéjegyenlőségi 
és húsvétnapi orientálás ugyanolyan fontos, ha nem fontosabb volt.

A XX. század utolsó harmadától Kelet-Közép-Európában is felerősödött a 
tudományos érdeklődés a múlt feltételezhetően csillagászattudatos építészetének 
kutatása iránt. Saša Čaval szlovén régész, a standfordi egyetem régészeti tanszé-
kének oktatója többek között hazájának szakrális építészetével is foglalkozott. 
2009-ben megjelent tanulmánya59 arra kereste a választ, hogy a keletelés egyházi 
szabályozásáról szóló előírások milyen mértékben érvényesültek a XI–XIII. szá-
zadi Szlovéniában. A mintavétel és az előzetes kutatás 174 templomra terjedt ki. 
Hossztengelyeik csak nagy vonalakban állnak kelet-nyugati irányban, és a hozzájuk 
rendelhető azimutok nyilvánvalóan nem egyenletes eloszlást mutatnak. Talált napé-
jegyenlőségi napfelkeltéhez igazodó tájolásokat is, de az épületek között előfordult 
a patrónus szent ünnepén felkelő Naphoz való tengelyigazítás, bár szerinte ez nem 
volt domináns gyakorlat.60

Eva Spinazzè svájci-olasz művészettörténész, történész, régész 2015-ben közre-
adott doktori disszertációját a velencei Ca’Foscari Egyetem, a velencei IUAV Egye-
tem (Istituto Universitario di Architettura di Venezia) és a Zürichi Egyetem közös 
felügyelete alatt írta és védte meg, amelynek címe: A fény X–XII. századi szakrális 
épületekben Romandiától Toszkánáig. Bizonyíték arra, hogy az épületek tájolását 

59	 Caval: Astronomical Orientations, 209–219.
60	 A teljesebb kép kedvéért mindenképpen említésre méltó Ian Hinton munkássága is (Hinton: 

Church Alignment, 206–226; Hinton: Aspects of the alignment), aki nagymérvű szkepticiz-
mussal az eddig ismertetett tájolási tudatosságot bizonyító kutatási eredmények cáfolatára 
törekedett. Nemcsak azt utasítja el, hogy a templomhajók iránya a védőszentjük napján felkelő 
naphoz igazodik, hanem eleve kizárja azt, hogy az építkezők az alapok kitűzésének hajnalán 
felkelő Nap irányához igazodtak volna. Azokat az eseteket, amik mégis igazolnák valamelyik 
klasszikus orientációs elvet, egyszerű véletlennek tartja. A kollégái által írt tanulmányok, amelyek 
bizonyítják e tájolási megoldásokat, szerinte „gyanús kutatási logikát használtak”, valamint 
nem túl nagyszámú mintán alapultak. Nézeteinek részletes kritikájával itt – terjedelmi korlátok 
miatt – nincs mód foglalkozni. Érvelése nem megalapozott, és merőben manipulatívnak tűnik.



scheffer miklós  85

hogyan befolyásolta az égbolt tanulmányozása.61 A rendkívül aktív és termékeny 
kutatónő további két könyvet és 17 tanulmányt szentelt eddig a témának, melyek 
jórészt itáliai, középkori szakrális épületek elemzését tartalmazzák.62 Disszertá-
ciójában bemutatott kutatása a Via Francigena63 svájci és olasz szakasza mentén, 
Romainmôtier-től Toszkána déli részéig emelt X–XII. századi szakrális épületek 
tájolásának tanulmányozására irányult azzal a szándékkal, hogy bizonyítsa a 
középkori templomok keletelésének tudatosságát. A vizsgált egyházak különböző 
típusúak: kolostor- és plébániatemplomok, katedrálisok, de mindegyiket közel 
ugyanabban az időszakban építették vagy építették át. Sikerült kimutatnia, hogy 
a középkori bencés templomépítészet szabályai a keletelésekben is tetten érhetők, 
az épületeket a horizont egy határozott pontjához igazították, ahol valamilyen 
jelentősebb ünnep napfelkeltéje vagy napnyugtája volt. A kutatást több szerzetes-
rend templomaira is kiterjesztette. Velence összes középkori templomának felénél 
védőszentnapi orientációt talált.

A 2016-ban, a görög Égei Egyetem (University of the Aegean) által gondo-
zott Mediterranean Archaeology and Archaeometry című folyóiratban megjelent 
tanulmányában64 az Észak-közép-Olaszországban és az Alpokban található 181 
középkori (román) templom vizsgálatáról nyújtott alapos beszámolót. A kutatónő 
természetesen nem hagyta figyelmen kívül Wordsworth híres versét, és a mögötte 
meghúzódó meggyőződést a Rydal-kápolna védőszentnapi keleteléséről, így kuta-
tástörténeti összefoglalóját azzal indítja, hogy a költő sorait a modern vizsgálatok 
csillagászatilag és egyházi levéltári forrásokkal egyaránt igazolták.

Vizsgálati eredményei alapján két fő tájolási klasztert talált: az egyik a közép-
korban ünnepelt négy nagy Szűz Mária-ünnepen – Annunciáció (március 25.), 
Purifikáció (február 2.), Nagyboldogasszony (augusztus 15.) és Születés (szeptember 
8.) – orientált, illetve a templom védőszentje ünnepének napkelte- vagy napnyug-
ta-pontjához való igazítást. Meglepetéssel szolgált, hogy csak kevés templomot 
igazítottak a napéjegyenlőségi hajnalponthoz annak ellenére, hogy ismerjük en-
nek egyházi előírását. Másrészt viszont számos templomtengelyt a március 25-i 
Mária-ünnep napnyugtájához tájoltak, talán azért, mert a napéjegyenlőség csak 
csillagászati jelenség, míg március 25. inkább szakrális tartalmú, hiszen ez a nagy 
tavaszi Mária-ünnep, a Szeplőtelen Fogantatás napja. Ezenkívül Spinazzé felhívja 
rá a figyelmet, hogy a középkorban számos olasz városban az újév március 25-én 
kezdődött. Meglepő eredmény volt az is, hogy csak kevés szakrális épületet tájoltak 

61	 Spinazzé: La luce nell’architettura sacra.
62	 A dolgozat könyv formában is megjelent 2016-ban.
63	 A Via Francigena egy ősi zarándokút, amely az angliai Canterbury-től Franciaországon és 

Svájcon át Rómába, majd az olaszországi Pugliába vezetett, ahol a Szentföld felé induló hajók 
kikötői voltak.

64	 Spinazzè: The alignment of medieval churches, 455–463.



86  Vallástudományi szemle 2024/1

a napfordulók (téli vagy nyári) napkeltéi felé, annak ellenére, hogy ennek ősidők óta 
meghatározó, szimbolikus jelentősége van a krisztológia számára is (persze, mint 
láttuk, a középkori teológusok ezt az igazítást nem ajánlották).

Spinazzé 181 középkori (a román korig bezárólag) szakrális épületről készült 
archeoasztronómiai felmérése azt mutatja, hogy 181-ből 169 főtengelye a Nap vagy 
a Hold fel- vagy lenyugvásának pontjára mutat egy-egy kiemelt csillagászati vagy 
liturgikus napon, ami mindegyik esetében szándékos és tudatos tengelyigazítást 
jelez. Érdekes, hogy Gyümölcsoltó Boldogasszony (március 25.), Mária születése 
(szeptember 8.) és Nagyboldogasszony (augusztus 15.) napfelkeltékhez való igazo-
dások elsősorban a lenyugvó Naphoz rendelhetők, míg a Purifikáció (február 2.) 
ünnepéhez köthető keletelések a felkelő Napra mutatnak. 

A külföldi eredmények áttekintését egy teljesen friss és impozáns tanulmány-
kötettel65 zárom, amely a természetes fény és a szakrális épületek kapcsolatát 
különböző megközelítésekből tárgyalja, és jól bemutatja, hol tart jelen pillanatban 
és milyen szemlélettel zajlik a téma nemzetközi kutatása. A 2022 decemberében 
megjelent kiadvány a világ számos részéről származó kutató (orosz, román, szerb, 
horvát, spanyol, német, amerikai, mexikói) közreműködésével a legjobb példa 
arra, hogyan egyesül a szakrális építészet kutatásában a gyakorlati csillagászat a 
teológiai szemlélettel.66

A kötet két nagy egységre oszlik, az első a Fény, teológia és esztétika, a második 
A szent tér megvilágítása címet viseli. A tanulmányokból kiderül, hogy az elmúlt 
évtizedben végzett vizsgálatoknak köszönhetően ma már általánosan elfogadott 
tény, hogy a középkorban a keresztény templomokat úgy tervezték, hogy a fényt a 
különböző teológiai, ideológiai és szimbolikus üzenetek hangsúlyozására használják. 
Anna Adasinszkaja történész, művészettörténész egy balkáni példán mutatja be az 
egyházakkal kapcsolatos tudásunk bővítésének új lehetőségeit. A dečani kolostor 
Mennybemenetel-templomában (1327–1334) a világítási rendszerek, az építészet és a 
rituálék közötti kapcsolatokat vizsgálja. Állítása szerint, a fényjárást gondosan, előre 

65	 Ivanovici – Sullivan (szerk.): Natural Light.
66	 A kötet néhány szerzőjét külön is kiemelném: Natalia Figueiras Pimentel, doktorjelölt, művészet-

történész (Santiago of Compostela Egyetem, USC), művészeti kurátor és restaurátor (Valenciai 
Műszaki Egyetem, UPV); Gabriel-Dinu Herea ortodox teológus, filozófus, a művészettörténet 
doktora. A pătrăuți-i Szent Kereszt templom címzetes papja. Jelenleg a romániai Suceava 
érsekség műemléki felügyelője. Vladimir Ivanovici a történelem és a művészettörténet doktora, 
a Bibliotheca Hertziana – Max Planck Institut für Kunstgeschichte posztdoktori ösztöndíjasa. 
Az Accademia di architettura di Mendrisio, Universita’ della Svizzera italiana előadója és a 
bécsi egyetem Marie Curie ösztöndíjasa. Olga Yunak a Berkeley Graduate Theological Union 
doktorjelöltje a művészet és a teológia találkozásait vizsgálja a késő bizánci és középkori 
Ruszban. Jorge López Quiroga a középkori régészet professzora a madridi Autonomous 
University-n. A Sorbonne-on középkori történelemből, a Santiago de Compostela egyetemen 
pedig földrajzból és történelemből szerzett doktori címet.



scheffer miklós  87

megtervezett koncepció mentén alakították ki az építők. A szerző összefüggéseket 
mutat ki a természetes fényhatások egyes elemei és a XIV. századi keleti teológia 
között.67 Andrea Mattiello a bizánci, oszmán és modern görög tanulmányok dok-
tora a Montecorvino Rovella (Salerno, Olaszország) vidékén található, IX. századi 
Sant’Ambrogio alla Riennát vizsgálta. Az épület tervezését és tájolását, valamint 
a fényjelenségek liturgikus összefüggéseit elemezte Szent Ambrus és más milánói 
szentek kultuszával kapcsolatban. Az építészeti és csillagászati tudás lehetővé tette, 
hogy tér és idő liturgikus mérőeszközeként is működjön a templom. A kardinális 
tájolás hozzájárult a Sant’Ambrogio alla Rienna fényjárás-orientált kialakításához. 
Nyomon követhetjük, hogy a Szent Ambrushoz kötődő jelentős liturgikus napokon 
hogyan jut be és mozog az épület belsejében a fény, feltárul az építészetbe rejtett 
csillagászati, földrajzi és geometriai tudás.68

Vladimir Ivanovici, Alice Isabella Sullivan, valamint Gabriel-Dinu Herea teoló-
gus az egykori Moldvai Fejedelemségben található Pătrăuți kolostor Szent Kereszt- 
templomát kutatták. A templom csodálatosan megőrizte eredeti építészeti jellem-
zőit és falfestményeit, ezért különleges lehetőséget nyújt a tájolás és fényhatások 
jellemzőinek tanulmányozására. Tájolása napéjegyenlőséginek és védőszentna-
pinak egyaránt tekinthető, ugyanis az 1400-as években az őszi napéjegyenlőség 
a Julián-naptár szerint szeptember 14-re esett, Szent Kereszt felmagasztalásának 
ünnepére, ami egyben a templom titulusa is. A kitűzés miatt tehát a napfény nap
éjegyenlőségek idején (és környékén, azaz szeptemberben és márciusban) jut be 
a templomba. Körülbelül két héten át a lenyugvó nap utolsó sugarai a templom 
főbejáratán keresztül, s az ikonosztáz naoszán áthaladva közvetlenül az oltárra 
esnek. A jelenség valószínűleg akkor következett be, amikor a szerzetesek a ves-
perást tartották. A bizánci hagyományban a vesperás fő témája Krisztus világra 
jövetele, a fény érkezése a sötétségbe. Így a liturgia alatt Krisztus a napfény által 
jelent meg az oltárnál. 

MAGYARORSZÁGI KUTATÁSTÖRTÉNET

Európában régészek, történészek, művészettörténészek, építészettörténészek, val-
lástudósok, csillagászok rangos európai szaklapokban folytatnak tudományos 
diskurzust, a legkiválóbb európai egyetemeken disszertációk, kutatási projektek 
születnek, és konferenciákat rendeznek a kérdésben. A téma a történettudomány 
és a vallástudomány népszerű területei közé tartozik. A magyar helyzetet ehhez 
képest lemaradást mutat. Napjainkban nemcsak, hogy teljesen elhanyagolt terü-

67	 Uo., 11–36.
68	 Uo., 203–227.



88  Vallástudományi szemle 2024/1

letnek számít, de akad olyan kutató is, aki szerint ennek a témának tudományos 
relevanciája sincs. Tari Edit régész megállapítása jól illusztrálja ezt: „A régész kol-
légák templomtájolással kapcsolatos elutasító magatartása számomra érthetetlen. 
A temetkezések vizsgálatában számos korszakban elfogadott dolog a sírok tájolása 
alapján akár keltezni is azokat vagy hitvilági tartalommal felruházni az égtájakat.”69 
Bár a magyar kutatás szerény mennyiségű vizsgálati anyagot mutatott fel, egyáltalán 
nem nevezhető eredménytelennek. A hazai szakemberek – hasonlóan az európai 
helyzethez –, ha nem is jutottak egyetértésre, mégis már a hetvenes évektől elindult 
valamilyen fokú aktivitás, ami csak nagyon lassan, akadozva tud kiteljesedni.

A jelenség magyarországi tanulmányozása meglepően korán, a XX. század 
első éveiben indult, egy Lakits Ferenc (1859–1919) által publikált tanulmánnyal. 70 
Lakits műegyetemi tanár és tanácsos volt, csillagászati képesítését Göttingenben, 
Berlinben és Bonnban szerezte. Nevéhez fűződik a honfoglalás dátumának csilla-
gászati módszerrel történő kiszámítása.71 Írásának kiinduló pontja a nemzetközi 
csillagászati társaság 1902-es göttingai közgyűlésén, Carl Vilhelm Ludwig Charlier, 
a lundi csillagvizsgáló igazgatójának a középkori keresztény templomok tájolásáról 
tett vizsgálatai nyomán tartott előadása és ezzel kapcsolatos – már idézett – ta-
nulmánya. Mint láttuk, Charlier nemcsak alapvetésként kezelte a védőszentnapi 
orientáció általános érvényét, de hipotézisének vezérgondolata az volt, hogy a tá-
jolás irányának szögéből a templom építésének kezdeti évét is rekonstruálni lehet. 
Sőt a tengelyszög irányába eső napfelkelte dátuma megmutatja az adott templom 
alapításakor választott, vélelmezetten eredeti védőszentjét is. Lakits szerint a bel-
városi Főplébánia-templom eredeti patrocíniuma Gyertyaszentelő Boldogasszony 
(február 2.) ünnepe lenne.72

Halaváts Gyula (1853–1926) bányamérnök, geológus, Lakits közlései nyomán 
1912-ben írt összefoglalója lényegében ugyanazt az elvet ismétli meg, amit Charlier 
a védőszent-napi keletelésről vallott. A kutatástörténet szempontjából mégis új in-
formációkkal szolgált, mert kiderült, hogy a XX. század első évtizedében, még ha 
a rendszeres kutatás várat is magára, már többen foglalkoztak a hazai templomok 
tengelyszögének mérésével. Így a szerző Henszlmann Imre nyomán közli, hogy a 
székesfehérvári bazilika állása 28 fokkal tér el dél felé (a keletponttól); Laczkó Dezső 
révén tudja, hogy a veszprémi székesegyház 32 fokkal észak felé áll; Matyasovszky 
Jakabtól tudja, hogy a pécsi székesegyház pontosan keletelve van.73

69	 Tari: Pest megye középkori templomai, 222.
70	 Lakits: Régi templomok beirányítása, 220–227.
71	 A 891-es bizánci napfogyatkozás alapján határozta meg a magyar honfoglalás időpontját.
72	 Ma már tudható, hogy ez nem így működik. A kérdés összetettebb annál, hogy a tájolási nap 

kiszámításából egyenesen következne az azon a napon szereplő szent mint patrónus. 
73	 Ellenőriztem az adatokat, és nem felelnek meg az általam használt adatbázis értékeinek. Néhány 

fokkal eltérnek a modern kori mérésektől. Valószínűleg az iránytűvel történt mérések során 



scheffer miklós  89

Lévárdy Ferenc (1916–1993) művészettörténész, bencés rendi szerzetes sem mé-
lyedt el a témában, de egy 1959-es publikációjából74 kiderül, hogy a pannonhalmi 
apátság építéstörténeti kutatásába megkísérelte bevonni a templom tájolásának 
vizsgálatát. Lévárdy megmérte a pannonhalmi apátsági templom tengelyét, és 
állítása szerint megfelel a Szent Márton-napi, november 11-i napkelte irányának.75 
Azonban úgy véli, hogy a keletelés évének pontos meghatározása ezzel a módszerrel 
nem lehetséges.

Erdei Ferenc építész és Kovács Béla régész 1964-es írása76 kétségkívül áttörést 
jelent a témában, nem annyira az elért eredményei miatt, ugyanis csak 25 magyar-
országi templomra terjedt ki a vizsgálata, hanem az addig magyar nyelven nem 
közölt középkori források és egy alaposabb kutatástörténeti összefoglaló közreadása 
okán. A felmérések és számítások nyomán arra jutottak, hogy az általuk vizsgált 25 
templom között csak egy esetben merült fel a védőszentnapi keletelés lehetősége, de 
ezt véletlen egyezésnek tartották. Tehát a patrónus napjára történő orientációt csak 
fenntartással tudják kezelni, de teljes elvetését, a kisszámú minta alapján nem java-
solják. Napéjegyenlőségi beállítást 5 esetben találtak, de a mintamennyiség alapján 
ebből sem lehet messzemenő következtetéseket levonni. A vizsgált épületek nagy 
része rendszertelen keletelésűnek tűnt, de az általuk számolt tájolási napok nagy 
része április és május hónapra esett, amiből csak az építkezések tavaszi kezdetére 
mint az irányítást leginkább befolyásoló tényezőre tudtak következtetni.

A téma legelkötelezettebb és legalaposabb hazai kutatója Guzsik Tamás (1947–
2002), a Budapesti Műszaki Egyetem Építészettörténeti Tanszékének tanszékvezető 
tanára volt.77 A BME Építészmérnöki Karának Periodica Polytechnica Architecture 
című szaklapjában, 1978-ban megjelent értekezésben a téma kutatástörténeti 
összefoglalója mellett részletes betekintést nyújt vizsgálati módszereibe, számítási 
eljárásaiba. Egy esettanulmány keretében a bélapátfalvi ciszterci apátság példá-
ján keresztül magyarázza el, hogyan működik egy tájolási felmérés és vizsgálat. 
A tájolási típusok bemutatásához gazdag példatárat is mellékel. Mint a terület 
legalaposabb külföldi kutatói, Guzsik Tamás is fontos befolyásoló tényezőként 
értékelte a szűkebb-tágabb környezet módosító hatásait. Ezt azért kell újra és újra 

nem vették (technikai hiányosságok miatt még nem vehették) figyelembe az adott korban 
érvényes mágneses deklinációt. Az iránytű által mérhető mágneses észak iránya és a valódi, 
földrajzi észak iránya között több foknyi eltérés van, ráadásul a mágneses pólus folyamatosan 
változtatja a helyét.

74	 Lévárdy: Pannonhalma építéstörténete, 101–129.
75	 Rejtély, hogy mit mért Lévárdy. A pannonhalmi apátsági templom tengelyének állása északhoz 

(0°) képest 71°. Ez a csillagászati kelethez viszonyítva -19°. Az apátság alapításának idején, a 
X. században, november 11-én a Nap 120°-nál kelt fel.

76	 Erdei – Kovács: A váraszói románkori templom, 212–218.
77	 Guzsik: Tájolási rendellenességek, 91–104; Guzsik: Sol aequinoctialis, 191–213; Guzsik:  

A magyar falu, 3–27; Guzsik: A középkori keresztény templomok, 180–191. 



90  Vallástudományi szemle 2024/1

kiemelni, mert sokan még ma sem látják át ennek fontosságát. Síkvidéken könnyű 
a helyzet, a kijelölt időpontban a horizonton látható felkelő Naphoz tűzték ki az 
egyház irányát. De nem így dombos vagy hegyvidéki terepen. Itt központi csilla-
gunk a keleti látóhatár esetleges hegyei miatt később lesz látható. Mivel a nappálya 
a mi szélességi körünkön sohasem függőleges, hanem ferdeszögű, ahogy az égitest 
emelkedik az égbolton, oldalirányba is elmozdul. A domborzati napfelkeltéhez 
igazított templomtengelynél több foknyi eltérés lehet egy síkvidéki, de azonos napi 
tájolású épületéhez képest.78 Guzsik Tamás látványos magyarázó ábrát közöl ennek 
szemléltetésére (1. ábra).

1. ábra. A domborzat napfelkeltét késleltető hatása (a szerző rajza Guzsik Tamás nyomán)

A hetvenes években elkezdett kutatásaiban, diákjai segítségével mintegy 1000 hazai 
és külföldi templom felmérése alapján végül a következő tájolási fajtákat sikerült 
meghatároznia. Aequinoctialis (napéjegyenlőségi) tájolás: a Gergely-naptár sze-
rinti március 21., illetve szeptember 23-i napkelte vagy napnyugta irányát tűzik 
ki. Ez megfelel a ±0°00’ szögeltérésnek (ha a horizont északi pontja a 0°00’, akkor 
90°00’), azaz a csillagászati-földrajzi pontos kelet-nyugati iránynak. Guzsik Tamás 
megkülönbözteti a névleges és tényleges változatokat. A tényleges napéjegyenlőségi 
keletelés esetén a templomtengely megegyezik a csillagászati kelet-nyugati irán�-
nyal, a kitűzést a tényleges napállás figyelmen kívül hagyásával, csillagászati úton 
végezték. A névleges napéjegyenlőségi tájolás alkalmazásakor a templomtengelyt 

78	 Uo., 186.



scheffer miklós  91

a naptárilag rögzített napéjegyenlőségi napok valamelyikén, a tényleges napkelte 
vagy napnyugta irányára tűzték ki.

Solstitialis (napfordulós) tájolás: az épületet a Gergely-naptár szerinti a június 
21–22. (nyári) vagy a december 21-i (téli) napkelte vagy napnyugta helyzetéhez 
igazították.79 Ezek a felkelték jelentik a Nap látszólagos mozgásának legészakibb 
(nyári napforduló idején) és legdélibb (téli napforduló idején) pontjait. Guzsik itt is 
megkülönböztet egy alcsoportot, a Keresztelő Szent János-napi orientációt (solstit-
ium vetus). A középkori köztudatban élt a nyári napforduló Szent János napjához 
kötésének ősi hagyománya (Szent Iván-éj, június 24.), bár ez a Juliánus-naptár 
hibáinak halmozódása miatt csillagászatilag már nem felelt meg a valóságnak. 
Ennek következtében több fokos különbség adódik az így kitűzött és az akkoriban, 
a valós nyári napfordulóra kitűzött tájolások között.

Védőszentnapi tájolás: a sokat emlegetett módszerrel a patrónus ünnepének 
napfelkeltéje (nominalis oriens) vagy napnyugtájára (nominalis occidens) irányítot-
ták a templomtengelyt. Guzsik tehát rögzítette Magyarországon ennek a keletelési 
fajtának a létét.80

A speciális orientációk csoportjában Guzsik Tamás több alfajtát is bemutat. 
Vizsgálatai szerint létezik a mozgó ünnepek napfelkeltéihez rendelt tájolás (húsvét, 
pünkösd81). A speciális halmaz része a templomalapító okmány napján való kitűzés. 
Azonosítása az alapítást rögzítő oklevelek hiányában sokszor nehezen kivitelezhető. 
A szerző ebbe a csoportba utalja a rendi templomoknál tetten érhető, rendalapító 
szent ünnepén felkelő Napra tájolt templomokat is.

Nem orientált templomok: tengelyük szögállása nem hozható összefüggésbe a 
napjárással. Magyarán a horizont olyan pontjára mutatnak, ahol sohasem kel fel a 
Nap. Az ilyen épületek kitűzésének indoka jelenti a legnagyobb kihívást a kutatás 
számára.82

79	 A középkor századaiban, a Julianus-naptár érvénye idején, a napéjegyenlőségek és napfordulók 
dátumai nagyjából az adott hónap közepére estek. Például a tavaszi napéjegyenlőség ideje 
1000-ben, Budán március 15-én, de 1500-ban már március 11-én volt.

80	 Fontosnak tartom megjegyezni, hogy olyan esetekben, amikor egy szentnek több ünnepe is 
előfordult a középkori egyházi naptárakban, tapasztalatom szerint nem törvényszerű, hogy a 
tájolási nap azonos legyen a templombúcsú napjával. 

81	 Pünkösd esetében a gyakori Szentlélek titulusú egyházak mindenképpen vizsgálatra érdemesek. 
Viszont ezen tájolás meghatározása problematikus, mert ismerni kell a templomépítés 
kezdetének pontos évét, ami hazánkban kevés számú esetben maradt fenn. Továbbá nem árt 
szem előtt tartani, hogy a középkorban állandó ünnepe is volt a Szentléleknek: az Adventus 
spiritus sancti május 15-én. (Knauz: Kortan, 132.) A Szentlélek-patrónusú templomoknál 
érdemes ezzel is számolni. 

82	 A szerző több, fentebb hivatkozott publikációjában is összefoglalja a főbb típusokat, de talán 
a legteljesebb: Guzsik: A középkori keresztény templomok, 182–183.



92  Vallástudományi szemle 2024/1

Tari Edit, az esztergomi Balassa Bálint Múzeum régésze más megközelítéssel 
foglalkozott a keletelések kérdésével. 83 Pest megyei templom keletelési adatait 
gyűjtötte össze.83 Megfigyelése szerint 52-nek ÉK-DNy-i, 17-nek K-Ny-i, 14-nek 
DK-ÉNy-i irányú a tengelye. Precíz kelet-nyugati tájolással mindössze 13 templom 
rendelkezik. Megállapítja, hogy a feltárt templomalapozások közül több mint 60%-
nak a tájolása eltér a kelet-nyugati iránytól, mégpedig észak felé.

A templomok tájolásának magyarországi kutatásában fontos mérföldkövet jelent 
Keszthelyi Sándor építész, amatőr csillagász és felesége, Keszthelyiné Sragner Márta 
munkája. A kilencvenes és kétezres évek folyamán 1083 középkori templom tájolási 
szögét tették közzé,84 tevékenységük felbecsülhetetlen értékű adatbázissal szolgál. 
Ribárik Orsolya és Barlai Katalin, a Csillagászati és Földtudományi Kutatóköz-
pont Konkoly Thege Miklós Csillagászati Intézet munkatársai is végeztek kísérleti 
jellegű méréseket. Az erről szóló tanulmányukban85 röviden áttekintik a keletelés 
egyházi forrásait és magyar kutatóinak álláspontjait. Ezt követően beszámolnak 
a középkori Kána falu templomromján végzett mérési módszereikről. A templom 
tájolási szögének meghatározására a középkorban használatos eljárásból indultak 
ki. Állításuk szerint az építendő templom tengelyét akkoriban úgy jelölték ki, hogy 
két karót szúrtak le a felkelő Nap korongjának irányába úgy, hogy az égitest és a 
karók egy egyenest alkossanak. Ez határozta meg a főhajó tengelyét. A kutatók 
megfordítva alkalmazták a cövekmódszert. A botokat a romtemplom bejáratánál 
és a templomhajó közepén, az alaprajz középvonalában szúrták le. Mikor a felkelő 
Nap a botokkal egy vonalba esett, meghatározták a templom tengelyének szögét.

Zsemberi Ákos, a BME Építészettörténeti Tanszékének egyetemi adjunktusa a 
középkori Esztergom Szent Lőrinc-templomának kutatásához járult hozzá a tájo-
lásának vizsgálatával. A tanszék tudományos folyóiratában megjelent publikációja 
részletesen közli a templomrom keletelési típusának meghatározását. Mérések és 
számítások, valamint szoftveres modellezés alapján a templom védőszentnapi 
tájolásúnak tekinthető.86

Végezetül utalnék Katona Vilmos 2014-es tanulmányára,87 mely már nem a múl-
tat tárgyalja, hanem a kortárs templomépítészet néhány külföldi példáján keresztül 
ismerteti a jelenkori szakrális térformálás megoldásait. Bemutatja a müncheni 
Hertz Jesu-templomot, a cseh Nový Dvůr modern monostorát, a portugál Marco 
de Canavesesben épült Boldogasszony-templomát, a spanyol Rivas Vaciamadrid 

83	 Tari: Pest megye középkori templomai, 220–226.
84	 Keszthelyi – Sragner: Magyarországi középkori; a listában saját méréseiket korábbi kutatások 

egyháztörténeti információival egészítették ki (titulus, alapítás stb.). Így Kovács Béla, Guzsik 
Tamás és Romhányi Beatrix adatai is felhasználásra kerültek.

85	 Barlai: Csillagászat és kultúra, 19–23.
86	 Zsembery: Feltárás előtt?
87	 Katona: Az irányított-tengelyes szerkesztés, 403–414.



scheffer miklós  93

Szent Mónika-plébániatemplomát. A napjainkban zajló folyamatra „kortárs rene-
szánsz”-ként utal. Zárógondolata lényegében minden kor templomépítészetének 
megfelelő szemléletű kutatásához, a keletelések szellemiségének megértéséhez 
irányadó lehet:

ez a modell jelentőségében megelőz minden építészettörténeti előképet, mivel 
az ima tájolása a templom legalapvetőbb követelményei közé tartozik, egyesíti  
az istentisztelet kozmikus, történelmi és eszkatológikus dimenzióját. Az irányított 
hosszházas templomtér korszerűsége emiatt ma is vitán felül áll. Jelenkori alkal-
mazása nem tekinthető egy történeti forma rehabilitációjának, mert a hitvallás 
olyan kifejezését hordja magában, amelynek folytonos időszerűséggel kell bírnia a 
katolikus templomépítészet számára.

ZÁRÓGONDOLATOK

A kutatásban hosszú út vezetett a kizárólagos, túlzásba vitt, kategorikus szemlélettől 
az árnyaltabb, rugalmasabb hozzáállásig. A XIX. század vége és a XX. század első 
fele jellemző nézete volt a csak védőszentnapi keletelés univerzális érvényessége, 
majd a XX. század folyamán (de még manapság is) a magnetikus tájolási elmélet 
egyes hívei ugyanilyen kizárólagosságot tulajdonítottak nézőpontjuknak. A legújabb, 
mértékadónak tekinthető eredmények azonban azt mutatják, hogy nem egy álta-
lános elv létezett, hanem többet alkalmaztak egy időben az évszázadok folyamán.

Bár ez a kutatástörténeti összefoglaló nem jelenthette a teljes irodalmi termés 
bemutatását, a jellemző nézetekből és vitákból mégis igyekezett a kezdetektől nap-
jainkig tartó merítést adni. Talán ennyiből is láthatók az európai kutatás tendenciái 
és nézőpontjai. Annak ellenére, hogy a magyarországi kutatásban a kiteljesedés még 
várat magára, reményt keltő, hogy időről időre feltűnik egy-egy ambiciózus kutatói 
vállalkozás, és talán e szerény sorok is hozzájárulnak ahhoz, hogy több tudományos 
figyelem irányuljon a templomkeletelés hazai vizsgálatának területére.

IRODALOM

Barlai Katalin: Csillagászat és kultúra. Budapest: Konkoly Observatory, 2010.
Bartha Lajos: Csillagászat a történelemtudományban = Ponticulus Hungaricus 6., 2014/XVIII.
Benson, Hugh: Church orientations and patronal festivals = The Antiquaries Journal, Oxford University 

Press, London 1956/XXXVI, 205–217. 
Blaauw, Sible de: In view of the light a hidden principle in the orientation of early christian church 

building = Piva, P. (ed.): Medieval Art. London: The Folio Society, 2012, 15–45.
Brand, John: Observations on the popular antiquities of Great Britain. London: Henry G. Bohn, 1849.



94  Vallástudományi szemle 2024/1

Caval, Saša: Astronomical Orientations of Sacred Architecture during the Medieval Period in Slovenia 
= Cosmology across cultures ASP Conference Series 409 (2009), 209–219.

Cave, C. J. P.: The orientation of churches = The Antiquaries Journal. Oxford University Press, (1950/
XXX), 47–51.

Charlier C. V. L. Vierteljahrsschrift der Astronomischen Gesellschaft 37. k. III. f. (1902).
Dölger, Franz Joseph: Sol Salutis Gebet und Gesang im christlichen Altertum. Münster in Westf.: 

Verlag der Aschendorffschen Verlagsbuchhandlung, 1920.
Durando, Gulielmo: Rationale divinorum officiorum. Neapoli: Apud Josephura Dura Bibliopolam, 1859.
Erdei Ferenc – Kovács Béla: A váraszói románkori templom feltárása és helyreállítása = Az Egri 

Múzeum Évkönyve, 1964/II., 181–220.
Flavius, Josephus: A Zsidó háború. Ford. Révay J. Budapest: Bibliaiskolák Közössége, 1990. 
Fosbroke, T. D. Encyclopedia of Antiquities and element of archaeology, classical and mediaeval. 

London: John Nichols and son, 1825.
Földváry Miklós István: Jelenlét és áldozat. Szent terek az ókori Görögországban = Magyar Egyházzene, 

2002–2003/X, 163. 
Földváry Miklós István: Szent terek az ókori Görögországban. Budapest: ELTE–BTK Görög Nyelvi 

és Irodalmi Tanszék, 2004. [szakdolgozat]
Gárdonyi Máté: Bevezetés a Katolikus Egyház történetébe. Budapest: Jel Kiadó, 2012.
Guzsik Tamás: Tájolási rendellenességek a középkori templomépítészetben = Építés Építészettudomány, 

1–2 1975/ VII, 91–104.
Guzsik Tamás: Sol aequinoctialis – Zur frage der äquinoktialen Ostung im Mittelalter = Periodica 

Polytechnica Architechture 3–4 1978/XXII, 191–213. 
Guzsik Tamás: A magyar falu középkori templomépítészete. I. Budapest: Budapesti Műszaki Egyetem, 

Építészettörténeti és Elméleti Intézet, 1979. 
Guzsik Tamás: A középkori keresztény templomok keleteléséről = Meteor csillagászati évkönyv 1997. 

évre. Budapest: Magyar Csillagászati Egyesület, 1996, 180–191. 
Hahn István: Naptári rendszerek és időszámítás. Budapest: Filum, 1998.
Hart, Richard: Ecclesiastical Records of England, Ireland, and Scotland, from the fifth century till 

the Reformation. Cambridge: Macmillan, Barclay and Macmillan; Parker, Oxford; Bell, 
London, 1846.

Hinton, Ian: Church Alignment and Patronal Saint’s Days = The Antiquaries Journal September 
2006/86, 206–226.

Hinton, Ian: Aspects of the alignment and location of medieval rural churches (doktori disszertáció). 
University of East Anglia, 2010.

Hoare, P. G. – Sweet, Caroline: The Orientation of Early Medieval Churches in England = Journal of 
Historical Geography 26/2, 2000, 162–173.

Johnson, Walter: Byways in British Archaeology. Cambridge: The University Press, 1912.
Katona Vilmos: Az irányított-tengelyes szerkesztés kortárs reneszánsza Európa katolikus templom-

építészetében = Magyar Egyházzene, 2013–2014/XXI, 403–414.
Keszthelyi Sándor – Keszthelyiné Sragner Márta: Magyarországi középkori templomok tájolása. = 

Országépítő, 2012/1. [melléklet]
Kocsis Imre: A fény szimbolikája a Bibliában = Vigilia, 7, 2016/LXXXI, 482–488.
Kőszeghy Attila: Forrásmunkák ókori és koraközépkori szakrális terek tájolásának vizsgálatához. = 

Országépítő, 2011/4, 42–48.
Lakits Ferenc: Régi templomok beirányítása = Mathematikai és Physikai Lapok, 1903/12, 220–227.
Lévárdy Ferenc: Pannonhalma építéstörténete II. = Művészettörténeti Értesítő 2–3, 1959/VIII, 101–129.
Diós István – Viczián János (szerk.): Magyar Katolikus Lexikon. Budapest: Szent István Társulat, 2002.



scheffer miklós  95

Nissen, Heinrich: Ueber Tempel-Orientirung. Erster Artikel = Rheinisches Museum für Philologie, 
1873/XXVIII, 513–557.

Nissen, Heinrich: Ueber Tempel-Orientirung. Zweiter Artikel = Rheinisches Museum für Philologie, 
1874/XXIX, 369–433.

Nissen, Heinrich: Ueber Tempel-Orientirung. Dritter Artikel = Rheinisches Museum für Philologie, 
1885/XL, 38–65.

Ó- és Újszövetségi Szentírás a Neovulgáta alapján, Budapest: Szent Jeromos Bibliatársulat, 1997.
P. Barna Judit: Fény a körben. A természetes fény és Közép-Európa legrégebbi monumentális építményei 

= Pásztor Emília (szerk.): A fény régészete. A természetes fény szerepe az őskori ember életében. 
Baja: Türr István Múzeum, 2017, 21–57.

Papadopoulos, Constantinos – Moyes, Holley (szerk): The Oxford Handbook of Light in Archaeology. 
Oxford: Oxford Academic Publishing, 2017.

Pásztor Emília – P. Barna Judit: A fény régészete. A természetes fény szerepe az őskori ember életében 
és hitvilágában = Z. Karvalics László – Fábián Borbála (szerk.): A fény információtörténetéhez. 
Budapest: Gondolat, 2017.

Plutarchos: Párhuzamos életrajzok. Budapest: Osiris kiadó, 2005. 
Sauer, Joseph: Symbolik des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Auffassung des Mittelalters: 

mit Berücksichtigung von Honorius Augustodunensis Sicardus und Durandus Freiburg. i. 
Br., 1924.

Searle, Sidney: The Church Points the Way = New Scientist 61, 1974/879, 10–13.
Spinazzé, Eva: La consuetudine medioevale nell’orientazione degli edifici sacri secondo il trattato di 

Guido Bonatti = Atti dell’Academia San Marco di Pordenone 2014/16, 473–523.
Spinazzé, Eva: The alignment of medieval churches in Northern-Central Italy and in the Alps and 

the path of light inside the church on the patron saint’s day = Mediterranean Archaeology 
and Archaeometry, 2016 16/4, 455–463.

Spinazzé, Eva: La luce nell’architettura sacra: spazio e orientazione nelle chiese del X-XII secolo 
tra Romandie e Toscana. (Dissertation in History of Arts), 2016, researchgate.net/
publication/299537162_La_luce_nell’architettura_sacra_spazio_e_orientazione_nelle_
chiese_del_X-XII_secolo_tra_Romandie_e_Toscana_Dissertation_in_History_of_Arts 
(Utolsó letöltés: 2023. 04. 10.)

Tari Edit: Pest megye középkori templomai. Szentendre: Pest Megyei Múzeumok Igazgatósága, 2000.
Teress Ágoston: Biblia és asztronómia. Budapest: Springer Hungarica Kiadó, 1994.
Thijm, Alberdink: De Heilige Linie. Antwerpen: De nederlansche boekhandel, 1858. 
Vanyó László (szerk.): Euszebiosz egyháztörténete. Budapest: Szent István Társulat, 1983.
Marcus Vitruvius Pollio: Tíz könyv az építészetről. Ford. Gulyás Dénes. Szeged: Quintus Kiadó, 2009.
Zsembery Ákos: Feltárás előtt? (Az esztergomi középkori Szent Lőrinc templom kutatásához). arch.

et.bme.hu/arch_old/korabbi_folyam/21/21zsemb.html (Utolsó letöltés: 2023. 04. 11.



ÚJ FORRÁSOK AZ AZTÉK EMBERÁLDOZAT 
TÖRTÉNETÉRŐL:  

MOTOLINÍA, MENDIETA, TORQUEMADA 
PUCHINGER NOÉMI – SUSZTA LAURA

Jelen közleményünkben három ferences szerző – Motolinía, Torquemada, Mendieta – 
munkásságát mutatjuk be röviden, bevezetésül a műveikből készült fordításokhoz 
(lásd a Forrás rovatot). Mindhárom szerző a gyarmatosítás korai időszakában mű-
ködött Új-Spanyolországban, a mai Mexikóban; mindhárman az őslakók és azok 
vallási gyakorlatai és hiedelemvilága iránt érzékeny és – a lehetőségek határain 
belül – megértő ferences mentalitás hordozói voltak, bár más és más értelmezői 
stratégiával dolgoztak; mindhárman beszélték az adatközlők nyelvét, a náhuatlot, 
ezért antropológiai tekintetben megbízható, jóllehet nem émikus forrásnak számí-
tanak; és mindhármuk történetírói-teológusi figyelmét kiváltképpen foglalkoztatta 
az azték vallási rítus ismeretes emberáldozati praxisa.1 Itt következő, kronológiai 
elrendezésű bemutatásuk célja megkönnyíteni a fordításban lentebb közölt források 
értelmezését, történeti kontextusba helyezését.

1. TORIBIO DE BENAVENTE,  
ALIAS MOTOLINÍA ÉLETMŰVE

A ferences rendi lelkipásztor, Toribio de Benavente (cca 1490–1569; náh. Motolinía, 
spany. el Pobrecito, a „Szegényke”) az Apostolado Franciscanónak vagy los Doce 
Apostoles de Méxicónak nevezett tizenkét ferences testvér között, 1524 májusában 
érkezett Mexikóba, majd innét gyalog haladva tovább, júniusban érte el a valamikori 
Tenochtitlánt, a mai Mexikóvárost (a forrásokban gyakran egyszerűen „México” 

	 Suszta Laura az ELTE Irodalomtudományi Doktori Iskola Magyar és Összehasonlító folklo-
risztika programjának hallgatója. Puchinger Noémi a Károli Gáspár Református Egyetem 
vallástudományi szakirányának végzett hallgatója.

1 	 Az azték vallástörténet általános bemutatását lásd a két következő kiváló monográfiában: Batalla 
Rosado – Rojas: La religión azteca; Smith: The Aztec Religion. Az azték vallástörténet korai 
írásos forrásait történeti-filológiai oldalról bemutatja Vassányi: Szellemhívók és áldozárok, 
151–161.

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.96



PUCHINGER NOÉMI – SUSZTA LAURA  97

néven).2 A Tizenkettő ekkor ‒ Pedro de Gante példáját követve3 – fáradságosan 
elsajátította a Valle de México őslakóinak nyelvét, a náhuatlot.4 Motolinía ezután 
más egyházi tisztségek betöltése mellett 1542-től 1544-ig a mai Guatemalában vég-
zett egyházszervező tevékenységet, 1548-tól 1551-ig pedig a ferences rend mexikói 
provinciálisa volt.5 

Bernardino de Sahagún OFM (cca 1499–1590)6 mellett Motolinía az első szerző, 
aki történelmi munkát írt a hódítás előtti korszakról (és a kolonializáció kezdetéről).7 
1535 és 1543 között írta legismertebb művét, az Historia de los Indios de la Nueva 
España („Az új-spanyolországi őslakók története”) szerkesztői című, bő 250 oldalas, 
három értekezésből álló, részben azték vallástörténeti tartalmú szöveget, melynek 
eredeti szerzői címe ismeretlen. Az azték vallással különösen az „Első értekezés” 
(„Tratado primero”) foglalkozik, amelynek első fejezete még az első ferences testvérek 
Mexikóba érkezését írja le. Vallástörténeti szempontból fontos a második fejezet, 
melynek tárgya a ferences testvérek együttműködése az őslakók megtérítésében, 
valamint az azték „bálványok és kegyetlen áldozatok” („ídolos y crueles sacrifi-
cios”). A 6–12. fejezetek tovább részletezik az azték istenképzeteket, a főbb vallási 
ünnepeket, az emberáldozatokat, a templomok működését. 

Bár a „Második értekezés” inkább katolikus egyháztörténeti érdekű, itt is találunk 
az azték népi vallásossággal kapcsolatos szövegrészt (8. fejezet: „A sok babonáról 

2	 Ricard: The Spiritual Conquest of Mexico, 21–22; Mills – Taylor: Colonial Spanish America, 46; 
Arjona: ‘The Twelve’ Meet a Language Requirement. Mexikó ferences apostolainak történetét 
egyháztörténeti dokumentumok alapján mutatja be Vassányi ‒ Jakab ‒ Hornyák-Kövi: A mexikói 
ferences misszió. A Tizenkettőt megelőzte Mexikóban Bartolomé de Olmedo (1481‒1524) 
mercedárius szerzetes; Peter van der Moere (alias Pedro de Gante, cca 1486–1572) ferences 
testvér, az úttörő Doctrina christiana en lengua Mexicana (Juan Pablos impressor de libros, 
1553) és egy fantáziadús, szabad kézzel rajzolt-festett Catecismo de la doctrina cristiana con 
jeroglíficos szerzője (szerkesztői cím, kézirat, év nélkül; letölthető innét: iberoamericadigital.
net; Johan Dekkers (alias Juan de Tecto, 1468–1526) ferences szerzetes, a Primeros rudimentos 
de la doctrina Cristiana en lengua Mexicana és az Apología del bautismo administrato a los 
gentiles Mexicanos szerzője; valamint Johan van der Auwera (alias Juan de Aora, ?–1524) ferences 
szerzetes (életrajzi sarokszámok a Diccionario Biográfico Electronico de la Real Academia de 
la Historia megfelelő cikkei alapján: dbe.rah.es).

3	 Chávez: Fray Pedro de Gante, 29: „Los indios […] con aquel su propio modo de hablar su 
musical idioma, cortado por la frecuente separacion unas de otras de sus silabas, que ha sido 
llamada saltillo […], pudieron entender siempre a aquél que les hablaba como ellos hablaban, 
con el saltillo de su natural tartamudismo.” Pedro de Gantéról lásd még Kieckens: Les anciens 
missionaires Belges; Torre Villar: Fray Pedro de Gante.

4	 Arjona: ʻThe Twelve’ Meet a Language Requirement, 260; Vassányi ‒ Jakab ‒ Hornyák-Kövi:  
A mexikói ferences misszió, 625.

5	 Borges Morán: Toribio de Benavente.
6	 Vassányi: Bernardino de Saghagún, 52–68.
7	 Canedo: Toribio Motolinía, 277.



98  Vallástudományi szemle 2024/1

és varázslatról, mellyel az indiánok éltek”). A „Harmadik értekezés” elsősorban 
természetrajzi jelentőségű.

Motolinía fontos művei még az – Historia de los Indiosszal részben azonos 
tartalmú, de több őslakos vallástörténeti anyagot közlő – terjedelmes Memoriales 
(„Emlékiratok”) és a Bartolomé de las Casas (cca 1480–1566) ellen I. Károly spanyol 
királyhoz (sedit 1516–1556), egyben V. Károly római császárhoz (sedit 1519–1556) írott 
levél (Tlaxcala: 1555), amely bő 20 oldalon invektívaszerűen támadja a híres domonkos 
szerzetes – a mexikói Chiapas későbbi püspöke (sedit 1544–1547) – nevezetes túlzá-
sait.8 A levél tartalma köztörténeti és azték vallástörténeti szempontból is érdekes.

2. GERÓNIMO DE MENDIETA ÉLETMŰVE

A szintén ferences rendi Gerónimo (vagy: Jerónimo) de Mendieta testvér (1525–1604) 
1573-tól 1596-ig írta História eclesiástica indiana („Indián egyháztörténet”) című, 
bő 800 oldalas művét. Az azték vallás a II. könyv tárgya, ezen belül a 16. fejezet 
foglalkozik az emberáldozattal. További fejezetek adnak rendszeres leírást az azték 
panteonról, bemutatják a bálványtemplomokat, az ünnepi rítusokat, a böjtölés, jós-
lás népi gyakorlatát, és tárgyalják az azték kultúra olyan elemeit, mint a moralitás, 
a hétköznapi szokások, valamint a tánc és az ének. A nagy ívű mű fő hangsúlya 
azonban címének megfelelően valóban egyháztörténeti: fókuszában a térítés, a 
mártíromság, a templomépítések, a szerzetesrendek megjelenése, munkája és az 
egyházszervezet kiépülése áll, a valamikori azték nagybirodalom különböző terü-
letei szerint részletezve. Mendieta számos jeles egyházi személy részletes életrajzát is 
közli – így például Motoliníáét (V. könyv, 1. rész, 22. fejezet), akit egyik mesterének 
tartott; 9 a kiterjedt mexikói nyelvtudásáról nevezetes Andrés de Olmos ferences 
atyáét10 (cca 1485–1571; V. könyv, 1. rész, 33. fejezet); és a fentebb már említett Ber-
nardino de Sahagúnét (V. könyv, 1. rész, 41. fejezet) – tehát fontos biográfiai forrás 
is. Művéből ugyanakkor jól megismerhető Új-Spanyolország hétköznapi élete is a 
gyarmatosítás ezen időszakában.

E nagy mű elkészült ugyan 1596-ra, de kiadására csak 1870-ben került sor, va-
lószínűleg azért, mert az újvilági spanyol politika Mendieta által megfogalmazott 
heves kritikája sértő volt a cenzorok és a monarchia számára.11 Juan de Torquemada 

 8	 Icazbalceta (ed.): Carta de fray Toribio de Motolinía al Emperador Carlos V (1555).
 9	 Icazbalceta (ed.): Mendieta, IV. könyv, 42. fejezet, 541. oldal; V. könyv, 1. rész, 7. fejezet.
10	 A nyelvtehetség Andrés de Olmosról lásd Hernández Suárez kiváló monográfiáját: El horizonte 

de enunciación novohispano en fray Andrés de Olmos; valamint Castañeda tanulmányát: Fray 
Andrés de Olmos; illetve magyarul Vassányi: Szellemhívók és áldozárok, 153–154.

11	 „Mendieta’s […] conclusions about the Age of Philip II are anything but flattering to that mo-
narch. […] He stressed the loss of the »pristine fervor and glow« of the former age. Furthermore, 



PUCHINGER NOÉMI – SUSZTA LAURA  99

viszont a kritikus részek kivételével az egész szöveget megjelentette a Monarquía 
indianában (1615, lásd alant).12

John L. Phelan alapvető monográfiája szerint Mendieta az Újvilág történetét 
három korszakra osztotta: a hódítás előtti időszak Mendieta szemében a babiloni 
fogsággal analóg; a második korszak a Tizenkettő térítésével kezdődik (1524), és 
Luis de Velasco y Alarcón (cca 1511–1564, sedit 1550–1564) alkirály haláláig tart 
– ez az időszak volt az új kontinensen alapított egyház „aranykora”, ekkor műkö-
dött Motolinía is; míg az utolsó, 1596-ig tartó korszakot Mendieta apokaliptikus 
ezüstkornak érzékelte, és ekkor abba is hagyta az írást.13 Ehhez a periodizációhoz 
az Ószövetségből és János jelenéseiből nyert ihletet, melynek alapján az Újvilág 
történetét egyértelműen apokaliptikus tendenciájúnak érzékelte.

Mendieta azonban nem csak szubjektív benyomásai alapján érezte úgy, hogy  
V. Károly halálával és II. Fülöp (Spanyolország királya 1556–1598, Portugália királya 
1580–1598) trónra lépésével hanyatló fázisba került az újvilági térítés. V. Károly ha-
lálával ugyanis valóban csökkeni kezdett a mexikói szerzetesség királyi támogatása, 
amennyiben II. Fülöp az egész európai kereszténység védelmezőjének látta magát, 
aki megvédi azt az Oszmán Birodalomtól és a reformációtól.14

A másik tényező, mely közrejátszott abban, hogy Mendieta úgy érezte, az új 
egyház aranykora már elmúlt, az őslakos népesség látványos csökkenése volt. Kö-
zel a lakosság felét ragadhatták el a járványok, betegségek és egyéb katasztrófák az 
1570-es és 1590-es évek között. Ez olyannyira hatással volt Mendieta munkájára, 
hogy egy nagyobb járvány közepette be is fejezte Indián egyháztörténetét 1596 tá-

Mendieta was quite explicit about his conviction that whereas the exploitation of the transitory 
and metallic silver mines of the Indies was being pushed, there was at the same time a total 
neglect of the eternal and spiritual mines – the souls of the Indians. Philip’s reign was not only 
a »Silver Age«, it was also an apocalyptical catastrophe. The Spanish government responded 
to this incredibly bold accusation in an unspectacular but not altogether ineffective fashion. 
The Historia eclesiástica indiana was not published until 1870, many decades after Spanish 
rule over Mexico had ended. Oblivion was Mendieta’s fate while the Spanish Empire lasted.” 
(Phelan: The Millennial Kingdom, 106.)

12	 „When in 1615 Torquemada published his Monarquía indiana, he included within its pages 
almost the whole of Fray Gerónimo de Mendieta’s then manuscript Historia eclesiástica indiana. 
Almost the whole, for Torquemada deliberately omitted certain sections in which the earlier 
Franciscan chronicler expounded his somber apocalyptical prophecies of the imminent doom 
of the Spanish state and secular church in New Spain and of the approaching birth of a new 
millennial Indian commonwealth under Franciscan theocratic leadership.” (Bishko: Phelan, 
95.) – Lásd még a nagy mexikológus, Joaquín García Icazbalceta véleményét: „De los trabajos 
del P. Motolinia hizo mayor uso: le cita con frecuencia en todo el discurso de la obra, y en el 
libro III hay capítulos que son sin duda suyos.” Icazbalceta (ed.): Mendieta, xxviii.

13	 Phelan: The Millennial Kingdom, 41 és passim.
14	 II. Fülöp uralkodásának szakrális és lokális jellegéről lásd Lazure: Possessing the Sacred, 

62–67.



100  Vallástudományi szemle 2024/1

ján.15 Mendieta szerint az 1595–1596-os járvány azért pusztíthatott, mert II. Fülöp 
elutasította a tanácsát, mely szerint a mennyei királyságot az őslakosok között 
kellene létrehozni a földön.16

Miközben tehát a spanyol nép II. Fülöp uralkodása alatt nemzetté vált az Óvilág-
ban, Mendietában egy új, indián egyház eszméje fogalmazódott meg, amely önálló 
struktúrájú, a spanyol egyháztól teljesen elkülönülő, de azzal a papokon, püspö-
kökön osztozó eclésia indiana lett volna.17 Mendieta tapasztalata szerint ugyanis 
a térítési tevékenységet szelídséggel, szegénységgel, alázattal könnyítették meg az 
őslakosok, akik fogékonyak voltak arra, hogy megtalálják a szív kereszténységét.18 
Míg mentora, Motolinía számára az őslakos vallás nem más, mint az ördög befo-
lyása alatt keletkezett tévhit,19 Mendieta – aki szintén ördögi eredetűnek tartja az 
őslakos vallást ‒ dicséri az őslakókat, mert azonnal megtértek, amint „szegény és 
idegen szerzetes testvérek” („unos frailes pobres y extraños”) elkezdték közöttük az 
igét hirdetni (bár azt Mendieta sem érti, hogy Isten a conquista előtt miért hagyott 
olyan sok lelket elveszni).20

3. JUAN DE TORQUEMADA ÉLETMŰVE

A ferences Juan de Torquemada (cca 1563–1624) testvér nagy összefoglaló műve 
az összetett című I <II / III> parte de los veynte y un libros Rituales y Monarchia 
Indiana con el Origen y guerras de las Indias Occidentales (rövid, modernizált címén 
Monarquía indiana, Sevilla: 1615).21 Torquemada korán, még gyermekként, szüleivel 
együtt érkezett Új-Spanyolországba, ahol valamikor 1579 és 1583 között belépett a 
ferences rendbe.22 A tlatelolcói ‒ ma Mexikóváros ‒ ferences kolostorban a náhuatl 
anyanyelvi beszélőitől tanulta ezt a nyelvet. Nagy műve mellett templomi előadásra 

15	 Phelan: The Millennial Kingdom, 42.
16	 De Armond: Phelan: The Millennial Kingdom, 69.
17	 Solano y Pérez-Lila (ed.): Jerónimo de Mendieta, Introducción, 9. jegyzet.
18	 Reinhard: Missionaries, 361–362.
19	 Motolinía: Historia de los indios, I. könyv, 2. fejezet (fordítását lásd alant).
20	 Mendieta: Historia eclesiástica indiana, IV. könyv, 40. fejezet.
21	 Teljes címén: I <II / III> parte de los veynte y un libros Rituales y Monarchia Indiana con el 

Origen y guerras de las Indias Occidentales. De sus poblaciones Descubrimiento Conquistas 
Conversión y Otras Cosas Maravillosas de la Mesma tierra dystribuydos en tres tomos. 
Compuesto por Fray Juan de Torquemada Ministro Provincial de la Orden de Nuestro Seraphico 
Padre S. Francisco en la Provincia del Sancto Evangelio de México en la Nueba [!] España. 
Con Previ1egio. En Sevilla Por Mathias Clavijo Año 1615.

22	 Életrajzi sarokszámok a Diccionario Biográfico Electronico de la Real Academia de la Historia 
vonatkozó szócikke alapján: dbe.rah.es.



PUCHINGER NOÉMI – SUSZTA LAURA  101

náhuatlul is írt egyszerűbb vallási témájú, rövid színdarabokat (ejemplos), melyek 
kézirata azonban lappang vagy elveszett.23

Torquemada bő húsz évig dolgozott a hatalmas, háromkötetes, közel 2000 ol-
dalas Indián monarchián, mely a megjelenése után hamar népszerűvé vált. E nagy 
összefoglalás megírásának egyik célja a ferences történetíró elődök munkáinak 
egységbe foglalása és kiegészítése volt. A spanyol források közül a legtöbbet idézet-
tek Motolinía, Olmos, Sahagún, Mendieta, Francisco López de Gómara (1511–cca 
1564), Bartolomé de las Casas OP (cca 1484–1565) és José de Acosta SJ (1540–1600) 
történetírói szövegei. A kiadatlan források közül a legjelentősebbek a de las Casas 
atyától és az Olmos atyától idézett szövegrészek24 ‒ Torquemada érdeme, hogy ezek 
a szövegek nem vesztek el.25 

Szerzőnk metódusa volt az említett írók műveiből és más forrásokból idézni, 
átvenni és a saját nézetét hozzáfűzni – különösen, ha az eltért az idézettől.26 Bár 
Torquemada nem ritkán csak egy forrás tartalmi összefoglalását közli, egy-egy 
hosszabb szövegrészlet után mégis mindig megadja az információk forrását.27 Így 
egyszer Motoliníára mint olyanra utal, „akinek beszámolóját tovább folytatom.”28 
Minden más információját közvetlenül a helyi őslakosoktól és a helyszínek meglá-
togatásával szerezte.29 Mint elődei, az azték kultúra bemutatása során ő is gyakran 
folyamodik a kereszténységgel való párhuzamba állításhoz ‒ az azték társadalom 
ilyen jellegű ismertetése meg akar szabadulni a korábbi szerzők által e népre agga-
tott stigmáktól. Szerzőnk így egyebek mellett Moctezumát, a legismertebb azték 
nagykirályt Nagy Sándorhoz hasonlítja.30

Torquemada az őslakók iránti erős szeretete folytán be akarta mutatni az azték 
kultúra egészét, hogy ilyen módon bizonyítsa: ez a nép nem érdemli meg a spa-
nyolok általi rossz megítéltetését (Titulo Bestial). A téma kifejtését azonban a szó 
szoros értelmében a világ teremtésétől kezdi, majd művét kozmológiai és földrajzi 
fejtegetésekkel, Mexikó természet- és néprajzával folytatja. Az azték vallás a máso-
dik kötetbe került VI–X. könyvek témája. Az idolatría jelenségét az özönvíz előtti 
időkre vezeti vissza. Az újvilági istenek részletesebb bemutatására a VI. könyv 17. 

23	 Vassányi: Szellemhívók és áldozárok, 158–159.
24	 León-Portilla: New Light, 302–310.
25	 Preibish: Juan de Torquemada, 21–24.
26	 León-Portilla: New Light, 289.
27	 Cline: A Note, 373–374.
28	 Primera parte de los veinte i vn libros rituales i Monarchia Indiana…, Compuesto por F. Juan 

de Torquemada Ministro Prouincial de la Orden de Nuestro Serafico Padre San Francisco en 
la Prouincia del Santo Evangelio de Mexico en la Nueba [!] Espana. En Madrid en la oficina 
y à costa de Nicolas Rodríguez Franco, Año de 1723. Libro Tercero, Capítulo xxxv, 324: „…
segun el Padre Fr. Toribio, cuia Relacion voi siguiendo…”

29	 Cline: A Note, 374; León-Portilla: New Light, 287–289.
30	 Brading: The First America, 281.



102  Vallástudományi szemle 2024/1

fejezetétől kezdve kerül sor. A szöveg érdekessége, hogy nemcsak az azték isteneket 
– például Tezcatlipocát, Huitzilopuchtlit, Quetzalcoatlot, Páinalt – írja le, hanem 
vallásföldrajzi jelleggel jellemzi kisebb szigetek, régiók, tartományok panteonját is. 
A VI. könyv részletesen ismerteti az egyes istenalakokhoz kötődő mítoszokat is, 
ennyiben Sahagún művére hasonlít. A VII. könyvet Torquemada teljes egészében 
az áldozat témakörének szenteli. Tárgyalásának sajátossága, hogy antik európai, 
illetve ázsiai vallási párhuzamok révén próbálja értelmezni az emberáldozat gya-
korlatát, illetve bizonyítani, hogy az nem csak az azték vallásban létezett. A VIII. 
könyv témája az indián templomok, a IX.-é a papság az őslakos vallásban, a X.-é 
az azték ünnepi naptár. Szerzőnk minden esetben más kultúrákból vett párhuza-
mokkal kísérli meg értelmezni és – lényegileg – menteni az azték vallási képzeteket, 
gyakorlatot, rítusokat.

BIBLIOGRÁFIA

Arjona, Doris K.: ‘The Twelve’ Meet a Language Requirement = Hispania 3 (1952/35), 259–266.
Batalla Rosado, J. J. – Rojas, J. L. de: La religión azteca. Madrid: Editorial Trotta (Universidad de 

Granada), 2008.
Bishko, C. J.: Phelan, John Leddy: The Millennial Kingdom of the Franciscans in the New World 

(A Study of the Writings of Gerónimo de Mendieta 1525–1604) = The Hispanic American 
Historical Review 37 (1957/1), 95–96.

Borges Morán, Pedro: Toribio de Benavente = Diccionario Biográfico electrónico de la Real Academia 
de la Historia, dbe.rah.es/biografias/16190/toribio-de-benavente.

Brading, David A.: The First America: The Spanish Monarchy, Creole Patriots, and the Liberal State 
1492–1867. New York: Cambridge University Press, 1991.

Canedo, Lino G.: Toribio Motolinía and His Historical Writings = The Americas 3 (1973/29), 277–307.
Castañeda, L. Manrique: Fray Andrés de Olmos: Notas críticas sobre su obra lingüística = Estudios 

de cultura náhuatl 15 (1982), 27–35 (részletes bibliográfiával).
Chávez, Ezequiel A.: Fray Pedro de Gante. El ambiente geográfico, histórico y social de su vida y su 

obra hasta el año de 1523. México: Jus, 1943.
Cline, Howard F.: A Note on Torquemada’s Native Sources and Historiographical Methods = The 

Americas 4 (1969/25), 372–386.
De Armond, Louis C.: Phelan, John Leddy: The Millennial Kingdom of the Franciscans in the New 

World: A Study of the Writings of Gerónimo de Mendieta = Pacific Historical Review, 26 
(1957/1), 68–69.

Declerq, Stan: Siempre peleaban sin razón. La guerra florida como construcción social indígena = 
Estudios de Cultura Náhuatl 59 (enero−junio 2020), 97–130.

Hassig, Ross: El sacrificio y las guerras floridas = Arqueología Mexicana 63 (octubre 2003), 46–51.
Icazbalceta, Joaquín García (ed.): Carta de fray Toribio de Motolinía al Emperador Carlos V (1555). 

Edición crítica. México: Librería de J.M. Andrade, 1858.
Icazbalceta, Joaquín García (ed.): Fray Gerónimo de Mendieta: Historia eclesiástica indiana I‒II. 

México: Antigua Libreria, 1870. 



PUCHINGER NOÉMI – SUSZTA LAURA  103

Solano y Pérez-Lila, Francisco (ed.): Fray Jeronimo de Mendieta: Historia eclesiástica indiana. Estudio 
preliminar y edición de Francisco Solano y Pérez-Lilla. Madrid: Ediciones Atlas, 1973. 
(Biblioteca de Autores Españoles, vols. 260–261.)

Kieckens, F., SJ: Les anciens missionaires Belges an Amérique: Fray Pedro de Gante récollet flamand 
premier missionaire de l’Anahuac (Méxique) 1523‒1572. Bruxelles: Vromant, 1880.

Lazure, Guy: Possessing the Sacred: Monarchy and Identity in Philip II’s Relic Collection at the 
Escorial = Renaissance Quarterly 1 (2007/60), 58–93.

León-Portilla, Miguel: New Light on the Sources of Torquemada’s Monarchia Indiana = The Americas 
3 (1979/35), 287–316.

McCloskey, Michael B.: Phelan, John Leddy: The Millenial Kingdom of the Franciscans in the New 
World: A Study of the Writings of Gerónimo de Mendieta (1525–1604) = The Catholic Historical 
Review 43 (1957/1), 96–97.

Mills, Kenneth – Taylor, William B. (eds.): Colonial Spanish America. Lanham: SR Books, 2006.
Phelan, John L.: The Millenial Kingdom of the Franciscans in the New World: A Study of the Writings 

of Geronimo de Mendieta (1525–1604). Berkeley and Los Angeles: University of California 
Press, 1970.

Preibish, Andre: Juan de Torquemada and Antonio Alcedo: Two Contributions to Hispanic Histo-
riography = The Courier 8/3 (1971), 20–27.

Reinhard, Wolfgang: Missionaries, Humanists and Natives in the Sixteenth-century Spanish Indies – a 
Failed Encounter of Two Worlds? = Renaissance Studies № 3–4 (1992/6), 360–376.

Ricard, Robert: The Spiritual Conquest of Mexico. Transl. by L. B. Simpson. Berkeley: University of 
California Press, 1966.

Segunda parte de los veinte i vn libros rituales i monarchia Indiana, con el origen y guerras, de los 
Indios Ocidentales, de sus Poblaçones, Descubrimiento, Conquista, Conuersion, y otras 
cosas marauillosas de la mesma tierra distribuydos en tres tomos. Compuesto por F. Juan de 
Torquemada Ministro Prouincial de la Orden de Nuestro Serafico Padre San Francisco En 
la Prouincia del Santo Evangelio de Mexico en la Nueva Espana [!]. En Madrid en la Oficina 
y à costa de Nicolas Rodriguez Franco: Año de 1723.

Serna Arnaiz, M. – B. Castany Prado (eds.): Fray Toribio de Benavente «Motolinía»: Historia de los 
Indios de la Nueva España. Madrid: Real Academia Española, 2014.

Smith, M.E.: The Aztecs. Malden (USA) – Oxford – Carlton (Australia): Blackwell Publishing, 2003.
Torre Villar, Ernesto de la: Fray Pedro de Gante: Maestro y civilizador de America = Estudios de 

Historia Novohispana V (1974), 9–77.
Vassányi Miklós: Bernardino de Sahagún OFM: Az új-spanyolországi dolgok általános története 

(1577; részletek) = Orpheus Noster 2014/1, 52–68.
Vassányi Miklós: Szellemhívók és áldozárok. Sámánság, istenképzetek, emberáldozat az inuit (eszkimó), 

azték és inka vallások írásos forrásaiban. Budapest: L’Harmattan, 2016.
Vassányi Miklós ‒ Jakab Rebeka – Hornyák-Kövi Franciska: A mexikói ferences misszió kezdetei és 

a „12 ferences apostol” mentalitása = Vigilia, 2021. agusztus, 623–627.



BEVEZETÉS JOHN LOCKE  
A KERESZTÉNYSÉG ÉSZSZERŰSÉGE  

AZ ÍRÁSOK SZERINT C. MŰVE  
4–6. FEJEZETEIHEZ

BEREI BOGLÁRKA

Jelen tanulmány John Locke (1637‒1704), a korai felvilágosodás kiemelkedő filozó-
fusa legfontosabb biblikus teológiai művéből, a The Reasonableness of Christianity 
as Delivered in the Scriptures (1695) című munkájából a 4‒6. fejezetről készült 
magyar fordítást vezeti be (lásd a Forrás rovatban). A Reasonableness of Chris-
tianity történeti hátterét és a Locke életművében, valamint a korszak kulturális 
kontextusában való elhelyezkedését a korábban már megjelent (Vallástudományi 
Szemle 2022/1.) első három fejezet előszava ismerteti, így ezekre a kérdésekre itt 
csak röviden reflektálunk.1 

A XVII. század végi Angliában John Locke paradigmatikusan szembesült ko-
rának intellektuális kihívásaival, így empirista filozófusként azért küzdött, hogy 
felszabadítsa az emberi értelmet az örökölt deduktív gondolkodási rendszerek 
önkényes tekintélyétől. Ezzel párhuzamosan szembesült a vallási türelmetlenség 
kérdésével is, ezért a vallási és erkölcsi állítások szilárd alapját kereste a kialakulóban 
lévő modern világban.2 A vallási türelmetlenség eklatáns példája volt a korszakban 
a nantes-i ediktum visszavonása (la révocation de l’édit de Nantes, 1598) XIV. Lajos 
(sedit 1643–1715) részéről 1685-ben, aki ezáltal megszüntette az 1598-ban IV. Hen-
rik (sedit 1589–1610) által kihirdetett, a francia kálvinisták számára viszonylagos 
vallásgyakorlási szabadságot biztosító rendelkezést. Locke ezzel szemben egész 
gondolkodói életpályája során következetesen arra törekedett, hogy ész és hit poten-
ciálisan ellentétes követelményeit összebékítse.3 Tanulmányai színhelyén, Oxfordban 
toleráns és támogató közegre talált, ahol a puritanizmusról áttért a neki jobban meg-
felelő latitudinárius anglikanizmusra; ebben az időszakban Descartes racionalista 
rendszerének nagy részétől (pl. innátizmus) is elhatárolódott.4 Locke új, empirista 
ismeretelmélete szükségessé tette az ész (reason) és a kinyilatkoztatás (revelation) 

	 Berei Boglárka Károli Gáspár Református Egyetem BTK volt vallástudomány szakirányú 
hallgatója

1	 Vassányi: Rövid bevezetés.
2	 Pearson: The Religion of John Locke, 133.
3	 Uo. 
4	 Uo., 134. 

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.104



BEREI BOGLÁRKA  105

mint az igazság egyaránt legitim forrásai közötti kölcsönviszony újraértékelését,5 
és a keresztény hiten belül a történeti kinyilatkoztatás szerepének újragondolását.6 
Bár elkötelezett volt a vallás racionális megalapozása és kontrollja mellett, Locke 
nem érte be azzal, hogy a vallást kizárólag az értelem területére korlátozza, hanem 
elismerte, hogy a kinyilatkoztatás is igazságot közvetít, és hitelessége végső soron 
annak megítélésétől függ, hogy Istentől származik-e.7

A kereszténység észszerűsége az Írások szerint az ész és a kinyilatkoztatás kö-
zötti kapcsolat megvilágításának befejezetlen feladatát veszi elő, mellyel Locke az 
Értekezésben kezdett foglalkozni,8 és amely kiterjed a kinyilatkoztatás tartalmának 
és hitelesítésének későbbi magyarázatára.9 Locke itteni fő teológiai tézisei közé tar-
tozik, hogy az ember elérheti az üdvösséget, ha megvall egyetlen hitcikkelyt, mely 
szerint „Jézus a Felkent” (Jesus is the Messiah). Locke ezt a Szentírás, különösen az 
evangéliumok és az apostoli levelek szoros olvasata alapján állítja. A kinyilatkozta-
tás és a megváltás továbbá Isten szempontjából nézve észszerű aktus volt – érvel –, 
amint ezt a Szentírás tanulmányozásával és kellő ismeretével mindenki beláthatja.

Ez az észszerűség azonban a szövegben található értelmezés szerint végső soron 
azt jelenti, hogy Isten a végtelen kegyelme, His infinite mercy folytán dönt úgy, 
hogy nem rója ki az emberiségre az igazságosság szigorú fogalmából következő 
büntetést, hanem elküldi a Megváltót. A Reasonableness of Christianity ezért inkább 
egy ész-szerű, racionábilis – habilis ad rationem, reason-able, az ésszel összeegyez-
tethető, annak ellent nem mondó, de adott esetben azt meghaladó –, mintsem egy 
racionális, az észből kifejezetten levezethető keresztény vallásfelfogást fejt ki; a mű 
címe talán éppen ezért nem The Rationality of Christianity.10

A fordításban közölt szövegrész – a 4–6. fejezetek – kontextusba helyezéséhez 
a következőkben röviden összefoglaljuk az első három fejezet tartalmát: miután 
Ádám kibukott a paradicsomi tökéletes engedelmesség állapotából, azzal együtt 
elvesztette a Paradicsomot és a hozzá tartozó boldogságot és halhatatlanságot, 
ezzel „örökkévaló végtelen büntetést” (Eternal Infinite Punishment) hozva az 
emberiség számára.11 „De <Krisztus> nem ítél el senkit azért, amit ki-ki ősatyja, 
Ádám tett”, mivel az utolsó ítéletkor mindenkinek csak a saját cselekedeteiről 
kell számot adnia, hiszen „elítélő ítélet csupán a »gonoszság cselekvői«-re terjed 
ki, olyanokra, akik elmulasztották a törvény betöltését az irgalmasság cselekedete-

 5	 „Faith is supernatural Reason, Reason is natural Revelation” (Essay Concerning Human 
Understanding, 1690, IV/18).

 6	 Uo., 136.
 7	 Uo., 138.
 8	 Vassányi: The Reasonableness of Christianity.
 9	 Pearson: The Religion of John Locke, 139; Vassányi: The Reasonableness of Christianity.
10	 Uo.
11	 Locke: A kereszténység észszerűsége, 1–3, 157.



106  Vallástudományi szemle 2024/1

iben.”12 Így Krisztus, a Második Ádám a Törvénynek való pontos engedelmessége 
árán menti meg az emberiséget az örök haláltól,13 mivel csak azok jogosultak az 
örök életre s a halhatatlanságra, akik Isten törvényével teljes összhangban élnek.14

A cselekedetek Mózes által adatott törvénye nem fogad el ugyan felmentést vagy 
jóvátételt, és a hit törvényének megjelenése sem írja felül, hanem inkább megerősíti 
azt;15 „de a hit törvénye által a hit mégis kipótolhatja a teljes engedelmességben 
<keletkezett> hiányt; s így a hívek éppúgy hozzájuthatnak élethez és halhatatlanság-
hoz, mint ha igazak lennének.”16 Az Isten kegyelméből való ilyetén megigazuláshoz 
azonban a hit törvényének hiánytalan teljesítése szükséges.17

A hit törvénye ugyanaz az erkölcsi törvény, mint az ó szövetségé, csakhogy az új 
szövetség szerint a teljesítés hiányosságát kipótolhatja a hívő hitvallása.18 E hitval-
lásnak Locke koncepciója szerint egyetlen követelményt kell teljesítenie, egyetlen 
hitcikkelyt kell megvallania (mint fentebb megelőlegeztük): hogy Jézus az Isten fia, 
vagyis a Felkent. A hitcikkelyek e radikális csökkentésének célja a kereszténynek 
tekinthető hívek körének lehető legnagyobb fokú kitágítása, és ezáltal a vallási in-
díttatású erőszak érvelési alapjának megszüntetése. A vallásháborúk korában Locke 
mellett – más és más alapokon ugyan, de ugyanilyen határozottan – Pierre Bayle 
és Spinoza is keresik a vallási alapú erőszak csökkentésének, a vallási tolerancia 
filozófiai megalapozásának lehetőségét, hiszen szembeötlően abszurd a szeretet 
vallása, illetve egyáltalán a vallás nevében követni el erőszakos cselekményeket.19

Míg tehát az első három fejezet Locke teológiai projektjének okát és célkitűzéseit 
kívánja megmutatni, addig az alant közölt három fejezet (4–6.) teljes egészében 
hermeneutikai, vagyis számtalan újszövetségi idézet alapján állítja és bizonyítja, 
hogy a „Jesus is the Son of God” kijelentés egyenértékű azzal, hogy „Jesus is the 
Messiah”, ami pedig az egyetlen megvallandó hitcikkely Locke latitudinárius 
(„szélességi”) teológiájában.

A 4. fejezet kezdi el fejtegetni Locke művének egyik főmotívumát, a názárethi Jézus 
személyének értelmezését. A tét nem kisebb, mint maga a megváltás kiérdemlése, 
amely – Locke szerint – a keresztények számára egy úton érhető el: ha hiszik, hogy 
„Jesus is the Messiah.” Ennek közlése az egész Örömhír végső célja: „…nyilvánvaló, 
hogy az evangélium azért íródott, hogy rávezesse az embereket arra, hogy higgyenek 

12	 Uo., 1. fejezet, 160. Érdekes itt, hogy Locke a „halál” és a megromlás forrásának középpontjába 
kizárólag Ádámot helyezi, Évának ebben nem tulajdonít szerepet.

13	 Uo., 2. fejezet, 161.
14	 Uo., 2. fejezet, 162. 
15	 Uo., 3. fejezet, 165. 
16	 Uo., 3. fejezet, 166.
17	 Uo., 3. fejezet, 167.
18	 Dewey: Socinianism, Justification, 167.
19	 Uo. 144; Vassányi: The Philosophical Foundation.



BEREI BOGLÁRKA  107

abban a kijelentésben, hogy a názárethi Jézus a Felkent; amiben ha hisznek, életet 
nyernek.”20

Locke szerint ez volt a legfontosabb tétel, amely megkülönböztette a hívőket 
a nem hívőktől. A számos hivatkozott újszövetségi passzus egyike Mt 16, 16‒18, 
amely szerint Péter apostol az egyház alapjait többek között arra a tételre fektette 
le, hogy „Jézus a Felkent, az élő Isten Fia.”21 Locke szövege többször is hangsúlyoz-
za, hogy az evangélium nagyon világosan beszél Jézus felkenti mivoltáról, így az 
alant közölt fejezetek nagy részét a Szentírásból vett, e tételt alátámasztó idézetek 
sokasága tölti meg. 

Az 5. fejezetből ugyanígy az látszik kibontakozni, hogy Locke szerint a négy 
evangélium globális üzenete az, hogy hívőnek az tekinthető, aki elfogadja Jézus fel-
kenti mivoltát. Egy darabig – érvel – Jézus kereszthalálának elfogadása és az abban 
való hit is alapkövetelmény volt ugyan, de ez később marginalizálódott. A szövegből 
kiemelkedik a Jézusra alkalmazott különböző jelzők sorozata: Felkent, Megmentő, 
Felkent Megmentő, király, Izráél királya, Isten Fia, a világ Megtartója, melyeket 
szerzőnk szerint az evangelisták rokon értelmű szavakként használtak, és amelyek 
egytől-egyig Jézus felkenti mivoltára utalnak (aminek megvallása, mint láttuk, az 
egyetlen követelmény a hit törvényének teljesítéséhez).

Locke szisztematikusan végigelemzi az apostolok által hirdetett igéket, melyek 
Krisztusról szólnak. Először az ApCsel 2. és 3., majd számos további fejezetére 
mutat rá, kiemelve Péter jeruzsálemi prédikációját és a zsidókhoz szóló igehirde-
tését. Később rátér Fülöp és Nathanaél történetére, valamint Lukács evangéliuma 
22. fejezetére is, ahol ismét az áll középpontban, hogy „Jézus az Isten fia” kijelentés 
egyenértékű azzal, hogy „Jézus a Felkent.” Ugyanígy jár el Locke, amikor az ApCsel 
9. fejezetét, valamint János 29, 36–37-et vizsgálja:

„És Isten, ki a szíveket tudja, bizonyságot tett mellettük, mert Szent Szellemet adott 
nékik, mint minékünk, és semmi különbséget nem tett miköztünk és közöttük, 
megtisztítván szívüket hit által”, 7–9. vers. Úgyhogy mind a zsidók, mind pedig a 
pogányok, kik hitték, hogy Jézus a Felkent, ez után kapták meg a bemerítés pecsétjét; 
miáltal elismerést nyert, hogy az Ő tulajdonai lettek, és különböznek a hitetlenektől.22

A 6. fejezet fő témája továbbra is a hit általi megigazulás, justification by faith. 
Locke sorjában idézi a Jézus személyére vonatkozó kijelentéseket elsősorban az 
Apostolok cselekedeteiből, valamint János, Lukács és Máté evangéliumából, illetve 
a vele kapcsolatos próféciákat Ézsaiás és Dániel könyvéből. Értelmezései mindig 

20	 4. fejezet alant.
21	 4. fejezet alant.
22	 5. fejezet alant.



108  Vallástudományi szemle 2024/1

arra a következtetésre jutnak, hogy a „Felkent” és az „Isten Fia” kétségkívül rokon 
értelmű kifejezések. 

A kereszténység észszerűségére érkezett közvetlen reakciók egyike John Edwards 
(1637‒1716) anglikán lelkipásztor két hosszú vitairata, a Some Thoughts Concerning 
the Several Causes and Occasions of Atheism (London, 1695) és a Socinianism Un-
mask’d (London: 1696), melyek egyebek mellett éppen azt kifogásolják, hogy Locke 
sehol sem nevezi Jézust az Atyával egylényegű Istennek, hanem csak Isten Fiának, 
Felkentjének, kiválasztottjának, Izráel királyának.23 Edwards ezért szociniánusnak 
– Fausto Sozzini (1539–1604) követőjének – és ezzel összhangban rakówiánusnak 
nevezi Locke-ot. Edwards szerint továbbá Locke tagadja a kárhozottak örökké tartó 
kínszenvedését is, valamint azt is, hogy Krisztus halála engesztelő áldozat volt, amely 
elégtételt szolgáltatott Isten bűnösökkel szemben támasztott büntetési követelmé-
nyeinek.24 John Milner (1628–1702) angol római katolikus püspök Edwardséihoz 
később hasonló vádakkal támadta Locke-ot az An account of Mr. Lock’s religionben 
(London, 1700), bár ő inkább Locke Jézus elégtételéről szóló tanát kifogásolta.25

Locke teológus kortársai fennakadtak azon is, hogy egy Jézus küldetéséről 
szóló teológiai-szentírástudományi műben nem kerül tárgyalásra a trinitológia. 
Szerzőnk kétségtelenül jelentőségteljes módon hallgat a Szentháromság-tanról; 
írásaiban sehol sem vallja, hogy magáévá tenné, bár ugyanakkor sehol sem támadja 
kifejezetten.26 A Szent Szellemet elvétve említi, de nem tulajdonít neki teljes értékű 
isteni státuszt, pneumatológiája kidolgozatlan. A szigorú kálvinisták szerint azonban 
kulcsfontosságú a Szent Szellem hívőben való lakozása a kegyelem általi megszen-
telődéshez. Ehelyett Locke a Szent Szellemet „segítség”-ként írja le, melyet a hívő 
a jó cselekedetek elvégzéséhez kap.27 Szerzőnket tehát teológiailag szinte kizárólag 
Jézus személye, küldetése és az Atya érdekli.

Tény, hogy Locke a Reasonablenessben kizárólag a Szentírásra hagyatkozik, más 
hivatkozási alapra nem támaszkodik, és saját, sőt sajátos kereszténység-koncepciót 
dolgoz ki. Műve rövid bevezetésében le is írja, hogy elfogulatlanul és közvetlenül 
magából a forrásból akarja igazolni a megváltás észszerűségét, a különböző felekezeti 
teológiák befolyása nélkül.28 Ezért szentírástudományi kézikönyvekhez tudatosan 
nem folyamodik, hanem egyedül, önmaga kíván szembesülni – tulajdonképpen  
a karteziánus igazságkritériumot érvényesítve, és a felvilágosodás kanti definícióját 
megelőlegezve – a szent szöveggel, melyet így csak a saját értelmére támaszkodva 
akar értelmezni.

23	 Dewey: Socinianism, Justification, 168.
24	 Uo., 175. 
25	 Uo., 176.
26	 McLachlan: Socinianism in Seventeenth-century England, 327. 
27	 Dewey: Socinianism, Justification, 168. 
28	 Locke: A kereszténység észszerűsége, Előszó, 156.



BEREI BOGLÁRKA  109

Fordításunk egy munkacsoport munkájának eredménye a KRE BTK-n. Az alapul 
vett angol szöveg John C. Higgins-Biddle kritikai kiadása: John Locke: The Reasona-
bleness of Christianity, As delivered in the Scriptures (Oxford: Clarendon Press, 1999), 
amely a mű első kiadásának Locke maga által manuálisan megjegyzetelt példányát 
veszi alapul. E szöveg sajátossága, hogy Locke egy második kiadásra gondolva ide 
bevezette Pierre Coste francia fordításának (lásd alant) fejezetbeosztását, amit ezek 
szerint nyilván helyesnek tartott. 

A fordítás a lehető legmesszebbmenőkig betűhív, követi az eredeti szöveg mon-
dathatárait. A szentírási idézeteket a korban Locke-hoz közel álló Vizsolyi Bibliából 
veszi, illetve ahol az nem elég pontosan követi az eredetit, ott a revideált Károli-for-
dítás (1908) szövegéhez fordul. A Holy Spirit / Holy Ghost neveket az etimológiának 
megfelelően következetesen „Szent Szellem”-nek fordítjuk; a Messiah terminust 
magyarul mindenütt a „Felkent” adja vissza; a baptism terminus fordítása – szin-
tén etimológiailag – „bemerítés”, és ennek megfelelően St. John the Baptist is úgy 
szerepel szövegünkben, mint „Bemerítő János.” 

Locke Bibliája általában a King James Version (1611), de helyenként kétségtelenül 
William Tyndale (cca 1490–1536) igen korai verzióját (1526) használja, másutt pedig 
egyértelműen a saját fordítását, és mindezeket mindig alkalmazza saját érvelésének 
kontextusához és nyelvtanához, tehát idézetei csak ritkán szó szerintiek. A Reason-
ableness angol szövegének értelmezéséhez Dr Samuel Johnson (1709–1784) szótárát 
használtuk (A Dictionary of the English Language, London: 1755),29 de szükség 
esetén Pierre Coste (1668–1747) kortárs, szöveghű francia fordítását is bevontuk 
az értelmezésbe (Le Christianisme raisonnable, Amsterdam: cca 1699),30 mivel an-
nak első kiadását még maga Locke ellenőrizte és hagyta jóvá a megjelenése előtt.31  

29	 Teljes címén: A Dictionary of the English Language: in which the words are deduced from their 
originals, and illustrated in their different significations by examples from the best writers. To 
which are prefixed, a history of the English language, and an English grammar. 2 vols. London: 
Printed by W. Strahan, MDCCLV.

30	 Teljes címén Le Christianisme raisonnable, Tel qu’il nous est représenté dans l’Écriture Sainte. 
Traduit De L’anglois De M. Locke. (Ez az első kiadás számunkra egyelőre megtalálhatatlannak 
bizonyult.) 

31	 Christine Baycroft így méltatja Coste Locke-fordítói munkásságát: „…ce qui caractérise surtout 
cette traduction, et en fait un texte remarquable, c’est qu’elle est issue (au moins en partie) d’une 
collaboration entre l’auteur et son traducteur. Elle a en effet été discutée, revue et annotée par 
Locke qui, à l’époque, employait Coste comme secrétaire, et qui lui avait même trouvé une 
place de précepteur chez les Masham, une famille chez qui il était lui-même hébergé depuis 
1691. Au regard des normes en vigueur aux XVIIe et XVIIIe siècles, la traduction de Coste, 
revue et corrigée par son auteur, est incontestablement une traduction rigoureuse. […] De plus, 
cette première traduction fut publiée à un moment charnière de l’histoire de la philosophie 
et de la traduction en Europe, lorsque le français commençait à concurrencer le latin comme 
lingua franca littéraire et philosophique. Le texte de l’Essai sur l’entendement humain fut ainsi 
transmis partout en Europe dans cette traduction de Coste. C’est cette traduction qu’avait lue 



110  Vallástudományi szemle 2024/1

A különböző Biblia-szövegeket a KRE kiváló honlapjáról (ebo.kre.hu) vettük, melyet 
a Dr. Fabiny Tibor által vezetett kutatócsoport tervezett meg, és Király Levente 
Zoltán hozott létre. – E helyen szeretnénk még külön köszönetet nyilvánítani  
Dr. Erdei Ildikónak, aki teológiai szempontból ellenőrizte a fordítást.

BIBLIOGRÁFIA

Ashcraft, R. (ed.): John Locke. Critical Assessments, vols. I–IV. London and New York: Routledge, 
1991. (Critical Assessments of Leading Political Philosophers)

Christine Baycroft: Locked in translation? Une étude de la traduction française de 1700 de An Essay 
concerning Human Understanding de Locke par Pierre Coste = Études de Lettres 318 (2022), 
85–104 = journals.openedition.org/edl/3918.

Dewey, D. W., Jr.: Socinianism, Justification by Faith, and the Sources of John Locke’s The Reasona-
bleness of Christianity = Ashcraft, ed.: John Locke, vol. II, 164‒182.

Higgins-Biddle, John C. (ed.): John Locke: The Reasonableness of Christianity, As delivered in the 
Scriptures. Oxford: Clarendon Press, 1999.

Johnson, Samuel: A Dictionary of the English Language: in which the words are deduced from their 
originals, and illustrated in their different significations by examples from the best writers. 
To which are prefixed, a history of the English language, and an English grammar. 2 vols. 
London: Printed by W. Strahan, 1755.

Locke, John: A kereszténység észszerűsége az írások szerint, 1–3. Ford. Bach András – Csizmarik 
Viktória – Kotán Melitta – Puchinger Noémi – Suszta Laura – Szmulai Nóra – Szűcs Bernadett 
– Takács Klaudia – Vassányi Miklós = Vallástudományi Szemle 2022/1, 156–172.

John Locke Resources: openpublishing.psu.edu/locke. [Nagyon részletes bibliográfiával.]
McLachlan, H. John: Socinianism in Seventeenth-century England. Oxford University Press, 1951.
Pearson, Samuel C., Jr.: The Religion of John Locke and the Character of his Thought = Ashcraft, R., 

ed.: John Locke. Critical Assessments, vols. I–IV. London and New York: Routledge, 1991. 
(Critical Assessments of Leading Political Philosophers)

Vassányi Miklós: The Reasonableness of Christianity as an Antidote against Atheism, Deism and Sec-
tarianism. A Philosophical Study Concerning Locke’s Concept of ‘Reason’ and ‘Reasonableness’ 
as Applied in Theology = P. Losonczy – G. Xeravits, eds.: Reflecting Diversity: Historical and 
Thematical Perspectives in the Jewish and Christian Tradition. Münster – Wien – London: 
LIT Verlag, 2007, 101–127. (Schnittpunkte–Intersections, Bd. 1).

Vassányi Miklós: The Philosophical Foundation of Religious Toleration in Spinoza (TTP), Bayle 
(Commentaire philosophique) and Locke (Epistola de tolerantia) = G. Frank (ed.): Fragmenta 
Melanchthoniana Bd. 4, (Heidelberg–Ubstadt-Weiher–Basel: Verlag Regionalkultur, 2009), 85–96.

Vassányi Miklós: Rövid bevezetés John Locke: A kereszténység észszerűsége az Írások szerint c. 
művének fordítása elé = Vallástudományi Szemle 2022/1, 150–155.

Vizsolyi Biblia = Szent Biblia az az: Istennec Ô es Wj Testementvmanac prophétác es Apostoloc által 
meg iratott szent könyuei. Visolban: Mantskovit Balint, MDXC.

Leibniz lorsqu’il formula sa réponse rationaliste à l’empirisme lockéen dans ses Nouveaux Essais 
sur l’entendement humain. Et c’est également cette version dutexte que lurent les philosophes 
français des Lumières.” (Baycroft: Locked in translation? 85–86.)



A NUMINÓZUS HERMENEUTIKÁJA –  
A LOVECRAFTI SZÖVEGVILÁG 

VALLÁSFENOMENOLÓGIAI NÉZŐPONTBÓL
SZEMERICS ANDRÁS

ABSTRACT

The thesis examines H. P. Lovecraft’s literary works starting from the mythopoetic 
form. It tries to explore the possibility of interpretation with the tools of philosophy and 
religious studies, involving postmodern and phenomenological viewpoints. It aims to 
highlight a sacred experience in Lovecraft’s work that remains viable beyond the critical 
reflections of anti-logocentric tradition. In addition to including Derridan issues, has 
been analyzed in detail the meaning-making power of the mythicizing form and the 
immanent irony that pervades the texts. The purpose of hermeneutic interpretation 
is not to present a total theory, but rather to outline possibilities and directions. The 
theoretical foundations are provided by the religious phenomenological models of 
Rudolf Otto and Mircea Eliade, and based on the work of Paul Tillich and Cleanth 
Brooks, which examined the relationship between text elements, text, and meaning. 
It outlines the sacred experience through the relationship between Heidegger’s onto-
theological question and Lovecraft. In conclusion, a sacred experience emerges in 
Lovecraft’s texts, which goes beyond the onto-theological and metaphysical tradition, 
yet integrates the cultic and mythical dimensions of the sacred.

Az Isten hatalmas nagy úr,
Sötétség és világosság,

Rettenetes, zsarnok lakó:
Lelkünkbe ezredévek hozták.

Ady Endre: Az Isten balján

Az alábbi tanulmányban szeretnék kísérletet tenni Howard Phillips Lovecraft 
(1890–1937) életműve néhány szövegének a hermeneutikai eljárás segítségével 
történő megszólaltatására. Ennek során igyekszem felmutatni azt az eidetikus 
tapasztalatmodellt, melybe a lovecrafti szövegvilágban a numinózus avagy a szent 
fenomenológiai-esztétikai „áttörése” rendeződik. Hipotézisem szerint a szerző a 
numinózus egy olyan radikális megjelenítésébe vonja be az olvasót, ami filozófiai 

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.111



112  Vallástudományi szemle 2024/1

szempontból a szent irodalmi, esztétikai és egyéb kulturális megnyilatkozásainak 
újraértelmezését, új árnyalatok felfedezését teszi lehetővé. Érinteni fogom a mito-
poétikus alkotásmód, valamint a romantikus formai örökség jelentőségét, majd 
ezt követően a szöveget „átfuttatom” a posztmodern, dekonstruktív gondolkodás 
fogalomrendszerén is. Az eljárás célja függetleníteni a szent poétikáját és herme-
neutikáját1 a klasszikus nyugati metafizikai létszemléletből fakadó egyoldalú 
előfeltevésektől. A „lovecraftiánus” numinózuskoncepció így termékeny módon 
bevonhatóvá válik a posztmodernből kiinduló világérzékelés diszkurzusaiba is.

A dolgozat kiemelten Lovecraft két, az úgynevezett Álom-ciklushoz (Dream 
Cycle) sorolható művét szeretné „szóra bírni”: a Zarándoklat Kadathba/Az ismeretlen 
Kadath álomkeresése (1926/Beyond the Wall of Sleep, 1943) című kisregényt és Az 
ezüstkulcs kapuin át (Weird Tales, 24, No. 1, 60–85, 1934. július) című elbeszélést. 
Ezen kívül felhasználom még A megnevezhetetlen (Weird Tales, 1925. július) című 
novellát és az Azathoth (1922; Leaves 2, 107, 1938) regénytöredéket.

I. A NUMINÓZUS FOGALMA

Rudolf Otto vezeti be a numinózus fogalmát klasszikus művében.2 Eszerint a nu-
minózus a szentet, mint sajátos, redukálhatatlan, az emberi (és konkrétan a vallási) 
tapasztalásban adott minőséget új nézőpontból megvilágító kategória. Otto szeretné 
kiiktatni a szentfogalmat megterhelő etikai konnotációt, hogy lehetővé tegye a 
vallásfenomenológiai megragadást: „Ez a »szent« azonban csupán egy olyan sajá-
tos, eredeti mozzanat fokozatos etikai sematizálása és megtöltése etikai elemmel, 
amely magában véve közömbös lehet az etika mozzanatával szemben, és önmagá-
ban is mérlegelhető.”3 A numinózus megragadása kapcsán Otto megállapítja azt a 
módszertani problémát, miszerint a numinózus sui generis mivolta ellehetetleníti 
a fogalmi közelítést: „Mivel ez a kategória teljesen sui generis, ezért – minden más 
primer és alapvető tényhez hasonlóan – szigorú értelemben véve definiálhatatlan, 
csak körülírható.”4 Tartalmi értelemben a szerző két, számunkra fontos elemet kü-
lönböztet meg a numinózus jelenlétében: a mysterium tremendumot és a fascinanst. 

	 A szerző az ELTE Savaria Egyetemi Központ hallgatója. A tanulmány hosszabb változata az 
OTDK Humántudományi Szekció Angol irodalomII tagozatán első helyezést ért el.

1	 A hermeneutikai eljárás végső soron minden esetben az életgyakorlat és az önmegértés talajáról 
rugaszkodik el, illetve visszautal rá. „Valójában nincs olyan megértés, amely ne érintené valami 
módon azt, aki megért, s minden megértés rejtett vagy nyílt létvonatkozást foglal magába.” 
Bacsó: Logosz és megértés, 33–34.

2	 Otto: A szent, 15–18.
3	 Uo., 16.
4	 Uo.



SZEMERICS ANDRÁS  113

Mindkét elemnél érezhető Otto sajátos törekvése, hogy a szentet, mint numinózust, 
a racionális-humanisztikus világolvasatokról leválasztva értelmezze. Ebben sok 
tekintetben megelőzi őt az általa is hivatkozott Schleiermacher. A numinozitás az 
emberi tapasztalat olyan elsődleges konstituens jelensége, ami így nem tárgyalható 
kizárólag a felvilágosodás erkölcsi rendszerének keretében, „fantasztikus etikaként”. 
A vallásfenomenológia kiszabadítja a szent értelmezését A gyakorlati ész kritikája5 

és Goethe Iphigeniája6 által felállított axiómák közül. A numinózus mint mysterium 
tremendum irracionális, kontrollálhatatlan, heves érzelmeket kiváltó túlhatalom, 
az emberit túlhaladó erőként áll elénk:

Vannak vad és démoni formái is. Lesüllyedhet egészen a szinte kísérteties borzongá-
sig és irtózásig. Vannak nyers és barbár előzményei és megnyilvánulásai, valamint 
fejlődhet a finomság, a tisztaság és a megdicsőülés irányába is. Kialakulhat belőle 
a teremtmény csöndes, alázatos reszketése és elnémulása is – de mitől reszket és 
némul el? A minden teremtmény fölött álló kimondhatatlan titoktól.7

Ugyanakkor az elrettentő, borzongató megnyilvánulást kiegészíti a fascinans vonzó 
arculata, a numinózus másik pólusa. Ez a szenttel érintkező embert a szent forrása 
felé mozdítja el: „Másrészt viszont ez a tartalom nyilvánvalóan sajátosan vonzó, 
lenyűgöző, elbűvölő, és ez a tremendum elriasztó tényezőjével sajátos kontraszthar-
móniát hoz létre.”8 Ez a pulzáló kontrasztharmónia teszi a numinózus tapasztalatot 
ellentmondásossá, ugyanakkor élő, dinamikus valósággá is a benne részesülő, vele 
érintkező szubjektum számára. A vallásfenomenológia más jelentős szerzői is ta-
núságot tesznek az Otto által felrajzolt képről. Gerardus van der Leeuw a félelem, a 
tabu és a hatalom kapcsolatrendszerében tárja fel a szakrális tapasztalatban meg-
nyilvánuló tremendumélményt, hangsúlyos vallástörténeti anyaggal kiegészítve.9 

5	 Vö. Kant: A gyakorlati ész kritikája, 148–149.: „Az iménti elemzés során a morális törvény 
elvezetett ahhoz, amit pusztán a tiszta ész ír elő gyakorlati feladatként, érzéki mozgatórugók 
bármiféle közrejátszása nélkül, nevezetesen a legfőbb jó első és legfontosabb részének, az 
erkölcsiségnek a szükségszerű teljességéhez, s minthogy e feladat csak az örökkévalóságban 
valósítható meg egészen, a halhatatlanság posztulátumához.” (Kiemelés tőlem. – Sz. A.) Kant 
ezen alaptételei mentén jut el az Isten-posztulátumhoz is. Otto erre a következőképp reflektál: 
„És e mozzanat fejlődésének kezdetén mindezek a kifejezések kétségtelenül egészen mást 
jelentenek, mint a jót.” Otto: A szent, 16. (Kiemelés tőlem. – Sz. A.)

6	 Ezzel kapcsolatban érdemes összevetésre a Jauss által felidézett komparatív Barthes-elemzés 
Racine és Goethe Iphigeniájának különbségeiről: Jauss: A recepcióesztétikai megközelítés, 
85–138.

7	 Otto: A szent, 23.
8	 Uo., 48.
9	 Van der Leeuw: A vallás fenomenológiája, 36–43. 



114  Vallástudományi szemle 2024/1

Mircea Eliade – bár a szent értelmezésében Ottóhoz viszonyítva egy kiterjesztett 
nézőpontot kíván követni – szintén megerősíti a fenti tételeket:

Noha a nyelv a tremendumot, a maiestast vagy a mysterium fascinanst a természettől 
vagy az ember profán szellemi életéből kölcsönzött szavakkal fejezi ki, ez az ana-
logizáló kifejezésmód épp abból fakad, hogy képtelenek vagyunk az egészen mást 
megnevezni: a nyelv mindent, ami a normális emberi tapasztaláson túlmutat, kény-
telen olyan szavakba öltöztetni, amelyek a normális tapasztalásból származnak.10

Összefoglalva kijelenthető, hogy a numinózus a szent vallásfenomenológiai esz-
közökkel analitikusan felbonthatóvá tett fenomenális aspektusa. Egy olyan re-
dukálhatatlan és eredendő (sui iuris) tapasztalati ágensként ragadható meg, mely 
az ember által berendezett világ vonatkozásában az egészen más szétveti a köz-
napiság szabályrendszerét, és nem szimplifikálható pusztán morális kategóriává. 
A numinózus, a tudat számára adott fenoménszerkezet konkrét, szituációhoz és 
intencionális tárgyhoz, „a találkozáshoz” kötött megnyilatkozásainak (hierophánia 
– Eliade) pedig épp ezért a köznapi tudat szerkezetét felülmúló, az emberi észlelés 
kategóriáit szétfeszítő ereje van. Ez esztétikai szempontból úgy jelentkezhet, mint a 
borzongató, rettentő és irracionális hatalom megjelenése az érzékelés horizontján. 
Ugyanakkor ez a horizont soha nem képes maradéktalanul befogadni és kere-
tei között megnyugtató módon elhelyezni ezt a „szaturált fenomént” (Jean-Luc 
Marion), hiszen az szétfeszíti az alapvetően véges formai karakterű intencionális 
struktúrát. Hipotézisem szerint Lovecraft mitopoétikus prózáját termékeny módon 
interpretálhatjuk a vallásfenomenológiai numinózusfogalom felől. Az irodalmi 
fikció eszközeivel felállított világ egy olyan térként mutatkozhat meg, melyben  
a lovecrafti karakterek tudathorizontjában adottá válik a mysterium tremendum a 
maga totalitásában és radikalitásában.

Noël Carroll A horror paradoxona11 című munkájában többek között Lovecraft 
műfajelméleti alapvetéseivel folytat vitát. Részletesen elemzi a lovecrafti zsánerkrité-
riumokat, illetve az ezek nyomán fellépő interpretációkat. Kitér az általam is idézett 
ottói numinózuselmélet és a kanti fenséges esztétikájának értelmezői alkalmazá-
sára is, melyekről elmarasztaló ítéletet mond. Kritikai vitapozíciója műfajelméleti 
kereteken belül mozog. Ezzel szemben felvehetjük azt az álláspontot, mely szerint 
Lovecraft életművének elemzése során ki lehet szakadni a zsánerkritériumok 
tisztázására irányuló irodalomelméleti törekvések keretei közül. A horroriroda-
lom sajátosságainak lovecrafti megfogalmazása tekinthető egyfajta személyes ars 

10	 Eliade: A szent és a profán, 8.
11	 Carroll: A horror paradoxona („A kozmikus félelem, a vallásos tapasztalat és a horror” c. 

fejezet).



SZEMERICS ANDRÁS  115

poeticának, ugyanakkor az értelmező előtt áll a feladat, hogy tartalmi szempont-
ból reflektálja, továbbgondolja „a kozmikus félelem, a csodálat és a kvázi vallásos 
élmény” fogalmi-filozófiai tartalmát – a specifikus irodalomelméleti kérdéseken 
túl. Lovecraftet ez esetben nem könyvelhetjük el pusztán úgy, mint a „populáris 
irodalom horrorzsánerének” alapvető, ám mégiscsak kategorikusan a műfajhoz 
láncolt figuráját. Akár annak vállalásával, hogy túllépünk Lovecraft saját intencióin, 
középpontba állítjuk műveinek ontológiai, ontográfiai12 és mitopoétikus jelentőségét, 
amely túlmutat(hat) a „horrorműfaj ikonja” képünkön. Ezzel Lovecraft életművét a 
maga individualitásában közelíthetjük meg. A továbbiakban Lovecraftet egy olyan 
kontextusban próbálom meg bemutatni, melyben ő a szent tapasztalatának, a numi-
nózusnak nem pusztán leképező- vagy irodalmi ábrázolóművészeként jelenik meg, 
hanem továbbhaladva, radikális újraértelmezőként, ontografikus teoretikusként is.

II. A MITOPOÉTIKUS FORMA JELENTŐSÉGE

A mitopoézis, azaz tudatos mítoszalkotás különleges pozíciót foglal el az iroda-
lomtörténetben. Az archaikus mítoszoktól kiindulva az antik mitikus hagyomány 
klasszicista vagy romantikus feldolgozásain át a modern populáris kultúra írott és 
képi anyagáig. Feltevésem szerint a mítoszalkotó eljárás interpretációja esetén számba 
kell vennünk mindazt, amit a mítoszról mint kulturális alakzatról megállapíthatunk. 
A formát kiindulópontként, az alkotással szembeni műfaj- és irodalomtörténeti 
előfeltevéseket zárójelezni képes tényezőként mutathatjuk fel, ennek segítségével 
pedig megszólalhatnak a szövegek azon jelentésrétegei, melyek a mítosz vélt magától 
értetődősége miatt rejtettek maradtak. A mítosz értelmezésén keresztül juthatunk 
el ahhoz a nullponthoz, ahol a kifejezésesztétikai és zsánertörténeti előfeltevések 
zárójelezhetőek. Amennyiben a mítoszt eredendő funkciójában próbáljuk megérteni 
– eltekintve a populáris mítoszokkal szembeni előfeltevésektől –, a mítoszkutatás 
definícióit hívhatjuk segítségül: „A mítosz olyan történetek összessége – ideértve a 
bizonyíthatóan tényszerű és az elképzelt mítoszokat –, amelyekre az emberek úgy 
tekintenek, mint a világ és az emberi élet mély értelmének kifejeződésére.”13 Ehhez 
hozzátehetjük az antropológus Bronislaw Malinowski szavait:„A [mítosz] minden 
kultúra nélkülözhetetlen alapeleme. Az élő hit állandó mellékterméke.”14 Mali-
nowski funkcionalista mítoszértelmezése15 erős kapcsolatot feltételez a társadalmi 
intézmények és a mítoszok között. Ugyanakkor ő is úgy fogalmaz: „A mítosz a 

12	 Harman: The Weird Realism, 33.
13	 Watts: Myth and Ritual, 7. Magyarul idézi: Livingston: Bevezetés a vallástudományba, 92.
14	 Malinowski: Myth in Primitive Psychology, 125. M. i.: Livingston: Bevezetés a vallástudo-

mányba, 93.
15	 Livingston: Bevezetés a vallástudományba, 94–95.



116  Vallástudományi szemle 2024/1

kezdeti valóság újraéledése elbeszélés formájában.”16 Ian G. Barbour kiemeli, hogy a 
mitikus világmodellek „a kozmikus rend állandó struktúráit jelenítik meg, melyeket 
a mítosz szöveges formában dramatizál.”17 A mítosz tehát olyan képi-szimbolikus 
világmodell, melyben az eredet kérdésére adott válaszlehetőségek, az emberi létezés, 
heideggeri kifejezéssel a világban-való-lét problémái kapnak dramatizált elrendezést. 
A mítoszhoz csak ennek tudatosításával közeledhetünk. A mítosz ebből következően 
mindig a totalitás perspektívájába vonja be a befogadót, feltárja számára létének 
struktúráit. Ugyanakkor nem pusztán szimbolikus konstrukcióról, képi és formai 
elrendeződésről van szó, ami önmagában steril volna. A mítosz minden esetben 
a szent jelenlétébe állítja alanyát, szembesíti a szenttel. Eliade a „szent különleges 
áttöréséből” származtatja a mítoszt.18

A fenti kritériumokat alkalmazva láthatjuk, hogy a modern populáris kultúra 
erős érdeklődést mutat a mitologizáló regények, filmek és videójátékok iránt. Keserű 
József meglátása19 szerint a modern populáris kultúra a mitologizáló műfajok-
ban (például a fantasyben) igyekszik szembesülni saját létének közvetítettségével. 
Következésképp a mítosz egyfajta vágyakozás a lét közvetlenségére. Ugyanakkor 
megkérdőjelezhető, hogy ezek a kortárs kulturális produktumok közelebb vi-
hetnének bennünket az archaikus mítoszok világához vagy az azokban alakot 
öltő jelentésekhez. Keserű álláspontja szerint saját korunkba beágyazott alkotói 
és olvasói pozícióval ez nem lehetséges. Lovecraft szövegei azonban egy különös 
irányba indulnak el. Az ismeretlen Kadath álomkeresése20 stilisztikai-prózapoétikai 
szempontból teljes mértékben a romantikus korszak közismert jellemzőit mutatja. 
A cselekményt egy kiterjesztett, hiposztazált álommotívum adja, a hős a tudatos 
szférától a tudatalatti világa felé halad. Az álomföldi világ prezentifikációját áthatja 
a romantikus plaszticitás, a köznapitól eloldódó, felfokozott érzéki tapasztalatok 
burjánzása. Mindezeket a stilisztikai eszközöket Lovecraft tudatosan radikalizálja.  
A narrátor a kimondhatatlannal való szembesülést váteszi hangvétellel kommentálja, 
felfokozza az ikonicitást, mereven egymást követő, már-már „templomi” képsoro-
zatok „zúdulnak” az olvasóra.21 A kimondhatatlan jelleg explicitté válik, számos 
esetben maga a narrátor zárja le a Randolph Carter tapasztalatainak részletezését 
az erre való hivatkozással. Lovecraft sokkal inkább csak körvonalaz, semmint leír.  
A befogadói intencionalitás, a képalkotó fantázia folyamatos kudarca és a túltelített-
ség teszi lehetővé „a leírhatatlanság töredékes leírását”, ami a narrátor perspektíváját 

16	 Malinowski 1926, 39. M. i.: Livingston. Bevezetés a vallástudományba, 94. 
17	 Barbour: Myths, Models and Paradigms, 49. M. i.: Livingston: Bevezetés a vallástudományba, 

101.
18	 Eliade: Myth and Reality, 5–6. M. i.: Livingston: Bevezetés a vallástudományba, 99.
19	 Keserű: Lehetnek sárkányaid is, 132–145.
20	 Lovecraft: Kadath.
21	 Galamb: Utószó, 469–479.



SZEMERICS ANDRÁS  117

ugyanúgy jellemzi, mint a karakterek és a befogadó nézőpontját. Továbbá elmond-
ható, hogy a transzcendenst megjelenítő szép esztétikája önnön ellentétébe csap át. 
Egyfajta sajátos khiazmusban egyesül a romantikus szép és az ennek eredeteként 
szolgáló, transzcendens-metafizikai borzalom:

Végül, amikor már belebetegedett a sóvárgásba a lángoló alkonyati utcák és öreg 
cseréptetőkkel szegélyezett, sejtelmes domboldali sikátorok után, mert sem ébren, 
sem álmában nem tudta kiverni őket a fejéből, Carter elhatározta, hogy odame-
részkedik könyörögni, hol még sosem járt ember, és a sötétségen átvágva behatol 
a jeges sivatagokba, hol felhőfátyolban, idegen csillagok diadémjával az ismeretlen 
Kadath rejti sötéten és titkosan a Nagyok ónixkastélyát.22

A transzcendenst leképező-megjelenítő szép romantikus irodalmi konstrukcióját 
láthatjuk. Az elvágyódás a „szent városba” a fascinans ottói numinózus eleméhez 
kapcsolható. Ugyanakkor erre egy teljesen más tónus válaszol:

Azathoth, a korlátozást nem tűrő démonszultán, kinek nevét egyetlen ajak sem 
merészeli hangosan kiejteni, ki felfoghatatlan, fénytelen cellákban rágódik éhesen 
az időn túl, ráut dobok tébolyító tompa döngése, elátkozott fuvolák egyhangú 
vinnyogása közepette. Ezek ocsmány lüktetésére, sivítására járják a táncot lassan, 
félelmetesen, esztelenül a gigászi Végső Istenek, a vak, néma, komor, agy nélküli 
Más Istenek, kiknek lelke és hírnöke Nyarlathotep, a kúszó káosz.23

A szépet meghaladó minőség, a fascinans ontológiai alapja a legszélsőségesebb de-
priváló eposzi jelzőkkel ellátva bukkan fel. Azathoth, Lovecraft sajátos teológiájának 
központi ágense az esztelenség, a némaság – az igétől, a szó archaikus hatalmától 
való megfosztottság – és a vakság attribútumait hordozza.

Kadath keresésében és felfedezésében mintha Dante utazásának paródiáját, 
ellentételező parafrázisát vagy épp intertextuális megidézését ismernénk fel. Lo-
vecraft eszközrendszere így egy ironikus feszültséggel rendelkező struktúrát hoz 
létre.24 Dante esetében a borzalmastól (Inferno) távolodó perspektíva egyben a 
transzcendenshez, a szenthez, a lét közvetlenségéhez közelítő (Paradiso); a lovec-
rafti elbeszélés azonban a kettőt feloldja egymásban. Szétválaszthatatlan, egy-
mást átjáró esztétikai minőségeket látunk, melyben a borzalmas a szent betöré-
sének arányában erősödik, a leírhatatlan elemek számának fokozódásával együtt.  
A szép eszközei, az álom, a népmesei-mitikus vonások klasszikus módon a szent 

22	 Lovecraft: Kadath, 31–35. sor.
23	 Uo., 48–54. sor.
24	 Vö. Brooks: Az irónia, 347–356.



118  Vallástudományi szemle 2024/1

megjelenésének lehetőségét sejtetik, ugyanakkor elodázzák azt a kimondhatatlan 
borzalom alakját öltő isteni fel- és elfedésével. Ami Dante vagy épp a tradicionális 
„szakrális szépségesztétika” számára közellét, azt Lovecraft a távollét vonásaival 
ruházza fel, miközben mégis atmoszférateremtő jelek sorozataként alkalmazza.  
A szöveget keretező álommotívum hasonló iróniát képez. Miközben az Álomföld 
a lét felfokozottságát hordozza, egyben az álom köznapi, a fikcióval, a „nem igaz-
zal” (hasonlóan a mítoszhoz) szintúgy asszociálható. A Föld isteneinek felkutatása 
Kadath álombeli városában a szent betörésének, önkinyilatkoztatásának klasszikus 
narratív elemeit hordozza, miközben fikciónak bizonyul a Más Istenek eredendőbb, 
a romantikus eszközrendszerrel megragadhatatlannak bizonyuló borzalmas „tá-
vollévő jelenlétéhez” viszonyítva.

Az ironikus struktúra még inkább kirajzolódik az Azathoth regényfragmen-
tumban.25 A Kadath-ból már idéztem az Azathoth-ot jellemző „teológiai tétel-
mondatokat” és „attribútumlistát”. A lovecrafti szövegvilágot ismerő, beavatott (a 
mítosz beavató jellegére itt nem térhetek ki) olvasó számára az „Azathoth” címben 
mindez konnotatíve adott. Az irónia alapját az adja, hogy maga a töredékes textus az 
esztétikai értelemben „legszebb” képsorozattal jeleníti meg a transzcendens iránti 
vágyakozást, az értékeitől deprivált, hiányos világból való romantikus menekülés 
motívumát:

Nesztelen végtelenség örvénylett az álmodó körül, testének érintése nélkül lengték 
körül a lágy szellők, ahogy mereven kihajolt a magányos ablakon. Emberünk ettől 
kezdve napjait a távoli szférák dagályai alapján számolta, ahogy e szférák más éteri 
gömbök irányába hömpölyögve nőttek-dagadtak óvatosan. Egy zsongító világ zöld 
napkeltéje altatta gyengéden, és szőtte további álmait egy zöld part lótuszvirágokkal 
és csillogó vörös camalote-bokrokkal teli szakaszán…26

A cím Azathoth-ja, ez a kizárólag lovecrafti kontextusban megérthető jelölő hang-
sor viszont éppen egy, a korábbiakhoz hasonlóan depriváló jelzőkkel körülhatárolt 
istenséget hoz játékba a klasszikus romantikát stílusában megidéző megváltá-
sigénnyel. A textus élményvilága és a paratextus erre adott hipertextuális válasza 
feszült iróniát hoz létre. Megítélésem szerint Lovecraft alkotásait nem lehet pusztán 
mítoszparódiaként felfogni, nem süllyeszthetjük a mitikus formát a populáris iro-
dalom hatásesztétikai dekorativitásának szintjére, és Joyce Ulysseséhez hasonlítható 
mítoszdekonstrukcióként sem állja meg a helyét.

Amennyiben a numinózusfogalom és a mítoszdefiníciók nyomán megállapít-
hatjuk, hogy a mítosz minden esetben a lét és az eredet kérdéseihez visszavezető 

25	 Lovecraft: Azathoth.
26	 Uo., 28–33. sor.



SZEMERICS ANDRÁS  119

alakzat, a mitikus formavilágot pedig ennek szellemében jelentésképző funkció-
ként ismerjük el, úgy fogalmi alakra hozható a szentnek az a radikálisan újszerű 
tapasztalata, ami megmagyarázza a populáris és filozófiai Lovecraft-recepció újabb 
és újabb hullámait. Ahogy Arne Naess fogalmaz, az emberi világának kifosztott-
ságát sokkal inkább az ún. másodlagos minőségek érvényét elimináló, kvantitatív 
szemlélet idézi elő, ezzel szemben a mitikus gondolkodás minden esetben gestalt-
jellegű, azaz jelentéstelített.27 Nem hagyható figyelmen kívül az irodalmi forma 
önmagából-felfakadó jelentésteremtő ereje.

III. LOVECRAFT ÉS A KLASSZIKUS ESZTÉTIKA

A lovecrafti megjelenítésben elénk lépő szenttapasztalat feltárásához látnunk kell, 
milyen viszonyba állíthatjuk a megjelenítés ezen módját a klasszikus művészetfel-
fogással, a nyugati kultúra történetét meghatározó esztétikai paradigmával. Klas�-
szikus esztétikai paradigmának nevezem a művészetet az eszme érzéki látszásaként 
meghatározó elméleti hagyományt, mely Platóntól és Plótinosztól egészen Hegelig 
és Heideggerig „magába zárja a művészet létét vagy lényegét”.28 Jean-Luc Nancy 
„az Eszme külsővé válására” épülő művészetfogalmat elemzésében visszaállítja 
annak eredendően teológiai-vallásos kontextusába, „a láthatatlan Isten látható 
képéhez”.29 A szép esztétikája csak ebből az eredendő kontextusból fakadhat fel. 
A teológiai értelemben vett felismerő „látás” analogonja a megjelenőben szemlélt 
eidos művészete, ami Plótinosznál az isteni értelemben gyökerezik. 30 Ugyanakkor 
Plótinosz a rútat mint esztétikai minőséget is meghatározza.31 A rút mindaz, ami 
a „láthatatlan láthatóvá válásának” folyamatán kívül reked. Ez persze egy specifi-
kus alkalmazása a platóni-arisztotelészi metafizika átfogó világmodelljének. A rút 
mindannak esztétikai lecsapódása, ami az isteni értelemből (nous) kirekesztett.

De mi az, ami kirekesztett? Paul Tillich Rendszeres teológiájában az onto-
lógiai elemek és az ezekből felálló polaritások leírásával az európai metafizikai 
világkép vázlatát adja. Az eszme érzéki megjelenéséből kirekesztett minőséget a 
dinamika elveként írja körül. Túlnyúlva a metafizikai világképen, a platóni mé ón 
megismerhetetlen, értelmileg át nem világított kategóriáján, egészen a mitológiák 
világszerkezetéig kalauzol:

27	 Naess: Az ökológiától az ökozófiáig, 71. (65–75.)
28	 Nancy: Ami a művészetből megmarad, 27. (21–37.)
29	 Uo., 28.
30	 Plótinosz: Enneászok 1, 6, 1–3., 433. 
31	 Uo.



120  Vallástudományi szemle 2024/1

A dinamika a mé ón, a lét lehetősége, amely a formával bíró dolgokkal szemben 
nemlét, a tiszta nemléttel szemben pedig a lét hatalma. Ez a rendkívül dialektikus 
fogalom nem a filozófusok alkotmánya. A mitológiákban játszik meghatározó 
szerepet, és a teremtést megelőző káosz, tohu-va-bohu, éjszaka, üresség fejezi ki. 
Felbukkan az olyan metafizikai spekulációkban is, mint az Ungrund (alaptalan 
alap, Böhme), az akarat (Schopenhauer), a hatalom akarása (Nietzsche), a tudattalan 
(Hartmann, Freud), az élan vital (Bergson), a törekvés (Scheler, Jung).32

A művészet történetét, akárcsak a metafizikáét, végigkíséri a formai és a dinamikus 
elv szembenállása, melyben az időbeliségtől eloldott és tiszta lényegi maradan-
dóságot sugárzó formai elv, az „isteni értelem” átvilágító szellemi princípiuma 
azonosul az istenivel és a művészet által láthatóvá tett láthatatlannal. Az eszme 
metafizikai, esztétikai vagy épp vallási megközelítése a formai elvvel való áthatott-
ság és azonosulás útjaként képzelhető el, akár a dantei utazást, akár a platonikus 
felemelkedést vizsgáljuk. A modern filozófia, amint Tillich is megállapítja, felfedezi 
a dinamikust, és igyekszik különböző fogalmi rendszerekben artikulálni azt.33 Ha 
visszatérünk a plótinoszi meghatározáshoz, a rút a tiszta dinamikus elvhez vezető 
esztétikai ösvény a formai elvhez felemelő, átvilágító szép kontrapunktjaként.  
A művészet tradicionális formai meghatározottságon túllépő vagy időben azt követő 
mai művészetet jellemezhetjük a hiány és szétrobbanás fogalmaival. A dinamikus 
előtérbe állítása új felfedezéseket eredményez: „Ugyanakkor ez vezeti a szépséget 
önmagán túlra, azaz a »fenségeshez«, no és a »retteneteshez« és így tovább, a »gro-
teszkhez«, az »ironikus« szétrobbanáshoz, a formák általános entrópiájához…”34 
Nancy szerint mégsem jellemezhetjük a művészetet pusztán a benne megjelenővé 
váló eszme hiányaként, „már-nemként” vagy „már-nincsként”. Sokkal inkább az 
értelem akarásaként, értelem iránti vágyként, az isteni formához való visszatérés 
kísérleteiként tekinthetünk rá, annak tudatosításával, hogy ez már nem véghez 
vihető folyamat.35 Nancy ezt nihilizmusnak nevezi. Lovecraft mitológiája vélemé-
nyem szerint egy sajátos pozíciót vesz fel ebben a kérdésben. Az ezüstkulcs kapuin 
át a Kadath-hoz hasonlóan egy klasszikus motívumra épít. Az Isteni színjátékot 
idéző utazásmotívumot itt a misztikus ascensio, a végső és isteni formákhoz való 
felemelkedés direktebb megjelenítése helyettesíti. Carter találkozása Umr-al Tawíllal, 
áthaladása a Végső Kapun és találkozása a transzcendens Lénnyel (Yog-Sothoth), 
bár a cselekményszövés struktúráját és a mitopoétikus hátteret tekintve a vallási 

32	 Tillich: Rendszeres teológia, 153.
33	 Ez természetesen problematikus a dinamikus megnevezhetetlenségéből, értelmi megszólítha-

tatlanságából adódóan. A dinamikus elv fogalmi megragadása már eredendően a filozófiában 
lehetetlen eljárás. 

34	 Nancy: Ami a művészetből megmarad, 28.
35	 Uo.



SZEMERICS ANDRÁS  121

tapasztalat klasszikus értelmezéseit indukálja, a transzcendens Lény a formai elv 
helyett a dinamikus elv sajátosságait hordozza: „Az őstípusok, lüktették a hullámok, a 
Feneketlen Szakadék népéhez tartoznak – formátlan, kimondhatatlan lények, akikről 
kevés álmodónak van fogalma az alsó világokban.”36 A továbbiakban is komplex 
metafizikai megközelítéseket kapunk Lovecrafttől a tapasztalat körvonalazására, 
amit mindvégig a dinamikus elvet megidéző képek kísérnek:

Emlékek és képzelet formáltak fakón elmosódott körvonalú félképeket a fortyogó 
káoszban, de Carter tudta, hogy ezek csupán az emlékezet és fantázia termékei. 
Mégis úgy érezte, nem véletlen, hogy épp ezek a képek épülnek föl öntudatából. 
Valami szavakba nem foglalható, mérhetetlen, hatalmas dolog az, amely meg akarja 
mutatni magát…37

A transzcendencia megközelítése a szövegben számos ponton a jungi kollektív és 
személyes tudattalan archetipikus szerkezetére emlékeztet, maga az archetípus 
[„archetype”] kifejezés is több alkalommal szerepel.38 Talán Lovecraftnek ez a 
szövege az, ami önmagában szemlélve a legközelebb marad a klasszikus paradigma 
formaelvű közelítéseihez, mégis olyan teoretikus elemeket csempész Lovecraft mito-
lógiájába, amelyeket szem előtt kell tartanunk. Különösen a transzcendens Lényhez 
való felemelkedés következményeit, az önvesztést, a testvesztés, az önelidegenítő, 
keverékszerű, groteszk eredményt szem előtt tartva. Randolph Carter nem a for-
mai kiteljesedés magasabb fokán találja magát, hanem a széthullott identitás és az 
átalakulás, a mássá-levés folyamatában. A misztikus élmény a téridő egy teljesen 
más pontjára, egy idegen entitás testébe repíti, és ezen a testen tudata egy idegen 
tudattal kénytelen osztozni.

Lovecraft tehát egy olyan transzcendentális szerkezet felépítésére tesz kísérletet, 
melyben a mitopoétikus forma és a klasszikus, az eszme láthatóvá tételét célzó 
motívumrendszerek keretezik a befogadói tapasztalatnak a dinamika elvére, a 
kimondhatatlan mé ón ontológiai elemének intencionálására való törekvést. Ez 
utóbbinak minden esztétikai hozadékával együtt: „a rút”, „a borzalmas”, „az iro-
nikus”, „a groteszk”, „a kiméra” kulcsfogalmakká válnak lovecrafti narrációban. 
Ez magyarázza azt a szerkezeti iróniát, amit az előző fejezetben tárgyaltam. Sajátos 
helyzetről beszélhetünk, melyben a prózapoétikai eszközök eredendően magukban 

36	 Lovecraft – Price: Az ezüstkulcs kapuin át, 582–583. sor.
37	 „Carter ismét az energiagócban találta magát, amely a külső űr most már ismerős ritmusára 

csépelte, döngölte fájdalmasan, elviselhetetlenül, oly ütemre, amely sem a pusztító hévvel 
lángoló csillagokban, sem a mindent megdermesztően hideg feneketlen szakadékban nem 
honos. Világegyetemünk egyetlen színképében sem található árnyalatok sugarai játszadoztak, 
szövődtek össze, fonták körül. Ijesztő sebességgel mozgott.” Uo., 631–635. sor.

38	 A tudattalan és a dinamikus elv kapcsolatáról lásd Tillich: Rendszeres teológia, 153.



122  Vallástudományi szemle 2024/1

hordozzák a szent megcélzását és az eszme láttatására irányuló szándékot, a mítosz 
mint kulturális alakzat eredendő és már tárgyalt sajátosságain, a képalkotó (ikoni-
kus) ábrázolástechnikán és az ascensiót kifejező motívumokon keresztül. Azonban 
a dinamika előtérbe állítása, a formai elvnél eredendőbb funkcióba emelése mégis 
egy posztmodern ontológiát sejtet. A lovecrafti próza ezen kettősségét tehát poszt-
modern perspektívába állíthatjuk. 

EXKURZUS: A DEKONSTRUKCIÓ TANULSÁGAI

Jacques Derrida Grammatológiájában alapozza meg azt a dekonstruktivista gondol-
kodást, melyet a művészetfogalom tradíciója kapcsán már bevontam az értelmezésbe. 
Derrida elemzésében az istenség és a metafizikai jelfogalom közötti elidegeníthe-
tetlen kapcsolatról ír: „Jel és istenség egyazon helyen és időben született meg. A jel 
korszaka lényegében teologikus. Lehetséges, hogy soha nem ér véget. Történelmi 
lezárulása azonban már kirajzolódott.”39 Derridánál jelölő és jelölt viszonya az 
érzékfelettire mutató, azt a jelenlét módján elénk állító érzéki az európai igazság-
felfogás alapja. Az általa logocentrikusként megnevezett gondolkodás hátterében 
egy olyan metafizikai-teológiai (onto-teológiai) struktúra húzódik meg, melyben az 
abszolút logosz (az istenség) zárókőként és biztosítékként szolgál arra, hogy a jelölő 
a jelöltet jelenlévővé tegye: „A tiszta intelligibilitás oldalaként egy olyan abszolút 
logoszra utal, amellyel közvetlen egységet képez. Ez az abszolút logosz a középkori 
teológiában egy végtelen alkotó szubjektivitás volt: a jel intelligibilis oldala mindig 
az ige és Isten felé fordul.”40 Az abszolút logosz közvetlen viszonyban van a jelölttel, 
a jelölt külsődlegessé válása, megnyilvánulása, avagy jelenlétté válása a jelölőben 
pedig magát az igazságot vagy az értelmet kínálja fel számunkra. „A láthatatlan 
Isten láthatóvá válik”.

De vajon miként jelenik meg az ezen túlhaladni kívánó, az elkülönböződést és 
elhalasztást (différance) tudatósító, a távollétre alapozott gyakorlat Lovecraft prózá-
jában? A megnevezhetetlen (The Unnamable) című novelláját Lovecraft a következő-
képp zárja: „Nem, egyáltalán nem így! Mindenütt ott volt, mint a kocsonya, vagy a 
nyálka, és mégis volt formája, minden képzeletet felülmúlóan borzalmas, sok ezer 
forma! Szemek is voltak, hibás szemek. Ez maga volt a pokol, a végső ocsmányság 
örvénye. Carter, ez volt a megnevezhetetlen!”41 A szövegstruktúra vonatkozásában 
kiemelt jelentősége van annak, hogy ez a zárómondat. A novellaszerkezet sajátos-
sága a gyakran „csattanóként” hivatkozott zárlat, ahol az igazság pillanatában az 

39	 Derrida: Grammatológia, 23.
40	 Uo., 22.
41	 Lovecraft: A megnevezhetetlen, 193–195. sor.



SZEMERICS ANDRÁS  123

igazság jelenlétbe lép. Itt azonban ezt a funkciót a megnevezhetetlenség konstatálása 
tölti be. A jelzők halmozása, avagy a megnevezés kísérletsorozata kudarcot vall.  
A szövegfolyam a jelölő-jelölt viszony felállítása, ezáltal a jelenlétben való rögzítés 
lehetetlenségét leplezi le. A leleplezés a leleplezés lehetetlenségének, a rögzítési 
kísérletek („sok ezer forma”; „pokol”; „a végső ocsmányság örvénye”) kudarcának 
kijelentése. Végső soron a novella csak arról tájékoztat, hogy valamilyen találkozás 
történt. A jelölők jelöltje azonban nem lép elénk, pusztán a dinamikus esztétikai 
jegyei, a képi benyomások metaforikus alkalmazása történik meg, az igazság feltá-
rulása nem. Ami végső soron paradox módon feltárul, az a nem feltáruló, a mond-
hatatlan, rögzíthetetlen ágens elhalasztódása egy következő, talán soha meg nem 
születő szövegbe és annak mindig elhalasztást követelő értelmezésébe.

A novella cselekményének középpontjában végig a megnevezhetetlen prob-
lémája áll, a racionalizmus és a tudományos igazságfogalom kontextusában.  
A problémafelvetésre a kimondhatatlan és értelmezhetetlen észlelést szétforgácsoló 
betörése válaszol, melynek esztétikai megközelítésére Lovecraft a kísértethistória és 
a rémregény hagyományos eszközeit használja, ezzel elkerülve a zsidó-keresztény 
teológiai implikációkat. A megnevezhetetlen megnevezésének misztériuma így teljes 
egészében függetlenné válik az európai vallási tradíciótól, a rögzíthetőség sejtetésé-
től. Lovecraft olyasmit választ, ami abszolút módon kívül áll a logosz struktúráján:  
a numinózus tapasztalat démonikus arcát, melyre a logocentrikus gondolkodás 
integratív szándéka sosem terjedt ki. Azaz a rémregény, ill. gótikus regény prózapoé-
tikai eszköztára és atmoszférateremtő írástechnikája a megnevezhetetlenbe íródnak, 
minthogy olyan hagyomány hordozói, mely mindig is kívül állt az onto-teológiai 
tradíció által meghatározott, a jelenlét metafizikájára építő esztétikai és teológiai 
praxison. A megnevezhetetlen, felszívva magába a láttatás ilyesfajta módozatait, a 
dekonstrukció kritikai hagyománya szempontjából termékenyen olvasható képet 
ad a transzcendens tapasztalatról.

A transzcendentális jelölt strukturális pozíciójában Azathoth áll, a Cthulhu- 
mitológia végső istenalakja.42 Azathoth azonban „alkalmatlan” ennek a funkciónak 
klasszikus, metafizikai értelemben vett ellátására. A „Vak, Idióta Isten”, a „Démon 
Szultán”, a „Nukleáris Káosz” a felrajzolt létszerkezetben világteremtői és -rendezői 
pozíciót tölt be, hordozza az ehhez tartozó attribútumokat,43 de dinamikus, kaotikus 

42	 „A »transzcendentális« jelölt az, amit minden meghatározott kategória vagy jelentés, minden 
lexika és minden szintaxis, következésképp minden nyelvészeti jelölő magába foglal, jóllehet 
ő maga nem azonosítható egyikkel sem ezek közül, mégis biztosítja, hogy általuk előzetesen 
megértett legyen, és így egyik olyan korszakbeli adottságra sem redukálható, amelyeket mégis 
lehetővé tesz.” Uo., 29.

43	 Vö: Schneider: A szimbólum, 2017–2018. Az akusztikus szimbólum kapcsán: Lovecraft: Kadath, 
48–53. sor. Az akusztikus szimbólum, más előjellel, de J. R. R. Tolkiennál is nagy jelentőséggel 
bír (A szilmarilok, Ainulindalë).



124  Vallástudományi szemle 2024/1

és démonikus kvalitása lehetetlenné teszi, hogy az abszolút logosszal bármiféleképp 
azonosítsuk.44 A világ Azathoth álma, de Azathoth nem a világegészben potenciá-
lisan fellelhető és rögzíthető igazság fundamentuma. Sokkal inkább az ehhez való 
hozzáférés akadálya, a nemlét olyasfajta elve, ami az elkülönböződést, az igazság 
pillanatának a lovecrafti szövegvilágban való folytonos elhalasztódását indukálja. 
A világ végső soron abban a paradoxonban áll, hogy Azathoth alszik, szunnyad 
(„nemlét”, „potencialitás”, „értelemnélküliség”), ha felébred („értelem felbukkanása”, 
„az elhalasztott igazság pillanata”), a világegyetem maga visszahullik a semmibe. 
A világ tehát a folyamatos nemlét-játék, a nemlétnek a nemléttel való paradox, 
decentralizált oszcillációja. Ez a játékos mozgás ugyanakkor mégsem profanizáló 
folyamat, hanem minden ízében szent hatalom. 

IV. KONKLÚZIÓ – LOVECRAFT ÉS A SZENT

A fenti elemzések arra az alapvetően ironikus benső lényegszerkezetre igyekeztek 
rámutatni, ami a szerző életművét szervezi. A romantikus formavilág és az ere-
det kérdését jelenlétbe állító mitopoézis elválasztatlanul a dekonstuktív-privatív, 
dinamikus karakterű teológiai látomásokkal egybeszőtten működik a vizsgált 
művekben. Lovecraft szövegjátékának alapja a szent közeledő mozgásának minden 
hagyományos előfeltevést felszámoló ironikus-megsemmisítő jellege. A szenttel való 
megváltó találkozás egyben az ontológiai lesüllyedés és értékvesztés kicsúcsosodó 
eseménye. Az üdvélmény Lovecraft karakterei számára a szó legősibb értelmében 
véve szent és numinózus, miközben a klasszikus metafizikai-esztétikai világkép 
keretrendszeréből szemlélve ugyanez az élmény a legradikálisabb értelemben 
véve szentségtelen. Más szavakkal, a numinózus nem pusztán ottói értelemben 
véve feltárja a szentet a tapasztalatban, de egyben a paradox hasadás viszonyában 
áll saját feltártjával, létrehozva ezzel egy sajátos, feszültséget felszabadító ironikus 
teopoétikát. A szenttel történő, egyesülésbe szólító találkozás itt a szentségtelen 
teljes negativitásában valósul meg.

Bár a lovecrafti numinózustapasztalat mindent lefedő körvonalazásához nem 
feltétlenül adódik példa, megközelítéséhez igen. A kortárs fenomenológiai val-
lásfilozófia kísérletei segítségünkre lehetnek ebben. Ennek alapjait az a heideggeri 
törekvés adja, ami fundamentális megkülönböztetést hajt végre az ontoteológiai 
tradíció causa suiként jelölt Istene és az erről leválasztott, Heidegger által „isteni 
Istennek” (göttlicher Gott) nevezett szenttapasztalati „tárgy” között: „Az isten-nél-
küli gondolkodás, amely kénytelen feláldozni a filozófia Istenét, mint a causa sui-

44	 Azathoth a „központi űrben”, „a rendezett világmindenségen túl”, „kimondhatatlanul lakozó” 
istenség.



SZEMERICS ANDRÁS  125

ként elgondolt Istent, talán közelebb van az isteni Istenhez.”45 Ezzel megtörténik  
a lehetséges vallási tapasztalatok szférájának autonóm, a metafizikai világképtől és 
a kijelentéslogikai, a jelölt és jelölő korrelatív viszonyára építő gondolkodás előfel-
tevés-rendszerétől eloldott elgondolása. Ez az elméleti alap nem maradt folytatás 
nélkül. Emmanuel Lévinas és Jean-Luc Marion törekvései a fenomenológia fogalmi 
eszköztárával fejlesztették tovább az istentapasztalat, avagy numinózustapasztalat 
posztmetafizikai formáit.

Lévinas a végtelen descartes-i ideájából kiindulva a Biblia Istenét úgy fogja fel, 
mint aminek jelentése „egyfajta valószínűtlen módon […] túl van a léten, maga a 
transzcendencia.”46 Lévinas úgy akarja felmutatni a végtelen ideáján alapuló isten-
felfogását, hogy az sem asszimilálható, sem integrálható ne legyen a már ismertre 
épülő gondolkodás számára. A végtelen ideájában adott Isten radikálisan meghaladja 
a gondolkodást, transzcendenciája sértetlen marad.47 Az istenfogalom megkettő-
zésében48 Marion Lévinasnál is messzebb megy. A bálvány és az ikon intencionális 
élménytípusait vázolja fel és állítja szembe egymással. A bálvány a rögzíthető és 
végső soron az emberi megismerés rendébe integrált, immanens metafizikai isten-
fogalom. Az ikon viszont olyan „ellen-intencionalitás, ellen-tekintet”, amely úgy 
látható, hogy az alanyra néz, világába behatol. Marion feltételnek tekinti, hogy a 
szent képmásban adott istenarc ne legyen megérthető, a láthatatlan pedig „végtelen 
mélységeken keresztül lépjen a láthatóságba”. Az ikonikus istenfogalom transzcen-
dens a lét horizontjához viszonyítva.49 Lévinas és Marion kísérletei ugyanakkor nem 
fedik le maradéktalanul a lovecrafti élményvilágot. Lovecraft nem a zsidó-keresztény 
istentapasztalat keretei között mozog, a démonikus-dinamikus minőség és az isteni 
világ ellenségessége, behatolásainak destruktív ereje nem illeszthető be probléma-
mentesen a lévinasi-marioni modellekbe. Mégis, a fenomenológiai vallásfilozófia 
fogalmi artikulációi közelebb vihetik az értelmezőt a végtelen ideáján és az ikon 
fogalmán keresztül Lovecrafthez. A megismerhetőség és a szép által hozzáférhe-
tővé tett formális transzparencia teljes megtagadása Lovecraft szövegeit a marioni 
értelemben vett ikonhoz, a méontikus, eltávolító dinamika pedig a lévinasi Teljesen 
Más ontológia szempontból rögzíthetetlen tapasztalatához közelíti.

További példaként Gershom Scholem a kabbalában fedez fel egy olyan, a poszt-
modernhez sok tekintetben kapcsolatható istentapasztalatot, ami társítható Lovecraft 
világához is. Scholem szerint a Gikatilla-féle kabbalában

45	 Heidegger: The onto-theo-logical constitution, 72; M. i.: Pavlovits: Az istenfogalom megket-
tőződése, 55. (53–71.)

46	 Lévinas: God and Philosophy, 56.
47	 Pavlovits: Az istenfogalom megkettőződése, 56–57.
48	 Uo., 57.
49	 Marion: Dieu sans l’étre; M. i.: Pavlovits: Az istenfogalom megkettőződése, 57–59. 



126  Vallástudományi szemle 2024/1

[a] világok millióinak, amelyekben teremtett lények fogják fel Isten kinyilatkoz-
tatását, Isten nyelvét, a Tóra tehát jelentések végtelen gazdagságában mutatkozik 
meg, más szavakkal: Isten szava ugyan eljut mindenhová a világban, és jelentésben 
végtelenül gazdag, ámde nincs rögzített jelentése. Ő maga jelentés nélküli, mégis ő 
az értelmezhetőség maga.”50

Jellegzetesen „posztmodern tapasztalat”, középkori szerző tollából. Lovecraft tom-
boló istenei a végtelen értelmezhetőség középpont nélküli, mitikus világára és 
annak szenttapasztalatára nyitnak ablakot. Az irodalmi alkotás istenalakjai a 
felfoghatatlan, a megérthetetlen és megismerhetetlen szent negatív teológiáját 
kínálják fel a karaktereknek és az olvasónak, a „milliónyi világban” önmagát el-
vesztő ember perspektívájával egybefonva. Ugyanakkor mindezt olyan radikális 
esztétikai eszközökkel éri el, amelyek a démonikusból, a Rudolf Otto által is körülírt 
(bár primitívként elkönyvelt) tremendális numinózuskategóriából származnak. 
Lovecraft kiterjesztve alkalmazza a megjelenítéshez ezt a minőséget, komplex, 
szétszóródó mitológiájával kiteljesíti a szent sötét és idegen, veszélyes és borzalmas, 
szemantikailag nyitott, végtelenül elmozduló és ebből fakadóan rejtélyes oldalát. 
Viszont ha az özönvízre vagy Szodoma és Gomorra elpusztítására gondolunk, nem 
tekinthetjük ezt önmagában egyszerűen „látványkeltésnek”. Persze adná magát 
a metonimikus közelítés, miszerint Lovecraft jelentősége pusztán annyi, hogy a 
numinózus démonikus aspektusát a szent önközlésének egészeként állapította meg 
és állította olvasói elé. Már ez sem volna kis teljesítmény.

A mitopoétikus forma, a romantikus prózapoétika, a képsorozatokra épülő 
láttatás és a kultikus, fascinans hangvétel paradox és ironikus pozíciót vesz fel a 
dinamikus elvre épülő, dehumanizált transzcendens tapasztalattal. A totális üresség 
a mitologizáción és a sajátos stilisztikán keresztül mégis integrálódik a szentábrázolás 
egy olyan kísérletébe, melyhez hasonlót talán csak a kései Schellingnél, Bataille-nál 
és egyes avantgárd műveknél (Gottfried Benn: Das Unaufhörliche) találhatunk.  
A forma és a dinamika, az értelem ígérete és az értelmetlenség tapasztalata, a borza-
lom esztétikája és a kultikus emelkedettség olyasfajta feloldhatatlan oszcillatórikus 
állapotba helyezi Lovecraft szövegeinek olvasóját, ami a metamodern kísérletek 
számára is izgalmassá tehetik szerzőnket. A teljességre igényt tartó megértés 
valószínűleg nem is lehetséges, viszont Heiddegerre visszautalva mindenképpen 
különlegessé teszi ezt az ateista-materialista írót és gondolkodót, aki a szent egy 
bizonyos aspektusának tanúsításához a populáris és filozófiai recepciót figyelembe 
véve talán mindenkinél közelebb férkőzött. 

50	 Scholem: Isten neve, 143–144.



SZEMERICS ANDRÁS  127

IRODALOMJEGYZÉK

Lovecraft, Howard Phillips – Price E. Hoffmann: Az ezüstkulcs kapuin át. Ford. Bihari György, 
hplovecraft.hu/index.php?page=library_etexts&id=104&lang=magyar [2023. 01. 11.]

Lovecraft, Howard Phillips: A megnevezhetetlen. Ford. Bihari György – Kornya Zsolt, hplovecraft.
hu/index.php?page=library_etexts&id=113&lang=magyar [2023. 01. 11.]

Lovecraft, Howard Phillips: Az ismeretlen Kadath álomkeresése/Zarándokút Kadathba. Ford. Bihari 
György, hplovecraft.hu/index.php?page=library_biblio&id=27 [2023. 01. 11.]

Lovecraft, Howard Phillips: Azathoth. Ford. Galamb Zoltán – Vitális Imre, hplovecraft.hu/index.
php?page=library_etexts&id=5&lang=magyar [2023. 01. 11.]

Felhasznált irodalom

Bacsó Béla: Logosz és megértés = Vulgo 2000/3–5., 33–34.
Barbour, Ian Graeme: Myths, Models and Paradigms. Harper & Row: New York, 1975.
Brooks, Cleanth: Az irónia mint strukturális elv. Ford. Vámosi Pál. = Bókay Antal – Vilcsek Béla 

(szerk.): A modern irodalomtudomány kialakulása. A pozitivizmustól a strukturalizmusig. 
Szöveggyűjtemény. Budapest: Osiris, 1998, 347–356.

Carrol, Noël: A horror paradoxona = Metropolis 2006/1, metropolis.org.hu/a-horror-paradoxona 
[2023. 01. 11]

Derrida, Jacques: Grammatológia. Ford. Marsó Paula. Budapest: Typotex, 2014.
Eliade, Mircea: A szent és a profán. Ford. Berényi Gábor – M. Nagy Miklós. Budapest: Helikon, 2014.
Galamb Zoltán: Utószó – Mítosz az időn túlról = Uő. (szerk.): Howard Phillips Lovecraft legjobb 

művei. Szeged: Szukits, 2011.
Harman, Graham: The Weird Realism – Lovecraft and Philosophy. Winchester – Washington: Zero 

Books, 2012.
Heidegger, Martin: The onto – theo – logical constitution of metaphysics. = S. a.: Identity and Difference. 

Transl. by Joan Stambaugh. New York: Harper & Row, Publishers, Incorporated, 1969, 42–74.
Jauss, Hans Robert: A recepcióesztétikai megközelítés részlegessége. Ford. Katona Gergely = Uő.: 

Recepcióelmélet – esztétikai tapasztalat – irodalmi hermeneutika. Irodalomelméleti tanul-
mányok. Budapest: Osiris, 1999, 85–135. 

Kant, Immanuel: A gyakorlati ész kritikája. Ford. Papp Zoltán. Budapest: Osiris, 2004.
Keserű József: Lehetnek sárkányaid is – A fantáziavilágok építése mint kulturális gyakorlat. Budapest: 

Prae, 2021.
Lévinas, Emmanuel: God and Philosophy = S. a.: Of God Who Comes to Mind. Stanford: Stanford 

University Press, 1998, 55–78. 
Livingston, James C.: Bevezetés a vallástudományba. Ford. Lukácsy Dorottya. Budapest: Sapientia, 2021.
Malinowski, Bronislaw: Myth in Primitive Psychology. London: Kegan Paul, 1926.
Marion, Jean-Luc: Dieu sans l’étre. Paris: PUF, 1991. 
Marion, Jean-Luc: La rigueur des choses. Entretiens avec Dan Arbib. Paris: Flammarion, 2012.
Marosán Bence Péter: Kontextus és fenomén – Igazság, evidencia és tapasztalat Edmund Husserl 

munkásságában. Budapest: L’Harmattan, 2017.
Naess, Arne: Az ökológiától az ökozófiáig – részletek. Ford. Mihály Árpád. = Lányi András (szerk.): 

Természet és szabadság – Humánökológiai olvasókönyv. Budapest: Osiris, 2000, 65–75.



128  Vallástudományi szemle 2024/1

Nancy, Jean-Luc: Ami a művészetből megmarad. In: Változó művészetfogalom. Szerk./Ford. Házas 
Nikoletta. Budapest: Kijárat, 2001, 21–37.

Otto, Rudolf: A szent – Az isteni eszméjében rejlő irracionális és viszonya a racionálishoz. Ford. Bendl 
Júlia. Budapest: Osiris, 2001.

Pavlovits Tamás: Az istenfogalom megkettőződése – Pascal és a 20. századi metafizika-kritika = 
Kendeffy, Gábor – Vassányi, Miklós (szerk.): Istenérvek és istenfogalmak a világ filozófiai 
hagyományaiban. Budapest: KRE – L’Harmattan; 2017, 53–71.

Plótinosz: Plótinosz a szépről (Plótinosz, Enneászok 1, 6, 1–3) = Ritoók Zsigmond (szerk.): Források 
az ókori görög zeneesztétika történetéhez – Görögül és magyarul. Budapest: Akadémiai, 
1982, 430–437.

Schneider, Marius: A szimbólum eredete és természete = Ars Naturae, 15–18. (2017–2018), arsnaturae.
hu/hu/szimbolum-eredete-es-termeszete [2023. 01. 11.]

Scholem, Gershom: Isten neve és a kabbala nyelvelmélete = Uő.: A kabbala helye az európai szellemtör-
ténetben – Válogatott írások 2. Ford. Bendl Júlia és mtsai. Budapest: Atlantisz, 1995, 105–160.

Tillich, Paul: Rendszeres teológia. Ford. Szabó István. Budapest: Osiris, 1996.
Van der Leeuw, Gerardus: A vallás fenomenológiája. Ford. Bendl Júlia – Dani Tivadar – Takács László. 

Budapest: Osiris, 2001.
Watts, Alan: Myth and Ritual in Christianity. London: Thames and Hudson, 1953.



FORRÁS





AQUILEIAI CHROMATIUS: 
MÁTÉ-EVANGÉLIUMHOZ ÍRT KOMMENTÁR

CSIGI PÉTER (FORD.)

PROLÓGUS

1. Jóllehet üdvösségünk és hitünk szent titkát valamennyi isteni írás tartal-
mazza, mégis az evangélium hirdetésében kiváltképpen benne foglaltatik, mivel 
ezen keresztül tárulkozik fel az égi titok rejtelme, akárcsak az Úr szenvedésének és 
feltámadásának teljes misztériuma. Az evangéliumnak, mivel négy könyvre oszlik, 
több szerzője is van: Máté, Márk, Lukács és János. Őket a Szentlélek előképekkel 
látta el, és előzetesen elrendelte ennek az isteni munkának a szolgálatára, ahogyan 
azt Szent Lukács maga írja: „Mivel bizony sokan próbálták meg elbeszélni azokat a 
dolgokat, amelyek közöttünk mentek végbe” (Lk 1,1). Úgy tűnik pedig, hogy Isten 
segítségével és a Szentlélek kegyelméből elsőként Máté írta meg az evangéliumot, 
majd ezt követően Márk és Lukács, és végül mindannyiuk közül legkésőbb János, 
miután Patmosz szigetére vonult vissza az őt korábban száműző Domitianus császár 
halála után. Miután ezen a szigeten letelepedett, és megírta a Jelenések könyvét, úgy 
látta jónak, hogy egy evangéliumot is írjon a különféle tévtanok miatt, amelyek az 
ördög ösztönzésére már kezdtek elburjánzani. 

2. Máté meg János is a tizenkét apostol közé tartozik. Ők nemcsak szenvedése 
előtt jártak együtt az Úrral, hanem feltámadása után is negyven napon át. Ők 
azok, akik mindent pontosan elbeszélnek, amit láttak és hallottak, ahogy azt Já-
nos tanúsítja a levelében, amikor azt írja: „Ahogy hallottuk, és a saját szemünkkel 
láttuk, kezünkkel tapintottuk az élet Igéjét: ezt hirdetjük nektek” (1Jn 1,1-3). Márk 
pedig Péter tanítványa és tolmácsa volt. Ő az Urat test szerint ugyan nem látta, de 
az égi kegyelemtől elárasztva és a Szentlélekkel eltelve maga is evangéliumot írt. 
Lukács sem látta testben az Urat, de mivel a törvényben igen járatos volt, mint olyan 
ember, aki Pál apostolt mindenkor kísérte, az Isten kegyelmétől kitanítva gondo-
san előadta az Apostolok cselekedeteit, és saját néven evangéliumot írt, amelyben 
sorjában elmondja az eseményeket kezdettől fogva, amint az apostolokkal való 
kapcsolata révén tudomására jutott, ahogyan arról ő maga tesz említést: „Amint 
áthagyományozták nekünk azok, akik kezdettől fogva vele voltak, és a beszédjének 
szolgái lettek” (Lk 1,2).

3. Ennek a négy evangélistának tehát szilárd és múlhatatlan tekintélye van, mint-
hogy mindent egy valakinek a vezetésével írtak meg, s jóllehet meghatározott okból 

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.131

Text



132  Vallástudományi szemle 2024/1

különféleképpen adják elő a kezdeteket, mégsem térnek el egymástól semmiben, 
mivel mindegyikük ugyanúgy értelmezi a hitben az Úr megtestesülését, születését, 
szenvedését, feltámadását és kettős eljövetelét is. Mivel pedig az evangéliumokról 
igyekszünk beszélni, ezért éppen az ügy és a tárgy iránti odaadásunk int minket 
arra, hogy az evangéliumok előre jelzett igazságát is bizonyítsuk az ószövetségi 
törvényből, ahogyan azt az apostol is írja: „a törvény a jövendő javak árnyéka” (Zsid 
10,1), hiszen semmilyen új dolog nem tud régiek híján fennállni, s a régieknek sincs 
szilárdsága az új dolgok nélkül. Mindezekről többet majd a maga helyén, amikor 
a két szövetségről lesz szó.

4. Így tehát a négy evangéliumnak az előképe és a száma a törvényben és a Pró-
fétákban egyértelműen meg van írva. Például a négy folyóban, amelyek egyetlen 
forrásból fakadnak az Édenből (vö. Ter 2,10) vagy az ékkövek négyes rendjében, 
amelyeket Áron viselt a főpapi ruháján a melle fölé elhelyezve (vö. Kiv 28,15-21), 
vagy annak a tizenkét ökörnek a négyes felosztásában, amelyeket Salamon állíttatott 
a templombéli „bronztenger” alá (vö. 1Kir 7,25). Ezekben mindben kétségkívül az 
eljövendő igazság mintái láthatók. Ezért a tisbei Illés is – mivel a Szentlélek által 
pontosan tudott az elkövetkező evangélium hirdetésének titkairól –, midőn a népet 
a tévelygéstől megszabadította, és a bálványoktól Istenhez fordította, azután, hogy 
rárakta a fára az egészen elégő áldozatot, négy korsó vizet locsolt rá az áldozatra, 
amelyet felajánlott, majd mindezt háromszor tette meg, és aztán tűz hullott alá 
az égből (vö. 1Kir 18,34–38), hogy már akkor megmutassa a jövendő remény kép-
mását: ez pedig a kereszt titka, az evangéliumok száma, a keresztség kegyelme és 
a Szentháromságban való hit. Ebben a hitben mutatunk be mi, megkereszteltek 
az Istennek méltó áldozatot úgy, hogy égből jövő tűz van segítségünkre, vagyis a 
Szentlélek, akinek az adományát ajándékul kapjuk.

5. De még nyilvánvalóbban és egyértelműbben találjuk Ezekiel prófétánál 
ugyanezt a négy evangéliumot a négy élőlény képében, akiknek az arcát is, alakját 
is leírja. „Arcuk emberi archoz, oroszlán arcához, bika arcához és szárnyaló sas 
arcához hasonlított” – mondja (Ez 1,10). Akárhogy is, ezekben egyértelműen a négy 
evangélista előképe van meg, akik jóllehet különböző arccal vannak ábrázolva, 
mert mindegyiküknél más a kezdet, ennek ellenére igehirdetésükben nincs eltérés. 
Sőt amikor ez a próféta azt mondja, hogy mindegyiknek sajátos arca van, és azt 
állítja, hogy mindnek külön-külön négy égi arca van, ez azt jelenti, hogy minden 
egyes élőlénynek négy arca van. Ennek értelme pedig nem homályos, mivel ez azt 
jelenti, hogy az evangélisták egyenként mindent elmondtak és együttesen ugyanazt. 
Jóllehet észjárásukban meghatározott oka van annak, hogy arc vagy szám szerint 
különböznek és elkülöníthetők egymástól, igehirdetésük egységessége mégis elsza-
kíthatatlanná és elválaszthatatlanná teszi őket, mivel mindegyikben külön-külön 
minden megtalálható, és a teljesség mindben. De arcuk különbözőségét jól meg kell 
értenünk és meg kell ismernünk. „Emberi arc, oroszlánarc, bikaarc és szárnyaló 



AQUILEIAI CHROMATIUS  133

sas arca” – mondja. Az emberi arc a Máté szerinti evangéliumot jelenti, ember arcát 
azért, mert Máté az Úr test szerinti születésétől kezdi elbeszélését, amikor így szól: 
„Jézus Krisztus, Dávid fiának, Ábrahám fiának nemzetségtáblája”, és így tovább 
(Mt 1,1). Ezáltal Jézus emberi születésének eredetét adja hírül. Emiatt tehát ezt az 
emberi arc mutatta meg. Az oroszlán arca a János szerinti evangéliumot jelenti, mivel 
amíg a többi evangélista azt mondja, hogy Krisztus, a mi Istenünk a test felvétele 
után emberré lett és szűztől született, addig János mindjárt beszéde kezdetén Jézus 
időtlen és isteni születését teszi nyilvánvalóvá, amikor így szól: „Kezdetben volt 
az Ige, az Ige Istennél volt, és Isten volt az Ige”, és így tovább (Jn 1,1). E szavakkal, 
mint oroszlán, morog a hatalmas istenség hirdetője, hogy elrettentse az eretnekeket. 

6. Ezekről az élőlényekről a Jelenések könyve is hasonlóképpen beszél, ám gon-
dosan utána kell járnunk annak, hogy miközben Ezekiel próféta először az em-
beri arcot említi, és azután az oroszlánét, a Jelenések könyve miért fordítja meg a 
sorrendet, s mondja elsőnek az oroszlánarcot: „oroszlán arca és emberi arc” (Jel 
4,7). Nem hagyhatjuk ugyanis figyelmen kívül azt, hogy ez nem véletlenül, hanem 
meghatározott ok miatt van így. Máté ugyanis azért első a sorrendben a prófétánál 
az emberi arccal, mert elsőként ő írt evangéliumot. A Jelenések könyvében János 
azért kerül előre, mert igehirdetésének emelkedettsége által minden kezdeten túllép, 
ugyanis az időtlen és az Atyával egy-örökkévaló Fiút hirdeti. Tehát amennyivel 
hátrébb helyezi Jánost az idő vagy a sorrendiség, a hit tekintetében annyival inkább 
elsőnek számít, mivel csakugyan ismerte az isteni titok rejtett dolgait az, aki az Úr 
keblére hajtotta a fejét. De nem vesz el az semmit a többi evangélistától, hogy János 
a hit okán az élre került, mivel mindannyian egy és ugyanazon Lélekkel átitatva, az 
egyház tökéletes építésére meggyőzően és tökéletesen írtak az Úrról. Az elkövetkező 
idők sok és különféle eretneksége miatt pedig mindegyik evangélista íróvesszejét 
úgy igazgatta a Szentlélek, hogy mindnyájuk által a mennyei hit teljes és tökéletes 
titkát megmutassa, s így az igazság összes ellenfelét megcáfolja. Végül is azokkal 
a nyomorultakkal, akik tagadják, hogy Isten Fia a mi üdvösségünkért szűztől 
született, mivel úgymond méltatlannak ítélik ezt Istenhez, rögvest szembeszáll a 
Szentlélek Máté és Lukács által, akik révén egyértelműen kinyilvánítja az Úr test 
szerinti születését, a szűzi fogantatást és szülést is. Akik pedig Isten Fiának valódi 
istenségét és örökkévalóságának meghatározatlan természetét merészelik káro-
molni, és tagadják, hogy ő az Atya egyszülötte és valóságos Isten, és hogy mindig 
az Atyával volt, velük azonnal szembeszáll Szent János és Márk, akik elítélik ezt 
a hitetlen istenkáromlást, amikor már evangéliumaik kezdetén tanúsítják: Isten 
egyszülött Fia maga is Isten.

7. De míg mindennek gondosan utánajártunk, úgy tűnik, messzibbre előresza-
ladtam, mint ahogyan szándékoztam. Most térjünk vissza a sorrendünkhöz. Az 
oroszlánarc, ahogyan fentebb elmondtam, Szent Jánost mutatja meg. A bika arcában 
a Lukács szerinti evangéliumot ismerhetjük fel, minthogy a törvény szerint ír, s ezért 



134  Vallástudományi szemle 2024/1

Zakariás papságával kezdi a mondandóját: „Heródesnek, Júdea királyának korában 
élt egy Abia osztályából való Zakariás nevű pap, felesége pedig Áron leányai közé 
tartozott”, és így tovább (Lk 1,5). Ezért hát a bika alakja jelöli őt, mivel a törvény, 
amely szerint ő ír, a különböző áldozatok között – a jövendő igazság előképeként – 
azt parancsolja, hogy a nép bűneiért bikát ajánljanak fel. Ezért nem ok nélkül tesz 
említést egyedül ez az evangélista arról a hizlalt bikáról, amelyet a tékozló fiú ép-
sége és visszatérte okán az ujjongó apa örömére öltek le (vö. Lk 15,23). Szent Lukács 
azért említi ezt meg, hogy hirdesse: a mi Urunk és Megváltónk törvény előre jelzett 
előképének megfelelően az emberi nem bűnéért szenvedett, ahogyan azt a törvény 
előre jelezte. A szárnyaló sas arca a Márk szerinti evangéliumot jelenti, mert ő a 
prófétai tanúságtétellel kezdi szavait: „Jézus Krisztus, Isten Fia evangéliumának 
kezdete. Amint Izajás próféta megírta: Íme, elküldöm követemet színed előtt, hogy 
előkészítse utadat. A pusztában kiáltónak szava: Készítsétek az Úr útját, tegyétek 
egyenessé Istenünk ösvényeit!” (Mk 1, 1-3) És minthogy a sas gyakran a Szentlélek 
egyik alakjaként van említve, aki szólt a prófétákban, ezért a sas arcában Márk 
van előre jelezve. Ő beszéli el ugyanis egyedül, hogy a mi Urunk és Megváltónk, 
miután legyőzte a halált, visszaszállt a mennybe, vagyis visszatért az Atyához, 
ahogyan azt Dávid megmondta: „Kerubra fölhágva szállt tova, a szelek szárnyán 
suhant” (Zsolt 18,11).

8. Végül tehát, hogy megértsük, hogy a Szentlélek e hatalmas titok értelmét a 
négy evangélista között rendezte el, ezek az arcok a mi Urunk és Istenünk szemé-
lyében találkoznak. Egyrészt felfogható embernek, a teste miatt, amelyet a szűztől 
vett fel, másrészt bikának, mert önmagát az Istenhez méltó áldozatként ajánlotta 
fel a mi bűneinkért, azután oroszlánnak is, erős bátorsága miatt, amellyel a halált 
diadalmasan legyőzte, miközben önmagában semmit sem engedett át a külső féle-
lem támadásának, és végül sasnak is, mivel a szenvedés misztériumát beteljesítve, 
mint egy sas, az égbe szállt, zsákmányként magával víve az emberi testet, amelyet 
a mi torkunkból ragadott ki.

9. Zakariás prófétánál is hasonló módon olvassuk az evangélisták előre megmu-
tatott számát, amikor ugyanerről így beszél a próféta: „látomást láttam” – mondja 
–: „Négy kocsi jött elő két hegy közül. A két hegy – mondja – ércből volt. Az első 
kocsiba vörös lovak voltak fogva, a második kocsiba fekete lovak, harmadik ko-
csiba fehér lovak, a negyedik kocsiba pedig tarka és szürke lovak. Megkérdeztem 
az angyaltól, aki hozzám beszélt: »Mit jelentenek ezek, uram?« Az angyal így 
válaszolt: »Nem tudod, mik ezek?« Azt feleltem: »Nem, uram.« Így szólt hozzám. 
»Ezek itt az ég négy szele, akik az egész föld Urának színe előtt álltak.«” (Zak 6,1-
5) Ez tehát a száma a harci kocsiknak. Ezért az ebből következő értelem, amelyet 
a prófétai megfontolás tár elénk, arra tanít minket, hogy ezekben az evangéliumi 
igazság előképét ismerjük fel. Így egyértelműen belátjuk, hogy ezekben a harci 
kocsikban is az evangéliumok vannak jelezve. De hogy mit jelentenek a négyfelé 



AQUILEIAI CHROMATIUS  135

osztott lovak, azt ő világossá teszi, ahogy fentebb már említettük, mivel minden 
egyes evangéliumot mind a négyben és a négyet mindegyikben külön-külön kell 
értelmezni. Habár joggal tűnik úgy, hogy az evangéliumok igehirdetése négy részre 
van osztva, megkülönböztethetetlen tanításuk mégis egybecseng a hit egysége révén. 
Végül tehát, hogy nyilvánvalóan felismerjük, hogy azokban a harci kocsikban az 
evangéliumok vannak előre jelezve, amikor a próféta megkérdezi a hozzá beszélő 
angyaltól, hogy mik azok, ezt a feleletet kapja: „ezek itt az ég négy szele, akik az 
egész föld Urának színe előtt álltak”, és azt állítja róluk, hogy az Isten parancsára 
járják körbe az egész földet. És hogy ne gondoljuk, hogy itt azokról a szelekről van 
szó, amelyek a földet körbefújják, folyamokat hoznak létre és viharokat gerjesztenek 
– igen nagy ostobaság lenne ezt gondolni, mivel az isteni és örök dolgokra vágya-
kozó prófétának kizárólag égi dolgok tárultak fel – méltán teszi hozzá az Úr: „ezek 
azok, amelyek körüljárták a földet, és lecsillapították haragomat” (Zak 6,8). Azért 
mondja ezt, hogy világosan felismerjük: az isteni harag, amely az emberek bűnéből 
keletkezett, kizárólag annak az evangéliumnak a tanítása által engesztelődhet meg, 
amely bejárja az egész földkerekséget, és ezáltal ajándékul hozza a bűnök bocsánatát 
és az emberi nem üdvösségét. 

10. Az evangélisták számának az értelmét magának a világnak az elrendezése 
is magában foglalja: négy évszakot ismerünk ugyanis, amelyekkel körbefordul az 
év, és a föld négy sarkát, amelyekre őrzőnek négy angyal helyeztetett, ahogy azt a 
Jelenések könyve leírja (vö. Jel 7,1).

11. És habár az evangélisták száma miatt négy evangéliumról beszélünk, mind-
ezekben mégis csak egyetlen egy evangélium van, ahogy azt az Úr mondja: „ezt az 
evangéliumot hirdetni fogják az egész világon” (Mt 24,14). Nem evangéliumokról 
beszél, hanem csak evangéliumról. Erre mutat rá az apostol is, amikor így szól: „Ha 
valaki más evangéliumot hirdetne nektek, mint amit elfogadtatok, átkozott legyen!” 
(Gal 1,9 és 2Kor 11,4) Ezért nyilvánvaló, hogy az evangéliumnak négy könyve van 
ugyan, de ez a négy könyv egyetlen evangéliumnak számít. Így tehát nem kell előre 
ítélkezni, ha az evangéliumok száma vagy az elődöktől átvett megszokás miatt olykor 
„evangéliumokról” beszélünk, mivel úgy nevezzük őket evangéliumoknak, hogy 
inkább a könyvek vagy az evangélisták számát jelöljük. Valójában egyetlen, az Úr 
és az apostol tekintélye szerinti evangéliumot vallunk és hiszünk.

12. Miközben szorgos igyekezettel és gondos fáradozással megpróbáltuk alátá-
masztani az evangélisták számát a próféták különféle tanúságai alapján, beszédem 
terjedelmesebbre sikeredett, mint terveztem. De most már hozzálátunk, hogy Máté 
evangéliumát, amennyire szerény tehetségünktől és közepes ékesszólásunktól telik, 
fejezetről fejezetre megtárgyaljuk – kevés érzelemmel és mértéktartó előadással.



BOËTHIUS EUTYCHES ELLEN CÍMŰ 
ÉRTEKEZÉSÉNEK MAGYARÁZATOKKAL 

ELLÁTOTT FORDÍTÁSA
SIKLÓSI ISTVÁN (FORD.)

Contra Eutychen et Nestorium
Domino sancto ac venerabili

patri lohanni diacono Boëthius filius

Eutyches és Nestorios ellen
A szent úrnak és tiszteletreméltó atyának,

Iohannes diakónusnak ajánlja az ő fia, Boëthius

Nyugtalanul és hosszú ideig vártam rád, hogy megbeszéljük a találkozón felvetett 
kérdést. De mivel elfoglaltságaid meghiúsították, hogy meglátogass, én pedig a 
mindennapi teendőkbe bonyolódtam bele, írásba foglalom, amit személyes beszél-
getésünkre tartogattam. 

Bizonyára emlékszel, hogy amikor a zsinaton1 felolvasták a levelet,2 elhangzott, 
hogy Eutyches követői3 szerint Krisztus két természetből áll, azt azonban tagadják, 
hogy két természetben állna, az egyház hívei viszont mindkét állításnak hitelt ad-

1	 A legtöbb kommentár nem tesz különbséget a Boëthius által említett találkozó (conventus) és 
a pár sorral lejjebb olvasható zsinat (concilio) között. Csupán arra térnek ki, hogy Boëthius 
melyik zsinatra utal. Megközelítésem szerint itt két, egymástól eltérő eseményről van szó. 
Boëthius egyrészt utal egy találkozóra, ahol a megszólított személlyel találkozott, de nem 
volt alkalma részletesen megvitatni a felmerült kérdést, valamint ezt a személyt emlékezteti 
egy zsinatra is, ahol a kettőjük között felmerült kérdés megemlítésre került. Thierry szerint 
ez a zsinat a 451-ben megtartásra került khalkédóni zsinat volt (Häring: The Commentaries 
on Boethius II., 439; Abbreviatio Monacensis, Prologus 5).

2	 Ez az epistola a széles körben elfogadott álláspont szerint az 512-ben Symmachus pápának 
küldött levél, amelyet a szkíta püspökök küldtek számára. Boëthius később csupán egy püspökről 
tesz említést, mint a levél szerzőjéről (episcopus scriptor epistolae), míg a Symmachus pápának 
küldött levélnek több püspök a szerzője. Ez a szkíták által küldött levél Symmachus pápa 
levelezése között marad fenn, a 12-es számot viseli, és nem tartalmazza Eutyches állítását. 
Amennyiben a Boëthius által említett zsinat a 451-es khalkédóni zsinat, akkor a legvalószínűbb, 
hogy első, nagy Leo pápa Flavianoshoz címzett, a zsinaton felolvasásra került leveléről, első 
Tomusáról van szó, amely valóban tartalmazza Eutyches állítását.

3	 Homályos, hogy Boëthius kikre utal az ’Eutychianos’ megnevezéssel. Álláspontom szerint 
Boëthius feltehetőleg a szkíta szerzetesekre gondolt, akik alexandriai Kyrillos követőinek 

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.136



Boëthius   137

nak: az igaz hit követői egyaránt hiszik mind azt, hogy Krisztus két természetből, 
mind pedig azt, hogy két természetben áll. Mivel ennek az állításnak az újdonsága 
meglepett,4 azt kezdtem vizsgálni, hogy mi a különbség a két természetből, illetve a 
két természetben álló összetett dolgok között, mert úgy véltem, hogy sokat számít, 
és nem szabad rest és hanyag módon mellőzni azt, amit a levelet író püspök, mint 
rendkívül fontos dolgot, nem akart figyelmen kívül hagyni. Akkor mindenki azt 
harsogta, hogy nyilvánvaló a különbség, és nincsen benne semmi homály vagy 
zavar, pedig senki sem akadt a nagy tömegben, aki akár csak felületesen is érintette 
volna a kérdés lényegét, pláne, aki megoldotta volna azt.

Magam távolabb ültem attól, akit leginkább látni szerettem volna,5 és – ha fel-
idézed az ülésrendet – annyira ellentétes irányba fordultam, hogy bármennyire is 
akartam, nem láthattam arcát és fejbólintását, amiből véleményének jeleit kiolvas-
hattam volna. Én semmi többet nem adtam a vitához, mint a többiek, sőt inkább 
valamivel kevesebbet: mert a dologról semmit sem gondoltam ugyanúgy, mint a 
többiek; és még ennyit sem adtam a vitához, tudniillik nem tettem úgy, mintha 
tudnám, amit nem tudok. Bevallom, igen nehezen viseltem a helyzetet, és a tudatlan 
nyájtól szorongatva elnémultam, mert féltem, nehogy joggal tartsanak esztelennek, 
ha arra törekednék, hogy épeszűnek gondoljanak az őrjöngők között. Így aztán 
később valamennyi kérdést megfontoltam, és nem nyeltem le azonnal, amit kap-
tam, hanem újra és újra átgondolva alaposan megrágtam. Végül megnyílt az ajtó a 
zörgető elmémnek, és a meglelt igazság feltárta a kutató előtt Eutyches követői által 
vallott tévedések minden ködét. Ezért aztán erősen csodálkozni kezdtem, mennyire 
vakmerők azok a tanulatlan emberek, akik a tudatlanság hiányosságát az önhittség 
és szégyentelenség felhőjével próbálják eltakarni, holott gyakran nem csak a vitatott 
téma felől vannak tudatlanságban, hanem az efféle vitákban azt sem értik, amit 
ők maguk mondanak – mintha nem válna súlyosabbá a tudatlanság, míg elfedik.

De hagyom őket és hozzád fordulok, akinek ezt a csekély írást küldöm előzetes 
vizsgálatra és értékelésre. Ha helyesnek ítéled, arra kérlek, tedd a nevem alatt szereplő 
könyvek közé, ha pedig valamit törölni kell vagy hozzátenni, vagy valamilyen más 
változtatásra szorul, kérlek, küldd vissza a javaslatokat is, hogy a saját példányaimat 

mondták magukat. Az egyezés Eutyches és Kyrillos között csupán az egy természetet valló 
krisztológia megközelítésében jelentkezik.

4	 Eutyches állítását már a 448-as konstantinápolyi zsinat is elítélte, ezért nem világos, hogy 
Boëthiust miért lepte meg az állítás, és miért volt számára új. Nem világos, milyen újdonságról 
van szó, ha nem arról, hogy a szkíta szerzetesek felelevenítették az értekezés feltételezett, 512-es 
keletkezési idejéhez képest hatvan évvel korábban elítélt eutychesi nézetet.

5	 Itt vagy az értekezés címzettjéről, Iohannes diakónusról vagy Symmachus pápáról van szó. 
Henry Chadwick (Chadwick: Boethius, 181) és Gilbertus kommentárja szerint (Häring: The 
Commentaries on Boethius I., 236; PL 64, 1356A) Symmachus pápa lehetett ez a személy, mert 
Boëthius az ő véleményében bízhatott meg. Álláspontom szerint ez még nem elégséges a kérdés 
eldöntéséhez.



138  Vallástudományi szemle 2024/1

átírhassam úgy, ahogyan tőled visszakaptam. Amint mindezzel elkészültem, annak 
fogom visszaküldeni és ítéletére bízni, akinek szoktam.6 De ha már a szóról a tollra 
térünk át, először Nestorios és Eutyches végletes és egymással ellentétes tévedését 
kell megcáfolnom;7 utána viszont, Isten segítségével, a keresztény hit középútját8 
mutatom meg. Mivel pedig az egymással ellentétes eretnekségek egész kérdésében 
a személyek9 és a természetek a kétség tárgyai,10 legelőször ezeket kell meghatároz-
nunk és sajátos különbségeik által elkülönítenünk.

6	 Boëthius itt gondolhat: 1. az értekezés címzettjére, Iohannes diakónusra, 2. Symmachus 
pápára – bár ez nem valószínű, mert nincs nyoma annak, hogy Boëthius és Symmachus pápa 
viszonya közeli lett volna –, 3. Symmachus szenátorra, apósára. Gilbertus kommentárja szerint 
Boëthius itt Symmachus pápára gondol (Häring: The Commentaries on Boethius I., 236; PL64, 
1356A), és nem értekezésének címzettjére. Természetesen az a lehetőség sem zárható ki, hogy 
az értekezés bevezetése nem több irodalmi fogásnál, és nem került sor semmilyen találkozóra. 
Itt is, csakúgy, mint az értekezés első sorában, Iohannes diakónusról lehet szó.

7	 Kérdéses ennek szükségessége, hiszen Boëthiust megelőzően többen, köztük Gelasius pápa 
is írt művet Nestorios és Eutyches krisztológiai tanításának cáfolatára a Két természetről 
Krisztusban címmel.

8	 Boëthius itt, csakúgy, mint értekezésének későbbi szöveghelyein, az aristotelési középre 
gondol. Aristotelés etikai műveiben a közép (mesotés) a szélsőséges érzelmek és érzelmi 
megnyilvánulások közti közepet jelenti (EN 1107a8), amely egyaránt eltávolodik minden 
szélsőséges formától, például a bátorság a gyávaságtól és a vakmerőségtől. Boëthius úgy véli, 
hogy a keresztény tanítás, az egyház nézete az aranyközepet jelenti, míg az egyház által tévesnek 
tekintett megközelítések a középtől eltávolodott szélsőségek.

9	 Nem világos, hogy Boëthius a de personis dubitatur atque naturis szerkezetben miért használja 
többes számban a persona terminust. Ez a natura fogalma kapcsán érthető, hiszen Krisztusban 
az egyház és egyben Boëthius megközelítése szerint – amint látni fogjuk – mind az isteni, 
mind az emberi természet is jelen volt, azonban kétséges, hogy milyen személyekről van szó. 
Természetesen lehetséges, hogy Boëthius a Szentháromság isteni személyeire utal, azonban 
ennek a lehetőségét csökkenti, hogy Boëthius a személyt egyedi szubsztanciaként határozza 
meg, és az egyedi szubsztanciák szám alapján elkülöníthetők egymástól. A trinitológiai 
személyfogalom esetében ez nem állhat fenn, mert a személyek szám szerinti elkülönítése 
Isten egységének felbontásával járna, Isten pedig numerikusan egy. Krisztológiai tekintetben 
Boëthius éppen azzal érvel Nestorios ellen, hogy két személyt különített el Krisztusban. Boëthius 
ezért is nevezhette a kétség tárgyainak a személyeket és a természeteket (in tota quaestione de 
personis dubitatur atque naturis). Homályos, hogy Boëthius mire gondolt.

10	 Ezt nem csupán Boëthius látta így, hanem már például Leo pápa, kyrosi Theodórétos, Cassianus 
vagy éppen Gelasius pápa. Homályos, hogy miért vált szükségessé ezeknek a fogalmaknak az 
(újra)definiálása.



Boëthius   139

1. FEJEZET

A ’természetnek’ vagy egyedül a testi dolgokat mondhatjuk,11 vagy egyedül a 
szubsztanciákat, azaz a testieket és a testetleneket is, vagy pedig minden dolgot, 
amit bármilyen módon létezőnek mondunk. Mivel a ’természet’ megnevezést há-
romféleképpen használjuk, kétségtelenül háromféleképpen is kell meghatároznunk.

Ha a ’természetet’ minden dologra alkalmazni szeretnénk, akkor olyan defi-
nícióval kell szolgálnunk, ami minden létező dolgot képes magába foglalni.  
A meghatározás ilyesféle lesz: „azok a dolgok rendelkeznek természettel, amelyek, 
minthogy léteznek, bármilyen módon megragadhatók az értelemmel”.12 Ebbe a 
definícióba belefoglaltuk mind a járulékot, mind pedig a szubsztanciákat, mert 
mindezeket képes az értelem megragadni. Azért tettük hozzá, hogy „bármilyen 
módon”, minthogy Istent és az anyagot az értelem nem képes teljesen és tökéletesen 
felfogni, mégis valamilyen módon, minden más dolog elvétele révén, megragadjuk 
ezeket. Azt pedig azért fűztük hozzá, hogy „amelyek, minthogy léteznek”, mert 
még maga a ’semmi’ is jelent valamit, de nem a természetet. Ugyanis a ’semmi’ 
nem azt jelenti, hogy valami van, hanem inkább azt, hogy nincs, viszont minden 
természet létezik.

Ha a ’természetet’ minden dologra szeretnénk használni, akkor a természet meg-
határozása legyen az, amit eddig kifejtettünk. Ha viszont egyedül a szubsztanciákat 
kívánjuk ’természetnek’ mondani, akkor, mivel minden szubsztancia vagy testi vagy 
testetlen, a szubsztanciát jelölő ’természetnek’ a következő meghatározást adjuk: 
„a természet az, ami hatást gyakorolni vagy elszenvedni képes”.13 „Szenvedni” és 
„hatni képes”, ahogy minden testi dolog és a testi dolgok lelke, az utóbbi ugyanis 
mind gyakorol, mind elszenved hatást a testben, illetve a testtől. Isten és a többi isteni 

11	 Boëthiust mind a természet fogalma, mind pedig az általa vizsgált terminusok tekintetében 
az foglalkoztatta, hogy ezek a kifejezések mire vonatkozhatnak, miről állíthatók, nem pedig 
az, hogy mi a jelentésük és mire terjednek ki. Boëthius érdeklődése szemantikai jellegű.

12	 A meghatározás forrása bizonytalan. A legvalószínűbb, hogy Boëthius Aristotelés Metafizika 
1003a21-re utal, ahol Aristotelés azt állítja, hogy egy tudomány van, amely a létezőt mint létezőt 
vizsgálja. Ezt Aristotelés úgy érti, hogy ez a tudomány a létezőt természete szerint vizsgálja.

13	 Ez a meghatározás Platón Szofistájának a 247e szöveghelyére is visszavezethető, azonban 
éppúgy megtalálható Aristotelés műveiben is, például a Keletkezésről és pusztulásról 328a-ban, 
és emellett számtalan sztoikus szerző is kifejtett ezzel egyező véleményt, például ez olvasható 
Diogenes Laertius által fennmaradt egyik töredékben (LS 44B, Bene: A hellenisztikus filozó
fusok, 344, SVF 2.300). Az említett szöveghelyek és az értekezés gondolatmenete közti különbség 
az, hogy Platón és a sztoikus szerzők a létezőről tettek említést, nem pedig a szubsztanciáról. 
Boëthius értekezésében a definíció nem kap sajátos kontextust, ezért nem lehetséges annak 
eldöntése, hogy melyik művet tekintsük a definíció forrásának.



140  Vallástudományi szemle 2024/1

létező viszont csupán hatást gyakorol.14 Így tehát rendelkezésedre áll a természet 
jelentésének azon meghatározása is, amit csak a szubsztanciára alkalmazunk; ezzel 
a szubsztancia meghatározását is megadtuk. Ugyanis ha a ’természet’ megnevezés a 
szubsztanciát jelöli, amikor a természetet írjuk le, megadjuk a szubsztancia leírását is.

Ha pedig a testetlen szubsztanciákat mellőzve, a ’természet’ megnevezést csak 
a testi szubsztanciákra korlátozzuk – olyan módon, hogy csak az utóbbiaknak 
tulajdonítunk természetet, ahogy Aristotelés és mások követői, és mások, mind az 
efféle filozófia, mind sok egyéb irány követői vélik –, akkor úgy határozzuk meg 
a természetet, mint azok, akik szerint természettel csak a testi dolgok rendelkez-
nek. Ennek definíciója pedig így hangzik: „a természet a mozgó dolog önmagánál 
fogva és nem járulékosan végzett mozgásának az elve”.15 Az, hogy a természetet „a 
mozgás elvének” mondtam, arra utal, hogy minden test a rá jellemző mozgással 
rendelkezik, így például a tűz felfelé, a föld lefelé mozog. Hasonlóképpen az, hogy 
a természetet „a mozgó dolog önmagánál fogva végzett mozgásának” tételeztem, 
és nem a „járulékos mozgásnak”, arra utal, hogy a fából készült ágy is szükség-
képpen lefelé tart, de nem járulékosan törekszik lefelé.16 Ugyanis azért, mert fából 
van, ami pedig nem más, mint föld, súlya és tömege lehúzza. Nem azért tart lefelé, 
mert ágy, hanem azért, mert föld, azaz mert a földdel az történt, hogy járulékosan 
ágy lett belőle; ezért mondjuk róla, hogy természeténél fogva fa, a mesterségnek 
köszönhetően pedig ágy.17

A természetnek van egy további jelentése is, amivel azt fejezzük ki, hogy külön-
bözik az arany és az ezüst természete; ezzel a kijelentéssel a dolgok sajátosságára 
kívánunk rámutatni. A természetnek ezt a jelentését a következőképpen határozzuk 
meg: „a természet az egyes dolgokat meghatározó fajalkotó különbség”.18 Mivel 
ennyiféleképpen beszélünk a természetről, illetve ennyiféleképpen határozzuk 

14	 Ez az elképzelés platonikus és neoplatonikus szerzőkre vezethető vissza, amilyen például 
Iamblichos (De mysteriis 1.3.1-10; Chadwick: Boethius, 216).

15	 Boëthius ezt a meghatározást Aristotelés Fizikájából kölcsönzi (192b20-23), azonban módosít az 
aristotelési szövegen, mivel Aristotelés nem csupán a mozgásról (kinésis), hanem a nyugvásról 
(statis) is említést tesz.

16	 Boëthius ismét Aristotelés Fizikájából kölcsönvett gondolatmenet révén igyekszik kifejteni 
a természet elemzett meghatározását, azonban vagy tudatosan változtatott az aristotelési 
gondolatmeneten, vagy félreértette azt. Az ágy Aristotelés szerint járulékosan törekszik lefelé, 
mivel a fa, végső soron pedig a föld az, amely önmagánál fogva törekszik lefelé, nem pedig az 
törekszik lefele, ami a fából készül és járulékosan az, ami. Boëthius ebben a mondatban azt állítja, 
hogy a fából készült ágy lefele tartó mozgása szükségszerű, azonban ennek magyarázataként 
szereplő következő két mondatban – Aristotelésszel összhangban – azt állítja, hogy nem az 
ágy, hanem az alapanyagul szolgáló fa – és végső sorban a föld, amiből a fa áll – lefele tartó 
mozgása szükségszerű, az ágyé pedig járulékos.

17	 Aristotelés Fizika 193a31-ben él ezzel a megkülönböztetéssel.
18	 A meghatározás Aristotelés Fizikájából eredeztethető (Physic. 193a29-31).



Boëthius   141

meg, mind az egyház, mind Nestorios, a legutóbbi meghatározás szerint,19 két 
természetet tételez Krisztusban, hiszen nem illik ugyanaz a fajalkotó különbség 
az Istenre és az emberre.

2. FEJEZET

De felettébb kérdéses, hogy milyen meghatározást lehet alkalmazni a személyre. 
Mert ha minden természet egyszersmind személy is, megoldhatatlan nehézséget 
jelent, hogy hogyan tehetünk különbséget ’személy’ és ’természet’ között. Ha pedig 
nem azonos terjedelmű a személy a természettel, hanem a személy a természet ha-
tárain és kiterjedésén belül áll fenn, nehezen mondható meg, mely természetekre 
terjed ki a ’személy’ megnevezés, azaz mely természeteknek van személye és melyek 
különítendők el a ’személy’ megnevezéstől. Mert annyi legalábbis nyilvánvaló, 
hogy a személy számára a természet szolgál alapul, és nem állítható a természet 
terjedelmén kívül.20 Ezeket a kérdéseket a következőképpen kell megvizsgálnunk.

Minthogy a személy nem létezhet a természeten kívül, és minthogy egyes 
természetek szubsztanciák, mások járulékok, továbbá látjuk, hogy személyt nem 
tételezhetünk a járulékos tulajdonságok között – hiszen ki mondaná azt, hogy 
bármiféle személye van akár a fehérségnek, akár a feketeségnek, akár a nagy-
ságnak? –, az a lehetőség marad, hogy a szubsztanciák körében helyénvaló sze-
mélyről beszélnünk. De a szubsztanciák közül egyesek testiek, mások testetlenek.  
A testiek egy része élő, a másik része nem az, az élők egyik része érzékelésre képes, 
a másik része nem az, az érzékelésre képesek egyik része értelmes, a másik része 
értelem nélküli.21 Hasonlóképpen a testetlenek közül egyesek értelmesek, mások 
nem azok, mint amilyen az állatok lelke,22 az értelmesek részint természettől fogva 
változatlanok és hatásoktól mentesek, mint amilyen Isten, részint pedig teremtett 
mivoltukból adódóan változékonyak és hatásoknak kitettek, hacsak a hatásoktól 

19	 Az értekezés későbbi részében Boëthius azt állítja, hogy Nestorios a természet és a személy 
fogalmát azonos terjedelműként kezeli, és Nestorios ezért mondja azt, hogy Krisztusban 
két személy is volt, nem csupán két természet. Boëthiusnak az a megnyilatkozása, hogy 
Nestorios olyan jelentésben alkalmazta a természet fogalmát, mint ahogy az egyház, fajalkotó 
különbségként, homályossá teszi Boëthius későbbi érvelését Nestorios ellen.

20	 Boëthius számára az állíthatóság (posse predicari) kiemelt, mely krisztológiai megközelítését 
és vizsgálódását sajátossá teszi a natura és a persona fogalmának meghatározása mellett, mely 
fogalmak használata jellemző más szerzőkre is, definiálásuk viszont nem. 

21	 Boëthius ezt a felosztást Porphyriostól (Isag. II.) kölcsönzi, azonban több ponton is módosít 
rajta, mivel Porphyrios nem tesz említést a testetlen szubsztanciákról, valamint a felosztás 
során arról, hogy melyik képes hatás kiváltására vagy elszenvedésére.

22	 Itt Boëthius a ’jószágok megelevenítő lelkéről’ (pecudum vitae) ír, és nem lélekről, hanem 
életerőről tesz említést. 



142  Vallástudományi szemle 2024/1

mentes szubsztancia kegyelme23 át nem változtatja olyanná, amilyen a hatásoktól 
mentes szubsztancia szilárdsága, ilyenek az angyalok és az értelmes lélek.

Nyilvánvaló, hogy mindezek közül nem beszélhetünk személyről az élettelen 
testek körében – mert senki nem mondaná azt, hogy a kőnek bármiféle személye 
volna –, sem azon élőlények körében, amik híján vannak az érzékelésnek – hiszen  
a fának nincs bármiféle személye –, és azok körében sem, amik nem rendelkeznek 
az értelem és a gondolkodás képességével – mert nincs személye a lónak, az ökörnek 
és a többi állatnak, melyek szótlanul és ész nélkül, egyedül érzékeik használatával 
tengetik életüket –; ellenben mondjuk, hogy az embereknek van személye, mondjuk, 
hogy Istennek van személye,24 és mondjuk, hogy az angyaloknak van személye. 

És ismét, a szubsztanciák közül pedig egyesek általánosak, mások részlegesek. 
Az általános szubsztanciák azok, amiket az egyes dolgokról állítunk, például 
ember, állat, kő, fa és más ilyesfélék, amelyek vagy nemek, vagy fajok; ugyanis az 
’embert’ az egyes emberekről, azt, hogy ’állat’ az egyes állatokról, azt, hogy ’kő’ 
és ’fa’, az egyes kövekről és fákról állítjuk. Részlegesek viszont azok, amiket nem 
állítunk másokról, amilyen például Cicero, Plato, ez a kő, amiből Achilleus szobrát 
faragták, ez a fa, amelyből ezt az asztalt rakták össze. Mindezek közül az általános 
szubsztanciákról sosem mondjuk, hogy személyek, hanem csak az egyesekről és 
az egyediekről, mert az élőlénynek vagy az általános embernek nincs semmiféle 
személye, de beszélünk akár Cicerónak, akár Platónak, akár az egyes embereknek 
az egyes személyeiről.

23	 Boëthius itt arra gondol, hogy a hatásoktól mentes szubsztancia kegyelme (impassibilis 
substantiae gratia), avagy az isteni kegyelem a halandó embereket képes halhatatlanná tenni 
az örök élet adományával. Ez a nézet – mint a keresztény tanítás egyik alapja – elfogadott volt 
és elfogadott ma is, például Órigenés a De principiisben úgy véli, hogy Isten előretudása és 
gondoskodása révén előre elrendezte, hogy ki, mit érdemel/fog érdemelni, és e szerint alakította 
ki a világ rendjét (De principiis II.1.2). A kérdést Boëthius korában is – csakúgy, mint korábban, 
Pelagius és Ágoston vitájától – az jelentette, hogy az egyén érdemeinek jutalmaként, avagy 
Isten adott kegyelmeként részesülhet a megváltásban, vagy a megváltás kegyelmének elérését 
saját képességeinek köszönheti. Boëthius, explicit formában, nem foglal állást a kérdésben.

24	 Egyrészt ez a szöveg utóéletét tekintve kiemelten fontos boëthiusi megállapítás. A skolasztika 
idején vitatottá vált Isten személyének kérdése, amiről például aquinói Tamásnál olvashatunk 
(Summa theologiae I.29.3). Másrészt pedig azzal kapcsolatban vet fel jelentős kérdést, hogy 
mire terjed ki a harmadik fejezet elején kimondott személydefiníció, Krisztus személyére vagy 
az itt említésre került három csoport mindegyikére, Istenre, az angyalokra és az emberre. 
Álláspontom szerint Boëthius itt csupán általános megjegyzést tesz, melyet a fejezet további 
részében pontosít, ezért kezdi a következő mondatot úgy, hogy „ismét” (rursus).



Boëthius   143

3. FEJEZET

Az eddig mondottak alapján, ha egyedül a szubsztanciáknak van személye és ezen 
belül is az értelmeseknek, és ha minden természet szubsztancia, amely nem az ál-
talános, hanem az egyedi dolgok körében bírja létét,25 akkor megtaláltuk a személy 
definícióját: „az értelmes természet egyedi szubsztanciája”. Mi ezzel a definícióval 
azt határoztuk meg, amit a görögök hypostasisnak mondanak. Mert úgy tűnik, 
hogy a ’személy’ megnevezést máshonnan vittük át, tudniillik azokról a maszkokról 
(persona), amik a tragédiákban és komédiákban szereplő embereket jelenítik meg.

A persona szó pedig a personare (hangot ad) igéből származik, a hangsúly az 
utolsó előtti szótagra esik, ha pedig az utolsó előttit megelőző szótagját hangsúlyoz-
zuk, teljesen világossá válik: a sonusból származik, és azért nevezték el a sonusról 
(hangról), mert a maszk (persona) ürege miatt öblösebben zeng a hang. A görögök 
is prosóponnak nevezik a maszkokat (personae) amiatt, hogy azokat az arcra teszik, 
és elrejtik az arcot tekintetek elől (para tou pros tous ópas tithesthai). Azonban, mint 
ahogy mondtam, a színészek a maszkokat felvéve a tragédiákban és a komédiák
ban szereplő egyedi embereket jelenítettek meg, például Hecubát, Medeát, Simont,  
Chremést, ezért a többi embert is, akik külső vonásaik révén ismerhetők fel bizo-
nyosan, mi latinok personának, a görögök pedig prosóponnak nevezték.

A görögök az értelmes természet egyedi, önálló létezését26 (subsistentia), sokkal 
pontosabban, a hypostasis terminussal illetik. Mi latinok viszont – mivel szűkölkö-
dünk a pontos kifejezésekben – megtartottuk a máshonnan átvitt megnevezést, és 
azt, amit a görögök hypostasisnak mondanak, mi személynek (persona) hívjuk;27 

25	 Ennek a mondatnak több olvasata lehetséges attól függően, hogyan tagoljuk a mondatot.  
Az eltérését az egyes lehetséges olvasatok között a közbeékelt „substantiaque omnis natura…”, 
vagyis „és ha a természet olyan szubsztancia…” mondatrész interpretációja jelenti. Az általam 
alkalmazott olvasat szerint: „ha minden természet szubsztancia, amely nem az általános, hanem 
az egyedi dolgok körében bírja létét, akkor megtaláltuk a személy definícióját”. A másik olvasat 
alapján nem a természet szubsztancia, hanem éppen fordítva, a mondat a szubsztanciáról állítja 
azt, hogy olyan természet, amely nem általános, hanem egyedi. Álláspontom szerint annak az 
olvasatnak, amely a szubsztanciáról állítja, hogy nem általános, hanem egyedi természet, azért 
nem lehet alapja, mert Boëthius egyszer már elfogadta, hogy a természet ’forma’, valamint 
ebben, a harmadik fejezetben fejti ki Boëthius, hogy a természet nem csupán forma vagy 
fajalkotó különbség, hanem olyan létező is, amely szubsztanciaként áll fenn az egyediben, 
nem lehet maga az egyedi.

26	 Boëthius több jelentésben használja mind a ’subsistentia’, mind a ’substantia’ kifejezést. Itt 
Boëthius máshogy idézi fel az értekezés harmadik fejezetének elején adott meghatározását, 
egyedi, önálló létezőt és nem szubsztanciát említ.

27	 Ebben a mondatban Boëthius két jelentésben alkalmazza a ’subsistentia’ terminust. Egyrészt azt 
állítja, hogy a neoplatónikus szerzőkhöz hasonlóan lehetséges ’isteni hypostasisokról’ beszélni. 
A hypostasisokról tehető állítás, vonatkozhat rájuk predikátum, tulajdonságaik nem lehetnek 
járulékosak. A latin szerzők egy része, mint amilyen Marius Victorinus, a hypostasisnak ezt 



144  Vallástudományi szemle 2024/1

azonban a beszédben járatosabb Hellász az egyedi, önálló létezést hypostasisnak 
mondja. És hogy görög nyelven szóljak olyan témában, melyet a görögök gyakran 
tárgyaltak, majd mi pedig latinra fordítottunk: hai ousiai en men tois katholou einai 
dynantai, en de tois atomois kai kata meros monois hyphistantai (a valóságos létezők 
az egyetemes dolgok körében képesek lenni, de egyedül az egyedi és a részleges 
dolgokban állnak fenn) ekképpen fordítom: essentiae in universalibus quidem esse 
possunt, in solis vero individuis et particularibus substant (a valóságos létezők az 
egyetemes dolgok körében képesek lenni, de kizárólag az egyedi és részleges dol-
gokban állnak fenn). Az általános dolgok fogalmát a részleges dolgokból vesszük. 
Minthogy maguk az önálló létezők28 az egyetemes dolgok körében vannak, azon-
ban a részleges dolgokban nyernek szubsztanciát, ezért a görögök joggal nevezik a 
részleges módon fennálló, önálló létezőket hypostasisnak. Mert ha ezt alaposan és 
körültekintően megvizsgáljuk, ki fog derülni, hogy nem ugyanaz az önálló létező, 
mint a szubsztancia.

Amit a görögök ousiósisnak vagy ousiósthainak mondanak, azt mi, latinok önálló 
létezésnek nevezzük, amit viszont a görögök hypostasisnak és hyphistasthainak mon-
danak, azt mi szubsztanciának és fennállásnak fordítjuk. Az létezik ugyanis önállóan, 
ami nem szorul járulékos tulajdonságokra ahhoz, hogy lehessen. Szubsztanciaként 
áll fenn azonban az, ami valamiféle alanyt szolgáltat más, járulékos tulajdonságok 
számára, hogy lehessenek; ugyanis alapul szolgál nekik, míg alanya a járulékoknak. 
Ennélfogva a nemek és a fajok csupán önállóan léteznek, mert a nemekhez vagy 
a fajokhoz nem társulnak járulékos tulajdonságok. Az egyedi dolgok (individua) 
viszont nem csupán önállóan léteznek, hanem szubsztanciaként is fennállnak, 
ugyanis ők sem szorulnak járulékos tulajdonságokra, hogy legyenek; mert már 
meg vannak formálva sajátos és fajra jellemző különbségeik által, és biztosítják a 
járulékos tulajdonságoknak, hogy lehessenek, míg alanyukként szolgálnak. Tehát 
a görög ’einai’ és ’ousiósthai’ igét ’lenninek’ (esse) és ’önálló létezésnek’ (subsistere) 

jelentését a ’subsistentia’ terminussal fordította latinra. Ezzel szemben a görögök szintén 
hypostasisnak nevezik azokat az egyedi szubsztanciákat, amik változékonyak, múlandók és 
rendelkeznek járulékos tulajdonságokkal. Boëthius szerint a ’hypostasis’ terminus az elsőként 
említett aspektusában nem csupán szubsztanciát, hanem szubszisztenciát is jelöl (Moreschini: 
Subsistentia according to Boethius, 96–97.). A szubsztancia lehet általános és egyedi, de a 
szubszisztencia csupán általános lehet, ami immanens formában lehet jelen az egyediben. 
Boëthius meghatározása szerint a személy nem önálló létező (subsistentia), hanem szubsztancia 
(substantia), ha a görögök az értelmes természet egyedi, önálló létezését nevezték hypostasisnak, 
akkor a hypostasis nem jelölheti azt az entitást, amit Boëthius személynek, az értelmes természet 
individuális szubsztanciájaként határozott meg, mert a hypostasis terminus egyedi, önálló 
létezőre, nem pedig szubsztanciára referálna.

28	 Boëthius szerint az általános dolgok egyrészt az egyedi szubsztanciákban léteznek, másrészt 
pedig csak az őket elgondoló elme számára reálisak.



Boëthius   145

értjük, viszont a ’hyphistasthai’ kifejezést szubsztanciaként történő fennállásnak 
(substare).

Mivel Hellász nem szűkölködik szavakban, ahogy Marcus Tullius tréfálkozott,29 
hanem ugyanannyi kifejezéssel adja vissza a valóságos létezőt (essentia), az önálló 
létezőt (subsistentia), a szubsztancia (substantia) és a személy (persona) szavakat, 
a valóságos létezőt ousiának, az önálló létezőt viszont ousiósisnak, a szubsztanciát 
hypostasisnak, a személyt prosóponnak nevezik. A görögök azért hívják hypostasisnak 
az egyedi szubsztanciákat, minthogy a többi dolog alapjául szolgálnak, és bizonyos 
– mintegy járulékos – tulajdonságoknak hordozói, alanyai. Mi is ezért nevezzük 
ezeket a szubsztanciákat mintegy hordozóknak, mintegy hypostasisoknak, és mivel 
ugyanezeket a szubsztanciákat a görögök prosóponnak is nevezik, mi is személynek 
(persona) hívhatjuk. Tehát ugyanaz ousiának, mint valóságos létezőnek (essentia) 
lenni, ugyanaz ousiósisnak, mint önálló létezőnek (subsistentia) lenni, ugyanaz 
hypostasisnak, mint szubsztanciának (substantia) lenni, és ugyanaz prosóponnak, 
mint személynek (persona) lenni. A görögök pedig azért nem nevezik hypostasis-
nak az értelem nélküli élőlényeket – tudniillik ahogyan mi ugyanezekről állítjuk a 
’szubsztancia’ megnevezést –, mert ezt a kifejezést a jobbakra alkalmazzák, hogy a 
kiválóbbat valamiképpen – még ha nem is természetének hyphistasthai és szubsz-
tanciális fennállásként való leírásával, de legalább a hypostasis vagy szubsztancia 
megnevezéssel – megkülönböztessék.30

Az embernek van valóságos létezése, azaz ousiája, van önálló létezése, azaz 
ousiósisa, szubsztanciája, azaz hypostasisa, és személye, azaz prosóponja. Az ember 
ousia és valóságos létező, minthogy létezik, viszont ousiósis és önálló létező (subsis-
tentia) is, minthogy nincs semmilyen alanyban,31 azonban hypostasis és szubsztancia 
(substantia), minthogy alapul szolgál azoknak, amelyek nem önálló létezők, azaz 
nem ousiósisok, prosópon és személy (persona), minthogy értelmes egyed. Isten 
ousia és lényeg is, mert van és leginkább ő az, akitől minden dolog létezése ered.

Isten ousiósis, azaz önálló létező (subsistentia) – mert semmire sem szorulva 
létezik –, és hyphistasthai, mert szubsztanciaként áll fenn (substare). Ezért azt is 
mondjuk, hogy Istennek egy ousiája vagy ousiósisa, azaz lényege és önálló létezése 
van, de három hypostasisa, azaz szubsztanciája. És ilyen szóhasználat szerint be-

29	 Marcus Tullius Cicero mondja ezt a Tusculanumi beszélgetésekben. (Tusc. 2,35)
30	 Boëthius ebben a mondatban azt állítja, hogy a latinok olyan létezőt is szubsztanciának 

mondanak, amely nem értelmes, míg a görögök a hypostasis kifejezést csak az értelmes létezők 
megnevezésére alkalmazták.

31	 Boëthius itt Aristotelés Kategóriák című művére utal, ahol Aristotelés megkülönbözteti azokat a 
dolgokat, amik alanyban vannak vagy nincsenek alanyban, és amelyek alanyról állíthatók vagy 
nem állíthatók alanyról (Cat. 1a20-25). Boëthius azt állítja, hogy az önálló létezők nincsenek 
alanyban.



146  Vallástudományi szemle 2024/1

széltek a Háromság egy lényegéről, három szubsztanciájáról és három személyéről.32 
Mert ha az egyházi szóhasználat nem zárná ki, hogy Istenben három szubsztancia 
legyen, nem azért mondanánk Istenről, hogy szubsztancia, mintha őt magát tennénk 
meg alanynak a többi dolog számára, hanem mert minden dolog vonatkozásában, 
amint megelőzi,33 úgy princípiumként34 alapozza meg őket, míg önálló létezést 
(subsistere, ousiósthai) juttat számukra.

4. FEJEZET

Mindezt azért mondtuk, hogy megmutassuk mi a különbség a természet és a sze-
mély, azaz az ousia és a hypostasis között. Azt, hogy miként kell az egyes dolgokat 
nevezni, az egyház szóhasználatára bízzuk.35

Egyelőre fogadjuk el, amit a természet és a személy fogalma közti különbségről 
állapítottunk meg; a természet bármely szubsztancia meghatározott sajátossága,36 a 
személy pedig az értelmes természet egyedi szubsztanciája. Nestorios ezt kettősnek 
tételezte Krisztusban. Azon tévedés vezette ugyanis félre, hogy úgy vélte: minden 
természet vonatkozásában beszélhetünk személyről. Ezen előfeltevés alapján, mivel 
úgy ítélte, Krisztusban két természet van, azt vallotta, hogy két személy is van benne. 
Ebben a kérdésben, mind a fentebb mondott definíció bebizonyította tévedését,37 

32	 A három isteni személy lényeg szerinti azonosságát a nikaiai zsinat mondta ki 325-ben, 
azonban a Háromság leírására használt terminológiai vitának ez még nem vetett véget. Az 
erre vonatkozó, széles körben elfogadott megoldással a kappadókiai atyák álltak elő, akik 
szerint a Háromság egy isteni lényeg (ousia) és három isteni szubsztancia (hypostasis). A latin 
szerzők közül elsőként Tertullianus nevezte személynek (persona) az isteni személyeket, míg 
a későbbiek során, például Ágoston korára természetessé vált az egy isteni lényeg és a három 
isteni személy megfogalmazás a Szentháromság kapcsán.

33	 Boëthius itt logikai elsőbbségre gondol, mivel – Ágostonhoz hasonlóan – úgy vélte, hogy Isten 
nem az időben, hanem az időn kívül létezik, atemporális módon, mert az idő csupán a világ 
teremtésével együtt, a múlandó dolgokkal jelent meg.

34	 Boëthius azt állítja, hogy Isten nem egy a nemekbe és fajokba sorolható létezők közül, szemben 
az első fejezet végén tett megjegyzésével.

35	 Boëthius valóban követi a korban szokásossá vált szóhasználatot.
36	 Boëthius nem ismétli meg sem a természet, sem a személy korábban elfogadott definícióját, 

hanem azok átfogalmazásával áll elő. A természet meghatározása kapcsán a fajtára jellemző 
vagy más fajoktól megkülönböztető sajátosság, mind Porphyrios, mind pedig Boëthius szerint 
is, azonos lehet a fajalkotó különbséggel, de a különbség nem azonos a sajátossággal. 

37	 Boëthius az első fejezet utolsó mondatában azt állította, hogy Nestorios is azt a természet-
meghatározást fogadta el, mint az egyház ([…] tot modis vel dicatur vel definiatur natura, 
tam catholici quam Nestorius secundum ultimam definitionem […]). Itt viszont Boëthius azt 
mondja, hogy Nestorios szerint a természet és a személy terjedelme azonos ([…] putaverit in 
omnibus naturis dici posse personam […]). Ez a nehézség feloldható azzal az interpretációval, 
hogy Nestorios tévedése Boëthius szerint nem a természet fogalmának félreértésén alapul, 



Boëthius   147

mind pedig a következő érvelés is világosan fel fogja tárni hibáját. Mert ha Krisztus 
személye nem egy, és nyilvánvalóan két természete van, emberi és isteni (és senki 
nem lesz olyan balga, hogy ezek mindegyikét megfossza az értelemtől), akkor ebből 
az következik, hogy alighanem két személye is van,38 ugyanis a személy, mint ahogy 
mondtam, az értelmes természet egyedi szubsztanciája. Így tehát milyen kapcsolat 
jött létre Isten és ember között? Talán úgy kerültek egymás mellé, mint két test, 
hogy pusztán térbeli helyüket tekintve kapcsolódtak össze,39 és semmi sem kerül 
egyik minőségéből a másikéba?

Az összekapcsolódásnak ezt a módját a görögök kata parathesinnek (egymás 
mellé helyezés szerint) hívják. De ha így kapcsolódott össze az emberség az isten-
séggel, akkor ebből következik, hogy e kettőből nem jön létre semmi, és ezáltal 
Krisztus is semmi.40 Márpedig maga a név valamilyen egységet jelöl, hiszen a szó 
egyes számban van. De ha a természeteknek olyan összekapcsolódása jött létre, 
amilyenről fentebb beszéltünk, oly módon, hogy megmarad a két személy, akkor 
semmiféle egység nem lehetett a kettőből; ugyanis egyáltalán soha semmi sem 
jöhet létre két személyből. Tehát Nestorios szerint Krisztus semmiféle egységet 
nem alkot, és emiatt egyáltalán semmi. Mert ami nem egy, egyáltalán nem képes 
létezni; a létezés és az egy felcserélhető,41 és mindaz, ami egy, van. Még az is egy, ami 

hanem a személy fogalmáén, mivel Nestorios a személy fogalmának terjedelméről vélekedett 
úgy, hogy az azonos a természet terjedelmével, nem pedig fordítva. Boëthius elemzése mégis 
a természet fogalmának téves értelmezését nevezi meg Nestorios hibájaként, nevezetesen azt, 
hogy minden természet vonatkozásában lehetséges személyről beszélni, holott a természet 
tágabb terjedelmű fogalom a személy fogalmánál.

38	 Az előző mondattal ellentétben itt Boëthius a személy fogalmának téves alkalmazására hívja 
fel a figyelmet, nem a természet fogalma kapcsán tesz utalást Nestorios feltételezett tévedésére.

39	 Boëthius két vagy több tényező eggyé válásának vagy keveredésének leírására nem használ 
eltérő terminológiát, a leggyakrabban az ’összekapcsolódás’ (coniunctio) terminussal jelöli az 
eggyé válás folyamatát. Ettől csupán pár helyen tér el.

40	 A melléhelyezés során az egymással keveredő dolgok egy összetett, holisztikus egységet 
alkothatnak, mert ha kapcsolatba lép is egymással a két keveredő dolog, csupán érintkezhetnek 
egymással, az egyesülés folyamata nem jár a dolgok valóságának változásával. Boëthius azért 
állítja, hogy Krisztus nem lenne semmi az egyesülésnek ilyen formája által, mert nem egy, 
hanem több alany lenne a ’Krisztus’ név által jelölt létezőben. Maga a ’Krisztus’ név pedig 
nem egy létezőt jelölne, sőt Boëthius érvelése szerint a ’Krisztus’ név egyaránt vonatkozhatna 
mind Krisztus isteni, mind pedig emberi természetére, valamint a kettőből álló harmadikra, 
magára Krisztusra.

41	 A létezés és az egy azonosságának képzete a preszókratikus filozófusokig nyúlik vissza, és 
jelentős szerepet töltött be a neoplatónikus filozófusok nézetének megfogalmazása során, ennek 
megfelelően sok szöveghelyen megtalálható a létezés és az egy azonosítása. Például Parmenidés 
szerint most van minden együtt, egy és folytonos (fr. 8, 5-6), Platón a Szofistában 273d-ben 
arról ír, hogy valaminek a megnevezése során egy dolog és egy létező dolog megnevezése 
történik. Aristotelés Metafizikájában az 1003b-től arra az álláspontra jut, hogy egy létező, 



148  Vallástudományi szemle 2024/1

több dologból kapcsolódik össze, amilyen a halom, vagy a kórus.42 De mi világosan 
és igaz módon valljuk, hogy Krisztus van; tehát azt mondjuk, hogy Krisztus egy.

De ha ez így van, szükségszerű, hogy Krisztus kétség kívül egy személy legyen, 
mert ha két személy lenne, nem lehetne egy; bizonyára senki más sem mondaná 
azt, hogy két Krisztus van, hacsak nem egy kificamodott elme esztelensége. Egyál-
talán hogyan merészel bárki is két Krisztust emlegetni, akik közül az egyik Isten, 
a másik ember? Vagy miért hívja Krisztusnak azt, aki Isten, ha azt is, aki ember, 
szintén Krisztusnak szándékozik nevezni, holott semmiben nem hasonlítanak, és 
kapcsolatukból nem jött létre semmi közös? Miért alkalmazna hasonló nevet a 
legeltérőbb természetekre, amikor, ha arra kényszerül, hogy Krisztust meghatároz-
za, a két Krisztusra – mint maga mondja – nem képes egy meghatározás egyetlen 
szubsztanciáját alkalmazni.43 Mert ha Isten és ember szubsztanciája különböző, és 
egyetlen név, ’Krisztus’ vonatkozik mindkettőre, valamint nem hisszük azt, hogy 
a különböző szubsztanciák összekapcsolódása egy személyt hozott létre, akkor a 
’Krisztus’ név névazonos44 kifejezés lenne, és nem foglalható semmiféle megha-
tározásba. De melyik szentírási hely kettőzi meg bármikor is Krisztus nevét? És 
milyen újdonság jelent meg így, a Megváltó eljövetele által? Mert az egyház hívei 
szilárdan ragaszkodnak mind a hit igazságához, mind a csoda rendkívüli voltához. 
Mert mily nagy dolog, micsoda újdonság, és mennyire megismételhetetlen, hogy 
annak, aki egyedül Isten, a természete az emberi természettel – mely tőle a lehető 

azaz egy dolog lehet a tudomány tárgya, és ebben a tekintetben nincs különbség egy ember és 
az ember között, a tudomány a mivoltot vizsgálja.

42	 Egy kórus természetesen több tagból áll, azonban egy alanyt jelent a rá vonatkozó kijelentések 
tekintetében. Aristotelés Metafizikájának hetedik könyvében foglalkozik részletesen azzal 
a kérdéssel, hogy egy fogalom osztható-e, és ha igen, milyen értelemben tekinthető egynek 
(10. fejezet, 1034b–1036a), valamint a szubsztancia egységével és részeinek viszonyával (11. 
fejezet, 1036a–1037b) és a nemfogalom egységével és egyedeinek kapcsolatával (12. fejezet, 
1037b–1038b). Emellett a kérdés felmerült a neoplatónikusoknál, például Plótinosnál is, aki 
VI.9.1-es Enneásában arról ír, hogy ha a dolgoktól megvonnánk egy voltukat, nem lennének, 
mint a tánckar, vagy a nyáj, amik, ha nem egyek, nem léteznek. Krisztológiai kontextusban, 
Boëthius érvelése szerint, Nestorios megközelítése az, hogy Krisztus nem egy, hanem több 
alany egyszerre, ami nem lehetséges. Ennek oka az, hogy Boëthius értelmezésében Nestorios 
szerint Krisztus felosztható két természetre, két részre, ezért Krisztus nem egy, hanem kettő, 
nem tekinthető létezőnek.

43	 Meghatározása csupán egy vagy több egyedi létezőt jelölő, általános létezőnek, a nem- és 
fajfogalomnak lehetséges, de ha valami nem egy, nem egy létező, nem egy alany, akkor nem 
lehetséges meghatározással szolgálni mivoltára. Valamint meghatározása az egyes, egyedi 
létezőnek nem lehet, csak az általánosnak.

44	 Aristotelés szerint akkor áll fenn névazonosság, ha két dolognak ugyanaz a megnevezése, de 
a dolgok valósága eltérő (Cat. 1a, 1–3). Ha két dolog valósága eltérő, akkor nem lehet azonos a 
meghatározásuk, mert a definíció a dolgok legközelebbi nemfogalmát és fajalkotó különbségét 
jelöli. 



Boëthius   149

legnagyobb mértékben eltért – állt össze,45 és így az egymástól távoli természetek 
összekapcsolódásából egy személy jött létre!

Viszont Nestorios állítása szerint milyen újdonság történt? „Az istenség és az 
emberség megőrzi saját személyét” – mondja. De mikor nem volt az istenségnek 
és az emberségnek saját személye? És mikor nem lesz? Vagy milyen rendkívülibb 
dolog történt Jézus születésével, mint bárki másénál, ha – miután a két személy 
különálló maradt – a természetek is különállók voltak? Mert ha a személyek így 
maradtak, akkor nem jöhetett létre a természetek semmilyen összekapcsolódása 
benne, ahogyan bármely más ember esetében sem, akihez, minthogy megvan a saját 
személye, semmiképpen nem kapcsolódik a legkiválóbb szubsztancia istensége. De 
talán azért nevezi Jézust, az emberi személyt, Krisztusnak, mert általa az istenség 
csodákat vitt véghez. Legyen. De magát Istent miért nevezi Krisztusnak? És vajon 
miért nem meri hasonló megnevezéssel illetni magukat az elemeket, amelyek ré-
vén Isten csodálatos dolgokat hajt végre a mindennapos mozgások során? Talán 
mert az értelem nélküli szubsztanciák nem rendelkezhetnek személlyel, amelyre 
alkalmazható volna a ’Krisztus’ megnevezés? Nemde a szent és az istenfélelemben 
kitűnő emberekben ismerhető fel világosan az istenség cselekedete? Ugyanis sem-
mi sem lenne, amiért ezeket a szent férfiakat ne tarthatnánk méltónak ugyanerre 
a megnevezésre, ha az összekapcsolódás révén, Krisztusban, nem jött létre egy 
személy az ember felvétele során.

De talán azt mondhatná: „Elismerem, hogy őket is Krisztusnak kellene nevez-
nünk, de csak mert az igazi Krisztus képmásai”. Ha viszont nem jön létre egy sze-
mély az Isten és az ember összekapcsolódásából, akkor mindegyiküket Krisztusnak 
gondolhatjuk, mint ahogy azt, akiről úgy hisszük, hogy a Szűztől született. Hiszen 
benne sem jött létre semmiféle egységes személy Isten és ember összekapcsolódásá-
ból, mint ahogy azokban sem, akik az isteni Lélek által előre hirdették az eljövendő 
Krisztust,46 és amely miatt még magukat is a ’Krisztus’ névvel illették. Viszont ebből 
az következik, hogy ha a személyek megmaradnak, úgy hisszük, az istenség sem-
milyen módon nem veszi fel az emberséget. Teljességgel különállnak ugyanis azok 
a dolgok, melyeket személyeik és természeteik egyformán elválasztanak egymástól; 
különállók – mondom – és nem különülnek el inkább egymástól az emberek és a 
marhák,47 mint amennyire különálló Krisztusban az istenség és az emberség, ha 
megmaradtak a személyek. Hiszen az embereket és az ökröket összeköti az élőlény 
közös neme, mert ezeknek a nemük szerint közös a szubsztanciája, és ugyanaz a 

45	 Boëthius itt eltér az általa leggyakrabban használt ’összekapcsolás’ (coniunctio) kifejezéstől, és 
egy ritkának tekinthető megfogalmazással él, a ’convenire’ igével fejezi ki az Isten és az ember 
egyesülését.

46	 Az Ószövetség prófétáiról van szó.
47	 Az ember és az állat azonos nemhez tartozik, meghatározás szerint szoros kapcsolatban állnak.



150  Vallástudományi szemle 2024/1

természetük, amennyiben egyetemes jellemzőiket48 gyűjtjük egybe. Istenben és az 
emberben viszont mi lesz az, amit nem különít el az eltérő leírás, ha úgy hisszük, 
hogy a természetek különbözősége mellett a személyek elkülönülése is megmaradt?

Tehát az emberi nem nincs megváltva, nem áradt ránk üdvösség Krisztus szü-
letése révén, az Írások prófétái oly sokszor rászedték a hívők tömegét, és az Ószö-
vetség teljes tekintélyét megvetjük, mely Krisztus születése által ígér üdvösséget 
a világnak. Világos, hogy [Krisztus] nem jött el, ha ugyanaz a különbség áll fenn 
a személyek, mint ami a természetek között. Hiszen [Krisztus] ugyanazt váltotta 
meg, mint akiről úgy hisszük, hogy felvétetett, viszont semmilyen felvételre nem 
gondolhatunk, ha egyformán megmarad a természet és a személy különbsége. Tehát 
joggal gondolhatjuk, hogy aki – minthogy a személy megmarad – nem vétethetett 
fel, nem is nyert megváltást Krisztus születése által. Az emberi természet nincs 
megváltva Krisztus születése révén. Istentelenség ilyet hinni! De bármennyire sok 
dolog van még, ami képes megtámadni és összezúzni ezt a nézetet, egyelőre legyen 
elég annyi, amennyit fentebb mondtam, ízelítőül, az érvek tárházából.

5. FEJEZET

Át kell térnünk Eutychesre, aki – miközben messze távolodott a régiek ösvényétől – 
az ellenkező tévedésbe esett.49 Állítása alapján annyira messze jár attól az igazságtól, 
hogy Krisztusban kettős természetet kellene hinnünk, hogy még kettős természetet 
sem szabad benne vallanunk. Az ember ugyanis úgy vétetett fel, hogy egyesült 
Istennel, oly módon, hogy az emberi természet nem maradt meg.

Tévedése ugyanabból a forrásból származik, mint Nestoriosé. Mert ahogyan 
Nestorios úgy vélte, hogy nem lehetséges két természet anélkül, hogy a személy ne 
lenne kettős, és mivel Krisztusban két természetet vallott, azt hitte, hogy kettős a 
személy, ugyanúgy Eutyches sem gondolta azt, hogy lehetséges két természet kettős 
személy nélkül, és mivel nem ismerte el, hogy két személy lenne, elfogadta ennek 
következményét, hogy egy a természet is.50 Ennélfogva Nestorios bár helyesen 
gondolta, hogy Krisztusban két természet van, szentségtörően vallotta, hogy két 
személy van benne; Eutyches viszont helyesen vallott egy személyt, de szentségtö-
rően gondolta, hogy egy természet van. Az utóbbi, minthogy a nyilvánvaló tények 
kényszerítették – hiszen világos, hogy más az ember és más az Isten természete – 

48	 Boëthius itt a nemfogalomra gondol.
49	 Nestorios álláspontjától.
50	 Boëthius kritikája nem teszi világossá, hogy a természet vagy a személy fogalmának téves 

értelemzése jelenti a két téves nézet alapját, ezzel nyitva hagyja azt a kérdést, hogy mennyiben 
tér el nem csupán Nestorios, hanem Eutyches terminológiája a sajátjától és az egyházétól. 



Boëthius   151

azt állítja: „Krisztusban két természetet vallok az egyesülés előtt, az egyesülés után 
viszont egyet”.51 Ez az állítás nem mondja ki nyíltan, hogy Eutyches mire gondol.

Mégis, hogy mélyére hatoljunk esztelenségének: az egyesülés vagy a születés, 
vagy a feltámadás idején történt. De ha a születés idején történt, akkor nyilván úgy 
gondolja, hogy már a születés előtt is létezett az emberi test, amely nem Máriától 
vétetett fel, hanem valamilyen más módon volt előkészítve. Szűz Máriát arra jelölték 
ki, hogy tőle test szülessen, amely nem tőle vétetett; az a test pedig, amely koráb-
ban létezett, elválasztott és elkülönített volt az isteni szubsztanciától.52 Amikor a 
Szűztől született, egyesült az Istennel, oly módon, hogy egy természet jött létre. 
Vagy ha nem ez az ő véleménye, akkor az lehet, hogy ha egyszer azt állítja, hogy 
két természete volt az egyesülés előtt, egy az egyesülés után, már ha az egyesülés a 
születéssel ment végbe, hogy a testet Máriától vette, de mielőtt még ez megtörtént, 
az istenség és az emberség természete különbözött, a felvétel során eggyé vált, 
és az isteni szubsztanciába változott át. Ha pedig úgy véli, hogy ez az egyesülés 
nem a születéskor, hanem a feltámadáskor ment végbe, akkor ennek megtörténtét 
megint csak kétféle módon gondolhatja el: vagy úgy, hogy Krisztus születésekor 
nem Máriától vette a testet, vagy úgy, hogy tőle vette; mindenesetre a feltámadásig 
két természet létezett, a feltámadás után egy lett belőlük.

Ezekből adódik az a különbség, amit a következő módon akarunk megvizsgálni: 
mikor Krisztus megszületett Máriától, vagy tőle nyerte az emberi testet, vagy sem. 
De ha nem azt vallja, hogy Krisztus tőle nyerte a testet, mondja meg, milyen embert 
öltött fel, mikor eljött hozzánk: vajon azt, aki elbukott a bűn hűtlensége miatt, vagy 
pedig másmilyet. Ha azt öltötte fel, akinek magvából származik az ember, akkor 
kibe is öltözött az istenség? Mert ha nem Ádám, Dávid és végül Mária magjából 
származott az a test,53 amelyben Krisztus megszületett, mutassa meg, hogy mely 
testből származik, mert az első embertől fogva minden egyes ember emberi testtől 
ered. Ha viszont nem Szűz Máriát, hanem egy másik embert nevez meg, akitől a 
Megváltó testet vett fogantatáskor, akkor egyrészt őt magát tévedés zavarja meg, 

51	 Eutychesnek ez az állítása eltérő formában olvasható például Leo pápa első Tomusában (Ep. 
28.6. PL 54, 777B). Az eltérést az jelenti, hogy Eutyches Leo szerint nem Krisztusban vallott két 
természetet (duas se confiteri in Christo naturas) azok egyesülése előtt, hanem Krisztust vallotta 
két természetből (ex duabus naturis). Boëthius jelen értekezésének bevezetőjében Eutyches 
követőinek nézete kapcsán szintén azt állítja, hogy szerintük Krisztus két természetből volt, 
csakúgy, mint a hatodik fejezetben, a hetedik fejezetben a Leo pápánál található álláspont 
szerint utal Eutyches állítására.

52	 Így értette Eutyches nézetét Flavianos, Konstantinápoly egykori püspöke Leo pápának írt 
levelében. Flavianos azt írja, hogy Eutyches „…azonban azt is mondta, hogy a Szűztől, aki 
teste szerint, szubsztanciálisan egy (consubstantia) volt velünk, maga az Isten nem vett fel 
velünk egylényegű testet, az Úr teste nem volt ember-test (corpus-hominis), hanem emberi 
test (corpus humanum) volt, ami a Szűztől származott.” (Ep. 22.3., PL 54, 730–731)

53	 Mt. 1. 1–16.



152  Vallástudományi szemle 2024/1

másrészt a legfőbb istenségre a hazugság bélyegét süti. Hiszen Ábrahám és Dávid 
azt az ígéretet kapta a szent jövendölésekben, hogy az ő magvukból származik az 
egész világ üdvössége; ezt Eutyches másoknak tulajdonítja, különösen mert, ha 
emberi test vétetett fel, akkor ez nem vétethetett mástól, mint akitől megszületett.

Ha tehát az emberi test nem Mária által vétetett, hanem bárki mástól, ugyanakkor 
Mária által született az, ami az elpártolás miatt romlott volt,54 akkor Eutychest a 
fentebb kifejtett érv cáfolja meg. Ha pedig Krisztus nem azt az embert öltötte fel, aki 
a bűnért járó büntetésként a halált szenvedte,55 akkor ebből az a nehézség adódik, 
hogy egyetlen ember magjából sem születhet olyan, aki mentes az eredendő bűn 
büntetésétől. Senki sincs, akitől ilyen test vétethetett, amiből az következik, hogy e 
testet újonnan alkották meg. Azonban ez [a test] az emberek szemében vagy olyan, 
amit emberi testnek gondolhatnak, noha valójában nem az, különösen mert egyál-
talán nincs alávetve az eredendő büntetésének, vagy pedig valamiféle újszerű, valódi 
emberi természet formáltatott erre az alkalomra, mely nincs alávetve az eredendő 
bűn büntetésének? Ha az emberi test nem volt valódi,56 nyilvánvalóan az istenségre 
bizonyul a hazugság, mivel az embereknek testként mutatta azt, ami egyrészt nem 
volt valódi test, másrészt csalódtak azok, akik valódinak gondolták. Ám ha új, 
valódi és nem embertől származó test formáltatott, akkor mi végre a születés oly 
nagy drámája? Hova tűnik a szenvedés értelme? Mert a magam részéről úgy vélem, 
hogy még az ember esetében is ostobán történik, ami haszontalanul történik. Ám 
ugyan milyen hasznát mutathatják ki az istenség oly nagy leereszkedésének, ha az 
ember, aki elveszett, nem nyert megváltást Krisztus születésével és szenvedésével, 
hiszen tagadják, hogy Krisztus felvette volna őt?

Tehát ismét: ahogy ugyanabból a forrásból származik Eutyches tévedése, mint 
Nestoriosé, úgy ugyanaz lesz a vége, az emberi nem Eutyches követői szerint sincs 

54	 Boëthius itt követi Ágoston megközelítését a bűn átszármazására vonatkozólag, eszerint 
minden ember fogantatása és születése bűn, amely átered a következő nemzedékre szemben 
a pelagiusi megközelítéssel. A halandó, változó szubsztancia átalakításának említésekor, a 
harmadik fejezetben ez a kérdés még nem került szóba. Ágoston és vele együtt az egyház és 
Boëthius nézete szerint nem születhet olyan ember, akire nem terjed ki a bűn következménye. 
Boëthius érve az, hogy ha a felvett ember bűntől mentes lett volna, akkor nem lehetett volna 
ember, valami új dolognak kellett volna lennie annak, amit a kortárs emberek embernek véltek 
és láttak.

55	 A Boëthius korára általánosan elfogadott nézet szerint Krisztus bűntelenül viselte el a bűn 
következményét, a halandóságot és a halált, valamint az Ige által felvett testnek valódi embernek 
kellett lennie, más esetben nem mehetett volna végbe az emberi nem megváltása.

56	 A doketista krisztológiai megközelítések szerint Krisztus teste nem volt valódi test: vagy azért, 
mert nem valódi, fizikai test volt, hanem csak látszat, mint például Markion szerint, vagy 
pedig azért, mert nem ember teste volt. Például azért nevezik doketistának Apollinarist vagy 
Eutychest, mert álláspontjuk nem teszi lehetővé, hogy a felvett testet teljes értékű embernek 
tekintsük.



Boëthius   153

megváltva, minthogy nem az vétetett fel, aki beteg, gondozásra és megváltásra 
szorult. E véleményét, úgy tűnik – ha mégis azt a tévedést vallotta, hogy Krisztus 
teste valójában nem származott embertől, hanem emberi testen kívül, sőt az égben 
alkották meg –, onnan merítette, hogy úgy hisszük, a test vele együtt a mennybe 
ment. Ezt ez a példabeszéd fejezi ki: „Senki nem ment föl a mennybe, csak aki 
alászállt a mennyből”.57

6. FEJEZET

Azonban eleget mondtunk már arról az eshetőségről, hogy mi van akkor, ha a 
testről, melyet Krisztus kapott, nem hiszik el, hogy Máriától vétetett. Ha viszont 
Máriától vétetett [a test], és sem az isteni, sem az emberi természet nem maradt 
teljesen változatlan, akkor ez három módon történhetett: vagy az istenség változott 
át emberséggé, vagy az emberség istenséggé,58 vagy mindkettő elvegyült és összeke-
veredett egymással úgy, hogy egyik szubsztancia sem tartotta meg saját formáját.59

De ha az istenség változott át emberséggé, az történt – amit hinni istentelenség 
–, hogy míg az emberség változatlan szubsztancia marad, az istenség változást 
szenved, és ami természeténél fogva hatásoknak kitett és változékony, változatlan 
marad, amiről pedig úgy hisszük, hogy természeténél fogva hatásoktól mentes 
és változatlan, változó dologgá alakul. Ez semmilyen módon nem eshet meg. De 
talán az emberi természet alakult át istenivé. Ez viszont hogyan történhetett meg, 
ha az istenség Krisztus születése során mind az emberi lelket, mind pedig a testet 
felvette? Mert nem minden képes bármivé átalakulni és átváltozni.60 Mert – miután 
egyes szubsztanciák testiek, mások testetlenek – sem a testi nem képes testetlenné, 
sem pedig a testetlen testivé válni, és a testetlenek sem váltogatják kölcsönösen 
saját formáikat egymás között; mivel egyedül azok képesek egymásba átváltozni 
és átalakulni, amelyek egy, közös anyagi alappal rendelkeznek, és ezek sem mind, 

57	 Jn 3, 13.
58	 Boëthius innentől a két természet egyesülésének lehetséges módjait vizsgálja meg. Ennek 

során viszont nem alkalmaz terminológiai megkülönböztetéseket, csupán átváltozásról vagy 
átalakulásról (transformatio) és összekapcsolásról (coniunctio), illetve egyesülésről (aduna-
tio) tesz említést. A görög terminológia ennél szélesebb és mélyebb megkülönböztetésre ad 
lehetőséget. Az átalakulás a görög ’tropé’ terminussal jelölt folyamat, amely az egyik tényező 
átváltozását jelenti a másikká.

59	 Az eggyé válásnak ezt a formáját Alexandros A keveredésről (LS 48C3, Bene: A hellenisztikus 
filozófusok, 372) című műve elegyedésnek (synchysis) nevezi. Ennek lényege az, hogy az 
egymással elvegyülő dolgok megsemmisülnek a folyamat során, és a kettőből egy új, harmadik 
dolog jön létre, amely nem azonos azokkal, amelyekből létrejött.

60	 Így gondolta Aristotelés is (De Gen. et Corr. 327b10-22).



154  Vallástudományi szemle 2024/1

hanem csak azok, amelyek képesek egymásra hatást gyakorolni és hatást elszen-
vedni egymástól.61

Ezt a következő módon bizonyítjuk be: a bronz nem képes kővé változni, sem 
ugyanaz a bronz fűvé, sem bármilyen test bármilyen más testté átváltozni, csak 
ha az egymásba változó dolgoknak egyrészt ugyanaz az anyaga, másrészt képesek 
egymásra hatni, illetve egymástól hatást elszenvedni; például amikor a bor és víz 
keveredik, mindkettő olyan, hogy a hatásgyakorlás, illetve szenvedés közösségére 
léphetnek egymással. Mert a víz minősége képes valamilyen hatást elszenvedni a 
bor minőségétől; ugyanígy a bor minősége is képes valamilyen hatást elszenvedni 
a víz minősége által. Ha viszont sok a víz és kevés a bor, nem azt mondjuk, hogy 
összekeverednek, hanem azt, hogy az egyiket elpusztítja a másik minősége. Mert 
ha valaki bort önt a tengerbe, a bor nem keveredik a tengerrel, hanem megsem-
misül benne, tudniillik azért, mert a bor minősége nincs semmilyen hatással víz 
minőségére annak nagy tömege folytán, inkább a víz a bor minőségét nagy tömege 
miatt sajátjává változtatja át.62 Ha viszont ezek a természetek közepes mennyiségben 
vannak jelen, egyenlők egymással, vagy csak kis különbség van közöttük, amik 
képesek egymásra hatni és hatást elszenvedni egymástól, akkor összekeverednek, 
és köztes minőségűvé elegyednek.

Ez csupán a testiekre érvényes, azonban ezek közül se mindegyikre, hanem  
– mint ahogy mondtam – csupán azokra, amelyek képesek hatni egymásra és hatást 
elszenvedni egymástól, valamint közös és azonos anyagi alappal rendelkeznek. 
Mert minden test, ami keletkezik és pusztul – úgy tűnik – közös anyagi alappal 
rendelkezik, de nem minden képes mindenre, vagy mindenben, akár valamilyen 
hatást gyakorolni, akár hatást elszenvedni. A testi dolgok semmilyen módon nem 
képesek testetlenekké válni, minthogy nem osztoznak közös anyagi alapban, amely 
felvéve a minőségeket az egyikké, illetve a másikká változna át. Mert a testetlen 
szubsztancia természete teljes egészében olyan, hogy nem támaszkodik semmilyen 
anyagi alapzatra, viszont nincs olyan test, amelynek ne lenne anyagi alapja. Mivel 
ez így van, és mivel még azok sem, amelyek közös anyaggal rendelkeznek, nem 
képesek átváltozni egymásba, ha nincs meg bennük a kölcsönös hatásgyakorlás és 
hatáselszenvedés képessége, még sokkal kevésbé változnak egymásba azok a dol-

61	 Ez a gondolat megtalálható Aristotelésnél is (De Gen. et Corr. 328a18-19).
62	 Egy csepp bor vagy más folyadék és tenger, illetve nagyobb mennyiségű folyadék keveredésének 

vagy vegyülésének kérdése sok filozófust foglalkoztatott. Aristotelés azt írta, hogy egy csepp 
bor tízezer kupa vízzel nem vegyül – az aristotelési kifejezés szerint keveredik (mixis) –, 
mivel a bor formája megsemmisül, és a bor vízzé válik (De Gen. et Corr. 328a23-28). Boëthius 
szintén úgy véli, hogy a folyamat során a kevés megsemmisül a sokban. A sztoikus szerzők 
szerint viszont egy kis mennyiségű bor vegyüléket (krasis) alkot a nagy mennyiségű vízzel, 
és a keverékben nem semmisül meg a kis mennyiségű bor, mert ismét elkülöníthető a víztől, 
például egy olajos szivacs segítségével (LS 48C, D, Bene: A hellenisztikus filozófusok, 372–374).



Boëthius   155

gok, melyeknek nem csupán közös anyaguk nincsen, hanem míg az egyik testként 
anyagi alapra támaszkodik, a másik, mint testetlen dolog, egyáltalán nem szorul 
anyagi alapra.

Tehát nem lehetséges, hogy egy testi dolog testetlen fajtájúvá változzon át. Viszont 
az sem lehetséges, hogy a testetlenek egymással keveredve valamilyen keveredés 
útján egymásba változzanak. Azon dolgok, amelyeknek nincs közös anyaga, arra 
is képtelenek, hogy egymásba változzanak és alakuljanak. A testetleneknek nincs 
semmiféle anyaga, tehát nem képesek kölcsönösen átváltozni egymásba. Azonban 
a lélekről és Istenről helyesen hisszük azt, hogy testetlen szubsztanciák, tehát az 
emberi lélek nem változott át az istenségbe, amely által felvétetett. Ha viszont sem a 
test, sem pedig a lélek nem volt képes istenséggé válni, semmilyen módon sem volt 
lehetséges, hogy az emberség Istenné változzon át. Sokkal kevésbé hihető az, hogy 
a kettő összekeveredjen egymással, minthogy a testetlen természet nem képes testté 
változni, és fordítva, a testi sem alakul át testetlenné, mivel ezek nem rendelkeznek 
közös anyagi alappal, amely a szubsztanciák megfelelő minőségei révén változna.

Eutyches követői azonban azt mondják, hogy Krisztus két természetből áll ugyan 
össze, de nem áll két természetben;63 ezzel azt szeretnék állítani, hogy ami kettőből 
állt össze, eggyé válhat oly módon, hogy azok a dolgok, amelyekből – mint mondják 
– összeállt, nem maradnak meg. Mint ahogy a méz és a víz összekeveredése során 
egyik sem marad meg, hanem az egyik a másikkal összekapcsolódva megsemmisül, 
és egy harmadik dolog jön létre; így arról, ami a mézből és a vízből harmadik dolog-
ként létrejön, azt mondjuk, hogy két összetevőből áll össze, azonban tagadjuk, hogy 
két összetevőben állna. Nem állhat két összetevőben, ha egyszer egyikük természete 
sem marad meg. Mert állhat kettőből, bár azok úgy is összekapcsolódhatnak, hogy 
valamelyik minőség megsemmisül. Az efféle összetétel azonban nem állhat mindkét 
összetevőben, mert azok egymásba változnak át, nem maradnak meg, nem létezik 
az a két dolog, amelyekben állnia kellene, mivel kettőből áll össze oly módon, hogy 
azok minőségük megváltozásával kölcsönösen egymásba változnak át.

Az egyház hívei ezzel szemben jó okkal vallják mindkét tételt: mind azt, hogy 
Krisztus két természetből, mind azt, hogy két természetben állt fenn. Hogy ezt 
milyen értelemben mondják, kissé alább magyarázom meg. Most annyi nyilván-
való, hogy megcáfoltuk Eutyches nézetét. Cáfolatunk azon alapult, hogy miután 
háromféle módon lehetséges, hogy két természetből egy természet legyen – vagy 
az isteni természet változik át az emberi természetbe, vagy az emberi természet az 
istenibe, vagy pedig összekeveredik a kettő – a fenti érveléssel kimutattuk, hogy 
ezen módok egyike sem valósulhat meg.

63	 Boëthius jelen értekezésének bevezetőjében ugyanezt állította, viszont az ötödik fejezetben 
ettől eltérő kijelentést tulajdonított Eutychesnek.



156  Vallástudományi szemle 2024/1

7. FEJEZET

Hátravan még annak megmutatása, hogy milyen értelemben állítja az egyetemes 
hit mind azt, hogy Krisztus két természetben áll, mind azt, hogy két természetből 
áll. Két dolgot jelent az, hogy „valami két természetből áll”: az egyik az, ami két ter-
mészetből kapcsolódik össze, mint ahogy a víz és méz, azaz ezek tetszőleges módon 
elvegyülnek,64 akár úgy, hogy az egyik a másikba változik, akár úgy, hogy a kettő 
kölcsönösen elkeveredik egymással, de semmilyen módon sem marad meg mind a 
kettő. Eutyches ebben az értelemben mondja, hogy Krisztus két természetből áll.65

A másik mód, ahogyan valami két dologból állhat, a következő: a két dolog úgy 
kapcsolódik össze, hogy összetevői, amikből összekapcsolódott, megmaradnak, és 
nem változnak egymásba,66 mint ahogy azt mondjuk, hogy a korona aranyból és 
drágakövekből áll össze. Itt sem az arany nem változik át drágakővé, és a drágakő 
sem alakul át arannyá, hanem mindkettő megmarad, és nem veszti el saját formáját. 
Az ilyenekről tehát azt mondjuk, hogy azokban és azokból az összetevőkből állnak 
fenn, amelyekből állításunk szerint állnak. Ebben az esetben ugyanis mondhatjuk, 
hogy a korona aranyból és drágakövekből áll, mivel léteznek a drágakövek és az 
arany, amelyekben a korona áll, az előző módon viszont nem létezik a méz és a víz, 
az, amikből ezek összekapcsolódása állhatna.

Tehát mivel az egyetemes hit szerint azt valljuk, hogy Krisztusban mindkét 
természet megmaradt, teljes egészükben és azonosan fennállnak benne, és nem 
változik át az egyik a másikba, joggal mondjuk mind azt, hogy Krisztus két ter-
mészetben áll, mind pedig azt, hogy két természetből; két természetben, mert 
mindkettő megmarad, és két természetből, mivel mindkét megmaradó természet 
egyesülésével jön létre Krisztus egyetlen személye. Az egyház hívei pedig nem ab-
ban a jelentésében vallják azt, hogy Krisztus két természetből kapcsolódott össze, 
mint ahogy azt Eutyches állítja. Eutyches ugyanis a két természetből való összetétel 
olyan jelentését veszi alapul, ami nem engedi meg, hogy a dolog két természetben 
álljon, hiszen nem marad meg a kettő; az egyház követője viszont ’a két természetből 
való összetétel’ olyan jelentését veszi alapul, mely közel van ahhoz az állításhoz és 
támogatja azt, mely szerint Krisztus két természetben áll. Tehát az, hogy ’valami 
két dologból áll’ névazonos kifejezés, vagy inkább kétértelmű és kettős jelentése 

64	 Ez a synchysis-típusú keveredés.
65	 Boëthius itt eltérően vélekedik Eutyches nézetéről, mint ahogy azt az ötödik fejezetben tette és 

azonos módon, mint a hatodik fejezet végén, mivel itt azt állítja, hogy Eutyches szerint Krisztus 
két természetből áll (ex utrisque naturis consistere), míg a korábban, az ötödik fejezetben 
azt állította, hogy Eutyches Krisztusban két természetet vallott (duas se confiteri in Christo 
naturas).

66	 Ez a típusú egyesülés a korábbiak során nem került megemlítésre. Ez az egyesülés leírása, amit 
a görög terminológia henósisként említ, a latin pedig adunatiónak.



Boëthius   157

révén különböző dolgokat jelöl: az egyik jelentés szerint nem maradnak meg a 
szubsztanciák, amelyeket az összekapcsolódás alkotórészeinek mondunk, a másik 
módon olyan összekapcsolódást jelöl, amelyben mindkét alkotórész megmarad.

Miután kibogoztuk a névazonosság és a kétértelműség csomóját, nem hozható fel 
további ellenérv azzal szemben, hogy ez a nézet az, amit a szilárd és igaz egyetemes 
hit tartalmaz: Krisztus ugyanaz a teljes ember,67 ugyanaz az Isten és ugyanő, aki 
egyaránt teljes ember és Isten, egy Isten és az Isten fia. Nem egy negyediket adunk 
hozzá a Háromsághoz, amikor a tökéletes Istent emberrel társítjuk, hanem egy és 
ugyanaz a személy68 teszi teljessé a Háromság számát, olyan módon, hogy jóllehet 
az ember szenvedett, mégis azt mondjuk, hogy Isten szenvedett, nem azért, mert 
maga az istenség vált emberi természetté, hanem mert az istenség felvette az emberi 
természetet. Éppígy azt, aki ember, Isten fiának nevezzük, nem az isteni, hanem 
az emberi szubsztanciája miatt, ami az istenséggel természetes egyesülés által 
kapcsolódott össze. És bár az értelem ezeket így különválasztja és összekeveri, egy 
és ugyanaz a valaki tökéletes ember és Isten. Isten mivel az Atya szubsztanciájából 
született, viszont ember, mert Szűz Mária hozta világra. Hasonlóképpen, aki em-
ber, az Isten, azáltal, hogy Isten felvette, és aki Isten, az ember, mert magára öltötte  
az embert;69 bár egy és ugyanazon személyben más az istenség, aki felvett és más 
az emberség, ami felvétetett, mégis ugyanaz a valaki Isten és ember.

Ha embernek fognád fel, ugyanaz a valaki ember és Isten, mivel természeténél 
fogva ember, ugyanakkor Isten, mivel felvétetett általa. Ha viszont Istennek fog-
nád fel, ugyanaz a valaki Isten és ember, mivel természete szerint Isten, az ember 
felvétele által viszont ember. Ilyen módon kettős természet és kettős szubsztancia70 
lesz benne, minthogy ember-Isten és egy személy, mivel ugyanaz a valaki ember és 

67	 Boëthius azért hangsúlyozza, hogy Krisztus teljes ember, hogy elkerülje Apollinaris tévedését, 
aki szerint az Ige csupán egy hústestben (sarx) volt jelen és irányította, éltette azt. Apollinarist 
követően Krisztus emberi természetének megnevezése során az egyes szerzők hozzátették, 
hogy értelmes lélekből és testből álló ember az Ige által felvett ember.

68	 Az Ige isteni személyéről van szó, aki megtestesülve az emberi természettel együtt alkotta 
Krisztus személyét.

69	 A ruha-metafora kiemelt szerepet kapott az egyes krisztológiai koncepciókban. Széles körben 
elfogadott volt az a gondolat, hogy az Ige megtestesülése során a még bűntelen embert, Ádámot 
öltötte magára. Ez a gondolat bibliai szöveghelyekre vezethető vissza, amilyen az, hogy „Inkább 
öltsétek magatokra az Úr Jézus Krisztust (alla endysasthe ton kyrion Iésoun Christon)” (Rom. 
13. 14), „Krisztust öltöttétek magatokra (Christon enedysasthe)” (Gal 3. 27), illetve Sebastian 
Brock ide sorolja Fil. 2.7-es verset is, ahol az olvasható, hogy az Ige testté vált, és a szolga alakját 
vette fel (morphén doulou labón) – a hasonlat szerint – ruhaként (Brock: Studies in Syriac 
Christianitiy, XI, 15).

70	 A ’substantia’ terminus használata homályos, mert Boëthius azt állítja, hogy egyetlen személy, 
egyetlen értelmes, individuális szubsztancia az Isten és az ember, melyben két természet, azaz 
két fajalkotó különbség, avagy általános szubsztancia, avagy szubszisztencia van jelen. Boëthius 
itt a ’natura’ fogalmától eltérő értelemben használja a ’substantia’ terminust; homályos, hogy 



158  Vallástudományi szemle 2024/1

Isten. Ez a középút71 a két tévedés között, amint az erények is középütt helyezkednek 
el. Mert a dolgok között minden erény az ékes közepet foglalja el. Ha pedig valami 
a felett vagy az alatt áll, ahol lennie kellene, eltávolodik az erénytől. Tehát az erény 
középen helyezkedik el.

A következő négy lehetőség van, és rajtuk kívül nincsen más:72 Krisztusban vagy 
két természet és két személy volt, mint ahogy Nestorios mondja, vagy egy természet 
és egy személy, ahogy Eutyches állítja, vagy két természet és egy személy, ahogy 
az egyetemes hit tartja, vagy egy természet és két személy.73 Mivel a Nestoriosnak 
adott válaszban megcáfoltuk, hogy Krisztusban két természet és két személy lenne, 
megmutattuk továbbá, hogy nem lehet benne egy természet és egy személy, ahogy 
Eutyches javasolta, és annyira esztelen pedig mindeddig senki nem volt, hogy azt 
higgye, Krisztusban egy természet, de két személy van, így nem marad más lehetőség, 
mint az igaz, amit az egyetemes hit hirdet, hogy Krisztusban kettős szubsztancia 
van, de egy személy.

Kevéssel korábban elmondtuk, hogy Eutyches az egyesülés előtt két természetet 
vall Krisztusban, de egyet az egyesülés után. Úgy értelmeztük, hogy e tévedés két 
vélekedést rejt. A természetek ezen egyesülése vagy Krisztus születésekor történt, 
bár az emberi test nem Máriától vétetett, vagy Máriától vétetett a test, az egyesülés 
pedig a feltámadáskor történt. Úgy vélem, mindkét lehetőséget megfelelően meg-
vitattuk. Most azt kell megvizsgálnunk, hogy két természet keveredése hogyan 
eredményezhet egy szubsztanciát.

8. FEJEZET

Azonban még mindig van egy további kérdés, amelyet azok vethetnek fel, akik 
nem hiszik, hogy az emberi test Máriától vétetett, hanem úgy vélik: másképpen 
különítették el és készítették elő azt, ami a természetek egyesülésekor látszólag 
Mária méhéből született és látott napvilágot.

Azt mondják ugyanis, hogy „ha a test embertől vétetett, és az első kötelességsze-
géstől fogva minden ember nem csupán a bűn és halál foglya, hanem a bűnök iránti 

Boëthius álláspontja mennyiben különbözik Nestoriosétól, aki szintén két szubsztanciát 
különböztet meg Krisztusban.

71	 Mint ahogy Boëthius a bevezető utolsó mondatában rögzítette, a két szélsőséges nézet közti 
középút kimutatása, az egyház álláspontjának bemutatása a célja. A középút utalás az aristotelési 
mesotés etikai fogalmára (Eth. Nic. II.5.1106a26-1106b34)

72	 Más szövegváltozat szerint: „sem a négy lehetőség alatt, sem felett nem lehet” (quattuor haec 
neque ultra neque infra esse possunt).

73	 Az egyik szövegvariáns hozzáteszi, hogy „semelyik eretnekség sem képviselte ezt” (quod nullus 
hereticus adhuc attigit). A négy lehetséges mód közül ezt a variációt senki sem képviselte, fikció.



Boëthius   159

szenvedélyek is rabságban tartják, és az számára a bűn büntetése, hogy miközben 
a halál szorongatja, az akaratlagos bűnelkövetés vádjának is ki legyen téve, akkor 
Krisztusban miért nem volt sem bűn, sem pedig a bűnelkövetés semmiféle akarata?”74 

Az efféle kérdés kiemelten figyelemre méltó kétséget fogalmaz meg, mert ha 
Krisztus teste emberi testből vétetett, kétséget ébreszthet, hogy milyen volt az a 
test, ami felvétetett. Nyilván olyan embert váltott meg, amilyet felvett. Ha viszont 
olyan embert vett fel, amilyen Ádám volt a bűnbeesés előtt, a romlatlan emberi 
természetet vette fel, amelynek viszont egyáltalán nem volt szüksége gyógyszerre. 
De hogyan lehetséges az, hogy [az Ige] olyan embert vett fel, amilyen Ádám volt, 
jóllehet Ádámban meglehetett a bűnelkövetés akarata és szenvedélye; ezért van, 
hogy az isteni parancsok áthágása után is az engedetlenség vétkei tartották fogva? 
Viszont úgy hisszük, hogy Krisztusban nem volt jelen a bűn elkövetésének akarata, 
különösen azért, mert ha olyan emberi testet vett fel [az Ige], amilyen Ádámé volt 
a bűn elkövetése előtt, akkor nem kellett volna halandónak lennie, mivel ha Ádám 
nem követett volna el bűnt, semmilyen módon sem ízlelte volna meg a halált. Mivel 
tehát Krisztus nem követett el bűnt, azt kell kérdeznünk, hogy miért ízlelte meg 
a halált, ha Ádám testét vette fel, amilyen az a bűn elkövetése előtt volt. Ha pedig 
az embernek azt az állapotát vette fel, amilyen Ádámé volt a bűn elkövetése után, 
úgy tűnik, Krisztusból sem hiányzott annak szükségessége, hogy alávetessék a 
vétkeknek, szenvedélyek zavarják meg, és – miután a megítélés kritériumai elho-
mályosultak – ne tudja teljesen tisztán megkülönböztetni a jót a rossztól, hiszen 
mindezen büntetéseket Ádám a vétkes elpártolással vonta magára.

Az ilyen emberekkel szemben azt kell mondanunk, hogy háromféle emberi álla-
pot gondolható el: elsőként Ádámé a vétkezés előtt, amelyben, noha nem volt halál, 
és még semmilyen vétekkel nem szennyezte be magát, mégis jelen lehetett benne a 
bűn elkövetésének akarata. A második az, amibe változhatott volna, ha szilárdan 
be akarta volna tartani az isteni parancsokat, mert az is hozzájárult volna, hogy 
nem csupán nem követett volna el bűnt, vagy akart volna bűnt elkövetni, hanem 
nem is lett volna képes bűnt elkövetni, vagy akarni a vétket. A harmadik pedig  
a vétkezés utáni állapot, amelyben az embert szükségszerűen kíséri a halál, maga 
a bűn és a bűn akarása.75

74	 A kérdés hasonlít ahhoz, amit Boëthius fentebb, az értekezés ötödik fejezetében, Eutyches 
nézete ellen hozott fel: ha Krisztus ember volt, akkor embertől származva nem lehetett mentes 
az eredendő bűntől és annak következményétől, viszont bűntelenül kellett elszenvednie a 
kereszthalált, hogy megválthassa az embert bűnétől.

75	 Henry Chadwick szerint (Chadwick: Boethius, 203) ez a felosztás olvasható Ágostonnál 
(Civitate Dei, XIII.23), ahol Ágoston megkülönbözteti egymástól a lelki testtel rendelkező 
testet, amely már magán viseli a bűn következményét, a szellemi testet, amilyenné válhatott 
volna az ember a bűn elkövetése nélkül, valamint egy harmadikat, amilyen Ádám volt a bűn 
elkövetése előtt. Boëthius viszont nem használja Ágoston megnevezéseit, és más struktúra 



160  Vallástudományi szemle 2024/1

Ezek szélső és ellentétes pontjai a következők: az az állapot, ami jutalom lett volna, 
ha Ádám be akarta volna tartani az isteni parancsokat, és az, ami a büntetése lett, 
minthogy nem akarta betartani. Mert az előbbiben nem lenne sem halál, sem bűn, 
sem semmilyen akarat a bűn elkövetésére. Az utóbbiban viszont van halál is, bűn is, és 
minden hajlam a vétkezésre; minden kész a veszedelemre, és nincs benne semmi erő, 
hogy [az ember] képes legyen felállni a bukás után. A két állapot között helyezkedik el 
ama középső, amiből hiányzik mind a halál, mind a bűn, viszont megvan a képesség 
mindkettőre. Krisztus, valamilyen módon, ebből a három állapotból állította össze 
magának testi természetének egyes okait: mivel halandó testet vett fel, hogy a halált 
elűzze az emberi nemtől, abba az állapotba kell helyeznünk, ami Ádám kötelesség-
szegése után, büntetésként méretett rá. Az viszont, hogy nem volt benne semmilyen 
akarat a bűnre, az abból az állapotból származott, ami akkor valósulhatott volna 
meg, ha [Ádám] nem igazította volna akaratát a cselvető hazugságaihoz. Hátravan 
még a harmadik, középső állapot, tudniillik az, amelyik akkor volt, amikor egyrészt 
nem volt jelen a halál, másrészt megjelenhetett a vétkezés akarata. Ádám ebben az 
állapotban olyan volt, hogy evett és ivott, megemésztette, amit befogadott, álomba 
merült, és más dolgokat is tett, amelyektől persze nem volt mentes, ezek emberi 
dolgok, de megengedettek, és nem vonták maguk után a halál büntetését.

Nem kétséges, hogy ezek mindegyike jelen volt Krisztusban, mivel evett, ivott 
és élt az emberi test szolgálatával. Mert nem kell azt hinnünk, hogy Ádám oly nagy 
szükségben volt, hogy ha nem evett volna, nem maradt volna életben; valójában, ha 
minden fáról szakított volna, örökké élhetett volna, és ezen élelemnek köszönhetően 
nem halt volna meg; ezért a Paradicsom gyümölcseivel elégítette ki szükségét. Nincs 
olyan, aki ne tudná, hogy Krisztusban megvolt e szükséglet, de hatalmából, nem 
kényszerből; és maga a szükség megvolt benne a feltámadás előtt, a feltámadás után 
azonban Krisztus emberi teste olyanná változott, amilyenné Ádámé változhatott volna, 
ha nem ejti foglyul a pártütés béklyója. És maga az Úr Jézus Krisztus tanított minket 
arra, hogy azért imádkozzunk, hogy legyen meg az ő akarata, miként a mennyben, 
úgy a földön is, jöjjön el az ő országa, és szabadítson meg minket a gonosztól.76 Mert 
mindezzel az emberi nem buzgó hívei ama legboldogabb átváltozásáért könyörögnek.

Ezek azok, amiket hitemből fakadóan számodra összeállítottam. Ha ebben van 
olyan, amit elhamarkodottan mondtam, úgy nem vagyok annyira szerelmes munkámba, 
hogy amit egyszer kiontottam magamból, igyekeznék a helyesebb vélemény elé helyezni. 
Mert ha nem származik tőlünk semmi jó, akkor semmi nincs, amit szeretni kellene 
a saját véleményünkben. Ha pedig minden jó attól származik, aki egyedül jó, akkor 
inkább azt kell jónak hinnünk, amit ama változhatatlan jóság és minden jónak oka előír.

szerint csoportosítja az emberi állapotokat. A hasonlóság abban áll, hogy Boëthius ugyanúgy 
három kategóriát állít fel, mint Ágoston.

76	 Mt 6. 9-13.



ÚJ FORRÁSOK  
AZ AZTÉK EMBERÁLDOZAT TÖRTÉNETÉRŐL

VASSÁNYI MIKLÓS (FORD.)1

MOTOLINÍA (TORIBIO DE BENAVENTE):  
AZ ÚJ-SPANYOLORSZÁGI INDIÁNOK TÖRTÉNETE2

I. könyv, 2. fejezet: Arról, hogy a szerzetes testvérek sokat segítettek  
az indiánok megtérésében, és a sok bálványról, valamint a kegyetlen áldo-

zatokról, amelyeket bemutattak; mindezek feljegyzésre méltó dolgok

A föld annyira tönkrement a már említett lázongások és csapások miatt, hogy sok 
ház teljesen lakatlanná vált, és nem volt olyan közöttük, amely ne részesült volna 
a fájdalomban és sírásban, amely sok évig tartott. És hogy ily nagy bajokat orvo-
soljanak, a szerzetes testvérek az igen szent Szűz Máriának ajánlották magukat, 
aki az eltévelyedettek útmutatója és vezetője és a szenvedők tanácsadója, és ezzel 
egyidejűleg vezérül és parancsnokul a dicsőséges Szent Mihályt választották, 
akinek – Szent Gábriellel és az összes angyalokkal egyetemben – minden hétfőn 
elmondtak egy énekes misét, amelyet egyes házakban mind a mai napig elmon-
danak; és szinte minden pap elmondja a misén az angyalok litániáját [coleta].  
S azután, hogy az első évben3 valamennyire megismerték a földet, úgy tűnt nekik: 
jó lenne, ha egyesek közülük visszamennének Spanyolországba, egyfelől hogy 
megnyerjék Őfelsége kegyét a bennszülöttek [los naturales] számára, másfelől 
hogy több szerzetes testvért hozzanak, mivel a földterület nagysága és a nép nagy 
száma ezt megkövetelte. És azok, akik ottmaradtak ezen a földön, befogadták a 
házaikba az urak és vezetők fiait, és megkeresztelnek <sic!> sokakat a szüleik be-
leegyezésével. Ezek a fiúk, akiket a testvérek neveltek és tanítottak, nagyon szépek 
és ügyesek lettek, és befogadták a helyes tanítást is, amelyet sok más embernek 
továbbadtak. Ezenkívül is sokat segítettek, mert felfedték a testvérek előtt atyáik 
rítusait és bálványimádásait és ceremóniáik sok titkát, ami kiváló anyag volt arra, 

1	 Jakab Rebeka technikai segítségével.
2	 Serna Arnaiz – Castany Prado: Fray Toribio, 25–28; 44−46; 47−52.
3	 1524-ben.

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.161



162  Vallástudományi szemle 2024/1

hogy <a testvérek> összezavarják és kiprédikálják a nép tévelygéseit és a vakságot, 
melyben a nép volt.4

A testvérek felfedték az indiánok előtt, ki az igazi és egyetemes Úr, mennynek 
és földnek és minden teremtménynek teremtője, s hogy ez az Isten a maga végtelen 
tudásával miként uralja és irányítja s adja az egész létezést, amelyet birtokol, és hogy 
a nagy jósága folytán miként akarja, hogy mindenki meg legyen váltva. Ugyanígy 
ki is ábrándították a népet, és megmondták neki, ki az, akinek szolgál <ti. az ör-
dög>, s mi annak a feladata ‒ tudniillik az, hogy örökkévaló és rettenetes kínokkal 
járó kárhozatra vigye mindazokat, akik hisznek benne, és rábízzák magukat.  
S ezzel együtt minden egyes testvér a lehető legvilágosabban, ahogyan csak tudta, 
megmondta nekik, mi szükséges az indiánok megváltásához, de azok számára 
nagyon kellemetlen volt hallani Isten szavát, s nem kívántak más dologhoz érteni, 
mint ahhoz, hogy magukat bűnökre és vétkekre adják, amennyiben áldozatokon 
[sacrificos] és ünnepeken vettek [fiestas] részt, ettek és ittak és lerészegedtek ezek 
során, s a bálványoknak saját vérüket adták enni, amelyet a fülükből, a nyelvükből, 
a karjukból és más testrészeikből vettek, amint a későbbiekben el fogom mondani.

Ez a föld a pokol képmása volt: az itt tartózkodók éjszaka hangokat hallattak, 
amidőn egyesek az ördögöt hívták, mások lerészegedtek, mások énekeltek és tán-
coltak! Cimbalmokat pengettek, dudáltak, kürtöket és nagy csigákat fújtak meg, 
különösen az ördögeik ünnepein. Az ivászatokon, melyeket nagyon rendszeresen 
tartottak, hihetetlen mennyiségű bort pazaroltak el, és még annyit, amennyit ki-
ki a testébe öntött.5 Mielőtt felfőznék a borukat bizonyos gyökerekkel, amelyeket 
beledobnak, a bor világos és édes, mint a vízzel kevert méz [aguamiel];6 miután fel-
főzték, egy kissé sűrűvé válik, és rossz lesz a szaga, és akik ettől rúgnak be, azoknak 
még rosszabb <lesz a szaguk>. Általában alkonyat után kezdtek inni, és annyira 
siettek inni, tízen-tizenöten, és oly folyamatosan töltögették poharaikat, és olyan 
keveset ettek, <hogy> már az éjszaka elején eltévesztették az ösvényt, már elestek, 
már leültek, énekeltek, és hangokat hallatva hívták az ördögöt. Nagyon szomorú 
dolog volt látni az Isten képére teremtett embereket az oktalan állatoknál is ros�-
szabbá változni. S még ennél is rosszabb volt az, hogy nem maradtak meg ebben az 
egyetlen bűnben, hanem sok más bűnt is elkövettek, és verekedtek és megsebezték 

4	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „A bennszülött gyermekek alapvető szerepet 
játszottak Új-Spanyolország spirituális meghódításában, nemcsak mint a prédikációk tolmácsai 
és segédei, hanem úgy is mint közvetítők és besúgók és mint a bennszülött nyelvek tanárai. 
Motolinía ennek szenteli a 3. rész 14–15. fejezeteit.”

5	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „Ami az indiánok e feltételezett ivászati hajlamát 
illetni, nem szabad elfelejtenünk, hogy Motolinía később megváltoztatta a véleményét, ahogyan 
ezt a Memoriales című műve 2. részének 18. fejezetében olvashatjuk.”

6	 Az aguamiel szójelentése vagy „vízzel kevert méz”, vagy a maguey növény nedve, vagy a maguey 
növény megerjesztett nedve, amelyből a pulquét készítik.



Új források az azték emberáldozat történetéről   163

egymást, és előfordult, hogy meg is ölték egymást, még akkor is, ha jó barátok 
és közeli rokonok voltak. És amikor nem részegek, akkor annyira békések, hogy 
amikor nagyon civakodnak, akkor <csupán> löködik egymást, és szinte soha nem 
adnak ki hangot, hacsak nem a nők, akik időnként civakodás közben kiabálnak, 
ahogyan ez ma is mindenütt történik, ahol <ezek a> nők vannak. 

Volt egy másfajta részegségük is, ami kegyetlenebbé tette őket, és ez az volt, 
hogy bizonyos gombáktól vagy kisméretű gombácskáktól <rúgtak be>, amilyenek 
ezen a földön ugyanúgy vannak, mint Kasztíliában; de az e földön termő gombák 
olyanok, hogy ha nyersen fogyasztják őket, akkor − mivel keserűek − <az emberek> 
isznak is közben, vagy velük együtt fogyasztanak egy kis méh-mézet. Kis idő múltán 
pedig ezernyi látomást láttak, különösen kígyókat, és ahogyan teljes önkívületbe 
estek, úgy tűnt nekik, hogy a lábszárukat és testüket férgek töltik meg, melyek élve 
felfalják őket, és így, félőrült állapotban kirohantak a házukból, keresve valakit, 
aki megöli őket. És ettől az állatias részegségtől és kíntól, amit átéltek, időnként 
megtörtént, hogy felakasztották magukat, és az is, hogy másokkal szemben voltak 
igen kegyetlenek. Ezeket a gombákat a maguk nyelvén teonanacatlnak nevezik, ami 
annyit tesz, mint „az isten húsa” vagy „az ördög húsa”, akit ők imádtak. S kegyetlen 
istenük az említett módon ezzel a keserű eledellel megáldoztatta őket.

Sok ünnepükön szokásuk volt tésztából gombócokat csinálni, éspedig sokféle-
képpen, mert úgyszólván azon istennel való communióként [comunión] használták 
ezeket, amelyiknek az ünnepét tartották; de volt egy másik, amit helyesebben 
nevezhetnénk communiónak, és ez az volt, hogy novemberben, amikor learatták 
a kukoricájukat és más veteményeiket, a cenizo egy fajtájának magvából, kukori-
catésztával készítettek bizonyos lepényeket, melyek amolyan kerekded golyók, és 
ezeket megfőzték vízben egy lábasban. S mialatt ezek főttek, egyes gyerekek egyfajta 
cimbalmot pengettek, amely teljes egészében egyetlen fából készül bőr és pergamen 
nélkül, s ezenkívül énekeltek, és azt mondták, hogy azok a golyók átalakulnak 
Tezcatlipoca húsává, aki az az isten vagy ördög, akit a legnagyobbnak tartottak, 
és akinek a legnagyobb istenséget [dinidad] tulajdonították, és csak az említett 
fiúk ették meg ezeket a golyókat, mint amaz ördögnek a szent ostyáját vagy húsát.  
A többi indián azokból jutott emberhúshoz, akik az áldozatban [sacrificio] haltak 
meg, és ezt általában a főurak és kereskedők és a templomi papok ették, mert a többi, 
alacsonyabb rangú népnek egyszer-egyszer jutott csak egy falat. Miután a spanyolok 
háborúba kezdtek, és már meghódították Mexikót annyira, hogy megbékítették a 
földet, azok az indiánok, akik a spanyolok barátai voltak, sokszor ettek azokból, 
akiket megöltek, mert ezt a spanyolok nem minden alkalommal tudták megtiltani 
nekik, hanem néhányszor az indiánok szükséglete miatt nem vettek róla tudomást, 
jóllehet undorodtak tőle.



164  Vallástudományi szemle 2024/1

I. könyv, 6. fejezet: A Panquetzaliztli ünnepről és az ennek alkalmából végre-
hajtott áldozatokról és gyilkosságokról, valamint <arról, hogy> hogyan tépték 
ki és ajánlották fel a szíveket, és utána <hogyan> ették meg az áldozatokat7

Ama napokon a fent említett hónapokban, egy Panquetzaliztlinak nevezett hónap-
ban, mely a tizennegyedik volt, <s> amely Mexikó8 isteneinek volt szentelve, különö-
sen kettejüknek, akikről azt mondták, hogy testvérek és háborúistenek, hatalmasak 
a gyilkolásban és a pusztításban, a győzedelmeskedésben és a leigázásban9 − nos, 
ezen a napon mint Húsvéton vagy mint legfőbb ünnepen sok véráldozatot [sacrificios 
de sangre] mutattak be a fülükből is és a nyelvükből is, mert ez nagyon elterjedt 
volt; mások a karjukból, a mellükből vagy más testrészükből adtak önáldozatot. De 
ezt, hogy vettek önmaguktól egy kis vért, hogy a bálványokra [ídolos] szórják azt, 
mintha csak valaki szenteltvizet hintene az ujjaival; illetve hogy a vért bizonyos 
papírokra hintették a fülükből és a nyelvükből, és felajánlották – ezt mindenki ál-
talánosan gyakorolta mindenütt; de minden tartomány a maga szokása szerint más 
és más testrészből is mutatott be <áldozatot>: egyes helyeken a karokból, másutt 
a mellkasból stb. <áldoztak>; mert e jelek alapján ismerték fel egymásról, hogy ki 
melyik tartományból származik.10 Ezeken és más áldozatokon és szertartásokon 
kívül sok embert áldoztak fel és öltek meg az alant ismertetett módon.

Volt egy nagy kövük, amely ölhosszúságú volt, és nagyjából másfél arasz szé-
lességű, és jó arasz vastag. E kő félig be volt süllyesztve a földbe, fent a magasban, 

7	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „A Panquetzaliztli név összetett szó: náhuatl pantli 
„tollzászló” + quetza „felemelni”. Ezt a vallási ünnepet Huitzilopotchtlinak, a Nap és a háború 
istenének szentelték, és Motolinía szerint az év 14. hónapjában tartották meg, bár Sahagún 
szerint a 15. hónapban. Az 1. könyv 6. fejezete az első olyan rész, melyet Motolínia az azték 
emberáldozatok részletes leírásának szentel, és amelyre számos későbbi mű támaszkodott.”

8	 Minden valószínűség szerint közelebbről Tenichtitlán (a későbbi Mexikóváros) isteneire kell 
gondolnunk.

9	 Serna Arnaiz – Castany Prado kiadásában itt ér véget az első mondat; ha így tagolunk, ez 
anakolouthon: a szerző elfelejtette kitenni a főmondat állítmányát – vagy a cím folytatásnak 
tekintette a fejezet első mondatát. Valószínűnebbnek tűnik Joaquín García Icazbalceta (Colección 
de documentos para la historia de México, Tomo I, México: J. M. Andrade, 1858) kiadásának 
olvasata, amely a „nos”-sal kezdődő szövegrészt egyetlen mondatnak tekinti a megelőző 
sorokkal.

10	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „A papír alapvető szerepet játszott az azték rítusok-
ban az emberhalállal nem járó áldozatok során.” A maya kultúrában a királyi önvéráldozatot 
bemutató yaxchiláni sztéléken (British Museum, „The Yaxchilan Lintels”, Room G27) is jól 
látható, hogy a nyelvből kicsorgatott vér egy érdesített fonál mentén végigfolyva egy tálban 
elhelyezett papírtekercsekbe szívódik fel, amelyeken írásjeleket is ki lehet venni. Az ún. 
látomáskígyó (Vision Serpent) azután ezekből a tekercsekből emelkedik ki, hogy a torkából 
előbújó ős jóslatot adjon a megváltozott tudatállapotban lévő uralkodónak.



Új források az azték emberáldozat történetéről   165

a lépcsősor tetején a bálványok oltára előtt.11 Erre a kőre feszítették rá feláldozás 
végett a szerencsétleneket háttal és erősen megfeszített mellkassal, mert meg voltak 
kötözve a lábuknál és a kezüknél fogva; és a bálványok főpapja vagy az ő helyettese, 
akik a leggyakrabban mutatták be az áldozatot (s ha néha olyan sok embert kellett 
feláldozniuk, hogy ezek elfáradtak, akkor mások léptek elő, akik már értettek az 
áldozathoz), és gyorsan egy kovakővel, amellyel tüzet csiholnak – miután egy ilyen 
kőből egy nagy kést, mintegy lándzsahegyet, készítettek, nem nagyon éleset, mivel 
ez a kő nagyon vaskos és törékeny, nemigen lehet kiélezni12 (ezt azért mondom, mert 
sokan azt gondolják, hogy ama fekete kőből készült kések közül valók voltak ezek,13 
melyek ezen a földön vannak, és ezeket az élükön olyan keskenyre alakítják ki, 
mint egy kés élét, és olyan pontosan vágnak, mint egy kés, de utána kicsorbulnak) 
− ezzel a kegyetlen késsel, minthogy a mellkas erősen ki volt feszítve, nagy erővel 
felnyitották a szerencsétlen áldozat mellkasát, és gyorsan kitépték a szívét; s ennek 
a gonosztettnek a bemutatója [el oficial] a szívet az oltár küszöbének tetejére dobta 
kívülről, és ott maradt egy vérfolt, és amikor a szív leesett, még egy kicsit lüktetett a 
földön, majd beletették egy, az oltár tetején elhelyezett csészébe.14 Máskor megfogták 
a szívet, és felemelték a Nap felé, s alkalmanként bekenték a bálvány ajkait a vérrel. 
A szíveket időnként megették az idős papok [ministros], máskor eltemették azokat, 
majd fogták a testet, és lehajították a lépcsőkön gurítva; s amikor a tetem leérkezett, 
ha a hadifoglyok közé tartozott az áldozat, akkor az, aki foglyul ejtette, barátaival és 
rokonaival együtt felvette, és elkészítette ezt az emberhúst más ételekkel együtt, és 
másnap ünnepet csaptak, és megették; s ha annak, aki foglyul ejtette <az áldozatot>, 
volt erre szánható vagyona, akkor a meghívottaknak takarókat ajándékozott azon 
a napon; és ha az áldozat rabszolga volt, akkor nem gurították le fentről, hanem 
kézben vitték le, s ugyanolyan ünnepet és vendégséget rendeztek a rabszolga, mint 
a hadifogoly kapcsán, jóllehet nem olyan nagyszabásút. Voltak további ünnepek 
és napok, melyeken sok szertartást mutattak be, amelyekkel ünnepeltek, amint ez 
ama más ünnepek kapcsán majd világossá válik. 

Ami az áldozatok szívét illeti, azt mondom, hogy amikor az ördög papja [sacerdote 
del demonio] kitépte az áldozat szívét, akkor kezébe fogta a szívet és felemelte, mint 
aki megmutatja azt a Napnak, s utána még egyszer megtette ugyanezt a bálvány 
számára is, majd lerakta a szívet maga elé egy festett nyelű edénybe, amely nagyobb 
volt egy tányérnál, és egy másik edényben felfogta a vért, s úgyszólván enni adott 
belőle a főbálványnak, amennyiben bekente vele az ajkait, és aztán az ördög többi 
bálványának és szobrának. Ezen az ünnepen hadifoglyok vagy rabszolgák közül 

11	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „Ez az áldozókő, melynek náhuatl neve téchcatl.”
12	 A régészek a tenochtitláni nagytemplom (Templo Mayor) feltárásakor számos ilyen tűzkő-ál-

dozókést találtak, melyek megtekinthetők Mexikóvárosban a Museo del Templo Mayorban.
13	 piedra negra = obszidián
14	 Sokszoros anakolouthon; Icazbalceta kiadásának mondattagolását követjük. 



166  Vallástudományi szemle 2024/1

áldoztak, mivel szinte mindig ilyeneket áldoztak fel, a településtől függően húszat, 
másutt harmincat, ismét másutt negyvenet, egészen ötvenig-hatvanig; Mexikóban15 
százat áldoztak vagy annál többet.16 

Egy másik napon sokat áldoztak fel a már említettek közül, jóllehet nem annyira 
sokat, mint a leírt ünnepen; és senki se gondolja, hogy bárki<vel> is azok közül, 
akiket gyilkosság és szívük kitépése útján vagy bármely más halálnemmel feláldoz-
tak, a saját akaratából történt ez, hanem erőszakkal, és úgy, hogy nagyon is fájlalta 
a halálát és a vele járó borzalmas kínt. A többi áldozat, melyek során a fülükből 
vagy nyelvükből vagy más testrészükből vettek vért, szinte mindig önkéntes volt.

Azok közül, akiket így feláldoztak, egyeseket megnyúztak, egyes helyeken 
kettőt vagy hármat, másutt négyet vagy ötöt, ismét másutt tízet; és Mexikóban 
akár tizenkettőt vagy tizenötöt is; és magukra öltötték ezeket a bőröket, amelye-
ket a hátukon és felül a vállukon nyitva hagytak; s olyan jól felöltözve, ahogyan 
csak lehetett, táncoltak ebben a kegyetlen és félelmetes öltözetben, mintha csak 
zekét és cipőt viselnének; miután pedig az összes áldozat vagy rabszolga volt, vagy 
hadifogoly, ezért Mexikóban erre a napra megőriztek a hadifoglyok közül egyet, 
aki úr vagy vezető személy volt, és ezt megnyúzták, hogy a bőrét Mexikó nagyura, 
Moctezuma öltse magára, aki ezt a bőrt magára véve nagy komolysággal táncolt, 
úgy vélvén, hogy nagy szolgálatot tett az ördögnek, akit azon a napon ünnepeltek 
meg; s ezt mint csodálatra méltó dolgot sokan elmentek megnézni, mivel a többi 
településen nem az urak öltötték fel magukra a megnyúzottak bőrét, hanem más 
vezető személyek. Egy másik ünnep más napján mindenütt egy nőt áldoztak fel, 
és megnyúzták, s valaki magára vette a bőrét, és a település összes többi lakosával 
táncolt; aki a nő bőrét magára húzta, és a többiek is, tolldíszben.

Volt egy másik nap is, melyen a vízistent ünnepelték. Húsz-harminc nappal az 
ünnep beállta előtt vásároltak egy rabszolgát és egy rabszolganőt, és összeköltöztet-
ték őket mint házasokat; s amikor eljött az ünnep napja, felöltöztették a rabszolgát 
ennek az istennek a ruháiba és jelvényeibe [insinias], a rabszolganőt pedig annak 
az istennőnek a ruháiba és jelvényeibe, amelyik az előbbi isten felesége volt; s így 
felöltöztetve táncoltak aznap egész nap, éjfélig, amikor feláldozták őket; és nem ették 
meg őket, hanem bedobták egy tartályszerű gödörbe, amelyet e célra használtak.

15	 Ti. Mexikóváros elődjében, Tenochtitlánban.
16	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „Ezt a leírást ki lehet egészíteni Motolinía Memoriales 

című műve 1. részének 16. fejezetében található érdekes töredékkel.”



Új források az azték emberáldozat történetéről   167

I. könyv, 7. fejezet: Az igen nagy kegyetlenségekről, melyeket  
a tűzisten és a vízisten napján hajtottak végre; és egy szárazság-

ról, amely akkor volt, amikor négy évig nem esett az eső

Egy másik ünnepnapon17 egyes helyeken és településeken − mint például Tlaco-
pánban, Coyoacánban és Azcapotzalcóban − egy nagy, gömbölyű, körülbelül tíz 
öl hosszúságú rudat vittek, és készítettek egy vetőmagbálványt [ídolo de semillas], 
s miután ezt beburkolták és bekötötték papírral, ama gerenda tetejére helyezték el, 
és az ünnep előestéjén ezt a fát, amelyről beszélek, vitték ama bálvánnyal együtt, és 
körülötte táncoltak egész nap; s az ünnepnap reggelén fogtak néhány rabszolgát és 
másokat, akiket hadifogolyként tartottak, és összekötött kézzel és lábbal vonszolták 
és bedobták őket egy nagy tűzbe, melyet e kegyetlenség végett készítettek, és nem 
hagyták kialudni a tüzet, könyörületből sem, hacsak nem azért, hogy a kínzás 
mértéke nagyobb legyen, mert azután föláldozták őket, és kitépték a szívüket, és 
estefelé földre döntötték a gerendát, és nagyon erőlködtek azon, hogy az említett 
bálvány egy részét megszerezzék élelemül, mivel azt hitték, hogy ezáltal majd 
megerősödnek a harchoz. 

<Volt> egy másik nap, amely a tűzistennek volt szentelve,18 vagyis magának a 
tűznek, amelyet istennek tartottak és istenként tiszteltek, és nem is a jelentéktelenek 
közül valónak, mivel mindenütt el volt terjedve <ez az ünnep>; ezen a napon fogtak 
egy hadifoglyot, és felöltöztették a tűzisten öltözeteibe és ruháiba, és ő táncolt ezen 
isten tiszteletére, majd feláldozták őt és azokat, akiket még hadifogolyként tartottak 
− de minden másnál sokkal borzalmasabb az, amit különösen itt, Cuauhtitlánban 
csináltak, ahol a jelen szöveget írom,19 ahol úgy tűnik, hogy az ördög sokkal ke-
gyetlenebbnek mutatkozott, mint másutt. Cuauhtitlánban egy <bizonyos> ünnep 
előestéjén felállítottak hat nagy, hajóárboc méretű fát létrákkal, és ezen a kegyetlen 
virrasztáson és a <rá következő>, még sokkal kegyetlenebb napon megnyúztak két 
rabszolganőt a létrák tetején a bálványok oltára előtt, és ott fent megnyúzták az egész 
testüket és az arcukat is, és kivágták a combcsontjukat; s másnap reggel két vezető 
indián felöltötte magára a bőröket és az arcokat is maszkokként, és kézbe vették  

17	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „A Memorialesben Motolinía arról tájékoztat, hogy 
ez a xocotlhuezi ünnepe, ami náhuatlul annyi mint „hull a gyümölcs.” Edmundo O’Gorman 
szerint ez a Hueymiccailhuitl hónap alternatív neve is egyben (El libro perdido de Fray Toribio 
Motolinía. Ensayo de reconstrución. México, DF: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 
1989, 103, 2. lj.).”

18	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „A Memorialesben Motilinía közli a nap nevét: Izcalli, 
ami náhuatlul »feltámadás«-t jelent, amely egyébként az azték kalendárium 17. hónapjának a 
neve volt.”

19	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „A Cartas de Indias szerint Motolinía Cuauhtitlánban 
volt 1532. november 17-én. A helységnév náhuatlul azt jelenti, hogy »a fák között«.”



168  Vallástudományi szemle 2024/1

a combcsontokat, mindegyik kézbe a neki megfelelőt, és lépésről-lépésre ereszkedtek 
le ordítva, mivel testet öltött vadállatoknak tűntek, és lent a sík tereken nagy tömeg 
ember mintegy rémülten azt hajtogatta, hogy „Már jönnek az isteneink, már jönnek 
az isteneink!” Amikor leértek, ütni kezdték a dobokat, és azoknak, akik így voltak 
felöltözve, mindegyiknek a vállára akasztottak egy nagy papírt, mely szárny alakúra 
volt varrva, nem hajtogatva, s amely állítólag négyszáz ívből állt; s mindkettejükre 
tettek egy feláldozott és megnyúzott fürjet, s odaerősítették az ajkukhoz, mely át volt 
lyukasztva, s így táncolt ez a kettő, akik jelenlétében sokan áldoztak, és ajánlottak 
fel igen sok fürjet, mert ez egyben a halál napja is volt a fürjek számára;20 és amikor 
feláldozták a fürjeket, maguk elé dobták őket, és olyan sok volt, hogy betakarta a 
földet, amelyen jártak, mivel több mint nyolcezer fürjet ajánlottak fel ezen a napon, 
mert mindenki nagyon igyekezett fürjet fogni erre az ünnepre, amelyre Mexikóból 
és sok más településről is jöttek. Amikor eljött a dél, összeszedték az összes fürjet, 
és szétosztották a templomi papok és a nagyurak között; és a beöltözöttek egész 
nap nem csináltak semmi mást, csak táncoltak.

Ugyanezen a napon más hallatlan kegyetlenséget is csináltak, ami az volt, 
hogy arra a hat rúdra, melyeket az ünnep előestéjén állítottak, felül odakötöztek 
és keresztre feszítettek hat hadifoglyot, és alul körben több mint kétezer fiú és férfi 
helyezkedett el íjakkal és nyilakkal, és ezek ‒ miután azok, akik felmásztak, hogy 
odakötözzék a hadifoglyokat, lejöttek ‒ kilőtték a foglyokra a nyilaikat, mint egy 
záporesőt; s amikor átnyilazták és félig megölték őket, gyorsan felmentek, hogy 
kioldozzák őket, és hagyták őket leesni abból a magasságból, és az esés okozta 
nagy ütés miatt a testük összes csontjai összetörtek és darabokra estek; és ezután 
harmadszor is megölték őket, mert feláldozták őket, és kitépték a szívüket, és von-
szolva elvitték őket onnét, és megnyúzták őket, és levágták a fejüket, s odaadták a 
bálványpapoknak, a testeket pedig mint birkákat vitték el, hogy az urak és a főnökök 
megegyék azokat. Másnap ezzel a halálos bűnt jelentő [nefando]21 lakomával szintén 
ünnepet csaptak, és nagy örömmel táncoltak mindnyájan.

Évente egyszer, amikor a kukorica egy tenyérnyi magasságúra nőtt már, azokban 
a falvakban, ahol voltak főurak, akik házát palotának nevezték, feláldoztak egy kisfiút 
és egy kislányt, akik legfeljebb három vagy négy évesek voltak; ezek nem rabszolgák 
voltak, hanem a főnökök gyermekei, és ezt az áldozatot egy hegyen mutatták be, egy 
olyan bálvány tiszteletére, amelyről azt mondták, hogy a víz istene, és hogy ő adja 
nekik az esőt; és amikor nem volt vizük, akkor ezt a bálványt kérlelték. Ezeknek az 
ártatlan gyermekeknek nem tépték ki a szívét, hanem levágták a fejüket, és takarókba 

20	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „A fürj (náhuatl: zollin) azon állatok közé tartozott, 
amelyeket a leggyakrabban áldoztak fel Huitzilopochtlinak, a Napistennek.”

21	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „Három bűnt neveztek halálosnak a korszakban 
<Európában>: a homoszexualitást, az emberevést és a bálványimádást. Szokás volt mindhármat 
a bennszülötteknek tulajdonítani.”



Új források az azték emberáldozat történetéről   169

burkolva elhelyezték őket egy régi koporsóra [lucillo] emlékeztető kőládába, és így 
otthagyták őket ama bálvány tiszteletére, melyet ők kiemelkedően fontos istennek 
tartottak. A fő temploma, illetve háza Texcocóban volt, a mexikói istenekével együtt.22 
Ez a <templom> jobbkéz felől állt ott, a mexikóiaké pedig balkéz felől, és mindkét 
oltár <templom> egy emelvényen állt, és mindegyiknek három szintje volt; ezeket 
én is elmentem megnézni néhányszor. Ezek a templomok voltak a legmagasabbak 
és legnagyobbak az egész országban, nagyobbak és magasabbak, mint a mexikóiak.

Atemoztli napján sok festett papírt fogtak és vittek a démonok templomaiba, 
és elhelyeztek óllint is,23 ami egy meleg égövi fa gumija; ha ezt a fát megszúrják, 
fehér cseppek bukkannak elő, s ezeket összegyűjtik; olyasmi ez, ami később meg-
szilárdul, és fekete lesz, nagyjából úgy, mint a puha szurok; és ebből készítik a 
labdákat, amelyekkel az indiánok játszanak, mert ezek jobban pattannak, mint 
a kasztíliai nagy labdák,24 és ugyanolyan méretűek, de egy kicsivel tömörebbek; 
jóllehet sokkal súlyosabbak az e földön készültek, annyira gurulnak és pattognak, 
hogy úgy tűnik: higany van bennük. Ezt az óllint szokásuk volt gyakorta felajánlani 
a démonoknak, papírban, mert amikor elégették, fekete cseppek folytak ki belőle, 
és ezek <más> papírokra hullottak, és ezeket a papírokat ezekkel a cseppekkel az 
ördögnek áldozták, valamint más papírokat is, vércseppekkel; s ezt az óllint a bál-
ványok arcára is kenték, és egyes bálványok arcán két-három ujjnyi réteg is volt, és 
ezek csúnyák <voltak>, valóban úgy néztek ki, mint ördögi figurák: mocskosan, 
csúnyán és undorítóan. E napon összegyűltek a rokonok és barátok, hogy élelmet 
készítsenek, amelyet az ördög házaiban és udvarain fogyasztottak el. Mexikóban 
ugyanezen a napon előjöttek, és egy igen kicsi csónakban egy kisfiút és egy kislányt 
vittek magukkal, s a nagy lagúna vizének közepén feláldozták őket az ördögnek, és 
elsüllyesztették az acaléval,25 vagyis csónakkal együtt; és akik kivitték őket, más, 
nagyobb csónakokkal tértek vissza.

Amikor a kukorica térdig ért, egy napon elindultak, és pechót adtak,26 amiből 
négy öt-hatéves rabszolgagyermeket vásároltak, és feláldozták őket Tlálocnak, a 
vízistennek úgy, hogy egy barlangba tették őket, és azt lezárták a következő évig, 

22	 „Mexikó” szűk értelemben ismét Tenochtitlánt jelenti, az azték fővárost, Texcoco pedig az 
úgynevezett Hármas Szövetség (Triple Alianza) egyik tagját Tlacopán és Tenochtitlán mellett.

23	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „Az óllin növényi gyanta, amelyből egyfajta 
kaucsukot vagy gumit lehet készíteni, melyet gyógyászati és liturgikus célokra használtak 
vagy eszközök és labdák gyártására.”

24	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „Motolinía a tlatchtlira utal, amely egy udvari 
rituális labdajáték, melyet körülbelül a Kr. e. XV. századtól kezdve játszottak Mezoamerikában. 
Nem ismerjük pontosan a játékszabályokat, de annyit tudunk, hogy a játéknak volt egy rituális 
eleme, amely elmehetett addig, hogy maga után vonta emberáldozat bemutatását.”

25	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „Az acalli ‒ szó szerint »vízi ház« náhuatlul ‒ több 
különböző típusú vízi eszközre alkalmazott terminus.”

26	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „A pecho: »hozzájárulás, adó«.”



170  Vallástudományi szemle 2024/1

amikor <azután> ugyanezt csinálták. Ezt a kegyetlen áldozatot egy olyan időben 
kezdték bemutatni, amikor négy évig nem volt eső, és alig maradt zöld növény a 
mezőn, és azért áldozták fel azt a hat gyermeket, hogy kiengeszteljék a víz démonját, 
Tláloc istenüket, és hogy essen az eső. Ezeknek az áldozatoknak a papjai a legfon-
tosabb és leginkább tisztelt papok voltak az indiánok között; nazarénusok módjára 
megnövesztették a hajukat, és mivel sohasem vágták le, se meg nem fésülték, és sokáig 
feketén és nagyon hosszú s piszkos hajjal járkáltak, ezért tetszettek az ördögnek. 
Ezt a nagy hajat nopapának nevezték, és innét ered az, hogy a spanyolok ezeket a 
papokat papáknak nevezték, jóllehet nagyobb igazsággal nevezhették volna őket 
az ördög kegyetlen hóhérainak.

Hueytozoztli.27 Ez a nap akkor jött el, amikor a kukorica már nagy volt, övig ért. 
Ekkor mindenki szedett a kukoricaültetvényéből néhány szálat, és ezeket takaróba 
burkolva, ennivalót és atulit áldoztak nekik, ami egy sűrű, kukoricamasszából készült 
ital,28 és áldoztak copallit is, ami egyfajta tömjén, mely egy fából csorog, amelyet az 
év bizonyos időszakában megcsapolnak, hogy kibuggyanjon és kifolyjon belőle ez 
a folyadék, és a fa alá vagy magára a fára felkötözve maguey-leveleket tesznek – a 
magueyről lentebb el fogjuk mondani, hogy micsoda, és fontos is beszélni róla ‒,29 
s oda csöpög le <a copalli>, s egyfajta cipóvá szilárdul össze, az ezüstművesek ho-
morú szerszámának alakjára; ebből a copalliból, ha olajjal keverik el, igen jó illatos 
kenőcs [trementina] készül; a fák, amelyek a copallit adják, kecsesek, és szép látványt 
nyújtanak, és jó illatúak; igen keskeny levelük van. Meleg égöv alatt nőnek, magas 
helyen, ahol jár a levegő. Egyesek azt mondják, hogy ez a copalli kiváló mirrha.30  
Az áldozatra visszatérve [ofrenda], azt mondom, hogy az egészet együtt este elvitték 
a démonok templomaiba, és táncoltak neki egész éjjel, hogy őrizze meg számukra 
a kukoricamezőket. 

Tititlh.31 Ezen és a rákövetkező napon és éjen mindnyájan táncoltak az ördögnek, 
és sok hadifoglyot feláldoztak neki, akiket igen távoli népekkel vívott háborúkban 
ejtettek, mivel – ahogyan a mexikóiak beszélték – egyes tartományokat ellenség 

27	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „Tozoztli náhuatlul »nagy virrasztás«-t jelent. Ez 
volt az év negyedik hónapjának neve, de ugyanígy nevezték azt a napot is, amikor a hónap 
saját ünnepét ülték meg, amelyet a kukorica istenének, Cintéotlnak szenteltek.”

28	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „Az atuli vagy atole a náhuatl atolli szóból származik, 
mely az atl, »víz« szó és a tol pejoratív kicsinyítő képző összetétele, és amelynek jelentése »forró, 
édes prehispán ital, amelyet vízben vagy tejben elkevert kukoricalisztből készítettek«.”

29	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „A maguey karib szó, amelynek náhuatl megfelelője 
metl, így mezcal név alatt is ismeretes.”

30	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „A mirrha itt a »balzsam« vagy »gyógyszer« 
jelentésben áll.”

31	 Serna Arnaiz – Castany Prado lábjegyzete: „Náhuatlul az év 17. hónapjának neve, jelentése: 
»szűk, szoros«. Ezt a hónapot Illamatecuhtli csillagistennőnek szentelték. Motolinía ezen a 
hónapon belül arról a napról beszél, amelyen a hónap legnagyobb ünnepét tartották.”



Új források az azték emberáldozat történetéről   171

és háború vett körül, mint például Tlaxcallan és Huexotzinco, melyeket leginkább 
azért tartottak fenn, hogy gyakorolják magukat a háborúban, és legyen a közelükben 
olyan hely, ahonnét foglyokat szereznek áldozatbemutatás céljából, nem pedig azért, 
hogy legyőzzék és megöljék őket, jóllehet amazok ugyanezt állították a mexikóiakról, 
meg <még azt is>, hogy a mexikóiak közül annyit ejtettek foglyul és áldoztak fel, 
mint amennyit amazok őközülük. Voltak más tartományok is távolabb, melyekkel 
időnként vagy pedig évente egyszer háborúztak, és ahová kivonultak az erre ki-
rendelt seregek;32 s ezek egyike volt Michuachapanco tartománya vagy királysága, 
melyet most a spanyolok Pánucónak neveznek; ezek közül a foglyok közül áldoztak 
fel azon a napon, és nem a közelebbiek közül, és nem is rabszolgákat.

GERÓNIMO DE MENDIETA: INDIÁN EGYHÁZTÖRTÉNET

II. könyv, 1. fejezet: Arról, hogy mit tartottak és hittek  
isteneikről és démonaikról, és az első ember teremtéséről33

Azt írja a tiszteletre méltó és mélyen hívő Fr. Andrés de Olmos atya, hogy amit ő 
megértett ama képekből [pinturas] és beszámolókból, melyeket México, Tezcuco, 
Tlaxcala, Huexotzinco, Cholula, Tepeaca, Tlalmanalco és a többi tartományi 
székhelyek kacikái adtak neki, az az, hogy különböző tartományok és népek más 
és más isteneknek szolgáltak és különböző isteneket imádtak; és különbözőképpen 
meséltek különböző ostobaságokat, regéket és képzelgéseket, melyeket bizonyos 
dolgoknak tartottak, mert ha nem tekintették volna ezeket bizonyosaknak, akkor 
nem dolgoztak volna rajtuk akkora szorgalommal és olyan kifejezően, amint azt 
majd lentebb, amikor az ünnepeikről beszélünk, el fogjuk mondani. De habár 
minden tartomány különböző módon adta elő a maga beszámolóját, többnyire 
oda lyukadtak ki, hogy az égben van egy Citlalatonac nevű isten és egy Citlalicue 
nevű istennő; és hogy az istennő szült egy kést vagy tőrt (amelyet az ő nyelvükön 
tecpcatlnak neveznek), s a többi gyermeke – csodálkozva és megrémülve – egyet-
értett abban, hogy ledobják az égből az említett kést, és így is tettek. S a föld egy 
bizonyos részére esett, amit Chicomoztocnak neveztek, ami azt jelenti, hogy „hét 
barlang.” Mondják, hogy innét 1600 isten jött elő (amivel, úgy tűnik, a rossz an-
gyalok bukását akarja <a történet> kifejezni), akik – úgy mondják – midőn látták, 
hogy így lebuktak és kitaszíttattak, és hogy egyáltalán nem kapnak szolgálatot az 
emberektől, mivel még nem léteztek emberek, megállapodtak abban, hogy egy hír-

32	 A szerző itt valószínűleg az ún. guerras floridas („virágháborúk”) gyakorlatára utal, amelyekben 
mindkét ellenséges fél azzal a céllal vett részt, hogy emberáldozataihoz hadifoglyot ejtsen.  
A „virágháborúk”-ról lásd Hassig: El sacrificio; valamint Declerq: Siempre peleaban.

33	 Icazbalceta (ed.): Fray Gerónimo de Mendieta, 77–78; 79–80 és 100–102.



172  Vallástudományi szemle 2024/1

nököt küldenek anyjukhoz, az istennőhöz, mondván, hogy miután az eltaszította 
és elűzte őket magától, helyes lenne, ha engedélyt, hatalmat és módot adna nekik 
arra, hogy embereket alkossanak avégett, hogy azok által valamilyen szolgálatot 
kaphassanak. És az anya azt válaszolta, hogy ha ők <az 1600 isten> azok lennének, 
akiknek lenniük kellene, akkor még mindig az ő társaságában lennének; de mivel 
nem érdemelték meg, és ott a földön követeltek maguknak szolgálatot, ezért kérjék 
meg Mictlan Tecutlit, aki az alvilág ura vagy kapitánya, hogy az adjon nekik valami 
csontot vagy hamvat a múltbéli halottakból, és afölött mutassanak be áldozatot 
önmagukból, és majd abból elő fog jönni egy férfi és egy nő, akik majd sokasodnak. 
Ami, úgy tűnik, az özönvízre akar utalni, amikor meghaltak az emberek, mivel az 
következik belőle, hogy nem maradt senki korábbról. Miután tehát meghallgatták 
anyjuk válaszát (amelyet, úgy mondják, Tlotli, vagyis a karvaly hozott el nekik), 
tanácskozásba kezdtek, és megállapodtak, hogy egyikük, akit Xolotlnak neveztek, 
menjen el az alvilágba a csontért és hamuért, s azt tanácsolták neki, hogy miu-
tán az említett Mictlan Tecutli, az alvilág kapitánya kétszínű és házsártos, ezért  
Xolotl vigyázzon, nehogy amaz megbánja, hogy odaadta neki azt, amit kért tőle. 
Ha ez megtörténne, akkor a helyes eljárás, hogy haladéktalanul elmenekül azzal <a 
csonttal és hamuval>. Xolotl pontosan úgy járt el, ahogyan ajánlották neki; mert 
elment az alvilágba, és megszerezte MictlanTecutli kapitánytól a csontot és hamut, 
amelyet testvérei birtokolni kívántak; és amint azt a kezébe kapta, rögtön elkezdett 
vele menekülni. S Mictlan Tecutli megsértődve azon, hogy Xolotl így elmenekül 
tőle, elkezdett utána szaladni, úgyhogy miközben Xolotl menekült, megbotlott és 
elesett, és a csont, amely egy öl nagyságú volt, eltörött, és kisebb-nagyobb darabokra 
esett szét; azt mondják, ezért kisebbek egyes emberek, mint mások. Miután tehát 
összeszedte azokat a darabokat, amelyeket tudott, megérkezett oda, ahol társai, az 
istenek voltak, és miután beledobta mindazt, amit hozott, egy tálba vagy medencé-
be, az istenek és istennők áldoztak magukból úgy, hogy minden testrészükből vért 
eresztettek (ahogy azután az indiánok szokták ezt tenni), és azt mondják, hogy a 
negyedik napon előjött <az edényből> egy fiú, és amikor újra csinálták ugyanezt, 
újabb négy nap múlva a leány; és ezeket odaadták felnevelni ugyanannak a Xolotl-
nak, aki bogáncstejjel nevelte őket.

II. könyv, 2. fejezet:  
Hogyan született a Nap, és hogyan haltak meg az istenek?

Nos, miután megteremtetett az ember, és el is szaporodott, az istenek mindegyike 
hordozott vagy tartott magával bizonyos embereket, az ő híveit és szolgálóit. És 
amikor már néhány éve − mint mondották − nem volt Nap, az istenek összegyűltek 
egy Teutiuacannak nevezett településen, amely hat mérföldre van Mexikótól, s egy 



Új források az azték emberáldozat történetéről   173

nagy tüzet raktak; és az említett istenek leülvén a tűz négy oldalára, azt mondták 
a híveiknek, hogy aki a leghamarabb beleugrik közülük34 a tűzbe, azt a dicsőséget 
fogja elnyerni, hogy ő hozza létre a Napot, mert amint beleveti magát a tűzbe, az-
után fel fog kelni a Nap; és egyikük a leglelkesebb lévén, odarohant, és belevetette 
magát a tűzbe, s lesüllyedt a pokolba; és miközben várták, hogy honnét kell majd 
felkelnie a Napnak, az alatt az idő alatt ‒ mondják ‒ fogadtak fürjekbe, langusztákba, 
pillangókba és kígyókba, mert nem találták ki, hogy hol fog felkelni; és egyesek <azt 
mondták, hogy> itt, mások, hogy ott; végül, mivel nem találták el, arra ítéltettek, 
hogy fel legyenek áldozva, amit azután <a nép> szokása lett tenni a bálványaik előtt; 
s végül ott kelt fel a Nap, ahol fel kellett kelnie, és megállt, mert nem haladt előre. 
S látván az említett istenek, hogy a Nap nem halad az útján, megállapodtak, hogy 
elküldik Tlotlit hírnökül, hogy az ő részükről beszéljen a Nappal, és parancsolja meg 
annak, hogy haladjon az útján; ám a Nap azt válaszolta, hogy mindaddig nem fog 
elmozdulni a helyről, ahol volt, ameddig meg nem ölte és el nem pusztította őket; 
amely választól részben megijedvén, részben felháborodván, egyikük, akit Citlinek 
neveztek, fogott egy íjat és három nyilat, és rálőtt a Napra, hogy átdöfje a homlokát; 
a Nap leereszkedett, és így nem találta el; rálőtt egy másik nyilat másodszorra, és 
elvágta a testét; és harmadszorra is ugyanezt csinálta; s megharagudván a Nap, 
megfogott egyet ama nyílvesszők közül, és Citlire lőtt vele, és átszúrta a homlokát, 
amitől az azután meg is halt. Látván ezt a többi istenek, elcsüggedtek, mivel úgy tűnt 
nekik, hogy nem tudják legyőzni a Napot; és mintegy reményt vesztve beleegyeztek, 
hogy végeznek magukkal, és feláldozzák magukat mindnyájan a mellükön; és ezen 
áldozat papja Xolotl volt, aki egy nagy késsel felnyitván a mellkasukat, megölte őket, 
majd pedig megölte önmagát is; és mindegyikük otthagyta a ruhát, melyet viselt 
(ami egy takaró volt), azoknak a híveknek, akik őhozzá tartoztak, kegyességük és 
barátságuk emlékezetére. S a Nap így kiengesztelődvén folytatta az útját. Az említett 
halott istenek ezen hívei vagy szolgálói pedig elrejtették ezeket a takarókat bizonyos 
rudakba, és egy hornyot vagy lyukat csinálván a rúdra, rátettek szívül bizonyos zöld 
kövecskéket és kígyó- és tigrisbőrt, és ezt a csomagolást tlaquimillolinak nevezték, 
és mindegyikük annak az ördögnek [demonio] a nevét adta <ennek a bálványnak>, 
akitől a takarót kapta, és ez volt a főbálvány, amelyet nagy tiszteletben tartottak, és 
az állat-alakokat [bestiones] vagy kő- vagy fafigurákat, amelyeket csináltak, nem 
tartották olyan nagy becsben, mint ezt. Ugyanerről számol be Fr. Andrés de Olmos 
atya: hogy ő talált Tlalmanalcóban egy ilyen bálványt sok takaróba csomagolva, 
jóllehet már félig elrohadt amiatt, hogy elrejtve tartották.

34	 uno de ellos – nyelvtanilag egyaránt vonatkozhat a hívekre és az istenekre is, de valószínűleg 
az istenekre kell gondolnunk.



174  Vallástudományi szemle 2024/1

II. könyv, 16. fejezet: Amelyben folytatjuk a bálványoknak  
bemutatott emberáldozatok témáját

De meg kell jegyeznünk, hogy amit az előző fejezetben mondottunk: hogy annyi 
rabszolgát öltek meg és áldoztak fel egy ünnepen, amennyi az isteneik közül arra 
az ünnepre esett – az a pénzen vett rabszolgákra értendő; és ez úgy történt, hogy 
férfiakat áldoztak a férfi isteneknek, nőket az istennőknek, és néha gyerekeket. De 
a háborúban foglyul ejtett rabszolgák közül mindet feláldozták és megölték, aki 
abban az időszakban volt nekik, akkor is, ha ezren voltak, mivelhogy különböző 
ünnepeken különböző ceremóniákat végeztek velük. S hogy ne érezzék annyira 
a halált, inniuk adtak egy bizonyos italt, amely − úgy tűnik − elkábította őket, 
és úgy viselkedtek, mint akik vidáman mennek a halálba. Az összes, háborúban 
foglyul ejtett rabszolga ezen egyetemes áldozatát és gyilkosságát egy nagyon nagy 
és komoly ünnepen hajtották végre, melyet az összes közül a legfőbbnek tartottak, 
és úgy neveztek, hogy Panquezaliztli. S mielőtt elkezdték volna ezt az oly kegyetlen 
áldozatot, felvonulást tartottak a Mexikó-beli Uzilopuchtli35 bálványhoz a követke-
zőképpen: a Papa felöltözött a jelvényeibe, és vele együtt a kardinálisai is (nevezzük 
őket így), aztán reggel ugyanez a Papa fogta az említett bálványt, és erősen gyalo-
golva, vagy inkább futva, mögötte a többi pappal, Tenayucába mentek, amely két 
mérföldnyire van Mexikótól, és onnét Tacuba felé tértek, amely az említett helytől 
két további mérföldre van, és onnét Cuyoacánig, további két mérföldre, és onnan 
visszafordultak Mexikó felé, amely még két mérföld; úgyhogy dél volt, vagy még 
több is, mire oda megérkeztek. És ha a bálvány nem esett le, az jó jel volt; és ha 
leesett, azt rossz jelnek tartották. Így miután elhelyezték a bálványt a helyére, nagy 
szorgalommal nekiláttak az öldöklésnek, és éjjelig kivégezték a hadifoglyaikat. Az 
említett ünnepen, és egy bizonyos másikon is, szokásuk volt megnyúzni az így 
feláldozottakat, összevarrva a bőrt, mint amikor valaki lenyúzza kecskék bőrét 
tömlőnek, felakasztva e bőr lenyúzott kezeit és lábait, és egyes templomi papok 
fölvették ezeket a saját testükre, és odaadásból [devocion] vagy büszkeségből viselték 
ezeket húsz napig, és bennük jártak az utcán ugrálva és kiabálva; és egyes nők a 
gyermekeikkel együtt kegyességből odamentek hozzájuk, és megcsípték őket a halott 
bőrének a köldökén. S a körmükkel (amelyet mindig nagyra növesztettek) lecsíptek 
egy kicsit onnét, és megtartották mint relikviát, és megőrizték vagy megették, vagy 
odaadták a gyermeknek. Amikor pedig levetették ezeket a bőröket, nagy fáradság s 
kínlódás árán dobták le magukról, mert húsz nap elteltével azok már megszáradtak, 
és rátapadtak a bőrükre. 

Az említett Uzilopuchtli bálvány fő ünnepén egy Mexikótól két mérföldre ta-
lálható településen, amelyet Iztapalapának neveznek, új tüzet gyújtottak (miután 

35	 Más forrásokban Huitzilopuchtli, a háborúisten.



Új források az azték emberáldozat történetéről   175

kioltották a háztartások és a templomok minden tüzét), s gyorsan elvitték ezt a tüzet 
megszentelni [sanctificar] az említett bálvány elé Mexikóba; és evégett megöltek és 
feláldoztak egy embert, akinek a vérével meghintették az új tüzet, és ebből vettek 
tüzet, hogy az isteneik elé helyezzék azt; és a nép is tüzet vett úgy a templomai, mint 
az otthona számára, még akkor is, ha egy vagy két napnyira laktak Mexikótól; s úgy 
tűnik, hogy ezt abban az évben csinálták, mely mintegy jubileumi év volt, minden 
52. vagy 53. évben, amelyet Xiuhzizquilónak neveztek, és amely egy hétéves időszak 
[hebdómada de años] volt. 

Nap- és holdfogyatkozás idején nagy áldozatokat mutattak be félelemből (kü-
lönösen, ha napfogyatkozás volt), úgy vélvén, hogy végük lesz, mivel nem értették 
a természet titkát. S összekeresték az összes albínó vagy szőrtelen férfit és nőt, aki 
csak akadt, és ezeket ölték meg és áldozták fel, hogy kiengeszteljék [aplacar] a Na-
pot; amivel ‒ úgy tűnik ‒ az isteneik Nap miatti halálát idézték emlékezetbe, amint 
ezt fentebb elmondtam a második fejezetben. A Nap fogyatkozásai alkalmából 
nagy kiabálást és ordítozást rendeztek, és akkor is, amikor holdfogyatkozás volt, 
vagy amikor valami más jelet vagy üstököst láttak az égen, bár nem annyira, mint 
napfogyatkozás alkalmával. 

A családi birtokokon nagy áldozatokat és külön felajánlásokat mutattak be 
avégett, hogy jó legyen a kenyér; és különösen Centeutl ünnepén, akit a kukorica 
vagy a kenyér istenének neveztek, akinek a tiszteletére sok papírt vágtak fel, s 
vérrel és ulli-cseppekkel együtt elhelyezték a szántóföldjeiken és veteményeiken.  
S egyes helyeken magam is láttam, hogy − már megkeresztelkedésük után − a vete-
ményeikbe sok, fehér mésszel vagy gipsszel megfestett követ tettek, és mindig úgy 
találtam, hogy ez a régi babonájuk folytán van így, jóllehet amikor megkérdeztem 
az indiánokat, senki sem vallotta be. 

Mondják, hogy Mexikóban bizonyos ünnepen a Tlaloquénak nevezett isteneknek 
(akik a vizek, avagy esők istenei voltak), felajánlottak bizonyos gyermekeket, akiket 
beletettek egy kenuba vagy csónakba, és elvitték őket ama tó bizonyos részébe, ahol 
volt egy örvény vagy víznyelő, és belelökve a kenut a gyermekekkel, az örvény vagy 
víznyelő elnyelte és elsüllyesztette a csónakot. De ma nem látható ez a víznyelő. 
Ezeket a Tlaloque-isteneket kékkel festették meg, és szárazság idején sok áldozatot 
mutattak be nekik − s végül is minden dolgot és szolgálatot tetszésük szerint adtak 
az isteneiknek, és megünnepelték őket ki-ki annyira, amennyire csak tudta, és a 
születésük ünnepét is.36

36	 Nyelvtanilag eldönthetetlen, hogy az őslakók saját születésnapjára kell-e gondolni, vagy inkább 
az istenekére, bár az utóbbi a bekezdés tartalma alapján valószínűbb.



176  Vallástudományi szemle 2024/1

JUAN DE TORQUEMADA: INDIÁN MONARCHIA37

VII. könyv, 17. fejezet: Hogyan áldoztak fel embereket az ördögnek ezen 
Új-Spanyolország népei? És elmondjuk ezen áldozat eredetét közöttük

Elérkeztünk ahhoz az alkalomhoz, hogy az ördögnek értelmes teremtményekből 
bemutatott áldozatok témáját tárgyaljuk, melyeket – miután olyan terjedelemben 
kell tárgyalni őket, amilyet megkövetelnek – nem lehet egyetlen fejezetben röviden 
elintézni, mivel mindannak, amit eddig mondtunk, az a célja, hogy az effajta áldo-
zatról beszéljünk, aminek bizonyítására beszéltünk mindarról, amiről a megelőző 
fejezetekben beszámoltunk; és nem lehet elhallgatni azt a módot, amellyel az ördög 
eldöntötte, hogy e népek szívének urává teszi magát, több és nagyobb előnyt húzva 
ebből, mint azokból, amelyeket az összes többi nemzetből szerzett; mivel ehhez a 
nyomorúságos és szerencsétlen <nemzethez> képest az összes többi igencsak hátra-
marad; minthogy ez a nép viszi el a pálmát, jóllehet vaktában szerzett győzelemmel, 
az emberáldozat borzalmas módja és kegyetlen aktusa terén…

VII. könyv, 18. fejezet: Egy másik áldozatról, amelyet ezek az indiánok végeztek, 
melynek során megnyúzták a feláldozottakat; és kifejtjük a régiségét és eredetét

Volt ezeknek az indiánoknak egy másik, nem kevésbé félelmetes, mint amennyire 
embertelen áldozatuk is, melyet ugyancsak az ördög talált ki, aki annak örül és 
attól elégedett, ha látja <az őslakók> kezét emberi vérrel bevérezve lenni; és ez <az 
áldozat> az volt, hogy megnyúzták a feláldozottakat, mint egy új Szent Bertalant 
[…].38 Ennek az áldozatnak az volt az eredete, hogy a mexikóiak istenük, Huitzilo-
puchtli rendeletére Culhuacan urától elkérték egyik lányát, akit királynőnek és az 
istenük nagyanyjának kértek fel, akinek a történetét elmondom az istenekről szóló 
könyvben, ahol erről az istennőről, Tociról is szó esik; s miután a lehető legnagyobb 
tisztelettel és apjának nagy megelégedésére elvitték, azután a következő éjszaka 
parancsot adott a bálvány <Huitzilopuchtli> a papjainak, mondván, hogy ő azt 
a lányt arra a célra választotta ki, hogy a mexikóiak közötti széthúzás és Culhua 
nemzet istennője legyen, s hogy ennek megfelelően azt akarja, hogy azután öljék 
meg a lányt, mert onnét kezdve anyjának tekinti, s hogy a megszentelésének [con-
sagrarsela] és megistenítésének [deificarsela] módja az, hogy megölik, és miután 
megölték, megnyúzzák, és a bőrét és az irháját felveszi valaki a legvitézebb mexikói 

37	 Segunda parte de los veinte, <II. kötet>, 114 és 116–118.
38	 A kihagyott szöveghelyen komolyabb szövegromlást gyaníthatunk, melynek rekonstrukciójára 

nem vállalkozunk.



Új források az azték emberáldozat történetéről   177

ifjak közül, és őrá adják az elhunyt lány ruháit, és elhelyezik a képmása és szobra 
mellé, és odahívják az apját és a culhuacani népet, hogy imádják a lányt.

Amikor a mexikóiak teljesítették a mondottakat – olyan nép lévén, amely min-
denben engedelmeskedett neki <Huitzilopuchtlinak> ‒, és miután elhelyezték azt 
a legényt, aki a leányt ábrázolta, annak bőrével és ruháival, a képmás vagy szobor 
mellé, akkor hívták az apját, aki el is jött, hogy a lányát imádja, azt hívén, hogy az 
még él, és hogy megválasztották a mexikói nemzet királynőjének; és amikor belépett 
a szentélybe (amely sötét volt), tömjént fogott, és elkezdett tömjénezni; és amikor 
meggyulladt, és fellobbant egy láng, akkor a király felismerte a csalást és becsapást, 
és félelemtől megszállva kirohant, kiabálva és a népét odahíva, és fegyvereket kérve 
az árulók ellen (amint ezt a maga helyén hosszabban elmondom), és elment a há-
zába nagyon szomorúan, és a meggyalázott lánya ottmaradt holtan és megnyúzva 
és istennővé, Huitzilopuchtli nővérévé téve, bár az igazság az, hogy a sorsa az volt, 
hogy Huitzilopuchtlinál örökkévaló fájdalmat és kínzást szenvedjen el; de ami ettől 
fogva bevezetésre került, az az embernyúzó áldozati típus [Sacrificio de desollar 
Hombres] volt, mert azt hitték a barbár indiánok, hogy miután a bálványuk ilyen 
módon istenné tette azt a hamis istennőt, ezért kedves lesz neki az áldozatnak ez 
a fajtája, ha bemutatják számára; és ez az áldozat később széles körű használatban 
volt, ahogy látni fogjuk, amikor az ünnepekről beszélünk, melyeket ennek a hamis 
istennőnek és más isteneknek rendeztek.

VII. könyv, 19. fejezet: Hogyan áldozták fel azokat  
az embereket, akik az ördög szolgálatában haltak meg?

Volt egy kő a templom magaslatán, mely ama síkon és padlón helyezkedett el, amely 
azt a kis teret képezte, ahol a bálványok kápolnái és oltárai [Capillas y Altares de los 
Idolos] álltak, szemben az említett kápolnával, és igen közel az oltár lépcsőjéhez, és 
ez több mint egy öl [braça]39 hosszúságú volt, és fél kar [media vara]40 szélességű, 
és egyharmad <kar> vastagságú. Ez a kő, így mondják egyesek, piramis alakú volt: 
inkább hegyes, mint amennyire széles, hogy jobban le lehessen fogni az embereket 
az áldozat elvégzése és sikeres kimenetele végett, s nekem úgy tűnik, hogy ez na-
gyon indokolt volt amiatt, amit később látni fogunk. Ezen a kövön hajtották végre 
az emberáldozatokat [Sacrificios de Hombres] nagyon rendszeresen, és semmilyen 
más élőlény vagy madár feláldozására nem szolgált. Idehurcolták a szerencsétlen 
embereket úgy, ahogyan a szarvasmarhát viszik a mészárosokhoz, és erről a vágó-

39	 1 braça (braza) tengerészeti hosszmérték, a kasztíliai braza 1,672 méter.
40	 1 vara 768 és 912 mm közötti hosszúságot jelöl Spanyolország történeti régiójától függően.



178  Vallástudományi szemle 2024/1

hídról, avagy embertelen és kegyetlen vérfürdőből küldték őket az örök szenvedések 
kárhozatára; s a kivégzésük végett a következő ünnepélyt rendezték.

Előjött sátán hat szolgálója [ministros],41 négy azért, hogy lefogja az áldozat lá-
bát és kezét, egy azért, hogy a fejét és torkát fogja, amelyre egy félig felcsavarodott 
kígyó alakú botot szorított, és egy hatodik, aki a legfőbb és vezető pap volt, hozta 
a kést, amely egy nagy kovakő-kés volt, amely lovas-lándzsa [lançagineta] vasának 
az alakjára készült, és nagyon hegyes volt. Ez utóbbi és legjelentősebb szolga volt 
úgyszólván a főpap [Sumo Sacerdote]; neki − és senki másnak sem − volt az a tiszt-
je, hogy felnyissa az embereket a mellükön, s kitépje a szívüket. Papának hívták, 
amint azt másutt már mondtuk, vagy Topiltzinnak. És meg kell jegyeznünk, hogy ez 
nagyon magas és általuk nagyon becsült méltóságnak számított; és egyesek szerint 
örökletes tisztség volt, amint régen öröklődött a papi tisztség és a főpapság [Sumo 
Pontificado] is, mivel általában ezen örökség és egyházi funkció örökösei az első-
szülöttek voltak.42 Ez a hat szolga ehhez az áldozathoz a hétköznapitól különböző 
ruhákba öltözve vonult ki, éspedig különösen a főpap, aki a vállain egy drapériát 
vagy szövetet hordozott tunika módjára bizonyos rojtokkal szegélyként; a fején 
díszes, Quetzallinak nevezett zöld, valamint sárga tollakból készült koszorú volt; a 
fülében aranykarika fülbevaló volt, melyet bizonyos zöld kövekkel raktak ki, és az 
ajka alatt, a szakálla közepéhez erősítve egy kicsiny tölcsért [cañutillo] viselt, amely 
egy Tentetl nevezetű kék kőből készült kellő és szép arányban. Mind a hatuk keze 
és arca be volt kenve igen sötét feketére. Öten közülük, akik úgyszólván a kisebb 
papok voltak, nagyon kibodorítva s bizonyos bőrszíjakkal visszahajtva viselték a 
hajukat, melyek fejük és homlokuk közepén övezték őket; a kezükben bizonyos 
kicsi papírpajzsokat hordoztak, amelyek különböző színekre voltak festve, mintegy 
azt kifejezendő, hogy háborúba vagy csatába mennek ellenségek ellen, aminthogy 
a ténylegesen feláldozottak szinte mindig ellenségek is voltak; ezek a papok fehér 
tunikát viseltek, amely feketével volt hímezve. Ezzel az öltözettel és dísszel, amelyet 
leírtunk, kivonultak; ennek látványa félelmet gerjesztett, mert úgy tűnt, mintha az 
ördög által felöltöztetve jönnének, és mintha az ördög pokolbéli üstjeinek kormával 
lennének bekenve, és jól kifejezték a csúnya és fekete megjelenésükkel, hogy kinek 
a szolgálói. Miután megálltak mind a hatan a bálvány előtt, tiszteletet és alázatot 
[acatamiento y humillacion] nyilvánítottak előtte, és utána rendben elhelyezkedtek 
az áldozati kő mellett. Azt, akit fel kellett áldozni, meztelenül hozták ki, csupaszon, 
és nagyon gyorsan és könnyedén lefogták négyen közülük az említett kőre, amely 
úgyszólván hegyes volt, vállára fektették, és ráhajlítva megfeszítették a mellkasát; 
az ötödik pap rávetette a torkára a fabilincset vagy karikát, és rögzítette a fejét, 
nehogy valamiképpen † félrehajoljon vagy ránduljon, amikor felnyitják a mellét. 

41	 Vagy: ministránsa.
42	 Torquemada feltehetőleg az izraelita vallásra gondol.



Új források az azték emberáldozat történetéről   179

Midőn a kínzáshoz és büntetéshez így előkészítették ezt a lecsupaszított és erre  
a halálra ítélt embert, akit a lábánál és kezénél és torkánál fogtak le, előjött a főpap 
a késsel vagy tőrrel, és igen gyorsan és könnyedén felnyitotta a mellét, úgyhogy azt 
szinte nem is lehetett hallani, se látni, olyan nagy gyakorlata és jártassága volt, és 
kivette a szívet, és azt így gőzölögve megmutatta a Napnak, akinek felajánlotta azt 
a melegséget és gőzt; és a bálvány felé fordulván, a kápolnája küszöbére mázolt vele 
a külső részen,43 és otthagyott rajta egy vérfoltot, és a szív a földre esett, ahonnét 
felvették, és egy tarkára festett, Xicalli nevezetű tökedénybe helyezve az oltár elé 
tették felajánlásul a bálványnak mint ama holttest legfőbb részét, melynek lelkét 
már a börtönében és büntetésben tartotta <a bálvány>. Az öreg papoknak szabad 
volt megenniük ezeket a szíveket, és ennek megfelelően meg is ették néha őket, 
jóllehet mások eltemették azokat, ahogyan éppen kedvük és gusztusuk volt; mert 
az ördög, aki kitalálta ezt, nem ügyelt a szertartások esetlegességeire, hanem csak 
a lényegre, hogy mindig megszerezze magának a lelkeket.44

Amikor végeztek ezzel az áldozattal, legurították a testet a templom lépcsőin; 
és meg kell jegyeznünk, hogy ha az áldozat a hadifoglyok közül való volt, akkor 
a rokonaival és barátaival együtt eljött az, aki foglyul ejtette és megfogta, és nagy 
örömujjongással és ünnepélyességgel elvitték magukkal, és megfőzték, és más ét-
kekkel együtt készítettek egy igen ünnepi és vidám lakomát; és ha gazdag volt az, 
aki ezt az ünnepet rendezte, akkor minden meghívottnak gyapottakarókat adott, 
és más ékességeket és értéktárgyakat azok közül, melyeket a házában tartott.

Ha ez az áldozat rabszolga volt, aki nem háborús győzelem folytán került hoz-
zájuk, hanem más okból vagy módon, akkor nem hajították le a lépcsőkön, hanem 
az oltártól, avagy áldozati kőtől kézben vitték a házukig, és ugyanolyan lakomát 
ültek, bár nem annyi tapsolással és ünnepélyességgel. Egyes alkalmakkor (tehát 
nem mindig) felfogtak valamennyit a vérből, mely az áldozat melléből ömlött, és 
egy tálba vagy csészébe öntve azt, a bálványnak adták, jelezve neki, hogy igya meg, 
miközben először bekenték ajkait ugyanazon vérrel. E szertartás során tiszteletet 
és megbecsülést nyilvánítottak ama bálvány iránt, amelyiknek áldoztak, és azután 
a többi iránt is, melyek amazzal voltak (ha voltak ilyenek); ezzel véget ért ez az egy 
vagy sok részből álló áldozat, és a papok megfordultak és bementek minden további 
ceremónia nélkül, habár a végén ünnepek voltak, amint azt majd látni fogjuk − mert 
ebben a fejezetben nem volt más célom, mint hírt adni erről az embertelen dologról, 
melyet a sátán az ókori népek között más módokon valósított meg, míg ezen indián 
népek között ilyen módon.

43	 Ez a leírás feltűnően hasonlít Motolinía megfelelő szövegrészére (akitől Torquemada feltehetőleg 
átvette a beszámolót).

44	 Torquemada az ördögre való gyakori hivatkozással tulajdonképpen felmenti az őslakosokat 
az emberáldozat bűne alól.



A KERESZTÉNYSÉG ÉSZSZERŰSÉGE  
AZ ÍRÁSOK SZERINT 

John Locke
(London: 1695)1

VASSÁNYI MIKLÓS et alii.2 (FORD.)

<4. FEJEZET>

<22> Amit most hinnünk kell ahhoz, hogy elnyerjük az örök életet, azt az evan-
gélium világosan leírja. Szt. János azt mondja nekünk – Jn 3, 36 –, hogy „Aki 
hiszen az Fiúban, vagyon annak örök élete, aki pedig nem hiszen a Fiúnak, nem 
látja majdan az életet.” Hogy mi az Őbenne való hit, azt is megtudjuk a következő 
fejezetből: „Mondja néki az asszony: Tudom, hogy a Felkent eljő, és mikoron az 
eljő, mindenekre megtanít minket. Monda néki Jézus: Én vagyok az, ki teveled 
szólottam. Az asszony akkor elméne a városba, és mondja az embereknek: Jertek 
el, és lássátok az embert, ki megmonda nékem mindeneket, melyeket én valaha is 
cselekedtem. Vajon nem ez-é a Felkent? És sokan hívének benne” a szamaritánusok 
közül „annak az asszonynak a beszédéért, ki bizonyságot tett vala, hogy »Mindent 
megmondott nékem, amit valaha is cselekedtem.« Mikor azért Őhozzá mentenek 
volna” a samáriaiak, „sokkal többen hívének az Ő beszédeiért, és az asszonynak 
azt mondják vala: Immár nem a te beszédedért hiszünk, <23> mert mi magunk 

1	 Higgins-Biddle (ed.): Locke: The Reasonableness of Christianity szövege alapján, melynek 
oldalszámait a visszakereshetőség végett csúcsos zárójelek < > között közöljük a szövegben.  
A Reasonableness of Christianity első kiadása Londonban jelent meg 1695-ben. Lábjegyzeteink 
túlnyomó része Higgins-Biddle kritikai kiadásának jegyzetei alapján készült. A főszövegben 
és a lábjegyzetekben szereplő fordítói betoldásokat, megjegyzéseket csúcsos zárójelek < >, az 
eredeti terminusokat szögletes zárójelek [ ], Locke saját megjegyzéseit normál zárójelek ( ) 
jelölik. A fordítás tartja az angol eredeti mondathatárait, és a Vizsolyi Biblia (1590) modernizált 
helyesírású és stílusú szövegét idézi.

2	 A fordítás munkájában Vassányi Miklóson kívül részt vettek Erdei Ildikó, Fabiny Tibor, Péti 
Miklós és a KRE BTK Szabadbölcsészet BA és Vallástudomány MA szakos hallgatói, név 
szerint Albel Daniella, Bach András, Balázs Andrea, Berei Boglárka, Csizmarik Viktória, 
Dobák Borbála, Drábik Tünde Beatrix, Goller Dóra, Hegedűs Amanda, Hollósi Judit, Kalóczkai 
Lili, Kotán Melitta, Kovács Rebeka, Oláh-Környü Paulina, Puchinger Noémi, Somodi Éda, 
Soós Dorottya Sára, Suszta Laura, Szabó Niobé, Száli Kristóf, Szatmári Zsófia, Szijj Márton, 
Szmulai Nóra, Szűcs Bernadett, Takács Klaudia, Tarczali Dorina, Tódor György.

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.180



JOHN LOCKE   181

hallottuk, és tudjuk, hogy bizonnyal ez az ember a világnak a Megtartója, a Felkent”, 
Jn 4, 25, 26, 29, 39, 40, 41, 42.

Amely szöveghely által világos, hogy hinni a Fiúban annyit tesz, mint hinni, 
hogy Jézus a Felkent; hitelt adni a csodáknak, melyeket tett, és a nyilatkozatnak, 
melyet önmagáról adott. Hiszen azok, akikről azt mondták, hogy az asszony szavai 
miatt hisznek benne, 39. vers, azt mondják az asszonynak, hogy ők most már nem 
annak beszéde miatt hisznek, hanem mivel ők maguk hallották Őt, ezért tudják, 
vagyis minden kétségen túl hiszik,3 hogy Ő a Felkent.

Ez volt a nagy alaptétel, melyet akkoriban vitattak a názárethi Jézussal kapcso-
latban, hogy Ő-e a Felkent, vagy sem, és az ehhez való hozzáállás különböztette 
meg a hívőket a nem hívőktől. Amikor a tanítványai közül sokan elhagyták őt, ama 
kinyilatkoztatását követően, miszerint Ő az élet kenyere, mely a mennyből jött le, 
„Ő így szólt az apostolokhoz: Vajon ti is el akartok-é menni? Akkor felele néki” 
Simon Péter: „Uram, kihez mehetnénk? Örök életnek beszéde van tenálad. És mi 
hisszük és bizonyosak vagyunk benne, hogy te vagy a Felkent, az élő Istennek Fia”, 
Jn 6, 69. Ez volt az a hit, mely megkülönböztette őket a hitehagyottaktól és a nem 
hívőktől, s ez elégséges volt ahhoz, hogy továbbra is viseljék az apostoli rangot; és 
Megmentőnk azt mondta, hogy ugyanerre a Szt. Péter által megvallott tételre – hogy 
„Jézus a Felkent, az élő Istennek Fia” – fogja felépíteni az egyházát, Mt 16, 16–18.

Azért tette csodáit, hogy meggyőzze az embereket erről; és az ezzel való egyet-
értésük vagy egyet nem értésük tette őket az Ő egyházába tartozóvá vagy nem 
tartozóvá, hívővé vagy nem hívővé. „Körülvevék őt a zsidók, és mondák néki: <24> 
Meddig tartasz még kétségben minket? Ha te vagy a Felkent, mondd meg nekünk 
nyíltan! Felele nékiek Jézus: Megmondottam néktek, és nem hittétek; a cselekedetek, 
melyeket cselekeszem az én Atyámnak nevében, azok bizonyságot tésznek rólam. De 
ti nem hiszitek, mert vagytok nem az én juhaim közül valók”, Jn 10, 24–26. Ennek 
megfelelően Szt. János azt mondja nekünk <2Jn 1, 7>, hogy „sok csalárdok jöttek ez 
világra, kik nem vallják”, hogy Jézus, a Felkent eljött hústestben, amely szakaszt talán 
így lehetne jobban visszaadni, hogy „Jézus a Felkent, aki eljött hústestben”, lásd Mt 
10, 32. És szerintem így kellene fordítani 1Jn 4, 2–3-at. „Csaló és antikrisztus az, aki 
meg nem marad a Felkent tudományában; Istene annak nincsen. Aki megmarad a 
Felkent tudományában” – vagyis abban, hogy Ő Jézus – „azé mind az Atya, mind a 
Fiú”, 2Jn 7 és 9–10. Hogy ez a szöveghely jelentése, az világos abból, amit a megelőző 
levelében mond: „Valaki hiszi Jézust lenni a Felkentnek, az Istentől született”, 1 Jn 5, 
1. S ezért amikor evangéliumának a végére ér, és megmutatja a célját, amiért megírta, 
a következő szavakat mondja: „Bizony sok több jeleket is tett Jézus az Ő tanítvá-
nyai előtt, melyek e könyvben nem írattattak meg; ezek pedig megírattattak, hogy 

3	 Essay Concerning Human Understanding, IV. könyv, 14–18. fejezetek hit és tudás 
megkülönböztetéséről.



182  Vallástudományi szemle 2024/1

higgyétek, hogy Jézus a Felkent, az Istennek Fia; és hogy azt hívén, életet vegyetek  
az Ő neve által”, Jn 20, 30–31. Miáltal nyilvánvaló, hogy az evangélium azért íródott, 
hogy rávezesse az embereket arra, hogy higgyenek abban a kijelentésben, hogy a 
Názárethi Jézus a Felkent; amiben ha hisznek, életet nyernek.

Ennek megfelelően az volt a nagy kérdés a zsidók között, hogy Ő-e a Felkent vagy 
sem; és a fontos dolog, melyhez az evangélium ragaszkodott, s amelyet hirdetett, 
az volt, hogy Ő a Felkent. Születésének első örömhíre, melyet egy angyal hozott a 
pásztoroknak, a következő szavakban hangzott el: „Ne féljetek, mert íme, hirdetek 
nektek nagy örömet, mely mind az egész népnek örömére lészen; mert a Dávidnak 
városában született ma néktek Megmentő, aki a Felkent, az Úr”, Lk 2, <10–>11. 
Megmentőnk, amikor Mártával az örök élet elnyerésének módjáról beszélget, ezt 
mondja neki, Jn 11, <26 és> 27: „Valaki él és hiszen én bennem, soha meg nem hal. 
Hiszed-é ezt? Monda nékie: Igenis, Uram, én hiszem, hogy te vagy a Felkent, Isten-
nek Fia, Aki hisz bennem, soha nem hal meg, elhiszed ezt? Azt mondta neki: Igen, 
Uram, hiszem, hogy te vagy a Felkent, az Isten Fia, aki e világra jövendő vala.” Ez 
a válasza megmutatja, mit jelent hinni Jézusban a Felkentben, hogy örök életünk 
legyen; ti. azt, hogy hisszük, hogy Ő <25> a Felkent, Isten Fia, akinek eljövetelét 
megjövendölték a próféták. S így nyilatkozik erről András és Fülöp; András „azt 
mondja fivérének”, Simonnak: „Megtaláltuk a Messiást, azaz a Felkentet.” Fülöp 
„azt mondja” Nathanaélnek: „Megtaláltuk azt, aki felől írt Mózes a törvényben 
és a próféták, tudniillik a názaráthbéli Jézust, Józsefnek fiát”, Jn 1, 41, 45 <és 46.> 
Aszerint, amit az Evangélista mond e szöveghelyen, én az Írás világosabb megértése 
végett mindenhová Messiást írtam Christos helyett. Christos ugyanis nem más, 
mint a héber Messiás görög megfelelője, és mindkettő annyit tesz, mint „a Felkent.”

S ez: hogy Ő a Felkent, volt ama nagy Igazság, melyről tanítványait és apostolait 
igyekezett meggyőzni, amikor megjelent nekik feltámadása után; amint az látható 
Lukács 24-ben, amit másutt fogunk részletesebben fontolóra venni.4 Ott olvashatjuk, 
milyen evangéliumot hirdetett Megmentőnk tanítványainak és apostolainak – és-
pedig amint feltámadt a halottak közül, magán a feltámadásának napján kétszer is.5

<5. FEJEZET>

S ha szabad azt, hogy mit kellett hinnie minden nemzetnek, abból összegyűjtenünk, 
ami hirdettetett nékik, <akkor> megfigyelhetjük, hogy az apostolok prédikációi 
a Cselekedetekben mindenütt azon egyedüli cél felé tartottak, hogy bizonyítsák: 

4	 A 10. fejezet vége felé, Higgins-Biddle kiadásának 105–106. oldalán.
5	 Lukács 24. részének beszámolója szerint Jézus a feltámadás napján kétszer is megjelent 

tanítványainak, és tanította őket, előbb az emmausi tanítványokat, majd mind a tizenkét 
tanítványt Jeruzsálemben.



JOHN LOCKE   183

Jézus a Felkent. Az apostolokról, akik tévedhetetlenül betartották Krisztus minden 
parancsát, nem tételezhetjük fel, hogy hanyagul hajtották volna végre e súlyos 
parancsolatot, melyet Ő távozásakor hagyott rájuk; vagy hogy félig teljesítették 
volna ezen utolsó megbízást. És ezért azt, hogy mit kellett tanítaniuk minden 
nemzetnek, bizonyosan megtudhatjuk abból, amit történetük tanúságtétele szerint 
ténylegesen tanítottak minden nemzetnek, ahol csak prédikáltak. Valóban: most, 
<Jézus> halálát követően általános elvárás <26> – sőt időnként kizárólagos köve-
telmény – volt a feltámadásában mint szükséges hitcikkelyben is hinni; minthogy 
ez annak jele és vitathatatlan bizonyítéka, hogy Ő a Felkent, s most <már> ezt 
kellett hinniük mindazoknak, akik el akarták Őt fogadni Felkentként. Hisz miután 
a Felkent Megmentő és király kellett hogy legyen, és életet, valamint királyságot 
kellett hogy adjon azoknak, akik elfogadták Őt, amint azt látni fogjuk lépésről 
lépésre, ezért nem lehetett volna semmi alap arra, hogy a Felkentnek nevezzék Őt, 
és elvárják, hogy a Felkentnek is higgyék Őt olyanok, akik a halál hatalmában és a 
sír romlásában lévőnek gondolták Őt. S ezért akik a Felkentnek hitték Őt, azoknak 
hinniük kellett, hogy feltámadott a halottak közül; és azok, kik hitték a halottak 
közül való feltámadását, nem kételkedhettek abban, hogy Ő a Felkent. De erről 
bővebben másutt.6

Lássuk tehát, az Apostolok mily módon hirdették Krisztust, és mit terjesztettek 
hallgatóik elé a hit tárgyául. Szt. Péter Jeruzsálemben, ApCsel 2, az első prédiká-
ciójával megtérített háromezer lelket. Mi „volt az Ő szava”, melyet – mint azt a 41. 
versben olvassuk – „örömest vevének, s azután megkeresztelkedének?” Ezt a 22.-től 
a 36. versig <terjedő> szakaszból láthatjuk. Röviden ez – vagyis a következtetés, 
melyet levonhatunk mindabból, amit mondott, s amelyet úgy köt a lelkükre, mint 
amit el kell hinniük –, ti. hogy „Bizonnyal tudja meg azért Izráelnek egész háza, 
hogy Isten tette úrrá és Felkentté azt a Jézust, akit ti megfeszítétek”, ApCsel 2, 36. 

Ugyanezen szándékkal intézte beszédét a zsidókhoz a templomban, ApCsel 3, 
melynek célját a 18. vers mutatja meg: „Az Isten pedig, amikről eleve megmondotta 
minden Ő prófétájának szája által, hogy a Felkent elszenvedi, ekképen betöltötte.”

A következő fejezet (ApCsel 4) szerint, amikor Pétert és Jánost kikérdezik a 
béna emberen tett csodáról, ők megvallják, hogy az a názárethi Jézus nevében 
tétetett, aki a Felkent, akiben egyedül van megváltás [Salvation], 10–12. vers. 
Ugyanezt megerősítik számukra újfent az ApCsel 5, 29–32-ben. „És minden napon 
a templomban és házanként nem szűnnek vala meg tanítani és hirdetni Jézust, a 
Felkentet”, ApCsel 5, 42.

Mi volt Istvánnak a tanácshoz intézett beszéde – ApCsel 7 –, ha nem megrovás, 
miszerint ők az Igaz árulói és gyilkosai? Mely megnevezés által egyértelműen a 
Felkentre utal, akinek <27> eljövetelét a próféták előre látták, 51–52. vers. S látha-

6	 A jelen 5. fejezet vége felé, Higgins-Biddle kiadásának 30. oldalán.



184  Vallástudományi szemle 2024/1

tó János 9, 22-ből a 24. verssel összevetve, hogy a zsidók véleménye volt az, hogy  
a Felkentnek bűn nélkül valónak kell lennie (ami az „Igaz” szó jelentése).

ApCsel 8 szerint Fülöp elviszi az evangéliumot Samáriába: „Akkor pedig Fülöp 
lement Samariába, és prédikál vala nékik.” Mi volt az, amit prédikált? Van róla 
egy egyszavas beszámolónk: a Felkentet, 5. vers. Mivel ez volt az egyetlen dolog, 
amit megkívánt tőlük, hogy higgyenek abban, hogy Jézus a Felkent; és amikor ezt 
magukévá tették, <akkor> bemerítkeztek: „Minekutána pedig hittek Fülöpnek, ki 
azokat hirdeti vala, melyek az Isten országára és a Jézus Krisztus nevére való dolgok, 
megkeresztelkednek vala mind férfiak, mind asszonyok”, 12. vers.

Miután Fülöp a Szellem [Spirit] különleges elhívása által elküldetett onnét, 
hogy egy jeles személyt megtérítsen, Ézsaiásból prédikálja neki Jézust, 35. vers. És 
hogy mi volt az, amit Jézusról prédikált, azt megtudhatjuk abból a hitvallásból, 
melyet az eunuch tett, s amelyet követően bemerítkezhetett, 37. vers: „Hiszem, 
hogy a Jézus Krisztus az Isten Fia”; ami annyit tesz, mint „Hiszem, hogy Ő, akit ti 
Jézus Krisztusnak neveztek, valóban és igazán a Felkent, aki megígértetett.” Mert 
hogy ugyanaz a dolog abban hinni, hogy Ő Isten Fia, és abban, hogy Ő a Felkent, 
az kiderülhet János 1, 45. és 49. összehasonlításából,7 ahol Nathanaél a következő 
szavakkal vallja meg, hogy Jézus a Felkent: „Te vagy az Istennek Fia, te vagy az Iz-
ráel királya!” Ugyanígy amikor a zsidók Lk 22, 70 szerint megkérdezik Krisztustól, 
hogy Isten Fia-e, <akkor> egyszerűen azt kérdik tőle, hogy Ő-e a Felkent? Ami 
nyilvánvaló, ha összevetjük ezt a három megelőző verssel: A 67. versben azt kérde-
zik tőle, hogy Ő-e a Felkent? Ő így felel: „Ha mondandom néktek, nem hiszitek”; 
de egyszersmind azt is mondja nekik, hogy ezentúl Ő lesz a Felkent birodalmának 
birtokosa, amit ezek a szavak fejeznek ki, 69. vers: „Ez időtől fogva az embernek 
fia ül az Isten hatalmának jobbja felől”; mire mindannyian felkiáltottak: „Te azért 
Istennek Fia vagy-é?” Vagyis: „Azt vallod, hogy te magad vagy a Felkent?” Amire ő 
így válaszol: „Ti mondjátok, hogy én az vagyok.” Hogy az „Istennek Fia” a Felkent 
ismert titulusa volt akkoriban a zsidók között,8 azt abból is láthatjuk, amit a zsidók 
mondanak Pilátusnak Jn 19, 7-ben: „Minékünk törvényünk vagyon, és a mi törvé-

7	 A King James Version (1611) és Tyndale (1534) számozása szerint a 49. vers, Károli számozása 
szerint az 50.

8	 Higgins-Biddle jegyzete szerint Locke ezen állítása váltotta ki John Edwards anglikán lelkipász-
tor (1637–1716) haragját, aki a Some Thoughts concerning the Several Causes and Occasions of 
Atheism (London, 1695) 112. és a Socinianism Unmask’d (London, 1696) 91. oldalán ítélte el ezt a 
tézist. A Some Thoughts vonatkozó megjegyzései szerint Locke értelmezése antitrinitárius, mivel 
a szokásos értelmezés szerint a Son of God kifejezés a Megváltó isteni mivoltára is vonatkozik. 
A Socinianim Unmask’d kritikája szerint pedig Locke szociniánus, illetve rakówiánus módon 
járt el, mivel Messiah, illetve Son of God Edwards szerint nem ugyanazt jelenti. Higgins-Biddle 
rámutat, hogy Locke az A Vindication of the Reasonableness of Christianity (London, 1695) 
23–24. és 38–40. oldalain, valamint az A Second Vindication of the Reasonableness of Christianity 
(London, 1697) 349–376. oldalain védi meg a maga értelmezését.



JOHN LOCKE   185

nyünk szerint meg kell halnia, mert Isten Fiává tette magát”; vagyis azáltal, hogy 
<28> Felkentté tette magát, az eljövendő Prófétává, de tévesen; s ezért a törvény 
értelmében megérdemli a halált, 5Móz 18, 20. Hogy ez volt „az Isten Fia” közönsé-
ges értelme, az nyilvánvaló abból is, amit a főpapok, csúfolván Őt, mondtak neki, 
amikor a kereszten volt, Mt 27, 42:9 „Egyebeket megtartott, Ő magát nem tarthatja 
meg; ha Izráelnek királya, szálljon le most a keresztfáról, és hiszünk nékie. Bízott 
az Istenben, szabadítsa meg most Őt, ha kedveli Őt; mert azt mondotta: Istennek 
Fia vagyok”; vagyis: „Azt mondta, hogy Ő a Felkent; de ez nyilván hamis, mert ha 
az lenne, Isten megszabadítaná Őt; mivelhogy a Felkent lesz majdan Izráel királya, 
mások Megmentője, de ez az ember önmagát sem tudja megmenteni.” A főpapok 
itt azt a két, akkoriban használatos titulust említik, melyekkel a zsidók általában 
megjelölték a Felkentet, ti. „Isten Fia” és „Izráel királya.” Az „Isten Fia” oly bevett 
elnevezése volt az annyira várt és sokat emlegetett Felkentnek, hogy úgy tűnik: 
még a közöttük élt rómaiak is megtanulták, amint ez az 54. versből látszik:10 „A 
százados vitéz pedig, és akik ővele valának őrizvén Jézust, amikor látták volna a 
föld indulását, igen megrémülének, mondván: bizony, Istennek Fia vala ez”, Ő volt 
az a rendkívüli személy, akit vártak.

Szent Pál – az ApCsel 9. fejezete szerint – az evangélium hirdetésére csodálatos 
módon kapott megbízást végrehajtván, 20. vers, „azonnal prédikálá a zsinagógák-
ban a Krisztust, hogy Ő Istennek Fia volna”, vagyis hogy Jézus a Felkent; mivel a 
„Krisztus” ebben az esetben nyilvánvalóan tulajdonnév. S hogy ez volt az, amit 
Pál hirdetett, látszik a 22. versből: „Saulus pedig annál inkább erőt vészen vala, és 
szégyeníti vala a zsidókat, akik Damascusban lakoznak vala, megerősítvén, hogy 
Ő volna a Krisztus”, vagyis a Felkent.

Amikor Péter Caesareába érkezett Corneliushoz, ki egy látomás által arra ren-
deltetett, hogy érte küldjön, míg másfelől Péter azt a parancsolatot kapta látomás-
ban, hogy ahhoz menjen, mit tanít neki? Teljes szónoklata – ApCsel 10<, 42> – azt 
kívánja megmutatni, amit állítása szerint Isten parancsolt az apostoloknak, hogy 
azok „hirdessék a népnek, és bizonyságot tegyenek, hogy Ő az Istentől rendelt bírája 
élőknek és holtaknak.” S hogy Ő az, akiről „mind a próféták is bizonyságot tesznek, 
hogy bűnnek bocsánatát veszi az Ő neve által minden, aki hiszen Őbenne”, 42–43. 
vers. Ez az az ige, „melyet Isten megjelentett Izráel fiainak; amaz ige, mely elterjedt 
egész Júdeában, Galileában elkezdetvén, a bemerítés után, amelyet János <29> pré-
dikált”, 36–37. vers. És ezek azok a szavak, melyeket Corneliusnak ígértek, ApCsel 
11, 14, „melyek által néki és minden leszármazottjának meg kell menekülnie”; mely 
szavak csupán annyit tesznek, hogy Jézus a Felkent, a Megmentő, aki megígértetett. 
Midőn ezt megkapták (mert ez volt minden, amit tanítottak nekik), a Szent Szellem 

 9	 A King James Version szerint a 42–43., a Vizsolyi Biblia szerint a 43–44. versek.
10	 A King James Version szerint az 54., a Vizsolyi Biblia szerint az 55. vers.



186  Vallástudományi szemle 2024/1

leszállt reájuk, és bemerítkeztek. Megfigyelhető itt, hogy a Szent Szellem még az 
előtt szállt le reájuk, mielőtt bemerítkeztek volna; amit más szöveghelyek szerint a 
megtérők [Converts] csak a bemerítés után kaptak meg.11 Ennek oka feltehetőleg az, 
hogy Isten azáltal, hogy nekik adta a Szent Szellemet, ily módon világossá tette a 
mennyből, hogy a pogányokat – ha hiszik, hogy Jézus a Felkent – a bemerítés révén 
be kell engedni az egyházba éppen úgy, mint a zsidókat. Aki csak olvassa Szt. Péter 
védekezését, ApCsel 11, amikor azzal vádolták a körülmetélésen átesettek, hogy 
nem tartotta meg a távolságot, melyet a körülmetéletlenekkel szemben tartania 
kellene, ezen a véleményen lesz; és látni fogja az által, amit Péter mond a 15., 16., 
17. versekben, hogy ez volt az alap és ellenállhatatlan tekintély az ő számára ahhoz, 
hogy olyan furcsa dolgot tegyen ‒ amilyennek ez mutatkozott a zsidók szemében 
(akik eddig a keresztény egyház kizárólagos tagjai voltak) ‒, hogy befogadja a pogá-
nyokat a közösségükbe, ha hisznek. S ezért Szt. Péter a megelőző fejezetben, ApCsel 
10, mielőtt bemerítené őket, ezt a kérdést teszi fel „a körülmetélésen átesetteknek, 
akik vele odamentek vala, s elálmélkodának azon, hogy a pogányokra is kitölte-
tett volna a Szent Szellem ajándéka: Vajon megtilthatja-é valaki a vizet, hogy ezek 
be ne merítkezzenek, kik vették a Szent Szellemet, miképpen mi is?”, 47. vers. És 
amikor a farizeusok szektájából néhányan, akik hittek, „szükségesnek vélték, hogy 
a megtért pogányok körülmetélkedjenek, s megtartsák Mózes törvényét”, ApCsel 
15, „Péter fölkelt, és monda nékik: Férfiak és atyámfiai, ti tudjátok, hogy az Isten 
régebbi idő óta eldöntötte, hogy a pogányok” ‒ tudniillik Cornelius, és azok, akik 
vele együtt tértek meg itt ‒ „az én számból hallanák az evangéliumot, és hinnének. 
És Isten, ki a szíveket tudja, bizonyságot tett12 mellettük, mert Szent Szellemet adott 
nékik, mint minékünk, és semmi különbséget nem tett miköztünk és közöttük, 
megtisztítván szívüket hit által”, 7–9. vers. Úgyhogy mind a zsidók, mind pedig 
a pogányok, kik hitték, hogy Jézus a Felkent, ez után kapták meg a bemerítés 
pecsétjét; miáltal elismerést nyert, hogy az Ő tulajdonai lettek, és különböznek a 
hitetlenektől. A fent mondottak alapján megfigyelhetjük, hogy ezt a prédikációt, 
miszerint Jézus a Felkent, <30> Igének és Isten Igéjének nevezik; s ennek elhívését 
Isten Igéje befogadásának, lásd ApCsel 10, 36–37 és 11, 1 és 19–20; s az evangélium 
igéjének, ApCsel 15, 7. S hasonlóképpen azt, amit Márk (4, 14–15) az evangélium 
elbeszélésében egyszerűen az Igének hív, Szt. Lukács Isten Igéjének nevezi, Lk 8, 
11; Máté pedig (13, 19) a Királyság Igéjének – amelyek, úgy látszik, az evangélium 
szerzői számára rokon értelmű kifejezések, és így is kell értenünk őket.

11	 Higgins-Biddle jegyzete szerint Locke az ApCsel 8, 12–17-re és 19, 5–6-ra célozhat.
12	 Locke: „bear”, Újszövetség: „ἐμαρτύρησεν”; Tyndale (1534): „bare”; King James Version (1611): 

„bare”; Coste (1715): „leur a rendu témoignage.” Miután Dr. Samuel Johnson szótárának  
(A Dictionary of the English Language, London, 1755) tanúságtétele szerint a bare a bore-ral 
együtt a bear egyszerű múlt idejű alakja lehet, ezért minden jel szerint Locke is bare-t akart 
írni, de a homophónia megtévesztette.



JOHN LOCKE   187

De hogy továbbmenjünk: ApCsel 13-ban Pál az antiochiai zsinagógában pré-
dikál, ahol feladatának tekinti meggyőzni a zsidókat arról, hogy Dávid „magvából 
támasztotta Isten Izráelnek az Ő ígérete szerint a szabadító Jézust”, 23. vers; hogy 
Ő volt az, akit a próféták megírtak, 25–29. versek, vagyis a Felkent; s hogy felkenti 
mivoltának bizonyítékául Isten feltámasztotta Őt a halottak közül, 30. vers. Amiből 
kiindulva így érvel, 32–33. versek: „Hirdetjük néktek” – vagyis azt a jó hírt hozzuk –, 
„hogy azt az ígéretet, melyet tett az atyáknak, Isten betöltötte nékünk, mivelhogy 
Jézust feltámasztotta; mint a második zsoltárban is meg vagyon írva: Én Fiam vagy 
te; e mai napon nemzettelek én tégedet.” S miután a következőkben Jézus halálból 
való feltámadásával bizonyítja, hogy Ő a Felkent, ezt a következtetést vonja le a 
38–39. versben: „Azért légyen néktek tudtotokra, atyámfiai, férfiak, hogy Ő általa 
hirdettetik néktek a bűnök bocsánata; és Ő általa mindenki, aki hisz, megigazul 
mindenekből, amikből a Mózes törvénye által meg nem igazíttathatott.” Ezt ebben 
a fejezetben újra meg újra Isten Igéjének nevezik; vesd össze a 42. verset a 44., 46., 
48., 49. versekkel, valamint 12, 24-gyel.

Az ApCsel 17, 2–4 szerint Thessalonikában „Pál pedig, amint szokása vala, 
beméne a zsinagógába, és három szombatnapon vetekedék a zsidókkal az Írások-
ból, megmagyarázván és mutatván, hogy a Felkentnek szükséges volt szenvednie 
és feltámadnia a halálból; és hogy ez a Jézus, akit én hirdetek néktek, a Felkent.  
S némelyek azok közül hívének, és adák magukat Pálhoz és Siláshoz; de a zsidók, kik 
nem hittek vala, felháboríták a várost.” Lehet-e bármi világosabb, mint az, hogy e 
tétel elfogadása, miszerint Jézus a Felkent, volt az, ami megkülönböztette a hívőket a 
hitetlenektől? Mert ez volt az egyetlen dolog, amiről Pál három szombaton keresztül 
próbálta meggyőzni őket, amint a szöveg egyértelmű szavakkal mondja nekünk.

Onnét Bereába ment, s ugyanezt prédikálta; és a bereaiak dicséretet kapnak a 11. 
versben, mert vizsgálják az Írásokat, hogy vajon <31> ama dolgok ‒ vagyis amiket 
Pál mondott a 2–3. vers szerint Jézus felkenti mivoltáról ‒ igazak-e vagy sem.

Azt találjuk, hogy ugyanezt a tant prédikálja Korinthosban, ApCsel 18, 4–6: 
„Vetekedik vala pedig minden szombatokon a zsinagógában, s igyekezék mind a zsi-
dókat, mind a görögöket meggyőzni. Mikor pedig elérkeztenek volna Macedóniából 
Silas és Timotheos, szorongattatott Pál szellemben, és bizonyságot tőn a zsidóknak, 
hogy Jézus a Felkent. Amikor pedig amazok ellenszegülének, és káromlásokat 
szólának, a ruháit megrázván monda nékiek: A ti véretek légyen a ti fejeteken, én 
tiszta vagyok, és ez napságtól fogva a pogányok közé megyek.”

Egy hasonló alkalommal így szól a zsidókhoz Antiochiában, ApCsel 13, 46: 
„Szükséges volt, hogy először néktek hirdettessék az Istennek igéje, de tekintve 
hogy ti megvetitek azt, a pogányok közé megyünk.” Nyilvánvaló itt, hogy Szt. Pál 
azért hárítja amazok fejére a felelősséget az ő vérükért, mert szembeszegültek azzal 
az egyetlen igazsággal, hogy Jézus a Felkent; hogy a megváltás vagy a kárhozat 
[Perdition] azon múlik, hogy ezt az egyetlen tételt elfogadják-e vagy elutasítják. Úgy 



188  Vallástudományi szemle 2024/1

értem, ez minden, amit hinniük kell azoknak, akik csupán egyetlen örökkévaló 
és láthatatlan Istent ismernek el, mennynek s földnek alkotóját, miként a zsidók 
tették. Mert hogy az üdvösséghez a hiten kívül még valami több is megkövetelhető, 
azt a későbbiekben látni fogjuk. Addig is helyénvaló ez esetben megfigyelni, hogy 
bár az apostolok a zsidókhoz és istenfélőkhöz (ahogyan a Σεβόμενοι szót fordítjuk, 
akik a kapukon belül tartózkodó jövevények [Proselytes of the Gate] voltak, s az 
egyetlen örökkévaló és láthatatlan Isten imádói) intézett prédikációik során nem 
mondtak semmit az ezen egyetlen igaz Istenbe, mennynek és földnek alkotójába 
vetett hitről, mivel szükségtelen volt erről olyanokat győzködni, akik eleve hitték 
és vallották ezt (hiszen világos, hogy ilyeneknek szólt mind ez idáig beszédeik 
többsége); mégis amikor bálványimádó pogányokkal volt dolguk, akik még nem 
jutottak el az egyetlen igaz Isten ismeretére, <akkor> ezzel kezdték mint olyannal, 
amit nélkülözhetetlen hinni, elvégre ez az a fundamentum, melyre a másik <tétel> 
épül, s amely nélkül nem jelenthet semmit.

Így amikor Pál a bálványimádó lystraiakhoz beszél, akik áldozni akartak volna 
neki és Barnabásnak, azt mondja, ApCsel 14, 15 <és 16–17>, hogy „mi azt hirdetjük, 
hogy az ilyen hitvány dolgokat elhagyván térjetek meg az élő Istenhez, ki teremtette 
a <32> mennyet és földet és a tengert s mind azokban valókat; ki az elmúlt időkben 
engedte a pogányokat mind a maguk útján haladni. Jóllehet nem hagyta Ő magát 
tanúbizonyság nélkül lenni, mert jóltevőnk volt, adván mennyből esőt és termő 
időket nékünk, betöltvén eledellel s örömmel a mi szíveinket.”

Így járt el a bálványimádó athéniakkal is, ApCsel 17 <23–24 és 29–31>, amen�-
nyiben ezt mondta nekik az ismeretlen istennek szentelt oltár kapcsán: „Akit ti 
nem tudván tiszteltek, azt hirdetem én tinéktek; Isten, aki teremtette e világot, 
és mindeneket, amelyek e világban vannak, mivelhogy földnek-mennynek Ura, 
kézzel csinált templomban nem lakik. – Mivelhogy azért az Istennek nemzetsége 
vagyunk, nem kell azt gondolnunk, hogy az Isten hasonlatos volna aranyhoz, 
ezüsthöz vagy kőhöz, amit mesterség vagy emberi eszköz faragott. E tudatlanságnak 
idejét azért elnézvén az Isten, mostan minden embereknek parancsolja mindenütt, 
hogy térjenek meg; mivelhogy rendelt egy napot, melyen megítéli majd e földnek 
kerekségét igazságban ama férfiú által, kit arra rendelt; mely dologról bizonyságot 
tett mindenkinek annak halálból való feltámasztásával.” Látjuk tehát, hogy ahol 
szükséges volt bármi többet előterjeszteni mint olyan dolgot, amit még hinni kell 
– ahogy a pogány bálványimádók esetében –, ott az apostolok ügyeltek rá, hogy 
azt ki ne hagyják.

Az ApCsel 18, 4 szerint Pál Korinthosban „vetekedik vala minden szombato-
kon a zsinagógában”, és tanúságot tett a zsidóknak, hogy Jézus a Felkent. 11. vers: 
„Lakék azért ott egész esztendeig és hat hónapig, tanítván köztük az Isten igéjét”; 
vagyis a jó hírt, miszerint Jézus a Felkent, amit „az Isten igéje” jelent, ahogy azt 
már megmutattuk.



JOHN LOCKE   189

Amikor Apollos, az evangélium egy másik prédikátora tökéletesebben kitanulta az 
Isten útját, mi mást tanított, ha nem ugyanezt a tanítást? Amint az látható a következő, 
róla szóló beszámolóban, ApCsel 18, 27, hogy „amikor Achaiába érkezett, sokat hasz-
nála ama testvéreknek, kik hittenek vala kegyelem által. Mert hatalmasan meggyőzi 
vala a zsidókat, éspedig nyilvánosan, bebizonyítva az Írásokból, hogy Jézus a Felkent.”

Szt. Pál ama beszámolóban, melyet önmagáról ad Festus és Agrippa előtt, meg-
vallja, hogy ez az egyetlen tanítás, amit tanított a megtérése után; mert – mondja az 
ApCsel 26, 22-ben ‒ „Istentől segítséget vévén <33> mind e mai napig állok, bizony-
ságot tévén mind kicsinynek, mind nagynak, semmi sem mondván azokon kívül, 
melyeket Mózes és a próféták megjövendöltek; hogy a Felkentnek szenvednie kell, 
és a halálból való feltámadásban elsőnek lennie, és világosságot hirdetnie e népnek 
és a pogányoknak.” Ami nem több, mint annak bizonyítása, hogy Jézus a Felkent. 
Ahogy a fentiekben megfigyeltük, ez az, amit Isten Igéjének hívnak ‒ ApCsel 11, 1 
összevetve a megelőző fejezettel annak 34. versétől végig; és 13, 42 összevetve 11, 
3-mal. Az evangélium igéjének is nevezik, ApCsel 15, 7. És ez Istennek amaz Igéje 
és az az evangélium, melyet – ahol csak lejegyezték beszédeiket, úgy találjuk – az 
apostolok hirdettek; s ez volt az a hit, mely mind a zsidókat, mind a pogányokat 
hívőkké és Krisztus egyházának tagjaivá tette; mert megtisztította szívüket, ApCsel 
15, 9; és bűnbocsánatot hozott magával, ApCsel 10, 43. Tehát mindaz, mit a meg
igazuláshoz [Justification] el kellett hinni, nem több, mint ez az egyetlen tétel, mely 
szerint a názárethi Jézus a Krisztus, avagy a Felkent. Mindaz – mondom – amit 
hinni kellett a megigazuláshoz; mert hogy ez nem minden volt, amit szükséges volt 
megtenni a megigazuláshoz, azt látni fogjuk később.

<6. FEJEZET>

<33> Jóllehet fentebb láttuk abból, amit Megmentőnk maga jelentett ki, Jn 3, 36, 
„hogy aki hiszen a Fiúban, vagyon annak örök élete; és aki nem hiszen a Fiúnak, 
nem lát életet, hanem az Istennek haragja marad rajta”; és bár Jn 4, 39-et összevetve 
42-vel megtudjuk, hogy ha hiszünk benne, abban hiszünk, hogy „Ő a Felkent, a 
világ Megtartója”; Szt. Péter hitvallásából pedig azt ‒ Mt 16, 16 ‒, hogy Ő „a Felkent, 
az élő Istennek Fia”, minthogy Péter az a szikla, melyre Megmentőnk az ígérete 
szerint fel fogja építeni egyházát; jóllehet ez, mondom, és ami egyebet csak eddig 
megfigyeltünk, elégséges ahhoz, hogy tájékoztasson bennünket arról, hogy mi az, 
<34> amiben az Evangélium szerint hinnünk kell az örök élethez, anélkül hogy 
hozzátennénk azt, amit az apostolok igehirdetésében vettünk észre; talán mégsem 
lesz helyénvalótlan a dolog további tisztázása érdekében tekintetbe vennünk azt, amit 
az evangélisták állítanak ugyanerről a dologról, még ha más szavakkal is – amiről 
talán emiatt nem annyira általánosan vesznek tudomást e tekintetben.



190  Vallástudományi szemle 2024/1

Már megfigyeltük András és Fülöp szavainak összevetése alapján, hogy a „Fel-
kent” és „az, akiről Mózes a törvényben és a próféták írtak”, ugyanazt jelölik. Most 
egy kicsit elmélyültebben kell fontolóra vennünk az érintett szöveghelyet, Jn 1-et; 41. 
vers:13 András azt mondja Simonnak: „Megtaláltuk a Felkentet.” Fülöp ugyanezen 
alkalommal, 45. vers,14 azt mondja Nathanaélnek: „Megtaláltuk azt, aki felől írt 
Mózes a törvényben és a próféták, a názárethbéli Jézust, Józsefnek fiát.” Amikor 
Nathanaél, aki ezt nem hitte el, meggyőződött erről Krisztussal való beszélgetése 
után, <akkor> e szavakkal nyilvánítja ki egyetértését: „Rabbi, te vagy Istennek 
Fia, te vagy Izráel királya!” Amiből nyilvánvaló, hogy azt hinni, hogy Ő az, akiről 
Mózes és a próféták írtak, illetve Isten Fiának lenni, illetve Izráel királyának lenni, 
gyakorlatilag ugyanaz, mint hinni, hogy Ő a Felkent; és az ezzel való egyetértés volt 
az, amit Megmentőnk elfogadott hit gyanánt. Mert Nathanaél e szavakkal történt 
hitvallása után: „Te vagy Istennek Fia, te vagy Izráel királya, felele Jézus, és monda 
néki: Mivelhogy azt mondám, láttalak téged a fügefa alatt, hiszel? Nagyobbakat látsz 
majd ezeknél”, 50. vers – kívánom, hogy olvassák el János első <fejezetének> befejező 
részét a 25. verstől figyelmesen, és mondják meg nekem, vajon nem nyilvánvaló-e, 
hogy az „Isten Fia” szószerkezet a Felkentet megjelölő kifejezés? Amihez adják 
hozzá Márta következő szavakkal kinyilvánított hitvallását, Jn 11, 27: „Hiszem, 
hogy Te vagy a Felkent, Istennek Fia, aki e világra jövendő vala”, valamint Szt. János 
következő passzusát, 20, 31: „Hogy higgyétek, hogy Jézus a Felkent, Istennek Fia, 
és hogy elhívén, életetek legyen az Ő neve által”, és aztán mondják meg nekem, 
vajon lehet-e kételkedni abban, hogy a „Felkent” és az „Isten Fia” rokon értelmű 
kifejezések voltak abban az időben a zsidóság körében. 

<35> Dániel próféciája – 9. fejezet15 –, ahol Őt a Felkentnek, a fejedelemnek 
nevezik, és az Ő kormányzásának és királyságának említése s az általa való, a Fel-
kentnek tulajdonított megszabadítás Ézsaiásban, Dánielben és más próféciákban16 
oly ismeretesek voltak a zsidók előtt, és annyira fokozták az Őreá való várakozást 
ez idő tájt (ami a számításuk szerint az Ő eljövetelének ideje kellett legyen, hogy 
helyreállítsa a királyságot Izráelben), hogy amint Heródes hallott arról, hogy a 
Bölcsek tudakozódnak „az után, aki a zsidók királyának született” – Mt 2, <2> –, 
azon nyomban „tudakozik vala a főpapoktól és írástudóktól afelől, holott kellene 
a Felkentnek születnie”, – 4. vers –, nem kételkedvén abban, hogy ha a zsidóknak 
bármiféle királyuk született, <akkor> az a Felkent, akinek eljövetele most általános 

13	 Locke szövegében, Tyndale-ben és a King James Versionben 41. vers; a Vizsolyi Bibliában a 
42. vers.

14	 Locke szövegében, Tyndale-ben és a King James Versionben 45. vers; a Vizsolyi Bibliában a 46. 
vers.

15	 25. vers.
16	 Higgins-Biddle jegyzete szerint Locke a 7. fejezetben Ézs 9, 6–7-re és Dán 7, 13–14-re, valamint 

9, 25-re hivatkozik mint a Felkent politikai szerepével kapcsolatos próféciákra.



JOHN LOCKE   191

várakozás tárgya volt, amint ez látszik Lk 3, 15-ből: „A nép várá, és mindenek az 
ő szívükben ilyen módon gondolkodának János felől, hogy ha Ő volna-e a Felkent 
vagy sem.” S amidőn a papok és léviták, akiket azért küldtek, hogy megkérdezzék 
tőle, ki Ő,17 <akkor> Ő, megértvén szándékukat, <így> felel, Jn 1, 20: hogy Ő „nem 
a Felkent”; de tanúságot tesz, hogy Jézus „az Isten Fia”, vagyis a Felkent, 34. vers.

A Felkent e keresését tapasztaljuk ez időben Simeonnál is, akiről azt olvassuk, 
hogy „az Izráelnek vigasztalását várja vala”, Lk 2, 25. S karjába véve a gyermek Jézust, 
azt mondja, hogy „látta az Úr üdvözítését”, 30. vers; és Anna, „mikor ugyanazon 
órában a templomba ment volna, szintén hálát adott az Úrnak, és szól vala Őfelőle 
mindeneknek, kik várják vala a váltságot” Izráelben, 38. vers. Arimatheai Józsefről 
pedig azt halljuk – Mk 15, 43 –, hogy „ő is várta az Isten királyságát”; és mindez 
a Felkent eljövetelét jelentette. És Lk 19, 11-ben azt olvassuk, hogy „azt gondolák, 
hogy megjelenik az Isten királysága.”

Miután ezt előrebocsátottuk, lássuk, mi volt az, amit Bemerítő János prédikált, 
amikor először megkezdte a szolgálatát. Ezt Szt. Máté mondja meg nekünk, 3. feje-
zet, 1–2: „Azokban a napokban pedig eljöve Bemerítő János, ki prédikál vala Júdea 
pusztájában, mondván: Térjetek meg, mert elközelített a mennyeknek királysága.” 
Ez a Felkent eljövetelének kinyilvánítása volt; mivel a menny királysága és az Isten 
királysága ugyanaz, amint ez világos az evangelisták különböző szöveghelyeiből; és 
mivel mind a kettő a Felkent királyságát jelenti. A tanúság, melyet Bemerítő János 
tett, amikor elküldetett <36> a zsidókhoz, Jn 1, 19, az volt, hogy „ő nem a Felkent”; 
hanem Jézus az. Ez mindenkinek nyilvánvaló lesz, aki hajlandó összevetni a 26–34. 
verseket Jn 3, 27–30. versekkel. Miután a zsidók erősen szerették volna tudni, vajon 
János-e a Felkent, ő határozottan tagadja ezt, de azt mondja nekik, hogy ő csupán 
annak előfutára; s hogy van közöttük valaki, aki majd őutána jön, akinek ő a 
saruszíját sem méltó megoldani. Másnap Jézust látván így szól: Ő az az ember; és 
hogy az ő vízbe való bemerítésének csak az volt a célja, hogy Jézus megjelentessék 
a világnak, s hogy nem ismerte Őt mindaddig, míg nem látta a Szent Szellemet 
leszállani Őreá. Mert aki bemeríteni küldte őt,18 az mondta neki, hogy akire látja, 
hogy a Szellem leszáll, és megnyugszik rajta, az az, aki Szent Szellembe fog beme-
ríteni; s hogy ő ezért tanúságot tesz arról, hogy ez az Isten Fia, 34. vers, vagyis a 
Felkent. És a 3. fejezet 26. stb. versei <szerint> Bemerítő Jánoshoz mentek, és azt 
mondják neki, hogy Jézus bemerít, és minden ember hozzá megy. János azt feleli, 
hogy Őneki a mennyből van hatalma; tudjátok, hogy soha nem mondtam, hogy én 
vagyok a Felkent, hanem hogy én bocsáttattam Őelőtte; neki növekednie kell, nekem 

17	 Jn 1, 19–20: Καὶ αὕτη ἐστὶν ἡ μαρτυρία τοῦ Ἰωάν́νου ὅτε ἀπέστειλαν πρὸς αὐτὸν οἱ Ἰουδαῖοι 
ἐξ Ἰεροσολύμων ἱερεῖς καὶ Λευείτας ἵνα ἐρωτήσωσιν αὐτόν Σὺ τίς εἶ; καὶ ὡμολόγησεν καὶ οὐκ 
ἠρνήσατο, καὶ ὡμολόγησεν ὅτι Ἐγὼ οὐκ εἰμὶ ὁ χριστός. ‒ E versek értelmezésének komoly 
vitairodalma van.

18	 Az Atya.



192  Vallástudományi szemle 2024/1

pedig kisebbé lennem; mert Őt Isten küldte, és Ő Isten igéit szólja; s Isten mindent 
a Fiának kezébe adott, „és aki hisz a Fiúban, annak örök élete van”; ugyanaz a tan, 
és semmi egyéb, mint amit az apostolok hirdettek később; ahogyan azt mindenütt 
láttuk például az Apostolok cselekedeteiben, hogy Jézus a Felkent. És így történt az, 
hogy János tanúskodik Megmentőnkről, amint Jézus maga mondja, Jn 5, 33.

Ez volt az a kijelentés is, mely egy mennyei hang által adatott róla bemerítése-
kor: „Ez amaz én szerelmes fiam, kiben én gyönyörködöm”, Mt 3, 17. Ami annak 
kinyilvánítása volt, hogy Ő a Felkent; mivel – amiként megmutattuk – az „Isten Fia” 
azt jelenti, hogy „a Felkent.” Amihez hozzáadhatjuk az első említését a fogantatása 
után, az angyal Józsefhez intézett szavai szerint, Mt 1, 21: „Nevezed Őt Jézusnak: 
mert Ő szabadítja meg az Ő népét az ő bűneiktől.” Bevett tanítás volt a zsidó nem-
zet körében, hogy a Felkent jövetelekor minden bűnük megbocsáttatik. Az angyal 
ezen szavaira tehát tekinthetünk úgy, mint annak kinyilvánítására, hogy Jézus a 
Felkent; aminek e szavak: „az Ő népe” további jelei; amiből az következik, hogy 
van egy népe, s következésképp hogy Ő király.



DISPUTA





VENANTIUS FORTUNATUS:  
SZENT HILARIUS ÉLETE

ADAMIK TAMÁS (FORD.)1

(1.) Szent és érdemekben igen boldog Pascentius2 főpásztor atyának Fortuna-
tus. Vallásos szíved aggódó buzgalma figyelmeztet, te igen boldog főpásztor, hogy 
Istennek szentelt életformádban a vallás kérdéseire folytonosan ügyelve gyakorold 
hivatásod, hogy könnyen beláthasd, te az egyház tudományának művelésére születtél, 
és az emelt a magasba; kétségbevonhatatlanul a régi elrendelés és a katolikus tanítás 
fundamentumának megtartó őre vagy, és mint jó tanító szakadatlanul igyekszel 
a nép okulására valamit átadni a legfőbb tudományból, nem istenfélelem nélkül.  
(2.) Ezen feladat iránti szeretettől indíttatva oly mértékben méltóztattál engem 
sürgetni, hogy Hilarius hitvallónak, eme legszentebb férfinak a cselekedeteiről 
írjak, aki téged a bölcsőtől kezdve saját nyomdokai előtt mint különleges emberét 
felnevelt; te viszont tedd mérlegre legalább a szavait ennek a rám bízott feladatnak,3 
mint olyanokat, amelyeket nem teljesen, hanem csak részben fűztem össze, ha 
egyáltalán visszhangot keltett eme igen régi pásztornak a hangja és valamiképpen 
az élete is nyájának fülében; egyszóval ő is tanúságot tett hivatásáról, és magad sem 
rejtegeted szeretetét.

1	 Venantius Fortunatus Vita sancti Hilarii című művét Krusch kiadásából fordítottam. Fortunatus 
galliai szentek életét írta meg: Szent Hilarius, Szent Germanus, Szent Albinus, Szent Paternus, 
Szent Radegunde és Szent Marcellus életét. Szent Hilariusról írt még egy másik művet is: De 
virtutibus sancti Hilarii (Szent Hilarius erényeiről) Az erényeken itt csodákat ért. 4. Ezen 
életrajzoknak akkora sikerük volt, hogy az idők folyamán olyan szentéletrajzokat is neki 
tulajdonítottak, amelyeket nem ő írt. E műveket Krusch az Opuscula Venantio Fortunato male 
attributa (A helytelenül Venantius Fortunatusnak tulajdonítot művek) címen közli. 

2	 Krusch ezt írja Pascentiusról: „Fortunatus Szent Hilarius élete című könyvét Pascentius poitiers-i 
püspöknek küldte el, »akit a bölcsőtől kezdve Hilarius nyomdokai előtt mint különleges 
szolgáját neveltek fel.« Ebből egyesek arra következtettek, hogy Pascentius Szent Hilarius 
tanítványaként, mint egy másik Fortunatus, hírneves költő volt, de tévedtek. Pascentius 
ugyanis nem volt Hilarius tanítványa, hanem azé a monostoré volt, amely Hilariusról kapta 
a nevét. Miután őt a Szent Hilarius apátja méltóságával ékesítették fel, Pientius püspök halála 
után, Charibert király parancsára elnyerte a püspöki széket is.” (5–6.)

3	 Venantius Fortunatus a könyvet azért küldte el Pascentius püspöknek, hogy esetleges nyelvi 
és tartalmi tévedéseit helyesbítse, és tekintélyével védje meg. Mindezt tette azon a jogon, hogy 
Pascentius kérésére, sürgetésére vállalkozott e mű megírására. 

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.195



196  Vallástudományi szemle 2024/1

(3.) De miközben saját tehetségem kicsinységét mérlegelem, rádöbbenek boldog 
Hilarius szilárd mérhetetlenségére, olyannyira, hogy úgy tűnik, erről csak azt lehet 
mondani, hogy ez azzal egyenlő, mint az eget ujjal megérinteni, különösen – ahogy 
hallom – Szent Jeromosnak az az elragadó ékesszólása is vonakodott effélével pró-
bálkozni; saját tehetségét hozzá képest annyira egyenlőtlennek ítélte, hogy jobbnak 
vélte, ha hallgat.4 (4.) Én pedig, akinek semmiféle tudomány öntöző folyói nem 
állnak rendelkezésére, akit még a szegényes esőcsatorna szűkös cseppje sem áraszt 
el, saját forrásomból semmit sem hozok elő; ezen vakmerőségemből csak szárazság 
árad, miközben Hilariuséból Eufratész, Hieronymuséból pedig Nílus hatalmas fo-
lyamai törtek elő.5 Amit róla a legtudósabb férfiak tudtak mondani, kisebb annál, 
mint amit érdemel. Ezt a legszentebb férfiút ajánlatosabb nekem csodálni, mint 
róla beszélni. Méltóbb lenne ezzel boldog Ambrust6 megbízni: írjon ő testvéréről, 
mert az ő szavai erényekhez kapcsolódva virágoztak. (5) De nehogy a túl hosszú 
oldal inkább visszatetszést keltsen, mint megszólítsa a hallgatót, jóllehet tapinta-
tosságommal neked engedelmeskedem, azzal szemben pedig igazságtalanságok 
követek el, akiről nem méltóképpen beszélek; de hiszem, hogy bocsánatot nyerek, 
ha odaadással vétkezem. Most pedig bemutatom életét.

(6.) Nos hát az igen boldog Hilarius, Pictavi városának püspöke, Aquitania 
tartományban született, a Britanniai óceántól mintegy kilencven mérföldre, a gall 
családok körében a nemesség lámpásával fényeskedik,7 sőt nagyszerűsége miatt a 
többinél ékesebben. Ez a többlet szíve fényének köszönhető, mint ahogyan az est-
hajnalcsillag felragyogva a többi csillagot megelőzi. (7) A bölcsőtől kezdve akkora 
bölcsesség táplálta gyermekségét, hogy már akkor érzékelni lehetett, hogy Krisztus 
saját tanainak győzedelmes védelméhez szükséges katonának teremtette.

4	 Jeromos „Római tanulmányait 367 körül fejezhette be, s utána Valentinianus császár székhelyére, 
Treviribe utazott, a Rajna félig barbár partjaihoz. Treviri mint katonaváros elkápráztatta 
nyüzsgésével. Ám ennél sokkal jobban érdekelte a császárváros vallásos élete, két szempontból 
is. Itt ismerkedett meg Hilarius műveivel, és saját kezével másolt is le belőlük Rufinus számára 
(Epist. 5, 2.). Másrészt Athanasziosz egykor ide is volt száműzve, és ittléte alatt sokakat meg-
ismertetett az egyiptomi remeték életével, és hatására aszketikus életideált követő vallásos 
közösségek jöttek létre. Az itt látottak miatt döntött úgy Jeromos, hogy Krisztusnak szenteli 
éltét, de még nem tudta, hogyan.” (Adamik: Szent Jeromos, 229–230.)

5	 Szent Jeromos Venantius Fortunatusnak kedves szerzője lehetett, főleg levelei nyerték meg 
tetszését, és a három, szerzetesekről szóló életrajza: „Szent Pálnak, az első remetének élete”, 
„A fogoly Malchus szerzetes élete” és „Szent Hilarion élete”. 

6	 Szent Ágoston Vallomásaiból értékes információkat kapunk Szent Ambrusról, a szónokról. 
Az első és legfontosabb az, hogy Ambrus sokat prédikált, és 384 körül már híres szónok volt: 
Szent Ágoston Vallomásai. Fordította és magyarázta Balogh J. I–II. Budapest: Akadémiai,  
5, 13, 23; 6, 3, 4. Vö. Adamik: Sanctissima Religio, 300–308.

7	 Jean Doignon szerint Venantius Fortunatusnak azt a kijelentését, hogy Hilarius nemesi 
származású, laikus és házas ember volt, nem lehet bizonyítani; vö. Reallexikon für Antike 
und Christentum XV (1991), 140. 



ADAMIK TAMÁS    197

(8.) Végül is feleségét és leányát, az Úr teljeségétől tiszteletreméltó lelkeket an�-
nyira az egyházi szabályzat szerint neveltette, hogy bár még laikusként élt, isteni 
intésre főpapi kegyelem birtokába jutott: önmagát oly mértékben kordában tartotta 
önfegyelmével, hogy ezzel szinte jövőbeli szándékát jelezte: Krisztus templomában 
feddhetetlen papnak készül. (9.) Mert ami a halandók között szerfölött nehéznek 
látszik, olyan óvatos volt, hogy a zsidókkal és az eretnekekkel nem étkezett, oly 
nagyon szent férfi volt, hogy a katolikus vallás ellenségeitől elborzadt: nemhogy 
nem lakomázott velük, de még üdvözlésüket sem fogadta, ha találkozott velük.  
A dávidi példát követve kerülte ezeket, nehogy megbotránkoztassa őt azzal, hogy 
asztalukhoz ül.8 (10.) Ó mily tökéletes laikus, maguk a papok szeretnének utánzói 
lenni; az ő számára nem volt más az élet, mint Krisztust szeretettel félni, és féle-
lemmel szeretni, akik őt követik, a dicsőségért futnak, akik eltérnek tőle, a bünte-
tésért; a hívőre jutalmak, a tagadóra kínok várnak! (11.) Ő pedig most egyeseket 
a vallás kegyes voltára figyelmeztet, másokat az elképzelhetetlen Szentháromság 
megvallásáról tájékoztat, a többieket a mennyek országa ígéretével hívogatja, és 
nem szűnt meg a hit igazságának gyümölcstől duzzadó szavait a nép között ül-
tetgetni.9 (12.) Mindez közismertté vált Szent Hilariusról, mivel ekkora fény, még 
ha akarta volna, akkor sem maradhatott volna rejtve, mert szinte szükségszerű, 
hogy mások sötétségét fénybe borította a nép kegyes egyetértésével, vagy inkább 
Isten lelkének sugallatára; régen misztériumokra10 jelöltetett ki, megfelelő időben a 
szent oltárok papjává választották. (13.) Napról napra növekedett jóhíre, az erények 
szolgálóleánya, és hírneve nem elégedett meg azzal, hogy csak Gallia területeit 
világította be, hanem a külföldi nemzeteket és égtájakat is betöltötte. Mivel érde-
meinek kegyelme szétáradt, e boldog főpapnak a dicsősége hamarosan az egész 
földkerekségen katonáskodott.11 

 8	 Bruno Krusch biztos abban, hogy ezt az életrajzot Venantius Fortunatus állította össze, 
ugyanaz, aki a csodáiról is írt egy könyvet, ami szintén fennmaradt. Több adatot, amiket 
elmondott Hilariusról Sulpicius Severusból merített; Hilarius másik, feltételezett levele, amely, 
úgy látszik, lányához, Abrához szól, „hamisnak tűnik” – írja. Igen rossz véleménnyel van az 
életrajz adatairól: „Meséken kívül Fortunatus semmi újat nem adott át az emlékezetnek; semmi 
olyan kutatást nem végzett műveiben, ami az egyháztörténetnek nagy hasznot hozott; úgy 
tűnik, még azt sem ismerte, amit Hieronymus Hírneves férfiak című művének 100. fejezetében 
Hilariusról írt. Így hát Hilarius életét, ami fennmaradt, Sulpicius Severusból, fiktív levelekből 
és mesékből fércelte össze, és ez távol áll attól, ami Fortunatus dicséretére válhatna” – állapítja 
meg Krusch (6.). 

 9	 Venantius Fortunatus itt Hilarius fő művére, a De Trinitate-re utal, amellyel kapcsolatban 
már Teuffel egyetértően idézte Jeromos levelét, amely szerint stílusával és könyvei számával 
Quintilianust utánozta: „Hilarius… XII Quintiliani libros et stilo imitatus est et numero” 
(Teuffel–Schwabe: Geschichte der römischen Literatur, §418.). 

10	 Małunowicz: De voce, 264, szerint a mysterium szó Hilariusnál fordul elő a leggyakrabban: 
84-szer; Tertullianusnál 6-szor; Cyprianusnál 1-szer; Arnobiusnál: -; Lactantiusnál 27-szer.

11	 Vö. Goffinet: L’utilisation, 6–7. 



198  Vallástudományi szemle 2024/1

(14.) Így hát Constantius császár idejében, amikor a mérgező ariánus eretnek-
ség a gyökeréből kisarjadt mérges virágával, akkor ez a legszentebb férfi, félelem 
nélkül, a hit buzgalmát magára öltve, mint harcos zászlótartó a hadsorok közepébe 
rohant, az eretnekek kardjai közé, az ellenséges üvöltözés közepette, bízván Krisz-
tus szeretetében, egyáltalán nem félve a haláltól, egytől viszont nagyon félve – ami 
távol legyen tőle –, hogy a vallás megcsúfolásával kell élnie. (15.) Közülük Valens 
és Ursatius, akik gonosz hiszékenységükkel igyekeztek Isten egyházát makacsul 
megzavarni, a császárt meggyőzték arról, hogy ezt az igen művelt férfit, akiről be-
szélünk, továbbá a Mediolanumi Dionysiust és a Vercellaei Eusebiust száműzetésre 
ítéljék.12 Az eretnekek ugyanis semmit sem tudtak elérni Szent Hilarius ékesszólá-
sával szemben. (16.) A hit ellensége azt remélte, hogy valamiféle felhővel befedheti 
a katolikus fényességet, ha ezt a férfit száműzetésbe taszítják, eltávolítják a harcból: 
hiszen, ahogy mondják, melyik perverz akar harcolni, ha a néma és a sánta sem 
szavakat kiejteni, sem futni nem képes, hanem mint az úszó a tengerben, elmerül 
az ékesszólás hullámával szemben. (17.) Így hát Kis-Ázsiába Frígia területére küldve 
száműzetésbe, erénye gyarapításáért köszönetet mondott, mivel minél messzebbre 
távozott saját hazájától Krisztus nevéért, annál inkább kiérdemelte, hogy pontosan 
annyival közelebb kerüljön az éghez.13 Miután megérkezett a kívánt helyre, nem 
szabad elhallgatnunk, hogy milyen engedményt kapott. (18.) Mert ebben az időben a 
Szent Lélek kinyilatkoztatásából megtudta, hogy leányát, az igen boldog Abrát, akit 
anyjával együtt Pictaviben hagyott, feleségül kérte egy rendkívül előkelő, gazdag 
és csinos ifjú. Az apa azonban folytonos imádkozásának eredményeképpen egy 
makulátlan égi jegyesről gondoskodott számára. (19.) Hamarosan, amikor alkalom 
adódott, saját kezével aláírt levelet küldött lányának, amely elégséges sóval volt 
fűszerezve, és illatos kenőcsökkel átitatva, amelyet Pictaviban ajándékként őriznek, 
jelezvén neki, hogy aggódó atyjaként olyan jegyesről gondoskodott számára, akinek 
nemessége az égig ér, szépsége legyőzi a rózsákét és a liliomokét, szemei a drága-
kövek fényével fényeskednek, ruhája háttérbe szorítja a hó tündöklését, ékességei 
kimondhatatlan fényártól virulnak, gazdagsága királyságokat hordoz önmagában, 
bölcsessége felfoghatatlanul villámlik, édessége a lépesmézet maga mögött hagyja, 
szemérmessége örökre érintetlenül létezik, illata édességet áraszt, kincsei fogyás 
nélkül kitartanak. (20.) Kiegészítve tehát a figyelmeztetést, hogy a lánya rosszul 
döntve senkihez se menjen feleségül addig, amíg meg nem várja apját, aki jegyest 
ígért neki, és az ígéretével együtt megérkezik. Abra ezt kedvesen fogadta, és mintha 
a levélben a jegyesét ölelné, követte az intelmet, senkihez nem ment feleségül. De 
hogyan jutott el az ígért jegyeshez, ennek elbeszélését a későbbiekre tartogatjuk. 

12	 Vö. Albrecht: Geschichte der römischen, 1290: ellenük állította össze a Liber adversus Valentem 
et Ursacium című művét. 

13	 Vö. Conte: Letteratura latina, 504–505.



ADAMIK TAMÁS    199

(21.) Ezenközben amikor az ariánus eretnekség gonoszsága az egész föld
kerekségen tombolt,14 a császár általános érvényű rendeletet adott ki, hogy az összes 
keleti püspökök Isauria Seleucia nevű városába gyűljenek össze, hogy megvitassák, 
hogyan értelmezzék a hit igazságát. Ekkor a többiekkel együtt Szent Hilarius is 
arra kényszerült, hogy Frígiából a fentebb említett helyre utazzon állami posta-
szolgálattal. (22.) Amikor egy bizonyos erődítményhez megérkezett, és vasárnap 
elment a templomba, tüstént egy pogány lány, Florentia, keresztül furakodva a nép 
sokaságán, hangosan kinyilvánította, hogy az Isten szolgája érkezett meg, és a lába 
elé rohanva, addig könyörgött neki, amíg a kereszt jelét tőle szabályosan meg nem 
kapta. (23.) A leányt az apja, Florentius is követte, és az egész családja kiérdemelte, 
hogy az Úr nevében megkeresztelkedjék. Ez a Florentia elhagyva szüleit, Hilarius 
nyomait követve egészen Pictaviig vele ment, és azt hirdette, hogy nem az az apja, 
aki nemzette, hanem az, aki megkeresztelte. (24.) Amikor pedig Seleuciába meg-
érkezett, mindenki nagy lelkesedéssel fogadta, azért, hogy az isteni irgalom ezt az 
igen bölcs és egyedülállóan művelt férfit a világ színpadán léptesse fel, ahol a hitről 
kell határozni. (25.) Innen a vizsgálat után, felismerve az ellenségeket és legyőzve, 
a határozatokat írásban rögzítve, a zsinatot sikeresen befejezve, a császárhoz kö-
vetséget küldenek: vele ment Szent Hilarius is, bár nem kötelezték rá, mert attól 
félt, hogy még újjáéled az elítélt hitszegés a vallás tantételeivel szemben. (26.) De 
hosszú lenne kifejteni, hogy a riminii zsinatra hogyan lopakodott be kígyósiklással 
az eretnekek csalárdsága, koholt ferdítéssel egyiket a másikra vonatkoztatva, és 
később a császár gonoszsága a seleuciai küldöttekre hárította a fondorlatot. (27.) 
Hilarius, Krisztus atlétája azonban felismerve azt, hogy Riminiben veszélyesen elő-
térbe került a sátán hazugsága, oly mértékben, hogy a keleti részeket is fondorlatos 
hazugság szennyezte be,15 kéréseit három könyvben terjesztette elő a császárnak, 
hogy szeme elé tárja az ellentétes nézeteket, a vallással kapcsolatos eretnek viták 
szabadosságát, hogy a hamisság ne homályosítsa el az igazságot, hogy a gonoszság 
ne győzze le a méltányosságot, hogy a császár ne szálljon szembe Istennel, hogy a 
hitszegés ne lázadozzon a hit ellen. (28.) Ezek után Valens és Ursatius, lelkiismeret-
furdalásuktól megrémültek, mert hamarosan ráébredtek, ha lehetőséget adnának a 
vitára, Hilarius ékesszólása legyőzné őket, feltüzelték a császár lelkét, amely a ros�-
szabb oldal elkötelezettje volt, hogy sürgősen küldje vissza e boldog férfit Galliába, 
mondván, amíg ő jelen van, az eretnek mesterkedések nem lehetnek sikeresek.16 
(29.) Ezt elérve, Hilarius kénytelen visszatérni Galliába, bár úgy véli, hogy inkább 

14	 Vö. Perendy: Az arianizmus, 60–67.
15	 Vö. Brennecke: Hilarius, 352–359: a riminii és a seleuciai zsinatok katasztrofális csapást 

jelentettek a homousianus nyugati és a homoiusianus keleti püspökségekre, és megmutatták 
milyen a császári egyházvezetés. Valens és Ursacius ezt a formulát erőltették át: homoiosz kata 
tasz graphasz (uo., 353).

16	 Vö. Bayet: Littérature, 475.



200  Vallástudományi szemle 2024/1

elviselné a száműzetést, mint ott befejezetlenül hagyja az egyházban keltett zűr-
zavart. (30.) Ó, boldog főpap, aki a legnagyobb veszélyben ment az ellenséges bíró 
császári ítélőszéke elé, a kínzatás félelme nélkül. Teljes szívéből valóban szerette 
Krisztus királyságát, és nem félt Constantius császárságától. Mert hogy az Úrért 
így kitette magát a nyilvánvaló veszélynek, ha lett volna gyilkosa: lelke azonban 
elnyerte a dicsőséget, még ha az idő nem is hozta el a büntetést. (31.) De tanúsítom, 
hogy az isteni szándék őrizte meg őt mindenki megjavításáért. Mert sokak nyelve 
elismeri, hogy a súlyos tévedéstől megzavart egész világot a Galliában Hilarius által 
gyakrabban összehívott zsinatok vezették vissza az igazság útjára. (32.) De hát mi 
különbség van a között, hogy mártíromsággal érte el az örök életet, vagy azért élt 
tovább, hogy mások el ne pusztuljanak? Nos, ha legszentebb lelkét nem is a gyilkos 
kardja vette el, a mártíromság pálmáját mégsem veszítette el.

(33.) Miközben pedig hazafelé tartott szülőföldjére, akkor a boldog Márton, hozzá 
hasonlatos módon érdemek el nem rejtett fénye, – aki később majd Hilariustól az 
ördögűző fokozatot kapja –, megtudva, hogy Hilarius visszatért, gyorsan Rómába 
ment. Mikor pedig kiderült, hogy elkerülte, egészen Galliáig követte. (34.) Márton 
ugyanis, aki mint hitjelölt eddig csak azt érdemelte ki, hogy Krisztust köpenyével 
befedje, csak akkor siethetett odaadóan hozzá, amikor már belátta, hogy lelke 
minden tekintetben telve van misztériumokkal. Nem csoda, ha az, aki előbb látta 
meg Istent a szegényben, csak később ismerte fel őt a tanítóban 

(35.) De nem illik hozzánk az sem, hogy mellőzzünk egy híres csodáját. Mert ami-
kor Gallinaria szigetéhez közeledett, a szomszédok elbeszélésből megtudta, hogy ott 
számtalan hatalmas kígyótest tekereg mindenfelé, és éppen emiatt, ámbár közelinek 
tűnt nekik ez a sziget, megközelíthetetlensége miatt távolabbnak látszott nekik, mint 
Afrika. (36.) Miután ezt meghallotta Isten embere, érezte, hogy e bestiális csatából 
győztesen fog kikerülni. Az Úr nevében előbb keresztet vetett, majd leszállt a szigetre. 
Őt látva a kígyók menekülőre fogták, mert nem tudták elviselni látását. (37.) Ekkor 
leszúrta botját a földbe, kijelölte vele, hogy meddig terjed ki az erény hatalma: ezután 
már nem volt szabad nekik elfoglalni azt, amit megtiltott; mintha a szigetnek ez a 
része nem is föld lenne, hanem tenger. Amíg ezt a részt a kígyók féltek megérinteni, 
könnyebb volt nekik a tengeren átmenni, mint a hangon. (38.) Ó megingathatatlan 
határ, amelyet a beszéd ültetett! Nyilvánvaló ebből, hogy mennyivel jobb a máso-
dik Ádám a réginél. Az kígyónak engedelmeskedett, ennek olyan szolgái vannak, 
akik parancsolni tudnak a kígyóknak. Azt a paradicsom székhelyéből kivetette ez a 
bestia, ez ágyaikból kizárta a kígyókat. Ez a kígyó elvetette a régi hazugságot, mert 
megtanulta teljesíteni a parancsot. (39.) Ó Hilarius édessége, gyógyszere és érdeme, 
aki elől késlekedés nélkül elfutottak a mérgek. Visszaadta a földet az embereknek, 
mivel vadállat helyett lakosként kelt át rajta. De térjünk vissza a sorrendhez! 

(40.) Amikor a száműzetésből hazatérve megérkezett Pictaviba, valamennyien a 
legnagyobb szeretettel tapsoltak neki, azért, mert az egyház visszanyerte főpapját, 



ADAMIK TAMÁS    201

a nyáj pedig pásztorát.17 És ha úgy örültek, mintha ekkor vele együtt valamen�-
nyien visszatértek volna hazájukba, akkor nélküle úgy sírtak, mintha vele együtt 
száműzöttek lettek volna.

(41.) Amikor pedig megparancsolta, hogy boldog Márton Locoteiacus nevű 
helységben pihenjen meg, kiérdemelte, hogy feltámasszon egy halottat Isten erejével. 
(42.) Néhány nap múlva ugyanis egy kisgyermek a keresztség újjászületése nélkül 
halt meg, mert kettős haláltól elítélve nem élhetett tovább. (43.) Ekkor a halott anyja, 
aki már nem volt anya, minthogy másik gyermeke nem volt, Szent Hilarius lába elő 
leborulva, könnyeivel öntözve szülöttének testét, felkiáltott: „Márton még kezdő 
hitjelöltként visszahívott egy halottat, te főpapként add vissza, kérlek, fiamat akár 
nekem, akár a keresztségnek, hogy te, akit a nép atyjának ismerünk, érd el, hogy 
engem anyának hívjanak.” (44.) Így inkább a könnyeitől kérve, mint szavaitól meg-
indulva, az Isten embere szokásos fegyvereit alkalmazva leborul a földre. A halott 
sápadtsága lassan pirosodni kezd, hideg tagjai, mivel visszatért lélegzete, melegednek, 
szemei érzékelik a bolygó fényt, mert szempilláinak kapui felnyílnak, hangja levegőt 
véve mellének otthonából megfúva megszólal, a feltámadt a saját lábán járni kezd, 
egész teste korábbi állapotában megújul. (45.) Mit mondjak még? Addig feküdt a 
porban a pap, míg mindketten egyszerre fel nem keltek, az öreg az imádkozásból, 
a kisfiú a halálból. Íme a dicséretes élet, amely felebarátja testéből imáival elűzte 
a halált, kifosztotta az alvilágot, Krisztusban reménykedve. Megszűnik ott a halál 
joga, ahol Hilarius imádkozni kezd. De szavaink nem tudják e nagy dolgot jobban 
felékesíteni, mint az ő érdemei. Most pedig azt kell megemlítenünk, amit fentebb 
megígértünk: hogy a többi csodáját hogyan koronázta meg ezzel az alábbi csodával.

(46.) Nos hát igen boldog leányát, Abrát, akinek levelet írt a száműzetésből, 
sértetlenül viszontlátta; megszólítja olyan kedvesen, amilyenre csak az apa képes 
és a szónok ékesszólása. Mit mondjak? Megszólítja Hilarius, akinek ékesszólá-
sával – rajta kívül – aligha merném bárkiét is összehasonlítani, kivéve azét, aki 
Szentlélekkel van eltelve: kipuhatolva lelkét, hogy érdekelné-e olyan jegyes, akiről 
az atyai kedvesség gondoskodik. (47.) Akkor leánya szívesen és vágyódva kívánta, 
hogy hamarosan egyesüljön vele. Ezt az akaratát a jámbor apa tiszteletben tartotta, 
nem szűnt meg imádságba merülni addig, amíg a leánya fájdalom nélkül, káros 
hatás nélkül Krisztushoz el nem költözött a világ jelen csúfságából: ahogyan illett, 
tiszteletre méltóan eltemette.18 (48.) Ó temetés dicsősége, amelyet jobbnak tartanak, 
mint az életet, mert amit az életből elvett, azt az égbe felküldte! Valóban, ahogyan 
én látom, több volt, így meghalasztani, mint feltámasztani. Mert a biztos üdvözülés: 
bűnöktől nem beszennyeződni. Hányan kívánnának, vagyonuk és életük átadásá-

17	 Handbuch der lateinischen Literatur, 448–449.
18	 Simonetti: Hilaire, 1158, megállapítja, hogy Hilarius levele lányához, Abrához „biztosan 

apokrif”. 



202  Vallástudományi szemle 2024/1

val is, ilyen átmenetet vásárolni, ha esetleg kereskedőt találnának? Mi a különbség  
a kisgyermek feltámasztása és a meghalasztás misztériuma között? Azt a kereszt-
ségre támasztotta fel, ezt az uralkodásra predestinálta, csakhogy abban a bűn 
lehetősége megmaradt, ez folttalanul végződött. (49.) Amikor ezt látta boldog 
Abra anyja, követeli a főpaptól, hogy ő is érdemes arra, hogy a világ bűnéből kira-
gadva a lányával együtt jelen legyen a királyságban. Óhaját megfontolva folytonos 
imádkozással maga előtt őt is átküldte a dicsőségbe. (50.) Ki fog úgy vélekedni, 
hogy ezt a férfit úgy szerette az Úr, hogy feleségét és a lányát megvetette? Mégis 
abból felismerhetjük, hogy jobban szerette őket, minthogy az anya és a lánya általa 
került át az örök fénybe. Ki az, aki megkísérelné az öntöző tehetség bőségét tőle 
elragadni, vagy képes lenne szavaihoz méltó szavakat találni? Ahogyan ő az osztat-
lan Szentháromság könyveit fennkölt szavaival összefűzte, vagy a dávidi éneknek 
a könyvét, s annak egyes darabjait szárnyas szavaival felemelte?19 (51.) Mennyire 
előrelátó volt a fejtegetésben, mély a tárgyalásban, ékesszóló a tudományban, 
csodálatos az erényben, sokrétű az elbeszélésben, finom a cáfolásban, furfangos 
a próféta szavaival, mint a kígyó, nem mellőzve az egyszerű galamb kedvességét 
sem, megnyerő tehetség sójával; a beszéd forrása, a tudomány kincstára, a tanítás 
fénye, az egyház védelmezője, ellenségeinek legyőzője. Aki a mondásait olvassa, 
nem hiszi el, hogy mondta, hanem inkább mennydörögte. Emberfeletti volt tudása, 
ezért olyan óvakodva vélekedett a vallásról. (52.) De aki meg akarja őt ismerni, 
emlékezzék száműzetésére, mérlegelje érdemeit, fontolgassa mondásait, vizsgál-
gassa mindennapi jeleit. Ő, amíg életben volt a világban, vagy írásba foglalta az 
egyház tanításának documentumait, vagy harcban letiporta az eretnek bűnöket, 
vagy csodáinak szavazatát nyújtotta a kérőnek: ezek az Úr akaratából mind a mai 
napig fennmaradtak beszédeinek köszönhetően.20 (53.) De az én nyelvem nem elég 
ahhoz, hogy minden egyes dolgot, amit a Szentlélekről, aki általa részint cselekedett, 
részint pedig szólott, előadjam úgy, ahogy az méltó hozzá. Bocsássa meg nekem 
kegyesen, hogy sok mindent mellőztem, és csak kevés dolgot írtam meg. (54.) Így 
hát, amikor ez a legboldogabb Hilarius a jelen világ életéből dicsőséggel elköltözött 
Krisztushoz, a föld sírt, az ég pedig örvendezett. 

19	 Itt Venantius Fortunatus Hilarius Liber hymnorum című művére is utal.
20	 Vö. Zehnacker – Fredouille: Littérature latine, 378–80.



ADAMIK TAMÁS    203

BIBLIOGRÁFIA

Adamik Tamás: Szent Jeromos Nehéz az emberi léleknek nem szeretni. A keresztény életről, irodalomról 
és tudományról. Latinból fordította, a jegyzeteket és az utószót írta Adamik Tamás. Budapest: 
Helikon, 1991.

Adamik Tamás: Sanctissima Religio. Vallás- és irodalomtudományi tanulmányok. Budapest: Szent 
István Társulat, 2012.

Albrecht, Michael von: Geschichte der römischen Literatur von Andronicus bis Boethius. II. Bern – 
München: K. G. Saur Verlag, 1992.

Bayet, Jean: Littérature latine. Paris: Armand Colin, 1965.
Brennecke, Hanns Christof: Hilarius von Poitiers und die Bischofsopposition gegen Konstantius II. 

Untersuchungen zur dritten Phase des arianischen Streites (337–361). Berlin – New York: 
Walter de Gruyter, 1984.

Conte, Gian Biagio: Letteratura latina. Manuale storico dalle origini alla fine dell’impero romano. 
Nuova edizione. Firenze: Le Monnier, 1991.

Goffinet, Émile: L’utilisation d’Origène dans le Commentaire des psaumes de saint Hilaire de Poitiers. 
Studia Hellenistica 14. Louvain: Publications Universitaires de Louvain, 1965.

Handbuch der lateinischen Literatur der Antike. Herausgegeben von Reinhart Herzog und Peter 
Lebrecht Schmidt. Fünfter Band. Restauration und Erneuerung 284–374 n. Chr. Herausgegeben 
von Reinhart Herzog. München: C. H. Beck, 1989. 

Krusch, Bruno: Venanti Honori Clementiani Fortunati presbiteri italici Opera pedestria. Recensuit 
et emendavit Bruno Krusch. Unveränderter Nachdruck der 1885 bei der Weidmannschen 
Verlagsbuchhandlung, Berlin, erschienenen Ausgabe. München, 1981 (Monumenta Germa-
nicae Historica, Auctores Antiquissimi 4, 2).

Małunowicz, Leocadia: De voce sacramenti apud s. Hilarium Pictaviensem. Lublin: Towarzystwo 
Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 1956.

Perendy László: Az arianizmus rövid története = Tóth Endre – Vida Tivadar – Takács Imre (szerk.): 
Szent Márton és Pannónia. Kereszténység a római világ határán. Pannonhalma – Szombathely: 
Apátsági Múzeum – Iseum Savariense, 2016, 60–67.

Simonetti, Manlio: Hilaire de Poitiers. Dictionnaire Encyclopédique du Christianisme Ancien, t. 1. 
Paris: CERF, 1990, 1154–1158.

Teuffel, Wilhelm Sigmund–Ludwig Schwabe: Geschichte der römischen Literatur. Vierte Auflage. 
Leipzig: Teubner, 1882.

Zehnacker, Hubert – Fredouille, Jean-Claude: Littérature latine, Paris: PUF, 1993.



ADAMIK TAMÁS (SZERK.):  
LATIN IRODALOM AZ ÁTMENETI KORBAN: 

9–11. SZÁZAD. A KERESZTÉNY EURÓPA 
KITELJESEDÉSE1

SZÉKELY MELINDA

Örömmel vettem kézbe Adamik Tamás Latin irodalom az átmeneti korban: 9–11. 
század. A keresztény Európa kiteljesedése című könyvét (Budapest: Kalligram, 2020), 
amely igen érdekes, értékes és hiánypótló munka, hasonlóan a sorozat korábban 
megjelent köteteihez.2 A címben jelzett „átmeneti kor” elnevezés arra utal, hogy 
a zűrzavaros, véres háborúktól, a viking, szaracén és magyar rablóhadjáratoktól 
sújtott IX–XI. századok időszaka átmenetet képez a Karoling-reneszánsz és a „kitel-
jesedő középkor magasrendű, kifinomult irodalma között”.3 A munka informatív 
és elemző is egyben, jól vegyíti ezt a két törekvést. A kötet egy rövid kortörténeti 
és irodalomtörténeti áttekintéssel kezdődik, majd a legfontosabb szerzők élete és 
műveik bemutatása következik 15 alapos, részletgazdag fejezetben. Minden egységet 
bibliográfia zár, ahol a mérvadó magyar és idegen nyelvű szakirodalomról tájéko-
zódhat az olvasó. A könyv figyelemre méltó erénye a korabeli művekből fordított 
számos színes részlet, amelyek közül több is első ízben olvasható magyar nyelven 
Adamik Tamásnak köszönhetően.

A korszak történeti munkáinak címeit és műfajait megvizsgálva a következőket 
találjuk: Annales, Historiae, történeti életrajz, történeti monográfia, egy germán 
nép története. A hasonlóság szembeötlő, egyértelműen a klasszikus római irodalom 
szerzőinek műfaji mintáit követik. A Kr. e. I. századi Sallustius volt az, aki először 

1	 A következő három írás csupán látszólag könyvrecenzió. 2022-ben jelent meg az utolsó kötet 
Adamik Tamásnak a középkor latin irodalmát bemutató sorozatában. Az ebből az alkalomból 
tartott könyvbemutatón négy előadás hangzott el, amelyek nem csupán a megjelent kötetekre, 
hanem a középkor latin irodalmának egy-egy jelenségére, kiemelten érdekes szerzőjére különféle 
nézőpontok alapján. Ezért látszott helyesnek, hogy az előadások publikált változatai együtt, a 
Disputa rovat keretein belül jelenjenek meg (a főszerkesztő megjegyzése).

2	 Adamik (szerk.:) Római irodalom a kezdetektől a nyugatrómai birodalom bukásáig. Budapest: 
Kalligram, 2009; Adamik (szerk.:) Latin irodalom a kora középkorban: 6–8. század. A ke-
resztény Európa születése. Budapest: Kalligram, 2014; Adamik (szerk.:) Latin irodalom a 
Karoling-korban: 8–9. század. A keresztény Európa megerősödése. Budapest: Kalligram, 
2017. A legújabb kötet: Adamik (szerk.:) Latin irodalom az érett középkorban: 12–13. század. 
A keresztény Európa virágkora. Budapest: Kalligram, 2022.

3	 Adamik: Latin irodalom az átmeneti korban, 24.

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.204



SZÉKELY MELINDA   205

a Historiae címet használta saját kora eseményeinek a leírásához; így is fordítjuk: 
„Korunk története”. A Kr. u. I–II. században Tacitus, az egyik legnagyobb hatású 
római történetíró művei: Annales, Historiae, Iulius Agricola életrajza, Germania 
monográfia. Az életrajzoknál a II. század elején alkotó Suetonius hatása is megfi-
gyelhető. Ezek a szerzők voltak a IX–XI. századi történetírók mintaképei a címek, 
a témák, a nyelv és a stílus tekintetében is. Szívesen használnak antik kifejezéseket 
is a műveikben, mint például a szász szerzetes, Widukind. Megjelenik a középkori 
beszélt latin nyelv néhány kiejtésbeli sajátossága is, ahogy a longobard Liutprand 
művében is láthatjuk.4 Az ókori auctorokhoz hasonlóan az átmeneti kor történet-
írói közül többen is fontos udvari hivatalt töltenek be, például Liutprand vagy a 
burgund Wipo, mint egykor Sallustius, Suetonius vagy Tacitus, utóbbi legalábbis 
Domitianus császár halála után.

A korszak történetírói közül négy jelentős szerzőt emelek ki: Corveyi Widukind, 
Cremonai Liutprand, Reimsi Richer, valamint Wipo személyét és munkásságát. 

Widukind bencés szerzetes, szász történetíró, a X. század második felében 
alkotott.5 Előkelő szász családból származott, 16 éves kora körül került Corvey 
monostorába, ahol kitűnő képzést kapott.6 Életét az apátság falai között töltötte. 
Egyetlen ránk maradt műve a Rerum Saxonicum libri tres,7 amit a fiatal Matilda 
hercegnőnek, Nagy Ottó császár leányának, Quedlinburg apátnőjének ajánlott.

A X. században a szász uralkodóház felemelkedésével szükségessé vált a szászok 
eredetéről legendás őstörténetéről írni. Mint ahogy egykor a rómaiak egészen a 
trójai hősig, Aeneasig vezették vissza eredetüket, a britek Brutustól, Aeneas déd
unokájától, a frankok Franciótól, Hektor fiától,8 vagy a gótok Sevillai Izidor szerint 
Magógtól, Jafeth fiától származtatták magukat,9 a szászok Widukind szerint a 
normannoktól vagy – ahogyan írja, ifjú korában hallotta valakitől – a világhódító 

4	 Uo., 122, 124.
5	 Uo., 192–218.
6	 Widukind valószínűleg nem elsőszülött fiú volt a családjában. A késő római korban alakult ki 

az a szokás, hogy az előkelőbb családok felajánlották gyermeküket az egyháznak (oblatio), hogy 
megakadályozzák a családi vagyon szétaprózódását. A legidősebb fiú lett az örökös, a fiatalabb 
fiúk számára egyházi vagy katonai pályát választottak. Vö. Székely Melinda: Szegénység és sze-
génygondozás Rómában = Dobos Alpár – Petruț Dávid – Berecki Sándor – Vass Lóránt – Pánczél 
Szilamér Péter – Molnár-Kovács Zsolt – Forisek Péter (szerk.): Archaeologia Transylvanica. 
Studia in honorem Stephani. Cluj-Napoca – Târgu Mureș – Budapest: Transylvanian Museum 
Society – Mureș County Museum – Martin Opitz Publishing House, 2015, 85–90, itt 87.

7	 Magyar László András fordításában olvasható: Widukindus Corbeius: A szász történet három 
könyve. Ford. Magyar László András, az előszót és a jegyzeteket írta Lőkös Péter. Budapest: 
Eötvös József, 2009.

8	 Nennius Historia Brittonum 10; Fredegar Historia Francorum II. 4.
9	 Isid. Hist. Goth. 1d; Sevillai Izidor: A gótok, vandálok és szvévek története. Fordította, 

jegyzetekkel, bevezető tanulmánnyal ellátta Székely Melinda. Szeged: JATEPress, 2008, 29. 
Jafeth Noé egyik fia volt a hagyomány szerint.

https://hu.wikipedia.org/wiki/Benc%C3%A9sek
https://hu.wikipedia.org/wiki/Sz%C3%A1szok


206  Vallástudományi szemle 2024/1

Nagy Sándor makedón katonáitól származnak, akik Sándor halála után szétszó-
ródtak a földkerekségen.10

A szászok korai történetéhez Widukind a szóbeli hagyományra támaszkodott: 
mondákat, germán dalokat használhatott fel. A területszerzésnél például a szászok 
egy halom arany nyakláncot és karkötőt cseréltek egy tál földért, a földet azután 
szétszórták, és így foglalták el a lakóhelyet. Germán dalokat említ már Tacitus is 
Annales című művében (II. 88, 3): Arminius tetteit még 100 évvel később, Tacitus 
korában is énekelték a germánok.11 A szászok késő ókori, kora középkori történe-
téhez Widukind merített Beda Historia ecclesiastica gentis Anglorum (Az angol 
nép egyháztörténete), Jordanes Getica (A gótok eredete és tettei), valamint Paulus 
Diaconus Historia Langobardorum (A longobardok története) című munkáiból is.

Widukind művének nagy része a szász királyi udvar politikai és katonai esemé-
nyeivel, főként I. (Nagy) Ottó, a Német-római Birodalom megalapítójának korával, 
legfontosabb győzelmeivel a magyarok és a szlávok ellen, valamint sikeres hódítá-
saival foglalkozik. Viszonylag részletesen számol be a magyarok kalandozásairól 
és az augsburgi csatáról is.

Widukind a szülőföldjéről, a szász helyszínekről ír elsősorban, így például Ottó 
császárrá választását Rómában nem is említi. Kortársa, a longobard Liutprand ha-
sonlóan Nagy Ottó császár viselt dolgairól ír, de számára Itália, a Mediterraneum 
lesz a fő helyszín.

Liutprand (920–972) előkelő, befolyásos családban született.12 A paviai királyi 
udvarban élt, és tanulmányait is itt végezte főként II. Berengár itáliai király ural-
ma alatt. 949-ben Berengár követeként Bizáncba utazott VII. (Bíborbanszületett) 
Konstantin császárhoz, és az itt látottak fölöttébb lenyűgözték. Visszatérte után, 
956-ban valamilyen okból rossz viszonyba került Berengárral, így elhagyta Itáliát, 
a művében később tyrannosnak nevezte a királyt. Ottó német király udvarába 
menekült, ahol örömmel fogadták a keletet jól ismerő, kiváló nyelvtudású diplo-
matát. 962-ben Ottót Rómában császárrá koronázták, ő pedig cremonai püspökké 
nevezte ki Liutprandot. 968-ban ismét Konstantinápolyban járt követként, ezúttal 
II. Niképhorosznál, akiről rendkívül elfogultan ír: „Termete törpe, kicsiny vakond-
szerű szemei vannak, hájfejét rövid, sűrű, félig ősz szakáll ékteleníti, rövid nyaka 
rút, dús és sűrű haja egy disznó képmását kölcsönzi neki.”13 A német császárok 
viszont határozottan szépek és fenségesek a leírásában. A bizánci császár szerint 
Ottó jogtalanul foglalta el Rómát, Liutprand viszont azt válaszolja, hogy az ő ura 
nem elfoglalta, csak „felszabadította” a várost. Ottó kérése, hogy fiának bizánci 

10	 Adamik (szerk.): Latin irodalom az átmeneti korban, 198.
11	 Vö. Székely Melinda: Calamitas atrocissima (Teutoburgi-erdő, Kr. u. 9) = Aetas 16 (2001) 2, 

5–14, itt 6.
12	 Adamik (szerk.): Latin irodalom az átmeneti korban, 119–120.
13	 Uo., 137; Süttő Szilárd fordítása.

https://hu.wikipedia.org/wiki/Pavia
https://hu.wikipedia.org/wiki/II._Bereng%C3%A1r_it%C3%A1liai_kir%C3%A1ly
https://hu.wikipedia.org/wiki/949
https://hu.wikipedia.org/wiki/Biz%C3%A1nci_Birodalom
https://hu.wikipedia.org/wiki/VII._K%C3%B3nsztantinosz_biz%C3%A1nci_cs%C3%A1sz%C3%A1r
https://hu.wikipedia.org/wiki/VII._K%C3%B3nsztantinosz_biz%C3%A1nci_cs%C3%A1sz%C3%A1r
https://hu.wikipedia.org/wiki/R%C3%B3ma
https://hu.wikipedia.org/wiki/Cremona
https://hu.wikipedia.org/wiki/P%C3%BCsp%C3%B6k
https://hu.wikipedia.org/wiki/968
https://hu.wikipedia.org/wiki/II._Nik%C3%A9phorosz_biz%C3%A1nci_cs%C3%A1sz%C3%A1r


SZÉKELY MELINDA   207

császárleányt kérjen feleségül, felháborítja az udvart: „hallatlan dolog, hogy bíbor-
ban született apának bíborban született leánya idegen néppel keveredjen”. A keleti 
udvar ugyanis ekkor hatalmának és fényének csúcspontján volt, számukra csak 
egy császár létezett, a bizánci, Ottót pedig barbár, jogtalan uralkodónak tartották, 
ezért bántak megalázóan a követével is.14 

Liutprand három történeti művet hagyott az utókorra. Az Antapodosis (Visszafi-
zetés) című munka főként Németország, Itália és Bizánc történelméről szól, 958–962 
között írta. Új irodalmi műfajt teremtett vele: a támadó hangvételű emlékiratot.15 
A művet Recemundnak, a dél-hispaniai Elvira város püspökének ajánlotta, aki 
arra kérte Liutprandot, hogy „egész Európa” történetét írja meg. A prózában és 
versben írt munkában a kalandozó magyarokról is olvashatunk. Liutprand Liber 
de rebus gestis Ottonis magni imperatoris (Nagy Ottó császár viselt dolgai) című 
műve Ottó 962-es itáliai bevonulásától 964-ig tárgyalja az eseményeket. A harmadik 
munka a 968-as konstantinápolyi követjárásról írt beszámoló: Relatio de legatione 
Constantinopolitana.16

Widukind és Liutprand idősebb kortársa, a frank szerzetes, Reimsi Richer 
(Richerus) 940 körül született, és valamikor 998 után halt meg. Historiae (Korunk 
története) című művét négy könyvben írta meg.17

Reims a X. század utolsó évtizedeiben a korabeli kulturális élet centrumává 
vált. Az egykor kelta alapítású város környékéről számtalan ókori római felirat 
maradt fenn, rajta büszkén hirdetik: civis Remus, Remus polgár. Még a késő római 
Britanniából is került elő olyan felirat, ahol megjelenik a civis Remus kifejezés.18 
A reimsi Flodoard (Flodoardus) a X. században alkotja meg azt a mítoszt, hogy a 
Rómát alapító Romulus testvére, Remus mégsem halt meg bátyja kezétől, hanem 
embereivel elvándorolt, és egy új várost alapított, ez Remus, a mai Reims. Flodoard 
azt sugallja ezzel a mítosszal, hogy Róma mellett Reims a másik nagy jelentőségű 
város. Eredetileg azonban egy kelta törzs neve. Megemlítem, hogy a városban a 
III. században egy hatalmas, három íves Mars-kaput építettek: a római világ leg-
nagyobb diadalíve ez, 13 méter magas, 32 méter hosszú, hatalmas emlékmű, belső 
domborművén Romulus és Remus jelenete látható.

Reimsi Richer négykötetes Historiae című munkája a Nyugati Frank Királyság 
888 és 995 közötti eseményeit mutatja be, és Reimsi Hinkmar Annales művének 

14	 Uo., 138.
15	 Uo., 24.
16	 Classen, Peter: A Nyugat és Bizánc a 8–10. században. Budapest: Bizantinológiai Intézeti 

Alapítvány, 2005. Liutprand történeti munkáit Süttő Szilárd fordításában olvashatjuk magyarul.
17	 Adamik (szerk.): Latin irodalom az átmeneti korban, 219–238.
18	 L. Septimius, Britannia Prima helytartójának (praeses) felirata. Collingwood, R. G. – Wright, 

R. P.: The Inscriptions of Roman Britain. I: Inscriptions on Stone. Addenda and Corrigenda: 
Tomlin, R. S. O. Oxford, 1995, 103.

https://hu.wikipedia.org/wiki/962
https://hu.wikipedia.org/wiki/Hinkmar_reimsi_%C3%A9rsek


208  Vallástudományi szemle 2024/1

folytatásának tekinthető. Az első két könyvében Richer elsősorban Flodoard an-
nalesére támaszkodik, 969 után már a saját értesüléseit foglalja írásba. Központi 
szerepet foglalnak el a 885–888-as normann betörések és a 987-es királykoronázás, 
melynek során a frank uralkodók helyett első ízben lépett trónra a Capeting-ház.19 
Richer Historiae című művének kéziratát 1833-ban Georg Heinrich Pertz fedezte 
fel a Bambergi Állami Könyvtárban. 

Richer Reims érsekének, Gerbertnek a tanítványa volt, neki ajánlja művét a 
prológusban.20 Richer csodálta mestere komoly tudományos tevékenységét a quadri-
vium, vagyis az aritmetika, a zene, a geometria és az asztronómia területén, így ír 
róla: „nagy tehetségű és csodálatos ékesszólású férfi, aki nemsokára egész Galliát, 
mint egy lobogó égő gyertya bevilágította”.21 Richer viszont az orvostudomány iránt 
érdeklődött szenvedélyesen, ezért például az utolsó Karoling uralkodók betegségeit 
igen részletesen ecsetelte. A különböző betegségeket kívánta tanulmányozni, ezért 
Reimsből Chartres-ba utazott barátjához, Heribrand klerikushoz. Az utazás ne-
hézségeiről írt munkája, a De difficultate sui itineris ab urbe Remorum Carnotum 
bemutatja a korabeli viszonyokat: a hídon például akkora lyukak voltak, hogy a lovak 
lába alá pajzsot és talált deszkákat kellett helyezni, hogy átjussanak a folyó felett.22

1027-től, a szász császárok kihalása után a száli frank dinasztia kerül hatalomra, 
az ő történetírójuk a burgund Wipo, aki 995–1050 között élhetett.23 Wipo pap, költő 
és történetíró, II. Konrád udvari káplánja volt, és valószínűleg fia, III. Henrik taní-
tója, akinek számos művet ajánlott. Konrádot 1024-ben királlyá választották, három 
évvel később, 1027-ben pedig német-római császár lett. Wipo nagy valószínűséggel 
követte a császárt Burgundiába (1033) és a szlávok ellen (1035) folytatott hadjárataira, 
ugyanis mindkettőről részletesen tudósít írásaiban. Wipo életéről keveset tudunk, 
alig többet, mint amire írásaiból következtetni lehet. A neve valószínűleg becenév, 
de csak ezt az alakot használja műveiben. Fő műve a Gesta Chuonradi II. imperatoris 
(II. Konrád császár tettei) című, 40 fejezetből álló életrajz, ami Konrád uralkodá-
sának legfontosabb forrása. Az elbeszélés Konrád 1024-es királlyá választásával 
kezdődik, az uralkodásán keresztül folytatódik annalisztikus formában, és 1039-
ben bekövetkezett halálával zárul. Wipo fő forrása saját emlékei és az udvar más 
tagjaitól származó szóbeli jelentések voltak, de felhasznált egy korábbi, 997-ben írt 

19	 Capet Hugót tekintik az első francia királynak, és ettől kezdve használják a Francia Királyság 
elnevezést.

20	 Gerbert (938–1003) Reims érseke 991–998 között, majd II. Szilveszter néven népszerű és nagy 
hatású pápa (999–1003). Adamik: Latin irodalom az átmeneti korban, 221–222.

21	 Uo., 231.
22	 Uo., 236. Richer művéből eddig csak néhány rövid részlet jelent meg magyarul: Mezey László 

(szerk.): Krónikások – krónikák. Szemelvények középkori krónikákból I. Ford. Lackner Béla, 
Léczes Károly, Pataki János. Budapest: Gondolat, 1960, 83–86.

23	 Adamik (szerk.): Latin irodalom az átmeneti korban, 385–410.

https://hu.wikipedia.org/wiki/Flodoard
https://hu.wikipedia.org/w/index.php?title=Georg_Heinrich_Pertz&action=edit&redlink=1
https://en-m-wikipedia-org.translate.goog/wiki/Chronicle?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=hu&_x_tr_hl=hu&_x_tr_pto=sc
https://en-m-wikipedia-org.translate.goog/wiki/Conrad_II,_Holy_Roman_Emperor?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=hu&_x_tr_hl=hu&_x_tr_pto=sc
https://en-m-wikipedia-org.translate.goog/wiki/Chaplain?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=hu&_x_tr_hl=hu&_x_tr_pto=sc
https://en-m-wikipedia-org.translate.goog/wiki/Henry_III,_Holy_Roman_Emperor?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=hu&_x_tr_hl=hu&_x_tr_pto=sc
https://en-m-wikipedia-org.translate.goog/wiki/King_of_the_Germans?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=hu&_x_tr_hl=hu&_x_tr_pto=sc
https://en-m-wikipedia-org.translate.goog/wiki/King_of_the_Germans?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=hu&_x_tr_hl=hu&_x_tr_pto=sc
https://en-m-wikipedia-org.translate.goog/wiki/Burgundy?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=hu&_x_tr_hl=hu&_x_tr_pto=sc
https://en-m-wikipedia-org.translate.goog/wiki/Slavs?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=hu&_x_tr_hl=hu&_x_tr_pto=sc


SZÉKELY MELINDA   209

krónikát is. Wipo általában nagyon pozitívan mutatja be Konrádot: Gloriosissimus 
imperator (igen dicső császár), aki „békére és háborúra egyaránt alkalmas”.24 Olykor 
módosít a tényeken, hogy Konrád jobb példaként szolgáljon. Kijelenti azonban, hogy 
hajlandó kritizálni Konrádot a hibák miatt, és alkalmanként meg is teszi, például 
a császár egyházzal kapcsolatos viselkedését tárgyalva.25 Fiát, III. Henrik királyt 
az erények és a béke barátjaként említi. 

Wipo több helyen is azt írja, hogy a királyság lényege a jó törvények hozása, 
betartása és betartatása.26 Hangsúlyozza a tudás és a műveltség fontosságát is.  
A történetírás szerepét és jelentőségét is kiemeli: „nehogy az emlékezetes erényt 
a feledékenység rozsdája fedje be”.27 Wipo történeti munkájából részletek jelentek 
meg a Krónikások – krónikák című munka II. kötetében28 és Az államalapítás 
korának írott forrásai című kötetben. Utóbbiban a magyar vonatkozású részeket 
olvashatjuk.29

Az átmeneti kor, a IX–XI. század a középkori latin irodalom utolsó olyan idő-
szaka, amely még a klasszikus római irodalom utóéletének is tekinthető, ugyanis 
a korszak latin nyelvű szerzői a klasszikus római irodalmi művekből vették műfaji 
és nyelvi mintáikat. Új irodalmi műfajok is születtek a korban, mint a szekvencia30 
vagy a támadó hangvételű emlékirat, utóbbi Cremonai Liutprand történetíró nevéhez 
fűződik. A korábbi századokban oly kedvelt világkrónika, az egyetemes történelem 
viszont háttérbe szorult, mivel ebben a korban kezdenek elkülönülni egymástól 
Európa egyes területei, például Franciaország Németországtól. 

Adamik Tamás munkája hiánypótló, gondolatébresztő, gazdagon idéz az eredeti 
forrásokból, így kézikönyvként és tankönyvként egyaránt használható, fontos kötet.

24	 Uo., 394–395.
25	 Kristó Gyula (szerk.): Az államalapítás korának írott forrásai. Szeged: Szegedi Középkorász 

Műhely, 1999, 177.
26	 Adamik (szerk.): Latin irodalom az átmeneti korban, 390–391.
27	 Uo., 394.
28	 Mezey (szerk.): Krónikások – krónikák, II, 8–22.
29	 Kristó (szerk.): Az államalapítás korának írott forrásai, 177–182. Ford. Thoroczkay Gábor.
30	 A Wipónak tulajdonított Húsvéti szekvencia bekerült a húsvét liturgiájába is.



ADAMIK TAMÁS (SZERK.):  
LATIN IRODALOM AZ ÁTMENETI KORBAN: 

9–11. SZÁZAD. A KERESZTÉNY EURÓPA 
KITELJESEDÉSE 

BUBNÓ HEDVIG

Amikor Adamik Tamás középkori latin irodalomtörténetének immár ehhez a ne-
gyedik kötetéhez is megkaptam professzor úrtól a felkérést, hogy aktívan vegyek 
részt a könyvbemutatón, akkor meglepő módon nem a virágzó középkor – tehát 
e negyedik kötet – valamelyik témájához kérte a hozzászólásomat, hanem azt 
kérte, hogy a harmadik kötet egyik jelentős szerzőjének, Gerbert d’Aurillacnak a 
tevékenységét ismertessem.

Amikor e neves személy életútját kívánjuk felvázolni, nem mondhatjuk, hogy 
csupán Adamik Tamás irodalomtörténetéből olvashatnánk róla magyarul, mint 
ahogyan ez több olyan szerző esetében igaz, akik e négy kötetben előfordulnak. 
Gerbert d’Aurillacról rendelkezünk magyar fordításban Pierre Richének, a XX. 
század neves művelődéstörténészének 1999-ben a Balassi kiadónál megjelent monog-
rafikus munkájával, amely e kiváló koponya kiterjedt levelezésének felhasználásával 
készült.1 Az irodalomtörténet ugyanakkor más műfaj, ahhoz vagy első felindulá-
sunkban fordulunk, hogy eligazítson a legalapvetőbb ismeretek és a további irodalom 
tekintetében, vagy valamiféle ízelítőre vágyunk, ahogyan ezt Adamik Tamás jó 
stílusban megírt, latin és magyar nyelvű forrásrészletekkel fűszerezett, helyenként 
szöveggyűjteményként is forgatható munkáitól meg is kapjuk.

Gerbert d’Aurillac szűkebb korszaka az ezredforduló periódusa. Irodalomtörté-
neti szempontból a Karoling-reneszánsznak is nevezett időszakot követő átmeneti 
kor nagyjából két évszázadnyi intervallumához sorolandó, melyben már nem érvé-
nyesülnek a Karoling Birodalom nagy összekötő tendenciái, és ahol már a politikai 
szétforgácsolódáson is túljutva ismét a kisebb területi vagy kulturális egységekre 
irányul a figyelem, többek között néhány példaértékű iskolára, miközben hallatlan 
átalakulási folyamatok zajlanak a kereszténység életében: az utolsó népvándorlási 
hullám lezárultával – ha például szűkebb régiónkat vesszük – a csehek, lengyelek, 
magyarok államalapítási folyamata, egyúttal a keresztény közösségbe történő 
betagozódása, mégpedig abba a közösségbe, ahol épp megszületik az új egyesítő 
hatalom, immár Német-római Császárság néven.

1	 Riché, Pierre: II. Szilveszter, az ezredik év pápája. Budapest: Balassi, 1999.

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.210



BUBNÓ HEDVIG   211

Ezeknek a folyamatoknak aktív résztvevője volt a most bemutatásra választott 
személy, Gerbert d’Aurillac (938–1003). Ha egyfajta hívószóra lenne szükségünk 
személyes pályafutásának megidézésénél, akkor Gerbert esetében ez a sokoldalúság 
lehetne, amit egy akkoriban szokatlanul mozgalmas életút tett lehetővé. Ahogyan 
Adamik Tamás a keresztény Európa kiteljesedésének nevezi a harmadik kötetben 
tárgyalt két évszázad irodalomtörténetét, úgy Gerber élete – valójában egy nem 
túl előkelő, dél-francia származású ifjú példátlan útja egészen a pápai trónig – jól 
tükrözi egy ilyen kiteljesedésnek a hallatlan ívét. 

938 körül született Auvergne-ben, ahonnan Saint-Géraud d’Aurillac apátságába 
került tanulni. Innen vitte magával Borell, Barcelona grófja, hogy attól kezdve kata-
lán területen folytathassa immár a quadriviummal is kiegészülő tanulmányait, ahol 
minden bizonnyal az arabok által közvetített tudományosságba is betekintést nyer-
hetett.2 A barcelonai gróf és az érsek ezek után vitte magával az igen tehetséges ifjút 
Rómába, ahol bemutatták a pápának és I. Ottó császárnak egyaránt. Ott tartották, 
nem ment vissza Katalóniába, hanem hamarosan Reimsbe került (966–980), ahol 
előbb tanulmányokat folytatott, majd iskolamesterré vált. Később, 991 júniusától 
998 augusztusáig Reims érseke is volt. 

Fleury Abbo mellett Gerbert-hez kötjük a quadrivium tárgyainak kibontakozta-
tását, felemelését. A négy matematikai ars közül, melyek együttesét elsőként Boëthius 
nevezte négyesfogatnak, azaz quadriviumnak, a középkor korábbi szakaszaiban 
valójában csak a musicát, a zene elméleti tanulmányozását juttatták kimagasló 
szintre, a másik három – geometria, aritmetika, astronomia – helyenként szinte az 
ismeretlenség homályában maradt, egészen a XII. századig. Ekkor az érdeklődés 
általános fellendülése a quadrivium tárgyaira is ráirányította a figyelmet, ami azután 
további területekre is kihatott, a chartres-i iskola például speciálisan a természet 
tanulmányozása iránti nyitást eredményezte. 

Ebben az átmeneti korban a zenében nagyot alkotók pedig egyre inkább a 
későbbi értelemben vett zeneszerzővé kezdenek válni, akiknek a nevéhez akár új 
műfajok megszilárdítását is kötjük, Notker Balbulus nevéhez például a szekvencia 
egyszerre irodalmi és zenei műfajának „megformálását, funkciójának kijelölését” 
– ahogyan Adamik Tamás a róla szóló fejezetben fogalmaz.3 Ettől kezdve a zene 
(elméleti) tanulmányozása mellé fokozatosan társul egy gyakorlati alkalmazási 
igény is a monostori és a katedrális iskolákban. Gerbert ezért a zene oktatására, a 
hangközök szemléltetésére készít monokordot,4 csakúgy, mint az egyéb tudomá-
nyok szemléltetésére az abakuszt és különböző gömböket.5 Mindez természetesen 
előzetes, mély ismereteket követelt tőle, amit kiterjedt kapcsolatrendszerével is ébren 

2	 Uo., 23–24.
3	 Adamik (szerk.): Latin irodalom az átmeneti korban, 31.
4	 Riché: II. Szilveszter, az ezredik év pápája, 48.
5	 Uo., 72.



212  Vallástudományi szemle 2024/1

tartott azáltal, hogy levelezett Barcelona, Soisson, Tours, Bobbio és más apátságok 
barátként működő, tudós szerzeteseivel.6

Richertől tudjuk, hogy Gerbert 981-ben Rómába tartva Páviába is eljutott,  
II. Ottó udvarába, ahonnan az uralkodóval együtt Ravennába utazott, hogy – igazi 
kihívásként – a magdeburgi dóm tanárával, Otrickal tudományos vitát folytasson. 
A császár ezért oly nagyra becsülte, hogy 982-ben az egyik leggazdagabb apátság, 
Bobbio élére nevezte ki. Innen a császár korai halála (983) és irigyei miatt visszatért 
Reimsbe. Amikor reimsi érseki megbízatása körül is politikai csatározások bonta-
koztak ki, és át kellett adnia tisztét Arnulfnak, akkor 995-ben III. Ottó udvarába 
ment, akinek tanára és tanácsadója lett. 998-ban Ravenna érsekévé nevezte ki  
V. Gergely pápa, majd az ő 999-ben bekövetkező halálakor – Ottó tanácsára és 
nyomására – Gerbert-t választották pápává.

Pápaként a clunyi reformszellemiséget képviselte, védte a monostorokat a világi 
szféra benyomulásától. Püspökként szigorral lépett fel az egyháziak visszaéléseivel 
szemben is.7 Uralkodásából itt kiemelem a magyarokat közvetlenül is érintő kér-
dést, Szent István egyházalapító tevékenységét, melyben III. Ottó és II. Szilveszter 
egyaránt támogatta a magyar uralkodót, a korona küldését is az ő nevükhöz kötjük. 
Szent István számára a székesfehérvári bazilika reprezentatív funkcióinak kiala-
kításánál – a III. Ottó által is tisztelt – Nagy Károly uralkodói központja, Aachen 
volt a példa, ahol a kápolna Szűz Máriának volt dedikálva, s ez erős párhuzamot 
mutat Szent István Mária-tiszteletével.

Gerbert-ről az életrajzi adatok jelentős részét tanítványa, Reimsi Richer (a Reims 
melletti Saint-Remi apátság tagja) írásából ismerjük, aki megírta Historiae című 
történeti munkáját, mely a X. századi Franciaország történetét tárgyalja a Capeting 
dinasztia felemelkedésének periódusát, 998-ig futtatva ki az eseményeket. Adamik 
Tamás irodalomtörténetéből is Richer munkáján keresztül szerezhetünk ismere-
teket Gerbert-ről. Megtudhatjuk mindjárt, hogy a Historiae előszavát Gerbert-nek 
ajánlotta, addigra már Reims érsekévé beiktatott mesterének. Értesülünk arról is, 
hogy Richer csodálta mestere jártasságát a quadrivium tárgyaiban, ám ő maga az 
orvostudományért lelkesedett,8 aminek tanulmányozására Chartres-ba utazott, s 
ilyen irányú érdeklődése művében is érződik, amikor például a Karoling uralko-
dók betegségeit részletezi, vagy egy Ingo nevű személy sebeit részletesen ecseteli.9 
Richernek szenvedélye volt a retorika, annak is sallustiusi formája, történetiség 
vagy stílus tekintetében Sallustiust és Tacitust tekintette példaképeinek, illetve az ő 
ókori műveiket mintának, egyebek mellett akkor is, amikor a hadigép elkészítésének 

6	 Uo., 72–73.
7	 Uo., 223–224.
8	 Adamik (szerk.): Latin irodalom az átmeneti korban, 221.
9	 Uo., 221 és 229.



BUBNÓ HEDVIG   213

történetét írja le, vagy amikor a normann kalózok tetteit ecseteli.10 Valószínűleg 
998 után halt meg, mert művében ekkor találkozunk utoljára Gerbert említésével, 
mint aki abban az évben Ottóhoz utazott, ő pedig felismerve tudását és zsenialitását, 
Ravenna érsekévé emelte.11 

Amikor egy ilyen többkötetes munka révbe ér, akkor megvan az a lehetősé-
günk, hogy a köteteket egyben és külön-külön is értékeljük. Sztereotip módon azt 
mondhatnánk, hogy ez a négykötetes vállalkozás nem jöhetett volna létre Adamik 
Tamás sok éves áldozatos munkája nélkül. Amikor a most bemutatandó, a XII–XIII. 
századot tárgyaló kötetnek örvendezünk, akkor ennek analógiájára, kicsit tréfásan és 
kétségkívül némi túlzással azt mondom, hogy ez az egész XII–XIII. századi irodalmi 
termés nem jöhetett volna létre Gerbet d’Aurillac megelőző tevékenysége nélkül. 
Ha ez a kijelentés, így leegyszerűsítve nem is lehet igaz, ám úgy már igen, hogy a 
korszakban bekövetkező ugrásszerű változások előzményként szükség volt azoknak 
az ismereteknek a felfuttatására, amelyekben Gerbert maga úttörő volt. Mozgalmas 
és kihívásokkal teli, a kereszténység határán létező más kultúrákból is merítő tudása 
miatt az irigyek támadásaival tarkított, valójában hit és tudás összeegyeztetésében 
fáklyaként világító életútja ezt példázza, méltó előzményeként annak a következő 
két évszázadnak, ahol már a tudomány világába ugyancsak lángként belobbanó nők 
is szerepet kaptak, köztük a negyedik kötet címlapján látható Bingeni Hildegard.

Adamik Tamás több évtizedes klasszika-filológusi és tanári munkáját a közép-
kori művelődéstörténet vonatkozásában mintegy összegző, a latin nyelvű irodal-
mi kultúrát a szélesebb közönséggel is megismertető négy kötete mindannyiunk 
figyelmére érdemes munka.

10	 Uo., 221, 225–226.
11	 Uo., 219.



ADAMIK TAMÁS (SZERK): LATIN IRODALOM 
AZ ÉRETT KÖZÉPKORBAN: 12–13. SZÁZAD. 

A KERESZTÉNY EURÓPA VIRÁGKORA 
SIMON LAJOS ZOLTÁN

Elkészült Adamik Tamás monumentális középkori latin irodalomtörténete, mely 
négy vaskos kötetben, 77 fejezetben, összesen 2183 lapon tárgyalja a közműveltség-
ből hovatovább teljesen kihullani látszó latin középkor irodalmát. Mivel magyar 
nyelven mindeddig jószerint csak a népszerűsítő világirodalmi összefoglalásokhoz 
fordulhatott a tájékozódni vágyó olvasó (amilyen pl. Szerb Antal vagy Kristó Nagy 
István munkája), ezek pedig igencsak hiányos, rég idejétmúlt előítéletektől sem 
mentes, nemegyszer félrevezető képet rajzoltak a középkor latin nyelvű irodalmáról, 
nyugodtan mondhatjuk, hogy Adamik Tamás műve fölbecsülhetetlen jelentőségű. 
Ilyen részletességű szintézis a nagy világnyelveken is párját ritkítja, ám a szerző 
még túl is lépett az irodalomtörténeti összefoglalások szokásos műfaji keretein. 
Munkáját úgy építette föl, hogy a bemutatott és elemzett szövegeket is közli, a prózai 
műveket bőséges szemelvényekben, a verseket pedig sokszor teljes terjedelmükben, 
méghozzá latin eredetiben és magyarul egyaránt. Újszerű megoldás ez, ami művét 
nemzetközi összehasonlításban is páratlanná teszi. Nem pusztán rendszeres, egye-
temi tankönyvnek is kiválóan alkalmas irodalomtörténetet kapunk, hanem egyben 
olyan szöveggyűjteményt is, mely a szakavatott válogatás, a szemelvények bősége 
és változatossága révén a középkori irodalom kincsesházaként is megállja a helyét. 
A vállalkozás heroikus voltát talán az jellemzi legjobban, hogy a műfordítások túl-
nyomó része is Adamik munkája, mivel olyan művek sokaságát mutatja be, amelyek 
magyar nyelven még sohasem láttak napvilágot. Érdemes külön kiemelni, hogy a 
magyarországi latinság remekműveit, így többek között Szent István Intelmeit vagy 
Szent László legendáját az európai latin irodalom természetes részeként, annak 
kontextusában, jelentőségükhöz méltóan nagy terjedelemben tárgyalja. 

Kilátástalan vállalkozás volna érdemeihez méltóan bemutatni e hatalmas mun-
kát, vagy akár csak a most megjelent zárókötetet, mely a középkori latin irodalom 
aranykorának látképét megrajzolva számos világirodalmi nagyságot vonultat föl. 
Pierre Abélard, Hildegard von Bingen vagy Albertus Magnus neve ismerősen 
csenghet azoknak is, akik a középkor irodalmában kevéssé jártasak. Ám a négy 
kötetből elénk táruló panoráma egyik legfőbb erénye éppen az, ami már Adamik 
Tamás római irodalomtörténetét is mondhatni kivételessé tette: nem csupán a leg-

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.214



SIMON LAJOS ZOLTÁN   215

nagyobbakra összpontosít, hanem méltó terjedelemben mutat be olyan alkotókat 
is, akik hajdani jelentőségük ellenére az irodalmi kánon peremére szorultak, és 
jószerével feledésbe merültek. E rejtett kincsek, jobbára csak a szakemberek által 
ismert nagy alkotók közül itt csak egyetlenegyet emelnénk ki. 

Baldericus Burguliensis vagy Burgulianus, franciás nevén Baudri de Bourgueil a 
Vata-féle lázadás évében, 1046-ban született Orléans mellett, a Loire idilli szépségű 
völgyében. Tanulmányai után belépett Saint-Pierre-de-Bourgueil bencés kolostorába, 
melynek később apátjává is megválasztották. Adamik Tamás könyveinek vonzó 
részei azok a tömör, világos és élvezetes, sokszor finom humorral átszőtt portrék, 
melyeket a tárgyalt szerzőkről rajzol, ezért a továbbiakban tőle idézünk: 

(Baldric) Orléans püspöki székére is pályázott, azonban a király más mellett 
döntött, aki többet tudott fizetni érte. Ambíciói végül mégis eredménnyel jártak, 
mert 1107-ben Dol-de-Bretagne érsekévé nevezték ki. Ezzel azonban problémák 
is adódtak, mert Baldric nem kedvelte a bretonokat, műveletlennek tartotta őket: 
»jobban tetszik nekik a répa, mint a stílus és az írótábla« – írja róluk. Hiányolta 
a csendes és nyugodt kolostori élet kényelmét, szép és árnyas kertjeit, melyek 
versírásra ihlették. Ezért sokszor elhagyta püspöki székhelyét, és végiglátogatta 
Normandia gazdag és művelt apátságait, mint Bec, Fécamp, Fontenelle és Jumièges. 
Sőt még Angliába is ellátogatott: Worcester monostorába. Érseki tevékenysége 
nem volt olyan sikeres, mint apátként, talán ezzel magyarázhatjuk, hogy a pápa 
1120-ban felfüggesztette, és hátralévő életét Saint-Samson-sur-Risle-ben töltöt-
te. A kolostorokban maga köré gyűjtötte korának művelt főit, és az irodalom és 
a művészetek ápolásával múlatta köztük az időt. Mint a későbbi humanistákat, 
minden érdekelte, ami irodalommal, műveltséggel és a kulturált emberi élettel 
volt kapcsolatban. (66–67.)

Baldric prózai művei sem jelentéktelenek, s talán még ismertebbek is, mint költé-
szete. Ez nem csoda, hiszen Itinerarium című munkája fontos forrása a korabeli 
apátságok életének, Historia Hierosolymitana című műve pedig az első keresztes 
háború történetét beszéli el; ennek ófrancia nyelvű földolgozásai is születtek. 
Adamik Tamás ezeket is részletesen elemzi, mégis leszögezi, hogy Baldric költészete 
sokkal értékesebb, mint prózája. Jegyezzük meg, a bencés apát 256 költeményből 
álló versgyűjteményét a nemzetközi kutatás is csak a legutóbbi időkben kezdte 
el igazán fölfedezni, mértékadó kritikai kiadása 1998 és 2002 között jelent meg.1 
Márpedig Baldric, miként a szövegek kiadója, Jean-Yves Tilliette nyomán Adamik 

1	 Baudri de Bourgeuil: Poèmes, Tome I. Texte établi, trad. et commenté par Jean-Yves Tilliette. 
Paris: Les Belles Lettres, 1998; Poèmes, Tome II. Texte établi, trad. et commenté par Jean-Yves 
Tilliette. Paris: Les Belles Lettres, 2002.



216  Vallástudományi szemle 2024/1

is kiemeli, „egyik legkiválóbb képviselője annak a humanista reneszánsznak, amely 
a XI. század második felében a Loire völgyében, nevezetesen Angers katedrális 
iskolája körül jött létre.” (88.) 

Érdemes megjegyezni, hogy a nagy tudományú szerzetesek lelkes támogatója volt 
a páratlanul művelt Normandiai Adéla, más néven Adèle de Blois-Chartres, Hódító 
Vilmos legkisebb leánya, aki többek között Lavardini Hildeberttel és Canterbury 
Szent Anzelmmel is élénk levelezést folytatott. Művelt asszonyi főkből ebben az 
időben nem volt hiány. Egy Constantia nevű költőnő nem tétovázik Baldricot kora 
Homéroszaként magasztalni,2 Baldric pedig a fiatal angol apáca, Muriel költészetét 
a következőképpen dicséri Adamik Tamás fordításában: 

Ó mily édesek új szavaid mézzel ízesítve, / ó mily szépen cseng hangod, amint 
recitálsz! / Versed, ahogy recitálod, tetszik zord szüleidnek, / férfihoz illik a szó, 
nőhöz a lágy muzsika. / Illő szóválasztásod meg a megfelelő szín / máris a nagy 
költők kis csapatába sorol. / Érdemedet halmozza a vonzó, szép fiatalság, / ifjaknak 
tetsző alkatod és a szemed. (91.)

 
Az újabb kutatások meggyőzően bizonyították, hogy e körökben nem számított 
ritkaságnak a görög nyelv ismerete sem. Tudott görögül Cambrais későbbi püspöke, 
Odo, Bec kolostorában pedig egy bizonyos Robertus készített görögből fordításokat, 
többek között Aranyszájú Szent János munkáiból.3 Baldric egyik versében pedig ezt 
a meghökkentő sort olvashatjuk: „Most a barbár Görögország Bourgeuilt szolgálja” 
(Barbara nunc servit Graecia Burgulio, Carm. 200,130.). Annyi bizonyos, hogy a 
„humanizmus” kifejezés egyáltalán nem túlzás, ha ezen a klasszikus latin nyelv és 
az ókori auctorok elmélyült tanulmányozását értjük. Lavardini Hildebert római 
útja során két elégiát írt, egyet az örök város romjaiban is fenséges múltjáról, egy 
másikat pedig a keresztény világ fővárosáról. (A kötetben e versek alapos elemzése 
is megtalálható.) Ez a két költemény nyelvében és verselésében olyan tökéletesen 
megvalósítja a klasszikus normákat, hogy sokáig nem középkori, hanem ókori 
eredetű műveknek tartották őket, s alighanem a XV. század bármelyik büszke 
humanista költője is habozás nélkül elfogadta volna a magáénak.

Hasonló tökéletességre törekedve, a klasszikus római stílus teljes birtokában írt 
Baldric is, messze túllépve az antik mintaképek puszta imitációján. Érdekes azon 
párverse, melyet Ovidius Hősnők levelei (Heroides) című népszerű műve ihletett, 

2	 Lásd erről Kretschmer, Marek Thue: Bourgueil, la nouvelle Athènes (ou Troie), et Reims, la 
nouvelle Rome: La notion de translatio studii chez Baudri de Bourgueil = Latomus, 70/4 (2011), 
1102–1116.

3	 Aigner, Petra: Der Helenamythos in der Rezeption des Baudri de Bourgueil und Godefroid 
de Reims: Gab es ein griechisches Umfeld und Kenntnisse der griechischen Literatur? = 
Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung, 2006/114, 1–25.



SIMON LAJOS ZOLTÁN   217

Parisz és Helené levélváltása. Parisz többek között azzal csábítja Helenét Trójába, 
hogy annak földje különösképpen termékeny, levegője egészséges, és olyan bort 
terem, melynek párja nincs a világon, kivéve talán azt, amelyet Orléans vidéke ád, 
mert abból még Henrik francia király is mindig vitt magával a háborúba, hogy 
bátorságot öntsön magába (semper ut in bellis animosior iret et esset, Carm. 7,198.). 
Tény, hogy a híres bourgueili bort még Rabelais is emlegeti. A Xanthosz vize oly 
kristálytiszta – folytatja Parisz –, hogy más folyó nem versenyezhet vele, hacsak 
nem a Loire, no meg a Bourgueil kertjeit öntöző szépséges Changeon (cui preter 
Ligerim nullus simulabitur amnis, / et qui Burgulii rigat ortos Cambio felix, Carm. 
7,208–209). Nem időzhetünk el a különös költeményeknél, ám említsük még meg, 
hogy az Ovidius-imitációnak alighanem allegorikus értelme van: Paris álarca 
mögött Baldric rejtőzik, Helené pedig maga a görög műveltség, melyet a bencés 
szerzetes Hellászból a Loire vidékére próbál csábítani. A translatio studii közismert 
eszméjének korai megfogalmazását láthatjuk ebben, Hellász és Róma után Fran-
ciaország lett a műveltség új fellegvára, még fölül is múlva az előző kettőt, hiszen 
az új Athént a keresztény hit fénye ragyogja be, ez már, Étienne Gilson szavával, 
Athènes du Christ, Krisztus Athénja. 

Baldric egyéni színt tudott vinni még a leghagyományosabb antik műfajokba 
is. Gyűjteményében szép számmal találunk epitáfiumokat. Idézzünk itt ezek közül 
egy megindító darabot, egy előkelő, tízgyermekes anya, Osanna sírversét, ismét 
Adamik Tamás fordításában: 

Vándor, hogy ki lehettem, s most mi vagyok, kutatod tán, / lánynak szült az anyám, 
s lettem e puszta hamu. / Férjhez azért mentem, hogy gyermeket adjak uramnak, 
/ meghaltam, amikor megszületett tizedik. / Mert e fiú, jaj, nem a szokott módon 
született meg, / császármetszéssel jött a világra szegény. / Házasságom lett oka, 
lám, eme durva halálnak! Konzul hitveseként éltem, Osanna nevem. / Mit használ 
tisztség, gazdagság, sok gyerekem, mit? / Krisztusom, üdvömet add meg, s nyugo-
dalmat is itt. (95.)

Ám Baldrictól a merész műfaji kísérletezés sem állt távol. Jó példa erre az Óhajai-
nak teljesüléséről (De sufficientia votorum suorum) szóló verse, mely Horatius híres 
szatírájának (Hoc erat in votis, Arany János parafrázisában: Ez volt vágyam neto-
vábbja) palinódiája.44 Míg Horatius mindent megkapott az élettől (és Maecenastól), 
a bretagne-i érsekséget száműzetésként megélő Baldric számára az alkotásra ihlető, 
idillikus környezet sokáig csak vágyálom maradt. E melankolikus-nosztalgikus 

4	 A költeményről lásd Blänsdorf, Jürgen: Ancient Genres in the Poem of a Medieval Humanist: 
Intertextual Aspects of the ‘De sufficientia votorum suorum’ (c. 126 H.) of Baudri de Bourgueil 
(1046–1130) = International Journal of the Classical Tradition, 1995/2, 209–218. 



218  Vallástudományi szemle 2024/1

hangütésnek megfelelően a költemény nem hexameterben, hanem elégikus versmér-
tékben szólal meg, ám nemcsak Tibullus elégiáit, hanem Vergilius Georgicájának 
képeit is megidézi, versét pedig egy bibliai allúzióval zárja: „mert mit használ, ha 
az egész világot megnyerem, de nem tehetem azt, ami nekem tetszik” (Quid pro-
dest etenim, si totus sit meus orbis, / quodque mihi placeat, edere non liceat, Carm. 
7,236.). A szatíra, a tanköltemény és az elégia elemeinek ötvözésével Baldric olyan 
egyedi és újszerű költeményt hozott létre, melyet az antik irodalmi műfajok közé 
szinte lehetetlen besorolni.

 A Loire-völgyi bencés tudatában volt egyéni hangjának, költészete újszerűsé-
gének. A hagyományos antik műfajoktól való eltávolodásáról, saját ars poeticájáról 
meglepően közvetlen hangon szól a Milyen szándékkal írt (Qua intentione scripserit) 
című vallomásos versében, melyből szintén Adamik Tamás bravúros fordításában 
idézünk néhány mondatot: 

Jobb lett volna királyokról vagy távoli tájról / írni, vagy választani ellenlábasokat 
tán? / Nap pályáját vagy holdunknak szép havi útját, / vagy vad Szkülla dühét, a 
Kharübdisz forgatagában? / Mindez távol volt, és túlszárnyalta erőnket. / Effélékkel 
foglalkozni nekem lehetetlen. […] Bárki elolvasná, unalomba merülve kidőlne. / 
Terhes lenne a sok idegen szó: két füle zúgna, / fejfájást is hozna e sok szörny, s ő 
felijedne. […] Hát biztos dolgokról tarkán írogatok csak, / s megnevezek sok drága 
személyt illő szeretettel, / s olykor örömmel, olykor fájón szólva magamról, / vagy 
gyerekes vagyok, és szeretet vagy gyűlölet éltet. […] Emberi mondatainkat is értsd 
meg tiszta szíveddel. (86.) 

Talán e rövid áttekintés is világossá teszi Adamik Tamás irodalomtörténetének 
erényeit. A középkori irodalom nagyszabású panorámája a szerző több évtize-
des, elmélyült kutatómunkáján nyugszik. A sokszor önmagukban is roppant 
terjedelmű szerzői életművek fölényes ismeretével emeli ki egy-egy alkotó mun-
kásságának legjellemzőbb, leglényegesebb vonásait. A sokszor szuggesztíven 
megrajzolt íróportrék mellett az olvasó minden egyes írónál, műnél átfogó képet 
kap a legfontosabb filológiai problémákról, a kutatás jelenlegi állásáról, a továb-
bi tájékozódást pedig minden fejezet után gondosan összeválogatott, részletes 
bibliográfia segíti. A mű használhatóságát nagyban növeli, hogy a nem mindig 
könnyen hozzáférhető szövegekből bőséges szemelvényeket közöl, mégpedig mind 
latin eredetiben, mind magyar fordításban – többnyire a szerző saját formahű, 
míves magyarsággal megszólaló fordításában. A roppant filológiai alapossággal 
megírt mű ezért szép számmal tartogat fölfedezésszámba menő, maradandó 
irodalmi élményeket is. 



SIMON LAJOS ZOLTÁN   219

De vajon van-e még igény négy súlyos kötetnyi irodalomtörténetre egy olyan kor-
ban, amikor a különböző tudományterületeket népszerűsítő, vékonyka zsebkönyvek 
tömege ezzel az alcímmel csalogatja leendő olvasóit: „A Very Short Introduction”? 
Úgy tűnik, van. Adamik Tamás irodalomtörtének 2014-ben megjelent első kötete 
ma már szinte megszerezhetetlen.





MŰHELY





AZ ÚJ VALLÁSI MOZGALMAK 
KUTATÁSÁNAK FELLEGVÁRAI

Beszámoló a CESNUR-ról és torinói könyvtáráról

NEMES MÁRK

BEVEZETÉS

A ’60-as évek óta eltelt több mint fél évszázad során az új vallási mozgalmak kutatása 
(angolul new religions studies, röviden NRS) a kortárs vallástudomány egyik jelentős 
specializációjává nőtte ki magát.1 Ez idő alatt a tudományterület kialakította sajátos 
módszertanát, melyet elsődlegesen tudományterületi agnoszticizmus, új neutrális 
nyelvi eszköztár és transzdiszciplináris megközelítés jellemez. Leválva a kongregá-
ciós vallásos tudományok (religious studies), a szektatudományok (cultic studies) és 
a praktikus teológia gyökereiről, az új tudományterület párhuzamosan alkalmazza 
a történelemtudomány eredményeit (levéltári kutatások, írott visszaemlékezések), a 
szociológia empiriumát (társadalomtudományi kutatások, komprehenzív kérdőívek, 
fókuszcsoportos vizsgálat, médiaanalízis), a kulturális és szociálantropológia mély-
fúrásait (életútinterjúk, terepmunka, részt vevő megfigyelés), valamint a témában 
releváns gyakorlati tudományok – köztük a jogtudomány – szisztematikus modelljeit 
is. Reflektál továbbá az elmetudományok kísérleti eredményeire, rendszerint vitatva 
az agymosás (brainwashing) és mental manipulation argumentumait, ugyanakkor 
aláhúzza az inherens vallásosság emberi szignifikanciáját (vö. homo religiosus). Dis-
kurzusba lép továbbá a szektaellenes mozgalmak (angolul anti-cultic movements) 
állításaival. Mindenekelőtt ugyanakkor vallástudományi specializációként a poszt-
modern világ vallásosságának kérdéseit és formáit vizsgálja, figyelmét kifejezetten 
a második világháborút követő periódusban megjelent, új vallási mozgalmakra és 
a konvencionális vallásosság peremterületeire fordítva.

A tárgyalt szakterület képviselői önálló kutatómunkáikon túl több nemzetközi 
szervezetben, szakterületi műhelyben s munkacsoportban is végeznek tudomá-
nyos munkát. Ezek közül legjelentősebbek az Egyesült Királyságban bejegyzett 
Information Network Focus On Religious Movements (INFORM),2 a University of 

1	 Vö. Ashcraft: A Historical Introduction, 8.
2	 Az 1988-ban jótékonysági szervezetként bejegyzett INFORM alapítója Eileen Barker (a London 

School of Economics professzora) a British Home Office felkérésére. Jelenleg a King’s College 
London Theology and Religious Studies Departmentje ad otthont a kutatóközpontnak és 

https://doi.org/10.55193/RS.2024.1.223



224  Vallástudományi szemle 2024/1

California (UCLA) American Religions Collection-je,3 továbbá az Olaszországban 
működő Center for Studies on New Religions (CESNUR). A cikk szerzője 2023–2024 
között a Magyar Állami Eötvös Ösztöndíj Predoktori pályázatának keretei között 
lehetőséget kapott ezen műhelyek egyikének meglátogatására. A torinói Center for 
Studies on New Religions (olaszul Centro Studi sulle Nuove Religioni) könyvtárában 
visiting researcherként végzett, hat hónapos kutatói periódusa alatt beható isme-
retanyagot szerzett a műhely történetéről és jelenéről, elérhető állományáról és a 
helyszínen rendelkezésre álló kutatási lehetőségekről. A CESNUR szűk körben már 
ismert hazánkban; éves konferenciáik és workshopjaik az új vallási mozgalmakkal 
foglalkozó specializáció vezető nemzetközi rendezvényei. 2017 óta havi rendsze-
rességgel megjelenő folyóiratuk, a Journal of CESNUR egyike a legnépszerűbb4 
kortárs vallási jelenségekkel foglalkozó open-access vallástudományi szakmai 
periodikáknak. Kevésbé ismert ugyanakkor, hogy ezen szakműhely rendelkezik a 
világ egyik legkiterjedtebb specializált NRS-könyvállományával is. 2024 januárjáig 
katalogizált tételeik meghaladják a hetvenezres tételszámot. Elérhető továbbá a 
szakterület vezető (Q1 és Q2-es besorolású) folyóiratainak közel összes évfolyama 
nyomtatott formában, köztük a Nova Religio, az International Journal for the Study 
of New Religions, a Journal for the Scientific Study of Religion számai is.5 A CESNUR 
könyvállománya évente átlagosan ezer-kétezer tétellel növekszik. Kötetszám és a 
tematikus diverzitás tekintetében immáron húsz éve vezető európai kontextusban 
és világviszonylatban is kiemelkedik: az UCLA összevont gyűjteménye mögött a 
második legnagyobb szakterületi gyűjteményként jegyezték 2023-ban. Az alábbi 
rövid összefoglaló ennek a különleges gyűjteménynek a történetére és szakterületi 
szignifikanciájára szándékozik felhívni a figyelmet.6 

gyűjteményének, amely rendszeres szemináriumokkal, éves nyilvános összefoglaló jelentésekkel 
és könyvkiadással járul hozzá a szakterület és az érdeklődők ismeretszerzéséhez. 

3	 A gyűjtemény korábbi neve Institute for the Study of American Religion, avagy ISAR. 1969-es 
alapítása J. Gordon Melton nevéhez fűződik. A gyűjtemény alapjául – hasonlóan a CESNUR 
állományához – két magánkollekció szolgál: J. Gordon Melton személyes könyvtára, valamint 
az Elmer T. Clark nevéhez fűződő Clark Collection, melyet özvegye adományozott a formálódó 
gyűjteménynek Az ISAR közel ötvenezer tételes állományát 1985-ben vette át az American 
Religions Collection, ahol a mai napig elérhető.

4	 Éves szinten a CESNUR jegyzése alapján több mint egymillió megtekintéssel.
5	 Szükséges megjegyezni, hogy a helyben elérhető közel 200 folyóirat és magazin összes száma 

2024 januárjáig még nem került katalogizálásra, így a CESNUR online keresőjében még 
nem lehet őket megtalálni. Ugyanakkor ezek nyomtatott formában elérhetők helyben, teljes 
terjedelemben.

6	 A cikkben foglalt tételes információk alapjául a szerző 2024. 01. 04-én a CESNUR könyvtárában, 
Luca Ciotta könyvtárossal készült interjúja szolgál. Ciotta 1988 óta a gyűjtemény egyedüli 
könyvtárosa és a katalógus felelőse is. Felhasználásra került ezen felül Massimo Introvigne 
összefoglalója is a CESNUR első két évtizedéről, melyet Eugene Gallagher kötetében közölt: 



NEMES MÁRK   225

A CESNUR TÖRTÉNETE

A CESNUR megalakulása az 1980-as évek második felére vezethető vissza, egyfajta 
szakmai reakcióként a korszakban megjelenő hasonló nagyobb nemzetközi mű-
helyek – köztük az INFOM és az ISAR – eredményeire. A szervezet alapítója Prof. 
Massimo Introvigne már ekkor húszezer tételes magánkollekciójának felajánlásával 
helyezte le a gyűjteményének alapját. A CESNUR létrejöttében fontos személy volt 
továbbá első elnöke, monsignore Giuseppe Casale is. Casale püspök vállalta a for-
málódó gyűjtemény és szakmai műhely felkarolását. Financiális támogatása révén, a 
kezdeti húszezer tételes gyűjtemény első otthona a Vallo della Lucaniában található 
püspöki székhely lett. Casale 1988-as áthelyezése után a gyűjtemény követte őt a 
Puglia régióban található Foggiába. 1988 első felében (még Vallo della Lucaniában) 
megrendezésre került a CESNUR első szakszemináriuma is, melyen a svájci illető-
ségű Jean-François Mayer (University of Fribourg), az olasz katolikus pap, Ernesto 
Zucchini, valamint Massimo Introvigne (Salesian Pontifical University) adtak elő 
alig egy tucatnyi érdeklődő számára.7 A kis látogatottság ellenére 1988 második 
felében, immár Foggiában, sor került a CESNUR első nemzetközi konferenciájára 
is. Michael Homer, Utah állam tiszteletbeli olasz konzuljának (Birmingham Young 
University) közbenjárásával a szakterület két legjelentősebb képviselője is részt 
vett vendégként a rendezvényen.8 Eileen Barker (London School of Economics), 
valamint J. Gordon Melton (UCLA és Baylor University) részvételével a CESNUR 
lehetőséget kapott egy ekkor még körvonalazódó nemzetközi tudományszervezési 
hálózatba való korai bekapcsolódásra.9

Massimo Introvigne 1989–1990 közötti publikációi,10 valamint személyes befek-
tetése révén a gyűjtemény 1990-ben átköltözött Torinóba. 1990 és 1994 között saját 
otthonában, 1994 után pedig a via Confienza 19 szám alatt nyitotta meg ismét kapuit 
a könyvtár az ide látogató kutatók számára. 1996-ban a CESNUR „kulturális érde-
keltségű nonprofit szervezet” státuszt szerzett Piemontban.11 1997-ben elindították 
azóta is működő weblapjukat,12 valamint ugyanebben az évben kiadták a később 
több mint negyven kiadást megélt könyvsorozatuk első számát a torinói Editrice 
Elledici gondozásában.13 2001-ben ugyanitt kiadásra került az azóta több frissítést is 

„Cult Wars”, 21–30. Ugyanezen az összefoglaló először 2008. november 2-án hangzott el 
Chicagóban, az American Academy of Religion Annual Meetingjén.

 7	 Introvigne: CESNUR, 23–31.
 8	 Stausberg: The Study of Religion(S), 52–55.
 9	 Arweck: Researching New Religious Movements, 20–24. Ennek eredményeként a CESNUR 

új partnerirodákat létesíthetett az Egyesült Királyságban, Szicíliában és az USA-ban is.
10	 Köztük a Le nuove Religioni és az Il cappello del mago.
11	 Ugyanebben az évben a CESNUR gyűjteménye közkönyvtári státuszt is kapott.
12	 cesnur.org (2024. 01. 06.)
13	 Introvigne: CESNUR, 23–31.



226  Vallástudományi szemle 2024/1

megélt, közel ezer oldalas Enciclopedia delle religioni in Italia, amely a mai napig az 
egyetlen komprehenzív gyűjtemény a kortárs Olaszország vallási sokszínűségéről. 
A szervezet harminc éves bejegyzett tevékenysége során közel ezer tudományos 
előadást, több mint harminc nemzetközi konferenciát és legalább ugyanennyi 
szakszemináriumot szervezett.14 Ezek közül számos konferenciaanyag a CESNUR 
weboldalán került archiválásra. 2017 óta a Journal of CESNUR15 elindulásával a 
konferenciákon elhangzó ötven-százötven előadásból több szöveg is megjelent 
átiratos szakcikként a konferenciát követő Journal of CESNUR különszámaiban. 
A rendezvény szakmai „ugródeszkaként” is szolgál fiatal kutatók számára: az itt 
elhangzott előadások átiratai gyakran jelennek meg vezető Q1-es és Q2-es besoro-
lású nemzetközi folyóiratokban (Nova Religio, Religion Today, International Journal 
for the Study of New Religions). 2008-ban Massimo Introvigne16 hivatalosan átadta 
a CESNUR vezetői feladatkörét PierLuigi Zoccatellinek, aki 2024. május 24-én 
tragikus hirtelenséggel bekövetkezett haláláig a szervezet igazgatója volt.

A CESNUR KÖNYVTÁRA

Ahogy már említésre került a CESNUR könyvállománya a rendelkezik legnagyobb 
NRS-tematikájú gyűjteménnyel Európában, és világviszonylatban is a második 
legjelentősebbnek tekinthető. A hetvenezer tételes gyűjtemény elsődlegesen Intro-
vigne könyveit,17 a szakterület képviselői által az elmúlt hatvan évben írt köteteket 
és folyóiratszámokat, valamint új vallási mozgalmakkal kapcsolatos jogi kommen-
tárokat, jegyzőkönyveket, kutatási jegyzékeket és egyéb beszámolókat tartalmazza. 
A könyvállomány részét képezi továbbá egyes új vallási mozgalmak által felajánlott 
kötetek sora is. A hagyományos „szent szövegeken”, illetve teológiai értekezéseken 

14	 cesnur.org/conferenze.htm ( 2024. 01. 06.)
15	 A Journal of CESNUR felelős szerkesztője Marco Respinti, főszerkesztője Massimo Introvigne, 

társszerkesztője pedig Pier Luigi Zoccatelli. Havi rendszerességgel angol nyelven publikálnak, 
ugyanakkor született már francia, olasz, japán és spanyol, kínai és orosz nyelvű tematikus 
különszámuk is: cesnur.net/supplements/ (2024. 01. 06.) Szerkesztőbizottságának tagjai 
világszínvonalú kutatók: Antoine Faivre (†), Bernadette Rigal-Cellard, Eileen Barker, Holly Folk, 
J. Gordon Melton, Liselotte Frisk (†), Luigi Berzano, Milda Ališauskienė, Stefania Palmisano, 
Susan Palmer.

16	 Introvigne jelenleg a Bitter Winter online folyóirat főszerkesztője, elsődlegesen a vallásszabadság 
és alapvető emberi jogok kérdéseivel foglalkozik. Rendszeresen taglalja az új vallási mozgalmak 
helyzetét illiberális rendszerekben, diktatúrákban, ugyanakkor figyelemmel kísér kapcsolódó 
európai és tengerentúli jogeseteket és jogalkotói döntéseket is.

17	 A gyűjtemény részét képezi Introvigne impresszív popkulturális magángyűjteménye, melyben 
megtalálhatók antik képregények, szépirodalom, valamint ponyva- és ifjúsági irodalom és 
egyéb különlegességek is.



NEMES MÁRK   227

túl (melyek beszerzése bizonyos mozgalmak esetében kifejezetten nehézkes lehet), 
a kollekció ezen szegmense tartalmaz soha nem publikált írott anyagokat, belső 
levelezéseket, valamint új vallási mozgalmak vezetői által tartott beszédek elsőkézből 
gépelt átiratait is. Az említett különlegességek és egyedi szövegek helyben olvasható 
formában várják az első szakterületi feldolgozást.

A gyűjtemény integritásának megőrzése érdekében az egyes tételeket kizáró-
lag helyszíni kölcsönzéssel lehet igénybe venni. A gyűjtemény katalogizált anya-
gát előzetesen a CESNUR weboldalának library menüpontjában18 érhetik el az 
ide látogatók, ahol a hagyományos szerzői, cím- és kiadói adatokon túl kétféle 
könyvtárspecifikus módszerrel is kereshető a kiemelkedő gyűjtemény. Ennek első 
regisztere a megközelítés szerinti, kulcsszó alapú keresés. A katalógus rendszere 
ennek értelmében megkülönböztet (A) forrásszövegeket és apologetikát, (B) biblio
gráfiákat, enciklopédiákat és évkönyveket, (C) cultic studies szakirodalmat, (D) 
jogi kommentárokat és jegyzőkönyveket, (E) néprajzi és kulturális antropológiai 
szövegeket, (F) leíró (G) zsurnalisztikus, továbbá (H) rituális és szent szövegeket. 
A könyvtár rendszere külön kóddal kezeli (I) az elmetudományi, (L) művészeti, 
(O) szociológiai, (P) anti-cultic, (Q) filozófiai, (S) történeti, (T) katolikus paszto-
rálteológiai és (P) politikai megközelítéseket is. 19 A könyvtár katalogizált tételei 
rendelkeznek továbbá másodlagos azonosítókkal,20 melyek lehetővé teszik a moz-
galom- és argumentumspecifikus keresést. Mindezek révén a katalógust forgató 
kutató rákereshet egy adott mozgalommal foglalkozó (pl.: Egyesítő Egyház vagy 
OSHO) szakirodalmakra, továbbá ezeket szűrheti tartalomspecifikus módon is (pl.: 
szűkítve csak belső írásokra; a karizmatikus vezetőről szóló beszámolókra; vagy 
éppen a mozgalommal kapcsolatos jogesetek lezárt jegyzőkönyveire). Ugyanezt 
vallásközi jelleggel is elérheti, akár több mozgalom teljes könyvanyagában kereshet 
rá közös kulcsszavakra (pl.: millenarizmus, bevándorlás, szexualitás).

A könyvtár 2019-ben a Via Confienza 19. szám alatti kétemeletes irodahelység 
alsó emeletére költözött. Mindez a látogathatóságot napjainkban némileg limitálja: 
az ide érkezők kizárólag előzetes időpontfoglalás után vehetik igénybe a könyvtár 
szolgáltatásait. PhD-hallgatóknak különösen javasolt témavezetői ajánlólevéllel is 
alátámasztani látogatási igényüket. A könyvtár jelenleg rövidített nyitvatartással 
dolgozik, hétfőtől péntekig csupán 10:00–13:00 között áll rendelkezésre. Technikai 
felszereltségét tekintve, lehetséges adott szakirodalmi és forrásszemelvényeket saját 
használatra helyben digitalizálni (szkennelt formában). A könyvtári állomány tételeit 
ugyanakkor kizárólag helyben lehet felhasználni, ezek kivitelére semmilyen módon 

18	 library.cesnur.org/en/ (2024. 01. 06.)
19	 (K) kód alatt találhatók a már korábban említett ifjúsági és ponyvaregények és popkulturális 

kiadványok, míg (R) kód alá a novellák és szépirodalom került. Végül (V) kóddal kerültek 
bejegyzésre az „egyéb” kategóriába sorolt művek.

20	 library.cesnur.org/en/shortcuts.htm (2024. 01. 06.)



228  Vallástudományi szemle 2024/1

nincs lehetőség. Ennek elsődleges oka az állomány többségi magántulajdoni jellege. 
Az elérhető teljes sorozatok és könyvkülönlegességek között megtalálhatók olyan 
tételek is, melyekből kevesebb mint száz példány érhető el világszerte, sőt egyes 
tételek világviszonylatban is egyedinek számítanak. Mindezen limitációk ellenére 
a könyvtár vezetője, Luca Ciotta maximális helyszíni támogatást nyújt az elérhető 
állomány megtekintésére, illetve felhasználására. Ide látogató kutatóként javasolt 
az olvasni kívánt kötetek előzetes kikeresése a CESNUR online katalógusában, 
valamint időpontfoglaláskor egy „olvasólista” leadása. Ennek előzetes jelzésével 
jelentős időt spórolhat a látogató, érkezésekor pedig az igényelt kötetek a látogatói 
asztalon előre összegyűjtve várják őt.

A CESNUR és könyvtára az NRS-szakterület valódi fellegvára. A gyűjtemény 
semi-public jellege biztosítja a nyilvánosság előnyeit, állománya kereshető online, 
és egészében elérhető helyben. Ugyanakkor némi misztikumot is hordoz magában. 
A vastag, páncélozott tölgyfaajtók mögé, föld alatti helységbe rejtett könyvtár igazi 
„titkos gyűjtemény” érzetét kelti a látogatóban. Fordulatos története tovább erősíti 
ezen misztikum érzetét. Torinóba költözése óta a gyűjtemény számos alkalommal 
került felszámolás közelébe, mindazonáltal alapítása óta a mai napig ingyenesen 
elérhető a szakterület képviselői számára. Állománya sokszínű, nem zárkózik el saját 
tárgyának „belső” írott anyagaitól sem, sőt ezeket ugyanolyan értékként kezeli, mint 
a rendelkezésre álló szakkönyveket, kutatási jegyzékeket és tudományos folyóirato-
kat. Piemont tartomány – azon belül is Torinó – ehhez az inkluzív szellemiséghez 
és gyűjteményhez tökéletes közegként szolgál. A város a XIX. századi Európa 
egyik legprogresszívebb egyetemvárosaként számos okkult csoport és spirituális 
mozgalom kiindulópontja volt. Glastonbury, Lyon, Szentpétervár és Amszterdam 
mellett Torinó rendelkezett története során a legtöbb teozófus és szabadkőműves 
páhollyal. Az egyiptomi állományáról világhírű Museo Egizio falai között megtar-
tott rekreált rítusok pedig számos későbbi új vallási mozgalom számára szolgáltak 
inspirációként.21 Ennek a szellemi olvasztótégelynek az öröksége a mai napig átjárja 
a várost, és érezhető a CESNUR könyvtárában is. Az ide látogató az első pillanattól 
kezdve kiemelkedő szakmai támogatással találkozik; angol, olasz, francia, német 
és spanyol nyelvterületek közel teljes körű szakirodalmi palettájával találkozva 
realizálhatja a szakterület eddigi produktivitását. A padlótól plafonig és faltól falig 
érő, összesen tizennégy polcsorra rendezett gyűjtemény, illetve a helyben elérhető, 
még fel nem dolgozott jegyzékek, archív kutatási anyagok és beszámolók, valamint 
a dobozszámra álló jogi kommentárok és jegyzőkönyvek egységesen ugyanazt az 
érzést keltik a látogatóban: „itt bizonyosan van még mit olvasni, feldolgozni és 
kutatni.” Az új vallási mozgalmakkal kialakult partneri viszony révén a látogatót 
több polcnyi új vallásos textus is várja. Ezek segítségével lehetséges ténylegesen 

21	 Introvigne: Damanhur, 71–84.



NEMES MÁRK   229

elmerülni a kutatás tárgyában. Látva ezt a sajátos partneri viszonyt, az embernek 
akarva-akaratlanul is Máté-Tóth András híres-hírhedt szófordulata jut eszébe az 
új vallási mozgalmak és a kutató közti szakadék áthidalásáról: „bármit veletek, de 
semmit sem nélkületek.” A közös légtérben elérhető kurrens szakirodalom, az új 
vallási mozgalmak saját vallásos anyagai, valamint az ezekhez kapcsolódó felekezeti, 
cultic studies és anti-cultic irodalom közel teljes elérhetősége biztosítja az árnyalt 
és részletgazdag vizsgálati kép kialakítását. A CESNUR-ban végzett kutatással így 
az ide látogató garantáltan elsajátíthatja az NRS három legfőbb alapvetését. Saját 
vizsgálata terén megtanul továbblépni a legvégső kérdésekre való válaszkeresésen.22 
Nyelvi eszköztárát megújítja, sajátjává téve az NRS értéksemleges terminológiáját, 
ezzel leválva korábban használt és interpretációs oldalról túrterhelt szekta- és 
kultuszfogalmakról.23 Módszertan tekintetében pedig megtapasztalhatja a Mode 
II. stádiumát, amely feloldja a tudományterületek közti határokat, és kiszélesíti a 
kutató saját látókörét is.24 Mindezek révén sokkal részletesebb, magasabb minőségű 
és időtálló tudásra tehet szert, amely kizárólag itt és ehhez hasonló, valódi tudo-
mányos fellegvárakban (esetenként katakombákban) sajátítható el.

Torino, 2024. 01. 24.

BIBLIOGRÁFIA

Arweck, Elisabeth: Researching New Religious Movements: Responses and Redefinitions. London: 
Routledge, 2006.

Ashcraft, W. M.: A Historical Introduction to the Study of New Religious Movements. Routledge new 
religions. London: Routledge, 2018.

Barker, Eileen: The Scientific Study of Religion? You Must Be Joking! = Journal for the Scientific Study 
of Religion, 34/3 (1995), 287–310.

Cresswell, Jamie – Bryan R. Wilson (eds.): New Religious Movements: Challenge and Response. 
Florence – Ann Arbor, Michigan: Taylor and Francis – ProQuest, 2012.

Gallagher, Eugene V. (ed.): „Cult Wars” in Historical Perspective: New and Minority Religions. 
Routledge inform series on minority religions and spiritual movements. London – New York: 
Routledge, Taylor & Francis Group, 2017.

Introvigne, Massimo: Il cappello del mago: i nuovi movimenti magici dallo spiritismo al satanismo. 
Milano: SugarCo Edizioni, 1990.

Introvigne, Massimo: Le Nuove Religioni. Milano: SugarCo, 1991.
Introvigne, Massimo: Damanhur: A Magical Community in Italy = Cresswell, Jamie – Wilson, Bryan 

R.: New Religious Movements: Challenge and Response. Florence – Ann Arbor, Michigan: 
Taylor and Francis – ProQuest, 2012, 71–84.

22	 Barker: The Scientific Study, 287–310.
23	 Török: Alkalmazható-e még, 587–597.
24	 Martin and Wiebe: Religious Studies, 587–597.



230  Vallástudományi szemle 2024/1

Introvigne, Massimo: CESNUR: A Short History = Gallagher, Eugene V.: „Cult wars” in historical 
perspective: New and minority religions. Routledge inform series on minority religions and 
spiritual movements. London – New York: Routledge, Taylor & Francis Group, 2017, 23–31.

László, Emőke – Fruttus, István Levente (szerk.): A szolgálat ékessége: Tanulmányok Fruttus István 
Levente hetvenedik születésnapja alkalmából. Károli könyvek. Budapest: KRE – L’Harmattan, 
2018.

Martin, Luther. H. – Wiebe, Donald: Religious Studies as a Scientific Discipline: The Persistence of a 
Delusion = Journal of the American Academy of Religion, 80/3 (2012), 587–597.

Stausberg, Michael: The Study of Religion(S) in Western Europe III: Further Developments After 
World War II = Religion, 39/3 (2009), 261–282.

Török Péter: Alkalmazható-e még Weber és Troeltsch egyház-szekta tipológiája? = László Emőke – 
Fruttus István Levente: A szolgálat ékessége: Tanulmányok Fruttus István Levente hetvenedik 
születésnapja alkalmából. Budapest: KRE – L’Harmattan, 2018, 103–117.



HÍREK 





BESZÁMOLÓ AZ V. INTERDISZCIPLINÁRIS 
VALLÁSTUDOMÁNYI HALLGATÓI 

KONFERENCIÁRÓL 
Vác, 2023. november 10–11.

TEGZES NÓRA VALENTINA

2023. november 10–11. között Vácon rendezték meg a Doktoranduszok Országos 
Szövetsége Filozófiatudományi és Hittudományi Osztályai az V. Interdiszciplináris 
Vallástudományi Hallgatói Konferenciát. A konferenciasorozat első eseménye 2018-
ban volt, azóta egyre több alap-, mesterszakos és doktoranduszhallgató vesz részt 
rajta. A konferencia lehetőséget biztosít a kezdő lépések megtételére a tudományos 
pályán, hiszen a hallgatóknak szakmai előrehaladásukat kell bemutatniuk, csiszol-
niuk előadástechnikájukat, illetve be kell kapcsolódniuk az akadémiai diskurzusba.

Erre a hagyományteremtő kezdeményezésre szükség van. Az IVHK-n és a 
hasonló eseményeken a leendő kutatók éles helyzetben teszik próbára tudásukat, 
előadói készségüket és érveléstechnikájukat. Itt találkozhatnak az ország fiatal ku-
tatói, illetve kutatójelöltjei tapasztalt oktatókkal, akik tanácsaikkal segíthetik őket. 
Konferenciaelőadást tartani – különösen diákként – életre szóló élmény, amelyhez 
a támogató környezet elengedhetetlen. Szerencsére ezt a támogatást, biztonságos 
közeget a konferencián közreműködő, különböző egyetemekről érkező, elismert 
szekcióelnökök és az őket a szekcióban segítő szervezők évről évre biztosítják.

Az elhangzott előadások színvonalasak voltak, témáik pedig szerteágazóak.  
A novemberi konferencián 12 szekcióban összesen 38 hallgató előadásán vehettek 
részt az érdeklődők; két plenáris előadásra is sor került. A megnyitón felszólalt 
Nemes Márk, a konferencia főszervezője, Miklovitz Attila, a DOSZ Filozófiatu-
dományi Osztályának elnöke, őket pedig Dr. Gloviczki Zoltán, az Apor Vilmos 
Főiskola rektora követte.

Az első napon a hallgatók összesen hat panelban tartották meg előadásaikat. Az 
első három panel egyike a „Hebraisztika és judaizmus” szekció volt. A négy előadó 
az Országos Rabbiképző – Zsidó Egyetem doktorandusza, illetve doktorjelöltje volt. 
Tér, rítus és szöveg volt a középpontban: Dombi Gábor az első pesti zsinagógákról, 
Jávor Judit a széder este dramatikus elemeiről beszélt; Szilágyi Erzsébet a Jáguri 
Hágáda elemzését és összehasonlítását végezte el, Csanády László pedig a tanítvány 
fejlődéséről és a mesterének meghaladásáról szóló modell alkalmazását mutatta be.

A második a „Valláspedagógia és vallásos oktatás” szekció volt. Az előadók 
elsősorban a XX. századhoz kapcsolódó kérdéseket tettek fel. A Debreceni Egye-



234  Vallástudományi szemle 2024/1

temről érkező MA-hallgató, Puskás Marcell a szülők gyermekeiknek iskolai életébe 
történő bevonódásához kapcsolódó kutatását ismertette. Az őt követő két előadó az 
Apor Vilmos Főiskola mesterszakos hallgatói. Vincze Norbert szabaduló elítéltek 
társadalmi reintegrációjával kapcsolatban az egyház és vallási közösségek szerepé-
nek lehetőségeivel, Veszelik Nóra pedig Sztehlo Gábor evangélikus lelkész életével, 
munkásságával és szellemi hagyatékával ismertette meg a közönséget. A szekciót a 
Pécsi Tudomány Egyetem doktorjelöltje, Miklovicz Attila zárta vitaindító előadá-
sával, amelyben a vallástudomány felelősségét tárgyalta a vallásközi párbeszéddel 
és a vallásszabadsággal összefüggésben.

A délelőtti utolsó szekció címe „Közép- és kora újkori vallástörténet” volt. Ha-
sonlóan a második panel affiliációihoz, az előadók ebben a panelben is változatos 
felekezeti és világi felsőoktatási intézményi háttérrel érkeztek. A szekciót az Eötvös 
Loránd Tudományegyetem doktoranduszai nyitották meg. Gloviczki Ráhel X. és 
XV. század közötti ordók alapján mutatta be az európai császárkoronázás rendjét 
és a különböző leírások, utasítások, magyarázatok és elhangzó szövegek egymástól 
való eltéréseit. Koleszár Zsófia a XII. századi Angliába kalauzolta hallgatóságát Szent 
Elfréd alakján és az apátról szóló Vita Aelredi című életrajzon keresztül. Barta Péter 
József, az ORZSE doktorandusza, Peter Serrariusról, a XVI –XVII. századi spanyol 
conversókról és a korabeli zsidó-keresztény interakcióban történt határátlépésekről 
beszélt. Végezetül Mezei Emese, a Károli Gáspár Református Egyetem alapszakos 
hallgatója Luther Márton, Kálvin János, Martin Bucer, John Foxe és Johannes Eck 
hatását vizsgálta a kora újkori zsidóság megítélésével kapcsolatban.

Az ebédszünetet három további szekció követte. Az „Egyházi emigrációtörténet” 
panelban mesterszakos hallgatók beszámolóira került sor. Dudás Róbert Gyula 
a Pázmány Péter Katolikus Egyetemről érkezett kutatásával, amely Mindszenty 
József 1974-es, az érseki szolgálat alóli felmentését vizsgálta. Balázs Andrea, a 
Károli Gáspár Református Egyetem hallgatója a ferences szerzetesrend amerikai 
munkásságát és a XIII. Leó pápa által kezdeményezett rendi reformok ferencesekre 
gyakorolt hatását ismertette, különös tekintettel a magyar vonatkozású közösségek 
létrehozására az Újvilágban.

Az „Ókori és kora középkori vallástörténet” szekciót Magdus Tamás nyitotta 
meg. A Szegedi Tudományegyetem doktorandusza Ceres, mundus és a római 
auctorok munkájának összefüggését mutatta be. Előadásában a rejtélyes mundus 
megnyitásáról beszélt mint átmeneti rítusról, amely a holtak és élők világa közötti 
kitárt kapuként működik. Farkas Vendel, az Uppsalai Egyetem MA-hallgatója 
prezentációjában a skandináv szarvassisakokhoz fűződő disszonanciát igyekezett 
tisztázni, megmutatva, honnan ered a gyakori, ám téves ábrázolás, és milyen 
kérdéseket vet fel a bronzkor, illetve a vendel- és a vikingkor idejéből származó 
leletekkel kapcsolatban.



Tegzes Nóra Valentina   235

Az angol nyelvű panelben Pinal Villanueva María, a Belgrádi Egyetem dokto-
randusza az okkultizmus fejlődéséről beszélt, elemzését elsősorban Živorad Mi-
hajlović Slavinski pszichológus munkásságán keresztül a korábbi Jugoszlávia és a 
mai Szerbia területén végezte. Tuna Rita doktorandusz, a Pázmány Péter Katolikus 
Egyetem hallgatója Ábrahám vándorlását a középpontba állítva, ásatásokra alapozva 
összehasonlította az ókori Közel-Kelet monoteista és politeista vallásait, majd ezt 
követően a hitrendszerek változását az ókortól napjainkig.

Az első nap zárásaként Dr. Donald Westbrook kutató online csatlakozott a 
konferenciához, hogy karrierépítő tanácsokat adjon a jövő kutatóinak.1 

A konferencia egyik érdeme az volt, hogy a szervezők kulturális programot 
is biztosítottak a résztvevőknek. Az első napra a Váci Egyházművészeti Múzeum 
látogatásával, majd a Remete Pince Étteremben közösen elfogyasztott vacsorával 
készültek.

A második napot Dr. Busku Szilvia nyitotta meg Kíváncsiság, gőg, testi érzékiség 
– Az ágostoni kísértések Heideggeri értelmezése című előadásával.2 

Az előző naphoz hasonlóan, szintén hat panelben zajlottak az előadások. Az 
első szekció az „Interdiszciplináris és vallástudományi kutatások” volt. Retkes-Kiss 
Antal Farkas, a Magyar Képzőművészeti Egyetem hallgatója előadásában részben 
saját, restaurátorként végzett munkáját ismertette. A katolikus vallásgyakorlatba 
beépült papír alapú amulettek fogalmának és típusainak bemutatását követően 
körbeadott egy nyomtatott másolatot a feltehetően XVIII. századi, általa felújított 
Breverlről, amelynek eredetije a Kiscelli Múzeum gyűjteményének része. Őt a 
Szegedi Tudományegyetem hallgatói követték. Nemes Márk doktorjelölt bemu-
tatta a Jehova Tanúi mozgalomhoz tartozó alanyokkal végzett kutatását, amely-
ben kvalitatív és kvantitatív módszerekkel a Tanúi-identitást vizsgálta. A panelt 
Hollós Judit, a Tan Kapuja Buddhista Főiskola mesterszakos hallgatója zárta, aki 
közönségét először egy tibeti vallással, egy kihalófélben lévő írástípussal, a dongba 
(vagy tomba) képírással, és a naxi (nási) néppel ismertette meg, majd egy újfajta 
tanulási lehetőséggel is. A több egyetem közreműködésével létrejött MOOC.org 
weboldalon elérhető kurzuson elsajátított tudását ötvözte egyetemi tanulmányai-
val; prezentációjában azt vizsgálta, hogy milyen módon fonódik össze a tibeti bön 
vallás a dongba képírás használatával.

Az előző szekcióval párhuzamosan futott a „Vallásfilozófia” panel. Bialkó László 
Gergő, a Pécsi Tudományegyetem doktorandusza kísérletet tett a bódhiszattva 
és a Nietzschéhez kapcsolódó Übermensch tipológiájának összehasonlítására, a 
párhuzamok és különbségek fölfedésére. A Károli Gáspár Református Egyetem 
mesterszakos hallgatója, Veres Ábel célkitűzése a mai egyház és vallás értelme-

1	 Lásd Miklovicz Attila beszámolóját (a szerk). 
2	 Lásd Enesey Diána beszámolóját (a szerk.) 



236  Vallástudományi szemle 2024/1

zése volt, amelyhez Dietrich Bonhoeffer és Søren Kierkegaard műveit elemezte. 
Az ELTE doktorandusza, Enesey Diána Dorisz, az előtte elhangzott előadáshoz 
Kierkegaardon keresztül kapcsolódott: a Félelem és reszketés és a Filozófiai morzsák 
c. műveken keresztül vizsgálta a hallgatás fogalmát, az individuum Isten-viszonyát, 
illetve a hit közölhetőségét és paradox jellegét. A panelt záró Gärtner Péter a Pécsi 
Tudományegyetem doktorandusza. Előadása a gazdaságetika és a vallás kapcso-
lódását 1990-től tekintette át, amikor II. János Pál pápa és az Igazságosság és Béke 
Pápai Tanácsa közgazdászokkal közösen tartott találkozót. Az ehhez kapcsolódó 
tanulmányokkal, neves közgazdászok munkáival és végül a szcientológia etikai 
hittételének összehasonlításával mutatott be egy esettanulmányt.

A szekciókon belül a sokszínűséget a témák és az intézmények különbözéségén 
túl az előadók eltérő képzési szintjei is biztosították. Az ebédet megelőző Hit- és Bib-
liatudományi szekciót Kalmár Ákos, a Szegedi Tudományegyetem MA-s hallgatója 
nyitotta meg a Jézus halálra ítélését eredményező per jogi megközelítésével. Amellett 
érvelt, hogy Pilátus az ítéletet a zsidó nagytanácstól függetlenül hozta, akik inkább 
megvédeni kívánták Jézust, nem kivégeztetni. Besztercei Márk, az ELTE osztatlan 
tanárszakos hallgatója VII. századi egyháztörténeti kontextusba ágyazva IV. János 
pápa III. Kónsztantinosz császárhoz írott levelét és Hitvalló Szent Maximosz 20. 
opusculumát vizsgálta. A doktoranduszokat ebben a szekcióban a Pázmány Péter 
Katolikus Egyetemről érkező Lévai Ádám képviselte, aki Órigenész és Alexandriai 
Kelemen írásait forrásként használva a korai kereszténység misztériumvallásos 
jellegét fedte fel az érdeklődőknek a beavató kultuszok tükrében.

A jóhangulatú, a főiskolához tartozó étkezőben közösen elköltött ebédet a 
konferenciát lezáró utolsó három panel követte. A „Valláselmélet” szekció első 
két előadója a Szegedi Tudományegyetemről érkezett. Csúri Alexandra az általa is 
teljesített El Camino-zarándokúton szerzett saját tapasztalatait és mások elbeszé-
léseit kérdőíves kutatás eredményeivel ötvözte. Ezeken keresztül a zarándokúthoz 
kapcsolódva a hit és a spirituális élmények szerepét, a mentális egészségre gyakorolt 
hatását vizsgálta. Paizs Melinda Adrienn doktorjelölt egy kutatócsoportban 2016 óta 
végzett kutatást mutatott be az Everness Fesztiválról, amely a Balaton mellett évente 
rendezett, egy hétig tartó spirituális fesztivál. Az előadó részt vevő megfigyelőként és 
kérdőívekkel gyűjtött adatokból kapott eredményeket ismertetett. Czétényi Gellért 
doktorandusz az ELTE képviseletében a zsidó, a keresztény, a muszlim és a szikh 
hagyomány szent könyveinek mint tárgyaknak a használatát mutatta be, illetve a 
hozzájuk kapcsolódó rítusokat, szabályokat és tilalmakat.

A Felekezeti fejlődéstörténet két előadója is a Pázmány Péter Katolikus Egyetem 
doktorandusza. Szaplonczay Máté a katolikus egyházon belül az ukrán, a román, 
a magyar és a szlovák görögkatolikus egyházak státuszát elemezte az elmúlt 30 
év változásaira visszatekintve. Nagy Katalin az egyházjogon belül a büntetőjogi 
normákat helyezte középpontba, összehasonlítva a keleti és latin egyházak rend-



Tegzes Nóra Valentina   237

szereit. Kovácsné Smatarla Ibolya, a komáromi Selye János Egyetem doktorandusza 
a Filadelfia Diakonissza Egylet megalakulásával ismertette meg hallgatóságát.  
A történeti áttekintést különböző pozíciókra vagy feladatokra, például betegek 
ápolására felkérő levelek elemzésével egészítette ki. 

A Teológiai és Hittudományi vizsgálódások panel a konferencia utolsó szekciója 
volt. Harag Márton, a Pázmány Péter Katolikus Egyetem doktorandusza Gavin 
D’Costa teológus gondolatai alapján beszélt Krisztus pokolra szállásáról, a nem 
keresztények üdvözüléséről és a kettő kapcsolatáról. Az Apor Vilmos Katolikus 
Főiskola alapszakos hallgatója, Kondorosi Noémi előadásában Svéd Szent Brigitta 
látomásait a Revelationes celestes IV. könyvében szereplő leírások alapján elemezte. 

Összességében a legjellemzőbb problémát az időkeretek betartása okozta, eb-
ben a szekcióelnökökre hárult a hálátlan feladat, hogy az előadókat figyelmeztesse  
– több-kevesebb sikerrel. Olykor pontatlanságok is előfordultak, ezek kijavításában 
az elnökök mellett a közönség is támogató észrevételekkel segítette a hallgatókat, 
amire az előadók szinte kivétel nélkül nyitottan reagáltak. Emellett a közönség előtti 
nyilvános beszéd izgalmát, illetve a szabad előadás műfaját is meg kell szokni. Ebből 
adódóan a konferencia a jövőben is gyakorlóterep lehet egy TDK- vagy OTDK-előa-
dás előtt, de akár az ezekre készített kutatások bemutatásának és továbbgondolásának 
is megfelelő szakmai platformot biztosíthat. Ezek mellett színvonalas előadásokat 
és elkötelezett kutatókat és kutatójelölteket ismerhettünk meg, akik tudásuk mellett 
a vallástudomány interdiszciplináris jellegéből fakadó, szerteágazó, számos tudo-
mányterületet felölelő, sokszínű jellegéről is bizonyságot tettek.



FLOW-ÉLMÉNY VAGY ÁLLHATATOSSÁG: 
HOGYAN ILLESZKEDJÜNK AZ AKADÉMIAI 

KÖZEGBE, ÉS VÁLJUNK TERMÉKENY 
KUTATÓ-ÍRÓVÁ 
Vác, 2023. november 10.

MIKLOVICZ ATTILA

A 2023-ban ötödik alkalommal megrendezett Interdiszciplináris Vallástudományi 
Hallgatói Konferencia (IVHK) szervezői a féljubileum alkalmából olyan plenáris 
előadókat kerestek, akik követendő modellt állíthatnak a hallgatók elé. Törekvésük 
az volt, hogy az interdiszciplinaritás horizontális és a tudományos kutatás vertikális 
dimenzióinak egy-egy eklatáns példáját mutassák be a konferencia résztvevőinek.

A tudományos kutatás vertikális mélységeinek demonstrációjaként Dr. Busku 
Szilvia előadása hangzott el (lásd Enesey Diána beszámolóját) a következőkben 
Donald A. Westbrook amerikai valláskutató An Invitation to the Interdisciplinary 
Journey: Philosophy, Theology, Religious Studies and the Art of Academic Publishing 
című prezentációját ismertetem.

Westbrook a kortárs vallástudomány fiatalabb generációjához tartozik, mégis 
jelentős publikációkkal és elismertséggel rendelkezik elsősorban az új vallási moz-
galmak kutatásának területén. A konferencia szervezői éppen ezért kérték fel az 
előadásra: példákkal, tanácsokkal szolgálni a hazai fiatal kutatóknak arról, hogyan 
szerezhetnek helyet és tudományos elismertséget a nemzetközi porondon, hiszen 
Westbrooknak nem sokkal a doktori fokozata megszerzése után már monográfiái 
jelentek meg az Oxford és a Cambridge University Press gondozásában, fejezetei 
a Brill és Routledge antológiáiban, valamint cikkei például a Journal of Coptic 
Studies, a Nova Religio vagy a Journal of Contemporary Religion című folyóiratok-
ban. A hallgatók emellett megtudhatták, milyen magyar vonatkozású inspirációk 
érték az amerikai kutatót, illetve hogyan változott a munkamódszere az évek során.

Itt most az előadó rövid életrajzának kellene következnie az előadás tartal-
mának felvezetéséhez; mivel azonban prezentációja az előmenetelén keresztül 
mutatta be sikerének „titkát”, ezért át is térhetünk ennek ismertetésére. Westbrook 
az előadása elején átadott három, általa lényegesnek vélt útravalót. Elsőként Max 
Müller híres mondását idézte, miszerint ha valaki egy vallást ismer, akkor egyet 
sem, és ezt kivetítette a diszciplináris monokromizmusra is, biztatott a különböző 
szaktudományok követésére. Másodszor felhívta a figyelmet a változásokhoz való 



Miklovicz Attila   239

adaptáció és a reziliencia fontosságára, hiszen akár egy kutatásban, akár magában 
az akadémiai közegben is készen kell állni az irányváltásokra, a kihívásokkal való 
megküzdésre. Végül a kapcsolati háló kiépítését emelte ki, különösen olyanokkal, 
akik tudományos kihívásokat állítanak a munkánkkal szemben, mert rengeteget 
tanulhatunk az ilyen helyzetekből. 

Ahogy elmondta, mivel családja nem igazán engedhette meg, hogy közvetlenül 
a középiskola után magánegyetemi hallgató legyen, állami főiskolára iratkozott be, 
ahol szabadbölcsészetet hallgatott, de figyelme egy 2003-as Jacques Derrida-kurzuson 
való részvétel után a filozófia felé fordult. Sikerült felvételt nyernie a neves Kalifornia 
Egyetemre Berkeley-ben, ahol filozófia alapszakot végzett olyan oktatók keze alatt, 
mint John Searle, Hubert Dreyfus vagy Barry Stroud. Searle hallgatójaként első 
kézből nyert betekintést a híres Searle–Derrida-vita részleteibe. Mivel keresztény 
neveltetésben részesült, filozófia alapképzése után a mesterfokozatot vallási területen 
kívánta megszerezni, ezért a pasadenai Fuller Egyetemre iratkozott be, amely az 
amerikai protestáns evangéliumi keresztény hagyományokra épülő felsőoktatási 
intézmény. Itt figyelmét a mormon tanulmányok keltették fel, és segédkezett is az 
egyetem későbbi elnökének, Richard J. Mouw-nak az evengéliumi-mormonista 
párbeszédekben. 

A teológia mesterfokozat megszerzése után a mormon tanulmányok folytatása 
miatt vallástudományi irányban folytatta posztgraduális képzését a Clearmont 
Graduate University-n. Eközben olyan neves valláskutatóktól tanult, mint Richard 
Bushman és Patrick Q. Mason történészek, Gawdat Gavra koptológus, Phil Zuck-
erman szociológus vagy J. Gordon Melton, az Institute for the Study of American 
Religion alapítója. Kutatási érdeklődése itt fordult az új vallási mozgalmak felé, 
azon belül is a szcientológia felé, és végül az amerikai tagok között végzett átfogó 
kvalitatív kutatás és terepmunka alapján készült disszertációját védte meg. A val-
lástudományi oktatói/kutatói helyek szűkössége miatt átképezte magát könyvtár és 
információtechnológia szakra, és jelenleg a San José Állami Egyetemen oktat ezekben 
a tárgyakban, miközben vallástudományi pályafutását sem adta fel, folyamatosan 
kutat, publikál és szerkeszt a témában. Életrajzán keresztül azt kívánta demonstrál-
ni, hogy nem feltétlenül kell elköteleződni egy diszciplína mellett, nála a filozófia 
(BA), teológia (MA) és vallástudomány (PhD), később a könyvtártanulmányokkal 
kiegészülve mind hozzájárultak a széles látókörhöz és módszertani pluralizmushoz, 
amivel a kutatásai alanyaihoz viszonyult. 

Jótanácsul tapasztalataiból a következőket emelte ki: a felsőoktatási tanulmá-
nyokat inkább maratonhoz, mint „hajrázáshoz” érdemes hasonlítani, tehát cél-
szerű kialakítani egy hosszú távú írási módszertant, legyen az reggelente (a korán 
kelőknek) vagy esténként (a bagolytípusoknak), de legyen rendszeres és módszeres. 
Minden olvasási élményt jegyzeteljünk ki, és őrizzük meg későbbi szerkesztéshez. 
Ha a témánkon, tézisünkön dolgozunk, írjunk bátran és szabadon; ritkán sikerül 



240  Vallástudományi szemle 2024/1

elsőre tökéleteset írni, viszont szerkeszteni könnyebb a meglévő anyagból, mintha 
a hajrában döbbenünk rá, hogy még „semmink sincs”. Mindazonáltal elkaphat 
bennünket a Csíkszentmihályi által leírt flow-élmény, és alkothatunk ilyen „ihle-
tett” tudatállapotban is. Figyelmeztetett azonban, hogy ügyeljünk testi és mentális 
egészségünkre. Mint megjegyezte, a disszertációja végéhez közeledve őt is elkapta 
ez az érzés, és egy többnapos időszakot végig írt egyhuzamban, de később a mód-
szeres és rendszeres írási beosztást eredményesebbnek találta. Továbbá javasolta az 
írótáborokat hasonló szakterületen kutató hallgatókkal. 

A szcientológiai kutatások kapcsán megemlítette a vallási közösség speciális 
terminológiájának és „szlengjének” elsajátítását, hogy terepmunka vagy interjúk 
közben egyrészről folyamatosan értsük, hogy miről van szó, másrészről az inter-
júalanyok jobban megnyílnak egy otthonos nyelvi környezetben. Nyilván minden 
vallási közösségnél érvényes ez, de ő – keresztény háttérrel – teljesen idegenül 
mozgott eleinte a szcientológia terepén, míg akár a kopt, akár a mormon kutatások 
alatt sokat tudott a „hozott anyagból” dolgozni.

Mindemellett elmondta, hogy már hallgatóként igyekezett minél több konfe-
rencián részt venni, személyesen megismerkedni a témájának vezető kutatóival, 
illetve a kiadóvállalatok képviselőivel. Így tudta a disszertációja anyagát is végül 
monográfiaként elfogadtatni a Cambridge University Pressnél. Itt megjegyezte, hogy 
a két legfontosabb tudnivaló a nagy nemzetközi könyv- vagy folyóirat-kiadóknál: a) 
alaposan ismerjük meg a tartalmi és formai igényeiket, és kiadványjavaslatainkat 
igyekezzünk ezek keretein belül elkészíteni, és b) ne féljünk az elutasítástól, adjuk 
be, és tanuljunk abból is, amikor nem sikerül. Emlékezetetett, hogy a disszertáció 
nem egyenlő egy monográfiával, jelentős mennyiségű szerkesztést igényelhet az 
átalakítás. Sohasem túl korai publikálni – mondta –, lehetséges, hogy más hall-
gatókkal vagy éppen a téma egy-egy „nagy öregével” közösen adódik a lehetőség. 

Saját példájára utalva felhívta a figyelmet, hogy soha nincs késő „újragondolni” 
magunkat, különösen fiatalon. A doktori után neki is el kellett végeznie a könyvtár- 
és infókommunikációs szakot, hogy választott témájának kevés kutatói helye miatt 
egyetemi álláshoz jusson. Viszont az új helyén fenn tudta tartani régi érdeklődési 
köreit. Végül Westbrook – kétgyermekes édesapaként – arról is említést tett, hogy 
ne felejtsük el, hogy van élet az akadémián kívül is, és mondhatunk nemet is olyan 
projektekre, amelyeket nem tudunk a magunkénak érezni. Tartsuk szem előtt az 
öngondoskodást testi és szellemi értelemben.

A hallgatóság visszajelzései megerősítették a szervezőket arról, hogy a hallgatói 
konferenciákon igenis érdemes a tudományos felkészültséget hangsúlyozó előadások 
mellett példákat biztosítani arról is, hogy a fiatal kutatók hogyan boldoguljanak a 
néha útvesztőnek bizonyuló akadémiai világban.



BUSKU SZILVIA ELŐADÁSA HEIDEGGER 
ÁGOSTON-ÉRTELMEZÉSÉRŐL 

Vác, 2023. november 11.

ENESEY DIÁNA

Dr. Busku Szilvia (filozófus, közgazdász) a Tomori Pál Főiskola docense. Elsősor-
ban Martin Heidegger filozófiájával foglalkozik, különös tekintettel a szorongás és 
a halálhoz viszonyuló lét fogalmára és témájára. 2022-ben jelent meg A szorongás 
mint önsorsjavító lehetőség című kötete, a Gondolat Kiadó gondozásában, amelynek 
fókuszában Heidegger szorongásfogalma áll. A fogalom ugyanakkor olyan módon 
bontakozik ki, hogy a szerző egyrészt kitekint a pszichológiai, illetve pszicho
analitikus szorongásfelfogásra, másrészt betekintést nyújt abba a filozófiatörténeti 
folyamatba, amelynek során a szorongás filozófiai témává vált.1 Így a monográfiában 
szóhoz jut Sigmund Freud és Carl Gustav Jung, valamint olyan gondolkodók is, akik 
tudvalevőleg jelentős hatást gyakoroltak Heidegger gondolkodói útjára, kérdésfelte-
véseire, illetve gondolkodási irányaira (és irányváltásaira is), jelesül Arisztotelész, 
Szent Ágoston, Luther és Kierkegaard. Az V. Interdiszciplináris Vallástudományi 
Hallgatói Konferencia második napján elhangzott Heidegger-előadásban úgyszin-
tén kiemelkedő jelentőségük volt a hatástörténeti és fogalomtörténeti szálaknak.  
A plenáris előadás mindvégig a filozófia és a teológia határterületén haladt, méghozzá 
kiváló egyensúlyérzékkel. Az előadás elsősorban az 1920/21-es tanév nyári szemesz-
terében elhangzott, Phänomenologie des religiösen Lebens címet viselő előadássorozat 
néhány szakaszára, valamint a Lét és idő egyes paragrafusaira támaszkodott. 

Busku Szilvia jól strukturált előadásának kiindulópontját a gond (Sorge) heideg-
geri fogalma jelentette, amelynek körvonalazásához az 1927-ben megjelent Lét és 
idő vonatkozó paragrafusait, valamint a Fenomenológiai Aristotelés-interpretációk  
(A hermeneutikai szituáció jelzésére) [Phänomenologische Interpretationen zu Aris-
toteles (Anzeige der hermeneutischen Situation)] című, 1922-es Heidegger-előadást 
hívta segítségül. E két szövegből kibontakoztak a gondfogalom lényegi vonásai, 
vagyis a gondnak a jelenvalólét (Dasein)2 létezését egészében átható, egzisztenciá-

1	 Busku Szilvia: A szorongás mint önsorsjavító lehetőség. Busku Szilviának 2024 tavaszán újabb 
monográfiája jelenik meg, amelynek központi témája Heidegger művészetértelmezése és a 
történetiség problémája lesz.

2	 A Dasein kifejezést a továbbiakban is a jelenvalólét terminussal adom vissza, Vajda Mihály, 
Angyalosi Gergely, Bacsó Béla, Kardos András és Orosz István fordítására támaszkodva. Azért 



242  Vallástudományi szemle 2024/1

lis jellege és világra irányultsága. Továbbá az is, hogy a gond, amely a jelenvalólét 
faktikus, mindennapi létezésében egyfelől a nem-jelenvalólétszerű létezők (itt 
elsősorban a hétköznapok praktikus eszközhasználatára kell gondolnunk) felé irá-
nyuló gondoskodásként (Besorgen), másrészt a többi, jelenvalólétszerű létező (azaz 
a körülöttünk elő emberek) felé forduló gondozásként (Fürsorgen) mutatkozik meg. 
A gondoskodás pedig alapvető létszerkezeti meghatározottsága a jelenvalólétnek, s 
ezt az előadás számos mindennapi példával, érzékletesen szemléltetette. Mégpedig 
olyan meghatározottságról van szó a gondoskodás esetében, amely folyvást arra 
készteti a jelenvalólétet, hogy a világon belüli létezőknél legyen, köréjük építse fel 
az életét, ily módon szem elől tévesztve valódi önmagát. Azonban a jelenvalólétnek 
a gond megszüntethetetlensége mellett és a szüntelen világra irányultság ellenére 
kellene mélyebben megértenie önnön létét és létének szerkezetét, hogy „autentikus” 
módon, vagyis létszerkezeti adottságaihoz híven létezhessen. 

Ám a gond fogalma nem Heidegger találmánya, e terminus gyökerei az őske-
reszténységhez is visszanyúlnak, erre Busku Szilvia is felhívta a figyelmet, Fehér M. 
Istvánra és Otto Pöggelerre hivatkozva.3 Természetesen az előadás ehhez a temati-
kus egységhez szintén bevont primer forrást is a vizsgálódás körébe, nevezetesen a 
Phänomenologie des religiösen Lebens címen megjelent előadásokat, amelyekben a 
heideggeri gondfogalom előképeként a Bekümmerung (illetőleg ennek létmódként 
megjelenő formája: Bekümmertsein) terminus jelenik meg. A koncepció leginkább 
a törődés fogalmával adható vissza, ámde ez a kifejezés – ahogy erre az előadó is 
rávilágított – nem mentes a szorongás és az aggodalom konnotációitól sem. Az előadó 
röviden és lényegre törően kitért arra, hogy milyen mozzanatokban fedezhető fel 
az őskeresztény élettapasztalat a fiatal Heidegger gondolkodásában kulcsfogalom-
ként aposztrofálható, a gond (Sorge) által körvonalazott „faktikus élet(tapasztalat)” 
(faktische Leben[serfahrung]) meghatározásában. Az előadás Pál apostol leveleinek 
heideggeri értelmezése nyomán kiemelte, hogy a fakticitás (Faktizität), a faktikus 
élet az evilági élet ténylegességét jelenti, s mint ilyen, leginkább a történetiség fo-
galmából ragadható meg. Heidegger számára azért is szolgáltatnak jó alapot a páli 
levelek a faktikus élet fogalmának felvázolásához és kifejtéséhez, mert úgy véli, 
hogy ezekben az első keresztény közösségekben az evilági életen volt a hangsúly; 
nekik még volt egyfajta eredendő időtapasztalatuk is, amely a kairologikus idő

találom előnyösebbnek a „jelenvalólét” fogalmát, mint a magyar nyelvű szakirodalomban 
szintén elterjedt „ittlét” kifejezést, mert előbbi sokkal kifejezőbben mutat rá a Heidegger 
gondolkodásában kulcsfontosságú idődimenzióra. Ezenfelül fogalomválasztásomnak a szóban 
forgó előadás sem mond ellent, ugyanis Dr. Busku Szilvia is „jelenvalólét”-ként beszélt a 
heideggeri Daseinről.

3	 Fehér M. István tanulmányáról és Otto Pöggeler Der Denkweg Martin Heideggers címet viselő 
kötetéről van szó. (Fehér M.: Őskeresztény élettapasztalat és eszkatologikus idő, 9–35; Pöggeler: 
Der Denkweg Martin Heideggers, 36–45.) 



Enesey Diána  243

felfogás felé mutat. Ebben az időfelfogásban döntő jelentőségű az éberség és – ezzel 
összefüggésben – a bizonytalan jövő felé való előrenyúlás is. A Lét és időben ezek a 
fogalmak a lehetőségekhez viszonyuló lét és a halálhoz való előrefutás [Vorlaufen] 
terminusaiban köszönnek vissza.

A fenti, teológiai hatástörténeti elemek rövid bemutatásával az előadó elénk 
tárta azt a gondolati síkot, amelyen Heidegger Augustinus-értelmezésének néhány, 
az előadás címében is megjelölt, specifikus vonatkozása feltérképezhető. Továbbra 
is a gond és a faktikus élet fogalmai kísérik az elemzés gondolati útját. Azonban 
innentől a két fogalom teológiai háttere dominált az előadásban, ezért Busku 
Szilvia a Phänomenologie des religiösen Lebens című előadássorozat 1921-es nyári 
szemeszterének előadásait magában foglaló szakaszának 12. paragrafusát helyezte a 
középpontba. Ebből bontakoztatta ki az ágostoni gondfogalom Heidegger gondkon-
cepciójára gyakorolt hatását. A 12. paragrafusban Heidegger a sokféleségben való 
szétszóródás (zerfließen in Mannigfaltiges) képét vetíti elénk,4 amely egyértelműen 
a Lét és időben felvázolt gondfogalom árnyoldalait mutatja, nevezetesen a világra 
való ráhanyatlást és a világba való belefeledkezés veszélyét. Az előadó hangsúlyozta, 
hogy a szétszóródottság fogalmát Heidegger Augustinusnál fedezte fel, és ültette át 
később a Lét és idő gondfogalmába ezt a konnotációt. 

Ugyanakkor Heidegger egy sajátosan ágostoni gondfogalmat is feltár, amelynek 
központi elemeként a kísértés (tentatio) fogalma jelölhető meg. A kísértés a faktikus 
élet tapasztalatának ágostoni ábrázolásában szükségképpen teherként nehezedik 
az emberre, ugyanis – mint Heidegger mondja, természetesen Ágoston gondolatait 
követve – „az élet nem más, mint állandó kísértés” (ständige Versuchung).5 Heidegger 
az ágostoni kísértések három fajtáját, vagyis a testi érzékiséget, a kíváncsiságot és a 
gőgöt részletesen ki is bontja ugyanezen szöveghely 13. paragrafusában. A testi érzé-
kiség vonatkozásában Heidegger az érzéki tapasztalatban való feloldódás problémáját 
állítja a középpontba. Busku Szilvia pedig felhívta a figyelmet arra, hogy Heidegger 
a Lét és idő 36., A kíváncsiság című paragrafusában úgyszintén az érzéki élvezetek 
ágostoni leírását idézi fel, felmutatva a látás elsőbbségét, valamint azt, hogy a látás 
az az érzékszervi képesség, amelyet a többi érzékszerv is egészen különös módon 
sajátít ki – erre Ágoston figyelt fel elsőként.6

A látás elsőbbsége elvezet a jelenvalólét létét meghatározó gondoskodást lehe-
tővé tevő körültekintés fogalmáig. Az alapvetően a gondoskodásra, azaz a világon 
belüli tevékenységekre és munkálkodásra irányuló körültekintés olykor, amikor 
éppen nincs mire vagy kire irányulnia a gondoskodásnak, illetve a gondozásnak, 
felszabadul. Ám ez a felszabadulás egyúttal a kíváncsiságot is felszabadítja, amelyet 

4	 Heidegger: Augustinus und der Neuplatonismus, 205.
5	 Uo., 206.
6	 Heidegger: Lét és idő, 202–203.



244  Vallástudományi szemle 2024/1

Heidegger élesen elhatárol a szemlélésben és a megismerésben jelentős szerepet 
betöltő rácsodálkozástól.7 A kíváncsiság szétszóródás, amely mindig valami újat 
keres, azaz „puszta látni-akarás” (bloße Sehenwollen):8 újabb és újabb tapasztalatokat 
áhít. Ekképp jelenik meg a kíváncsiság fenoménje Ágostonnál is. Vagyis a Heidegger 
koncepciójában megjelenő, a kíváncsiságban szétszóródott és a világban feloldódó 
jelenvalólét leírása illeszkedik az ágostoni kíváncsiság-felfogáshoz.

Az előadás záró szakaszában a gőg, illetve az elbizakodottság fogalmai álltak a 
középpontban, illetve az, hogy ezek a fogalmak miképp jelennek meg Heideggernél. 
Busku Szilvia hangsúlyozta, hogy a gőg problémája Heidegger gondolkodásában 
mindenekelőtt a másokkal való együttlétben (Mitsein) merül fel, ugyanis az ágostoni 
leírás is a másokhoz való viszony kontextusán belül tárgyalja az elbizakodottság 
kísértését a Vallomások X. könyvének XXXIX. fejezetében. Az előadó azt is meg-
jegyezte, hogy Heidegger filozófiájára nézvést nem elsősorban a másokhoz való 
viszonyulás forog kockán, hanem sokkal inkább az, hogy a jelenvalólét az elbiza-
kodottsággal önmagát fedi el, vagyis annak lehetőségét, hogy önnön létét eredeti 
módon értse meg. Ugyanis az elbizakodottság olyan tendenciát mutat, amelyben a 
jelenvalólét elhitet önmagával valamit, amit önmagában látni vél. Ebben a beállító-
dásban mintha elveszne a világvonatkozás is, amely azonban megszüntethetetlen, 
hiszen a jelenvalólét egyik alapmeghatározottsága az, hogy világban-benne-létként 
(In-der-Welt-sein) egzisztál. Az önmagával való törődésnek az a fajtája, amely az 
elbizakodottságban megmutatkozik, az a kísértés, amelyben a jelenvalólét (vagy 
Ágostonnál az ember) a legmélyebbre, az önelvesztésbe zuhanhat.

Végezetül Busku Szilvia kiemelte, hogy az ágostoni kísértés-fogalom kettős irá-
nyú, vagyis nem csupán a bukás és az önelvesztés fenyegetettsége, de az önmagára 
találás lehetősége is benne rejlik, vagyis egyfajta próbatételként írható le. Ugyan-
akkor a kísértést mint próbát egyetlen ember sem kerülheti el: meg kell küzdeni 
vele. Hasonló következtetés bontakozik ki Heidegger gondfogalma és az ahhoz 
fűződő, a jelenvalólét elől önnön létét elfedő veszélyek (világban való elmerülés és 
feloldódás) kapcsán is. A jelenvalólét számára a gond alapvető, meghaladhatatlan 
meghatározottság, feladata tehát abban áll, hogy a gond béklyói ellenére önnön 
léte felé forduljon, és önmagaként létezzen. A gond nem csupán a világban való 
feloldódáshoz, de a mélyebb létmegértéshez is elvezetheti a jelenvalólétet.

Busku Szilvia remek arányérzékkel felépített előadása egyfelől izgalmas filozófiai 
és filozófiatörténeti adalékokat nyújtott azok számára, akik mélyebben ismerik 
Heidegger írásait, másfelől értékes bevezetést is jelentett a heideggeri filozófia 
különleges fogalomvilágába. 

7	 Uo., 204.
8	 Heidegger: Augustinus und der Neuplatonismus, 224.



Enesey Diána  245

BIBLIOGRÁFIA

Busku Szilvia: A szorongás mint önsorsjavító lehetőség. Budapest: Gondolat Kiadó, 2022.
Fehér M. István: Őskeresztény élettapasztalat és eszkatologikus idő. Martin Heidegger korai vallás-

fenomenológiai előadásai = Magyar Filozófiai Szemle, 2011/4, 9–35. 
Heidegger, Martin: Augustinus und der Neuplatonismus = Heidegger, Martin: Phänomenologie 

des religiösen Lebens. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1995, 159–246. (=GA 60)
Heidegger, Martin: Lét és idő. Ford. Vajda Mihály, Angyalosi Gergely, Bacsó Béla, Kardos András és 

Orosz István. Budapest: Osiris Kiadó, 2001.
Pöggeler, Otto: Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen: Neske, 1990.



VALLÁS ÉS EGYHÁZ A VÁLTOZÓ 
TÁRSADALOMBAN.  

VALLÁSTUDOMÁNYI KONFERENCIA 
Kolozsvár, 2023. december 7–8.

DEMETER NOÉMI

A Valláskutató Intézet, a Babeş-Bolyai Tudományegyetem Magyar Szociológia és 
Szociális Munka Intézet, valamint a Kriza János Néprajzi Társaság szervezésében 
került sor a Vallás és egyház a változó társadalomban című, interdiszciplináris 
konferenciára, amelyen erdélyi és magyarországi kutatók ismertették munkájuk 
eredményét.

Elsőként Kiss Dénes (BBTE) köszöntötte az egybegyűlteket, majd bemutatta 
a Valláskutató Intézetet, rövid történetét és eddigi eredményeit. Kelemen Hunor 
mellett a közönséget Kovácsi István unitárius püspök is megtisztelte jelenlétével és 
köszöntőjével. Végül Bálint Róbert (Valláskutató Intézet) felvázolta a konferencia 
menetét. 

Tánczos Vilmos (BBTE) A csíksomlyói pünkösdi búcsú új kulturális ökonómiája 
című plenáris előadása a búcsú gyökeres átalakulását tárgyalta. Mint rámutatott, 
az időszerkezet összeomlott, a kegyhelyeken töltött idő lerövidül, és teret enged a 
profánnak. A szent és a profán egymásba csúszása vezetett a rituális állandóság 
felbomlásához. A tér változásának az esetében is a szent és a profán összemosó-
dásáról beszélhetünk, a kegyhely veszít szerepéből és periférikussá válik, míg a 
különböző profán terek és az ezeken zajló események kardinális szerephez jutnak. 
Az új rítushasználathoz csatlakoznak az új médiumok, mint például a digitális 
média. Az előadás fő célja tehát a búcsú nem vallásos elemeinek és jelentéseinek a 
bemutatása volt. 

A három szekcióra tagolt előadások sorát Komáromi Tünde (KRE) nyitotta 
meg, aki Krízishelyzetek és vallásos gyógyítás: egy kutatás tanulságai című elő
adásában bemutatta, hogy az ortodox papok segítségét nemcsak az ortodox hívek 
veszik igénybe, hanem némely területeken református és unitárius hitű magyarok 
is. A kutató a jelenség megértésében felvázolja az okot, amiért a magyar etnikumú 
egyének ortodox paphoz fordulnak krízishelyzetben, és jellemzi a református és 
ortodox közösségeken belül a papok és a hívek kapcsolatát. A következő előadó, 
Hubbes László (Sapientia EMT) Csillagvallás és apokaliptikus elemek az új nem-
zetmitológiákban című előadásában összehasonlító vizsgálatában a román és a 
magyar kultikus és apokaliptikus honlapokat állította szembe egymással. Diósi 



Demeter Noémi  247

Dávid (BBTE) Rituálékedvelő társadalmunk üres templompadjairól című prezen-
tációjának központjában az ember mint rituális lény (homo ritualis) állt, s elsősor-
ban a hétköznapi tevékenységek rituálissá válását tárgyalta. Az első szekció utolsó 
előadója Figus-Illinyi Rita (SZTE) volt, aki A reziliencia távlatai a társas identitás 
mentén címmel a közösség ellenállóképességét vizsgálta. A kutatás a társas identitást 
javasolja összekötő elemként az egyéni és a közösségi reziliencia között, kiemelve 
a multikauzalitás és a perspektíva fontosságát.

A második szekció első előadója, Kiss Dénes Felekezeti kötődés és egyházi 
integráció a romániai romák körében címmel ismertette a roma népesség statisz-
tikai leírását, ezen belül pedig a népességszám időbeli alakulását és az egyházba 
való integrálódást. Makkai Péter (Keresztény Diakóniai Alapítvány) A romániai 
cigányság helyzete, avagy miért fontos a református cigánymisszió elindítása című 
előadásában a romák helyzetét vizsgálja, kiemelve lakhatási körülményeiket, isko-
lázottságukat, egészségügyi ellátásukat, foglalkoztatottságukat és a roma-inklúzió 
nemzeti stratégiáját. Ezen belül fókuszál a magyar anyanyelvű, református romák 
Kovászna megyei helyzetére, hangsúlyozva a pontos helyzetfelmérés fontosságát. 
Végül javaslatot tesz egy erdélyi református cigánymisszió kidolgozására, bemu-
tatva a szükséges előfeltételeket és lépéseket. Peti Lehel (Nemzeti Kisebbségkutató 
Intézet) a Kelet-Románia pünkösdi közösségek dinamikáját vizsgálta, az előadásban 
főként az álnéven Ursareni és Penteoani nevezett falvak roma lakosainak a helyzetét 
mutatta be (Hogy születnek a roma pünkösdi közösségek? Kelet-romániai példák). 
A szekciót Fosztó László (Nemzeti Kisebbségkutató Intézet) zárta Khangeri ando 
munro kher (Házam a templom). Az online kommunikáció hatása a vallási nyil-
vánosságra a koronavírus járvány idején. Esettanulmány egy neoprotestáns roma 
gyülekezet példáján című előadásával. Betekintést nyújtott egy neoprotestáns roma 
gyülekezet életébe és pandémia következtében meghonosított, életükre jelentős 
hatást gyakorló, különböző online megoldásokra.

A nap utolsó szekciójának első előadója Rosta Gergely (PPKE) Eltűntek, de hová? 
A 2022-es magyarországi népszámlálás vallási eredményeinek tanulságai címmel a 
népszámlálásban vallási hovatartozásukat nem megválaszolók döntését próbálta 
értelmezni. Végezetül Hegedűs Rita (Selye János Egyetem) Felekezeti identitás és 
vallásosság a népszámlálások és a közvélemény-kutatások tükrében című előadása 
zárta a napot, amelyben a magyarországi vallási helyzet változását vizsgálta a 2021–
2022-es népszámlálások és kutatások adatai alapján. A szekularizációs hipotézis 
alapján a kutatás arra fókuszál, hogy nem a vallás maga, hanem az egyházakhoz 
kötődő vallásosság veszít szerepéből. A kutatás rámutat a felekezeti hovatartozás 
csökkenésére és arra, hogy a vallásos egyének aránya is alacsonyabb, mint az egy-
házias vallásosaké. A kutató a vallásosság és a felekezeti identitás közötti változást 
vizsgálja, kiemelve a valláshoz kapcsolódó identitás és kultúra fontosságát. 



248  Vallástudományi szemle 2024/1

A második nap plenáriselőadását Az objektivitástól a megélt vallásig – az ön- 
reflexív valláskutatás kihívásai – avagy miért más a vallás? címmel Vidacs Bea tartotta 
meg. Az előadás keretében egy magyar falu keresztszülő-választási stratégiáinak 
a vizsgálatát egy magyarországi látnokasszony körül kialakult vallási csoportban 
végzett kutatásával vetette össze. 

A negyedik szessziót Hesz Ágnes (PTE) kezdte Vernakuláris vallás a magyar 
titkosszolgálati levéltárban című előadásával, amelyben a kommunista állambiz-
tonsági szolgálatok által létrehozott iratoknak a vernakuláris vallás kutatásában 
való felhasználhatóságára kérdezett rá. Bögre Zsuzsanna (PPKE) Ellenállás vagy 
alkalmazkodás a szétszórt szerzetesnők túlélési stratégiája? című munkájában 
négy, 1950-ben feloszlatott női szerzetesrenddel foglalkozott a reziliens viselkedés 
szempontjából. A következő előadó, Jonica Xénia (Erdélyi Ferences Gyűjtőlevéltár) 
az Erdélyi Papi Misszió Egyesület által szervezett népmissziók helyzetét mérte fel, 
nemcsak vallási, hanem kulturális, társadalmi és politikai szempontból is „Mentsd 
meg a lelkedet!” Adalékok a 20. századi erdélyi – ferences – népmisszió történetéhez 
című prezentációjában. A tömb utolsó előadását Beke András (BBTE) tartotta meg 
Egy tömeges vallási konverzió intézményi és mentális háttere. Az 1931-es csíkszent-
királyi kántorválasztás elemzése címmel. Az előadó választ keresett arra, miként 
szegültek a hívek a püspökség ellen, illetve miért tértek át a görögkatolikus vallásra. 

Az ötödik szekciót Kurta József Tibor (KPTI, BBTE) nyitotta meg Ráncok az 
egyház arcán, avagy a liturgia relativizálódása az erdélyi református egyházban 
című előadásával, amelyben nyomon követte az erdélyi református egyház litur-
giájának egységesítési folyamatát. Kiss Gábor (BBTE) Egyház–jog–szociológia: 
megfontolások az egyházi bíróságok elérhetőségének vizsgálata kapcsán, különös 
tekintettel a házasság- és bűntetőjogra című előadásában a jogtudatosság, konkrét 
jogismeret és igénytudatosság mobilizációs szubjektív faktorok segítségével mutatta 
be azon tényezőket, amelyek befolyásolják a kereset érvényesítésének körülményeit.  
A szekciót András Szabolcs (BBTE) A jelenkori erdélyi római katolikus egyház közéleti 
szerepének balkanizálódása című előadása zárta. Az előadó a katolikus egyházban 
átvett ortodox viselkedésformákat s ezek jelenbeli működésmódját vizsgálta. 

A hatodik előadássorozat első szereplője Beke Boróka (DRHE) volt, aki Az egyház 
mint saját keretein túlnövő hálózat című vizsgálatát mutatta be. Megtudhattunk, 
hogy a közösségi vallásgyakorlás helyét hogyan veszi át az individuális vallásgya-
korlás. Szabó Éva (BBTE) A közösségi média „vallása” című előadásban a kutatás a 
közösségi média vallásként való lehetséges szerepét vizsgálja. A Twitter és a Facebook 
használatának hasonlóságát vizsgálja a hagyományos hitrendszerekhez, és arra a 
következtetésre jut, hogy ezek a platformok „nem létező világok” létrehozásával és 
fenntartásával befolyásolhatják a valóságot mint a szabadsághoz való jogot. A kutatás 
eredményei nem egyértelműek a nem válaszolókra (40%) vonatkozóan, ami teret 
ad a különböző értelmezéseknek, a „nem válaszolók vallásossága” és a „vallástalan-



Demeter Noémi  249

ságuk” között. A kutatás célja a nem válaszolók elemzése a népszámlálási adatok 
alapján. Tőke Sugárka (BBTE) A csíksomlyói pünkösdi búcsú képi megjelenítése az 
online sajtóban címmel a csíksomlyói búcsú különböző médiareprezentációit, ezek 
típusait mutatta be és hasonlította össze. 

A hetedik szekciót Andok Mónika, Szilczl Dóra és Radetzky András (PPKE) 
közös előadása indította: Vallási tartalomgyártók, újságírók szerepfoglalkozása, 
motivációi. Megtudhattuk, hogy a vallásos médiatartalmak előállítói milyen sze-
repfelfogásokkal, elköteleződésekkel, motivációkkal és célokkal rendelkeznek. 
Máté-Tóth András (SZTE) Bűn – megbocsátás – konvivencia című előadásában a 
megbocsátás és a kiengesztelődés folyamatainak vallási dimenzióját vizsgálta, Szi-
lárdi Réka (SZTE) az Everness fesztivál résztvevőinek vallási hátterét, elképzeléseit 
vizsgáló, a programkínálati elemeit értékelő kutatását mutatta be.

A konferencia utolsó szekciója Török Emőke és Bíró Emese (KRE) Nők a lelké-
szi pályán című előadásával kezdődött. A kutatók azt a kérdést tárgyaltak, hogy a 
lelkésznők hogyan élik meg az emancipatorikus szerepüket, a lelkészi hivatásukat, 
valamint hívőként női szerepüket. Czire Szabolcs (KPTI) Hálózati szempontok a 
gyülekezetépítésben című előadásban a Budapesti Unitárius Egyházközség gyüle-
kezetépítésének az adatbázisát és a kapcsolattartás rendszerét mutatta be. Az utolsó 
előadást Bálint Róbert Zoltán, Kató Szabolcs (KPTI) és Kiss Dénes tartotta meg  
A protestáns egyházak és a lelkészek új kihívásai címen. Vizsgálatukban a protestáns 
lelkészek nehézségeit, az őket érő különböző feszültségeket és a megküzdéshez 
szükséges kompetenciáikat térképezték fel. 

A valláskonferencia utolsó mozzanata Máté István Szolgálatban Kalotaszegen. 
Lelkipásztori életstratégiák és életpályák a kalotaszegi Református Egyházmegyében 
című könyvének bemutatása volt. Peti Lehel részletesen és önreflexíven ismertette a 
művet, kiemelve jelentőségét, hozzájárulását az alsópapság társadalmi szerepének 
értelmezéséhez Az eseményen a könyv méltatóján és szerzőjén kívül még Pozsony 
Ferenc, Máté István témavezetője szólalt fel hosszabban.

A kétnapos rendezvényt Kiss Dénes zárta le, amelyben köszönetet mondott a 
résztvevőknek és a szervezőknek. Végül a résztvevők egy emelkedett hangulatú 
vacsorán vehettek részt, hogy megünnepeljék a sikeres rendezvényt és a tudomá-
nyos tapasztalatcserét.



A HERMENEUTIKAI KUTATÓKÖZPONT  
30 ÉVES JUBILEUMI KONFERENCIÁJA 

Budapest, 2024. február 1.

D. TÓTH JUDIT

Jubileumi konferenciára gyűltek össze az előadók és érdeklődők 2024. február 
1-jén a Károli Gáspár Református Egyetem Bölcsészet- és Társadalomtudományi 
Karának Buda Béla termében. Az ünnepi konferencia apropója a Hermeneutikai 
Kutatóközpont megalapításának harmincadik évfordulója volt, és az alkalom fő 
szervezői között Horváth Orsolya és M. Pintér Tibor mellett ott találjuk Fabiny 
Tibor irodalomtörténészt, Shakespeare-kutatót, világi teológust, a KRE tanárát, aki 
nemcsak a jeles alkalom szervezésében és lebonyolításában volt oszlopos tag, hanem 
a Kutatóközpont létrehozásában és munkájában is mind a mai napig meghatározó 
szerepet játszott, játszik. 

Trócsányi László rektor és Horváth Géza dékán köszöntő szavai és a konferencia 
megnyitása után Fabiny Tibor tartott méltató előadást a Hermeneutikai Kutatóköz-
pont elmúlt harminc évéről. Visszatekintve a kezdetekre, kiemelte, hogy a Kutató-
központ – szegedi előzmények után – Bolyki János református teológus és mások 
kezdeményezésére, több felekezet közreműködésével jött létre, Gerhard Ebeling 
zürichi kutatóközpontját tekintve legfontosabb modelljének. Az 1993. december 
13-án létrejött központ alapítói között mások mellett ott találjuk Fabiny Tibort, aki 
a legutóbbi időkig a központ elnöke volt, tőle Hanula Gergely vette át a 2010-től 
Hermeneutikai Kutatóközpont Intézet néven működő intézetet. A Kutatóközpont 
kezdettől fogva ökumenikus szellemben végezte munkáját, ami működésük legszé-
lesebb körben ismert eredményéből, az általuk kiadott Hermeneutikai Füzetek c. 
sorozatból is kitűnik. Mind a Kutatóközpontnak, mind az ötvenedik kiadványához 
elérkezett sorozatnak elévülhetetlen érdeme, hogy a bibliai és teológiai hermeneuti-
ka és exegézis sok-sok alapművével ismertette meg a hazai érdeklődőket, nemcsak 
az egyházakon belül, hanem azokon kívül is.1 Ahogy előadásában Fabiny Tibor 
elmondta, a Kutatóközpont munkája nem csupán a Füzetek kiadásában merült 
ki, hanem emellett egyetemi munkát és kutatásokat is folytattak, folytatnak. Ezek 

1	 A sorozat kiadványairól tájékozódni lehet A Hermeneutikai Kutatóközpont munkája és kiad-
ványai című füzetből (Budapest: Hermeneutikai Kutatóközpont, 2024) és internetes linkjéből: 
hermeneutika-btk.eu/wp-content/uploads/2024/01/hermeneutikai-kotatokozpont-tajekoztato.
pdf.



D. Tóth Judit  251

közül az egyik legjelentősebb, ma is futó projekt az Egyesített Bibliaolvasó honlap 
létrehozása és fejlesztése (EBO, ebo.kre.hu), amely az összehasonlító bibliaolvasás 
technikai feltételeit teremti meg, de hasonlóképpen fontos A protestáns fundamen-
talizmus hermeneutikai kérdései kutatócsoport munkája is, amelyben az előadónak 
ugyancsak vezető szerepe van.

Fabiny Tibor előadását követően a második szekcióban a Teológiai bibliaértel-
mezés – pro és kontra címmel meghirdetett kerekasztal-beszélgetést hallgathatták 
meg az érdeklődők, melynek moderátora Zalatnay István volt, résztvevői pedig 
Bernhardt Dóra, Békési Sándor, Fabiny Tibor, Hanula Gergely, Horváth Orsolya, 
László Virgil és Mártonffy Marcell. A beszélgetés Fabiny Tibor Túl a literalizmuson. 
Gondolkodó párbeszéd a teológiai hermeneutikáról című kötetéhez kapcsolódott 
(Budapest: L’Harmattan, 2023) és az abban már megkezdett párbeszédet elevenítette 
fel, illetve folytatta. A kötet megjelenésének előzménye az volt, hogy a szerző egy 
korábbi, 11 pontból álló teológiai röpiratát (ahogyan ő nevezi, pamfletjét) elküldte 
több teológus, lelkész, bibliakutató ismerősének, akiket „gondolkodó párbeszédre” 
szólított fel a röplapban megfogalmazott kérdésekkel kapcsolatban, melyek kö-
zéppontjában a Szentírás-értelmezés „új” irányának, többek által paradigmájának 
nevezett teológiai hermeneutika áll. A személyes megszólításra harminchárman 
válaszoltak, többnyire református és evangélikus lelkészek, teológusok, de római 
katolikus teológusok is. A teológiai hermeneutika lényege, hogy az elmúlt évszázadok 
bibliaértelmezései után ismét Isten szavára, Igéjére kívánja irányítani az értelmezők 
figyelmét. A kerekasztal résztvevői a korábbi válaszadók között is ott voltak, így 
nem volt számukra ismeretlen az a termékeny, „hídépítő” vita, amely Fabiny és a 
párbeszédben résztvevők között kibontakozott. A hozzászólások elsősorban a teo-
lógiai hermeneutika fogalma, mibenléte, a hermeneutika és exegézis, a Biblia mint 
az értelmezés tárgya, mint szent szöveg, a Biblia és az Isten Igéjének egymáshoz 
való viszonya, az értelmezés különböző irányainak, paradigmáinak az eredményei 
és hiányosságai, az Egyház, a gyülekezetek értelmezői szerepe körül forogtak. 

Az ebédszünet utáni harmadik szekcióval megkezdődött a hermeneutika és a 
fundamentalizmus nagy témáihoz kapcsolódó, többnyire harmincperces előadások 
sora. Ezt a sort a bibliafordítás és hermeneutika kapcsolatát különböző megközelíté-
sekben bemutató három előadás nyitotta meg: Horváth Géza (Luther bibliafordítása) 
egy korábbi, A lutheri reformáció ötszáz éves öröksége című kötetben (Budapest: 
Luther Kiadó, 2018, 167–186.) megjelent tanulmányának (Luther bibliafordítása(i) és 
hatása az újfelnémet nyelv kialakulására) rövidített változatát adta elő, míg Pecsuk 
Ottó A literális bibliafordítások igénye az ókorban, M. Pintér Tibor pedig A biblia-
fordítás funkcionalista megközelítésének hermeneutikája címmel tartott előadást. 
Hangsúlyozták, hogy a fordítás egyben mindig értelmezés is, ezért a mindenkori 
fordító felelőssége nagy, különösen a szent szövegek esetében; Luther a fordítást 
egyenesen Isten különleges kegyelmének és adományának tartotta. Pecsuk Ottó 



252  Vallástudományi szemle 2024/1

előadásából megtudhattuk, hogy a fordítás két lehetséges pólusáról, az eredeti 
szöveg betű szerinti értelméhez (tartalmához) és formájához ragaszkodó, vagyis 
formális, formahű és a jelentést szabadabban visszaadó, a befogadó nyelv sajátos-
ságait jobban figyelembe vevő, dinamikus, értelmező fordítás lehetőségéről már a 
nagy ókori fordítók, mint például Szent Jeromos is tudtak, bár az ókori fordítások 
alapvetően literálisak voltak. Horváth Géza előadása nemcsak Luther német nyelvű 
fordításainak előzményeiről, hanem a reformátor fordítási elveiről és megoldása-
iról is beszélt, melyekben krisztológiájának nagy szerepe volt, illetve kitért Luther 
népnyelvi fordításainak az újfelnémet nyelv kialakulására gyakorolt hatására is.  
M. Pintér Tibor nyelvészként közelített a szekció fő témájához, amikor az egyik 
modern elméletnek, a funkcionalizmusnak a bibliafordításban játszott szerepéről 
beszélt. A funkcionalista elv célja olyan fordítás létrehozása, amely a befogadóközös-
ség igényeihez igazodik, ami viszont kapcsolódik a befogadók nyelvhasználatához, 
kulturális hátteréhez, felekezeti hovatartozásához. Az elmélet szerint a forrás- és 
a célnyelvi szöveg soha nem lehet azonos, a kettő viszonyában nem az ekvivalen-
ciára, hanem a megfeleltetésre kell törekedni. Mi, magyarok ennek a gyakorlati 
megvalósulását a már meglévő, különböző magyar nyelvű fordítási változatok 
összehasonlításával tudjuk vizsgálni, az összehasonlító munkában pedig éppen a 
már említett Egyesített Bibliaolvasó (EBO) oldal lehet segítségünkre.

A délutáni előadások A fundamentalizmus hermeneutikai kérdései elnevezésű 
szekcióban folytatódtak, az elnöki teendőket pedig Fabiny Tibor, A protestáns 
fundamentalizmus hermeneutikai kérdései kutatócsoport vezetője látta el. A szekció 
érdekessége volt, hogy az első három előadás a téma kutatásának három (tudomá-
nyos, történeti, evangelikál) perspektíváját volt hivatott bemutatni. Szalai Miklós 
történész, filozófus előadása (A keresztény, zsidó és iszlám fundamentalizmus) a 
három, címben jelzett világvallás fundamentalista irányzatainak sajátosságait 
mutatta be történelmi utalásokkal, világossá téve közös vonásukat is: tudniillik 
azt, hogy a hagyományhoz, a nyelvben, öltözetben, szokásokban is megmutatkozó 
kulturális identitáshoz való merev ragaszkodásuk meg is változtatja a hagyományt. 
Izsák Norbert előadása („Made in America”. A fundamentalizmus kialakulása és 
terjedése az Amerikai Egyesült Államokban) az USA-ból elinduló és ott jelentőssé 
váló protestáns fundamentalizmust mint a modernizmusra és a szekularizációra 
adott „szorongásjellegű” választ értelmezte, a kezdetekre is visszatekintve. A leegy-
szerűsítő, antiintellektuális irányzatok sajátossága a szeparatizmus, a folyamatos 
ellenségképzés és a gonosszal folytatott harc, a felsőbbrendűség tudata, ugyanakkor 
paradox módon az elzárkózás ellenére is a politikában való jelenlét vágya. Az Egyesült 
Államokban egyszerű, tanulatlan emberek tudtak karizmatikus, prófétai szerepbe 
kerülni, és sikereiket, tekintélyüket az USA kiválasztottságának a hangsúlyozására 
felhasználni. Márkus Tamás Mi és mi nem a fundamentalizmus? című előadása 
kérdésekkel kezdődött: mit jelent a fundamentalizmus, mit tartunk annak, mihez 



D. Tóth Judit  253

képest vagyunk fundamentalisták, hittartalomnak vagy mentalitásnak kell-e tekin-
tenünk, mi az evangelikalizmus (evangéliumi kereszténység) és a fundamentalizmus 
viszonya? A fogalmak körüli tudatlanság és zavar egyik okát az előadó abban látta, 
hogy az alapvető forrásoknak nincs magyar nyelvű irodalma. Az előadó vizsgálta az 
evangelikalizmus, az evangelikálok (az evangéliumi keresztények) és a fundamen-
talizmus viszonyát, utalt a mozgalom kezdeteire, legfontosabb nyilatkozataira (az 
1910-ben deklarált öt hittételre, „fundamentumra”, az 1979-es Chicagói Nyilatko-
zatra) és rámutatott arra, hogy a fundamentalizmus ma a protestáns egyházakban 
jelentősebb, mint más keresztény egyházakban.

A konferencia utolsó, ötödik, A fundamentalizmuson túl elnevezésű szekciója, 
továbbra is Fabiny Tibor elnöklésével, a teológiai és politikai perspektívára irányí-
totta a hallgatóság figyelmét. Horváth Orsolya Luther dinamikus hermeneutikája 
című előadása Luther hermeneutikájának ontológiai alapját, Isten – ember – világ 
kapcsolatát állította középpontba a reformátor néhány munkája alapján. Luther 
hermeneutikájának ontológiai gyökereit vizsgálva az ember Isten szavát értelmező 
helyzetéből indult ki, amit az ember véges volta határoz meg; a Szentírás megértése 
pedig, amelynek szintén van története, soha nem lehet befejezett megértés. Az előadó 
ugyancsak vizsgálta a hit és az értelem funkcióját, működését a megértésben, amelyet 
szintén a „közben”, a be nem fejezettség dinamikája jellemez. Veres Ábel előadásá-
ban (John Webster teológiai hermeneutikája) John Webster (1955–2016) munkáinak 
fordítójaként és kutatójaként szólt a témáról, és a teológus rövid bemutatását azzal 
kezdte, hogy Webster nem volt megosztó személy; saját rendszeres teológiája nem 
volt, gondolkodására Eberhard Jüngel teológiájának és Karl Barth etikájának és 
korai teológiájának vizsgálata hatott. Saját teológiáját az egyházcentrikusság és a 
trinitárius istenkép jellemezte. A konferencia utolsó előadása (Fundamentalizmus 
és politika) a fundamentalizmus kérdéskörét politikai perspektívába helyezte. Bár 
a fundamentalista irányzatok lehetséges politikai szerepvállalásait már a korábbi 
előadók is érintették, sőt arról is esett szó, hogy nem minden közösség teológiai 
„fundamentalizmusa” jár együtt politikai ambíciókkal, Buda Péter előadása a vallási 
fundamentalizmusnak a politikai fundamentalizmussal való összekapcsolódását 
mutatta be, úgy is, mint új szakrális fenyegetettséget, amely komoly kihívást jelent 
a demokratikus berendezkedésű országok politikai gyakorlata számára.

A mindvégig nagy érdeklődéssel kísért egész napos konferencia a tervek felvil-
lantásával zárult.



IM-KONFERENCIA  
PÁZMÁNY PÉTER ÉLETMŰVÉRŐL

Budapest, 2024. február 23.

HURSÁN SZABOLCS

Február 23-án került sor az Irodalmi Magazin Pázmány Péter-konferenciájára. 
A Petőfi Irodalmi Múzeum díszterme – az egykori Károlyi-palotában – nemcsak 
különlegesen szép, hanem világos, tágas, jól berendezett terével és kiváló hangosí-
tásával kellemes és megfelelő helyszínnek bizonyult. 

A program kerekasztal-beszélgetéssel kezdődött, melynek résztvevői a Pázmány- 
kutatás kiemelkedő alakjai voltak: Ajkay Alinka, Gábor Csilla, Hargittay Emil és 
Tusor Péter. A diskurzus moderátora Maczák Ibolya volt, aki kérdésfelvetéseivel 
keretezte és vitte előre a párbeszédet. Hargittay Emil a kutatás jelenlegi állására 
vonatkozóan az 1998-as, piliscsabai „Pázmány Péter és kora” konferenciát említette 
meghatározó kezdőpontként. Több későbbi kutató itt lépett föl először, továbbá 
itt fogalmazódott meg az életművel kapcsolatban a kritikai kiadás igénye. Tusor 
Péter Pázmányt korszakalkotó személyiségként mutatta be, akivel a katolikusok 
is megérkeztek a hitviták küzdőterére. Hargittay Emil a XVII. századi katoli-
kus-protestáns kontroverzió középpontjában a Szenthagyományra is építő és a Sola 
Scriptura elvén álló bibliaértelmezés különbségére mutatott rá, miközben arra is 
kitért, hogy az 1670-es évekre gyakorlatilag elfogytak a vitában szembenállók érvei. 
Gábor Csilla a Pázmány-életmű irodalmi értéke kapcsán a latin nyelv és a grazi 
oktatási gyakorlat a prédikációszerkesztésben megnyilvánuló hatására hívta fel a 
figyelmet. Véleménye szerint Pázmányban összhangban volt a vallásosság racionális 
és misztikus oldala, melynek hátterében imádságos lelkülete állt. Az életmű hatása 
kapcsán a résztvevők azt hangsúlyozták, hogy az szinte minden katolikus szerzőre 
hatással volt, de nem beszélhetünk „kézivezérlésről”, és nem volt „Pázmány-iskola”. 
A panel a Pázmány-kutatás jövőjével zárult. Fontos feladatként került szóba a 
nemzetköziesítés, és a résztvevők hangot adtak a reménynek, hogy a teljes kritikai 
kiadás 2030-ig napvilágot fog látni. 

A színvonalas beszélgetést hasonlóan értékes szekciók követték. Az első szekció 
méltán viselte a Hit, vita, áhítat nevet. Tasi Réka lendületes, szabatos előadásában 
az érzékelésre és befogadásra vonatkozó, egykori kortárs elméleti modellek szerepét 
tárgyalta a Pázmány-prédikációkban. Báthory Orsolya a Pázmány által vívott hit-
vitákról adott áttekintést. Horváth Csaba Péter Pázmány fő műve, a Kalauz formá-



Hursán Szabolcs  255

lódását tekintette át annak három kiadása tükrében (1613, 1623, 1637). Bogár Judit 
előadásának középpontjában Pázmány imakönyve állt, amely nemcsak katolikus, 
hanem protestáns imakönyveknek is mintájául szolgált. 

A második szekció az Adaptáció, információ, kompiláció nevet viselte. Bajáki 
Rita Kempis Tamás nagy hatású műve, a Krisztus követése Pázmány általi for-
dítását vizsgálta. Az előadásból kiderült, hogy Pázmány kiváló fordítója volt a 
műnek. Förköli Gábor a Pázmány-levelezés politikai vonatkozású csomópontjait 
tekintette át. Csorba Dávid a Debreceni Református Kollégium könyvtárában levő 
Kalauz-kötetekben található bejegyzéseket mutatta be, és osztályozta sajátos elem-
zési szempontok szerint a művel vitázó XVII–XVIII. századi református diákok 
megjegyzéseit. Lovas Borbála érdekfeszítő előadásában kéziratos kódexek alapján 
mutatott rá arra, hogy a Pázmány-szövegeket (elsősorban prédikációkat) a XVII. 
századi erdélyi unitárius lelkészek is intenzíven felhasználták.

A harmadik szekció – Iskola, köztér, szépirodalom – középpontjában a Páz-
mány-életmű hatástörténete és napjainkban elfoglalt helye állt. Keisz Ágoston len-
dületes, kedvcsináló előadásban igyekezett példákat felhozni arra, hogy miközben a 
tantervben egyre kevesebb tér nyílik a koraújkori magyar nyelvtörténet oktatására, 
miként lehet mégis Pázmány Péter műveit megismertetni a diákokkal. Az előadó a 
vitakultúra, az életvezetés, és a nyelvtörténet szempontjaira mutatott rá megközelítési 
lehetőségként. Tüskés Anna Pázmány Péter művészeti ábrázolásait vette számba 
alapos előadásában. A konferencia két utolsó előadása egyaránt Pázmánynak a XX. 
századi magyar irodalomban betöltött helyéről szólt. Dóbék Ágnes olyan történelmi 
tárgyú műveket elemzett, ahol Pázmány mint szereplő tűnik fel, és amelyekben a 
Pázmány-szövegek használata is kimutatható. A záróelőadásban Maczák Ibolya a 
Pázmány mint irodalmi ikon képét boncolgatta. 

Összességében azt lehet mondani, hogy az Irodalmi Múzeum által rendezett 
konferencia jól mutatta a hazai Pázmány-kutatás széles spektrumát.



BESZÁMOLÓ BANGHA IMRE OXFORDI 
EGYETEMI TANÁR KÖNYBEMUTATÓJÁRÓL 

Budapest, 2024. április 11.

ÁRPÁD ESZTER ‒ SZABÓ ZOLTÁN

2024. április 11-én, a magyar költészet napján, a Károli Gáspár Református Egyetem 
Bölcsészet- és Társadalomtudományi Karán megrendezésre került Bangha Imre 
oxfordi egyetemi tanár könyvbemutatója, melyben a Költők és koldusok között 
(Indiai napló 2001 – 2017), valamint a „Nap s Hold nélkül ragyog a fény” Klasszikus 
hindi irodalom című két könyve került bemutatásra. A bemutatást az előbbi kötetet 
szerkesztő Frazer-Imregh Monika vezette. 

A könyvbemutatón Bangha Imre mesébe illően mutatta be India kultúráját és 
a hindi irodalom remekeit, melynek köszönhetően a hallgatóság a bemutató alatt 
Indiában érezhette magát. Elmesélte, hogyan jutott ki Indiába először az egyetem 
keretein belül, és hogy számtalan hindi irodalommal foglalkozó tanítómester keze 
alatt tett szert jelenlegi tudására. Tartózkodóan megosztotta velünk a hindi költé-
szet és klasszikus irodalom fennmaradásának nehézségeit, ugyanis a nyelv ősisége 
és kötöttsége miatt kevesen vállalkoznak az ezen területen való kutatómunkára. 
Az első Indiai útja során megismerkedett a braj1 nyelvvel és irodalommal, melyet a 
mai indiaiak nehezen vagy egyáltalán nem értenek. A nehézséget az okozza, hogy 
kevésbé használják a braj nyelvet, így az apránként eltűnik a modern kultúrájukból. 
Majd beszámolt arról is, hogyan teremtett kapcsolatot a kaszton kívüliekkel, más 
néven az érinthetetlenekkel, akiket az indiaiak tisztátalannak tartanak. Rengeteg 
szegény emberrel elegyedett szóba a saját anyanyelvükön, és ennek köszönhetően 
számos barátra talált, akikkel a mai napig tartja a kapcsolatot, és akik szintén nem 
keveset tettek hozzá a kutatásaihoz. Ehhez kapcsolódóan a könyvbemutató felve-
zetésénél a szerkesztő megkérdezte Bangha Imrét, hogy valójában hány nyelven 
is beszél, amelyre szerényen felelve azt válaszolta, hogy inkább felejti a nyelveket. 
Ezután rátért a klasszikus hindi irodalom nagyjaira, akik meghatározták India 
irodalmi magját. Először Kabírt említette, akitől a „Nap s Hold nélkül ragyog a 
fény” Klasszikus hindi irodalom című könyvének a címét kölcsönözte. Egy rövid 
részlet Kabír kétsorosaiból:

1	 A braj nyelv, más néven braj bhasha az Észak-Közép-India két uralkodó irodalmi nyelvének 
egyike volt, mielőtt a XIX. században a hindi váltotta fel. 



Árpád Eszter ‒ Szabó Zoltán  257

Láttam test nélküli csodát és urat, mint szolga;
Nap, s hold nélküli ragyog a fény, s a szolgának nincs dolga.

(Kétsorosok, Bangha Imre fordítása)

Továbbá megemlítette Meera Bai, más néven Mírábáj hindu költőnőt, akit a klasszi-
kus hindi irodalom legnagyobb költőnőjének tartanak. A klasszikus hindi irodalom 
további nagy alakja a muszlim Malik Muhammad Jayasi, aki egy nagy eposzt írt, 
melynek a címe Padmávat.

A könyvbemutatás végeztével Bangha Imre tiszteletére és költészet napja al-
kalmával a hallgatóság több tagja felolvasott a klasszikus hindi irodalomból pár 
versrészletet.

Íme megemlékezem a Teremtőről, aki egy, aki kezdet,
ő alkotta a földi világot, ide életet ő teremtett.

Ő alkotta a fényt, ami rögtön vad ragyogásba kezdett,
nagy szeretettől túlcsordultan ő alkotta a mennyet.
Ő alkotta a tüzeket, a levegőt, a vizet meg a földet,

ő alkotta sokszínű képpé a kéket, a pirosat, a zöldet.
Ő alkotta az egeket, a poklot, ő formálta a földet.

ő alkotta a millió élőt, mind kik a létbe jöttek.
Ő alkotta hét szigetét a tarka földkerekének,

ő alkotta tizennégy síkját a teljes létnek.
Ő alkotta a napot, ami kiragyog, ő adott holdat az éjnek,

ő alkotta a csillagokat, meg a sok csuda csillagképet.
Ő alkotta a nap melegét, ő biz a hideget, az árnyat,

ő alkotta a fellegeket, vakító kardját villámnak.
Nincsen más, aki bármi hasonlót tenni ma képes lenne,

Ő neve ajkamon, így hát folytatom, bölcsen belekezdek e történetbe.
(Padmávat 1, Lackfi János fordítása)

A versfelolvasások után India sokszínűségéről kérdezhettük Bangha Imrét, többek 
között arról, hogy hány nyelvet beszélnek India területén, amire azt felelte, több 
mint ezer ilyen nyelv létezik, melyek közül több mint 20 nyelv van India hivatalos 
nyelvei közé sorolva. Egy másik kérdésre válaszolva elmesélte a nehézségeket, 
amelyeket európaiként tapasztalt, mivel minden fehér emberre a szubkontinens 
történelme miatt az indiaiak britként tekintettek egy időben, és emiatt mindenki 
angolul akart vele beszélgetni.

Zárásként meg szeretnénk említeni, hogy életre szóló élmény és inspiráló volt ott 
lenni a ma élő legnagyobb magyar indológus könyvbemutatóján, aki szeretettel és 
alázattal beszélt az indiai kultúráról, furcsaságairól és a klasszikus hindi irodalomról.



SOME KIND OF LIBERATING EFFECT – 
RELIGION IN CENTRAL AND EASTERN 

EUROPE TODAY 
A film directed by Valerio Severino, screened at Károli University 

of the Reformed Church April 4, 2024, Budapest

LAURA SUSZTA 

The screening of the above-named documentary took place at Károli Gáspár 
University of the Reformed Church in Hungary as part of the Károli Community 
Days (“Training Week”), followed by a discussion between Miklós Vassányi (Faculty 
of Humanities, Károli University) and the film director, Valerio Severino, and was 
moderated by Judit Mudriczki (Faculty of Humanities, Károli University).

“Do we have the freedom to delve into the study of religion today?” This query 
forms the basis of Valerio Severino’s documentary, titled Some Kind of Liberating 
Effect. The film presents a tapestry of life lessons woven with the backdrop of 
academic history and the varied political environments of Central and Eastern 
Europe. This cinematic journey unfolds thirty years after the era of the so-called 
Scientific Atheism and clandestine religious practices, offering insightful portraits 
of scholars of religion that reflect both individual experiences and societal shifts in 
post-communist countries.

This documentary explores the theme of academic freedom within the realm of 
religious studies and embarks on a journey through the varied political environments 
of Central and Eastern Europe. The film captures insights from scholars hailing from 
Hungary – Mihály Hoppál, András Máté-Tóth, László Gergely Rosta, Tamás Nyirkos –, 
Czechia, Poland, Lithuania, Latvia, Estonia, Romania, and Ukraine. Spanning across 
twelve cities and three generations, it presents a mosaic of perspectives. Through a 
series of interviews, the voices of twenty scholars intertwine and coalesce, crafting 
a narrative tapestry. 

Valerio Severino, a scholar of religion, who obtained his PhD at the University 
of Rome La Sapienza and achieved his Habilitation in Italy has collaborated on 
research endeavors with esteemed institutions such as the Italian Lincean Academy, 
as well as the Hungarian and Polish Academies of Sciences, alongside his role as a 
Marie Curie Fellow at the University UPOL in Olomouc, Czech Republic. Notably, 
Severino is recognized for his authorship of Documenting the History of Religions 
in the Hungarian Academy of Sciences (1950‒1970). Letters, Reports, and Requests 



Laura Suszta  259

across the Iron Curtain (Brill 2021), wherein he investigates the intricate dynamics of 
religious scholarship during the mid-20th century. His scholarly pursuits primarily 
revolve around the 1956 Hungarian revolution and the Cold War history of the 
academic study of religions.

Furthermore, Severino has ventured into the realm of filmmaking with his 
feature directorial debut, Some Kind of Liberating Effect, which garnered sponsorship 
from the European Commission, marking a multidisciplinary exploration of his 
intellectual undertakings beyond traditional academic domains.

The 54-minute film, as mentioned earlier, focuses on the freedom of scientific 
investigation of religion. It is divided into two parts – one focusing on the period 
before the regime change, and the other considering contemporary events – all 
encompassed within a frame story rich with fairy-tale metaphors. In the first part, 
attention is drawn to the anti-religious policies and state-sponsored atheism, narrated 
through the personal experiences of researchers and university professors closely 
associated with religious studies, thereby substantiating what we know about the 
relationship of this regime with religion.

The second part of the film focuses on current situations, further probing whether 
there is freedom in academic research. Reflecting on recent political events such 
as the Russian-Ukrainian war, Hungarian decisions and laws concerning science, 
or women’s opportunities and equality within academia, the discussion explores 
topics related to these. 

Following the screening of the film, the questions and answers session also 
centered more on present-day issues. The director of the film recounted the challenges 
encountered during filming, prompting the audience to reflect on these issues and 
pose questions accordingly. The documentary is now available with Hungarian 
subtitles on the “Freedom to Study Religion” YouTube channel. The subtitles were 
created by Éva Ágoston, Anna Papp, Anett Pataki, Henriett Szilágyi, and Laura 
Torma, as part of an academic activity organized by Judit Mudriczki at Károli 
University of the Reformed Church.



EKSZTASZISZ, ELRAGADTATÁS, MISZTIKA. 
A KATOLIKUS MISZTIKA KUTATÓCSOPORT 

KONFERENCIÁJA
PPKE Szt. II. János Pál díszterem, 2024. április 12.

ORSÓS GYÖRGY

A Pázmány Péter Tudományegyetem Katolikus Misztika Kutatócsoportjának újabb 
éves konferenciáján az eddigi hagyományokhoz híven most is a keresztény – és 
kisebb részben a pre-keresztény – misztika különböző aspektusairól hallhattunk 
előadásokat Szeiler Zsolt (PPKE BTK) szervezésében. Az előadók egy része már 
nem először szerepelt ezen a konferenciasorozaton, de mellettük új nevekkel is ta-
lálkozhattunk, mivel a konferencia első, történeti részét egy második, irodalmi-mű-
vészeti rész követte. Az előadók sorjában a következők voltak: Patsch Ferenc SJ (PU 
Gregoriana), Lautner Péter (PPKE BTK), Kendeffy Gábor (KRE HTK), Vassányi 
Miklós (KRE BTK), Németh Csaba (PPKE Természet könyve Kutatócsoport), Bakos 
Gergely OSB (SSzHF), Görföl Tibor (PTE), Stemler Ábel (MTA–ELTE Liturgiai 
Kutatócsoport) és Endrédy Balázs (PPKE). A rendezvényt Kuminetz Géza rektori 
köszöntője nyitotta meg.

Az első előadó, Patsch Ferenc jezsuita atya az Apophthegmata patrum (Az atyák 
mondásai) c., korai közel-keleti szentenciagyűjteményre alapozta előadását, melyet 
online tartott meg Rómából. A gyűjtemény egyik története szerint a „hétköznapi” 
kereszténység a tökéletesség felé vezető út egyik fokozatának tekinthető. Patsch 
Ferenc ennek alapján Az atyák mondásai három üzenete közül a teológiai tanul-
ságra reflektált szemléletes módon. Eszerint a kereszténység „hétköznapi, normális” 
fokozatának értelme, jelentősége arra a hagyományra épül, amelyik a IV. századtól 
él, amikor az Apophthegmata patrum is keletkezett. A központi gyakorlati teológiai 
kérdés ebben a gyűjteménybe ugyanis az, hogy vajon megteheti-e az ember, hogy 
csak a mennyei dolgokra figyel, hátrahagyva az evilági életet – ahogyan az első 
sivatagi atyák Egyiptomban. Az előadó véleménye szerint nem igazán, és ez éppen 
az ember természetéből, racionális életmódjából következik.

Eztuán egy történeti kitekintés keretében az ókori, platóni ekstasisról is hall-
hattunk Lautner Péter jóvoltából. Noha Platón nem használta az ekstasis („kilé-
pés”) főnevet a dialógusaiban, a tő igei változata több helyen is felbukkan nála. 
A Phaidrosban, Szókratész második beszédében Platón az erós egyik formájának 
jellemző vonására utal, ami az én eksztatikus feloldódása, amely orientáció-váltást, 



Orsós György  261

az életvitel megváltozását vonja maga után, konkrétan a dolgok, ügyek sodrából való 
félreállást. A szerelem és a társas viszony ugyanakkor lényegi alkotórésze marad 
ennek az eksztatikus állapotnak – ez szükségszerű feltétel. Egyébiránt a platóni 
erós-felfogásról azonban sok elmélet született az idők során – tette hozzá az előadó.

Kendeffy Gábor Szent Ágoston: A lélek helyhatározói c. előadásában a Vallo-
mások és a Zsoltármagyarázatok kerültek terítékre a legnagyobb latin egyházatya 
életművéből. Augustinus Vallomásai az Isten és ember közötti viszony leírását 
nyújtják: eszerint az Istenhez való felemelkedés egyik útja az Isten előtti leborulás. 
A Zsoltármagyarázatok pedig az „átlagos” hívő lelkiismeretéről való fejtegetését 
tartalmaznak. Az ágostoni eksztázis felemelkedés vagy részleges felemelkedés, me-
lyet természetszerűen visszazuhanás követ, de az ilyen tapasztalat mindenképpen 
a hit egy magasabb fokozatának tekinthető, és az isteni kegyelem körébe tartozik, 
melynek alapja az ember oldaláról a töretlen hit.

Közel-keleti tájakra utazhattunk Vassányi Miklós előadását hallgatva, melynek 
címe Szenvedély és misztikum néhány korai szír forrásban volt (az előadás bővített 
szövege olvasható a Vallástudományi Szemle 2023/2. számában). A téma a korai szír 
misztika volta, melynek egyik szép dokumentuma a Fokozatok könyve címen ismert 
anonim prédikációgyűjtemény (IV. század). Ennek érdekessége, hogy az egyház
politika kérdései szorosan összekapcsolódnak benne a szív gyakorlati teológiájával. 
A korai szír szerzők szimbolikája, nyelvezete biblikus eredetű, sémi hagyományokon 
nyugszik, még nem befolyásolta a görög teológia és filozófia. Kiemelten fontos ben-
nük a test és a szív tisztasága, az önmegtartóztatás és az alázat mint Isten misztikus 
megtapasztalásának feltételei. 

Németh Csaba a középkori extasis néhány alakjáról beszélt. A páli elragadtatás, 
raptus Pauli „exkluzív” és „inkluzív” olvasata a páli szöveghely két olvasatát kü-
lönböztette meg. Szent Ágoston a szöveghelyet egyszeri, csodaszerű eseményként 
értette, amely Szent Pál kivételével senkivel sem történt meg („exkluzív” olvasat).  
A XIII. századtól ezt az értelmezést képviseli a raptus fokozatosan kialakuló teológiai 
konstrukciója. A ritkább, „inkluzív” olvasat ezzel ellentétben egy olyan spirituális 
tapasztalat leírását adja, amely megtörténhet vagy megtörtént lényegileg bármely 
szemlélődő lélekkel. Ebben az olvasatban a páli elragadtatás nem egyedülálló és 
egyszeri eseményt jelent, hanem egy olyan állapotot, amely bizonyos körülmények 
között elérhető. A két olvasat gyökeresen más előfeltevéseken alapul.

A konferencia következő előadója, Bakos Gergely bencés atya Nicolaus Cusa-
nus raptus-fogalmáról beszélt, amely a keresztény újplatonizmus hagyományaira 
épül. Eszerint az Istenre irányuló megismerés véget nem érő út (ahogyan ezt már 
az 500 körül működő Ál-Areopagita Dénes kifejtette az Isten neveiben). Ez vezet 
a negatív – Istenről csak tagadásokban beszélő –teológia irányába. Az ember célja 
azonban ezen az úton is az elrejtett Isten megtapasztalása, még ha ez a tapasztalat 
nem fogalmi is. 



262  Vallástudományi szemle 2024/1

Végezetül Stamler Ábel az Alienatio, eksztaszisz, raptus: Útban a doctor asce-
ticus szintézise felé c. előadásában Karthausi Dénes (Dionysius Carthusiensis, cca 
1402–1471) Summa fidei orthodoxae című művének elemzése hangzott el. Az előadó 
ezen a kifejezetten egy monasztikus közösségnek szánt, spirituális útmutatóként 
íródott művön keresztül elemezte az alienatio, az ecstasis és a raptus feltételeit, 
lehetőségeit, különbségeit, a megismerés területeire és szerveire való vonatkozá-
sait, illetve mindezek összefüggéseit a kontemplációval. Stamler Ábel zárásként 
kitért arra is, hogy Dénes életműve nem egyszerű összegzés, hanem a XIII. századi 
skolasztika versus misztika ellentét meghaladásának egyik legfontosabb példája.

Endrédy Balázs előadását sajnos nem állt módomban meghallgatni, így erről nem 
tudok beszámolni. Összegzésképpen azonban elmondhatom, hogy a konferencia 
témakörei, felvetései kifejezetten izgalmasak voltak, sokat tanulhattunk különösen 
a késő antik és középkori misztikáról.



RECENZIÓK





Turcsán-Tóth Zsuzsanna:

Alapvetés az Artemis Ephesia-szobrok ikonográfiai elemzéséhez

(Budapest: Martin Opitz, 2023)

Turcsán-Tóth Zsuzsanna 2015-ben sikeresen megvédett doktori disszertációjának 
monográfiája szóban forgó kötet: a Martin Opitz Kiadó Archaeologica-soroza-
tának 25. kötete 368 oldalas. A kiadótól már megszokott, rendkívül színvonalas 
minőségben megjelent monográfia nem csupán egy doktori disszertáció kötelező 
módon megjelent formája: a kötet végén szerényen megbúvó köszönetnyilvánításból 
láthatjuk, hogy a munka egy közel két évtizedes, hosszú és a női tudósi életpályák 
mögött megbújó nehézségekkel tűzdelt személyes és szakmai fejlődés eredménye. 
Azért tartom fontosnak ezt egy recenzióban hangsúlyozni, mert a magyar tudo-
mányosságban továbbra is kevés szó esik arról, milyen nehézségekbe ütközik a 
szakmai cursus honorum lépcsőfokain lépdelni az anyává lett doktoranduszoknak.

A kötet hosszú idők óta az első olyan, magyar nyelven megjelent szakmonográfia, 
amely a római vallás történetének és tárgyi, régészeti forrásainak (vallásrégészet) 
egyik leglátványosabb és a világ múzeumaiban nagy népszerűségnek örvendő 
csoportjával foglalkozik. A kötet tartalmi és strukturális elemzését követően erről 
a fontos aspektusról szeretnék még szólni recenzióm végén. A kötet nyolc elemző 
fejezetből áll, amelyet a kisplasztikákat, gemmákat és mécseseket bemutató kép-
táblák, a 11 tárgytípusba sorolt részletes katalógus, éremkatalógus, egyéb tárgyak 
katalógusa, táblázatok, glosszárium, irodalomjegyzék és köszönetnyilvánítás követ. 

A bevezetőben a szerző röviden felvázolja Artemis Ephesia istennő kutatásának 
jelentőségét, és megfogalmaz néhány olyan, a klasszika-archeológia, vallástörténeti 
kutatások és művészettörténeti elemzések interdiszciplináris összefonódását szorgal-
mazó kérdést, amelyre munkájában igyekszik részletesen válaszolni. A kötet tizedik 
oldalán, a téma felvázolásánál a szerző felteszi azokat a kérdéseket, amelyek azt 
vizsgálják, miként fejlődött Artemis Ephesia központi szentélyének kultuszszobra, 
milyen hatások érvényesültek az ikonográfiai változások kidolgozásában, lehetsé-
ges-e tipológiát megállapítani, van-e lokális, glokális vagy univerzális aspektusa a 
kultusz vizuális emlékanyagának. Bár a megfogalmazott kérdések helyesek, az ókori 
istenábrázolások dinamikus alakulásával, az ókori vizuális narratívak változásának 
mechanizmusával, a lokális, glokális és globális vallás fogalmával a szerző nem 
foglalkozik. Hasznos lett volna módszertanilag és vallástudományi megfontolá-



266  Vallástudományi szemle 2024/1

sokból is reflektálni a hellenisztikus és különösen a Római Birodalomban elterjedt 
kultuszok vizuális narratíváival módszertani szempontból foglalkozó munkákra, 
így Richard Gordon 1979-es paradigmatikus tanulmányára vagy Philip Kiernan 
2020-as monográfiájára.1 

Eltekintve ettől a módszertani hiányosságtól, amely a kultusz tágabb, vallás-
történeti kontextualizálását mellőzi és az ikonográfiai-vizuális programnak egy 
szélesebb módszertani keretet adhatott volna, a szerző ambiciózus terve valóban 
fontos munkaként értelmezendő, hisz rögtön a bevezetőjében jelzi, hogy célja az 
eddig ismert összes Artemis Ephesia-ábrázolás összegyűjtése és annak eddigi 
legrészletesebb elemzése, amelyre utoljára 1973-ban, Robert Fleischer klasszikus 
munkájában2 került sor. A kötet célja tehát a nemzetközi tudományosság számára 
is fontos hozzájárulás, hisz egy fél évszázada lezárt corpusnak adja az új, kritikai 
és számos frissen előkerült tárggyal gazdagított katalógusát. 

A második fejezetben a szerző részletesen bemutatja az ephesosi Artemis-temp-
lom hat fázisának részletes, immár nemcsak irodalmi forrásokból, de hosszú évti-
zedeken át zajló régészeti ásatásokból ismert történetét és a központi kultuszszobor 
izgalmas történetét is. A közel 1500 éven át, a Kr. e. XI. századtól a Kr. u. V. századig 
szentélyként funkcionáló, később az ókori világ egyik csodájaként és legnépszerűbb 
zarándokhelyeként ismert szentély kultuszszobrának első ismert ábrázolása nagyon 
késői, a Kr. e. II. századból származó apró érméken (kistophoros) jelenik meg, és 
a Kr. u. 236-os tűzvészt követően jóformán alig jelenik meg, tehát a kultusz 1500 
éves történetéből ismert ikonográfiai forrásokat alig 400 év alatt hozták létre, és 
alakították számos lokális és glokális formában. A szerző részletesen bemutatja az 
irodalmi forrásokat a kultuszképről, kitér a többi kis-ázsiai, hasonló, de ikonográfiai 
sajátosságaik nyomán jól elkülöníthető helyi Artemis-ábrázolásra (Artemis Anai-
tis, Artemis Leukophryéné, sardeisi Artemis) és a szentélyhez közvetlenül kötődő 
ikonográfiai forrásokra (szobrokra, kisplasztikákra, érmékre). Külön fejezetben 
elemzi az Artemis-szobor érméken történő megjelenítési formáit, ami különösen 
fontos közvetítőként szolgált a kultusz globális, birodalmi elterjedésében és nép-
szerűsítésében.

A negyedik fejezetben a szerző kísérletet tesz 1955 óta először, hogy a központi 
szentélyből ismert szoborformák nyomán készült, több mint 200 Artemis Ephesia 
ábrázolást részletesen elemezze, és egy tipológiát hozzon létre. Többször elismétli, 
hogy egy ilyen jellegű munka nem csupán a száraz, tárgyleíró, klasszika-archeológiai 
és művészettörténeti elemzések rigorózus ismétlése, de fontos adalék arra vonat-

1	 Gordon, Richard: The real and the imaginary. Production and Religion in the Graeco-Roman 
World, Art History, 2/1, 1979, 5–34; Kiernan, Philip: Roman Cult Images: The Lives and Worship 
of Idols from the Iron Age to Late Antiquity, Cambridge: Cambridge University Press, 2020.

2	 Fleischer, Robert: Artemis von Ephesus und verwandte Kultstatuen aus Anatolien und Syrien. 
Études Préiminaires aux Religions Orientales dans l’Empire Romain, xxxv. Leiden: Brill, 1973.



recenziók  267

kozóan is, hogy megértsük, hogyan változik az ókorban egy istenség mítoszához, 
mítoszváltozataihoz kötődő vizuális narratíva, és milyen szakaszai, fázisai vannak 
lokális, regionális és makroregionális terekben. Bár a kötetben nem látunk egyér-
telmű tipológiát – és a szerző hangsúlyozza, hogy talán nem is elkészíthető –, az 
ötödik, hatodik és hetedik fejezetekben minden eddiginél részletesebb ikonográfiai 
elemzését látjuk Artemis Ephesia ikonográfiai forrásainak. A fej, a felsőtest és az 
ependytés (az istennő alsótestét takaró merev, reliefekkel és protomékkal díszített 
kötény) legapróbb részleteinek elemzése során Turcsán-Tóth Zsuzsanna kitér nem-
csak a központi szentélyhez kötődő Nagy és Szép Artemis néven ismert szobrok 
(katalógusának A29 és A30-as esettanulmányai) ikonográfiai sajátosságaira, de az 
összes, Rómába és a világ nagy múzeumaiba került vagy magánygyűjteményekben, 
aukciós házak oldalain és változatos online tartalmakban felbukkanó forrásokra 
is. Különösen értékes a munkának azon része, amely a XVI–XVIII. századi olasz 
humanista és antikvár szakirodalomban megjelenő, rajzok és metszetek formá-
jában megmaradt Artemis-ábrázolásokat elemzi: a szerző bizonyítja, hogy nem 
csupán az ókori művészettörténeti és régészeti forrásokat, de az ennek kontextu-
alizálásához elengedhetetlen historiográfiai forrásokat is kiválóan ismeri. Ezeket 
kötetének lenyűgöző minőségű képanyaga egészíti ki, amely ismételten fontos és 
hiánypótló adalék Fleischer 1973-as munkájához képest. Az ikonográfiai részletek 
elemzésekor a szerző fontosnak tartja, hogy azokat ne csupán művészettörténeti 
elemként, de egy mára már elveszett mítoszgyűjtemény tárgyi lenyomataként, az 
istennő kultuszához kötődő narratívak és misztériumok (beavatási szertartások) 
részelemeiként tárgyalja. Bár munkájában kevés szó esik a kultuszgyakorlatról és az 
istennő kultuszához kötődő történet(ek) változásáról, hatásairól, ezeknek részleteit 
az ikonográfiai alfejezetekből hámozhatja ki az olvasó. Ezekre azonban csak akkor 
derül fény, ha részletesen belemélyedünk a kultuszszobor sajátos ikonográfiájának 
elemzésébe: a méhekről szóló alfejezetből megtudjuk például, hogy ezen ábrázo-
lásnak lehetnek közép-anatóliai, de akár hettita, bronzkori előképei is, és a kultusz 
Kr. e. XI. századi kezdetei előtti időkre visszavezethető forrásai. Ezekkel azonban 
óvatosan kell bánni, ahogy Artemis Ephesia „melleinek” hettita gyökerekre vis�-
szavezethető előképeit többen (így Simon Zsolt is) cáfolták már. 

Ezek az egyelőre hipotézisként értelmezendő izgalmas javaslatok Anatólia és 
Kis-Ázsia más vallástörténeti esettanulmányaira is igazak: a pessinusi Magna Mater 
kultuszának ikonográfiai előképeit ugyan a korai neolitikumig visszavezethetjük, de 
annak késő-neolitikumi és bronzkori korszaka alig ismert. Ugyancsak ilyen, késő 
bronzkori és vaskori előzményeket látunk Iuppiter Dolichenus dolichei szentélyé-
ben, ahol az elmúlt évtizedek ásatásai (Michael Blömer munkássága) bizonyították 
a kultusz hellenisztikus kor előtti előképeit is. A régió vallástörténetének komplex 
vizsgálatára a kötet ugyan nem vállalkozhatott, de ezek a példák jól szemléltetik, 
hogy Kis-Ázsia és Anatólia bronzkori, hellenisztikus és római kori vallástörténete 



268  Vallástudományi szemle 2024/1

szorosan kötődnek egymáshoz, és számos esetben megállapítható valamilyen jellegű 
„kontinuitás” vagy újraalkotott vallási hagyomány.

A kötet nyolcadik, összefoglaló fejezetében a szerző röviden összegzi az 
ikonográfiai elemzés eredményeit: nem foglal határozott állást a szakirodalom-
ban vitát képező és feltehetően válaszra esélytelen szakmai kérdésekben, de kö-
vetkeztetései nyomán azt olvashatjuk, hogy az eddig ismert nagyszámú Artemis 
Ephesia-szobor ikonográfiája folyamatosan változik. A traianusi-hadrianusi korban 
különösen jelentős változások figyelhetők meg a szobor új arculatán, és a mediterrán 
világban elterjedt szoborváltozatok némelyike nagy eséllyel akár helyi termék is 
lehet (bár ezek pontos készítési módját lehetetlen rekonstruálni). 

Katalógusában a tárgyak rövid, szakirodalmi jellegű felsorolását látjuk, 
nem tér ki azok részletes elemzésére és bemutatására (ami a kötet terjedelmét 
monumentálissá duzzasztaná), de mindegyik tárgyhoz nagyon jó minőségű, ám 
szinte miniatűr méretű fotó is társul. A kötet képanyaga lenyűgöző: minőségében, 
részletgazdagságában is egyedülálló az Artemis Ephesiáról szóló kötetek sorában. 
Az elmúlt években számos vitát váltott ki a humántudományok – és azon belül az 
ókortudományi kutatások – globalizációja, nemzetköziesedése, az angol nyelv domi-
náns terjedése. Míg egyes kutatók a helyi, regionális tanulmányokat és az anyanyelvű 
szakirodalom fenntartását hangsúlyozzák, mások az izoláció, a nyelvi bezárkózás és 
a párhuzamos, elefántcsonttoronyszerű tudományos élet ellen küzdenek. Egy ilyen 
nemzetközi jelentőségű munka, amely Fleischer 1973-as monográfiája óta elsőként 
foglalja össze a témát érthető módon, angolul is megjelenhetne, és nagy igény lenne 
erre. Ugyanakkor a magyar ókortudomány, a vallástörténeti és vallástudományi 
kutatás számára is fontos, hogy anyanyelviségében fennmaradjon. A dilemmát nem 
tisztem eldönteni, de azt fontosnak tartanám, hogy a szerző angol nyelven is kiadja 
munkáját, hisz erőfeszítése és munkájának gyümölcse többre hivatott. Ugyanak-
kor dicséretes az is, hogy Kerényi Károly, Hahn István, Tóth István vagy Thomas 
Köves-Zulauf munkássága után Turcsán-Tóth Zsuzsanna is csatlakozik azokhoz 
a valláskutatókhoz, akik jelentős kötetekkel gyarapították a római vallásról szóló, 
nem túl gazdag magyar nyelvű szakirodalmat. 

T. Szabó Csaba



Idan Dershowitz:
The Valediction of Moses: A Proto-Biblical Book

(Tübingen: Mohr Siebeck, 2021) 

Idan Dershowitz izraeli–amerikai tudós 2020 óta a Potsdami Egyetem Zsidó Teoló-
giai Intézetének részeként működő, „Héber Biblia és exegézise” elnevezésű tanszék 
vezetője. A kinevezését követő évben két figyelemre méltó monográfiát jelentetett meg 
a tekintélyes Mohr Siebeck kiadó „Ószövetség” kutatási sorozatában. A jeruzsálemi 
Héber Egyetemen megvédett doktori téziséből írt könyve a bibliai szerkesztéstör-
ténet tárgyi módszereiről (material redaction)1 szól, míg a recenzió tárgyát képező 
másik kötet, az úgynevezett Shapira-tekercsek hitelességével kapcsolatos, a tekercsek 
hamisítvány voltát megállapító, lassan másfél évszázados döntés felülvizsgálatára 
irányuló tudományos diszkusszió újranyitása.

A kérdéses bőrtekercseket Moses Wilhelm Shapira (1830–1884) ismert an-
tikvitáskereskedő 1883. július 10-én ajánlotta fel megvételre a berlini Königliche 
Bibliotheknek, majd a hónap végén a British Museumnak, amelynek jeruzsálemi 
ügynökeként tevékenykedett.2 Mindkét intézmény szakértőket rendelt ki a pontos 
provenienciával nem rendelkező – Shapira tájékoztatása szerint a Holt-tengertől 
keletre, ‘Ara‘ir (a bibliai Aroer városa) és Wadi Mujib (a bibliai Arnon folyó) között 
egy barlangban, beduinok által megtalált – kéziratok megvizsgálására. Hermann 
Guthe (1849–1936) két hónappal az általa végzett vizsgálatot követően könyv for-
májában is közzétett leírásából3 tudjuk, hogy tizenhat fragmentumot vizsgált meg, 

1	 Dershowitz, Idan: The Dismembered Bible. Cutting and Pasting Scripture in Antiquity. 
(Forschungen zum Alten Testament 143). Tübingen: Mohr Siebeck, 2021.

2	 Shapira Kamenyec-Podolszkijban született, ahol tradicionális zsidó tanulmányokat folytatott, 
majd – Bukarest érintésével, ahol 25 évesen anglikán vallásra tért át – kivándorolt Jeruzsálembe, 
amelynek keresztény negyedében 1861-ben antikvitásboltot nyitott. 1874-től haláláig a British 
Museum ügynöke, amely részére számos különleges, autentikus orientális kéziratot adott el 
(1883. szeptembere után is!), melyek közül különösen a jemeni tóratekercsek és a másfélszáz 
darabos karaita kéziratok említendők.

3	 Guthe, Hermann: Fragmente einer Lederhandschrift enthaltend Mose’s letzte Rede an die 
Kinder Israel. Leipzig: Breitkopf & Härtel, 1883. Guthe publikációja sajnos nem tartalmazza 
a fragmentumok facsimile másolatát, bár Shapira 1883. augusztus 7-i, Ginsburgnak írt, a 
tekercsek korábbi tudományos vizsgálatáról írt memorandumában említést tett arról, hogy 
1883. július végén Lipcsében lefényképeztette azokat. A British Museum részére Shapira már 
csak tizenöt tekercset adott át, onnan egyetlen olvashatatlan fotófelvétel ismert. 



270  Vallástudományi szemle 2024/1

anyaguk bőr, szélességük 7,6 és 9,7 cm hosszúságuk – néhány kisebb fragmentum 
kivételével – 15 és 90 cm között volt (ezért helyesebb őket tekercs helyett inkább 
csíknak nevezni), amelyek feltehetően három kéziratból származtak. Az egyik 
majdnem teljes, a második valamivel hiányosabb volt, míg a harmadikból mindössze 
egy erősen korrodálódott töredék szerepelt. A bőrcsíkok Mózes Ötödik Könyvének 
(Deut.) egyfajta, hiányos, néhol kiegészített, sajátos helyesírású verzióját tartalmaz-
ták. Az írás azonban nem kvadrátírás, hanem – az 1868-ban, az Arnon-folyótól 
északra fekvő Dhibanban (bibliai Dibon) felfedezett Mésa-sztélén szereplőhöz 
hasonló, de attól néhány betűvel eltérő – proto-héber ábécé volt. Mind a Karl Lep-
sius által összehívott német szakértői bizottság, mind Christian David Ginsburg 
(1831–1914), aki a British Museum megbízásából részletes vizsgálatnak vetette alá 
a Shapira által letétbe tett tizenöt fragmentumot, brit kollégáival (Archibald Sayce, 
Adolf Neubauer), illetve Guthével – és az ügybe felkéretlenül beavatkozó francia 
Charles Simon Clermont-Ganneau-val (1846–1923) – egybehangzóan, korabeli 
hamisítványnak minősítette a sajtószenzációvá4 vált gyűjteményt. 

Idan Dershowitz – aki az általa „Mózes Búcsúbeszéde” (Valediction of Moses, rö-
vidítve: V) megnevezéssel jelölt szöveg kutatását a Harvard Society of Fellows junior 
tagjaként (2017–2020) folytatta – könyve bevezetésében (1–33.) a negatív döntést öt fő 
okra vezette vissza. 1883-ban a szakértők nem ismerhették a holt-tengeri tekercseket, 
ezért a beduinok által a Holt-tenger közelében talált több ezer éves, vászonba csoma-
golt, aszfalttal bevont, nem feltekert, hanem hajtogatott bőrkéziratokról szóló törté-
netet furcsának és hihetetlennek tartották. Shapira értékesítette azokat a paleo-héber 
feliratokat tartalmazó, hamisított, többnyire erotikus tárgyú moabita kerámiákat 
a berlini Vorderasiatisches Museumnak, melyekről 1873-ban Clermont-Ganneau 
bizonyította be, hogy egy bizonyos Salim al-Khouri műhelyében készült kortárs 
hamisítványok. Clermont-Ganneau – az 1883-as vizsgálat során konkrétan nem 
igazolódott – feltételezése szerint a Shapira-csíkok jemeni tóratekercsek margójából 
levágott darabok voltak.5 A szöveg nyelvi furcsaságait korabeli kelet-európai askenázi 
héber nyelvhasználatra vezették vissza. A fragmentumok paleográfiája pedig nem 
egyezett az akkor ismert feliratokéval (Mésa-sztélé, Siloám felirat, pénzérmék). 

A holt-tengeri tekercsek felfedezése gyökeresen kiüresítette ezeket az érveket, 
4	 Shapira a háromezer évesnek tartott tekercseket egymillió fontos áron ajánlotta megvételre. 

Kettőt közülük a British Museum nyilvános kiállításán mutatták be, amelyet a miniszterelnök, 
William Ewart Gladstone (1809–1898) is szükségesnek tartott személyesen megtekinteni. Az 
angol napilapok szenzációs szalagcímekkel, folytatásban közölték Ginsburg kvadrátbetűs 
átírását és fordítását, majd Clermont-Ganneau negatív álláspontját, Ginsburg és tudóstársai 
verdiktjét, végül – a kor antiszemita hangulatát tükröző módon – a további fejleményeket, 
beleértve Shapira 1894. március 9-i öngyilkosságát is.

5	 Chanan Tigay ugyanakkor kimutatta, hogy a jemeni Tóra-tekercsek széles margójának levágása 
és hasznosítása nem zárható teljesen ki Shapira környezetében. Uő.: The Lost Book of Moses: 
The Hunt for the World’s Oldest Bible. New York: Ecco, 2016, 313–319.



recenziók  271

így már Menahem Mansoor (1958), majd a – paleo-héber Deuteronomium-fragmen-
tumok lelőhelyeként is ismert – qumráni 4. számú barlang exegetikai szövegeinek 
szerkesztője, John Marco Allegro (1965) is a Shapira-tekercsek hitelességének fe-
lülvizsgálatát tartotta indokoltnak. Dershowitz éppen erre – a XX. századi kortárs 
tudomány által ismételten elvetett – felülvizsgálatra vállalkozott. 

Dershowitz könyvének második fejezetében (34–40.) a Shapira által összegyűjtött 
héber kéziratoknak a berlini Staatsbibliothek gyűjteményében őrzött autográf listá-
jában (Ms. or. fol. 1342.) általa azonosított háromoldalas dokumentumot ismerteti 
és értékeli, amelyet könyve megjelenésével párhuzamosan, önálló tanulmányként 
is publikált.6 A dokumentum (melynek fénymásolatát a könyv 35–37. oldalán közli) 
Shapira saját kezű, általa több helyen korrigált kvadrátbetűs átírását tartalmazza a 
tekercsek néhány részéből, ami Dershowitz szerint azt támasztja alá, hogy Shapira 
meg volt győződve a kéziratok hitelességéről, és hogy nem ismerte a tartalmukat (39.).

A harmadik fejezet (41–71.) tartalmazza – a Dershowitz szerint elsősorban a 
deuteronómiumi törvénykönyv (Deut. 12–26 fejezet) és a P-réteg hiányával jelle-
mezhető – V általános filológiai analízisét. A negyedik fejezet (72–93.) a V két olyan 
szövegrészének a Héber Biblia többi könyvével való szövegösszefüggéseit vizsgálja, 
amelyek a sztenderd deuteronómiumi szöveghez képest bővebbek (Tízparancsolat és 
az Ebál-Gerizim hegyi rítus). Dershowitz mind a két sztenderd Tízparancsolat-verziót 
(Ex. 20:1–17; Deut. 5:6–21), mind a hagyományosan dekalógikus intertextusokként 
azonosított szövegeket a V Tízparancsolat-verziójára (142–145; 159–160; 169–170.) 
vezeti vissza, amelyben Isten végig egyes szám első személyben beszél, az egyes 
parancsolatokat az „Én vagyok Elohim, a te istened” fordulat zárja, és a sztenderd 
Tízparancsolat kiegészül azzal, hogy „Ne gyűlöld testvéredet szívedben!” (Lev. 
19:17). Az ötödik fejezet (94–95.) az első négy alapján összegzi Dershowitz azon 
állítását alátámasztó irodalomkritikai érveket, melyek szerint a V hiteles, az Első 
Templom időszakában keletkezett proto-deuteronómiumi szöveg, amelyet a Héber 
Biblia szerzői ismertek, és széles körben figyelembe vettek (94.). 

A hatodik fejezet (96–130.) a Mózes Búcsúbeszéde nyelvi profiljáról szóló, Na’ama 
Pat-El professzorral (University of Texas) közösen megírt, az 5. fejezetben írt filológiai 
konklúziót alátámasztó részletes exkurzus. Ezt követi az ókori szöveg kommen-
tált kritikai kiadása (131–155.), angol fordítása (156–166.) és a paleo-héber szöveg 
rekonstrukciója (167–174.). A kötetet részletes, naprakész bibliográfia (175–184.) 
továbbá forrás-, tárgy- és névmutató (185–203.) zárja.

A könyv a téma nagyon gondos feldolgozása és megírása, színvonalas, tudo-
mányos és vitaindító munka. Sajnos ez a vita az ilyen esetekben megszokott, mai 

6	 Dershowitz, Idan: The Valediction of Moses: New Evidence on the Shapira Deuteronomy 
Fragments = Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft, 133/1 (2021), 1–22. DOI: 
10.1515/zaw-2021-0001.



272  Vallástudományi szemle 2024/1

sztenderd empirikus vizsgálatokkal7 nem dönthető el, mivel a Shapira-tekercseknek 
nyoma veszett az utolsó ismert tulajdonosuk, Philip Brooks Mason (1842–1903) 
halálát követően. 

Dershowitz legfőbb tudományos teljesítménye, hogy – a korabeli sajtóban közölt 
illusztrációkra, Ginsburg, Guthe, illetve az általa felfedezett és közzétett Shapira-féle 
átírásokra támaszkodva – elkészítette a további tudományos diszkusszió céljára 
széles körben elfogadott kritikai kiadást, és Na’ama Pat-El segítségével kiemelte a 
szöveg számos szövegbeli és nyelvi sajátosságát. 

A könyv megjelenése óta elindult vita – ahogy arra Koert van Bekkum – rámu-
tatott, alapvetően metodológiai kérdések körül forog.8 Dershowitz szövegkritikai 
érvelését többen vitatják, különösen problematikus a masszoréta Deut. szöveg 
V-ből való levezetése, amelynek konkrét helyek (például a V, illetve az Ex. és Deut. 
Tízparancsolat) kritikai összehasonlítása ellentmond.9 A Qumránban talált pa-
leo-héber írással írt Deuteronomium-szövegek (4QpaleoDeuts = 4Q46, i.e. 250–200 
és a 4QpaleoDeutr = 4Q45, i.e. 75–50) tartalmazzák a deuteronomikus szöveget.10 
A V paleográfiája ugyancsak erősen vitatott, a szöveg nyelvészeti elemzése pedig 
megerősíteni látszik az 1883-as tudományos diskurzus során kialakult konszenzu-
sos véleményt.11 Természetesen a szöveg a judaizmus fejlődéstörténete kutatásában 
ettől függetlenül is tanulmányozásra érdemes, amely ebben a gazdagon illusztrált 
monográfiában a kiadó jóvoltából open access is elérhető.

Barta Péter József

 7	 A bőrtekercs C14-vizsgálata, a tinta nagy pontosságú kémiai elemzése, az írás mikroszkópos 
elemzése, annak morfológiájára, a betűk állására és a ductusra (a betűt alkotó vonások száma, 
a vonások iránya és sorrendje) kiterjedően; a tinta feletti felületen lévő patina elemzése a benne 
és alatta lévő modern szennyeződések szempontjából; a tinta-bőr interakció vizsgálata stb. 
Rollston, Christopher A.: Deja Vu all over Again: The Antiquities Market, the Shapira Strips, 
Menahem Mansoor, and Idan Dershowitz = Rollston Epigraphy: Ancient Inscriptions from 
the Levantine World, rollstonepigraphy.com/?p=896. (2024.03.30.)

 8	 van Bekkum, Koert: Moses Wilhelm Shapira’s ‘Deuteronomy’ between Epigraphy and Literary 
Criticism = Hoffmeier, James K. et al. (szerk.): „Now These Records are Ancient.” Studies in 
Ancient Near Eastern and Biblical History, Language and Culture in Honor of K. Lawson 
Younger, Jr. (Ägypten und des Alten Testament, 114) Münster: Zaphon, 2022, 53–59.

 9	 Meir bar-Ilan szerint az Ebál-Gerizim hegyi rítus hosszabb verziója ugyancsak a masszoréta 
szövegből származtatható a rabbinikus szövegekben említett áldás-átok tükrözés szokásával 
(m. Sot 7:5; b. Sot 37b; p. Sot 7:4, 21c; palesztinai Targumok a Deut. 27-ről).

10	 Feldman, Ariel: Deuteronomy in the Texts from the Judean Desert = Don C. Benjamin 
(ed.), The Oxford Handbook of Deuteronomy. Oxford Academic, 2020. DOI: 10.1093/
oxfordhb/9780190273552.013.22

11	 Richelle, Matthieu: The Shapira Strips in Light of Paleography: Six Impossible Things Before 
Breakfast” = Semitica 63 (2021): 243–294; Suchard, Benjamin: A Valediction to Moses W. 
Shapira’s Deuteronomy Document = Bibliotheca Orientalis, 2021, Vol. 78, No. 3–4, 364–387. 
DOI: 10.2143/BIOR.78.3.3289918 



Koltai Kornélia – Zsengellér József (szerk.):
Héber üdvözlőversek és a peregrináció

(Budapest: Magyar Hebraisztikai Társaság –  
L’harmattan, 2023) 

A művelt laikus irodalmi közvélemény jelentős része is alighanem meghökkenve 
kapná fel a fejét, ha egy előadás vagy tanulmány címe héberül író magyar költők 
munkásságának bemutatását ígérné. Egy szűkebb, hebraista vagy régi magyar 
irodalommal foglalkozó közönség persze mindig is tudatában volt annak, hogy a 
XVII. században a magyarországi protestáns értelmiségre nemcsak a héber nyelv 
ismerete, de használata is jellemző volt. Mindig ismert volt, hogy a különleges 
alkalmakra írt és elmondott héber nyelvű szövegek sora a peregrinusok által írt 
köszöntőversektől egészen a Kelp Márton által Apafi Mihály temetésén elmondott 
gyászbeszédig terjed, ámde szövegkiadások és átfogó kutatások hiányában ez a 
hagyomány gyakorlatilag ismeretlen volt a nem specialista közönség számára. Ezért 
fontos tudománytörténeti eseménynek tekinthető, hogy 2023-ban egy különleges 
kutatás eredményeként napvilágot látott A héber üdvözlőversek és peregrináció című 
tanulmánykötet, amely ennek a különleges hagyománynak a talán legfontosabb 
szövegkorpuszát, a carmina gratulatoria, azaz a köszöntőversek műfaját vizsgálja.

A kötet a fülszöveg szerint „a keresztény hebraisztika eddig ismeretlen darab-
jainak feltárását tűzte ki célul.” A megfogalmazás azonban túl szerény, mivel a 
tanulmányok alapján bátran kijelenthetjük, hogy a kutatás több tudományterületet 
is gazdagított, a keresztény hebraisztikán túl a magyar irodalom- és művelődéstörté-
netet, általában a művelődéstörténetet vagy éppen a héber nyelvű irodalomtörténetet, 
de a peregrinációk és háttértörténetük történetén keresztül a történelemtudomány 
számára is releváns adalékokkal szolgál. A kutatás célja persze nem irodalmi ká-
nonképzés volt, és a régi magyar irodalom vagy a héber irodalom kánonját aligha 
fogja befolyásolni a tárgyalt szövegkorpusz, de a kánon peremén bár, mégiscsak 
ugyanúgy a magyar irodalomtörténet részét képezi, ahogyan például Janus Panno-
nius latin nyelvű költészete, és mindenképpen izgalmas fejezete a magyar művelő-
déstörténetnek is; miközben a héber nyelvű irodalom határterületein is helye van. 
A hebraistákon és néhány irodalomtörténeti specialistán kívül a tágabb közönség 
számára kevéssé ismert, hogy héber nyelvű költészet nemcsak a zsidó irodalom 
belül létezik, és nemcsak zsidó szerzők tollából (gondoljunk például a modern héber 
irodalmi nyelv egyik fontos alakítójára, az orosz keresztény költőnőre, Elisevára, 



274  Vallástudományi szemle 2024/1

vagy a modern izraeli irodalom héberül író arab és drúz szerzőire, például Anton 
Sammaszra, Reda Mansourra vagy Naim Araidira); a magyar peregrinusok héber 
nyelvű munkássága így ebbe a hagyományba is illeszkedik. Önmagában az a tény is 
kutatásra érdemessé teszi ezeket a szövegeket, hogy több kultúra határmezsgyéjén 
születtek, ekként a XVI. századi történelem, vallástörténet és kultúra több szeg-
menséről is fontos képet nyújtanak. 

A tanulmánykötet – amelynek bemutatójára 2024. február 4-én – az éves Schwe-
itzer József Emlékkonferencián került sor a Pázmány Péter Katolikus Egyetem 
Bölcsészet- és Társadalomtudományi Karán, egy ötfős kutatócsoport többéves 
munkáját mutatja be. A kutatócsoport tagjainak – Biró Tamás, Götz Andrea, Ju-
hász Szandra, Koltai Kornélia és Zsengellér József – többsége hebraista, de hason-
lóképpen járatos más tudományterületeken is: van köztük irodalmár, teológus és 
számítógépes nyelvész; míg a csoport ötödik tagja nyelvészként, szakfordítóként és 
terminológusként egészítette ki a csoport munkáját. Arra a kérdésre, hogy hogyan, 
mikor és miért vetődött fel a kutatócsoport létrehozásának ötlete, Zsengellér József 
előszava számol be. Royston M. Roberts a serendipity, azaz a véletlen felfedezések 
közé sorolná a váratlan szembesülést a szövegkorpusszal; míg egy teológus vagy 
általában egy hívő ember az isteni gondviselés és sugallat példájaként tekint arra, 
ami azt követően történt, hogy 2006-ban visszakerültek Sárospatakra a második 
világháborút követően Szovjetunióba eltulajdonított könyvek. Ekkor Dienes Dénes 
professzor azzal kereste meg Zsengellér Józsefet, hogy fordítson le számára egy 
szöveget. A peregrinusok által írt héber köszöntőversek szisztematikus gyűjtését 
és kutatását addig senki nem kezdte meg, míg az említett szöveg és a hozzá tartozó 
vers – Komáromi Csipkés György munkája – nem került Zsengellér József kezébe, 
és nem keltette fel az érdeklődését. Ennek a felfedezésnek és érdeklődésnek az első 
eredménye egy 59 szerzőtől származó üdvözlőversből összeállított lista lett, majd 
ebből született az a kutatási projekt, amely méltán nevezhető átfogó, interdiszcip-
lináris kutatásnak, és amely mára 72 szöveget ölel fel. 

A carmina gratulatoria műfaja alkalmi költészet volt, általában diákok, néha 
oktatók által írt, jeles alkalmakra született köszöntőverseket takar. Ilyen alkalom 
volt egy előadás, egy vita vagy egy védés; egyszerre szolgált protokolláris, tudomá-
nyos és szórakoztató célokat. Legtöbbször latin vagy anyanyelvi költészetről van 
szó, de más nyelveken, például görögül vagy héberül írt versek is fennmaradtak. 
A keresztény hebraisták által használt héber nyelv persze nem a kor zsidóságának 
héber nyelve, mivel sokkal inkább a Biblia nyelvén alapul, még akkor is, ha a szer-
ző tanult rabbinikus hébert, rendszerint olyan tanároknak köszönhetően, mint 
például a magyar peregrinusok jeles támogatója, Johannes Leusden. A versek ese-
tében – miként fentebb jeleztem – persze ne számítsunk a XVII. századi magyar 
irodalom vagy a héber nyelvű költészet kánonját újragondolásra késztető szövegekre. 
Laskai Matkó János, Diószegi Kalmár Pál, Keresztúri G. Bálint, Gyarmati István, 



recenziók  275

Debreczeni S. Gáspár, Nicolao Archino, Komáromi Csipkés György, Szathmári 
Ötvös István, Johannes Leusden, Somosi P. János és Alistáli Farkas Jakab versei 
nem irodalmi remekművek, többségük – minden értelemben – iskolás költemény, 
néhány kiemelkedő lírai teljesítményt és egyéni invenciót találunk csak. Még a 
héber nyelvtudás sem mindig magas színvonalú, jócskán találunk a szövegekben 
nyelvtani hibákat, elírásokat, és a versek értékét még csak nem is kuriózumszámba 
menő ritkaságuk adja meg. Jelentőségük kultúraköziségük és művelődéstörténeti 
szerepükben áll, és arról ad számot, hogy volt olyan kor, és voltak olyan közegek 
a vallásháborúk, az inkvizíció és a török háborúk által sújtott Európában, amikor 
keresztény teológusok, egyúttal műkedvelő költők, héberül írtak irodalmi szövegeket, 
konkrétan verseket; ami akkor is figyelemre méltó tény, ha jól körülhatárolható és 
elsődlegesen protokolláris alkalmakra írt szövegekről beszélünk. A tanulmánykötet 
első tanulmányában, Zsengellér József a „miértre?” próbál választ adni, azaz arra a 
kérdésre, hogy minek köszönhető ennek a különleges műfajnak, egyfajta zárvány-
nak a megszületése, és miért éppen a XVII. században születtek meg ezek a versek. 
Zsengellér a választ a fenti történeti-háborús kontextusban, a héber nyelv oktatásának 
helyzetében, valamint a héber nyelv „teológiai és érzelmi pozíciójában” (44.) találja 
meg; a hagyomány elsorvadását pedig abban, hogy a század végére a héber nyelvhez 
fűződő kapcsolat hangsúlyváltozásokon ment át. Miként Zsengellér fogalmaz: „a 
pragmatikus nyelvhasználat felé mozduló, racionalizálódó teológiaoktatásban a nyelv 
szentségéről annak gyakorlati alkalmazására és tudományos elemző munkában 
való hasznosítására tevődött át a hangsúly, elvéve ezzel a héber nyelv használatának 
azt a misztikusságát, ami rímekbe öntött gondolatok megszólaltatására is vonzóvá 
tette.” (46.) Azonban Zsengellér arra is felhívja a figyelmet, hogy a korban népszerű 
elmélet a magyar és a héber nyelv rokonságáról a magyar hallgatók körében még 
vonzóbbá tette a héber nyelv tanulását, és ezek a hallgatók a XVII. században nagy 
számban jutottak el a hébert magas színvonalon oktató egyetemekre. 

A tanulmányok jelentős része a szövegek irodalomtörténeti, nyelvi-stilisztikai 
elemzésével foglalkozik, de Dienes Dénes, Biró Tamás és Götz Andrea tanulmá-
nyainak köszönhetően többek között történettudományi és nyelvi-informatikai 
kontextust is kapunk. Dienes a magyarországi diákok peregrinációjának és annak 
változásainak történeti hátteret elemzi, Biró Tamás a digitális bölcsészet lehetősé-
gein keresztül közelít a szövegkorpuszhoz; Götz Andrea pedig szociopragmatikai 
vizsgálatokat végzett gyakorisági elemzések alapján. Az irodalmi megközelítések 
közül Juhász Szandra tanulmánya a szerzők közötti kapcsolati hálókkal foglalko-
zik, egyúttal a kori teológusi-értelmiségi tereibe is betekintést nyújt, amennyiben 
a szerzők személyén és kapcsolatain keresztül kirajzolódik a XVII. századi teoló-
gusképzés és a köré szerveződő tudományos-kulturális élet intézményrendszere is. 

Bartók István tanulmánya az irodalomtörténet és az eszmetörténet határain 
mozog a szerzők helyét és szerepét vizsgálva a kor gondolkodásában. Koltai Kor-



276  Vallástudományi szemle 2024/1

nélia pedig a biblikus stílus használatát elemezi, és verstani kérdéseket vizsgál, de 
recepcióesztétikai-befogadáselméleti szempontokat is felvet. Verstani vizsgálatai 
érintik a költői eszközök használatát vagy a rímelés (keresztrímek, páros rímek stb.) 
bemutatását is. Érdemes megjegyezni, hogy Koltai habiltációs eljárásra benyújtott 
és sikeresen megvédett dolgozata is a carmenekkel foglalkozott, és az elemzésekben 
a szerző sikeresen ötvözte héber nyelvi és irodalmi felvértezettségét olyan fontos 
verstani vizsgálatokkal, mint például a magyar ütemhangsúlyos verselés (a felező 
nyolcas, felező tizenkettes verselés) alkalmazásának kimutatása vagy néhány meg-
lepően modern és az avantgárdot vagy az expresszionizmust megelőző innováció 
kiemelése, amelyek azonban inkább a szerzők elégtelen hébertudásának következ-
ményei, mintsem tudatos megoldások. A kötet végén pedig egyfajta bonus trackként, 
Postma Ferenc és Zsengellér József két újonnan előkerült köszöntőverset mutat be.

Az úttörő kutatás résztvevői alapos és átfogó munkát végeztek egy-egy szakte-
rületen és a társtudományok határmezsgyéjén is, miközben hálózatkutatási vagy 
számítógépes módszereket is bevontak. A kötet így különböző erényeket villant fel: 
a hagyományos megközelítések és a modern technika által inspirált szempontok 
és lehetőségek a kutatás során kiegészítették egymást, és gazdag képet rajzolnak 
egy izgalmas művelődéstörténeti korszakról és jelenségről. Ugyanakkor a kutatás 
számos olyan izgalmas kérdést és lehetőséget is felvet, amelyet érdemes lenne 
akár az egyes kutatók vizsgálatainak, akár egy újabb közös projektnek a tárgyává 
tenni. Örvendetes módon úgy tűnik, hogy a kutatás tovább folytatódik, legalábbis 
ezt ígéri Zsengellér József az előszóban, amely szerint már több komolyabb terv 
is körvonalazódik. A kutatócsoport reményei szerint hamarosan megjelenik egy 
szövegkiadás is, eredeti héber szövegekkel, angol és magyar fordításokkal, amely 
igazi kincsesbányának ígérkezik, és ha megengedhető ennyi szubjektív megjegy-
zés, recenzens személy szerint is nagyon várja ennek megjelenését. De hasonlóan 
örömteli várakozással nézünk a többi terv – az újabb szövegek felkutatásának, a kor 
magyarországi héberoktatása vizsgálatának vagy a külföldön még terra incognitának 
számító téma nemzetközi tudományos élet vérkeringésébe való bekötésének – elébe, 
ami újabb fontos felfedezésekkel kecsegtet.

Peremiczky Szilvia



Beverley Clack  – Brian R. Clack:
The Philosophy of Religion: A Critical Introduction

(Cambridge: Polity Press, 2019, 3rd Ed.) 

Beverley Clack és testvére, Brian R. Clack 1998-ban adták ki először The Philosophy 
of Religion című munkájukat azzal a céllal, hogy kritikailag mutassák be átfogóan 
a vallásfilozófiát, ezzel bebizonyítva, hogy a vallás ma is fontos, a vallásfilozófia 
pedig izgalmas, ha kellő kreativitással közelítjük meg. Sem a 2008-as, sem a 2019-
es kiadás célja nem különbözik az elsőétől, ám a könyvet minden alkalommal 
kiegészítették az eltelt évek tudásanyagával, valamint a társadalmi eseményekre 
való reflexióval.

A könyv háromszáz oldala hat fejezetre tagolódik. Az első fejezet a vallás defi-
níciójával kezd, hogy megalapozza a későbbiekben használt kulcsfogalomhoz való 
hozzáállást. A vallásmegközelítések közül két csoportot különítenek el. Az egyik 
a vallás lényegéből, a másik a funkciójából kiindulva kíván definíciót adni. Tylor 
például a vallást annak lényege szerint, mint természetfeletti lényekben való hitet 
határozta meg. Spiro ezt túl általánosnak vélte, ezért az ő meghatározása szerint 
a vallás egy olyan intézmény, melyben egy kulturálisan posztulált emberfeletti 
lénnyel lépünk kapcsolatba kulturálisan meghatározott mintázatnak megfelelően.

Ezzel szemben a funkcionalista megközelítés fókuszában a vallás társadalomra 
gyakorolt hatása, szerepe áll. Robertson Smith szerint a primitív emberi közös-
ségeknél még nem volt jelen a személyes hit, ám hagyományok és gyakorlatok, 
szertartásokhoz hasonlatos események már akkoriban is voltak. Ezért aztán a val-
lásnak az a szerepe egy társadalomban, hogy megőrizze, fenntartsa annak formáit 
és működését. Az első funkcionalista definíciót Durkheim adja, aki szerint a vallás 
szent dolgokhoz kötődő hit- és gyakorlatrendszer egysége, amely erkölcsi közös-
séget alkot azok között, akik gyakorolják. Yinger pedig úgy véli, a vallás lényegi 
természete szerint biztosít egyfajta módot arra, hogy az embereket foglalkoztató 
végső kérdésekre és feloldhatatlan problémákra, mint amilyen a frusztráló félelem 
a haláltól vagy az élet jelentéktelenségétől, választ, megoldást adjon.

A filozófiai teizmus megközelítésében isten egy olyan létező, akinek a létét 
racionális érvekkel alá lehet támasztani, és akinek a létére filozófiailag, logikailag 
szükség van. Le Podevint emelik ki, aki úgy gondolja, a filozófia a vallás megköze-
lítése szempontjából hasznos és járható utat kínál. Ennek a megközelítésnek egyik 



278  Vallástudományi szemle 2024/1

kritikája azonban, hogy ha érvekkel bizonyítható istenről beszélünk, akkor isten 
nem a hit szférájába tartozik, hanem logikai tárggyá degradáljuk. 

A második fejezet szól részletesen a természetes teológiáról és istenről. Isten 
létét a priori, magából isten „ideájából”, valamint a posteriori, tapasztalatból kiin-
dulva lehet levezetni. Az a priori istenérveknél többek között Anzelm ontológiai 
istenérvét Gaunilo, Descartes-ét Kant kritikájával szembeállítva olvashatjuk. Az 
a posteriori érveknél a kozmológiai érv kibontásával kezdenek, az Aquinói Tamás 
Summa Theologiae-jében olvasható első utat, valamint az al-Kindi és Ghazali ál-
tal képviselt Kalam kozmológiai érvet mutatják be, melyek az első okra vezetnek 
vissza. A célból levezetett, teleológiai, valamint a tervező szükségességéről szóló 
érvről is olvashatunk, például Paley-től kiemelve, aki úgy gondolja, mindennek kell, 
hogy legyen egy szerzője. Ezzel szembeállítva látjuk Darwint, aki szerint ez nem 
összeegyeztethető a természetes szelekcióval, valamint Dawkins is rámutat az érv 
hiányosságára: ki tervezte azt, aki mindent tervezett? A lelkiismeret meglétéből 
kikövetkeztetett isten érvével Freud száll vitába, ugyanis azt állítja, a lelkiismeret 
egy szülői auktoritás belsővé vált hangja, és semmiképp sem isten szava.

Végül szóba kerülnek az óvatos megfontoláson alapuló érvek (prudential ar-
gument), amelyeket Pascal is képviselt: biztosabb, ha hiszünk istenben, mert nincs 
vesztenivalónk, ha tévedünk, ellenben mindent megnyerünk, ha hitünk beigazolódik.

A fejezetben az istenérvek mellett az isteni attribútumok és azok értelmezései, 
problematikái, illetve lehetséges magyarázatai kapják a legtöbb figyelmet. Például 
ha örökkévalóságról beszélünk, akkor azt az időn belül is érthetjük, vagy az időn 
kívüli örökkévalóságra is gondolhatunk. Isten változatlansága is csak úgy logikus, 
ha időn kívüliként fogjuk fel, hiszen a változás mindig időben történik. Valamint 
vannak egymással ellentmondó attribútumok: ha azt állítjuk, hogy nem hatnak 
rá érzelmek és szenvedélyek, ezzel vajon nem esik-e csorba a mindentudásán? Ha 
isten jóságos, akkor nem tud vétkezni és rosszat tenni, de ha van olyan, amire nem 
képes, akkor hogyan lehet mindenható?

A harmadik fejezet a teizmus kihívásait taglalja. Először elemzi a rosszat, majd 
az ebből adódó problémát, amelyet Hume is megfogalmaz: isten vagy nem jóságos, 
vagy nem mindenható, máskülönben miért volna a rossz? Különböző teodíceákat 
mutat be a könyv, amelyek ezt a fesztültséget igyekeznek feloldani. További nehézség 
a vallásokkal kapcsolatban, hogy a vallástörténeti hozzáállás hagyományosan az, 
hogy a vallás a tudatlanság terméke, a tudomány primitív formája, egyfajta hiba, 
isten pedig az emberi elme teremtménye. A vallásról való beszédnél nem könnyíti 
meg a feladatot, hogy a vallás témája és tárgya szavakkal nem megragadható.

A negyedik fejezet alternatív megközelítéseket mutat a vallásfilozófiához. Cupitt 
például a teisztikus nyelv használatáról gondolkodott, és úgy vélte, az ’isten’ szó a 
vallásos, spirituális élet valóságára és jelentőségére utal egyfajta szimbólumként, 
mintsem egy személyre. Külön alfejezetet kapott a feminista vallásfilozófia, töb-



recenziók  279

bek között olyan szerzőket kiemelve, mint Carol Christ, aki az istennőhöz való 
visszatérésről írt, vagy Tina Beattie, aki Szűz Mária mint lehetetlen példakép 
problematikáját veti fel.

Az ötödik fejezet az isteni tevékenységekkel, a csoda mibenlétével és a hal-
hatatlanság témakörével foglalkozik. A halál utáni élet lehetőségeiről, lehetséges 
mibenlétéről is szó esik. Price például egy olyan túlvilágot képzel el, mely az álom-
hoz hasonlatos, tehát fizikai dolgokat és testeket érzékelünk, ám mindez csak az 
elménkben történik, mert a test elpusztul, az elme megmarad. Weininger pedig úgy 
vélte, a nők nemüknél fogva olyannyira a szexualitást és a természetet képviselik, 
hogy képtelenek eltávolodni tőle, emiatt nem is képesek kilépni a mulandóságból 
a halhatatlanságba – ellentétben a tiszta értelmet megtestesítő férfiakkal. 

A hatodik fejezet tér ki az olyan – negatív értelemben vett – fundamentalista 
jelenségekre, amikor a hitből fakadóan atrocitásokat, evilági szemmel bűnt köve-
tünk el. Kierkegaard Félelem és reszketés című munkája mellett kortárs példákat is 
hoz, többek között a 2001. szeptember 11-i eseményeket, majd vizsgája a vallásos 
hit és az etikai szféra viszonyát. Sutherland például úgy véli, a morálnak mindig 
elsőbbséget kell élveznie a vallásos hittel szemben.

Véleményem szerint a könyv eléri célját, sikerül a vallásfilozófiát érdekesnek 
és izgalmasnak bemutatnia. Az inkább látókörbővítésre szánt, bevezetés jellegű 
olvasmány jó táptalaja lehet a további ismeretek szerzésének. Ami esetleg hiányos-
ságként felróható, hogy kevés az olyan szerző az egyébként bőséges bibliográfiában, 
aki nem a zsidó-keresztény kultúrkör örökségén nevelkedett, így maga a könyv is 
inkább keresztény alapú vallásfilozófiával foglalkozik. 

A szöveget közérthetően fogalmazták meg, jól követhető és konzekvens, így 
nemcsak a tudományos olvasóközönség érdeklődésére számíthat, hanem laikusok 
számára is érdekes olvasmány lehet. A közvetlen hangnem a humoros, hétköznapi 
példákon keresztül érhető leginkább tetten. Az olvasó bátorítva és ösztönözve 
érzi magát az olvasottak továbbgondolására, ezt segítendő direkt kérdéseket is 
találunk egy-egy szövegegység után, ahol a szerző, kiszólva az olvasóhoz, annak 
véleményére kíváncsi. 

Szabó Niobé



Boros István (szerk.):
„Szeresd az írások tudományát” „Ama scientiam scripturarum!”, 
Szent Jeromos halánának 1600. évfordulója alkalmából rendezett 

konferencia tanulmányai
(Budapest: Szent István Társulat,  

Az Apostoli Szentszék Könyvkiadója, 2023) 

2020 őszén Szent Jeromos halálának 1600. évfordulójára emlékezve a Pázmány 
Péter Katolikus Egyetem Hittudományi Kara, Bölcsészet- és Társadalomtudományi 
Kara, a Szent Jeromos Katolikus Bibliatársulat és a Váci Egyházmegyei Könyvtár 
közös konferenciát szervezett. Ennek a konferenciának az anyagát tartalmazza az a 
kötet, amelynek címéül Szent Jeromos buzdítását választották a szerkesztők: „Ama 
scientiam scripturarum”, „Szeresd az írások tudományát!”. A konferencia a bibliai 
szövegek történeti, kritikai, filológiai módszerekkel történő vizsgálatát helyezi 
fókuszába, amely a Szentírás igazságának pontosabb megértéséhez vezet. Ebben a 
folyamatban kitüntetett szerepe van Szent Jeromos munkáságának, aki szakértő 
filológus és teológus módjára, igényesen, nagy műveltséggel és nyelvismerettel 
felvértezve végezte el a Szentírás szövegeinek fordítását és kommentálását. A szép 
kivitelű kötetet a Váci Egyházmegyei Gyűjteményben fennmaradt elefántcsont 
relief képe díszíti, amely Szent Jeromost szokásos ikonográfiai attribútumaival 
együtt ábrázolja: remeteként, mezítelen felsőtesttel, szakállasan, egy barlang előtt 
állva. Egyik kezében bűnbánata kifejezéseként követ tart (ez a mellverés bűnbánati 
geszturára utal), másik kezét egy stólára helyezett könyvön nyugtatja, és a kereszt-
re tekint. Lábánál az az oroszlán látható, amelyiknek a talpából a Legenda Aurea 
szerint kihúzta a tüskét, majd az oroszlán azután megszelídült, valamint a vanitas 
jelképeit, a nyitott könyvet és a koponyát is megjelenítette a relief készítője. Varga 
Lajos a könyvborítón szereplő ábrázolást részletesen elemzi a kötetben szereplő 
tanulmányában, elhelyezi a művészettörténetben a többi egyéni vagy csoportos 
Szent Jeromos-ábrázoláshoz viszonyítva térben és időben is: valószínűsíti, hogy 
olasz földön készülhetett. Összehasonlítja Matthaus Donner Szent Jeromosról 
készült ólom domborművével és a váci párdarabjával, a Szent Sebestyén-relieffel.  
A relief a Szent Jeromos-i erények közül a tudományos elköteleződést és az aszkézist 
is megjeleníti. A képen szereplő bíborosi kalap arra utalhat, hogy Damasus pápa 
mellett munkálkodott Rómában, de tudjuk, hogy valójában nem volt bíboros, és 
ez a kalapábrázolás anakronizmus. 

A címlap után a kötet szerkesztőjéről, Boros Istvánról szólnék, akinek Adalé-
kok Szent Jeromos teológiájához című tanulmánya rámutat arra, hogy Jeromosban 



recenziók  281

elsősorban az aszkéta remetét, a Szentírás fordítóját és magyarázóját tisztelték, 
nem annyira a teológust vagy dogmatikust. A 15. levél elemzése kapcsán kifejti 
álláspontját Jeromos szentháromságtani nézeteiről. Boros István arról is ír, hogy 
milyen viszonyban állhatott Marius Victorinusszal, valóban a tanítványa volt-e, 
ismerte-e a műveit. Jeromos célja nem az volt ennek a levélnek a megírásával, hogy 
részt vegyen a IV. század szentháromságtani vitáiban, hanem csak annyi, hogy 
megvédje magát a rosszindulatú szíriai szerzetesekkel szemben, akik eretnekséggel 
vádolták, így határolódott el a szabellianusoktól és az arianusoktól. 

Kránitz Mihály A Szentírás mint az evangelizáció eszköze Órigenész (185–254) 
és Szent Jeromos (347–420) egyházi íróknál című tanulmányában összehasonlítja 
Órigenész és Szent Jeromos fordításhoz való viszonyát, előképzettségüket, művelt-
ségüket. Idézi XVI. Benedek pápa szavait az egyházatyák Szentírás-szeretetéről, 
Órigenész- és Jeromos-idézetekkel rámutat arra, hogyan használták ezt a tanításban 
és az igehirdetésben. Szent Jeromos Nepotianus áldozópapnak a következő taná-
csot adta: „Nagyon gyakran olvasd az isteni Írásokat, sőt a szent könyvet soha le 
ne tedd a kezedből!” (Ep. 52,7), és Jeromosról úgy beszél, mint aki „Isten szavának 
nagy szerelmese”, ezzel utal arra, hogy a Biblián keresztül Isten mindennap szólhat 
a hívőhöz. 

Ehhez a gondolathoz kapcsolnám a kötet végén szereplő beszámolót, amelyben 
Tarjányi Béla a Szent Jeromos Katolikus Bibliatársulat 30 éves tevékenységét mutatja 
be a fenti idézetek szellemében. A társaság nagyon sokat tett a Biblia népszerűsítése 
érdekében és azért is, hogy a hívők rendszeresen elővehessék akár kis formátumú 
zsebbiblia vagy, könnyen hordozható könyvek formájában a Szentírást. Bibliaol-
vasó szemináriumokat tartottak több magyarországi és határon túli városban is, 
előkészítették a Káldi-Neovulgata kiadását, és kiadták a cigány nyelvű fordítását is.

Szent Jeromos művei közül a remete- és szerzeteséletrajzokkal foglalkozik Pataki 
Elvira tanulmánya A szerzetes és a hangyák címmel; a Malchus élete című mű nar-
rációs technikáját elemzi. A Jeromos által írott életrajz főszereplője előbb szerzetes 
volt, majd fogságba esett, és rabságában juhokat kellett őriznie, kényszer hatására 
megházasodott, de mégis testi érintkezéstől mentes lelki szövetségben élt együtt 
feleségével, mígnem egy isteni sugallatra visszatért a kolostora közösségébe. Ennek 
a kolostorba való visszatérés-gondolatnak az előzménye a műben leírt hangyaboly 
megpillantása és a hangyákról való elmélkedés. A tanulmányban Pataki Elvira 
részletesen feldolgozza a hangyaboly-leírás előképeit és forrásait a görög-római po-
gány irodalomban és a keresztény egyházatyáknál is. Rámutat a vergiliusi bukolika 
párhuzamaira, elemzi az állatmeséket, és a tücsök és a hangya kapcsán figyelemre 
méltó szöveghelyeket idéz az egyházatyáktól. A szorgos hangya és a léha, csak a 
zenélésnek élő tücsök antik irodalomból ismert ellentéte helyett Jeromosnál a tü-
csök másként, pozitív módon ábrázolva jelenik meg az egyik, Eustochiumhoz írott 
levelében. A bűnbánat, az ima és az ének szüntelen művelését javasolja „esto cicada 



282  Vallástudományi szemle 2024/1

noctium” felszólítással. A „formica Dei” szókapcsolat az egyházatyák közül Szent 
Ágostonnál is előfordul az Enarrationes in Psalmosban, a templomjáró, prédikációt 
hallgató, himnuszt éneklő, így magának szellemi javakat gyűjtögető, azokat télen 
jó szívvel osztogató hívő előképeként. A Vita Malchi lehetséges forrásaként Pataki 
Elvira Órigenészt nevezi meg, kimutatja a Contra Celsum közvetlen hatását a han-
gyákról szóló 7. caputban. A tanulmányból megtudjuk, hogy Szent Jeromos pogány 
irodalmi műveltsége is hatott a Vita Malchi szövegének megformálására, Vergilius 
Georgicája és Aeneise is kimutatható a hangyák ábrázolásában. 

Takács László Ellenfelek és ellenségek című tanulmánya Szent Jeromos vitairata-
iról szól, amelyek közül hetet szoktunk ebbe a csoportba osztani: A luciferanusok 
és az ortodoxok vitatkozása, Helvedius ellen Szűz Mária szüzességéről és Jézus 
testvéreinek problémájáról, Iovinianus ellen, majd az Órigenész tanainak elítélésről 
szóló Jeruzsálemi János ellen, Rufinus ellen, Vigilantius ellen, A pelagianusok ellen. 
Takács László foglalkozott a műfaji meghatározás és a művek csoportosításának 
kérdésével: mitől vitairat egy vitairat? Írt azokról a személyekről, akikhez ezek a 
művek íródtak (például ismerte-e személyesen őket Jeromos, fiktív vitákról van-e 
szó). A tanulmány kifejti Jeromos vitával kapcsolatos meggyőződését („nem em-
bereket gyűlölök, hanem tévtanokat”), a vita műfajának viszonyát, kapcsolatát a 
kommentár műfajával, amelyet Jeromos igen kedvelt, és nagyobb mértékben művelt, 
valamint a vita viszonyát a levél műfajával is. Minden Jeromos-vitairat célpontja 
az Egyház olyan tagja, aki eltér az ortodox tanítástól; célkeresztjében az eretnekek 
állnak. Kiderül a vitairatokból, hogy Jeromos világosan látta, hogy az egyházon 
belüli tévtanok néha hermeneutikai forrásból fakadnak. Nála a Biblia szövegének 
fordítása és kommentálása az egyház egységének fenntartását is szolgálta.

Fenyves Krisztián tanulmányában a krisztológiai értelmezések fejlődését vizsgálja 
Szent Jeromos szövegmagyarázatainak fényében. Az Úr szenvedő szolgájáról szóló 
énekek értelmezéstörténetéhez Szent Jeromos Izajás könyvéhez készült szöveg
magyarázatát használta fel. Az egyházatyák Izajás próféciáját és a Szolga sorsát 
Jézusban látják beteljesedni. A szerző rámutat arra, hogy a keresztények nemcsak 
átvették az Ószövetséget, hanem Krisztus halálából és feltámadásából kiindulva új-
raolvasták és újraértelmezték, így az bizonyos értelemben új szöveggé is formálódott. 
Jeromosnál a iuxta Hebraicam veritatem jelenti a héber szöveg tekintélyébe vetett 
hitet, annak elsőbbségét a fordítási problémák megoldásában, a rabbinikus gondo-
latok felhasználását. A tanulmány írója idézi Szent Ágoston beszámolóját Jeromos 
fordításáról, aki szerint „kortársunk, Hieronymus, ez az igen tanult, mindhárom 
nyelvet jól ismerő pap, nem görögről, hanem héberről fordította le latinra a szent 
iratokat. A zsidók azt vallják, hogy Hieronymus tudós munkája hiteles, míg állításuk 
szerint a Septuaginta fordítói számos helyen tévedtek” (De civ. Dei 18,43).

A könyv utolsó, IV. része Szent Jeromos munkásságának utóéletével és hatástör-
ténetével foglalkozik. Székely János Káldi György, Szent Jeromos bibliafordításának 



recenziók  283

kiváló magyar tolmácsolója című tanulmánya azzal indít, hogy egy internetes blogger 
szerint nem érdemes Káldi György fordítását használni, mert nem az eredeti szöve-
gekből fordít, hanem a Vulgatából. Cáfolja ezt az állítást, és rámutat arra, hogy mit 
is jelent eredetiből fordítani a Bibliát. Bár magyar nyelvű bibliafordítások a tatár és 
török pusztítás miatt nem maradtak fenn az 1000–1500 közötti évekből, biztos, hogy 
léteztek, ilyen volt például a huszita biblia vagy Szántó (Arator) István fordítása, és a 
protestánsok is készítettek bibliafordításokat a Vizsolyi Biblia előtt is. A Vulgatából 
fordítani a tanulmány írója szerint azt jelenti, hogy a Vulgata latin szövege jó, mert 
híven tükrözi a héber, arám vagy görög szöveget; a fordító olyan görög és héber 
kódexekből is dolgozhatott, amelyek azóta már elvesztek. Ebben a tanulmányban 
idézi Székely János, hogy Káldi gyönyörűen fordította az „Istennek lelke lebeg vala 
a vizek fölött” kifejezést, mivel a lebegni ige héberül a madárnak a fiókái vagy a 
tojásai feletti lebegését jelenti, anyai szeretetét fejezi ki. A biblia vers mögött ott van 
egy sumer mítosz is, ami szerint a világ egy hatalmas tojáshoz volt hasonló, és az 
istenség mint egy óriási madár kotlott, lebegett felette, és előhívta belőle az életet.

Pecsuk Ottó „Ha a szükség úgy hozza, örömest élünk vele” – A Vulgata szerepe 
a Vizsolyi Bibliában címmel írta meg tanulmányát. Áttekinti a nyugat-európai 
reformáció viszonyát a Vulgatához és a XVI. században létrejött újabb latin biblia-
fordításokat. A XVI. században a Vulgata mellett új latin nyelvű bibliafordítások 
készülnek, mert Lorenzo Valla és a filológia tudományának hatására felmerül, hogy 
a Vulgatába is kerülhettek másolási hibák az évszázadok folyamán. Az összegyűjtött 
héber és görög kéziratok alapján végezték el a Vulgata javítását. Akkoriban az egyes 
fordítók a latin nyelvű bibliafordítások segítségével tudták összehasonlítani az exe-
getikai megfigyeléseiket és fordítási megoldásaikat. Ezek szerepe fontos a Vizsolyi 
Biblia keletkezéstörténetének megértésében is. Tanulmányában fordítási szempontból 
problémás szöveghelyeket vizsgál, és rámutat, hogy ezek megoldásában többségben 
vannak azok a helyek, ahol a fordító a Vulgata fordítási megoldását tartja a legjobb-
nak, és ezt is alkalmazza (12 db a 30 példából), 7 alkalommal a Vizsolyi Biblia önálló 
fordítási megoldást talál a héber szövegre, a többi esetben, kisebbségben vannak azok, 
amelyekben más fordításokat követ. A fordítók által is nehéznek tartott esetekben a 
Vulgáta megoldásai jelentettek biztos fogódzót.

Szuromi Szabolcs Anzelm Szent Jeromos ekkleziológiai írásaival és egyházfegyelmi 
hatásukkal foglalkozott előadásában. Jeromoshoz a püspök szerepére, feladatára 
vonatkozó írásai és a Máté evangéliumához írott kommentárja és a levelei alapján 
közelít. Szent Cyprianus írásaival együtt Szent Jeromos munkái képezik az egyház 
hierarchikus működésének és szentségkiszolgáltató tevékenységének legfonto-
sabb egyháztani pilléreit a XI–XII. századi kánonjogi gyűjteményekben. Adamik 
Tamás Szent Jeromos Petrus Abelardus Historia calamitatum című írása egy XII. 
századi történetben előforduló Szent Jeromos-idézeteket vizsgál, mivel a kutatás 
nem fordított eddig figyelmet arra, hogy Jeromos hatott-e Abelardus és Heloysa 



284  Vallástudományi szemle 2024/1

írásaira. Abelardus levelében életének történetét beszéli el, közben gyakran idéz az 
egyházatyáktól, de míg Szent Ágostontól csak négyszer, Szent Jeromostól 18-szor. 
Arra keresi a választ, hogy mivel magyarázható Jeromos ilyen mérvű kedveltsége. 
Erre nem elegendő magyarázat, hogy a szöveghelyek a házasság kellemetlenségeit 
és nehézségeit bizonygatják, mondván: a bölcsnek nem való a házasélet (Iovianus 
ellen). Jeromos még Cicerót is idézi a házasság ellen, aki Terentiától való válása 
után azt mondta, hogy nem tudja egyformán szolgálni az asszonyt és a filozófiát 
is. A filozófusnak tehát nem szabad megházasodnia sem az antik római szónok, 
sem Jeromos szerint. Más helyeken arról szól a Jeromos-idézet, hogyan kerüljék el 
a filozófusok a kísértéseket és a sokaságot. Abelardus saját életének megpróbálta-
tásait párhuzamba állítja Jeromoséval, aki azt írja, hogy „Semmi más nem vethető 
szememre, csak nemem, s azt sem vetik szememre, csak amikor Paula Jeruzsálembe 
utazik.” Abelardus azért idézhetett ennyit Jeromos műveiből, mert a kortársaival 
sokat vitatkozó egyházatya örökösének tekintette magát.

A konferenciakötet négy nagy egységre osztható, amit a szentírási helyek és a 
hivatkozott ókori művek mutatója, valamint a névmutató egészít ki, könnyűvé téve 
ezáltal az idézetek és hivatkozások visszakeresését. Az első tematikai egység Szent 
Jeromossal mint a Biblia tudós fordítójával foglalkozik. Martos Levente Balázs Szent 
Jeromos a biblikus egyházdoktor című írása hagiográfiai és életrajzi adalékokkal 
mutatja be, hogyan gondolkodott az egyházatya a fordításról, mit jelentett számára 
az „értelem szerinti fordítás”, a célnyelvhez való alkalmazkodás, és hogy a jó for-
dításban az idegen nyelv gondolatait a saját nyelv jellegzetességeinek megfelelően, 
pontosan és szabatosan kell kifejezni. A jó fordítás azonban Jeromos számára nem 
elsősorban művészet, hanem az igazság tisztázásának eszköze, a szöveg pontos 
továbbadása pedig az igaz tanítás továbbadását jelenti.

Gánicz Endre Szent Jeromos és a szentírási kánon című tanulmányában a szent 
szövegek csoportosításában három részt különít el az egyházatyánál a De viris il-
lustribus alapján. A kánoni és az apokrif könyvek mellett megfigyelhető egy „mintegy 
kánoni” csoport is. Van olyan irat, amely fokozatosan nyerte el tekintélyét, míg más 
iratok, annak ellenére, hogy nyilvánosan olvasták, használták őket az egyházban, 
nem kerültek bele a latin kánonba. Jeromos az Ószövetséget illetően a palesztinai 
kánon könyveit fogadta el, az Újszövetségnél viszont nem kérdőjelezte meg azt a 
27 kánoni iratot, amelyek korábban is elfogadott voltak. 

A Jeromos előtti latin bibliai szövegekről írva Benyik György rámutat arra, hogy 
Jeromos előtt is léteztek már latin Biblia-fordítások, de ezek gyakran lokális nyel-
vezetet használtak, és stílusuk sem vetekedett a pogány írók műveinek stilisztikai 
szépségeivel. A szentírási szövegeknek számos különböző, párhuzamosan használt és 
olykor pontatlan fordítását használhatták a II. századtól a források tanúbizonysága 
szerint. A szerző áttekinti a Vetus Latinára vonatkozó kutatást, a Vetus Latinának 
a Vulgatába való tagozódásáig. Mivel Jeromos fordítási korrekciója csupán a négy 



recenziók  285

evangéliumra terjedt ki, az Újszövetség többi része a régi latin fordítás szövegén 
keresztül vált a Vulgata részévé. Ágoston is a Szentírás számos latin nyelvű válto-
zatáról ír (Latinorum interpretum infinita varietas), de ezekre csak az ókeresztény 
atyák eltérő szövegeiből következtethetünk, és nem tudjuk megállapítani, hogy a 
Vetus Latina mely könyvek fordításait tartalmazhatta.

Oláh Zoltán elemzése azt tárja fel, hogy harminc év távlatában hogyan érvénye-
sült a Hebraica veritas elve. Szent Jeromos leveleiben és kommentárjában mutatja be 
Izajás 6. értelmezését. Jeromos 381-ben Damasus pápához címzett levelében (18A 
és 18B levél, ami azért két részletben maradt fent, mert az elsőnél a papirusz végére 
ért) magyarázta már ezt a szövegrészt, majd a 408–410 közé datálható Izajáshoz 
írt kommentárjában is visszatért rá. A levélben hosszabban fejtette ki a szöveg 
magyarázatát, mint a kommentárjában, és amíg a levelében még a Septuaginta 
alapján dolgozott, harminc évvel később már a héber szöveg alapján magyaráz, de 
folytatja korábbi gondolatait, nem kell revideálnia őket.

Szent Jeromossal mint a Biblia értelmezőjével foglalkozik Szatmári Györgyi 
Folyamok című tanulmánya, amelyben a folyóvíz mellé ültetett fa képe a Teremtés 
könyvétől a Jelenések könyvéig tárul fel Jeromos magyarázatában. A nedvességtől 
éltetett fa a Törvényen elmélkedő ember, akinek az élete gyümölcsözővé válik. 
Jeromos e bibliai folyamok vizének tükrében megmutatja Krisztus, az egyház és a 
hívő kapcsolatát, az írások lelki értelmét, gyümölcsét. Racs Csaba Szent Jeromos 
Ezékiel kommentárjának keletkezési körülményeiről, Órigenész hatásáról, a kom-
mentárban az élettel kapcsolatos üdvösséghirdető igékről ír. A kiszáradt csontmező 
életre keltésének látomásában a rabbinikus értelmezést jobban érvényesíti Jeromos: 
a kortörténeti értelmezés szerint a Midrást követi, szerinte Izraelnek mint népnek a 
babiloni fogságot követő újjáéledéséről szól ez a kép, keresztény értelmezés szerint 
viszont a halottak végidőbeli feltámadását látták benne. Jeromos álláspontja szerint 
ezek a kiszáradt csontok Izraelt jelentik, és a Szentírásban máshol erősebb érveket 
lát a halottak feltámadására vonatkozóan. Kocsis Imre A Filemonnak és a Gala-
táknak írt levelek jeromosi értelmezését mutatta be. Jeromos a Filemonnak írt levél 
magyarázata során szembe szállt azokkal a keresztényekkel, akik szerint a szóban 
forgó levél nem Páltól származik, vagy ha Páltól származik, csak ajánlást tartalmaz, 
nem pedig tanítást. A kommentár szerint Pál apostol a római fogsága idején írta ezt 
a levelet, amelyben egy Onezimosz nevű rabszolga megtérése kapcsán a kegyelem 
erejét és hatását mutatta be. Onezimosz elszökött gazdájától és meglopta azt, majd 
Pál hatására megtért, és megbánta korábbi bűneit. A Galata-levél a pogányságból 
megtérteknek íródott, és Jeromos a kommentárjában kiemeli, hogy Pál határo-
zottan szembeszáll azokkal, akik azt tanítják, hogy a megigazulást a cselekedetek 
által nyerhetjük el. Ebben a kommentárban található annak az antiochiai esetnek 
a leírása is, amely a Pál és Péter apostolok közötti nézeteltérésre vonatkozik, mely 
szerint Pál megfeddte Pétert színlelt viselkedése miatt. Szent Ágoston, aki a szín-



286  Vallástudományi szemle 2024/1

lelést a csalással és a hazugsággal azonosította, igen kritikusan fogadta Jeromos 
értelmezését, és levélváltásukban vita bontakozott ki erről. 

Nyúl Viktor a Máté evangéliumához fűzött kommentár alapján Jeromos Péter 
ábrázolásával foglalkozik. Péter alakjában a tanulatlan halászból lett igehirdetőt, 
a többi tanítvány szóvivőjét és képviselőjét, a meggyengülésében és megingásá-
ban esendő emberi személyt láthatjuk, aki rábízza magát Isten kegyelmére, ami 
átformálja törékeny emberi lényét. Perendy László szintén a Máté-kommentárral 
foglalkozott, de annak forrásai szempontjából. Bár az Előszó szerint a négy könyv-
ből álló mű mindössze két hét alatt íródott 398 márciusában Cremonai Eusebios 
kérésére, és Jeromosnak sietnie kellett a munkával barátja hajójának indulása miatt, 
a tanulmány írója valószínűnek gondolja, hogy Jeromos ehhez a művéhez már 
korábban összegyűjtötte a fellelhető görög és latin forrásokat, sőt a mű bizonyos 
részei már készen lehettek, mikor a felkérését megkapta. Az Órigenész és Hilarius 
által írt kommentárok hatásán kívül Antiochiai Teophilosz, Apollinarisz, Hérakleai 
Theodórosz, Hippolütosz műveit is felhasználhatta Jeromos ehhez a kommentárhoz, 
amely munkásságában egyfajta fókuszpontot alkotott, és magába foglalta a II., a 
III. és a IV. század számos exegetikai irányzatának és szerzőjének meglátásait. So-
mos Róbert Szent Jeromos Zsoltár-értelmezéseivel és az órigenészi hagyománnyal 
foglalkozott, és arra a megállapításra jutott, hogy a Zsoltár-értelmezések terén 
került Jeromos legközelebb Órigenészhez. A tanulmány másik következtetése 
az, hogy Jeromos Excerpta ad Psalmos című munkájának talán nem ugyanaz a 
fő mondanivalója, mint a mintául szolgáló órigenészi Zsoltár-Enchiridionnak. 
Utóbbi olyan műfajú könyvecskét jelent Somos Róbert szerint, amelynek fő célja 
életvezetési, morálfilozófiai tanácsokat adni rövid, tömör, egyszerű és érthető 
formában, nem pedig filológiai jegyzet. Órigenész számára a zsoltárok az etikai 
tanítás hordozói; olyan szempontból válogatta ki a zsoltárverseket, hogy azok 
rövid magyarázataival keresztény lélekvezetési tanácsokat adjon, Jeromos pedig 
a munka eredeti terjedelmét megváltoztatva az órigenészi kihagyásokat pótolni 
igyekezett, és felhasználta még hozzá Tertullianus De spectaculis és Lactantius 
De ira Dei című műveit is. 

A konferenciakötet áttekintést ad a magyarországi Szent Jeromos-kutatás jelenlegi 
állásáról, és a benne található tanulmányok hivatkozásai azt is megmutatják, hogy 
ezek a tudományos eredmények hogyan kapcsolódnak a nemzetközi és magyar 
Jeromos-kutatáshoz. Jeromos művei közül a legtöbb esetben a levelek kerülnek elő 
a tanulmányok érvelésében, ezeket 2005-ben adták ki magyar fordításban Takács 
László szerkesztésében (Szent Jeromos: Levelek I. Ford. Adamik Tamás – Puskely 
Mária – Takács László Szerk. Takács László, Szenzár Kiadó, Budapest, 2005). Jeromos 
munkásságának hazai megismertetéséhez hozzájárult John N. D. Kelly 2003-ban 
magyarra fordított monográfiája is (John N. D. Kelly: Szent Jeromos élete, írásai 
és vitái (Ford. Nemes Krisztina, Szerk. Heidl György, Paulus Hungarus – Kairosz, 



recenziók  287

Budapest, 2003). A konferenciakötetben található tanulmányok Jeromos forrás-
használatát, munkásságát, kortársaihoz való viszonyát, utóéletét és hatástörténetét 
egészen a magyar Biblia-fordításokig követik nyomon, és hasznos olvasmányul 
szolgálnak az antikvitás, a középkor és a Szentírás kutatói számára. 

Óbis Hajnalka1

1	 Óbis Hajnalka: egyetemi adjunktus, Károli Gáspár Református Egyetem BTK, Történettudományi 
Intézet




	_GoBack
	Primer_források
	_bookmark7
	_Hlk161476005
	_Hlk124305667
	_Hlk124305734
	_Hlk123940660
	_Hlk124305777
	_Hlk124305824
	_Hlk124305859
	_Hlk124305887
	_Hlk94510189
	_Hlk124306095
	_Hlk124306219
	_Hlk124129858
	_Hlk124306131
	_Hlk94510222
	_Hlk124298925
	_Hlk124298797
	_Hlk124306179
	_Hlk124306249
	_Hlk124306298
	_Hlk124304816
	_Hlk124306386
	_Hlk124306518
	_Hlk124306587
	_Hlk124306645
	_Hlk124306734
	_Hlk124306788
	_Hlk124306860
	_Hlk124306926
	_Hlk124290359
	_Hlk124307429
	_Hlk124303770
	_Hlk124307494
	_Hlk124307600
	10
	1
	2
	3
	_Hlk161740017
	_Hlk165483375

