


TANULMÁNYOK

SCOTT W. HAHN: Templom, jel és szentség. János evangéliuma új
megvilágításban 1

SZEILER ZSOLT: A gondviselés problémája a Summa contra gentilesben 46
VÁRNAI JAKAB OFM: Kinyilatkoztatás és kölcsönösség 62
HERMANN J. POTTMEYER: Bevezetés a hagyomány fundamentális

teológiájába 70
UJHÁZI LÓRÁND: A jegyesség intézményének csökkenő jelentősége 

a Katolikus Egyház jogában 82
GÁJER LÁSZLÓ: A lisztérzékenység problémája a szentségi életben 90

SZERZETESSÉG

JOSEPH WILLIAM TOBIN CSSR: Az élet mint hivatás 96

DOKUMENTUM

FRANCIA PÜSPÖKI KONFERENCIA – ÖKOLÓGIA ÉS KÖRNYEZETVÉDELEM
MUNKACSOPORT: A jövő ökológiai kihívásai és feladatai 109

RECENZIÓK

Joseph Wresinski: Szegények egyháza. Gilles Anouil beszélget
Joseph atyával (Várnai Jakab OFM) 127

Szabó Ferenc: Krisztus és egyháza Pázmány Péter életművében
(Török Csaba) 127

Robert Spaemann: Erkölcsi alapfogalmak (Bakos Gergely OSB) 130
Schwendtner Tibor: Husserl és Heidegger. Egy filozófiai összecsapás 

analízise (Bakos Gergely OSB) 131
Mezei Balázs: Karácsony az Andok felett (Bakos Gergely OSB) 132

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL

2012. május – december 134

B2_Tartalom_2.sz.:Layout 1  2012.11.22.  13:27  Page 1



Templom, jel és szentség
János evangéliuma új megvilágításban

SCOTT W. HAHN

A jeruzsálemi templom jelentősége János evangéliumában az elmúlt évtized-
ben számos monográfia tárgya volt. A kutatók ma már többnyire elfogadják,
hogy nemcsak a templom a központi témája a negyedik evangéliumnak, hanem
János előtérbe helyezi azt is, amit „templom-krisztológiaként” jellemezhetünk.
Egyszóval János azt kívánja bemutatni, hogy a templom és liturgiája hogyan
teljesedik be Jézus Krisztusban, mindenekelőtt halálában és feltámadásában.1

TANULMÁNYOK Sapientiana 5 (2012/2) 1–45.

– 1 –

SCOTT W. HAHN (USA) teológus, a Franciscan University of Steubenville (USA) eg ze gé -
zis professzora, a Saint Paul Center for Biblical Theology alapító igazgatója

1 Lásd például MARY L. COLOE: God Dwells With Us: Temple Symbolism in the Fourth Gospel,
Liturgical Press, Collegeville, MN, 2001; JOHANNES FRÜHWALD-KÖNIG: Tempel und Kult:
Ein Beitrag zur Christologie es Johannesevangeliums, Biblische Untersuchungen 27, Friedrich
Pustet, Regensburg, 1998; PAUL M. HOSKINS: Jesus as the Fulfillment of the Temple in the
Gospel of John, Paternoster Biblical Monographs, Paternoster, Carlisle, 2006; ALAN KERR:
The Temple of Jesus’ Body: The Temple Theme in the Gospel of John, Journal for the Study of
the New Testament, Supplement Series 220, Sheffield Academic, Sheffield, 2002; MARK

KINZER: Temple Christology in the Gospel of John, Society of Biblical Literature Seminar
Papers 37:1, Scholars Press, Missoula, MT, 1998, 447–464; LUCIUS NEREPARAMPIL: Destroy
This Temple: An Exegetico-Theological Study on the Meaning of Jesus’ Temple-Logion in Jn
2:19, Dharmaram, Bangalore, 1978; GUNNAR H. ØSTENSTAD: Patterns of Redemption in the
Fourth Gospel: An Experiment in Structural Analysis, Studies in the Bible and Early
Christianity 38, Edwin Mellen, Lewiston, NY, 1998; ANTONY THERATH: Jerusalem in the
Gospel of John: An Exegetical and Theological Inquiry into Johannine Geography, Intercultural
Publications, New Delhi, 1999; STEPHEN T. UM: The Theme of Temple Christology in John’s
Gospel, Library of New Testament Studies 312, Sheffield Academic, Sheffield, 2006.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 1



Ellenben ha értelmezésünk megreked a tudományos konszenzusnál – mi-
szerint János evangélista a templom beteljesedéseként mutatja be Jézust –, akkor
látszólag zavarba ejtő helyzetbe kerülünk: mivel Krisztus már fölment a menny -
be, nincs szükségünk templomra. Amennyiben pedig ez igaz, az Egyház helyzete
nem különbözik a templom lerombolását (Kr. u. 70) átélt zsidóság helyzeté-
től.2 János „templom-krisztológiája” azonban nem szorítkozik csupán Krisztus köz-
vetlen személyére és földi szolgálattételére, sőt, az evangélista ragasz kodik ahhoz a
tényhez, hogy Jézus szolgálata a Lélek közvetítői és az apostolok által folytatódik.

A cikkben követni szeretném a János evangéliumában található „templom
–beteljesedés” témájának főbb irányvonalait. Mindenekelőtt meg szeretném
vizsgálni, hogy az evangélista miként képzeli el a templom és ünnepeinek krisz-
tusi, a Lélek erejével ünnepelt szentségek (különösen a keresztség és az Eucha -
risztia szentségei) általi beteljesülését.3 Tanulmányom inkább felderítő, sem-

Scott W. Hahn

– 2 –

2 MARY L. COLOE: God Dwells With Us, i. m. 216.
3 A János-evangélium szentségi szimbolizmusáról lásd RAYMOND E. BROWN: The Johannine

Sacramentary, in New Testament Essays, Bruce, Milwaukee, 1965, 51–76; ALF CORRELL:
Consummatum Est: Eschatology and Church in the Gospel of St. John, Macmillan, New York, 1958;
OSCAR CULLMANN: Early Christian Worship, Studies in Biblical Theology 10, SCM, London,
1953; FREDERICK W. GUYETTE: Sacramentality in the Fourth Gospel: Conflicting Interpretations,
Ecclesiology 3 (2007) 235–250; FRANCIS J. MOLONEY: When is John Talking about the Sacraments?,
in „A Hard Saying”: The Gospel and Culture, Liturgical Press, College ville, MN, 2001, 109–130;
P. PAUL NIEWALDA: Sakramentssymbolik im Johannesevangelium? Eine Exegetisch-Historische Studie,
Lahn-Verlag, Limburg, 1958; BRUCE VAWTER: The Johan ni ne Sacramentary, Theological Studies
17 (1956) 151–166. A János-evangéliummal foglalkozó kutatóknak széles a köre: a nem-szent-
ségi szemlélettől egészen az ultra-szakramentális szemléletűekig. Élete vége felé RAYMOND E. BROWN

a következőket jelentette ki: „A legtöbb tudós valamilyen formában elismeri az evangélium szent-
ségi szemléletét.” An Introduction to the Gospel of John, Doubleday, New York, 2003, 231. BROWN

mérsékelt megközelítése mellett – amit a The Johannine Sacramentaryban körvonalazott, illet-
ve különböző kommentárjaiban kifejtett – az egzegetikai józan ész szól. Ironikus, hogy DAVID

AUNE, baptista kutató, aki egyike azoknak, akik a legerőteljesebben védelmezik a szentségi és
liturgikus utalásokat János evangéliumában, így fogalmaz: „Helytelen volna azt állítani, hogy
a gyülekezeti élet, istentisztelet, szentségek és szolgálat alapvető elemei jelentéktelen szerepet ját-
szanak a negyedik evangéliumban. Az efféle elemekkel azért nem foglalkoznak explicite, mivel azok
annak az egyházi kontextusnak az előfeltételei, amelyekből az evangélium is kiemelkedett.” The Cultic
Setting of Realized Eschatology in Early Christianity, Supplements to Novum Testamentum 28,
Brill, Leiden, 1972, 73. (Kiemelés tőlem – S. W. H.)

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 2



mint szemléltető jellegű, vagyis azáltal, hogy összegyűjtöm a János-evangéli -
um mal foglalkozó kutatás időtálló felfedezéseit, remélem, hogy az evangélium
ezen olvasata új megközelítést kínál ahhoz a számtalan jelhez, amit Jézus tanít-
ványai között vitt véghez, illetve a jelek kapcsolatához az új élettel, amit János
írásával közvetíteni szeretne (vö. Jn 20,30–31).

Először röviden áttekintem, hogyan mutatja be az Ószövetség a templomot,
és hogy mit jelentett Isten ószövetségi népe számára. Ez könnyebben érthetővé
teszi számunkra, hogy János evangéliumának első századi zsidó olvasói miként
fogadták, hogy Jézus személye felváltja a templomot és annak ünnepeit.

Ezt követően az első húsvét-elbeszélést vizsgálom meg (Jn 2,13–3,21),
amelyből három megállapítás következik:

1) nyilvános működésének kezdete óta János „új templomként” mutatja be
Jézust – ez a téma végigvonul egész evangéliumán;

2) Jézus a templom és a templomi ünnepek beteljesedésének szélesebb kon-
textusában viszi végbe „jeleit”;

3) a Nikodémussal folytatott párbeszédben Jézus elmozdul „jeleitől” a ke-
resztség, vagyis a Lélektől való újjászületés szentségének irányába (Jn 3,3.5).

Ezután János második húsvét-elbeszélését (Jn 6) és a sátoros ünnepet fogom
megvizsgálni. Reményeim szerint rámutatok, hogy Jézus ezekben az elbeszélé-
sekben is új templomként funkcionál, és hogy a templomi ünnepek kontextu-
sában viszi véghez „jeleit”, amelyek előremutatnak a keresztség és az Eucha-
risztia szentségeire.

Továbblépve az evangélium harmadik, és egyben utolsó húsvét-elbeszélésére
(Jn 11,55–20,31), Jézus búcsúbeszédére összpontosítok majd (Jn 13–17). Jézus
itt a tanítványokra bízza „templom nélküliségét”, megbízza őket, hogy folytas-
sák küldetését, sőt, hogy „nagyobb dolgokat is tegyenek ezeknél”. Előterjeszté-
sem szerint a szentségek ebbe a „nagyobb dolgok” kategóriába tartoznak: ezt az
értelmezést egyrészt a Jn 19,34 is támogatja, amely szimbolikusan úgy ábrá-
zolja a szentségeket, mint amik Krisztus halálából és feltámadásából erednek,
másrészt támogatja a Jn 20,22–23, amely szerint az apostolok azért kapják a
Szentlelket, hogy elvégezzék a bűnök bocsánatának „nagyobb munkáját”.

A kutatás lehetővé teszi számomra a következő végkövetkeztetést: ha valaki
követi a János-evangélium logikáját és szimbolizmusát, világos lesz számára, hogy
a szentségek, elsősorban a keresztség és az Eucharisztia, valóban azok a kü lön-
leges „idők és helyek”, ahol a hívő ember továbbra is tapasztalatot szerez het
Krisz tusról mint az új templomról. A központi tézis felállítása után egy rövid
teológiai reflexióban levonok néhány következtetést.

Templom, jel és szentség

– 3 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 3



ISTEN DÁVIDDAL KÖTÖTT SZÖVETSÉGÉNEK MEGTESTESÜLÉSE

A szakirodalom mind a templom történelmi szerepéről Izraelben, mind irodal -
mi fontosságáról a Szentírásban egyaránt hatalmas,4 ezért a következőket szeret -
ném hangsúlyozni:

1) a templom Isten Dáviddal kötött szövegségének megtestesülése.5 A dávidi szö-
vetség központi szövege (2Sám 7,8–16) Dávid fiára koncentrál, aki majd „házat”
(vagyis: templomot) épít Istennek, és akinek Isten emel majd „házat” (vagyis: di-
nasztiát). A szövetségnek a közvetlen, mégsem a legutolsó beteljesedése Dávid fia,

Scott W. Hahn

– 4 –

4 Lásd például a következő rövid áttekintéseket: MARY L. COLOE: God Dwells With Us, i. m. 31–
63; PAUL M. HOSKINS: Jesus as the Fulfillment of the Temple, i. m. 38–107; illetve a téma hosz-
szabb tárgyalását lásd GREGORY K. BEALE: The Temple and the Church’s Mission: A Biblical
Theology of the Dwelling Place of God, New Studies in Biblical Theology 17, InterVarsity,
Downer’s Grove, IL, 2004; JON D. LEVENSON: The Temple and the World, Journal of Religion
64 (1984) 275–298; JOHN M. LUNDQUIST: What is a Temple? A Preliminary Typology, in
Herbert B. Huffmon – Frank A. Spina – Alberto R. W. Green (eds.): The Quest for the King -
dom of God: Studies in Honor of George E. Mendenhall, Eisenbrauns, Winona Lake, IN, 1983;
ID.: The Legitimizing Role of the Temple in the Origin of the State, Society of Biblical Literature
Seminar Papers 21, Scholars Press, Missoula, MT, 1982, 271–297; ID.: Temple, Covenant,
and Law in the Ancient Near East and in the Old Testament, in Avraham Gileadi (ed.): Israel’s
Apostasy and Restoration: Essays in Honor of Roland K. Harrison, Baker, Grand Rapids, MI,
1988, 293–305; DONALD W. PARRY: Garden of Eden: Prototype Sanctuary, in Temples of the
Ancient World: Ritual and Symbolism, Deseret, Salt Lake City, 1994, 126–151; RAPHAEL PATAI:
Man and Temple in Ancient Jewish Myth and Ritual, Ktav, New York, 1967.

5 „A templom volt a dávidi szövetség megtestesülése, amelyben a JHWH, Dávid háza és Izrael
népe közötti hármas kapcsolat testet öltött.” TOOMO ISHIDA: The Royal Dynasties in Ancient
Israel. A Study on the Formation and Development of Royal-Dynastic Ideology, Beiheft zur
Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft 142, W. de Gruyter, New York, 1977, 145;
„A Dáviddal kötött szövetség megerősítése, amely JHWH választását juttatja kifejezésre: a
templom, amely tanúsította, hogy JHWH Sion hegyét választotta örök lakóhelyül.” (ID.: The
Royal Dynasties in Ancient Israel, i. m. 147). ISHIDA munkája mellett megemlíthetjük JOHN

M. LUNDQUIST terjedelmes kutatását (lásd a 4. lábjegyzetet fentebb), amelynek nagy részét fel-
öleli a Temples of the Ancient World kötet. LUNDQUIST kimutatja a templom kulcsszerepét az
ókori Közel-Kelet világnézetének vagy kozmológiájának középpont jában, nem csupán Izrael
szomszédjainál (az egyiptomi, kánaánita, mezopotámai vagy hittita kultúrákban), hanem
Izraelnél is, ahogy az Ószövetségben szerepel.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 4



Salamon, aki Dávidhoz hasonlóan „felkent” volt, vagyis „messiás” (héberül) vagy
„krisztus” (görögül).6 A szövetség szempontjából ő is az „Isten fia” státusznak ör-
vendett.7 Salamon személyében van egy „Krisztusunk”, aki templomépítő. A Szent-
írás kánonjában az első személy, akit „Isten fiaként” mutatnak be.

2) A templom volt Isten „nevének”,8 „dicsőségének”,9 végül magának Isten-
nek a lakóhelye.10

3) A templom a zarándoklat helye volt. Évente háromszor minden izraelita fér-
finak fel kellett zarándokolnia a templomhoz, hogy megünnepelje húsvétot, pün-
kösdöt és a sátoros ünnepet.11 Az izraelitáknak, hogy részt vehessenek ezeken az ün-
nepeken, rituális tisztálkodásnak kellett alávetni magukat (ablutio), hogy tisztán
léphessenek be a templomba.12 Csak ezután mutathattak be áldozatot13 és vehet-
tek részt az ünnepen, amely alapvetően az étkezésről szólt:14 általában áldozati húst15

ettek kenyérrel16 és borral,17 valamint az Ígéret földjének gyümölcseivel.18 A temp-

Templom, jel és szentség

– 5 –

6 1Kir 1,34.39.
7 2Sám 7,14; Zsolt 2,6–7.
8 MTörv 16,2; Zsolt 74,7.
9 1Kir 8,10–11; Ez 43,2–5.
10 Zsolt 68,16; Ez 43,6.
11 MTörv 16,1–17.
12 Kiv 19,10–11; 2Krón 30,17–20; Lev 11–15 (különösen: 15,31). A szükséges mosakodá-

sok nincsenek kifejezetten a Pentateuchosz ünnep-leírásában, de a Lev 11–15-ben és más-
hol leírt tisztasági előírások értelmében megkövetelték. A Szentély beszennyezése tisztáta-
lansággal halálbüntetést vont maga után (Lev 15,31), ezért a hívőknek rituálisan tisztának
kellett lenniük. A tisztátalanságnak számos oka lehetett (lásd Lev 11–15), ezért az átlagos
izraelitának rituális mosakodást kellett végeznie, mielőtt részt vett a templomi ünnepek
egyikén. A régészek nagy számban találtak rituális fürdőket (héberül: mikve, többes szám-
ban: mikvaót) Jeruzsálemben és környékén, amelyeket erre a célra használtak a második
templom időszaka alatt.

13 MTörv 16,2.6; Lev 23,8.
14 MTörv 16,3.7–8; lásd még Lev 7,11–17; 2Krón 30,22; Iz 25,6.
15 MTörv 16,4.7.
16 MTörv 16,3.
17 Iz 25,6; Lk 22,18.20.
18 MTörv 16,13. Bár az idézett szövegek nagy része húsvét ünnepéről szól, az ünnepi étkezés min-

den ünnep fontos része volt, még akkor is, ha a bibliai leírásokban nem szerepel. Mindhárom
zarándokünnepet (húsvét, pünkösd, sátoros ünnep) megjelölték a mezőgazdasági események

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 5



lomi áldozatokon való részvétellel az izraeliták bűneikért engeszteltek.19 A teljes
templom-élmény – rituális tisztálkodás, áldozatbemutatás, evés, ivás, a bűnök bo-
csánata – csak a templom szolgái: a főpap, a papság és a leviták munkájának kö-
szönhetően volt lehetséges.

Végül az új templom, gyakran isteni tulajdonságokkal felruházva néhány
próféta eszkatologiájának központi eleme,20 másoknál legalábbis fontos jellem-
ző je,21 főleg ha figyelembe vesszük a templom, Sion és Jeruzsálem kapcsolatát.22

Hasznos lesz szem előtt tartani ezeket a templomot érintő pontokat akkor, ami-
kor János evangéliumában kifejtjük a templom és a templomi ünnepek motí-
vumát, különös tekintettel Jézusra.

AZ ELSŐ HÚSVÉT ÉS A TEMPLOM MEGTISZTÍTÁSA

A szinoptikus hagyomány szerint Jézus nyilvános működését Galileában kezdi
meg, míg János szerint Jézus először Júdeában lép föl, Jeruzsálemben, a temp-
lomban, húsvét ünnepén (Jn 2,13–3,21).23 Ezekben a nyilvános jelenetekben
János ábrázolása szerint Jézus azt hirdeti magáról, hogy ő az új templom (Jn
2,19–21). A templom megtisztításáról szóló elbeszélésben János evangélista
egyedülálló témákat pendít meg, amelyekhez folyamatosan visszatér evangé-
liumában: Jeruzsálem, templom és a templomi ünnepek.24

A szinoptikusok szerint Jézus szolgálatának legfőbb színhelye földi életének
utolsó hetéig Galilea, ezzel szemben János evangéliumának nagy részében ez
Je ru zsálem, főleg pedig a templom.25 Sőt, János evangéliumában a legtöbb ese-

Scott W. Hahn

– 6 –

(árpaaratás, búzaaratás, illetőleg a gyümölcs betakarítása); ezek természettel kapcsolatos idők
voltak, élvezték a Teremtő bőséges adományait – az amerikai Hálaadás ünnepéhez hasonlóan.

19 Lásd például Lev 4,20.26.35; 5,10.13; 19,22; 15,25.
20 Például Ez 40–48 és Joel 3,17–18.
21 Vö. Zak 6,12–15; 8,9–12; 14,16–21; Iz 2,1–4; 56,3–6; 66,18–22; Jer 33,10–11; Agg 2,1–

9, 15–19; Dán 8,14; 9,17, 24–27; Mik 1,1–4.
22 Lásd ANTONY THERATH: Jerusalem in the Gospel of John, i. m. 64–65; PAUL M. HOSKINS:

Jesus as the Fulfillment of the Temple, i. m. 69–89.
23 ANTONY THERATH: Jerusalem in the Gospel of John, i. m. xix.
24 Vö. ANTONY THERATH: Jerusalem in the Gospel of John, i. m. 59.
25 Lásd ALF CORRELL: Consummatum Est, i. m. 44; ANTONY THERATH: Jerusalem in the Gospel

of John, i. m. xiii–xix. Az evangélium egyes részei, nagyjából háromnegyede Jeruzsálemben

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 6



mény re a templomi ünnepek alatt kerül sor, ezeknek az egymásutánja formálja
az elbeszélés szerkezetét:26 húsvét,27 egy meg nem nevezett ünnep, talán pün-
kösd,28 ismét húsvét,29 a sátoros ünnep,30 a templomszentelés ünnepe31 és az
utolsó húsvét.32

Jézus tanításai és „jelei” a liturgikus ünnepek során gyakran egybeesnek az ün-
nepek központi témáival. Néhány kutató egyenesen azt állítja, hogy főleg az
ünnepek zsidó olvasmányrendjéhez kapcsolódnak.33 Jánosnak mi a szándéka azzal,
hogy a templomot és az ünnepeket hangsúlyozza? Amellett szeretnék érvelni,
hogy Krisztus a templom és az ott lezajlott istentisztelet beteljesülése.34

A Második Templom időszakának (Kr. e. 520–Kr. u. 70) legnagyobb ünnepe
a húsvét volt. Jelentőségét az a tény is hangsúlyozza, hogy János Jézus nyilvá-
nos működése alatt három húsvétról is beszámol. Az evangélista ismerhette azo-
kat a zsidó hagyományokat, amelyek szerint a Messiás érkezésére húsvétkor szá-
mítottak.35 Mivel a Második Törvénykönyv előírta, hogy a húsvéti bárányt a
központi szentélyben kell feláldozni (MTörv 16,2), a pászka ünnepe elválaszt-
hatatlanul összefonódott a templommal. A pászka ünnepe nemzeti ünnep volt.

Templom, jel és szentség

– 7 –

vagy annak környékén játszódnak, lásd Jn 2,13–4,2; 5,1–47; 7,10–10,39; 12,12–20,31
(Jeruzsálem); 11,17–53; 12,1–11 (Betánia).

26 A téma kimerítő tárgyalásához lásd GALE A. YEE: Jewish Feasts and the Gospel of John, Michael
Glazier, Wilmington, DE, 1989. A negyedik evangélium struktúrája kapcsán az ünnepek csak
egy-egy elemet képeznek a számos szerkezeti elem közt. Szinte minden jelentős szerkezeti fel-
osztásra tett javaslat áttekintését lásd GEORGE MLAKUSHYIL: The Christocentric Literary Structure
of the Fourth Gospel, Analecta Biblica 117, Pontifical Biblical Institute, Rome, 1987, 17–85.

27 Jn 2,13–3,21.
28 Jn 5,1–47.
29 Jn 6,1–71.
30 Jn 7,1–10,21.
31 Jn 10,22–39.
32 Jn 11,55–20,31.
33 AILEEN GUILDING: The Fourth Gospel and Jewish Worship: A Study in the Relation of St. John’s

Gospel to the Ancient Jewish Lectionary System, Clarendon, Oxford, 1960. Lásd azonban
MICHAEL A. DAISE óvatosságát: Feasts in John: Jewish Festivals and Jesus’ „Hour” in the Fourth
Gospel, Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 2 Reihe 229, Mohr
Siebeck, Tübingen, 2007, 81–87.

34 Lásd PAUL M. HOSKINS: Jesus as the Fulfillment of the Temple, i. m. 2.
35 ANTONY THERATH: Jerusalem in the Gospel of John, i. m. 60–61.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 7



Gondoljunk a nagy nemzeti húsvétokra, amelyeken Hiszkija (2Krón 30), Jozija
(2Krón 35), Dávid igaz fiai és Izrael királyai „elnököltek”, akik szívügyüknek
tekintették a templomot és annak fenntartását.

A Jn 2,13–25-ben Jézust látjuk, akit korábban Izrael királyaként köszöntöt -
tek (lásd Jn 1,49), és aki most megmutatja, mennyire szívén viseli a templom
jó létét. Kiűzi a kereskedőket és a pénzváltókat, rendre utasítja őket, amiért „aty -
ja házát” (oikon tou patros mou) „kereskedőházzá” (oikon emporiou) tették. Jézus
tettét és szavait itt a Zak 14,21 fényében kell elemeznünk, amely azt mondja
az eszkatologikus templomról: „nem lesznek többé kalmárok a Seregek Urá-
nak házában azon a napon”.36 A júdeaiak azt kérdik Jézustól: „Milyen csodaje-
let mutatsz nekünk, hogy ezeket cselekszed?”, mire Jézus azt válaszolja: „Bont-
sátok le ezt a templomot, és én három nap alatt fölépítem azt!” Félreértik, de
az evangélista megmagyarázza: „Saját testének templomáról mondta ezt.”

Bár a szakirodalom erről a részről hatalmas,37 itt csupán néhány lényeges
pontot foglalunk össze. Egyrészt: Jézus nyilvános működését a templom meg-
tisztításával kezdi. Az evangélista Jézus egész szolgálatát annak a tükrébe állítja,
hogy ő az új templom.38 Másrészt: templom-testének lebontása és felépítése
„jel”, és János kapcsolatba hozza a mostani elbeszélést a Jézus halálának és fel-

Scott W. Hahn

– 8 –

36 RAYMOND E. BROWN: The Gospel according to John I–XII, Anchor Bible 29, Doubleday,
Garden City, NY, 1966, 121.

37 LUCIUS NEREPARAMPIL monográfiát szentelt ennek a perikópának (Destroy this Temple, lásd
az első lábjegyzetnél), továbbá minden, a János evangélium templom-témáját feldolgozó na-
gyobb munka helyet ad az igeversek egzegézisének.

38 Vö. MARY L. COLOE: God Dwells With Us, i. m. 84; ALAN KERR: The Temple of Jesus’ Body,
i. m. 101; ANTONY THERATH: Jerusalem in the Gospel of John, i. m. 59. Lásd még RUDOLF

SCHNACKENBURG összefoglalóját: „A Jn 2,21-ben adott magyarázat a templom lerombolá-
sáról és felépítéséről szóló mondást kínálja egy hasonló, páratlan krisztológiai jelentéssel. To-
vábbá ez a magyarázat Jézust teszi meg azzá a »hellyé«, ahol Istent kell imádni, Isten igaz
»házává« (vö. 1,51). Vele és benne az Isten imádásának ideje »lélekben és igazságban« (4,23)
már felvirradt. Teste az élő víz forrása (19,34, valamint 7,38), személye az a szőlő, amelynek
életerején át a tanítványok munkálkodhatnak és gyümölcsöt hozhatnak (15,4–8). […]
[János] egyháztana teljes egészében a krisztológián alapul, bár nem reflektál Krisztus meg-
dicsőült teste és az Egyház »teste« közötti további kapcsolatra. Ez a páli gondolat nem talál -
ható meg Jánosnál, bár az evangélista a maga módján egyformán erős kifejezéseket használ
a Feltámadt Úr és Egyháza közötti egység doktrinájához.” ID.: The Gospel according to John,
3 vols., Seabury, New York, 1980–82, 1:352; idézi CELESTINO G. LINGAD, JR.: The Prob lems

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 8



támadásának beszámolójával. Ez arra utal, hogy a halált és a feltámadást a temp-
lom (újra)felépítésének elbeszéléseként kell értelmeznünk, de eközben ezeket az
eseményeket csúcsponti „jelekként” tanácsos azonosítanunk a „jelek” soroza-
tában, amely segít az elbeszélés strukturálásában.39 A halál és a feltámadás „jele”
– teste templomának „lerombolása” és „felépítése” – a végső jel, amelyre min-
den más „jel” mutat: „A végleges jel kontextusában, amelyről Jézus beszél, nyeri
el minden más ’jel’ a jelentését.”40

Végül a húsvét közelsége (Jn 2,13), a hivatkozás Jézus testére, annak elfo-
gyasztására vagy „megrágására” utaló ige (Jn 2,17: kataphagó) kapcsolatot teremt
jelen epizódunk és a Jn 6 között, ahol egy másik húsvétról olvasunk, mikor
Jézus arról beszél, hogy enni (phagó) kell az ő testét és inni az ő vérét.41

A Jézusról mint új templomról szóló elképzelés természetesen nem korláto-
zódik csupán erre a szakaszra.42 Már a Jn 1,14-ben (amely szó szerint így szól:
„Az Ige testté lett és közöttünk ütötte fel sátrát.”) és a Jn 1,51-ben („Látni fog-
játok Isten angyalait le- és felszállni az Emberfia fölött.”) a szerző a templom két
előfutárához hasonlítja Jézust: a mózesi sátorhoz és Jákob bételi szentélyéhez.43

Templom, jel és szentség

– 9 –

of Jewish Christians in the Johannine Community, Tesi Gregoriana Serie Teologia 73, Editrice
Pontificia Università Gregoriana, 2001, Rome, 257.

39 LUCIUS NEREPARAMPIL: Destroy this Temple, i. m. 92–98; ALAN KERR: The Temple of Jesus’
Body, i. m. 96–97.

40 CELESTINO G. LINGAD, JR.: The Problems of Jewish Christians, i. m. 270.
41 ALAN KERR: The Temple of Jesus’ Body, i. m. 85–86. „Jézust elfogyasztják. A héber szó, amely

az »elfogyaszt« mögött áll, általában azt jelenti: »megenni«, de ez… használható a tűzre is,
amely elemészti az Istennek felajánlott áldozatot… Lehetséges, hogy ez itt utalás Jézus halá-
lára mint áldozatra.” KERR nem lát kapcsolatot az evangélium hatodik fejezetével, ahol Jézus
„húsáról” (sarx) és „véréről” (haima) beszél, amit fogyasztani kell (phagó). A Jn 6-ban is erős
áldozati felhangok vannak, valamint a passió előjelei: „A kenyér, amelyet adok, az én testem
a világ életéért” (6,51). Bizonyos, hogy a 2,21-ben Jézus „testéről” (sóma) beszél, a 6,51–58-
ban pedig „testéről” (sarx) és „véréről” (haima), de vajon az evangélista tényleg azt várta az
első századi olvasóktól, hogy ne kapcsolják össze Jézus „testét”, az ő „húsát” és „vérét”? KERR

úgy gondolja, hogy így van (The Temple of Jesus’ Body, i. m. 94), ez azonban nagyon éssze-
rűtlennek tűnik nekem.

42 János evangéliumában szereplő „Jézus mint új templom” téma tömör összefoglalóját lásd
GREGORY K. BEALE: The Temple and the Church’s Mission, i. m. 192–200.

43 ALAN KERR: The Temple of Jesus’ Body, i. m. 72, 133, 136–166; MARY L. COLOE: God Dwells
With Us, i. m. 23–27; PAUL M. HOSKINS: Jesus as the Fulfillment of the Temple, i. m. 116–135.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 9



A Jn 4-ben Jézus mint „új szentély” jelenik meg a jövőről való beszélgetésben,
amelyben a garizimi és jeruzsálemi templom egyaránt jelentéktelen.44

Jézus és a templom drámai azonosítását láthatjuk a Jn 7,1–10,21-ben is. Ott
a háttér a templom építésének ünnepe (sátoros ünnep), melynek során a papok
naponta vizet merítettek a Siloám medencéből, az oltár lépcsőire öntötték, és
24 órán át megvilágították a templom udvarait – megelőlegezve az eszkato -
logikus próféciákat.45 Eközben jelenti ki Jézus magáról, hogy ő a víz és a vilá-
gosság igazi forrása, és a Siloám vize által visszaadja egy vak embernek a szeme
világát, így jelzi igényét, hogy ő az igazi templom.46

A Jn 10,22–42-ben a templomszentelés ünnepe alatt, amely a templomnak
a Makkabeusok általi újraszentelésére emlékezik, Jézus úgy mutatkozik be, mint
akit az Atya „megszentelt” és a világba küldött, vagyis új szentélynek nevezi ön-
magát.47 A Jn 14,2–3-ban Jézus ismét „Atyja házára” utal, a templomra hivat-
kozik (Jn 2,16), amit más célzások is megerősítenek; a ház sok „szobával” va-
lószínűleg az Ez 41–43 sokhelyiséges temploma, a „hely” főnév pedig (görög:
topos, héber: maqóm), ahová visszatér, hogy azt előkészítse – felidézi a templom
„szent helyét”. Összefoglalva: a szakasz leírása szerint Jézus azért tér vissza övéi-
hez, hogy előkészítse a templomot, amelyben a tanítványai „laknak” majd.48

Végül a templom-szimbolizmus csúcspontján az evangélista megjegyzi,
hogy Krisztus oldalából víz és vér folyt ki (Jn 19,34), amelyet a megjövendölt
eszkatologikus templomból kiáradó folyó képének hátterében kell értelmez-

Scott W. Hahn

– 10 –

44 Ez a fő tézise STEPHEN T. UM monográfiájának: The Theme of Temple Christology in John’s
Gospel (lásd az első lábjegyzetnél), amely fölényes címe ellenére valójában egy olyan
egzegetikai tanulmány, amely csak a Jn 4,1–26-ra szorítkozik. Lásd még MARY L. COLOE:
God Dwells With Us, i. m. 85–113; PAUL M. HOSKINS: Jesus as the Fulfillment of the Temple,
i. m. 135–145; ALAN KERR: The Temple of Jesus’ Body, i. m. 167–204; ANTONY THERATH:
Jerusalem in the Gospel of John, i. m. 78–94.

45 Lásd Ez 47,1–12; Joel 3,18; Zak 14,8.
46 MARY L. COLOE: God Dwells With Us, i. m. 115–143; PAUL M. HOSKINS: Jesus as the Ful -

fill ment of the Temple, i. m. 160–170; ALAN KERR: The Temple of Jesus’ Body, i. m. 226–241.
47 Lásd MARY L. COLOE: God Dwells With Us, i. m. 145–155, főleg: 153; PAUL M. HOSKINS:

Jesus as the Fulfillment of the Temple, i. m. 170–175; ALAN KERR: The Temple of Jesus’ Body,
i. m. 253–255.

48 Ez JAMES MCCAFFREY bakkalaureátusi tézise: The House with Many Rooms: The Temple Theme
of Jn. 14,2–3, Analecta Biblica 114, Pontifical Biblical Institute, Rome, 1998, 246–255.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 10



nünk, akárcsak a vért és vizet, amelyek a templom oltárából folytak Jeru zsá -
lem ben.49

JÉZUS KERESZTSÉGI MISZTAGÓGIÁJA

Láthatjuk, hogy János a 2,13–21-ben bevezeti a „Jézus mint új templom” témá-
ját, hogy kulcspontként kövesse evangéliumának hátralévő részében. A biztos iro-
dalmi kapcsolódásokból következően már számos tudós megállapította, hogy a
húsvét és a Jn 2,13–25-ben szereplő új templom kontextusa tovább visz a követ-
kező szakaszhoz, Jézus és Nikodémus beszélgetéséhez (Jn 3,1–21).50

„Amikor Jeruzsálemben volt húsvét ünnepén, sokan hittek az ő nevében,
mert látták jeleit (semeia), amelyeket művelt. De Jézus nem bízta magát
rájuk, mert ismerte mindnyájukat (pantas), nem szorult ugyanis rá, hogy

Templom, jel és szentség

– 11 –

49 „A délnyugati sarokban két dísz, orrlyukhoz [hasonló] nyílás volt, melyeken keresztül folyt
ki a nyugati és déli alapra kiöntött vér, mely a csatornában összekeveredett, [majd innen]
a Kidrón-völgybe távozott.” (Misna Middot [„A méretekről”] 3:2). A vízelvezető csatorna
más említéseihez lásd a Misna traktátusait: Joma [„Az engesztelés napjáról”] 5:6; Zevachim
[„Állatáldozatok”] 8:7; Temura [„Felcserélés”] 7:6; Tamid [„Mindennapi áldozat”] 5:5.
Ugyanazt a csatornát, amelyet arra használtak, hogy a vért a folyóba szállítsák, a bor ital-
áldozat elvezetésére is használták. Lásd Misna Meila [„Templomrablás”] 3:3. A Misna szö-
vegek fordítása: HERBERT DANBY (Oxford University, Oxford, 1933); JACOB NEUSNER:
The Mishnah: A New Translation (Yale University, New Haven, 1988). MCCAFFREY, KERR,
HOSKINS és számos más kommentátor összekapcsolja Jn 7,37–39-et a 19,34-gyel. COLOE

habozik (God Dwells With Us, i. m. 208–209). – A magyar fordítást a nemrégiben megje-
lent részleges Misna-fordításból vettem: GÖRGEY ETELKA (szerk.): Törpék az óriások vállán.
Válogatott Misna-traktátusok, Sárospataki Református Teológiai Akadémia, 2010. (A ford.)

50 Vö. GEORGE MLAKUZHYIL: The Christocentric Literary Structure of the Fourth Gospel,
Pontifico Istituto Biblico, Rome, 1987, 105: „Egy jó példa a két szomszédos perikópát ösz-
szekötő, néhány verset alkotó »híd«-ra a Jn 2,23–25, amely összeköti a templom Jézus ál-
tali megtisztítását (2,13–22) és a Nikodémussal folytatott párbeszéd jelenetét (3,1–21)”; to-
vábbá: CELESTINO G. LINGAD, JR.: The Problems of Jewish Christians, i. m. 263; ANDREW

T. LINCOLN: The Gospel According to Saint John, Black’s New Testament Commentary 4,
Continuum, London, 2005, 144; GEORGE R. BEASLEY-MURRAY: John, Word Biblical Com -
mentary 36, Word, Waco, TX, 1987, 45–46.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 11



valaki tanúságot tegyen az emberről (anthropos); jól tudta ugyanis, hogy
mi lakik az emberben (anthropos).” (Jn 2,23–25)

„Volt a farizeusok közt egy Nikodémus nevű ember (anthropos), a zsidók
egyik főembere. Éjszaka elment Jézushoz, és így szólt hozzá: Rabbi, tud-
juk, hogy Istentől jött tanító vagy, mert senki nem tudja ezeket a jeleket
(semeia) véghezvinni, amelyeket te cselekszel, hacsak nincs vele az Isten.”
(Jn 3,1–2)

A templom megtisztítása a Jézus által végbevitt jelekről (semeia) szóló vitá-
ban csúcsosodott ki, illetve abban, hogy az emberek (anthropoi) hogyan kezd-
tek a jelek miatt hinni az ő nevében. Ez közvetlenül Jézus és Nikodémus beszél -
getéséhez vezet. Nikodémust a következő vers (Jn 3,1) úgy mutatja be, mint egy
ember (anthropos), aki a „jelek” (semeia) miatt jutott el a hitre. Emiatt a Ni ko -
démussal történt párbeszédet abban a kontextusban szükséges értelmeznünk,
amelyben Jézus a húsvét ünnepe alatt önmagát új templomnak nevezte.

Nikodémus Jézushoz jön, hogy megvitassa a „jeleket”. A semeia („jel”) kifeje-
zés használata Jézus csodáira a János-evangélium egyik jellegzetessége. A szinop-
tikus evangéliumok jellemző módon a dynameis („hatalmas tettek”) kifejezést
használják ugyanezen jelenség leírására. A terminológiák közötti különbségté-
tel szándékosnak tűnik. János a „jelek”-et alkalmazza, mert hangsúlyozni sze-
retné a csodák szerepét, hogy azok nem öncélúak, hanem egy mélyebb valóság
jelzői vagy mutatói – például, hogy Jézus a Messiás, Isten Fia, sőt maga Isten.51

A jelek egész biztosan rámutatnak Jézus messiási és isteni mivoltára, de szerin-
tem valami önmaguknál is nagyobbra mutatnak: a szentségekben működő Lé-
lekre; a jelek pedig magának Krisztusnak a jelenlétében és munkálkodásában
folytatódnak.

A kutatók felvetése szerint az evangélium úgy épül fel, hogy Jézus jelei Izrael
liturgikus ünnepeihez kapcsolódjanak.52 A kommentárok általában hét jelre

Scott W. Hahn

– 12 –

51 „A szerző nem a mi modern »véletlen« fogalmunkat használja, hanem a »jel«-et (semeia),
mely által ismételten rá kíván mutatni egy esemény kettős, egy rögtön látható, illetve egy
mélyebb megértést igénylő, a hit kontextusában érthető minőségére.” OSCAR CULLMANN:
Early Christian Worship, i. m. 46.

52 „Az átfogó terv, amelyet János evangéliumának adott, közvetlenül Jézus szolgálatának mint
a »jelek« szolgálatának felfogásából fakad.” DOMINIC CROSSAN: The Gospel of Eternal Life:
Reflections on the Theology of St. John, Bruce, Milwaukee, 1967, 41.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 12



hívják fel a figyelmet, amelyeket Jézus tett:53 Kánában a víz borrá változtatása,54

a királyi tisztviselő fiának meggyógyítása,55 a betezdai béna meggyógyítása,56 az
ötezer ember jóllakatása,57 a vízen járás,58 a vakon született ember meggyógyítá -
sa,59 valamint Lázár feltámasztása.60 Bár ez népszerű számvetése János „jeleinek”,
meg kell jegyeznünk, hogy a szövegben nincs arra utaló jelzés, hogy a vízen já-
rást is „jelnek” kellene tekinteni. Ugyanakkor Jézus halálát és feltámadását már
a Jn 2,21 is „jelnek” nevezte. Ezért úgy vélem, hogy a vízen járás nem tartozik a
János szándékolta „jelek” közé, viszont Krisztus halála és feltámadása annál in-
kább, az a hetedik, az apostol evangéliumának csúcspontját jelentő „jel”.

A „jel” (semeion) főnév gyakran előfordul János evangéliumának első tizen-
két fejezetében (tizenhatszor), a további fejezetekben viszont csak egyszer (Jn
20,30). Ez az egyik oka annak, hogy a kutatók általában két részre osztják az
evangéliumot: az ún. „Jelek könyvére” (nagyjából: Jn 1–12) és a „Dicsőség
könyvére” (Jn 13–21). Már a Jn 2,18–19 is érezteti – Jézus nyilvános műkö-
désének pontos kezdetétől –, hogy testének lerombolása és felemelése (mely a
„Dicsőség könyvében” van leírva), a végső „jel”, amely megerősíti Jézus tekin-
télyét. Ezért a „Dicsőség könyve” csúcspontként kapcsolódik a „Jelek könyvé-
hez”, tanúságot téve az összes krisztusi „jel” legnagyobbjáról.

Ezzel a háttérrel és kontextussal térünk vissza Nikodémus és Jézus beszélge-
té séhez. Nikodémus Jézus jeleiről szeretne beszélgetni, amelyeket ő fizikai cso-
dák ként értelmez, és amelyeket a Jézus által munkálkodó isteni hatalom jellemez:

Templom, jel és szentség

– 13 –

53 Sok kutató (legutóbb például WILLIS HEDLEY SALIER: The Rhetorical Impact of the Semeia
in the Gospel of John, Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 2 Reihe
186, Mohr Siebeck, Tübingen, 2004) a vízenjárást (Jn 6,16–21) tekinti az ötödik jelnek,
és kihagyja közülük a feltámadást. Ugyanakkor a vízenjárást a szöveg soha nem nevezi jel-
nek, nem is kap további kifejtést, vagy nem képezi vita tárgyát, tanúi is csupán a tanítvá-
nyok voltak. Másrészről a halál és a feltámadás már jelként lett meghirdetve a Jn 2,18–21-
ben. Erről lásd ALAN KERR: The Temple of Jesus’ Body, i. m. 10–11.

54 Jn 2,1–11; vö. Jn 2,11.
55 Jn 4,43–54; vö. Jn 4,54.
56 Jn 5,1–15; vö. Jn 6,2; 7,21–24.31.
57 Jn 6,1–15; vö. Jn 6,14.
58 Jn 6,16–21.
59 Jn 9,1–41; vö. Jn 9,16.
60 Jn 11,1–54; vö. Jn 12,18.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 13



„Ez az ember éjszaka elment Jézushoz, és így szólt hozzá: Rabbi, tudjuk,
hogy Istentől jött tanító vagy, mert senki nem tudja ezeket a jeleket vég-
hezvinni, amelyeket te cselekszel, hacsak nincs vele az Isten. Jézus azt fe-
lelte neki: Bizony, bizony mondom neked: ha valaki újra (anôthen) nem
születik, nem láthatja meg Isten országát.” (Jn 3,2–3)

Nikodémus jól rátapint, hogy a semeia arra utal: Jézus isteni eredetű tanító.
Bár Nikodémus nem tesz fel kérdést, az evangélista mégis azt sugallja, hogy
megjegyzése a jelek természetére vonatkozik, ezért Jézust úgy mutatja be, mint
aki „válaszol” neki. Jézus „válaszáról” azonban úgy tűnik (mint oly sokszor János
evangéliumában), hogy nem kapcsolódik a kifejezett vagy burkolt kérdéshez.
Jézus Nikodémusnak a spirituális és isteni születésről beszél, a „felülről”
(anôthen) történő születésről, ami ahhoz szükséges, hogy valaki meglássa „Isten
országát”. Az evangélista ismét szóba hozza a királyság témáját, amely már elő-
került a Jn 1,49-ben („Te vagy Izrael királya!”), és Jézus templom rendeltetése
feletti, királyi jellegű feladatához kapcsolódó felségjogainak témáját, amelyről
a megelőző elbeszélésben volt szó.

Nikodémus a fizikai csodák szempontjából értelmezi Jézus szavait, mert je-
lenleg csak ennyire képes megérteni a „jeleket”. Értetlensége feltett kérdésében
is tetten érhető: Csak nem térhet vissza az ember ismét anyja méhébe? Zavara ért-
hető, hiszen elismerte Jézus csodatevő erejét az anyagi világ felett, az újjászüle-
tés fizikai követelményei azonban úgy tűnik, nem csupán természetfelettiek,
hanem ellentétesek a természettel és kifejezetten abszurdak. Jézus így folytatja:
„ha valaki nem születik vízből és Szentlélekből, nem mehet be Isten országába”.

Ez a kijelentés egyértelmű, és most az olvasó, Nikodémuson kívül, kezdi ér-
teni, hogy Jézus a keresztségről beszél.61 János már előkészített minket arra, hogy
a vizet, a keresztséget, a Lelket és az istenfiúságot szinte az evangélium elejétől
fogva társítsa egymással. A prológusban az evangélista azt hangsúlyozta, hogy
az által lesz valaki „Isten gyermeke”, ha „Istentől születik”, ami szemben áll a ter-
mészetes, „vérből, testi ösztönből és a férfi akaratából”62 való születéssel. Ráa-
dásul János beszámolt Jézus vízkeresztségéről is, amelyben a Szentlélek leszáll Jé-
zusra és megjelöli őt, nem csupán, mint gyermek, hanem mint „Isten Fia”.63

Scott W. Hahn

– 14 –

61 Lásd OSCAR CULLMANN: Early Christian Worship, i. m. 76; CELESTINO G. LINGAD, JR.:
The Problems of Jewish Christians, i. m. 280–282.

62 Jn 1,12–13.
63 Jn 1,31–34.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 14



Itt a Nikodémust hallgatókban összekapcsolódnak a víz, a keresztség, a Lélek
és az istenfiúság elemei. Jézus szavai az „újjászületésről”, vagyis hogy újra gyer-
mekek legyünk, „vízből és Szentlélekből születni”, újra felveszik az isteni nem-
zésről szóló motívumokat, amelyek a vízhez és a Lélekhez társulnak az evangé-
lium korábbi szakaszaiban.64 János keresztény olvasói a „vízből és Szentlélekből”
történő újjászületést valószínűleg utalásként értették a keresztségre, az evangélista
szándékának megfelelően.65 Nem véletlen, hogy a Nikodémussal folytatott be-
szélgetést közvetlenül a Jézus és a tanítványok keresztelésére történő hivatkozás:66

Keresztelő János keresztségi szolgálatának további leírása, a mosakodási rituá-
léról szóló, Jézus istenfiúságának megerősítését szolgáló vita követi,67 továbbá egy
másik elbeszélés Jézus keresztségi szolgálatáról.68

A Nikodémus és Jézus közötti párbeszéd így folytatódik:

„Nikodémus megkérdezte: De miképpen lehetséges mindez? Jézus azt fe-
lelte neki: Te Izrael tanítója vagy, és nem érted ezeket? Bizony, bizony
mondom neked, hogy amit tudunk, azt mondjuk el, és amit láttunk,
arról tanúskodunk, de a mi tanúságunkat nem fogadjátok el. Ha földi

Templom, jel és szentség

– 15 –

64 Így szükségtelen a „víz” megemlítésére a Jn 3,5-ben úgy tekintenünk, mint ami kitölti a
hiányt a kontextusban, vagy másodlagos betoldásnak tekintenünk, ahogy azt BULTMANN és
mások tették.

65 Egyesek a „vízből és Szentlélekből” kifejezésben utalást látnak a természetes születésre (víz),
amelyet a spirituális születés (Lélek) követ. BEASLEY-MURRAY azonban rámutat arra, hogy a
kontextusban a „vízből és Lélekből születni” egy esemény, aminek kifejtése a „felülről való
születést” kell, hogy jelentse (John, i. m. 47–49). Mások szerint a „víz” egyszerűen azt jelenti:
„Lélek” (vö. ANDREW T. LINCOLN: John, i. m. 150), ez azonban Jézus kijelentését puszta szó-
szaporításra szűkíti: „Újjá kell születnetek Lélekből és Lélekből”. Vö. MATTHEW VELLANICKAL:
The Divine Sonship of Christians in the Johannine Writings, Analecta Biblica 72, Pontifical
Biblical Institute, Rome, 1977, 181: „Ha a »Lélek« szót valódi, nem pedig figuratív értelem-
ben kell vennünk, akkor ugyanezt kell mondanunk a »víz«-ről is, mivel mindkettőt a kai
(»és«) kötőszó kapcsolja össze. Érdemes megjegyezni, hogy a Jn 3,5 olyan kontextusban
szerepel, ahol János gyakran beszél a keresztségről (vö. Jn 1,25–33; 3,22, 23, 26; 4,1–2).
Emellett a »víz« figuratív értelme ellentétben áll a teljes hagyománnyal, amely […] általában
biztosra vette, hogy a »víz« itt a keresztény keresztségre vonatkozik.”

66 Jn 3,22.
67 Jn 3,23–36.
68 Jn 4,1–3.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 15



dolgokról szóltam nektek és nem hiszitek, hogyan fogjátok majd elhinni,
ha a mennyei dolgokról beszélek nektek? Senki sem ment föl a mennybe,
csak az, aki a mennyből jött le: az Emberfia.” (Jn 3,9–13)69

Amíg a keresztségi utalás a Jn 3,5-ben bizonyosan szándékos, a későbbi pár-
beszédben Jézus nem fejtegeti a víz motívumát és nem foglalkozik konkrétan a
keresztséggel, ehelyett a Lélek cselekvésére összpontosít. János evangéliumában
a hangsúly mindig az isteni kezdeményezésre esik. A keresztséget tehát nem
emberi cselekedetként mutatja be, hanem az isteni cselekvés emberi elfogadá-
saként. Az ember nem „hozhatja magát világra”, inkább „születik” (gennethenai).
A gennaó ige („nemz”, „szül”, „létrehoz”) János-evangéliumában mindig passzív
alakban szerepel, mert az egyén (anthropos) mindig a Lélek által cselekszik.
Amint a Jn 1,13-ban az evangélista kiemeli, hogy nem emberi akaratra volt
szükség Isten gyermekeinek születéséhez, úgy Jézus a Nikodémussal folytatott
párbeszédében is hangsúlyozza az isteni szuverenitást a lelki születésben (Jn 3,8:
„A szél ott fúj, ahol akar… nem tudod, honnan jön és hová megy.”).

Nikodémus nem értette Jézus tanítását a „vízből és Szentlélekből”, „felülről
történő” születésről. Válasza egy retorikai kérdést takar (Hogyan lehetséges ez?):
„Ez lehetetlen.” Kifejezi a hitetlenséget, egyben Jézus és Keresztelő János tanú-
ságtételének visszautasítását. Ezt az olvasatot Jézus válasza is alátámasztja (Jn
3,11b–12a: „a mi tanúságunkat nem fogadjátok el… nem hiszitek”).70

A párbeszédben Jézus érezhetően erőfeszítést tesz annak érdekében, hogy
Nikodémust elvezesse a „földi” szféra hatósugarából a „mennyei” szférába.71 A be-

Scott W. Hahn

– 16 –

69 Egy bizonyos ponton, a 13. vers után eltűnik a párbeszédes forma, és úgy tűnik, hogy az
evangélista hangja váltja fel. Egy bizonyos helyen, a 13. és a 14. versek között törés van,
mások szerint a 15. és a 16. versek között, ismét mások amellett érvelnek, hogy Jézus sza-
vai idézésének megértéséhez a szövegegységet ki kell terjeszteni egészen a 21. vers végéig.

70 LINGAD Nikodémust a zsidó-keresztény típus képviselőjének tekinti, aki a „jánosi közös-
séggel” találkozott: „Ez a tanácstalan reakció [a 3,9-ben] csak azt mutatja, hogy képtelenek
elmozdulni saját kategóriáiktól a Lélekben való titokzatos élet felé, amelyet Jézus felkínált…
Nikodémus és a zsidó-keresztények típusa a részleges hit alapvető hozzáállását szimboli-
zálja.” CELESTINO G. LINGAD, JR.: The Problems of Jewish Christians, i. m. 297.

71 „[A 12. versben] Jézus azt állítja, hogy eddig földi dolgokról beszélt Nikodémusnak, és
mivel ő képtelen hinni, nincs értelme a mennyei dolgokról beszélni. Az olvasók joggal kér-
dezhetik, hogy Jézus beszélgetésének témája a 3–8. versekben nem a mennyei valóságokról
szólt-e már. Valószínű azonban, hogy a »földi dolgok« utalás arra, hogy Jézus megpróbál el-

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 16



szélgetés dualizmust feltételez a Lélek (pneuma) és a test között (sarx), a mennyei
(epourania) és a földi (epigeia) között.72 Azzal, hogy a földit a mennyei előfelté-
telének tekinti („Ha földi dolgokról szóltam nektek és nem hisztek, hogyan
fogjátok majd elhinni, ha a mennyei dolgokról beszélek nektek?”, Jn 3,12),73

nyilvánvalóan az a szándéka, hogy Nikodémust alulról felülre, a földiről a
mennyeire vezesse.74 A pedagógiának ezt a „földitől” a „mennyeihez” vezető for-
máját az Egyház találóan írja le a „müsztagógia” kifejezéssel.75 A Nikodémussal
folytatott párbeszédben előfordul egy müsztagógia, amely a Jézus által véghez-
vitt jelektől vezet a Léleknek a szentségekben megnyilvánuló tevékenységéhez,
ebben az esetben a keresztség szentségéhez.

Templom, jel és szentség

– 17 –

mozdulni a fizikai születés földi szintjéről és a szélfújásról a mennyei felé. Mivel az effajta
kísérlet nem váltott ki hitet, hasztalan lenne megpróbálni beszélni közvetlenül a mennyei
dolgokról a földi dolgok analógiája nélkül.” ANDREW T. LINCOLN: John, i. m. 152.

72 Jézus tanításának módszere itt megegyezik SZENT IRÉNEUSZ (Kr. u. 180 körül) tanítási
módjával, aki Istennek tulajdonítja az Ószövetségben: „Ő tanította a népet, aki hajlamos
volt, hogy a bálványokhoz forduljon. Ismételten tanítva kitartásra szólította fel őket, és Is-
tennek való szolgálatra. Az elsődleges fontosságú dolgokra hívta őket azok által, amelyek má-
sodlagosak. Vagyis azokra a dolgokra, amelyek valóságosak, azok által, amelyek tipikusak [elő-
képszerűek]; időleges dolgok által az örökkévalóra, testi által a spirituálisra, földi által a
mennyeire; ahogy megmondta Mózesnek: »Mindent azon minták alapján készíts el, amit
neked a hegyen mutattam!«” Against the Heresies [Az eretnekségek ellen], 4. könyv, 14, 3.
(Az angol szöveg: Ante-Nicene Fathers, vol. 1, Eerdmans, Grand Rapids, MI, 1975, 479.)

73 Vö. CELESTINO G. LINGAD, JR.: The Problems of Jewish Christians, i. m. 298–299.
74 „A jánosi beszéd módszere válaszként a mondanivalót mindig egy magasabb szintre emeli;

a kérdező az érzékek szintjén van, de fel kell emelkednie a spirituális szintre. A test és a
Lélek közötti radikális különbség jelzése az igazi válasz Nikodémusnak.” RAYMOND E.
BROWN: John I–XII, i. m. 128. 

75 A müsztagógia (szó szerint: „a misztériumok kinyilatkoztatása”) az Egyház szentségeiben je-
lenlévő misztériumok teológiai kifejtése. Az Egyház eredeti hitében, Jézus életében minden
misztérium, Isten tervének (vö. Ef 3,19) a jele volt, ahogy azt NAGY SZENT LEÓ pápa (meg-
halt 461) tanította: „mindaz, ami látható volt a mi Urunkban, átment a misztériumaiba”,
vagyis a szentségeibe. Idézi A Katolikus Egyház Katekizmusa, Szent István Társulat, Budapest,
1994, 1115. pont. János evangéliumában a hagyományos liturgikus, egyházi katekézis kö-
vette Jézus példáját: „haladva a láthatóból a láthatatlanba, a jelből a jelzett valóságba, a »szent-
ségekből« a »misztériumokba«”. KEK, i. m. 1075. Általánosságban lásd ENRICO MAZZA:
Mys ta gogy: A Theology of Liturgy in the Patristic Age, Pueblo, New York, 1989.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 17



Ezen a ponton lehetőségünk van, hogy egy lépést visszalépve a Jn 2,13–3,21-
et egyetlen pillantással átfogjuk és megértsük: a húsvéti ünnepek alatt Jézus belép
a templomba és megtisztítja azt, beteljesítve az eszkatologikus templomról szóló
próféciákat (Zak 14,21). Azt kérik, mutasson „jelet”, ő azonban eljövendő ha-
láláról és feltámadásáról mint a templom lerombolásáról és újra felépítéséről be-
szél. Húsvét ünnepe alatt tesz más semeiat (csodajeleket), amelyek kételkedést vál-
tanak ki az anthropoi (emberek) között. A felületesen hívő anthropoi (emberek)
paradigmatikus példája ez az anthropos (ember), Niko dé mus, aki eljön Jézus-
hoz, hogy beszéljen vele erről a semeionról (jelről). Jézus szeretné a beszélgetést
a semeia-ról elmozdítani a végső valóságok felé, amelyekre azok vonatkoznak,
de Nikodémus, legalábbis ekkor képtelen befogadni a misz ta gógikus tanítást.

Jézus szavai és tettei a húsvéti elbeszélésben előremutatnak egy még ezután el-
jövendő nagy „jel” felé, testének lerombolására és felépítésére – szintén húsvétkor.
Ezzel a nagy jellel (testével, az új templommal76) váltja majd fel Jézus a kőtemp-
lomot és teljesíti be a húsvétot (ő maga lesz az „Isten Báránya”77). A templom és
a húsvét beteljesedése azonban nem a végpont, amely felé ez a fokozódó befejezés
a „jeleivel” mutat. Ezt az olvasatot támogatja a Nikodémusnak nyújtott miszta -
gó gikus katekézis. Mindez arra utal, hogy János lelki szemeivel látja a templom
és a húsvét beteljesedését az Egyház szentségi jeleiben folytatódva, amelyek ön-
maguk is a Lélek működésére mutatnak rá.78

A MÁSODIK HÚSVÉT ÉS AZ EUCHARISZTIA

Jézus második húsvétjának eseményei János beszámolója szerint Galileában ját-
szódnak. Ez a rész (Jn 6,1–71) kissé ironikusan, a leghosszabb olyan elbeszélést
tartalmazza az evangéliumban, amely nem Jeruzsálemben vagy a közelében tör-

Scott W. Hahn

– 18 –

76 Vö. Jn 2,21.
77 Vö. Jn 1,29.36.
78 „Szeretnénk ragaszkodni ahhoz, hogy itt a kapcsolatot ezen »jelek« és a későbbi szentségek kö-

zött nem lehet egyszerűen múltbeli materiális cselekvés (a vakság meggyógyítása) és a jelenbeli
spirituális valóság (a hit ajándéka) közötti kapcsolatnak tekinteni. Jézus földi tevékenysége tá-
madást intézett az emberi lét minden gonoszsága ellen, beleértve a bűnt és a betegséget is… Tö-
kéletesen igaz, hogy ezek a »jelek« elérik a beteljesülést a megdicsőülés órája után és erővel bír-
nak a közösség szentségeiben, de a közöttük lévő válaszvonal homogén, és nincs ugrás a
materiális szintről a spirituálisra.” DOMINIC CROSSAN: The Gospel of Eternal Life, i. m. 41.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 18



ténik. Az egész fejezetet részleteiben értelmezni természetesen túlságosan össze-
tett dolog volna.79 Arra szorítkozom, hogy néhány megjegyzést fűzzek az ötezer
ember jóllakatásáról szóló történethez,80 illetve csupán néhány kulcsfontosságú
szakaszra összpontosítok Jézus az „élet kenyeréről” szóló beszédében.81

Az ötezer ember megvendégelését a szerző röviden beszéli el. Jézus látja a tö-
meget és megkérdi tanítványaitól, hogyan lakassa jól őket. Jelen van egy fiatal fiú
árpakenyérrel és hallal, találóan, hiszen az árpaaratás húsvétra esett és a Galileai-
tó a közelben volt. Jézus leülteti a tömeget a dúsfüvű gyepre, és megszaporítja a
kenyeret és a halat, hogy mindenkit jóllakasson. A dombokra, a fűre, a leülte-
tés re és a bőséges ételre történő utalás Ezekiel próféciáját idézi fel, amely arról be-
szél, hogy Isten pásztorként táplálja népét bőséges legelőkkel Izrael hegyein.82

A kommentárok nagy része valószínűleg már felismeri az elbeszélés eucha-
risztikus hátterét, ahogy már magában a csoda elbeszélésében, úgy a későbbi
dialógusban is.83 Az emellett szóló érvek nem felekezeti jellegűek, ha nem
egzegetikaiak. Először is a Jn 6,11 nyelvezete („Jézus pedig fogta a kenyereket,
hálát adott, és szétosztotta a letelepülteknek”) szoros párhuzamban áll az Eu-
charisztia megalapításának elbeszéléseivel a szinoptikus evangéliumokban és
Pálnál, továbbá úgy tűnik, utal is rájuk.84 Hasonlóképpen a Jn 6,23-ban az evan-
gélista a kenyér elfogyasztása kapcsán jelzi a csodát: „Jöttek viszont Tibé ri ásból
más bárkák annak a helynek a közelébe, ahol a kenyeret ették, miután az Úr
hálát adott (eucharisteó)”. Ez egy páratlan leírás, hacsak nem szándékos utalás
az ősegyház eucharisztikus gyakorlatára.85

Templom, jel és szentség

– 19 –

79 Az elbeszélés megszakításai egyértelműen három részt különítenek el: az 5000 jóllakatása
(Jn 6,1–15); vízenjárás (Jn 6,16–21); az élet kenyeréről szóló beszéd (Jn 6,22–71). Ezen
utolsó részen belül néhány átmenetekkel tagolt alegység van (például a 41., 52., 60. és a 66.
verseknél), de az elbeszélés fejlődése és folyamatossága elég erős ahhoz, hogy a Jn 6,22–71-et
egyetlen irodalmi egységként szemléljük.

80 Jn 6,1–15.
81 Jn 6,22–71.
82 Ez 34,13–15; vö. Jn 6,3.10–12.
83 Lásd különösen: Jn 6,51–58.
84 Vö. Jn 6,11; Mk 14,22; Lk 22,19; 1Kor 11,23–24, megtartva a fogalmak korrelációját, álta-

lában ez a sorrend: „veszi” (lambanó), „kenyér” (artos), „hálát ad” (eucharisteó/eulogeó és „(oda)adja/ki-
osztja” (didómi/diadidómi). Lásd még RAYMOND E. BROWN: John I–XII, i. m. 247–248.

85 Vö. BROWN (John I–XII, i. m. 258) felismeri az eucharisztikus utalást, bár kételkedik a
mondat eredetiségében. Miközben BROWN kifejezi kétségeit, megjegyzi, hogy az UBS 4/NA

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 19



A Jn 6-ban található motívumok konstellációja is az eucharisztikus értelmezés
mellett szól. Ezek feltűnően párhuzamban állnak a más evangéliumokban található
Eucharisztia megalapításának elbeszélésében fellelhető motívumokkal: a húsvét
közelsége, Krisztus testét adja másokért (áldozati szakszókincs), Jézus testének azo-
nosítása a kenyérrel, testének evése, vérének ivása, valamint utalás Júdás árulására.86

Sőt, a „véremet inni” fogalom bevezetése (Jn 6,53), amikor a meghatározó kép és
az ószövetségi háttérre utalás a „kenyér” volt, megmagyarázhatatlan, kivéve, ha az
eucharisztikus utalás a célja. Annál is inkább, mivel a vérivást mindig negatívan
szemlélték az Ószövetségben és a Második Templom zsidóságának időszakában.87

Ugyanakkor az Utolsó vacsora elővételezésével és az Euchariszta alapításával az
evangélista azt feltételezi olvasóiról, hogy ismerik azokat.88 A kenyérszaporítás cso-
dája szintén a bőséges eszkatologikus ünnep különböző próféciáihoz kapcsolódik.89

Ez utóbbi csodás jel készíti elő Jézus beszédét az élet kenyeréről. A beszéd
magva a nép és Jézus közötti hat interakcióból vagy dialogikus egységből áll, és
mindegyik egy kérdésből vagy kérésből, amelyre Jézus válaszol. A következő
táblázat áttekintést nyújt a nép kérdéseiről és Jézus válaszairól. Minden eset-
ben Jézus kulcsszavai azok, amelyek a következő kérdést kiváltják:

Scott W. Hahn

– 20 –

27 görög szövege a hitelesség mellett dönt. Vö. EBERHARD NESTLE – ERWIN NESTLE – KURT

ALAND: Novum Testamentum Graece, Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart, 1979.
86 Vö. Jn 6,51–71-et a Mt 26,21–28-gyel, illetve: Mk 14,18–24; Lk 22,19–23; 1Kor 11,23–

24. Lásd még RAYMOND E. BROWN: John I–XII, i. m. 284–285, 287, 291–293.
87 Vö. RODNEY A. WHITACRE: John, IVP New Testament Commentary Series, InterVarsity,

Downer’s Grove, IL, 1999, 168; RAYMOND E. BROWN: John I–XII, i. m. 284.
88 OSCAR CULLMANN: Early Christian Worship, i. m. 93–102. Ahogy CULLMANN rámutat: ha

csak nem törlendők a Jn 6,51–58 nyilvánvalóan eucharisztikus versei – ami indokolatlan

A nép kérdése/kérése Jézus válasza

Mester, mikor jöttél ide? Kerestek engem, de nem azért, mert jeleket
láttatok, hanem mert ettetek a kenyerekből
és jóllaktatok. Ne azért az eledelért munkál-
kodjatok, amely veszendő… (Jn 6,26–27)

Mit tegyünk, hogy Isten tetteit cselekedjük?
Isten tette az, hogy higgyetek abban, akit ő
küldött. (Jn 6,28–29)

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 20



A nép értelmezése mindig a „földi” vagy a természetes-érzékelhető valóság
szintjén marad. Az első négy párbeszéd arra ösztönzi Jézust, hogy ismételje meg
a kenyérszaporítás csodáját. Ugyan az emberek szavai nem ezt bizonyítják, Jézus
mégis érzékeli, hogy eszmecserét szeretnének kezdeményezni (Jn 6,26). Jézus buz-
dítását, miszerint „olyan eledelért fáradozzatok, amely megmarad az örök életre”,
úgy értelmezik, mint feltételt, amelyet megkövetel tőlük, mielőtt újra megsza-
porítaná a kenyereket („Mit tegyünk?”). Amikor Jézus azt feleli, hogy „higgye-
tek abban, aki küldött”, a nép jelet követel, hogy igazolja hitüket, és nem éppen

Templom, jel és szentség

– 21 –

(lásd PEDER BORGEN: Bread from Heaven: An Exegetical Study of the Concept of Manna in
the Gospel of John and the Writings of Philo, Supplements to Novum Testamentum 10, Brill,
Leiden, 1965) –, akkor feltételezhető, hogy az egész Jn 6,1–50 leírásában a szerző tudta,
hogy végül erős eucharisztikus kapcsolatot fog létesíteni az elbeszélés konklúziójában.

89 Lásd például Iz 25,6–8, 55,1–3 és Ez 34,13–15. Talán ezért kiálthatott fel a nép, tanúsítva
a „jelet”: „Ez valóban az a próféta, akinek el kell jönnie a világba!” (Jn 6,14). Erővel sze-
retnék őt királlyá tenni, Jézus azonban kitér előlük. Ahogy a Jn 3,2–3-ban, úgy itt is meg-
figyelhetjük az összefüggést a „jelek” és Isten Királysága (Országa) között. Az emberek Ga -
li leában helyesen ismerik fel, hogy Jézus jelei királyi identitására mutatnak, de téves
elképzeléseik vannak a királyság eljövetelének módjáról.

Milyen jelet viszel végbe, hogy lássuk és higy-
gyünk neked?

Az én Atyám adja nektek az igazi mennyei
ke nyeret. (Jn 6,30.32)

Uram, mindenkor add nekünk ezt a kenyeret! Én vagyok az élet kenyere. Aki hozzám jön,
nem fog éhezni, és aki bennem hisz, sohasem
szomjazik meg. […] Mennyből szálltam alá…
(Jn 6,34–35.38)

Nem Jézus ez, József fia? Hogyan mondja
most: A mennyből szálltam alá?

Senki sem jöhet hozzám, hacsak az Atya, aki
engem küldött, nem vonzza. […] A kenyér
pedig, amelyet majd én adok, az én testem a
világ életéért. (Jn 6,42.44.51)

Hogyan adhatja ez testét eledelül nekünk? Aki eszi az én testemet, és issza az én vére-
met, annak örök élete van, és én feltámasz-
tom őt az utolsó napon. (Jn 6,52.54)

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 21



finoman jelzik, mit kívánnak – a kenyérszaporítás megismétlését. Amikor Jé zus
megmagyarázza, hogy az igazi „mennyei kenyér” az, amely „a mennyből jön”, ak -
kor még nyersebbé válnak: „Uram, mindig add nekünk ezt a kenyeret!”

Jézus ettől kezdve egyre konkrétabb és közvetlenebb a beszélgetésben. Amíg
a krisztológiai tanítás az első három válaszban közvetve hangzott el, a Jn 6,35-
től kezdve a krisztológiai kijelentések nyíltak és egyértelműek, és egyéb eucha-
risztikus követelésekhez vezetnek (a Jn 6,51-től kezdve). Időközben a nép kér-
dései ellenségessé válnak. Az ötödik és hatodik kérdés, amelyben az embereket
először „zsidóknak” (ioudaioi) nevezi a szöveg, Nikodémus utolsó kijelentésé-
hez hasonlóan (Jn 3,9) felér egy „hitetlenségi nyilatkozattal”.

A következő mintát figyelhetjük meg: Jézus a néppel való dialógusában meg-
kísérel egy „misztagógiát”, megpróbálja elvezetni őket annak felismerésére, hogy a
„földi” csoda, amelyet véghezvitt, egy „jel”, amely rámutat a „mennyei” valóságra.90

De az emberek továbbra is „földi” módon értik Jézus szavait. Kitartóan az a vágyuk,
hogy ismételje meg a csodát, amely nekik földi eledelt juttat. Amikor Jézus elmé-
lyíti a misztagógiát, elmagyarázva, hogy a jel saját magára mint „Krisztusra” mutat
rá, és mindezen túl az igazi és isteni jelenlétére az Eucharisztiában, a tömeg egyre
fogy körülötte és egyre barátságtalanabb lesz.

Érzékelhető némi párhuzam a Nikodémus-epizóddal. Mindkét esetben né-
hányan felkeresik Jézust, bizonyos „földi” bizalommal közelednek hozzá, amit
azok a jelek váltottak ki, amelyeket tett. És mindkét esetben, amikor Jézus meg-
próbál misztagógikus vagy szentségi útmutatást adni, amely magyarázza a
mennyei valóságot, amelyekre a földi jelek utalnak, a keresők zavartan és hi-
tetlenkedve válaszolnak. Jézus ragaszkodása a csoda szentségi mivoltához – ke-
resztségi újjászületés vízből és Szentlélekből, örök élet az Emberfia evése és ivása
által – mindkét esetben hitetlenséget vált ki.91

Ismét hangsúlyos a konfrontációt követő párbeszéd a tanítványokkal (Jn 6,70–
71) és a Nikodémussal folytatott dialógus párhuzama. Nikodémus esetében, miu-

Scott W. Hahn

– 22 –

90 „A jánosi jel-elbeszélések teljesen eltérnek a szinoptikus beszámolóktól, általában a kinyilat-
koztató beszédet követik, amely felszínre hozza a véghezvitt csoda jelentését. […] Sok zsidó
és a tömeg látja Jézus jeleit, ő pedig felszólítja őket, hogy higgyenek, de nem igazán értik a
jelek jelentését.” CELESTINO G. LINGAD, JR.: The Problems of Jewish Christians, i. m. 377.

91 Vö. Jn 3,9; 6,52.60. Vannak különbségek: a Jn 3-ban a párbeszéd a szentségre való hivatko-
zással kezdődik, majd pneumatologikussá és krisztológiaivá válik. A Jn 6-ban egy mindin-
kább explicit krisztológia egyértelmű fejlődését látjuk, végül szentségtant. Végül a Jn 6-ban
a végső hitetlenség sokkal hevesebb, mint a Jn 3-ban, és egyre inkább ellenségessé is válik.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 22



tán kiemelte a keresztség szükségességét, Jézus hangsúlyozta az isteni kezdemé-
nyezést és az új életre vivő Lélek szuverenitását. Itt, miután előtérbe helyezte a
közösség eucharisztikus szerepét az örök élet befogadásában, Jézus inkább a Lé-
lekre, az élet egyetlen és szuverén forrására mutat rá, semmint az emberi erőfe-
szítésre („a test”). A szöveg, az Eucharisztiához hasonlóan a keresztséget is minde-
nekelőtt a Lélek elsődleges tettének festi le, amit az emberiség (anthro poi) elnyer,
nem emberi cselekedetnek.

Látható, hogy János második húsvét-elbeszélésében a kenyérszaporítás „jele”
szorosan összekapcsolódik a húsvét megünneplésével a templomban. A jel a hús-
vét kontextusában helyezkedik el és húsvéti nyelvezetével előrevetíti (Jn 6,11.23)
az utolsó húsvétot, amelyet Jézus együtt ünnepel tanítványaival. Az óriási jelet kö-
vetően Jézus misztagógikus párbeszédbe kezd a tömeggel, hogy megpróbálja őket
a fizikai csoda92 „testi” megértésétől elvezetni identitásának „spirituális” valóságára
és arra, hogy jelenléte hogyan folytatódik az Egyház szentségeiben93 a Lélek ereje
által.94 A mozgás a jeltől a szentség felé itt kivehetőbb, mint a Jn 3,1–14-ben. A Jn
6,22–59-ben maga a jel természete mutat rá Jézus tanításának szentségi tartalmára.

AZ ESZKATOLOGIKUS FOLYÓ ÉS A VAKON SZÜLETETT EMBER

János evangéliumának rendszerében és teológiájában a húsvét a fő zsidó ünnep,
ugyanakkor fontos a sátoros ünnep elbeszélésének (Jn 7,1–10,21) vizsgálata is,96

hiszen szépen bemutatja a kapcsolatot a templom, a jelek és a szentségek között.
A sátoros ünnep Isten és Izrael együttlakásának az ünnepe – Mózes szenté-

lyében, a jeruzsálemi templomban és végül a próféták által megjövendölt
eszkatologikus templomban.97 Eme ünnep alatt két liturgikus rítust gyakorol-

Templom, jel és szentség

– 23 –

92 Jn 6,26 („ettetek a kenyerekből és jóllaktatok”).
93 Jn 6,35 („én vagyok az élet kenyere”).
94 Jn 6,56 („mindaz, aki eszi az én testemet és issza az én véremet, bennem marad…”).
95 Lásd Jn 6,63.
96 A Jn 7,2-ben szerepel egy megjegyzés, miszerint „Közel volt a zsidók sátoros ünnepe”, és ez

az ünnep a háttere az elbeszélésnek egészen a Jn 10,22-ig, amikor időben váltunk a temp-
lom szentelés ünnepére.

97 Lásd ANTONY THERATH: Jerusalem in the Gospel of John, i. m. 157–159. A sátoros ünnep
jellemzőiről lásd RAYMOND E. BROWN: John I–XII, i. m. 326–327, GEORG W. MACRAE:
The Meaning and Evolution of the Feast of Tabernacles, Catholic Biblical Quarterly 22

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 23



tak, melyek különös jelentőséggel bírnak, ha meg szeretnénk érteni Jánost – a
vízhez kapcsolódó szertartás és a templom udvarainak kivilágítása.98

Egy, a templomból áradó eszkatologikus folyó próféciái99 által ihletve, a temp-
lom papjai az ünnep minden napján egy aranyedényt töltöttek meg vízzel a Siloe
tavából, liturgikus körmenetben vitték a templomba és öntötték az oltár alap-
jára. A Zak 14,6–8-tól inspirálva („De lesz egy nap, amit az Úr ismer, amelyen
nem lesz nappal és éjszaka, hanem esti időben is világosság lesz…”) az is szokás
volt a sátoros ünnep alatt, hogy a templom udvarain belül négy óriási méretű
menórát gyújtottak meg, és folyamatosan őrizték, nehogy kialudjon. A papok és
leviták fáklyákkal táncolva zarándok-zsoltárokat énekeltek.100 A hagyomány sze-
rint a templomból kiáradó fény a város jelentős részét bevilágítot ta.101

Szinte mindenki egyetért abban, hogy Jézus a Jn 7,38–39-ben („Aki szomja-
zik, jöjjön hozzám…”) és a 8,12-ben („Én vagyok a világ világossága.”) felhasz-
nálja a sátoros ünnep liturgikus szertatásainak szimbolikáját, önmagára alkal-
mazva azokat. Hogy éppen ezalatt az ünnep alatt állította ezeket, egyenértékűnek
számított azzal, hogy önmagát eszkatologikus templomnak nyilvánítja.

A templom beteljesülésének vagy helyettesítésének e szimbólumai – víz és
fény – egyesülnek egy „jelben”, amikor Jézus meggyógyítja a vakon született
embert (Jn 9). Itt Jézus újra a „világ világosságának” nevezi magát, mely kije-
len tést azzal igazol, hogy világosságot gyújt a vak szemében a Siloe tó vizének
segítségével – amely víz a sátoros ünnep szertartásainak a forrása.

Scott W. Hahn

– 24 –

(1960) 251–276, HERMANN L. STRACK – PAUL BILLERBECK: Kommentar zum Neuen Testa -
ment aus Talmud und Midrasch, 6 vols., Beck, München, 1924, 2:774–812.

98 Jézus beszédéhez a Jn 7–8-ban a sátoros ünnephez kapcsolódóan lásd MARY L. COLOE: God
Dwells With Us, i. m. 115–143, PAUL M. HOSKINS: Jesus as the Fulfillment of the Temple, i. m.
160–170, ALAN KERR: The Temple os Jesus’ Body, i. m. 226–250.

99 Ezek 47,1–17; Joel 3,18; Zak 14,8.
100 A hagyomány szerint a zarándok-zsoltárokat (Zsolt 120–134) énekelték az izraeliták

Jeruzsálembe és a templomba zarándokolva, hogy megüljék az ünnepeket.
101 Ennek leírását lásd CRAIG R. KOESTER: Symbolism in the Fourth Gospel: Meaning, Mynistery,

Community, 2d. ed., Augsburg Fortress, Minneapolis, 2003, 157–158; PATAI rámutat, hogy
a zsidó gondolkodásban a templom volt a világ misztikus közepe, a kozmikus víz és a koz-
mikus fény forrása, a templom berendezése és szerkezete egy emberi test tulajdonságaihoz
volt hasonló: „A templom megfelel az egész világnak, és a teremtett embernek, aki egy kicsi
világ.” Nyilvánvalóan János evangéliuma messzemenően összhangban van ezekkel az el-
gondolásokkal. Lásd RAPHAEL PATAI: Man and Temple, i. m. 105–117, különösen: 117.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 24



Az Egyház már a második századtól tudatos keresztelési szimbolikát ismert
fel abban, ahogy János elbeszéli ezt a történetet.102 Jézus azzal kezdi a gyógyítást,
hogy a „világ világosságának” (Jn 9,5) nevezi magát, felidézve az ókeresztény fel-
fogást, miszerint a keresztség „megvilágosodás”.103 Bár Jézus egyetlen kimon-
dott szóval is képes volt gyógyítani (Jn 4,53), a Siloe tavát használja annak ér-
dekében, hogy a víz gyógyító erejét összekapcsolja a keresztségi fürdővel.104 Hogy
kiemelje ezt a szempontot, János értelmezi a Siloe szót („Ennek jelentése: Kül-
dött.” Jn 9,7), összekapcsolva a tavat magával Jézussal, aki a Küldött (Jn 3,34).105

Az ember születésétől fogva tartó vaksága mindvégig feltűnően hangsúlyos, mert
úgy látszik, ez szimbolizálja János szemléletét, miszerint az egész emberiségnek
újjá kell születnie a keresztségben.106

János harmadik és hatodik fejezetében jeleket követő misztagógikus párbe-
szédeket figyeltünk meg, melyek spirituális és szentségi felfogáshoz vezettek.
Jézus végső szóváltása a farizeusokkal (Jn 9,39–41) itt is hasonlóképpen nyil-
vánvalóvá teszi, hogy az egész elbeszélés valódi témája a lelki, nem a fizikai vak-
ság.107 A vak szeme világának visszaadása a vízzel arra a mélységes megvilágoso-
dásra utal, amit Jézus ajánl a víz keresztségében – megvilágosodás, melyet sokan,
mint a farizeusok is, visszautasítanak.

Templom, jel és szentség

– 25 –

102 Ez bizonyított az ókeresztény katakombák rajzaiból, lásd RAYMOND E. BROWN: John I–XII,
i. m. 380–381; OSCAR CULLMANN: Early Christian Worship, i. m. 102–103.

103 Zsid 6,4; 10,32. RAYMOND E. BROWN: John I–XII, i. m. 381; ALF CORRELL: Consummatum
Est, i. m. 67–68; OSCAR CULLMANN: Early Christian Worship, i. m. 103.

104 Vö. RAYMOND E. BROWN: John I–XII, i. m. 381: „a történet a Jn 9-ben a víz gyógyító ere-
jét szemlélteti”.

105 Szent Ágoston kiválóan fejti ki eme esemény keresztségi értelmezésének korai hagyomá-
nyát: „Aki megmossa a szemét a tóban, melynek jelentése »Küldött«: megkeresztelkedett
Krisztusban.” SZENT ÁGOSTON: János evangéliumának magyarázata 44,1–2, idézi RAYMOND

E. BROWN: John I–XII, i. m. 381. Lásd BROWN saját megjegyzését a következő könyvben:
The Gospel of St. Johnand the Johannine Epistles, 2d. rev. ed., New Testament Reading Guide
13, Liturgical Press, Collegeville, MN, 1965, 51: „Ez a tó, melynek neve azt jelenti: »kül-
dött«, Jánosnál Krisztusra vonatkozik, aki az Atya (egyetlen) küldötte. A tó szimbolikus je-
lentésének jánosi hangsúlyozása miatt értelmezi Tertulliánusz és Szent Ágoston keresztelési
utalásként.” Lásd még OSCAR CULLMANN: Early Christian Worship, i. m. 104.

106 Jn 9,1.2.18.19.20.24.32. Vö. Jn 3,3: „ha valaki újjá nem születik, nem látja meg…” (vö.
Jn 1,4–5,9); Jn 3,5: „Aki nem születik vízből és (Szent)lélekből.”

107 RAYMOND E. BROWN: John I–XII, i. m. 377.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 25



János figyelmes hallgatója újból észrevehette, hogy Jézus maga az eszkatolo -
gikus templom, amelyből számunkra az életadó víz és fény származik, valamint
hogy benne a templom és a sátoros ünnep egyaránt beteljesedett. Mi több, János
eredeti közönsége feltételezhetően ugyanígy értette e szavakat, hogy a valóság,
ami felé a sátoros ünnep mutat, beteljesül a keresztségben, ahol a hívők spirituális
fényben részesülnek, és megmosakodnak az újjászületés fürdőjében. Akik ma
hallják e szavakat, azok számára a keresztség szentsége átváltozik mindazzá, amit
a sátoros ünnep jelenteni hivatott. A keresztség továbbra is az az eszköz, amely
által a keresztények Jézust mint az új templomot tapasztalhatják meg.

„A SZENT HELY” ÉS AZ EGYHÁZ TEMPLOMA

János első húsvétról szóló beszámolója (2,13–3,21) felkészítette az olvasót, hogy
a harmadik húsvét leírásában (Jn 11,55–20,31) nem másról, mint Jézus halá-
láról és feltámadásáról lesz szó, az igazi templom lerombolásaként és újjáépíté-
seként értelmezve azt. A legnyilvánvalóbb utalás a templom témájára a Jn 14,2–
3-ban található, a búcsúbeszédben:

„Atyám házában (oikia tou patros mou) sok hely van (moné), ha nem úgy
volna, megmondtam volna, hiszen azért megyek, hogy helyet (topos) ké-
szítsek nektek. Ha aztán elmentem és elkészítettem a helyet (topos), ismét
eljövök, magammal viszlek titeket, és ti is ott lesztek, ahol én vagyok.”

Számos jelentős templomi képet és kifejezést sorol föl a szöveg.108 Először néz-
zük az „Atyám háza” szókapcsolatot, ami felidézi a templom egy szinte azonos
leírását a Jn 2,16-ban („az én Atyám házát”). A két kifejezés olyan hasonló, hogy
könnyen kapcsolatot feltételezünk közöttük, mégis van egy apró, ám teológiai-
lag jelentős eltérés. A Jn 2,16-ban a kifejezés (oikos tou patros mou) az elvárt oikos
szót alkalmazza, amit a Septuaginta is használ, hogy leírja a templomot, a teret,

Scott W. Hahn

– 26 –

108 Az itt következőkben elsősorban JAMES MCCAFFREY már hivatkozott, The House with Many
Rooms című könyvére támaszkodunk. Lásd még ALAN KERR: The Temple of Jesus’ Body, i. m.
268–313. KERR nemcsak a 14,2–3-ban talál a templomra vonatkozó utalásokat, hanem a
Jn 13-ban is. Összeköti a tanítványok lábának megmosását azzal az ószövetségi hagyo-
mánnyal, miszerint a szentélybe lépés előtt papnak és áldozati állatnak egyaránt meg kel-
lett mosni a lábát. Ezért a Jn 13 előkészítése az új templomba való belépésnek.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 26



illetve más nagyobb épületet a templom-együttesben. A Jn 14,2 viszont az oikia
kifejezést használja (oikia tou patros mou), ami szintén jelenti azt, hogy „ház”, de
inkább személyes, családi vonatkozásban, mint építészeti értelemben – „háztar-
tás”, „otthon”, akár „család”. Egyetértek Mary Coloe és James McCaffrey rész-
letes érveivel, miszerint a Jn 14,2–3-ban váltás történik a Jn 2,16-hoz képest: az
új templom jelentése Jézus fizikai létéről kitágul Isten közösségére, azaz Isten
„házanépére” vagy „családjára”.109 A templom-elképzelést oly módon alkalmaz-
ták, amit a későbbi egyházi hagyomány Krisztus titokzatos testének hív majd.

Az „Atyám háza” kifejezés a templomra vonatkozik, miként azt ezekben a
ver sekben más utalások is megerősítik. A célzás a „házra”, amiben „sok helyi-
ség van”, mi másra emlékeztethetne, mint a jeruzsálemi templomra, a legna-
gyobb és legtöbb helyiséggel rendelkező építményre, amit a zsidó olvasó is-
merhetett. És valóban, a templom „sok helyiségét” némely ószövetségi rész is
megörökíti (Ez 40–42).110

Jézus a továbbiakban arról beszél, hogy „helyet” (topos; maqóm) készít a ta-
nítványoknak. Nem véletlen, hogy legutóbb a Jn 11,48-ban hangzott el a „hely”
(topos) szó, amikor Kaifás, a főpap a „szent hely” rövidítéseként használta, amint
gyakran valóban ezt jelenti az egész Ószövetségben, különösen a Második tör-
vénykönyvben és a kapcsolódó szövegekben.111 Továbbá a Septuaginta ponto-
san ugyanazt a kifejezést használja, mint János: „helyet készíteni” (hetoimazó
ton topon), kizárólagos tisztelettel van a Szövetség ládájának sátor-szentélye
(1Krón 15,1.3), vagy maga a templom iránt (2Krón 3,1).

Jézus ezért mondja tanítványainak, hogy az eltávozása szükséges ahhoz, hogy
előkészítse a templom szentélyét számukra, ahol majd együtt fognak lakni.
Gyakran ennek beteljesedését mennyei, eszkatologikus értelemben magyaráz-
zák: a tanítványok örökre Jézussal laknak majd a mennyei templomban. Ugyan
az eszkatologikus értelmezést sem zárhatjuk ki, mindenképp számba kell venni
azt is, hogy a következő fejezetben Jézus nyíltan beszél arról, hogy a tanítványok
„maradjanak” (menó) Krisztusban már most, ebben az életben. A „maradás” nem
különíthető el a „maradandó (=állandó) helyek” (moné) jelentésétől, ami azokra
a helyekre céloz, melyeket Jézus készít majd tanítványai számára (Jn 14,2).

Templom, jel és szentség

– 27 –

109 Lásd JAMES MCCAFFREY: The House with Many Rooms, i. m. 177–184; MARY L. COLOE:
God Dwells With Us, i. m. 160–162.

110 JAMES MCCAFFREY: The House with Many Rooms, i. m. 67–69; 73–75.
111 Például MTörv 12,5.11–14.18.21.26; Jer 7,12.14.20; 1Kir 8,6–7.21.29–30.35.42. Lásd

JAMES MCCAFFREY: The House with Many Rooms, i. m. 164–167.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 27



A Jn 14,23-at is figyelembe kell vennünk: „Ha valaki szeret engem… Atyám is
szereti, hozzá megyünk és lakóhelyet (moné) veszünk nála.”

Jézus elmegy, hogy előkészítsen egy (szent) „helyet” a tanítványoknak, mara-
dandó lakhelyekkel (moné) számukra, de ugyanakkor eljön majd az Atya és a Fiú
a hűséges tanítványhoz, és vele fognak lakni (moné). Az egész Jn 14-et tekintve a
fejezet leírja az Atya és a Fiú kölcsönös együttlakását a tanítványokkal. Kölcsönös
együttlakás, melyet a(z eucharisztikus) borról szóló beszéd a Jn 15,1–17-ben hosz-
szabban és világosabban tárgyal, kihangsúlyozva a „maradást” és a „lakást” (menó).
Mindez arra utal, hogy Jézus ígérete, miszerint előkészít egy templomot, amelyben
a tanítványok lakoznak majd, most teljesül be a tanítványok kölcsönös együttla-
kásán keresztül az Atyával, a Fiúval és a Szentlélekkel.112 A tanítványok egy temp-
lomot alkotnak majd a Lélekben, akit az Atya és a Fiú küld Jézus eltávozása után.

A tanítványok templomhoz hasonlításának gondolata – a qumráni teker-
csekben is jelenlévő eszme113 – mélyebb szinten a búcsúbeszéd egyéb témáival
cseng egybe, különösen, ha ezeket az ószövetségi templom-hagyomány fényé-
ben értelmezzük. Amint azt korábban már megjegyeztem, a templom volt a la-
kóhelye Isten nevének, 114 Isten dicsőségének,115 sőt magának Istennek.116 Ösz-
szevetve a templom eme jelzőit azzal, amit Jézus a tanítványoknak mondott a
búcsúbeszédben: ők Isten nevének a helye: „Megismertettem a nevedet az em-
berekkel, akiket a világból nekem adtál. … Megismertettem velük a nevedet.”
Részesültek a dicsőségben: „Azt a dicsőséget, amelyet nekem adtál, átadtam
nekik, hogy egy legyenek, ahogyan mi egy vagyunk” (Jn 17,22). Ők Isten la-
kóhelye: „az igazság Lelkét… (ami) nálatok marad és bennetek lesz” (14,17);
„Ha valaki szeret engem… hozzá megyünk és lakóhelyet veszünk nála.” (14,23).

Scott W. Hahn

– 28 –

112 „Istennek a hívő közösségben lakása feljogosít arra, hogy a közösségről mint élő templom-
ról beszéljünk. A közösség Isten háza (házanépe). AUNE egészen odáig megy, hogy azt állítja,
ez a kép annyira átható, hogy ez a hívő közösség önmeghatározása. »Lehetséges, hogy a Jn
14,2-ben (és a 8,35-ben) az oikia (tou patros) kifejezés a jánosi közösség önmegjelölésére vo-
natkozik.«” MARY L. COLOE: God Dwells With Us, i. m. 163, idézi DAVID AUNE: The Cultic
Setting of Realized Eschatology, i. m. 130.

113 Lásd a következő értekezést e témában: MARGARET DALY-DENTON: David in the Fourt Gos -
pel: The Johannine Reception of the Psalms, Arbeiten zur Geschichte des Antiken Ju dentums
und des Urchristentums 47, Brill, Leiden, 2000, 78–79.

114 Lásd például MTörv 16,2; Zsolt 74,7.
115 Lásd például 1Kir 8,1; Ezek 43,2.
116 Zsolt 68,16; Ezek 43,6.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 28



Miként Jézus a templomszentelés ünnepén arról beszélt (10,36), hogy az Atya
úgy „szentelte meg” (hagiazō) őt, mint az új templomot, most hasonlóan imád-
kozik az Atyához, hogy „szentelje meg” az apostolokat (Jn 17,17), hogy foly-
tathassák Jézusnak, a világ új templomának szolgálatát.117

Miközben János Krisztus titokzatos testének mint templomnak a témáját nem
fejti ki olyan határozottan, mint Pál, a búcsúbeszéd egy mélyreható olvasata mégis
arra enged következtetni, hogy Jézus a templom szerepéről beszél tanítványainak.
Eltávozását követően ők folytatják a templom hivatásának beteljesítését.118

JELEK ÉS A TANÍTVÁNYOK „NAGYOBB TETTEI”

A búcsúbeszéd egyik fő motívuma a tanítványok megbízása a szolgálattal Jézus
távollétében. Jézus „kiküldi” a tanítványait, ahogy őt küldte az Atya.119 Ezt a
mondanivalót újból és újból megerősítik azok az állítások, melyek szerint a Jé -
zus által átélt dolgok meg fognak ismétlődni a tanítványok életében.120 Egy ki-
jelentés különös figyelmet érdemel:

„Aki hisz bennem, ugyanazokat a tetteket viszi majd végbe, amelyeket
én teszek, sőt nagyobbakat is tesz majd azoknál, mert én az Atyához me-
gyek.” (Jn 14,12)

A „tettek” (erga) kifejezést a „jelek” szinonimájaként használja, ami – Jézus
csodáira vonatkozóan – sok helyen előfordul az evangéliumban.121 Mit jelent-
het az, hogy a tanítványok ugyanazokat a „tetteket”, sőt nagyobbakat fognak
véghezvinni, mint Jézus? Jelentheti azt, hogy az apostolok csodákat fognak
tenni, még látványosabbakat, mint Jézus tett. Ezzel a magyarázattal két nehéz-
ség van. Először is egy történelmi. Jóllehet az Apostolok cselekedetei leírja, hogy
az apostolok, különösen Péter és Pál Jézuséihoz hasonló csodákat tettek, mégis
nehéz lenne egyetérteni azzal, hogy ezek meghaladják a „magasztosságát” mond-
juk Lázár feltámasztásának, vagy magának a feltámadásnak. A második prob-

Templom, jel és szentség

– 29 –

117 MARY L. COLOE: God With Us, i. m. 154.
118 Lásd ALAN KERR: The Temple of Jesus’ Body, i. m. 275–313.
119 Jn 13,16.20; 15,15; 17,18.
120 Jn 13,15; 15,20.
121 Jn 5,20.36; 7,3.21; 9,3; 10,25.32.38; 14,11; 15,24.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 29



léma teológiai. A „jelek” és „tettek”, melyeket Jézus végbevitt, sosem értek véget
önmagukban. Valójában a Jn 4,48-ban olvasható, Jézus elkeseredésre utaló ki-
fa kadása („Hacsak jeleket és csodákat nem láttok, nem hisztek”) azt sugallja,
hogy a csodatettek a gyenge hitű kortársaknak adott segítség (vö. Jn 20,29),
nem pedig egy olyan gyakorlat, melyet Jézus irányadónak tekintett. Így tehát
az elméletnek, miszerint a „nagyobb tettek” a tanítványok csodáira vonatkoz-
nának, amik majd „felülmúlják” Jézus tetteit, komoly ellenvetésekkel kell szem-
benéznie. De milyen más értelmezési lehetőség kínálkozik?

Egy kulcs a „nagyobb tettek” természetének a megértéséhez, melyet Jézus ad
beszédének végén: „mert én az Atyához megyek”. Szó szerint nézve ez nem igazi
megokolás: úgy tűnik, nincs magyarázata, hogy Jézusnak az Atyához való eltávo-
zása miért eredményezné, hogy a tanítványok „nagyobb tetteket” hajtsanak végre,
mint Jézus maga. Az állítást együtt kell vizsgálnunk a Jn 16,7-tel: „Jobb nektek,
ha elmegyek. Mert ha nem megyek el, a Vigasztaló nem jön el hozzátok, ha azon-
ban elmegyek, elküldöm őt hozzátok.” Nem Jézus távolléte az oka annak, hogy
a tanítványok „nagyobb tetteket” fognak végrehajtani, hanem az, hogy Jézus tá-
vozása után megkapják a Lélek ajándékát, ami által képessé válnak e tettekre.

Egy másik kulcs a megértéshez az a módszer, melyet megfigyeltünk, miszerint
a jeleket követően Jézus megkísérli a szemtanúkat a „földi” felől a „mennyei” felé
irányítani, a fizikai csoda felől arra, amire az mutat. A Jn 3-ban Jézus megpróbálja
Nikodémust a jelek „földi” felfogásától (fizikai újjá-születés) elvezetni azok „meny-
nyei” értelméig – újjászületni a Lélekből, ami elválaszthatatlan a keresztségtől.
A Jn 6-ban sürgeti az embereket, hogy egy újabb kenyérszaporítás reményében ne
az evilági kenyér után sóvárogjanak, hanem keressék a mennyei kenyeret, őt magát,
és az ő eucharisztikus jelenlétét, ami által a Lélek életet ad. Kétségtelen, hogy a
Jé zus szerinti fontossági sorrendben az ő „testének” eucharisztikus kenyere „na-
gyobb”, mint a kenyérszaporítás alkalmával teremtett kenyér.

Lehetséges, hogy a tanítványok által véghezvitt, e korábbiaknál is „nagyobb
tettek” közé tartozik a Lélek erejével véghezvitt keresztség és az Eucharisztia is-
teni műve? Régebben Oscar Cullmann már beszélt erről: „A szentségekről ál-
talánosságban elmondható, hogy a feltámadás utáni időben a megtestesült
Krisztus által véghezvitt csodák között tartották számon.”122 A következő ösz-

Scott W. Hahn

– 30 –

122 Lásd OSCAR CULLMANN: Early Christian Worship, i. m. 118. De CULLMANN nem magyarázza
meg pontosan, hogy is jutott erre a konklúzióra. JOHN DOMINIC CROSSAN így kommentálja:
„Jézus eme tettei és szavai mind előszentségek voltak, töredékes ígéretei a hívők közösségé-
ben lakó feltámadt Úr egy és nagy szentségének.” The Gospel of the Eternal Life, i. m. 42.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 30



szefoglalás legalábbis egzegetikailag indokolt: bármik legyenek a „nagyobb tet-
tek”, nem lehet őket a Jézus által küldött Vigasztaló nélkül véghezvinni, és bár-
mik is azok, nem lehetnek függetlenek a keresztségi újjászületéstől és az Eucha -
risztia táplálékától, amik felé Jézus saját „tettei” is mutatnak.

A tanítványok által végbevitt „nagyobb tettek” valamilyen módon valóban kap-
csolódnak a keresztséghez és az Eucharisztiához, mint azt alátámasztja a búcsúbe-
széd néhány képe is. Nézzük meg például a lábmosás jelenetét (Jn 13,1–20), ahol
nagy hangsúlyt kap a tanítványok küldetése, hogy Jézus tetteit folytassák, és csele-
kedjenek hozzá hasonlóan: „amint én tettem veletek, ti is úgy tegyetek… miután
ezeket tudjátok, boldogok vagytok, ha meg is teszitek… Aki befogadja azt, akit én
küldök, engem fogad be, aki pedig engem befogad, azt fogadja be, aki küldött
engem” (Jn 13,20). Ésszerű, hogy ezt a jelenetet keresztelési motívumként fogjuk
föl.123 Habár a lábmosás maga nem valószínű, hogy egy direkt keresztelési szimbó-
lum, a legtöbb kommentátor nehezen kerüli el, hogy legalább a Jn 13,9–10-ben
ne lásson keresztelésre való utalást („Aki megfürdött, annak elég, ha csak a lábát
mossák meg, akkor egészen tiszta”).124 Bármit is szimbolizáljon a lábmosás, az kap-
csolatban van a keresztségben megvalósuló tisztulással. Továbbá a teljesebb je-
lentése valamiféle folytatása kell hogy legyen a bűnbocsánat szolgálatának, kap-
csolódva ahhoz, ami már megvalósult a keresztségben.

A búcsúbeszédben a keresztségi ábrázolás mellett eucharisztikus képeket is ta-
lálunk. Erős eucharisztikus motívum sejthető Jézus szőlőtőről és szőlővesszőkről
szóló képében.125 A szőlő képe közel áll a „szőlőtő terméséhez”, az Eucharisztia

Templom, jel és szentség

– 31 –

123 Lásd FRANCIS J. MOLONEY: A Sacramental Reading of John 13,1–38, Catholic Biblical Quarterly
53 (1991) 237–256. MOLONEY nemcsak keresztelési szimbólumot, de eucharisz tikus utalást
is lát a lábmosás jelenetében, a Júdásnak adott falat kapcsán. Meggyőződése, hogy a Jn 13,9–
10 a keresztséget juttatta az első olvasók eszébe. Ami az eucharisztikus utalásokat illeti, a Jn
13,18-ban Jézus a Zsolt 41,9-et idézi, ám János megváltoztatja a Septua ginta esthió („enni”)
igéjét a ritkább trógóra („rág”), hivatkozva ezzel a Jn 6,51–58-ra, ahol a trógót háromszor is hasz-
nálja, eucharisztikus kontextusban. Meg van győződve arról, hogy az az eucharisztikus mor-
zsa, melyet Jézus Júdásnak ad, az a pillanat, amikor leszögezi feltétel nélküli szeretetét még az
olyanok iránt is, mint Júdás (és Péter!), akik cserbenhagyják. Ezek értelmében a Jn 13-ban a
keresztséget és az Eucharisztiát mint Jézus szolgálatának motívumait láthatjuk tanítványai iránt
– bűnösségük ellenére –, ahogy e tanítványok később szolgálni fogják a születő Egyházat.

124 Írja OSCAR CULLMANN: Early Christian Worship, i. m. 108. ALF CORRELL keresztségi jelen -
tést lát a Jn 13,10-ben, és úgy értelmezi a lábmosást magát, mint a bűnbocsánat szentségé -
nek szimbólumát (Consummatum Est, i. m. 69–73).

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 31



borához. Tény, hogy a kapcsolat e szakasz és az eucharisztikus bor között régi és
erős. Ahogy Oscar Cullman, Raymond Brown és mások megjegyezték: az első
századi Egyház szabálykönyve, a Didaché rögzítette a következő eucharisztikus
imát: „Hálát adunk Néked Atyánk a Te szolgádnak, Dávidnak szent szőlőjéért,
melyet megismertettél velünk szolgád, Jézus által!”126

Szintén megjegyzendő, hogy a szőlőtőről szóló beszéd az utolsó vacsora alatt hang-
zik el. Habár János nem számol be a vacsoráról per se, olvasói tudtak róla, sőt, mi
több, a szinoptikus beszámolók fényében elkerülhetetlen volt, hogy ne úgy értsék
a 13–17. fejezeteket, mint az Eucharisztia alapítását.127 Hovatovább erős összefüg-
gés van a szőlőtőről szóló beszédben a „maradás” motívuma és a Jn 6-ban elhang-
zó élet kenyeréről szóló beszéd között.128 A „maradni” (görög menó) kifejezést János
negyvenszer használja, ebből tizenegyszer bukkan fel a Jn 15-ben – messze a leg-
nagyobb gyakorisággal az egész evangéliumban. A „maradás” motívuma már a kez-
detektől fogva adott: „Maradjatok bennem, és én tibennetek” (Jn 15,4). A 15. fe-
jezeten kívül a „maradni” huszonkilenc alkalommal szerepel, ebből mindössze egyszer
vonatkozik kölcsönös értelemben Jézus és a tanítványok vice-versa együtt-maradására,
akkor is az élet kenyere beszédben: „Aki eszi az én testemet, és issza az én véremet,
az bennem marad, és én őbenne” (Jn 6,56). A kölcsönös együtt-maradás témájá-
val kimondottan csak János hatodik és tizenötödik fejezetében találkozhatunk.

Összefoglalva az eddigieket: János harmadik húsvéti beszámolójának fő taní-
tása a búcsúbeszéd, amiben arról szól, hogy a tanítványok új templommá fognak
válni Krisztus munkája nyomán (Jn 14,2–3), valamint hangsúlyos a tanítványok
küldetése, hogy folytassák a krisztusi szolgálatot eltávozása után. A tanítványok va-
lóban „nagyobb tetteket” fognak végrehajtani, mint Krisztus, amint megadatik
nekik a Lélek. Okkal gondolhatjuk, hogy ezek a „nagyobb tettek” kapcsolatban
vannak az Eucharisztia és a keresztség megünneplésével, mert János harmadik
és hatodik fejezetében maga Jézus sugallja, hogy e két szentség fontosabb, mint
az általa véghezvitt látványos „jelek”. A „nagyobb tetteknek” egy lehetséges szak -

Scott W. Hahn

– 32 –

125 Jn 15,1–17, lásd RAYMOND E. BROWN: The Gospel according to John XIII–XXI, Anchor Bible 29A,
Doubleday, Garden City, NY, 1970, 672–674; ALF CORRELL: Consummatum Est, i. m. 74.

126 Vö. OSCAR CULLMANN: Early Christian Worship, i. m. 111–12. „Lenyűgöző egy ilyen korai
kapcsolat a szőlő és az Eucharisztia között.” RAYMOND E. BROWN: The Johannine Sacramen -
tary, i. m. 72.

127 Vö. GEORGE R. BEASLEY-MURRAY: John, i. m. 222.
128 Az igaz szőlőtőről és az élet kenyeréről szóló beszédek összehasonlításáról lásd OSCAR CULL -

MANN: Early Christian Worship, i. m. 111–113.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 32



ra mentális értelmezését támasztja alá az a tény, miszerint Jézus megbízása a
„lábmo sásra” és a „benne maradásra” keresztelési és eucharisztikus értelmezési
lehetőségekkel is bírnak. Úgy tűnik tehát, hogy a búcsúbeszédben megláthat-
juk miként élnek tovább a jézusi „tettek” és „jelek” a keresztség és az Eucharisztia
intézményében, melyeknek végzésére a Lélektől nyertünk felhatalmazást.

ÁTSZÚRT OLDALÁBÓL VÉR ÉS VÍZ FAKADT

Számos jel mutat arra, hogy János úgy tekint Jézus halálára, mint húsvét ünnepének
beteljesülésére. Először is úgy írja le a keresztre feszítést, hogy az az ünnepi ké-
szület napján délben kezdődött (Jn 19,14), pont akkor, amikor a pap hozzáfo-
gott, hogy levágja a húsvéti bárányt a templomban. Emellett a nézelődők ecet-
tel kevert bort ajánlanak Jézusnak, a „szőlő vérét”, egy szál izsópon, azon a
növényen, melyet a húsvéti rituálé keretében a szemöldökfák vérrel való meg-
kenésére használtak. A húsvéti bárányra vonatkozó törvényes rendelkezések be-
teljesítéseként (Kiv 12,46) János lejegyzi azt a különös részletet, miszerint Krisz-
tus egyetlen csontját sem törték el (Jn 19,36). Végül Jézus testét átszúrták, miként
a húsvéti bárányt is keresztülszúrták, hogy tűz fölött megsüssék. Így a kereszt-
re feszítés jelenetének olvasója maga előtt láthatta a húsvéti bárány témájának
betetőzését, melyet az evangélium elején János így vezetett be: „Íme, az Isten Bá-
ránya, aki elveszi a világ bűneit!” (Jn 1,29).

Hasonlóan fontosak azok az utalások, melyek a templom beteljesülésére
utalnak János szenvedés-történetében. Azt, hogy Jézus halálát és feltámadását
úgy kell érteni, mint a templom lerombolását és újjáépítését, természetesen már
előre megmondta a 2,21-ben. A keresztre feszített Krisztus oldalából (Jn 19,34)
„azonnal víz és vér folyt ki”, mely drámai jele annak, hogy Jézus a kereszten
maga a templom. Ez a kulcsfontosságú, többszörösen összetett kép egyszerre
idézi fel a templom, a Lélek és a szentségek témakörét, melyek kimondva vagy
kimondatlanul fel-felbukkannak Jánosnál.

Vitathatatlan, hogy az első kép, ami egy első századi zsidónak eszébe jutott
a Krisztus oldalából folyó vérről, az a Kidron patak, mely a Templom-hegy lá-
bánál folyt végig. A patakot egy csatornarendszer segítségével kötötték össze a
templom oltárával, így vezetve el a húsvétkor levágott több ezer áldozati bá-
rány hatalmas mennyiségű vérét, vérrel kevert víz zuhatagát hozva ezzel létre.129

Templom, jel és szentség

– 33 –

129 Lásd a 49. lábjegyzetben már idézett midrás-forrásokat.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 33



A kereszten – a Jn 2,19 beteljesedéseként – Jézus lett az új templom, melyből
az áldozat e folyója folyik.

De a vér és a víz jelentősége nem merül ki a templom összefüggésében. A Jn
7,37–39 és a Jn 19,43 közötti szoros kapcsolatot a kommentátorok nagy több-
sége már vitathatatlanul bizonyította. A megfeszített Krisztus oldalából folyó
vérben szimbolikusan teljesedik be a Lélek megígért folyama, mely Jézus „ben-
sőjéből” fog fakadni (vö. Jn 7,37–39). Nem lehet véletlen, hogy mindössze né-
hány verssel korábban (Jn 19,30) az evangélista arról beszél, hogy Jézus „átadja
lelkét”. Míg bizonyos értelemben itt Jézus haláláról van szó, egyes kommentá-
torok mégis tagadják e rész kapcsolatát a Lélek ajándékának ígéretével, mely
Jézus „megdicsőülésének” órájában érkezik el, ami egyben keresztre feszítésének
órája. Az Atya Krisztusnak a kereszten elszenvedett áldozati halála miatt képes
kiárasztani a Lelket – ez az igazság válik láthatóvá a Jn 19,34-ben, a Krisztus ol-
dalából fakadó „folyóban”.

János könyvének előző fejezeteiben a Lélek természetesen már korábban is
kapcsolatba került a szentségekkel.130 Nem meglepő, hogy sok kommentátor
úgy magyarázza a Jézus oldalából folyó vért és vizet, mint a keresztség és Eu-
charisztia ábrázolását,131 beleértve az olyan élvonalbeli kritikus tudósokat is,
mint Rudolf Bultmann, Raymond Brown és Andrew Lincoln.132

Először a vér szimbolikáját vizsgálva észrevehetjük, hogy a Jn 19,34-en kívül
vér (haima) ebben a nyilvánvaló értelemben nem található meg sehol máshol az

Scott W. Hahn

– 34 –

130 Például Jn 3,3; 5; 6,51–59.63.
131 Így magyarázza MARY L. COLOE: God Dwells With Us, i. m. 200–201, ALF CORRELL: Con -

summatum Est, i. m. 74–75, OSCAR CULLMANN: Early Christian Worship, i. m. 114–116,
JOHN PAUL HEIL: Blood and Water: The Death and Resurrection of Jesus in John 18–20,
Catholic Biblical Quarterly Monograph, Series 27, Catholic Biblical Association, Wa shing -
ton, DC, 1995, 105–109.

132 Lásd FRANCIS J. MOLONEY: When is John Talking About Sacraments?, i. m. 130, ANDREW

T. LINCOLN: John, i. m. 479: „Az evangéliumi utalások keretein belül a vér és a víz jelen-
tőségét nem nehéz felismerni. A vér fontosságát már kihangsúlyozta a Jn 6,52–59, ahol vi-
lágos eucharisztikus felhangokkal találkozhatunk.” Bár LINCOLN számára – ahogy ő hívja
– „az élet témájához” képest határozottan másodlagos a szentségi szimbolizmus, mégis el-
ismeri ez utóbbi jelenlétét. Ironikus, hogy éppen RUDOLF BULTMANN az, aki a leginkább
elfogadja a szentségi szimbolizmust: a kiömlő vér és víz „aligha jelenthet mást, mint hogy
Jézus kereszthalálában keresendő a keresztség és az úrvacsora szentségeinek eredete” (The
Gos pel of John: A Commentary, Blackwell, Oxford, 1971, 525).

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 34



evangéliumban, csak a Jn 6,53–58-ban, ahol az eucharisztikus beszédben arról van
szó, mennyire fontos, hogy valaki „igya az Emberfia vérét”.133 Ezért János evan-
géliumán belül e két szakasz kapcsolatát nemhogy könnyű felfedezni, inkább
nehéz figyelmen kívül hagyni.134 Amennyiben a szentségi szimbolizmus ilyen
könnyűszerrel alkalmazható a vér esetében, joggal elvárhatja ezt az olvasó a vízzel
kapcsolatban is. Karnyújtásnyira hasonló szimbolikát találunk: a keresztség az
evangélium eleje óta kapcsolatban van a vízzel, ahogy azt már megjegyeztük.135

A Krisztus oldalából folyó víz legkézenfekvőbb párhuzama Jézusnak az „élő
vizekre” tett kijelentése, melyek a „bensőjéből” (koilia) erednek a Jn 7,38 sze-
rint, ami sokak véleménye szerint önmagában utalás a keresztségre.136 De a Jn
7,38–39-ben a Lélek még nem adatott meg, mert Jézus még nem dicsőült meg.
A Jn 19-ben Jézus átélte „megdicsőülésének óráját” a kereszten,137 ezért adhatja
át a Lelket a 19,30-ban.138 Most pedig a Jn 19,34-ben az olvasó látja a kiáradó
vizet, melynek várása felé vezette a szöveg a Lélek átadásával kapcsolatban.139

A kapcsolat a keresztséggel – az újjászületés „vízből és Lélekből” – természetes
lehetett az első keresztény olvasók számára. Továbbá a keresztség, a Lélekben
való részesülés és Krisztus teste közötti összefüggés hagyománya már jóval a
János-evangélium megírása előtt tetten érhető:

Templom, jel és szentség

– 35 –

133 A Jn 1,13-at néha úgy fordítják: „vér” (Revised Standart Version), habár a többes számú
haimaton szót használja, s ezek „a vérek” általánosságban a termékeny testnedvekre vonat-
koznak, nem Jézus saját vérére, ahogy a Jn 6,53–56-ban és 19,34-ben.

134 „A vér említése a Jn 19,34-ben azt a benyomást keltheti, hogy a 19,33–36-ot a 6,51–58-cal
párhuzamosan kell olvasni, mely a vér egyetlen hasonló említését tartalmazza a negyedik
evangéliumban, és húsvéti kontextusban hangzik el.” PAUL M. HOSKINS: Jesus as the Ful -
fillment of the Temple, i. m. 178, követi DONALD SENIOR: The Passion of Jesus in the Gospel
of Jonh, Michael Glaizer, Collegeville, MN, 1991, 125–126.

135 Jn 1,26.31.33; 3,5. BROWN érdekes módon úgy tekinti a víz keresztségi szimbolizmusát,
mint egy egyszerűbb egzegetikai konklúziót, hogy aztán a vérben eucharisztikus szimboli-
kát fedezhessünk fel. RAYMOND E. BROWN: John XIII–XXI, i. m. 951–952; vö. ID.: John I–
XII, i. m. 142, 179–180.

136 RAYMOND E. BROWN: The Gospel and Epistles of John: A Concise Commentary, Liturgical
Press, Collegeville, MN, 1988, 45; ALF CORRELL: Consummatum Est, i. m. 60–62.

137 Vö. Jn 12,23; 13,31–32; 17,1.
138 A Lélek átadásáról lásd JOHN PAUL HEIL: Blood and Water, i. m. 102–103; ALAN KERR:

The Templ of Jesus’ Body, i. m. 244–245.
139 Jn 3,5; 7,38–39.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 35



„Mi ugyanis mindnyájan egy Lélekben egy testté keresztelkedtünk, akár
zsidók, akár görögök, akár szolgák, akár szabadok; és mindnyájunkat egy
Lélek itatott át.” (1Kor 12,13)

A Szent Pál idézet utolsó része a keresztséghez a Lélek „ivását” köti, habár a
szertartás csak a megmosdást tartalmazta. Ebből következik, hogy az „ivás” me-
taforája szintén a János előtti keresztségi szertartás szimbolikájához tartozott, és
ezért a Lélek szomjoltó vizének képe a Jn 4,7–15-ben (az asszony a kútnál) és a
Jn 7,38–39-ben szintén a szentségre utal.140

A Krisztusból a kereszten előtörő vér és víz képének tömör és sokszínű leí-
rásában (Jn 19,34), egészen közel a Lélek átadásához (Jn 19,30) a cikkben nyo-
mon követett témák „keverékét” láthatjuk: templom, jel, Lélek és szentség.141

Jézus az új templom, melyből az áldozat véres folyama árad, halála, mint az
igazi húsvéti bárányé, mellyel beteljesíti ezt a hatalmas ünnepet, az egyik halá-
lának és feltámadásának nagy „jelei” közül (Jn 2,19–21). Jézus utolsó „jelének”
szíveként, vagy tetőpontjaként, víz és vér tör elő, a Lélek folyója, a keresztség
és az Eucharisztia.142

Scott W. Hahn

– 36 –

140 Keresztségi utalásokról a Jn 4,1–30-ban lásd OSCAR CULLMANN: Early Christian Worship,
i. m. 80–84.

141 „János figyelemre méltó módon kapcsolta össze az eszkatologikus templomból folyó vi-
zekről szóló próféciát (Ez 47,1–11) és Jézusnak a sátoros ünnepen elhangzott felkiáltását
(7,37–38) a kereszten egyetlen tragikus pillanatban. Itt Jézus teste hamarosan az új temp-
lommá válik (2,21), forrásává az élő vizeknek – a Léleknek.” ALAN KERR: The Temple of
Jesus’ Body, i. m. 244–245.

142 BROWN kommentárja e fejezethez, kiemelkedő munkásságának vége felé, a János-evangélium
egy életen át tartó tanulmányozásának csúcsán, a következő: „A jánosi utalás e két szentségre
[a keresztségre és az Eucharisztiára], mind a legvilágosabb, mind a szimbolikus, elszórva ta-
lálható meg a szolgálat jeleneteiben. Ez egyezni látszik az evangélium azon szándékával, hogy
bemutassa, a keresztény élet szokásai miként gyökereznek Jézus életének szavaiban és tettei-
ben. A négy evangélium közül Jánosé az, melynek a legtöbbet köszönhetjük a keresztség és az
Eucharisztia céljainak mély keresztény megértésében. Jánostól tudjuk, hogy Isten a kereszt-
ség vize által nemz magának gyermekeket, akiket eláraszt Lelkével (Jn 1,5; 7,35–39). Ezért a
keresztség az örök élet forrása lesz (Jn 4,13–14), és az Eucharisztia az étel, mely ehhez az élet-
hez elengedhetetlen (Jn 6,57). Végül pedig egy drámai jelenetben (Jn 19,34) János egy jelké-
pen keresztül megmutatja, hogy mindkét szentség – a keresztség vize és az Eucharisztia vére
– létének és hatalmának forrása Jézus halála. Ez a jánosi szentségtan az első század végi Egy-

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 36



A vér és víz folyama a harmadik, egyben utolsó húsvét-elbeszélés kontextusába
ágyazva tűnik fel. Érdemes visszaemlékezni, hogy az első húsvétkor Jézus a „fe-
lülről való” születésről beszél Nikodémusnak, mely „vízből és Lélekből” történik
majd, vagyis a keresztség által. A második húsvétkor Jézus sürgeti a tömeget, hogy
„egyék az én testemet és igyák az én véremet”, hogy ezáltal „életük” legyen, és „az
utolsó napon” felemeltessenek. Most, az utolsó húsvétnál e két szentségi jelet egy-
szerre láthatjuk kiáradni Krisztus templom-testéből. Coloe ezt így kommentálja:

„A vér és a víz a kapocs az elbeszélt események és a későbbi generációk
hívő közössége között. […] Amikor Jézus már nincs többé fizikai való-
ságában velük, a közösség továbbra is megélheti gyermeki kapcsolatát Is-
tennel, és részesülhetnek életének szentségi ajándékaiból, a keresztség és
az Eucharisztia szentségeiben.”143

A BŰNÖK BOCSÁNATA ÉS AZ ÚJ TEMPLOM

Jézus szenvedésének, halálának és temetésének elbeszélése közben az utolsó va-
cso ra témái háttérbe szorulnak mindaddig, amíg Jézus újra nem találkozik ta-
nítványai csoportjával a Jn 20,19–23-ban, amikor rájuk leheli a Lelket, nekik
ajándékozva a bűnök megbocsátásának hatalmát. E rövid, de hangsúlyos jele-
net érthető úgy, mint az utolsó vacsora – amikor utoljára voltak együtt ilyen for-
mán – ígéreteinek átadása.144

Jézus békét145 ígért tanítványainak és a Szentlélek ajándékát.146 Most végér-
vényesen átadja mindezen ajándékait.147 Különösen drámai a Lélek átadása a

Templom, jel és szentség

– 37 –

házban az életben való szentségi részesülés alapvető kapcsolatára reflektál a Palesztinában Jé-
zust hallgatóknak fölkínált élettel.” An Introduction to the Gospel of John, i. m. 234. CORRELL

hasonló véleményen van: „Miért van, hogy a negyedik evangélium Jézus földi életével kap-
csolatban beszél a szentségekről? Az egyik ok, hogy ezáltal összekösse a földi Jézus életét Krisz-
tus életével, aki él és működik az Egyházban, tehát hogy kifejezze az azonosságot a történe-
lem Jézusa és a liturgiában jelen lévő Krisztus között.” Consummatum Est, i. m. 77.

143 MARY L. COLOE: God Dwells With Us, i. m. 200.
144 RAYMOND E. BROWN: John XIII–XXI, i. m. 1035–1036.
145 Jn 14,27; 16,33.
146 Jn 14,16.26; 15,26; 16,7.13.
147 Jn 20,19.21.22.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 37



tanítványoknak: az evangélium elejétől kezdve élt ennek a várása kimondva,148

vagy kimondatlanul – például a víznek a Lélek szimbólumaként történő hasz-
nálatában,149 és mindez szinte már „sejthető volt” a kereszten.150

Feltűnő, hogy itt, a Jn 20,22–23-ban a Szentlélek ajándékához a bűnbocsá-
nat hatalma társul:

„Rájuk lehelt, és így szólt hozzájuk: »Vegyétek a Szentlelket. Akiknek
megbocsátjátok bűneiket, bocsánatot nyernek; akiknek pedig megtartjá-
tok, azok bűnei megmaradnak.«”

A tanítványok küldetését a Jn 1,19 fényében kell értelmeznünk, Jézus első
megjelenésének tükrében, amikor is Keresztelő János így üdvözli: „Íme, az Isten
Báránya, aki elveszi a világ bűneit!” Bár itt az evangélista úgy mutatja be Jézust
az olvasónak, mint aki „elveszi a bűnöket”, mégsem számol be az egész evan-
géliumban egyetlen esetről sem, amikor Jézus kifejezetten megbocsátaná valaki
bűnét. Kétségtelen, hogy nagyszerű feladat lenne magának az evangéliumnak
a szövegéből levezetni, hogy a jelek, melyeket Jézus végbevitt, a bűnöktől való
megszabadításnak a szimbólumai.

Az evangélista úgy írja le a bűnösöket, mint lelki betegeket,151 vakokat152 vagy
halottakat,153 így Jézus gyógyító csodatetteit joggal tekinthetjük a bűnöktől való
szabadítás fajtáinak.154 Mindazonáltal továbbra is igaz a tény, hogy noha Jézus
küldetése kezdettől fogva úgy volt meghirdetve, mint „a bűnök elvétele”, az evan-
géliumban ez sohasem személyesen Jézus által megy végbe (ellentétben a szinop-
tikusokkal, vö. Mk 2,5). A megbocsátás hatalmát az evangélium végén inkább ki-

Scott W. Hahn

– 38 –

148 Jn 1,32; 3,5; 7,39.
149 Jn 4,10–15; 7,38; 9,7.11; 19,34.
150 Jn 19,30. „János számára ez a csúcspontja Jézus feltámadás utáni tevékenységének, […] és

a fejezet korábbi része számos módon készített föl bennünket erre a drámai pillanatra.”
RAYMOND E. BROWN: John XIII–XXI, i. m. 1037.

151 Jn 5,14.
152 Jn 9,40–41.
153 Jn 5,25.
154 János ötödik és kilencedik fejezeteinek gyógyításairól többek között CULLMANN így beszél: „Az

evangélista kétségtelenül erre a másikféle vízre gondol, amiben Krisztus által a bűnök bocsánatát
elnyerhetjük. A keresztségben a bűnök bocsánatának csodája van jelen. Krisztus csodás gyógyí-
tásai a keresztségben folytatódnak.” Early Christian Worship, i. m. 87. (Kiemelés a szerzőtől.)

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 38



fejezetten a tanítványokra ruházta át a Lélek erejével. Az első keresztényeknek
szóló üzenet nyilvánvaló: ők maguk az apostolokon keresztül fogják megtapasz-
talni, hogy Jézus „elveszi a bűneiket”. Hangsúlyoznám, hogy a templomban be-
mutatott áldozatoknak ez volt az egyik funkciója, a régi szövetség értelmében. 155

Még egyszer érdemes felidézni Jézusnak tanítványaihoz intézett szavait a bú-
csúbeszédben: „Aki hisz bennem, ugyanazokat a tetteket viszi majd végbe, ame-
lyeket én teszek, sőt nagyobbakat is tesz majd azoknál, mert én az Atyához me-
gyek.” Korábban amellett érveltem, hogy ebből az állításból hiányoznak bizonyos
szavak – az egész gondolat így hangzana: „nagyobbakat is tesz majd azoknál, mert
én az Atyához megyek, és így elküldöm a Lelket (vö. Jn 16,7)”. Itt a Jn 20,22–
23-ban a Lélek megadatik a tanítványoknak, képessé téve őket a bűnök bocsána -
tára. Lehetséges, hogy a „bűnök bocsánata” talán egy aspektusa a „nagyobb tet-
tek nek”, melyeket a tanítványok fognak véghezvinni? Ez igen valószínű. Mi
értékesebb az evangélista számára: a test vagy a lélek meggyógyítása? A fizikai vagy
a lelki vakság elmulasztása? A fizikai vagy a spirituális élet helyreállítása? Felvetni
e kérdéseket majdnem annyi, mintha meg is válaszolnánk azokat.

Ahogy láthattuk, jelei végrehajtása után Jézus „katekézisében” következete-
sen megkísérli elvezetni a hallgatót a „földi” dolgok felől a „mennyeiek” felé.
Relativizálja a fizikai csodákként értelmezett jelek fontosságát („Ne azért az ele-
delért fáradozatok, ami veszendő,” Jn 6,27), rámutatva a végső jelentésükre

Templom, jel és szentség

– 39 –

155 Ide kívánkozik ezzel kapcsolatban BEALE kommentárja: „Jézus különféle állításai [a szinopti-
kusoknál] arra vonatkozóan, miszerint ő képes megbocsátani a bűnöket, utalhatnak arra, hogy
maga kezd a templom helyébe lépni. A templom volt az az isteni alapítású hely, ahol áldoza-
tokat mutattak be a bűnök bocsánatára, ehhez képest most Jézus válik azzá az Istentől szár-
mazó hellyé, ahol a bűnök bocsánata megtalálható.” Temple and Church’s Mission, i. m. 177.
BEALE alapelve igaz a Jn 20,23-ra is, mindössze annyi különbséggel, hogy itt Jézus átruházza
„templomságát” mint a bűnbocsánat helyét tanítványaira. János elbeszélése a haszontalan je-
ruzsálemi templom jelképes elítélésével kezdődik (Jn 2), és az új templom megépítésével ér
véget, a tanítványok testületével, amit később eklézsiának hívnak. „Ha fenntartjuk a kapcso-
latot a Jn 7,38–39-cel, akkor a jelenet, melyben Jézus tanítványaira leheli a Lelket, lehet meg-
hatalmazás és engedély egyaránt számukra, hogy az új templom részei legyenek, és határaiban
kiterjesszék azt, vagyis bevonjanak másokat a világból (amivel kapcsolatban lásd Jn 17,18–23).
Az elsődleges üzenet, hogy a missziójuk során a bűnök bocsánatát kell hirdetniük (23. vers),
mely – ahogy a szinoptikus evangéliumokban láthattuk – ezentúl már inkább Jézus szerepe,
mint a jeruzsálemi templomé. […] Hogy Jézus a tanítványaira lehelt, jelentheti azt is, hogy
társul fogadta őket az új teremtésbe és templomba.” Temple and Church’s Mission, i. m. 199.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 39



(„Én vagyok az élet kenyere” Jn 6,35). Ezért igaznak tekinthető az állításunk,
miszerint az evangélista számára az apostolok által nyújtott „bűnbocsánat” je-
lenti a Jézus fizikai csodáinál „nagyobb tetteket”.

Feltehető a kérdés: mi módon bocsátják majd meg a bűnöket? Az evangé-
lista nem ad magyarázatot. Nyilvánvalóan az első olvasóközönség tudta, hogy
az apostolok miként szolgáltatták ki a bűnbocsánatot, ezért ezt nem kellett
nekik különösebben részletezni. Mi, jóval távolabb az apostoli hagyomány for-
rásaitól, nem lehetünk olyan biztosak abban, hogy az evangélista pontosan mire
gondolt. Lehetőségként fölmerül, hogy a bűnbocsánatot az apostoli tanítással
közvetítették, amin keresztül az apostolok rávezették az embereket arra, hogy
a bűnök bocsánata elérhető az evangéliumban. Egy efféle magyarázatnak, mi-
szerint az ókeresztény Egyház nem volt szentségi és hierarchikus, megvan a va-
rázsa, különösen mióta ez sokak elképzelésével egybecseng, viszont meglepő,
hogy János evangéliumában nem volt kifejezetten hangsúlyos az apostolok tanító
szerepe.156 Habár a Jn 20,23 alapján a bűnbocsánat értelmezhető úgy, mint ami
az apostolok tanításán keresztül nyerhető el, de az evangélista gondolkodásában
ez valószínűleg nem annyira központi. 

Állíthatjuk-e, hogy a „nagyobb tettek” egy lehetséges aspektusa – mely magába
foglalja a bűnök bocsánatát is a Lélek ereje által – valójában a szentségek kiszol-
gáltatása, például a keresztségé?157 A bizonyíték, hogy ez lehetett az evangélista
eredeti szándéka, meglepően hatásos. George Beasley-Murray így foglalja össze:

„A Mt 28,19 missziós parancsának, az Apostolok cselekedeteiben lejegy-
zett missziós beszédnek és az újszövetségi levelekben a bűnbocsánat és a
keresztség kapcsolatának fényében valószínű, hogy a keresztséget feltéte-
lezhetjük itt is, csakúgy, mint a Lk 24,46–47-ben; vö. ApCsel 2,38.”158

Scott W. Hahn

– 40 –

156 Talán az ezt alátámasztó leghangsúlyosabb szakasz a Jn 17,20: „azokért is könyörgök, akik
szavukra hinni fognak bennem”, mely feltételezi az apostolok tanító szolgálatát. Lásd to-
vábbá RAYMOND E. BROWN: John XIII–XXI, i. m. 1042, idézve a következő lábjegyzetben.

157 Érdekes módon BROWN úgy véli, hogy a keresztelésre bocsátás hatalma esetleg egy aspektusa a
„bűnbocsánat” hatáskörének, mely ebben a szakaszban adatik meg. Lásd RAYMOND E. BROWN:
John XIII–XXI, i. m. 1041–1044. BROWN figyelmen kívül hagyja a tényt, hogy Jézus János
evangéliumában kifejezetten sehol sem bocsát meg bűnöket. Talán a szinoptikusokra gondolva
jelenti ki: „Jézus szolgálata alatt megbocsátott bűnöket…” John XIII–XXI, i. m. 1043.

158 GEORGE R. BEASLEY-MURRAY: John, i. m. 384. BROWN további segítséget ad: „A jánosi teo-
lógiában nem találunk sok megerősítést ahhoz, hogy a 23. verset úgy értelmezzük, mint ha-

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 40



Természetesen a Katolikus Egyház a Jn 20,23-ban régen felismerte nemcsak
a keresztség, de a bűnbánat szentségének a bibliai alapjait is. Túlságosan egyházi
lenne ez a szövegmagyarázat? Fontos szempont, amire Beasley-Murray, Brown
és más János-kutatók rámutatnak, hogy János evangéliumának elsődleges ol-
vasóközönsége maga az Egyház volt, megkeresztelt emberek, ezért amikor az
evangélista 20,23-ban a bűnök megbocsátásának apostoli erejét hangsúlyozza,
nem valószínű, hogy kizárólag a keresztség-előtti bűnökre gondol.159

Templom, jel és szentség

– 41 –

talmat a bűnök bocsánatának hirdetésére. […] Jánosibb az az elgondolás, hogy a bűnök
bocsánatát a keresztséghez bocsátással kössük össze, ugyanis néhány jánosi szakasznak má-
sodlagos keresztelési szimbolikája van, mely érinti a bűnök kérdését. […] Fontos továbbá,
hogy az első három század egyházatyái a Jn 20,23-at úgy értelmezték, mint utalást a ke-
resztségi bűnbocsánatra.” John XIII–XXI, i. m. 1042.

159 Itt helyénvaló a keresztség-kutató BEASLEY-MURRAY magyarázatát idézni: „Ez felvet egy to-
vábbi kérdést, mégpedig azt, hogy ez a mondás [20,23] az Egyházba való belépésre korlá-
tozódik, vagy az Egyházon belüli életre egyaránt vonatkozik. […] Ezt az evangéliumot az
Egyháznak szánták, mely tagjainak folyamatosan szükségük volt a bűnbocsánatra, és ezzel
egy időben a tanítványoknak szüksége volt valamilyen gyakorlatra a helytelenül viselkedő ta-
gokra vonatkozóan. […] Amikor az Egyház szervezete elég fejletté vált, hogy tisztviselőket
szenteljen fel, elkerülhetetlenné vált, hogy ők egy ilyen szerepet is betöltsenek. […] A 23. vers
állításából a Római Katolikus Egyház kifejlesztette a bűnbocsánat szentségét. A protestánsok
ezt nehezen találják elfogadhatónak. Akárhogy is, jelentős, hogy [a pasztorális szolgálatban]
a bűnökkel és vétkekkel foglalkozva elvárják az Úr képviselőjétől, hogy a bűnbocsánatról te-
kintéllyel szóljon. […] Az egyházaknak szükségük van arra, hogy egymástól tanuljanak.”
Lásd GEORGE R. BEASLEY-MURRAY: John, i. m. 384. BEASLEY-MURRAY kijelentései az „egy-
házszervezet” fejlődéséről és a bűnbocsánat szentségének a Jn 20,23 alapján levezetett egy-
házi intézményesítéséről történelmileg egyszerűen tévesek. Mégis, a magyarázatai megfon-
tolandóak, mint egy nem-katolikus felvetései, miszerint a Jn 20,23 logikájába belefér egy,
az Egyház életén belüli folytatólagos bűnbocsánati gyakorlat is, melynek tényleges formá-
ját egybe kell vetni azzal, amivé a Katolikus Egyházban valójában vált a bűnbocsánat szer-
tartása. E szakasszal kapcsolatban BROWN munkája (John XIII–XXI, i. m. 1042–45) jóval
összetettebb, de megerősíti – habár csak közvetve –, hogy a keresztség és a bűnbocsánat a
mai egyházi gyakorlatban jogos megnyilvánulásai a 20,23-ban olvasható bűnbocsánat ha-
talmáról szóló általános engedélynek. Ezért az evangélista célja lehetett, hogy e szentségek-
ről írjon, habár senki sem korlátozhatja a 20,23 jelentését ezekre, vagy bármely más szent-
ségekre. Szintén érdemes fölidéznünk CULLMANN fontos összefoglalását: „Keresztség és
úrvacsora: örökérvényű szentségekkel találkozunk itt, és a bűnbocsánat megismételhető

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 41



Hiszem, hogy a tanítványok küldetése a Jn 20,22–23-ban a jézusi megbé-
kélés szolgálatának folytatásáról szól: Jézuséról, aki a „Bárány, aki elveszi a világ
bűneit” (Jn 1,29). Ez teljesíti be azt, amit Jézus a Jn 13,1–20-ban elkezdett a
lábmosás jelenetében. A lábmosás része volt a Kivonulás könyvében a pap szá-
mára előírt tisztulási rítusnak (Kiv 29,4; 30,17–21; 40,30–32).160 Ahogy olyan
tudósok, mint a protestáns Ernst Lohmeyer, vagy a katolikus André Feuillet
megjegyezték, Jézus cselekedetével a Jn 13-ban felkészítette az apostolokat arra,
hogy részesedjenek papi felszenteltségéből, melyet „főpapi” imájában adott át
nekik, a Jn 17-ben.161 Itt, a Jn 20-ban Lelke átruházásakor a tanítványok egé-
szen részesülnek Jézus papi kiengesztelésének szolgálatában. 

Továbbá a bocsánat kiszolgáltatásában végzett munkájukat jogosan számít-
hatjuk a „nagyobb tettek” közé, melyeket a Jézus búcsúbeszédében ígértek sze-
rint a tanítványok véghezvisznek majd (Jn 14,12). A búcsúbeszédet vizsgálva azt
javasoltam, hogy a „nagyobb tettek” – sok más mellett – vonatkozhatnak a
szentségek Lélektől felhatalmazott kiszolgáltatására. A Jn 20,22–23-ban lát-
hatjuk a Lélek adományozását és a hatalmat a bűnök bocsánatára. Úgy vélem,
a szövegek figyelmes vizsgálata alapján joggal állíthatjuk: János szándéka az,
hogy úgy olvassuk e részt, mint amelyben az apostoloknak egyfajta szentségi
szol gálat adatik meg.162

Scott W. Hahn

– 42 –

szentségével, de mindkettő ugyanúgy összefonódik a kereszten Krisztus halálával. Az evan-
gélista előrevetítve látja mindkét szentségnél e jelentést Jézus életének eseményeiben.” Early
Christian Worship, i. m. 71.

160 Vö. Lev 8,6; Szám 8,6–7.
161 „A lábmosáson keresztül az eszkatologikus közösségének papjaivá és vezetőivé teszi apostolait,

és saját munkatársaivá végső királyságában.” ANDRÉ FEUILLET (The Priesthood of Christ and
His Ministers, Doubleday, Garden City, NY, 1975, 164) véleménye itt egybecseng ERNST

LOHMEYER nézeteivel (Lord of the Temple: A Study of the Relation Between Cult and Gospel, John
Knox, Richmond, VA, 1962) Jézus „főpapi imájáról”; lásd ANDRÉ FEUILLET: The Priesthood
of Christ, i. m. 121–166. Vö. ALAN KERR: The Temple os Jesus’ Body, i. m. 290–292.

162 Ahogy OSCAR CULLMANN megjegyzi: „Nyilvánvaló, hogy a szentségek ugyanazt jelentik az
Egyháznak, mint amit a történelmi Jézus csodái jelentettek a kortársainak.” Early Christian
Worship, i. m. 70.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 42



JEL, LÉLEK ÉS SZENTSÉG

János Izrael prófétai írásai alapján úgy mutatja be Jézust, mint az új templomot,
és mint a templom összes ünnepének személyes beteljesülését. Valójában ez egy
teológiai elképzelés. Jézus beteljesíti az ünnepeket, s ez templom-szerepének
egyik aspektusa.163

Mégis, János keresztény olvasóinak, ahogy az első, úgy a huszonegyedik szá-
zadban is, nem kielégítő, ha megtorpanunk annál a kijelentésnél, hogy „Jézus
az új templom”. Krisztus eltávozott, hogyan lehet hát továbbra is templom szá-
munkra? Hogyan, hol és miáltal folytatódik a beteljesedés?

Jézus búcsúbeszédében tanúi voltunk a tanítványok elküldésének, hogy foly-
tassák Krisztus munkásságát eltávozását követően. Míg a Jn 14,2–3-ban a temp-
lomi képvilág Krisztus testére vonatkozott, addig a Jn 2,19–21-ben már Krisz-
tus Titokzatos Testére, tanítványaira utal. Egzegézisünk megmutatta, hogy a
tanítványok közössége, az eklézsia, miként lesz szintén templom azáltal, hogy
Isten bennük lakik, és ők Istenben. Jézus megígéri apostolainak, hogy hasonló
„tetteket” visznek majd véghez, mint ő maga, sőt „nagyobbakat” is, mert a
Szentlélek majd megadatik nekik.

János evangéliumában a „tettek” a „jelek” szinonimái. A „jelek”, melyeket Jé -
zus véghezvisz, gyakran a templom és ünnepei beteljesítésének megnyilvánulá-
sai: például az 5000 ember megvendégelésével ábrázolja az új húsvétot. Emellett
a „jelek” nem érnek véget önmagukban; Jézus személyére utalnak, sőt mi több,
Jézus jelenlétére mutatnak a szentségekben. A Jn 3. és 6. fejezetében például
Jézus katekézisbe kezd, melyben szeretné elvezetni hallgatóságát a jeltől afelé a
valóság felé, melyre az utal. A 9. fejezetben szereplő jel olyan szoros hasonlósá-
got mutat a keresztség szentségével, hogy az egész elbeszélés egyfajta miszta gó -
gia, vagyis szentségi katekézis. János evangéliumának csúcspontja Jézus végső je-

Templom, jel és szentség

– 43 –

163 „A zsidó ünnepek és a templom jézusi beteljesítése egyaránt kapcsolatban áll Isten népe iránti
gondoskodásának természetével és tartalmával. Jézus saját személyében adja az igazi ételt és
igazi italt, mely megszabadítja a hívőket az éhségtől és szomjúságtól. Mindezt testének és vé-
rének a világ életéért történő felajánlásával hajtja végre, és a Lélek elküldésével halála áldozatá-
nak üdvözítő javaival gazdagítja a hívőket. Így Jézus egy időben teljesíti be a húsvétot, a sáto-
ros ünnepet, a templomszentelés ünnepét, és a templomot. Kiemelve ezek közül a templomot,
beteljesíti és helyettesíti azt, mint az áldozat helyét, ahonnan Isten bőséges gondviselését árasztja
népére.” PAUL M. HOSKINS: Jesus as the Fulfillment of the Temple, i. m. 196. Megjegyzendő, hogy
HOSKINS itt nem lát kapcsolatot a keresztség és az Eucharisztia szentségi beteljesítésével.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 43



lé nek elbeszélése, vagyis halála és feltámadása. Szentségi módon az evangélium
összes jele beteljesül – Jézus átadva a Lelket eltávozott, és testének templomá-
ból a keresztség vize és az Eucharisztia vére fakadt.

János feltámadás utáni történetei megmutatják, hogy a templom Jézus általi
beteljesítése miként él tovább a következő időkben, tanítványai „templomá-
ban”. Ők hasonlóképpen jeleket és tetteket fognak véghezvinni, földi jeleket,
melyek mennyei valóságokra utalnak, s a szentségek „nagyobb tetteiben” kiá-
rad Krisztus megbocsátásának fénye azokra, akik sötétségben járnak. Ők is nyúj-
tani fogják Krisztus testét és vérét, és nemcsak a pogány nemzetnek, hanem a
világ életéért, hogy egybegyűjtsék Isten szétszóródott gyermekeit.164 A nagyobb
tettekben ilyenformán megnyilvánuló szentségek által lehetünk szemtanúi
annak, hogy Jézus végérvényesen beteljesíti a templomot, ünnepeivel és litur-
giájával együtt.165 Valóban, az első szövetség emberei a templomi ünnepekben
és liturgiákban tapasztalhatták meg azt, ami a templom valójában volt: a kien-
gesztelődést és a közösséget Istennel, ezért ezek hasonlóak az új szövetség szent-
ségeihez.166 Az új szövetség szentségeiben eljutunk az új templomhoz, Krisztus

Scott W. Hahn

– 44 –

164 Vö. Jn 6,51; 12,52. Idézzük még fel CULLMANN érvét, miszerint „János evangéliuma úgy
te kint a kortárs keresztény istentisztelet és Jézus történelmi élete kapcsolatának kifejtésére,
mint az egyik legfontosabb mondanivalójára. […] Nyomon követi az utat a történelem
Krisztusától addig a Krisztusig, aki a közösség Ura.” Early Christian Worship, i. m. 37–38.

165 Vessük össze a következtetésünket RUDOLF SCHNACKENBURG véleményével: „A jánosi kö-
zösségek olyan egyházak voltak, melyekben a liturgikus és szentségi élet virágzott. […] Az
ő istentiszteletük volt az eszkatologikus betetőzése minden addigi gyakorlatnak, felülmúlva
még a zsidók templomi szolgálatát is. Az ő húsvétjuk a zsidó húsvét helyére lépett, és be-
teljesítette azt. […] A szentségekben Jézus Krisztus folyamatos megváltó cselekvésének bi-
zonyítékait és eszközeit bírták (1Jn 5,6), élő és maradandó egységet nyertek Isten Fiával, és
rajta keresztül tökéletes közösséget az Istennel (Jn 6,56). […] Kétségtelen, hogy ünnepé-
lyes istentiszteletében Krisztus szavát, és személyének jelenlétét tapasztalta meg a jánosi
Egyház (az igében és a szentségekben).” Is There a Johannine Ecclesiology?, in MICHAEL J.
TAYLOR (ed.): A Companion of John: Readings in Johannine Theology (John’s Gospel and
Epistles), Alba House, New York, 1977, 247–256, főleg a 254–255. oldalakon.

166 „Már az Ószövetségben azt láttuk, hogy elsődlegesen a kultusz jelentette a közösséget Isten
és az ő választott népe között. Az újszövetség kultuszának alapja és közepe az Eucharisz -
tia, melyet maga Krisztus alapított.” ALF CORRELL: Consummatum Est, i. m. 4. „Jézusnak
nem állt szándékában új, liturgiamentes vallást alapítani a régi kultusz helyett. Szent János
sokkal inkább úgy szemléli a régi kultuszt, mint ami Krisztusban és Krisztus által elnyerte

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 44



Testéhez, az ő Egyházához.167 Az új templom szentségi liturgiájában megta-
pasztaljuk Isten velünk-lakásának gyógyító, életadó, kiengesztelő valóságát, ré-
szesülve az ígéretben, melyet a régieknek tett.168

(Szabó Xavér OFM és Szabó Tamás Ferenc fordítása)

Forrás: SCOTT W. HAHN: Temple, Sign, and Sacrament. Towards a New Pers -
pec tive on the Gospel of John, Letter & Spirit 4 (2008) 107–143.

Templom, jel és szentség

– 45 –

beteljesedését, és tökéletes lett. Minden, amit a régi zsidó kultusz kifejezett és képviselt, be-
tel jesedett Jézusban, aki maga lett az új keresztény kultusz középpontja.” ID.: Consummatum
Est, i. m. 52.

167 „Habár a negyedik evangélium nem beszél az Egyházról mint Isten templomáról, mégis
ma gá ba foglalja e páli titulus teológiai alapjait.” PAUL M. HOSKINS: Jesus as the Fulfillment
of the Temple, i. m. 198.

168 CULLMANN így beszél erről: „Mióta Krisztus minden imádás középpontja, minden olyan
rítus helyébe, amely a múltban közelebb vitt az Úrhoz (tisztálkodási rítusok, mosakodások,
János keresztsége) a kegyelem közvetítő közege lépett, melyben Krisztus saját magát közli
a keresztség és az úrvacsora szentségében.” Early Christian Worship, i. m. 118.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 45



A gondviselés problémája a Summa contra gentilesben

SZEILER ZSOLT

BEVEZETÉS

Aquinói Szent Tamás életművében a gondviselésre vonatkozó legterjedelmesebb
összefüggő értekezést a Summa contra gentiles című munkában találjuk. A mű
utolsó előtti, harmadik könyve 163 fejezeten keresztül tárgyalja a gondviseléssel
közvetlenül összefüggő kérdéseket. A fejezetek nagy száma is jelzi, hogy a gondvi-
selés tomista doktrínája összetett, sokrétű valóság. Ez az egybefüggő, gondosan fel-
épített traktátus alighanem éppen azért került hátra a mű könyveinek sorában,
mert a tárgy szisztematikus kifejtése sok mindent előfeltételez. A gondviselés lé-
nyegi vonatkozást hordoz ugyanis az isteni tudás, a teremtés, a teleológia, az isteni
törvény és a kegyelemtan területeire. Ekkor, a teljesség igénye nélkül, csupán a leg-
fontosabb témákra utaltunk, említést sem téve arról az óriási tradícióról, mely a
gondviselés-problematika tamási felfogása mögött a szellemtörténet kezdeteiig visz-
szamenőleg húzódik meg. Ha csupán Tamásnak a kijelölt művön belül előforduló
explicit hivatkozásaira szorítkoznánk, akkor is azt találnánk, hogy szinte alig számba
vehető a gyakori utalások száma a görög, római, arab, zsidó auktorokra, középko -
ri mesterekre és persze mindenekelőtt bibliai szakaszokra. E dolgozat kereteit már
az is szétfeszítené, ha kimerülne e hivatkozások összesítésében és pusztán történeti,
filológiai vizsgálatában. Ez a sokrétű összetettség az oka, hogy vállalkozásunk nem

Sapientiana 5 (2012/2) 46–61.

– 46 –

SZEILER ZSOLT jogász, filozófus, teológus; zsoltszeiler@yahoo.com
A Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Dogmatika Tanszéke Életünk története: Aquinói Szent
Tamás a gondviselésről és az okosságról címmel, 2011. március 25-én konferenciát szervezett. Je-
len tanulmány az ott elhangzott előadás rövidített szövege. Hálával tartozom Puskás Attilának (PPKE
HTK, Dogmatika Tanszék) a kézirat átnézéséért, megfontolt, értékes tanácsaiért, valamint azokért
a kritikai megjegyzésekért, melyeket Bakos Gergely OSB (SSZHF, Filozófia Tanszék) a tamási argu-
mentáció érvényességével, aktualitásával kapcsolatban az említett konferencián vetett fel. (Sz. Zs.)

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 46



célozza, hogy a dolog minden aspektusához hozzáférést keressen. Ehelyett a ta-
nulmány kiválaszt három irányt, melyek felől közelítve, ha a probléma egésze nem
is, legalább annak alapjai részben hozzáférhetővé válnak. Így, miközben ismerteti
azt a néhány jól ismert tételt, mely a tamási gondviselés-doktrína lényegéhez tar-
tozik, kísérletet tesz arra, hogy feltárja azokat az alapelveket, melyek a Summa
contra gentiles gondviselés-koncepciójának egészét rejtetten meghatározták.

1. A FOGALOM MEGHATÁROZÁSA

Amennyiben a hétköznapi nyelvhasználatunkból indulunk ki, gondviselés szó
alatt többnyire azt értjük, hogy egy másik embernek gondját viseljük, kielé-
gítve anyagi, érzelmi, szellemi szükségleteit, s ez elmélyülhet egészen a másik-
kal való teljes sorsvállalásig. A gondviselés szó továbbá kitüntetett jelentésre tesz
szert a vallásos élet köznapi kontextusaiban. Így amikor azt halljuk: „gondvise-
lésszerű volt, hogy nem késtem le a buszt”, arra gondolunk, hogy ez a közön-
séges esemény utólag különös jelentőségre tett szert az életpálya egészének pers-
pektívájában, és a beszélő e jelentőséget úgy interpretálja, hogy az eseménynek
helye volt Isten róla alkotott személyes tervében.

E nyelvi intuíciók segíthetnek, de egyszersmind félre is vezethetnek minket,
amikor immár kifejezetten Tamás koncepcióját kívánjuk megérteni. Az ő speku-
latív felfogásában ugyanis a gondviselés szó jelentése sokkal tágabb: felöleli az uni-
verzum teremtését, létben tartását és célra irányítását egyaránt. Kézenfekvőnek tűnik
tehát, hogy első lépésben az általunk elemzendő műben kutassunk definíció után.
Ám ezt hiába tennénk. Tamás a Summa contra gentilesben kontextusról kontextusra
vezet minket anélkül, hogy pontos definícióval szolgálna. Ez figyelmeztetésül szol-
gálhat számunkra: a definíció maga is olyasmi, amihez el kell jutnunk. Olyan ered-
mény, mely a tradíció különféle irányból érkező hatásaira válaszul áll elénk.

A magyar gondviselés szó értelmében Tamás leggyakrabban a providentia
latin kifejezést használja. Azonban a provideo kifejezés már a klasszikus latinban
is hordozta a prae-video, az előre látni jelentést, a gondozni, gondoskodni kon -
notációk mellett.1 Ez a köznapi jelentésből a filozófiai nyelvbe átszűrődött am-
bivalencia öröklődött tovább azután Boethiuson keresztül Petrus Lombar du sig.
E látszólag ártalmatlan ambivalencia zavart okoz: voltaképpen szigorú értelem-
ben mire is kell gondolnunk a gondviselés szó hallatán? Isten előretudására, így

A gondviselés problémája a Summa contra gentilesben

– 47 –

1 Oxford Latin Dictionary, Oxford, Clarendon Press, 1968, 1506.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 47



általában az isteni tudásra (scientia)? Vagy éppen tevékeny, gondoskodó, világ-
ban megnyilvánuló működésére (cura, executio, gubernatio)? E két kér dés világo-
san különböző irányba mutat, egyszersmind azonban logikailag össze is függ.2 E
kettősség kihívást jelentett a keresztény gondolkodók számára: hogyan mutat-
ható fel a gondviselés fogalmában ez a sajátos különbség és benső egység anél-
kül, hogy maga a fogalom e feszültségtől inkonzisztenssé válna, vagy világos je-
lentése elmosódna? A következőkben, csupán nagy vázlatosságban, a Tamást ért
legközvetlenebb hatásokra redukáljuk a történeti-fogalmi vizsgálódást.

Petrus Lombardus, a Szentenciák írója világosan érzékelve a problémát, je-
lentős erőfeszítéseket tett a többértelműség feloldására.3 Egészen figyelemre-
méltó az elegáns megközelítés, ahogyan a magiszter szentenciagyűjteményének
első könyvében4 az isteni tudásból levezeti a praescientia, providentia, dispositio,
predestinatio stb. fogalmait. Elemzését kimondatlanul annak az elvnek a kere-
sése vezeti, amely mentén az egyből (az isteni tudás egységéből) a sokaság
(praescientia, providentia stb.) előáll. Az egységes isteni tudás differenciálódásá-
nak alapját az isteni tudás különféle tárgyi vonatkozásaiban leli meg.5 Így a pro -
videntia nem más, mint Isten tudása, amennyiben azokra a dolgokra vonatkozik,
melyeket kormányoz,6 míg az előretudás a jövőbeli dolgokra való vonatkozást
hangsúlyozza. A providentia tehát világosan más tárgyi vonatkozást jelöl, mint
a praevidentia /praescientia, ám kettejüket az isteni scientia alapja képes egyesí-
teni. Azonban e szellemdús megkülönböztetéseket egy meglepő fordulat zárja:
„ám némelykor a providentia szót az isteni előretudás értelmében használjuk”.7
Ezzel a hagyománynak tett engedménnyel azután át is töri azokat a határokat,

Szeiler Zsolt

– 48 –

2 Összefügg, hiszen valamiféle prae-conceptio, azaz a gondoskodás alá vett dolgok előzetes
megragadása, anticipatív megértése (prae-video) szükségszerű előfeltétele mindenféle gon-
doskodásnak.

3 Petrus Lombardus műve már csak azért is figyelemreméltó, mert a párizsi egyetem sziszte-
matikus teológiai alapművéül szolgált, melyet minden, a teológia fakultáson magiszteri fo-
kozatot szerzőnek kommentálnia kellett, így természetesen Tamásnak is.

4 Magistri Petri Lombardi Sententiae in IV Libris Distinctae, Editiones collegii S. Bonaventurae
Ad Claras Aquas, Grottaferrata (Romae), 1971, 254–55. (Tom. I. pars II. liber I. dist. XXXV.)

5 Eljárását az emberi megismerés példáján szemléltethetnénk. A „megismerés” kifejezés vala-
miféle egységes valóságot, egynemű aktivitást jelöl. Ám aszerint, hogy a színekre, hangokra
vagy épp gondolatokra vonatkozik, nevezzük látásnak, hallásnak vagy épp gondolkodásnak.

6 „Providentia autem est gubernandorum”. Lásd Magistri Petri Lombardi Sententiae, i. m. 255.
7 „Interdum tamen providentia accipitur pro praescientia”. Uo.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 48



melyeket mesteri gonddal épített ki. Nagy Szent Albert, amikor megírja kom-
mentárját a magiszter művéhez, tovább gazdagítja azokat a szempontokat, ame-
lyek alapján az egységes isteni tudásból a dispositio, providentia stb. fogalmai el-
különülnek. Elemzésében a differenciálás szempontjai közt megjelenik az idő is,
ám az elkülönítésnek ez a szempontja nála még homályos, vázlatos marad.8 Ta -
más a Szentenciák vonatkozó szakaszához írt kommentárjában az első ellenvetésre
válaszul9 egyrészt határozottan elkülöníti egymástól a providentia és az executio
(gu bernatio) fogalmait, másrészt egyszersmind világos kapcsolódást is teremt a
két fogalom között. Ennek a megkülönböztető-összekapcsolásnak a szempont-
jává az időt teszi meg. Ezek a belátások jutnak később még világosabb alakra a
Summa theologiae definíciójában:

„A gondviselésre [cura] két dolog tartozik: a rend ideája, amit providentia -
nak és diszpozíciónak nevezünk, és a rend kivitelezése, amit kormány-
zásnak [gubernatio] mondunk. Ezek közül az első örök, a második idő-
beli.”10

Bármiképp fordítsuk is a cura, providentia, gubernatio szavakat, teljességgel
világos a szövegből, hogy a gondviselés Tamás számára egységes valóság. A pro -
videntia, azaz Istennek a megvalósítandó célokról alkotott terve örök, s ez mint-
egy feltételül szolgál ugyanennek időbeli vetületéhez, a kormányzáshoz.

2. A GONDVISELÉS PROBLÉMÁJA A FILOZÓFIAI SUMMA KONTEXTUSÁBAN

E bevezető fogalomtisztázás után a következő kérdés kijelölte irányban indulunk
el: hogyan illeszkedik a gondviselés problémája a Summa contra gentiles harmadik
könyvébe, ill. a mű egészébe? Az ún. „Filozófiai summa” megírásának célja nem
tisztázott megnyugtatóan a kutatók között. Sokáig tartotta magát a nézet, hogy a
theologia naturalis e remekművét Tamás misszionárius rendtársai kérésére írta, misz-

A gondviselés problémája a Summa contra gentilesben

– 49 –

8 Alberti Magni Commentarii in I Sententiarum, in A. Borgnet (ed.): Alberti Magni Opera Omnia,
Párizs, 1893, 26. kötet, 185. (Dist. 35. a. 4.)

9 I SN d.39. q.2. a.1. ad 1. (A továbbiakban a tamási művekre a bevett rövidítésekkel hivatkozunk:
SN= Scriptum super libros Sententiarum; ST= Summa theologiae; SG= Summa contra gentiles.)

10 ST I. 22.1 ad 2. (Fordítás és zárójeles kifejezések tőlem. A későbbiekben azok a Tamástól
vett idézetek, melyek a fordítóra való külön hivatkozás nélküli állnak, a saját fordításaim.)

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 49



sziós kézikönyvül az arabok megtérítéséhez.11 Ám aligha gondolhatjuk komolyan,
hogy a domonkosok e mű alapján térítettek volna His pániában. A mű célja ugyanis
úgy tűnik nem az, hogy hitet ébresszen a hitetlenben, hanem hogy racionális ér-
vekkel megerősítse a hívőt, és visszaverje a hitet érő támadásokat. Vagyis a mű hívő
keresztény alapállásból íródott, és azt hiszem, közvetlenül a hívőkhöz szól, nem
pedig a hitetlenekhez vagy a más vallásúakhoz. Mindez persze nem cáfolja azt,
hogy egy misszionárius vitáiban jó hasznát vehette e remekműnek.

A mű harmadik könyvének elején Tamás néhány mondatban végigtekinti az ad-
dig általa bejárt utat.12 Tegyük ezt mi is. Az első könyv igazolta Isten létét, s azt, hogy
minden más az ő teljességéből származik, azaz Ő a forrás, minden más forrása. Ám
a valóság e forrásból való származása nem szükségszerű kiáradás, ha nem adomány
(largitur), amely egy akarattal rendelkező lény szabadságából ered, s ahogyan mi ural-
mat gyakorolunk azon dolgok felett, amelyek akaratunk folyományai, úgy Isten tö-
kéletes uralommal bír teremtése egész univerzuma felett, azaz Ő a lét egészének egye-
temes oka. Ez alkotta a második könyv tematikáját. Mármost minden, ami a cselekvő
akaratából származik, a cselekvő sajátos céljára irányul, mivel a cél, azaz a jó az, amely-
re az akarat irányul. Voltaképpen ez alkotja immár a harmadik könyv témáját: ér-
vek hosszú, egybefüggő láncolatán keresztül igazolni, hogy Isten minden egyes par-
tikulát csakúgy, mint a teremtett lét egészét saját (azaz az illető dolog) természetének
megfelelően mozgat és juttat el végső céljához.13 E cél pedig nem más, mint Isten,
akihez a teremtmények létük kiteljesedése során közelítenek valamiképp.

E belátások sodrában áll a Summa contra gentiles utolsó, negyedik könyve is,
amelynek voltaképpeni témája Krisztus – az Út –, valamint a szentségek. Fi-
gyelemre méltó továbbá, hogy a művet lezáró legutolsó fejezet az univerzum
„végzetéről” szól, arról, amikor a feltámadás után (miután minden elérkezett
legvégső céljához) a csillagok megszűnnek mozogni, ezzel az univerzum egészé-
ben megszűnik a keletkezés és pusztulás. A mű tehát ugyanúgy az exitus-reditus

Szeiler Zsolt

– 50 –

11 HELMUT HOPING: Weisheit als Wissen des Ursprungs, Philosophie und Theologie in der Summa
contra gentiles des Thomas von Aquin, Herder, Freiburg, 1997, 34. Továbbá NORMAN KRETZ-
MANN: The Metaphysics of Theism, Aquinas’s Natural Theology in Summa Contra Gentiles I,
Clarendon Press, Oxford, 1997, 43–47.

12 SG III. 1.
13 Ez a célra-irányítás maga a gondviselés: „Nihil est autem aliud regere et gubernare per provi -

den tiam quam movere per intellectum aliqua ad finem. Deus igitur per suam providen -
tiam gubernat et regit omnia quae moventur in finem: sive moveantur corporaliter; sive
spiritualiter, sicut desiderans dicitur moveri a desiderato.” SG III. 64.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 50



dinamikus alapszerkezetét mutatja, mint később a Summa theologiae. A fejeze-
tek és könyvek látszólag statikus egymásra következését egy vízió irányítja, mely
a valóságra úgy tekint, mint a forrásából kiáradó óriási, hömpölygő folyamra,
mely „visszafordul” eredetéhez, amennyiben egyre inkább eredete vonásait kezdi
el tükrözni, ha mégoly tökéletlenül is. Ha ezt a misztikus víziót – melyet Tamás
Dionüsziosz Areopagitész olvasása során tesz magáévá – egy hétköznapibb kép-
ben akarjuk megvilágítani, akkor Tamás leggyakoribb hasonlatához, a kézmű-
ves példájához kell fordulnunk. A reditus, a „visszatérés”, nagy teleologikus di-
namikája ugyanis szemlélhető abban a folyamatban is, ahogyan egy kézműves
létrehozza remekművét. E példa egyszersmind mintegy elővételező egybefogása
mindannak, amit az alábbi elemzések a gondviselés kapcsán kifejtenek majd.

A produktív folyamat során a mű alkotója folyamatosan egy cél eszméjét kö-
veti, azt, amire az illető dolog szolgálni fog. Eközben a mester mozdulatai fo-
lyamatosan a dolog természete által meghatározottak. Együttműködik és takaré-
kosan bánik annak anyagával, s ez az együttműködés a mesterműben olyan
tökéletes, hogy a művész a formát mintha csupán elővezetné magából az előze-
tesen adott anyagi dologból. A mestermű tehát voltaképpen az előzőleg adott ki-
teljesedése.14 Ez a kiteljesült forma, entelecheia a dolog célja, amely valamiféle
funkcióban áll, mely sajátos értelmét adja. Egyszersmind azonban a létrejött mű,
homályosan és elmosódottan ugyan, de létrehozója arcvonásait is tükrözi. Minél
tökéletesebb, minél művészibb ugyanis egy mű, annál világosabban rajzolja ki al-
kotójának vonásait. Tamás e képpel összhangban azt gondolja, hogy a valóság
visszatérése Istenhez azt jelenti, hogy a dolgok létükben valamiképpen Isten ha-
sonlóságát jelenítik meg. Azzal, hogy léteznek és létükben megmaradni törek-
szenek, az öröklétet mintázzák.15 Sőt, mindezt úgy teszik, hogy természetüket
másokkal megosztják, azaz maguk is okként, forrásként szolgálnak mások szá-
mára, így mintázva Isten önközlését, a teremtést.16 Intellektuális teremtményeit
pedig Isten még bensőbb közösségre hívja, saját szellemi életében részesítve őket.

Voltaképpen e két téma alkotja a harmadik könyv első felét: azaz egyrészt a
dolgok célirányos működésének bizonyítása általában (1–37 fejezetek), majd

A gondviselés problémája a Summa contra gentilesben

– 51 –

14 Szükségtelen hangsúlyoznunk, hogy e kép szigorú értelemben csupán a fenntartás és vég-
bevitel fázisaihoz illeszkedik pontosan, a teremtéshez azonban – az előzetesen létező anyag
hiánya miatt – nem. Ám ez nem akadályozta Tamást abban, hogy e modell heurisztikus elő-
nyeit folyamatosan kihasználja koncepciója kifejtése során.

15 SG III. 65: „inquantum sunt, divinae bonitatis similitudinem gerunt, quod est finis rerum.”
16 SG III. 70.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 51



az emberi (és angyali) létezés speciális céljának igazolása (38–63 fejezetek). A va-
lóság teleologikus szerkezetének demonstrálása után immár a gondviselés tu-
lajdonképpeni problémája kerül elő, amely a harmadik könyv második felét al-
kotja. Ez az előbb bemutatott struktúrát ismétli meg. Az első rész (64–110) az
univerzális gondviselés generális viszonyait, azaz a dolgok célra irányítását, míg
a fennmaradó rész a speciális gondviselés, azaz az isteni kormányzás emberi vo-
natkozásait tárgyalja. Ez utóbbi, speciális gondviselés-tematika végül ismét két
részre oszlik. A 146. fejezetig tartó szakaszok az isteni törvényt, míg a könyv vé-
géig tartó, fennmaradó rész a kegyelemnek az ember akarati működésében ját-
szott szerepét tárgyalja. E két utóbbi téma felbukkanása nem meglepő, ha szem
előtt tartjuk, hogy Tamás számára a gondviselés teleologikus rend, amely a fi-
zikai, illetve szellemi működéseket egy cél mentén rendezi. A törvény maga is
ilyen teleologikus, cél-kijelölő struktúra, akár a természeti törvényt, akár a ki-
nyilatkoztatott törvényt tekintjük. Isten azonban a törvénykövetést a kegyelem
adományával is segíti. Tamás szerint ugyanis a kegyelem maga is olyan forma
(gondoljunk például a hit adományára), amely az akarati működést segíti egy
végcélra (az üdvösségre) irányítani. Ez a befejező szakasz látszólag tisztán teo-
lógiai, kegyelemtani fejtegetéseket tartalmaz, s úgy tűnik, kevés rokonságot
mutat a könyv elejének argumentatív szerkezeteivel. Ám ez csak első látásra
tűnhet így. A könyv eleje a gondviselésre jellemző teleologikus összefüggéseket
a teremtésből mint oksági hatásból vezeti le. A gondviselés ugyanis Tamás sze-
rint a következő három struktúra egysége: teremtés, fenntartás, célra-irányítás.
A kegyelemtani rész ugyanezeket a viszonyokat tükrözi vissza: a kegyelem mint-
egy teremt, amennyiben új formával ajándékozza meg az embert.17 Ez az új
forma az emberi cselekvést megőrzi, fenntartja a jóban.18 Végül a kegyelmi
forma adományának egész értelme nem más, mint az üdvösségre irányítás.

E példán is világosan belátható a könyv szerkesztésének elve: a generális, az
egész valóságot jellemző mintázatok leírásai megelőzik a speciális struktúrák
bemutatását, hogy azután a generális jellegzetességek speciális összefüggések-
ben reflektálódjanak, mintegy kiteljesedve azokban. Tamás a gondviseléssel kap-
csolatban többször használ zenei hasonlatokat. Engedtessék meg, hogy a mű
kompozíciójához magam is zenei hasonlattal közelítsek. A generális és a speciális
egymást váltó nagy témái úgy ismétlődnek a harmadik könyvben, mint ahogyan
egy szimfóniában egy kezdeti egyszerű dallam később újra és újra megismétlő-

Szeiler Zsolt

– 52 –

17 SG III. 150.
18 SG III. 155.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 52



dik. Ugyanaz a dallam transzponá ló dik ugyanazokkal az arányokkal, újabb és
újabb szólamokkal kiegészülve. Figyelemreméltó e szerkesztés takarékossága.
Annál is inkább, mivel a mű kompozíciójának terve értelemszerűen megelőzte
a tulajdonképpeni problémák kifejtését, s ezért annak elvei valamiképp a prob-
lémák alaposabb megértéséhez is hozzásegíthetnek.

A könyv szerkezetét egyrészt az általános és a specifikus sajátos peripatetikus
logikája szervezi. A peripatetikusok szerint ugyanis a nem (genus) fogalma (pl.
állat) meghatározatlanul magában foglalja az alárendelt faj (pl. ember) sajátsá-
gait is.19 És fordítva, a speciálisabb struktúrákban valamiként visszatükröződ-
nek a generikus viszonyai, ahogy például a „sorrendben későbbi” négyszögben
megvan a „korábbi” háromszög.20 Másrészt, mint azt említettük, a generikus-
specifikus struktúrák a kegyelemig ívelnek. E konstrukció mögött joggal felté-
telezhetjük a kegyelemtani elv, a gratia supponit et perficit naturam tomista prin-
cípiumát. A kegyelem mintegy előfeltételezi a természet generális adottságait,
azokat tökéletesítve, célba juttatva. S tegyük rögtön hozzá: valamiképp a termé -
szet mintázatai sejlenek fel a kegyelem sajátos viszonyrendszerében is. Ameny-
nyiben az eddigiek helytállóak, a mű szerkezetét az iménti két elv sajátos együtt-
állása, együttes érvényre juttatása alakította. De ennél egy lépéssel még tovább
mehetünk. E két princípium mögött ugyanis – mintegy közös gyökerükként –
kitapintható még egy végső, tovább nem elemezhető radikális norma is, melyet
jobb elnevezés híján „parszimónia elvnek” nevezhetnénk.21 A dolgokkal és a
magyarázatokkal való takarékosság ugyanis a bölcs jellegzetessége. A bölcs pedig
semmit sem tesz hiába.22 Mivel pedig az arisztotelészi-platóni gondolkodásban a

A gondviselés problémája a Summa contra gentilesben

– 53 –

19 E belátásokat a porphyrioszi logika közvetítette Tamás számára: „bármi, ami benne van a spe -
ci eszben, benne van a genuszban is, de nem meghatározottan”. Lásd AQUINÓI SZENT TA -
MÁS: A létezőről és a lényegről, Helikon, Budapest, 1990, 59, ford. Klima Gyula.

20 De anima 414b 30. Magyarul lásd ARISZTOTELÉSZ: Lélekfilozófiai írások, Akadémiai, Bu da -
pest, 2006, 42, Steiger Kornél fordítását átdolg. Brunner Ákos és Bodnár István.

21 Az angolszász terminológiában ez a tudomány-metodológiai elv a principle of parsimony
né ven ismert, s különféle megfogalmazásai voltaképp Ockham borotvájának variánsai. Tör-
téneti és analitikus érvényéhez lásd ROBERT PASNAU: Thomas Aquinas on Human Nature,
Cambridge UP., Cambridge, 2002, 178–179.

22 SG III. 69: „Contra rationem sapientiae est ut sit aliquid frustra in operibus sapientis.” Ha
ugyanis a bölcs hiába tenne valamit, azt ok nélkül, azaz oktalanul tenné. Ugyanennek az elv-
nek más megfogalmazásai: „Quod potest fieri sufficienter per unum, superfluum est si per
mul ta fiat” (SG III. 70). Továbbá: „quod potest compleri per pauciora principia, non fit per

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 53



természet maga is a bölcsesség, az értelem műve, a természet ugyanígy semmit
nem tesz feleslegesen. Azaz az ontológiailag (és logikailag) „későbbiek” mindig
korábbi, meglévő adottságokon épülnek ki. Ezért Tamás szerint Isten maga is
takarékosan jár el gondviselő tevékenysége során, amennyiben a providentia cél-
jait a meglévő teremtett természetet felhasználva éri el. Isten nem teremt új
struktúrákat a valóság célba juttatásához, hanem a meglévők lehetőségeit telje-
síti be. Ezzel a belátással pedig, melyhez a mű szerkezeti elemzése vezetett el,
immár a tamási gondviselés-problematika centrumát alkotó concursus divinus
gondolatához jutottunk.

3. A CONCURSUS DIVINUS ÉS A VILÁGBAN LÉVŐ ROSSZ PROBLÉMÁJA

Az általános, szerkezeti elemzések után most két, a gondviselés lényegéhez leg-
szorosabban kapcsolódó problémát választunk ki. Pontosabban e két téma fel-
merülését maga a dolog kényszeríti ki: a concursus témájához az eddigiek ve-
zettek el szükségképp, az „isteni együttműködés” kérdéskörének megközelítése
pedig elkerülhetetlenül a rossz problémájába torkollik. A concursus, az isteni
együttműködés klasszikus tétele, Tamásnál a következő kérdés formájában ve-
tődik fel: Hogyan származhat ugyanaz a hatás egyszerre Istentől és a teremtmény-
től? Azaz, miképp származhat a gondviselés eredménye egyszerre Istentől és a te-
remtményektől, Istentől és a természetes folyamatoktól? Lássuk, hogyan közelít
Tamás a problémához:

„Mármost bármely cselekvő esetében két dolgot kell tekintetbe vennünk,
ti. magát a dolgot, ami cselekszik [agit] és az erőt, ami által cselekszik.
A tűz például a hő által melegít. Az alacsonyabb rendű cselekvők ereje
[vir tus] pedig a magasabb rendűek erejétől függ, amennyiben a maga-
sabb rendű cselekvő azt az erőt szolgáltatja az alacsonyabb rendű cselekvő
számára, mely által működik; vagy fenntartja benne azt, vagy cselekvésre
használja fel, ahogyan a kézműves a szerszámot a megfelelő hatás kifej-
tésére használja.”23

Szeiler Zsolt

– 54 –

plura” (ST. I. 2.3. arg 2.). Ez az általános skolasztikus módszertani elv kapta később a híres
„Ockham borotvája” (Ockham’s razor) elnevezést.

23 SG III. 70.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 54



A kézműves tevékenysége Tamás leggyakoribb paradigmája. Ezt a mintát al-
kalmazza, amikor elvont metafizikai összefüggéseket akar érthetőbbé tenni,
vagy éppen a gondviselés összetett mechanizmusait szeretné egyetlen képben
összefoglalni. Milyen viszonyokat tár fel példának okáért a kőfaragó és annak
kalapácsa? Amikor a kőfaragó kezébe veszi kalapácsát, kezének lendülete (vir-
tus) az, amelynek erejében az eszköz kifejtheti a saját természetének megfelelő
hatást, megvalósíthatja sajátos, rá jellemző működését. A kalapács természete-
sen képtelen önálló hatáskifejtésre: mozdulatlanul hever a műhely szegletében
egészen addig, míg a mester mozdulatai életre nem keltik.24 Mégis, különös
volna azt mondani, hogy amikor a kőfaragó kalapácsával kettétör egy kőtöm-
böt, e hatás egyedül kezének rutinosan végrehajtott mesteri mozdulatán múl-
nék, utóvégre a megfelelő hatás egyaránt köszönhető a hibátlan mozdulatnak és
az eszköz acélos nehézségének, alkalmas voltának, lényegének.25 Másfelől azon-
ban, a kalapács voltaképpen a mester kezében lesz azzá, ami. Azzal nyeri el azt
a működést, melyben létének értelme áll, hogy a kéz mozgásba hozza. Olyan
egybeeséssel találkozunk hát, amelynek esetében a kőfaragó célja és a kalapács
funkciója (célja) egy és ugyanaz: a kő megmunkálása. A kőfaragó (elsődleges ok)
e célt a kalapács (másodlagos ok) természete, lényege révén éri el, s ugyanígy a
kalapács voltaképpen ebben a tevékenységben valósítja meg saját létének lehe-
tőségeit. Aligha találnánk egyszerűbb és világosabb képet annak megvilágítására,

A gondviselés problémája a Summa contra gentilesben

– 55 –

24 Az eszköz „élettelensége” természetesen nem azt fejezi ki, hogy a szerszám csak a haszná-
latban nyerné el a lényegét. A sarokban heverő kalapács természetesen léttel és lényeggel ren-
delkező konkrét dolog (első teljesültség), ám csak a cselekvésben képes kibontakoztatni
saját, tulajdonképpeni működését (másodlagos teljesültség), s ebben a hatáskifejtésben áll
tulajdonképpeni tökéletessége.

25 Tamás nagy arányérzékkel, két szélsőséges filozófiai álláspont között egyensúlyoz a másod-
lagos okok viszonylagos önállóságának körülhatárolásakor. Teista gondolkodóként termé-
szetesen kizárja azt a lehetőséget, hogy a létezők egyedüli okai volnának saját működésük-
nek. Másfelől bölcsen elhatárolja magát attól – az arab és egyes zsidó gondolkodóknak
tulajdonított – fundamentalista megközelítéstől is, mely a létezőket megfosztaná saját mű-
ködésüktől. Eszerint minden működés egyedüli és kizárólagos oka Isten volna. Így például,
amikor a tűz felmelegít valamit, akkor valójában ezt nem maga a tűz teszi, hanem közvet-
lenül Isten teremti meg a meleget a tűz megjelenésekor. Tamás középutas megoldása a dol-
goknak saját oksági hatást és saját működést tulajdonít abban az értelemben, hogy az első
ok erejében a dolgok képesek rájuk jellemző működéseket kifejteni, s eközben saját töké-
letességüket (létüket) másokkal megosztani. Lásd SG III. 69–70.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 55



hogy a gondviselés nem mássá teszi a dolgokat és az embert, hanem tulajdon-
képpeni lényegükbe juttatja őket, amennyiben arra irányul, hogy saját, még ki-
fejtetlen lehetőségeiket megvalósítsák. Az elsődleges ok és a másodlagos okok
együttműködése azonban további előnyöket is ígér a gondviselés-problematika
egészére nézve. Először: azzal, hogy Tamás fenntartja a másodlagos okok mű-
kö désének viszonylagos önállóságát, képes érvényre juttatni az egész elsődle-
gességét a résszel szemben. Másodszor: azáltal, hogy a másodlagos okoknak saját
oksági befolyást tulajdonít, lehetővé vált, hogy Istentől távol tartsa a közvetlen
felelősséget a világban lévő rosszért.

Az egész java, ti. az univerzum mint egész tökéletességének gondolata, alap-
vető a gondviselés és a rossz világbeli jelenlétének megértése szempontjából.
Tamás számára az igazi tökéletesség a sokféleségben, a változatosságban van.
Első szisztematikus teológiai művében felteszi a kérdést,26 vajon Isten teremt-
hetett volna-e tökéletesebb univerzumot, mint amit teremtett, s ennek kapcsán
számot vet a következő ellenvetéssel is: két jó dolog tökéletesebb, mint pusztán
egy, továbbá két tökéletesebb összegéből nagyobb tökéletesség származik. Így két
angyal összessége tökéletesebb, mint például egy angyalé és egy kavicsé. Tamás
érdekes választ ad a kézenfekvő ellenvetésre. Az az univerzum, amely többféle
létező közösségéből áll, tökéletesebb, mint amelyben csak egyfajta tökéletesség
van, még ha ez abszolút értelemben tökéletesebb is.27 Az univerzum tehát, mely-
ben angyalok is és más (kevésbé rangos) természetek is helyet kapnak, a maga
összességében tökéletesebb, mint az, amelyben csak tökéletes szellemi lények
léteznének. Az univerzum, mint egész tökéletessége ugyanis részeinek sokféle-
ségében áll, amely révén a jóságnak különféle fokozatai lelhetők fel benne.28

Innen már csak egy lépés, hogy a rossz is helyet kapjon a változatosság univer-
zumában, ugyanis a rossz nem más, mint a jó hiánya, pontosabban valamely jó
(tökéletesség) fogyatkozása. Az a világ tehát, amelyben a rossz is jelen van, a
nagyobb diverzitás, a nagyobb változatosság felé mozdul el, ilyen módon töké-
letesebb, mint az, melyet a jóság valamely teljesen egysíkú, homogén eloszlása
adna.29 Tegyük gyorsan hozzá: a tökéletesség különböző fokozataiban Tamás

Szeiler Zsolt

– 56 –

26 1 SN d.44 q.1 a.2.
27 Így például az angyalok természete (genusza) abszolút értelemben tökéletesebb, mint bár-

mely összetett (anyagi) szubsztanciák alkotta genusz vagy faj.
28 1 SN d.44 q.1 a.2. ad 6.
29 Vö. SG III. 71: „si aequalitas omnimoda esset in rebus, non esset nisi unum bonum

creatum: quod manifeste perfectioni derogat creaturae. Gradus autem bonitatis superior est

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 56



hierarchiát, azaz rendet (ordo) lát, a tamási diverzitás univerzumát tehát nem a
kaotikus sokaság véletlen szülte változatossága, hanem a dolgok különféle tö-
kéletességi fokainak hierarchikus, rendezett sora adja. Nem állítom, hogy e gon-
dolat támadhatatlan, s hogy vele szemben csak egyetértő helyeslésnek volna
helye. Ám plauzibilitását jelentősen növeli, ha hozzátesszük azt is, hogy a do-
monkos magiszter univerzumában a létezők nem csupán hierarchikus rendet,
hanem kommunikatív rendet is alkotnak.

Tamás a concursus révén igazolta, hogyan képesek az egyes létezők a rájuk jel-
lemző „önálló” hatáskifejtésre az első ok erejében. A hatáskifejtés, az okozás antik-
középkori fogalma azt jelenti, hogy ha azt mondom ’A dolog hat B-re’, akkor az
annyit tesz, hogy ’A közli B-vel sajátos természetét’. Amennyiben tehát a valóság
oksági láncok szövete, akkor a valóság szövetét az a kommunikáció alkotja, aho-
gyan az egyes létezők egymással megosztják természetüket. Tamás víziójában tehát
a valóság nem tökéletlen partikulák végtelen halmaza, s nem is pusztán hierar-
chikusan szervezett véges sokféleség, hanem kozmoszunkban az egyes véges léte-
zők kölcsönösen gazdagítják egymást azáltal, hogy kölcsönösen megosztják egy-
mással természetüket, így téve az univerzum egészét tökéletessé és istenarcúvá,
hisz mindeközben valamiképp Isten sajátos tevékenységét, a teremtést mintázzák.30

Ez magyarázza, hogy Tamás az egész javát előnyben részesíti a rész jóságával
szemben. Mint írja:

„Az egész java felülmúlja a rész javát. A kormányzó gondosságához
[providum] tartozik ugyanis, hogy az egész gyarapodása végett ne nézze
a rész javának fogyatkozását. Mint ahogy a kőmíves föld alá rejti [abs -
condit] az alapot, hogy szilárddá tegye a ház egészét. Ám ha az univer -
zum bizonyos részeiből elvétetnék a rossz, az univerzum tökéletessége
jócskán megfogyatkoznék, mivel szépsége a rossz és a jó dolgok rende-
zett találkozásából emelkedik ki. A rossz a jó fogyatkozásából áll elő, a
kormányzó előrelátása révén [providentia gubernantis] a rosszból mégis
bizonyos jó származik, mint ahogy a csend közbeiktatása is széppé teszi
a dallamot.”31

A gondviselés problémája a Summa contra gentilesben

– 57 –

ut aliquid sit bonum quod non possit a bonitate deficere: inferior autem eo est quod potest
a bonitate deficere. Utrumque igitur gradum bonitatis perfectio universi requirit.”

30 SG III. 70.
31 SG III. 71.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 57



Ha elvétetnék a rossz – írja Tamás –, az univerzum tökéletessége jócskán meg-
fogyatkoznék. Azzal, hogy az aquinói magiszter igazolta a másodlagos okok vi-
szonylagos önállóságát, képessé vált a tökéletlenség, a hiány, a rossz gondolatát
anélkül magyarázni, hogy ezt valamiképp az abszolút tökéletességre, Istenre kel-
lene visszavezetnie, éppen tökéletességét csorbítva ezzel. Tamás a probléma
újplatonikus megoldási kísérletéhez32 fordul, amely egyszerű és világos megol-
dással kecsegtet. E megközelítésben a fogyatékosságot, amely egy okozati sor
végén előáll, a másodlagos okok fogyatékosságára kell visszavezetnünk.33 A vi-
lágban lévő tökéletlenségért nem az első ok felelős, hanem a közvetítők véges-
sége. Vagyis a kőfaragó szobrának egyenetlenségei nem a kőfaragó tervének
(providentia) fogyatékosságából, de nem is a kivitelezés (gubernatio) hibájából
adódnak, hanem az eszköz szükségszerű fogyatékosságaiból.34 Nem azért léte-
zik tehát rossz, mert Isten szándéka, akarata erre irányult. Isten előre látja a
rossz tér-időbeli felbukkanását, de maga a rossz nem szándékolt általa. Ez az
alapállás két markáns tétel kimondására sarkallja Tamást, melyek első látásra
akár ellentmondónak is látszhatnak:

1. A rosszra nem irányul cselekvés. Sem Isten gondviselő cselekvése, sem
pedig a teremtményi működés. Ugyanis minden cselekvés és minden ter-
mészeti folyamat szükségképp valami jóra és létezőre irányul.35

2. Nem tartozik a gondviselésre, hogy a világban meglévő rosszat meg-
szüntesse.36

Noha a gondviselés feladata a meglévő jó fenntartása és kiteljesítése, az nem
tartozik céljai közé, hogy a meglévő fogyatékosságokat teljességgel száműzze a
valóságból. Ez ugyanis egybeesne a másodlagos okok önállóságának felszámo-

Szeiler Zsolt

– 58 –

32 A prokloszi ihletettségű Liber de causis című, pszeudo-arisztotelészi művön keresztül reci -
piálva e hatásokat.

33 A tanulmányban egyedül az ontológiai értelemben vett rossz problémáját tárgyaljuk, az er-
kölcsi rossz kérdése eltérő megfontolásokat igényel. Az erkölcsi rossz megközelítéséhez lásd
Tamásnak a rossz problémájáról megtartott (De malo) disputációját.

34 Vö. SG III. 71.
35 SG III. 3.
36 SG III. 71: „Igitur non pertinet ad divinam providentiam ut omnino excludat a rebus po -

ten tiam deficiendi a bono.”

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 58



lásával. Ha ugyanis a valóságból elvétetnék a rossz, az azt jelentené, hogy a va-
lóság épületének „kötőanyagát” adó másodlagos okság hatóképessége veszne
oda, mely révén az egyes létezők természetüket egymással megosztva, részt vesz-
nek a valóság rendjének, szépségének folytonos megteremtésében.

Ahogy a kőmíves föld alá rejti az alapot, hogy szilárddá tegye a ház egészét…
Szeműnk előtt áll egy gyönyörű gótikus épület, ég felé törő bátor íveivel, fehér,
tündöklő falaival, s termeit átjárja a fény. Ám alapzata, mely rejtve a föld alatt
húzódik, olyan robusztus, formátlan kövekből épült, amelyeket a kőfaragók
félredobtak. Ám az építőmester erre ügyet sem vet, hiszen amíg az épület áll, az
alap tökéletlensége el van rejtve a tekintet elől… Szokás úgy tekinteni a keresz-
tény gondolkodás rossz-felfogására, mint ami merő látszattá nyilvánítja a rosszat.
Nos, a tamási sorok értelme minden, csak nem a rossz látszattá nyilvánítása.
Ereje éppen abban van, hogy kifejezésre juttatja: a rossz nagyon is jelen van a va-
lóság épületében. Egyfajta „teherviselő elem”, amennyiben a valóság alapszerke-
zetének, kommunikatív struktúrájának szükségszerű folyománya. Az, hogy a
rossz a sötétségben húzódik meg, nem azt jelenti, hogy merő látszat, hanem hogy
lényege a formátlanság. A keletkezés és pusztulás univerzumában lévő rossz, így
vagy úgy, de az anyagisággal áll összefüggésben, közelebbről pedig a privációval,
azaz a hiánnyal, a strukturálatlansággal, a formától való megfosztottsággal.37

A rossz nem látható önmagában: a priváció, azaz a forma hiánya csak a forma
megléte felől tűnik szembe. Hogy a kiszáradt mag egy terebélyes tölgy betelje-
sületlen ígérete maradt, azt csak a kifejlett növény látványa teszi számunkra vi-
lágossá. Hogy a vakság rossz, arról csak azáltal tudunk, hogy előbb többé-kevés -
bé részt nyertünk a látók közösségében, legalábbis megértve a látás erejét.

A rossz tehát egyrészt nem elsődleges a létezés rendje felől (ontológiailag), hi-
szen a forma hiányán – ha úgy tetszik, a nemléten – alapul, másrészt nem el-
sődleges a megismerés természetes működését tekintve (ismeretelméletileg) sem,
hiszen a rossz tapasztalata valamiként előfeltételezi a teljesség, az egész előzetes
adottságát. Ám az, hogy valami nem elsődleges adottság, nem jelenti egyúttal,
hogy merő látszat volna. A sötétség – a fény hiánya – nem merő látszat, puszta
káprázat, még ha felbukkanásának lehetősége a fény előzetes tapasztalatán nyug-
szik is. Mi több, Tamás felhívja figyelmünket arra, hogy a rossz jelenléte a hold
alatti (az anyagi) világban bizonyos értelemben szükségszerű. A keletkezés és pusz-
tulás régiójában ugyanis az anyag szükségképp többféle formával áll vonatko-

A gondviselés problémája a Summa contra gentilesben

– 59 –

37 „…a matéria és a priváció azonosak, de fogalmukban különböznek.” Lásd AQUINÓI SZENT

TAMÁS: A természet princípiumairól, in id.: A létezőről és a lényegről, i. m. 85.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 59



zásban, ám aktuálisan csak egyet fogadhat be. Ám amint megszületik egy anyagi
forma, szükségképp elenyészik egy másik, s ennek megsemmisülése új lehető-
ségeket nyit meg az újabb létezési módok felé. Egy szék felületének ugyanazon
része nem lehet egyszerre fehér is és fekete is. Amint fehérré lesz, a fekete átadja
helyét ellentétének. Az, hogy az egyik forma léte kizárja a másikat, a végesség
következménye, és ennek elkerülhetetlen folyománya a pusztulás.38

Ám ha elvétetnék a rossz, az univerzum tökéletessége is jócskán megfogyatkoz-
nék, mivel szépsége a rossz és a jó dolgok rendezett találkozásából emelkedik ki – ol-
vastuk az imént. Láttuk, hogy a rossz ismeretelméletileg sem elsődleges. Ezzel
nem áll ellentétben az, hogy a valóságban, mindennapi életünkben a jó és a
rossz együttes kontextusát tapasztaljuk. A házunk mellett álló fenyő szépségét
nem csorbítja az, hogy zöld ágait itt-ott elszáradt gallyak tarkítják. Sőt létének
szépségéhez ez valamiképp hozzátartozik, amennyiben sajátos ritmust, mintá-
zatot nyújt a tekintet számára. Tamás szerint abból a tényből, hogy a másodla-
gos okok miközben megosztják természetüket egymással szükségképp meglévő
formákat törölnek el, valamiféle jó származik. Hiszen ezáltal a szemlélő a való-
ság kommunikatív szövetében mintázatokat, rendet fedezhet fel. Észreveszi,
hogy a jó és a rossz hullámzása nem esetleges, hanem valamiféle célt követ. A cél
megpillantása pedig nem más, mint az egész megpillantása, az egész megpil-
lantása pedig az értelem, az értelmesség megragadása. Tamás meggyőződése,
hogy a vizsgálódó természetes értelem ebben a rendben megpillanthatja a szép-
séget, a gondviselés fényét. Természetesen ezt a belátást a hit fénye még inkább
teljessé teszi. A hit nem hogy elvenne a valóság egységének és a gondviselés
rendjének tapasztalatából, hanem éppen hogy hozzásegít a valóság teljesebb ér-
telmének megragadásához, a gondviselés teljesebb megértéséhez. Azt hiszem,

Szeiler Zsolt

– 60 –

38 Tamás kétféle értelemben beszél rosszról. Különbséget tesz (a) az abszolút értelemben vett
rossz (malum simpliciter) és (b) az aspektusfüggő rossz (malum secundum quid) fogalma kö-
zött. Az előbbi értelemben akkor nevezünk valamit rossznak, ha valami olyasmi hiányzik az
illető dologból, aminek természete szerint meg kellene lennie (így hiányzik a látás természe-
tes adottsága a vakság esetében). Ezzel szemben a rossz relatív értelme a keletkezés és pusztu-
lás szükségszerűségéhez kötött. A víz jelenléte eltörli a tűz formáját, s a tűz természete szerint
felemészti a házat. Ám az, hogy a víz rossz, csak a tűz perspektívájából helytálló, ahogy az, hogy
a tűz pusztító és rossz, a ház pusztulása felől igaz csak. Lásd De malo 1 ad 1, SG III. 6. Lásd
továbbá a következő sorokat: „Ex hoc autem quod creaturae sic agunt, sequitur corruptio et
malum in re bus: cum, propter contrarietatem et repugnantiam quae est in rebus, una res sit
alterius corruptiva.” SG III. 71.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 60



mindebből világossá vált, hogy a meghökkentő kifejezés: A kormányzó gondos-
ságához (providum) tartozik, hogy az egész gyarapodása végett ne nézze a rész fo-
gyatkozását, nem machiavellista fordulat. Egyszerűen az egész, az értelmesség el-
sődlegességét mondja ki. Ezért teszi hozzá Tamás a következő sorokat iménti
idézetünkhöz:

„Ezáltal cáfoltuk meg azok tévedését, akik azért tagadták Isten létét, mert
a világban rossz dolgokat láttak megesni. Így Boethius A filozófia vigasz-
talása első könyvében bemutat egy filozófust, aki ezt kérdi: Ha Isten léte-
zik, miért a rossz? Ám épp fordítva kellene érvelni, ti. így: ha létezik rossz,
van Isten. Nem lenne ugyanis rossz, ha a jó rendje (aminek hiánya a rossz)
nem volna. Ha tehát nem volna Isten, akkor e rend sem volna.”39

E sorokban Tamás gondolkodói radikalitása nyilvánul meg: a végigvitt gon-
dolatmenet végén minden átfordul. Az értelem előbb érveket keres a gondvi-
selés mellett, a világunkban tapasztalt rossz keltette horrortól visszavetve. Amint
azonban az intellektus a rossz nyomába ered, s a problémát az alapokig feltárja,
új perspektíva nyílik számára annak belátásával, hogy a rossz szükségképp elő-
feltételezi a jót, a rendet. Rend pedig nem létezhet rendezés (gubernatio), így
Gondviselő Isten nélkül. A kezdeti védekezés szűkössége utóbb így ölti magára
egy istenérv nehézvértezetét.

A gondviselés problémája a Summa contra gentilesben

– 61 –

39 Uo.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 61



Kinyilatkoztatás és kölcsönösség

VÁRNAI JAKAB OFM

AZ ALAPKÉRDÉS

Aligha tévedünk, ha az utca emberének a kinyilatkoztatásról alkotott fogalmát
így definiáljuk: „ellentmondást nem tűrő tekintélyi kijelentés”. Régóta őrzök
egy újságkivágást, amelynek olvastán először ütköztem bele ebbe az értel-
mezésbe: „könyve nem kinyilatkoztatás. Kérdéseket tesz fel. Gondolkodásra
késztet.”1 Vajon mindig és mindenütt így működik a kinyilatkoztatás? Miért
kérdezi Jézus az apostoloktól, hogy „miről beszélgettetek az úton?” Miért kez-
deményez beszélgetést példabeszédek révén az emberekkel? Miért számol be az
Apostolok Cselekedetei vitákról, tanácskozásokról, amelyen az apostolok Isten
akaratát keresik?

Teológiailag így lehetne föltenni a kérdést: Elképzelhető-e a kinyilatkozta-
tás olyan fogalma, amellyel nem az „ellentmondást nem tűrő tekintélyi kije-
lentés”, hanem a kölcsönösség társul? Mik ennek a következményei más teológiai
témákra és az egyházi keresztény életre nézve? Történt-e ilyen irányú gondol-
kodás és próbálkozás a katolikus teológiában?

„A VÁLASZBAN BIRTOKOLJUK A SZÓT”

A teológia klasszikusainak olykor elég egy fél mondat, és utakat nyitnak meg a
gondolkodásban. Hans Urs von Balthasarnak a megtestesülés titkáról írt egyik
tanulmányában olvassuk:

Sapientiana 5 (2012/2) 62–69.

– 62 –

VÁRNAI JAKAB ferences szerzetes, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola
rektora, a Fundamentális Tanszék vezetője; varnai.jakab@sapientia.hu

1 Népszabadság, 1994. december 31., 17.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 62



„Isten az emberben nyilatkoztatja ki magát, hogy bevezesse őt annak imá-
dásába, amit szem nem látott. Igen, Isten elküldi Fiát, hogy ő emberi
gesztusokban fejtse ki nekünk az Atyát: emberi visszhangjában halljuk
az Atyát; a mindhalálig való emberi engedelmességben tapasztaljuk meg,
ki a parancsoló: a válaszban birtokoljuk a szót. A Fiú mint ember, a koz-
mosz csúcsán, elvégzi az Atya színe előtt az egyházi és kozmikus liturgiát.
Benne egybeesik a szó és a liturgia.”2

„A válaszban birtokoljuk a szót” – „An der Antwort haben wir das Wort” – a
fordításban azt a változatot szerepeltettem, amelyet Fila Béla használt egy he-
lyen. Gondos fogalmazás, gazdag tartalom: a válaszban halljuk meg a szót, a
szó csak annyiban van a kezünkben, hogy a rá adott válaszokat halljuk. Jézus az
Atya „emberi visszhangja” („tökéletes imádója”), Jézus engedelmessége a szün-
telen Atya-felé-fordulás. És Jézusnak ez az egész lényét igénybe vevő válasza
nemcsak esetleges külső körülmény a tételekben átadandó kinyilatkoztatáshoz,
hanem ez már maga – szó Istentől.

Jürgen Werbick német teológus volt az, aki ezt a félmondatot jól megértette
és igyekezett végiggondolni.3 Amikor bevezetést ad a Dogmatika kézikönyvéhez,
ennek a balthasari félmondatnak az alapján írja le a teológia funkcióját az Egy-
házban. A kinyilatkoztatás mikéntjéről adott mondatot a hagyományátadás mi-
kéntjére vonatkoztatja. Jézus Krisztus nyilatkoztatta ki Istent – az a Jézus, aki
szüntelenül és egészen az Atya felé fordul. Jézus egész léte válasz az Atyának,
márpedig „ebben a Lélek által kieszközölt válaszban fogható fel Isten Szava –
nem pedig attól függetlenül”. A kinyilatkoztatás úgy játszódik le, hogy „a hívő
(teológiai) megértés a válaszból kihallja a Szót, abban és abból megérti […]
magát Istent”. A kinyilatkoztatás még az Újszövetség korában közösségi, egy-

Kinyilatkoztatás és kölcsönösség

– 63 –

2 „Gott offenbart sich im Menschen, um ihn in die Anbetung dessen zu führen, den kein
Auge je gesehen. Ja, Gott sendet seinen Sohn, damit er den Vater auslege in menschlichen
Gebärden: wir hören den Vater in seinem menschlichen Echo; im menschlichen Gehorsam
bis zum Tode erfahren wir, wer der Befehlende ist: an der Antwort haben wir das Wort. Der
Sohn als Mensch, an der Spitze des Kosmos, vollbringt vor dem Vater die kirchliche, die
kosmische Liturgie. In ihm fallen Wort und Liturgie zusammen.” HANS URS VON BALTHA -
SAR: Gott redet als Mensch, in id.: Verbum caro, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1960, 73–99,
itt: 98. Az idézet eredetének megtalálását Tőzsér Endrének köszönöm.

3 JÜRGEN WERBICK: Prolegomena, in Theodor Schneider (szerk.): A dogmatika kézikönyve,
I. kötet, Vigilia, Budapest, 2002, 1–52, itt: 18.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 63



házi eseménnyé válik: „A közösség tanúságtétele a Lélek hatására létrejött felelet
Istennek Jézus Krisztusban megjelent lényegi Szavára; az élet minden lelki-emberi
dimenziójában adott válasz ez: a szó és az élet tanúságtétele.” Hogy a közösség
mikor hiteles tanúja Isten Szavának – ennek mércéjéül kapjuk a Szentírást. A ke-
resztény Egyház ezt „sugalmazottnak tartja, mert az ember a Bibliából mint a
Lélek hatására adott »engedelmes« feleletből mindig újra a Szót – Isten lényegi
Szavát – hallotta meg”.4 Werbick tehát már nemcsak az alapító, jézusi helyzetre
alkalmazza Balthasar szavát, hanem az egyházi hagyomány működésének alapvető
formáját látja meg benne. A Szót az újabb nemzedékek abban hallják meg, úgy
jutnak hozzá, hogy az előző nemzedék arra válaszol. Nem lehetséges hagyo-
mányátadás anélkül, hogy először ne magam törekednék a Szóra válaszolni.

A kinyilatkoztatás így a hit párbeszédében, az „üdvösség dialógusában” hang-
zik fel, és talán ezért elmondható róla, hogy a kölcsönösség motívumát hor-
dozza. Ez a kölcsönösség mélyen meghatározza a hagyomány felfogását, a hit át-
adásáról alkotott felfogást az Egyházban, végső soron az egyes keresztények
szerepét és felelősségét az Úr Szavának továbbadásáért.

EGY TÖRTÉNELMI FEJEZET: AZ ELSŐ FERENCESEK PASZTORÁCIÓJA

Nem a kinyilatkoztatás új felfogását akarjuk bevezetni, eltörölve az eddigit.
A teológiai hagyományban kevéssé fejtik ki a kölcsönösség gondolatát. Az Egyház
életét viszont időről időre megelevenítik olyan mozgalmak, amelyek a tekin-
télyelvű, egyirányú kommunikáció mellé odahelyezik a kölcsönös kommuni-
káció által adott üzenetet. Joseph Chinnici OFM (Berkeley, USA) egyháztör-
ténész a ferences rend megjelenésében kiemeli ezt a mozzanatot:

„…a spirituális hatalom adása és befogadása a prédikációban, a megbo-
csátásban, a munkában és a kapcsolatokban – mindez valódi része volt a
korai karizmának, és lényeges része volt annak, amivel az hozzájárult a kor
egyházi struktúráihoz.”5

Várnai Jakab OFM

– 64 –

4 I. m. 15, 17.
5 JOSEPH P. CHINNICI OFM: The Impact of Clericalization on Franciscan Evangelization, in

Elise Saggau OSF (ed.): Franciscan Evangelization. Striving to Preach the Gospel, Washington
Theological Union Symposium Papers, St. Bonaventure, 2007, 86.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 64



Hogy milyen újdonságot hoztak az Egyházban a ferencesek, arra többek kö-
zött abból a vádból következtethetünk, amelyet Párizsban St. Amour-i Vilmos
fogalmazott meg Bonaventura ellen: „ha az elöljáró aláveti magát egy alattvaló-
nak, akkor abból zűrzavar és a rend felborítása származik. Ezért tehát ez nem
erény.” Apologia Pauperum c. művében Bonaventura megvédi a tekintélyi struk-
túrák újfajta működését a ferences közösségben, amikor hangsúlyozza, hogy az
alázat gyakorlása – erény, akkor is, ha elöljáró gyakorolja az alattvalóval szemben.
A tekintély forrása pedig Krisztus követésében áll, aki szegénnyé lett értünk. Krisz-
tus alakjáról olvassa le a keresztény ember az evangélium igazi rendjét.

„A szegény Krisztus követése révén a ferences evangelizálási mód beoltja
az Egyházba és az Egyházon kívül végzett munkába a kölcsönösség té-
máját. A társadalmi hierarchiába beleviszi az egyenlőség zavaró elemét.”6

Azokkal szemben pedig, akik tiltakoznának e kölcsönösség ellen, Bonaven -
tu ra úgy gondolja, meg kell védenie a szeretet kötelékét:

„Aki támadja, hogy egy ínségben lévő ember alázatosan alamizsnát kér-
jen, az a szeretet kötelékét támadja, amely partneri kapcsolatot teremt
’az adás és elfogadás viszonyában’.”7

A vinculum caritatis sajátossága, hogy képessé tesz a kölcsönösségen alapuló
kommunikációra: facit communicari in ratione dati et accepti. Ez utóbbi kifeje-
zést Bonaventura a Filippi levélből emeli ki:

Fil 4,15: „Ti is tudjátok, filippiek, hogy az evangélium hirdetésének kez-
detén, amikor Macedóniából elindultam, nem volt egyetlen egyházköz-
ség sem, amely velem az adás és viszonzás kapcsolatában állt volna, csak ti.”

Chinnici fordítja így a facit communicari latinját: „partneri kapcsolatot te-
remt”, de mondhatnánk: „képessé tesz a kommunikációra”. Az evangéliumi

Kinyilatkoztatás és kölcsönösség

– 65 –

6 I. m. 111.
7 „…qui vero impugnat humilem eleemosynarum petitionem in eis qui egent et licite possunt

accipere, […] impugnat vinculum caritatis, quod facit communicari in ratione dati et accepti”,
Quaestiones Disputatae de Perfectione Evangelica, qII a2, idézi JOSEPH P. CHINNICI OFM:
The Impact of Clericalization on Franciscan Evangelization, i. m. 112.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 65



üzenet a XIII. században a Szent Ferenc nyomában kialakuló közösségek új
kommunikációs helyzetében ragyog fel ismét.

ISTENI ÖNKÖZLÉS EMBERI KAPCSOLATOKON KERESZTÜL

A gondolat egy másik tanúja Christoph Theobald SJ (Párizs). A II. Vatikáni
Zsinat teológiai örökségét mérlegelve ő is a hagyományátadás egyfajta kom-
munikatív felfogását méltatja. A Dei Verbum konstitúció 2. pontjában olvassuk
ezt a kinyilatkoztatásról:

„E kinyilatkoztatással a láthatatlan Isten szeretetének bőségéből mint ba-
rátaihoz szól az emberekhez, és társalog velük, hogy meghívja őket és be-
fogadja a saját közösségébe.”

Theobald ennek alapján próbálja megnyitni a zárt, egyirányú felfogást. Sze-
rinte a hagyomány átadási iránya egyértelmű, de nem működik anélkül, hogy az
átadó számára ne lennének radikális következményei. Az első lépésben, a jézusi
alapító eseményben – annak is az elején – „aszimmetrikusnak” nevezhetjük a
helyzetet, mert csak befogadás játszódik le, ez azonban hamar „szimmetriává” ala-
kul, mert a befogadók „aktív értelmezőkké” válnak. Ez a „befogadó kreativitás”
vagy „kreatív befogadás” annak a gyümölcse, hogy Jézus és övéi interakcióban –
kölcsönösségben – éltek, tanulási folyamatban, az alkalmazás mindig új felada-
tával. Márpedig ezt az interakciót maga az Egyház is tanítja: a Dei Verbum zsinati
konstitúció 7. pontja szerint az apostolok azt adták át, „amit Krisztustól szóban,
magatartásban és cselekedetekben [ex ore, conversatione et operibus Christi] kap-
tak, illetve a Szentlélek ihletéséből megtanultak”. Theobald megemlíti, hogy Szent
Tamás a Summa Theologiae III. részében egy artikulust szentel annak bizonyítá-
sára, hogy Krisztusnak nem egyedül kellett élnie, hanem „conversando cum
hominibus” (q40., a1). A kinyilatkoztatás helye tehát a conversatio is: interakció,
érintkezés, magatartás, kölcsönös viszonyulás, az élet hétköznapjainak közössége.
Theobald ennek alapján fogalmaz meg kritikát a Dei Verbum nagyszabású I. fe-
jezetéről, mely őszerinte „nem éri el a [II. fejezet] 7. pont sokkal inkább kapcso-
lati távlatait (la perspective plus relationnelle).” Teológiai feladatként jelöli meg a
kapcsolatiság bevonását a kinyilatkoztatás elméletébe:

Várnai Jakab OFM

– 66 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 66



„Ma kétségkívül inkább azt kell továbbgondolni, hogy a Jézus és övéi kö-
zötti kapcsolati játék mennyiben már magának Istennek a végső önközlése
az ő titokteljes identitásában.”8

Theobald szerint ezt igénylik a bibliatudomány legújabb felismerései is, ahol
a jelentést már nem csupán a szövegen belül keresik, hanem a szerző, az egykori
címzettek és az olvasó interakciójában. Ennek megfelelően kiemeli a Szentírást
olvasó emberben működő hitérzéket. Ezt akkor fogjuk tudni elfogadni, írja, ha
az 1Tessz 2,13 utolsó megjegyzését komolyan vesszük:

„Szüntelenül hálát adunk tehát Istennek, hogy ti, akik Isten igéjének hir-
detését tőlünk hallottátok, azt nem úgy fogadtátok, mint emberek szavát,
hanem mint ami az valójában: mint Isten igéjét, amely bennetek is mun-
kálkodik, akik hisztek (qui operatur in vobis qui credidistis).”

Isten Igéje munkálkodik a befogadóban, és a befogadó ember hívő válaszát
hozzákapcsolja az üzenethez, hogy ismét a „válaszban halljuk a Szót”.

„ÉSZ ÉS SZÍV HÓDOLATÁVAL…”

Talán azt mondja erre valaki, hogy a kinyilatkoztatás ilyen „kommunikatív”
felfogása, a kölcsönösség teológiai alkalmazása megszünteti az „értelem hódo-
latát”, a megnyilatkozó Isten előtti leborulást. Úgy gondolom, hogy nem kell
erre következtetnünk. Szüntelen hódolattal és leborulással fordulunk a kinyi-
latkoztató Isten felé, akinek úgy tetszett, hogy „mint barátaihoz” szóljon hoz-
zánk. A felismert isteni Szó váltja ki a hódolat és leborulás egyre mélyebb érzé-
sét. De mi van addig, amíg fel nem ismeri valaki az isteni Szót? Nem
indulhatunk-e ki abból, hogy Jézus nem először tiszteletet követelt magának, és
utána tanított, hanem a tanítás és az emberi találkozások voltak először, és azo-
kat követte a Szó felismerése és az előtte való leborulás?

Kinyilatkoztatás és kölcsönösség

– 67 –

8 „Sans doute faut-il penser aujourd’hui davantage en quoi le jeu relationnel entre Jésus et les
siens est l’autocommunication ultime de Dieu en sa mystérieuse identité.” CHRISTOPH

THEOBALD: „La transmission de la révélation divine”: à propos de la réception du chapitre
II de „Dei Verbum”, in Philippe Bordeyne – Laurent Villemin (eds.): Vatican II et la
théologie. Perspectives pour le XXIe siècle, Cerf, Paris, 2010, 107–126, itt: 125.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 67



VONATKOZÓ UTALÁSOK PÁPAI TANÍTÁSOKBAN

Végül két pápai megnyilatkozást szeretnék idézni, amely kapcsolódási pontot je-
lent a kölcsönösséget hangsúlyozó kinyilatkoztatás-felfogás számára.

Az első inkább csak egy megjegyzés VI. Pál pápa első enciklikájában. Ő úgy
látta, hogy a dialógus útjára azért kell rálépnie az Egyháznak, hogy betöltse kül-
detését, vagyis hogy hitelesen adhassa át a krisztusi üzenetet. Hogy milyen szo-
rosra akarta vonni az Egyház és a dialógus kapcsolatát, arra jó példa az Ecclesiam
Suam (1964. augusztus 6.) egyik rövid bekezdése, amellyel a „Párbeszéd” c. fe-
jezet kezdődik:

„Az Egyháznak párbeszédbe kell lépnie azzal a világgal, amelyben él. Az
Egyház a szó, az Egyház üzenet, az Egyház dialógus.”9 – „Iamvero Ecclesiae
in colloquium veniendum est cum hominum societate, in qua vivit; ex quo
fit, ut eadem veluti speciem et verbi, et nuntii, et colloquii induat.”

A rövid bekezdés záró kifejezését („Ecclesia speciem colloquii induat”) a mo-
dern nyelveken többféleképpen fordítják, leginkább valahogy így: „…hogy az
Egyház maga is beszélgetéssé váljék”.10 Ha tekintetbe vesszük, hogy az Egyház
„beszélgetése” valójában az eleven hagyományátadás közege, és ezáltal az Ige
juthat szóhoz, akkor VI. Pál pápa dialógust kezdeményező szándéka összhang-
ban van a kinyilatkoztatás mint „üdvösséges dialógus” felfogásával.

A másik példa egészen újkeletű. XVI. Benedek pápa már kifejezetten mérle-
geli „az egész kinyilatkoztatás dialógus-természetét” a Verbum Domini apostoli
buzdítás 22–28. pontjaiban. A dokumentum I. részében összegzi a 2009-es szi-
nódus szempontjait a kinyilatkoztatás fogalmáról, és ezt jellegzetes módon ezzel
a mondattal kezdi:

„A bibliai kinyilatkoztatás újdonsága az a tény, hogy Isten egy velünk
folytatott dialógusban kívánja megismertetni önmagát.” (VD 6.) 

Várnai Jakab OFM

– 68 –

9 VI. PÁL PÁPA: Ecclesiam suam (1964), in Kránitz Mihály (szerk.): Az Egyház küldött. VI. Pál
pápa apostoli műve, Szent István Társulat, Budapest, 2009, 135–184, itt: 164. A latin szö-
veg forrása a www.vatican.va honlapon közölt szöveg.

10 Francia: „…l’Eglise se fait conversation”, olasz: „…la Chiesa si fa colloquio”, angol: „The Church…
has something to say, a message to give, a communication to make”.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 68



Ez az I. rész átfogó teológiai képet nyújt az „Isten Szava” kiegyensúlyozott
fel fo gásához: a „kezdetben” már „Istennél” létező örök Ige, a teremtésben ki-
mon dott Szó, a Krisztusban emberré lett Szó, a hirdetett és az élő hagyomány-
ban közvetített Szó, majd pedig a sugalmazás különleges kegyelmi segítsége
révén írásban foglalt szó.

Mivel tehát a kinyilatkoztatás „dialógusát” említi, ezért az első fejezetet
(„Isten, aki beszél”) ilyen címmel követi a második: „Az ember válasza a be-
szélő Istennek”. A dokumentum szerint a szinódusi atyák első szempontja ehhez
az volt, hogy „a kinyilatkoztatással kapcsolatos dialógusban az emberhez inté-
zett Isteni Szónak van elsőbbsége” (6.), tehát nem „egyenrangú felek” találkozása
történik. Mindenképpen el kell ismerni ezt a szempontot, de vajon ez a tekin-
télyi megfontolás hagy-e még szerepet az ember válaszának a kinyilatkoztatás-
ban? Két ponttal lejjebb valóban megtaláljuk a kiindulásként idézett balthasari
gondolatot, először a Zsoltárokra és más, imádság-jellegű szentírási részekre,
majd tágabban az emberre vonatkoztatva:

„Így az ember Istenhez intézett szava is Isten Szava lesz, megerősítve az
egész krisztusi kinyilatkoztatás dialógus-természetét, és az egész emberi lét
Istennel folytatott dialógussá válik, aki szól és meghallgat, aki hív és ele-
veníti az életünket. Isten Szava kinyilatkoztatja, hogy az isteni meghívás
az egész emberi egzisztenciára érvényes.” (VD 24.)

Ez a kifejtés megnyitja az utat a balthasari gondolat tágabb következményei
felé: a zsoltárokban szentírási tanúságunk van arról, hogy „az ember Istenhez in-
tézett szava is Isten Szava lesz” – mivel azonban ez a dialógus igénybe veszi az
egész emberi létet, ezért a hívő ember egész egzisztenciája „a Szót hirdető” vá-
lasszá válik.11

Úgy tűnik, a mai egyházi és teológiai gondolkodásban egyre gyakrabban meg-
fogalmazódik az a sejtés, hogy a keresztény kinyilatkoztatásnak nem csupán „té-
mája” a kapcsolat, a párbeszéd, hanem a kinyilatkoztatásnak magában a megvaló-
sulási formájában is megtaláljuk a kapcsolat alapvető jellemzőjét, a kölcsönösséget.

Kinyilatkoztatás és kölcsönösség

– 69 –

11 Elméleti alapot jelenthet ehhez a Caritas in Veritate 53. pontjában megfogalmazódó igény
is, hogy „a személyközi kapcsolatokat metafizikai síkon vizsgáljuk”.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 69



Bevezetés a hagyomány fundamentális teológiájába

HERMANN J. POTTMEYER

A keresztény hagyomány – mint minden más emberi hagyomány – több szem-
pontból is megközelíthető. Az antropológia és a történettudomány szemszögé-
ből úgy tekinthetünk rá, mint az emberi kultúra valamely jelenségére. Más szem-
pontból azonban a hagyományt úgy is szemlélhetjük, mint egy csoport – jelen
esetben a keresztények – önmegértésének identitás-alkotó mozzanatát. A teoló-
gus számára a hagyomány olyan történelmi esemény, amelynek a hit a mélyebb
értelmét is föltárja. A keresztény hit a hagyomány szerzőjeként egyszerre hivat-
kozik isteni és emberi közreműködésre.1

Mint minden más hagyományban, a keresztény hagyományban is megkülön-
böztethetünk három mozzanatot: (1) a közvetített tartalmat (traditum vagy traditio
obiectiva), (2) az átadás-átvétel folyamatát (actus tradendi et recipiendi vagy tradi -
tio activa) és (3) a hagyomány alanyait (tradentes vagy traditio subiectiva). Míg más
teológiai szakágak (pl. egzegézis, dogmatika, egyháztörténet) főként a hagyomány

Sapientiana 5 (2012/2) 70–81.

– 70 –

HERMANN J. POTTMEYER (Németország) egyházmegyés pap, a fundamentális teológia pro-
fessor emeritusa (1974–2000 Ruhr-Universität Bochum; vendégprofeszor: 1989 Pontificia
Università Gregoriana; 1991, 1999 University of Notre Dame), 1992–2003 között a Nem-
zetközi Teológiai Bizottság tagja

1 A hagyomány teológiai szakirodalmában való alapvető tájékozódáshoz ajánlott, klasszikus
művek: JOSEF R. GEISELMANN: Die lebendige Überlieferung als Norm des christlichen Glaubens,
Herder, Freiburg, 1959; YVES CONGAR: La Tradition et les traditions. Étude historique (Vol. I),
Étude théologique (Vol. II), Fayard, Paris, 1960–1963; GÜNTER BIEMER: Überlieferung und
Offenbarung; die Lehre von der Tradition nach John Henry Newman, Herder, Freiburg, 1961;
WALTER KASPER: Die Lehre von der Tradition in der Römischen Schule, Herder, Freiburg,
1962; KARL RAHNER – JOSEPH RATZINGER: Offenbarung und Überlieferung, Herder, Frei -
burg, 1965; GEORGES FLOROVSKY: Bible, Church, Tradition: An Eastern Orthodox View, Vol
1 of Collected Works, Nordland Publishing Company, Belmont (MA), 1972.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 70



tanúival és tartalmi kérdésekkel, vagy a hagyomány alanyaival foglalkoznak, addig
a fundamentális teológia a hagyomány három különböző mozzanata közötti alap-
vető kapcsolatokra, és a hitelességi kritériumokra, normákra összpontosít.

I. A HAGYOMÁNY MINT ANTROPOLÓGIAI JELENSÉG

A hagyomány jelenségeihez fűződő mai viszonyunk ellentmondásos. Egyrészt
vitatott a különféle hagyományok értéke és tekintélye, másrészt alig kétség be -
vonható az a széles körben elfogadott belátás, amely szerint a hagyomány mint
kommunikációs esemény nélkülözhetetlen az egyes emberek és a társadalom
számára. A hagyományok általános tekintélyvesztése kapcsolatban áll azzal a fo-
lyamattal, amelyben bizonyos hagyományos tudás- és viselkedésformák a tech-
nikai, tudományos és a társadalmi fejlődés következményeként meghaladottá
váltak. E légkörben a hagyomány könnyen előítélet-rendszernek tűnik, ideo-
lógia gyanújába kerül, amelytől a szabadság után vágyakozó ember meg kell
szabaduljon. Mindeközben a modernitás krízise kikényszeríti e szemléletmód
kritikus újragondolását. Az is nyilvánvaló, hogy a hagyomány esetleges teljes
elvesztése veszélyt jelentene a szabadságra és az emberi értékekre nézve.

A hagyományhoz fűződő naiv kapcsolathoz történő valamiféle visszatérés
(amint ez az új vallási mozgalmak, pl. a New Age jelenségkör egyes törekvéseiben
igényként megfogalmazódik), avagy az egyes hagyományok muzeális helyreállí-
tása és megőrzése (ahogyan ezt a fundamentalista tradicionalizmus kívánja), nem
lehetséges, de nem is kívánatos. A kortárs ember érett, személyes felelősségválla-
lásra és önmeghatározásra vonatkozó igénye a hagyományokkal összefüggésben is
jelentkezik. Ami lehetséges – egyúttal szükséges is manapság –, az a hagyomá-
nyok hoz való megfontoltan kritikus hozzáállás, amely különbséget tesz az értékes
és értéktelen között, és amely szabadon kiáll a hagyományokban felismert érté-
kek mellett is. Érdemes felfigyelni arra, hogy a hagyományokhoz való kritikus vi-
szonynak is megvan a maga hagyománya. A mi kulturális régiónkban ennek jó
példája a mítosztól a logoszig vezető átmenet, de a kritikai szűrés megfigyelhető az
Ó- és Újszövetség vonalában, valamint a Jézus-hagyomány esetében is.

Az ember a hagyomány közegében él: befogad és továbbad, létrehoz és eltű-
nésre ítél hagyományokat. Az áthagyományozás folyamata kulturális, társadalmi
és személyes esemény. A hagyomány lényegi építőeleme az emberi kultúrának.
Ez a megállapítás két alapvető antropológiai tényen nyugszik: egyik oldalról az
ember végességén, halandóságán és történetiségén, másik oldalról azon a függé-
sen alapszik, ahogy az ember rá van utalva a megelőző generációk tapasztalataira,

Bevezetés a hagyomány fundamentális teológiájába

– 71 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 71



elméleti és gyakorlati tudására, a kultúra fejlődésének folyamatában. Tapasztala-
tok, szokások, rítusok, történetek és tanítások öröklődnek így át. A hagyomány
legszorosabban a nyelvhez kötődik. A nyelv az áthagyományozás médiuma, és
maga is hagyomány. A nyelv és az írásbeliség erősen ösztönözte az áthagyomá-
nyozás képességének kialakulását és fejlődését. Ezzel párhuzamosan más társa-
dalmi tényezők is bekerültek a hagyomány folyamába: szerepek, mint például a
pap, a bíró és a tanár; és a kultúra olyan alkotóelemei, mint például a vallási kul-
tusz, az igazságszolgáltatás, vagy az oktatás intézményrendszere.

Társadalmi szinten a hagyomány jellemzője a diakronikus és szinkronikus
kommunikációs folyamat. A hagyomány két társadalmi funkciót tölt be. Egy-
részt csoportokat és folytonosságot teremt: a hagyományon alapuló közösség
egyszersmind médiuma és terméke is a hagyománynak. Másrészt a hagyomány
felszabadító és eligazító funkciót is ellát, amennyiben a gondolkodás és cselek-
vés végtelen lehetőségeivel szemben az embert gondolkodási és a cselekvési mo-
dellekkel segíti, viselkedésmintákkal látja el. Minden hagyományon alapuló kö-
zösség gondoskodik arról, hogy a mértékadónak tekintett hagyományelemek
megfelelő szűrésen is keresztül menjenek. A hagyományra mint kommuniká-
ciós folyamatra egyaránt hatással vannak azok, akik annak a továbbadói és a
befogadói, de maga a hagyományozási folyamat tartalma is hat a hagyományra.

A hagyomány előmozdíthatja vagy gátolhatja az ember személyiségének fej-
lődését. Az a tény, hogy az ember beleszületik egy hagyományon alapuló, konk-
rét közösségbe és ez a közösség formálja őt, két ellentétes irányba is hathat: egy-
részt a hagyomány elősegítheti a személyiség kibontakozását, másrészt viszont
a hagyomány gátolhatja is az adott személy fejlődését, és bezárva őt, megfoszt-
hatja szabadságától. Ezért a hagyomány egyszerre kényszerű osztályrész és le-
hetőségeket nyitó kihívás is. A hagyomány érett elsajátításának szükséges eleme
a szabad és hozzáértő mérlegelés a befogadás és elutasítás vonatkozásában. Az
egzisztenciális elsajátítás nem lehetséges az értelmezés felvállalt erőfeszítése nél-
kül. Annak is, aki továbbad, és annak is, aki befogad, a saját élethelyzetéből és
tapasztalatából kiindulva kell kapcsolatba lépnie a hagyománnyal, méghozzá
valódi kommunikációs esemény keretében, hogy az átadás-átvétel az eleven em-
lékezet, ne pedig az életidegen tradicionalizmus szolgálatában álljon. Az élő ha-
gyomány – bár értelmezést hordoz – maga is rászorul az értelmező magyará-
zatra: magába fogadva a folyamatosság és újdonság kettősségét. Ezért az átadás
folyamata szükségképpen konfliktusokkal terhes.

Az emberi alanyok és a hagyomány tartalma között szerves, kétirányú kapcso-
lat alakul ki, amikor a hagyományozás eleven folyamata végbemegy. Az is, aki to-
vábbad, és az is, aki befogad, aktív értelmezőként vesz részt az áthagyományozás

Hermann J. Pottmeyer

– 72 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 72



folyamatában. Az átadott tartalom maga is aktív szerepet játszik: meg határozza,
megjelöli és formálja az áthagyományozás emberi alanyait, valamint a közvetítés
folyamatának egészét, annak formáit és intézményeit is.

A keresztény hagyomány mint kommunikációs esemény és mint az embe-
rek közötti interakció jelensége, általános antropológiai feltételek és törvény-
szerűségek közepette valósul meg. Így az antropológiai és a történettudományi
vizsgálódás módszerei a teológia számára hasznos módon alkalmazhatók a ke-
resztény hagyomány esetében is, amennyiben a kutatók a keresztény önértel-
mezés szempontjából is képesek értelmezni az adatokat. Az ilyen társtudomá-
nyok eredményei fontosak a teológia számára, mert lehetővé teszik a keresztény
hagyomány történelmi keretbe való illesztését, és felhívják a figyelmet azokra a
külső körülményekre, amelyek hatnak a hagyományozás folyamatára. A teoló-
gia szemszögéből azonban az egyházi hagyomány nem pusztán az általános kul-
turális-emberi jelenség keresztény megfelelője. A hagyomány keresztény szem-
lélete azon a hitben megragadható üdvtörténeti eseményen alapszik, hogy Isten
kinyilatkoztatta önmagát választott népének Jézus Krisztusban, amely kinyi-
latkoztatás az emberek üdvösségét szolgálva mindenkinek szól. A konkrét tör-
ténelmiség és üdvtörténeti egyetemesség sajátos feszültségéből ered a keresz-
tény hagyomány jelensége: az a meggyőződés, hogy a megváltás eseményének
a jó hírét és átformáló erejét – a történelmi közvetítés folyamatában – szüksé-
ges minden nemzedék számára hozzáférhetővé tenni.

II. A HAGYOMÁNY FOGALOMTÖRTÉNETE AZ EGYHÁZ HITTUDATÁBAN

A keresztény hagyomány eredeténél Jézust találjuk. Jézus a Törvényt és a prófétá-
kat hirdeti, Isten akaratának fényében értelmezve azokat (Mt 5,17–48; 15,1–20;
Mk 7,5–13). Az újszövetségi korban, a Krisztus-esemény fényében értelmezett
ószövetségi hagyomány mellett, az apostolok Jézus Krisztusról szóló tanúságtétele
válik a keresztény hagyomány alapjává. Az első időszakban a szóbeli közvetítés volt
jellemző, mely szájhagyományt később az Újszövetségben foglalták írásba.

A korai időszakban már Pál személyében megjelenik egy olyan apostoli egy-
házvezető-típus, aki a keresztény hagyomány tanújaként és közvetítőjeként lép
fel. Az apostol olyan valaki, (1) aki tanúsítja Isten önkinyilatkoztatását Jézus
Krisztusban, és (2) aki az Úrtól küldetett, hogy hirdesse az Ő igéjét (Gal 1,15–
17). Pál nem csupán a Feltámadott közvetlen tanújaként lép fel, hanem köz-
vetíti is az első apostolok tanúságtételét az utolsó vacsoráról és Jézus feltáma-
dásáról (1Kor 11,23–25; 15,1–7), valamint továbbadja a hitvallást (Róm 1,1–4;

Bevezetés a hagyomány fundamentális teológiájába

– 73 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 73



4,24–25; 10,9) és a közösség himnuszait (Fil 2,5–11). Jézushoz hasonlóan, a ha-
gyomány körüli vitákban gyakran Pál is kritikus álláspontot képvisel. Kritikája
a zsidó-keresztények tradicionalizmusa ellen fordul, miközben Jézus Krisztus
igaz ismeretét hangoztatja, mint a jézusi üzenet magyarázatának alapelvét (Gal
2,5–6; Fil 3,8–11).

Pál apostol írásaiból és más ó- és újszövetségi könyvekből jól látható, hogy a
hagyomány átadását mindig értelmezési folyamat is kíséri, ami az új eseményekre
és helyzetekre adott reakciók gyümölcse (pl. a kivonulás próféták általi újraér-
telmezése a babiloni fogság kontextusában; a jézusi üzenet páli értelmezése Isten
abszolút szeretetéről a pogánymisszió kontextusában; a Jézus-hagyomány értel-
mezése az evangéliumokban Húsvét fényében). Ez az értelmezési folyamat, amint
az Pálnál és a többi szentírónál megfigyelhető, nem csupán az értelmezés általá-
nos szükségességének konkrét megnyilatkozása, amely minden élő hagyomány
velejárója. A Biblia szemléletmódjában ez az eleven értelmezési folyamat ugyanis
az Úr mindenkori jelenlétének a tanúbizonysága, aki ezeken a – mindig megú-
juló – tanúságtételeken keresztül mutatja meg jelenlétét a későbbi korok embe-
reinek. Ily módon a Szentírás nemcsak a hagyomány tartalmát adja tovább,
hanem a bibliai hagyomány újraértelmezési modelljei is benne foglaltatnak.

A kezdetektől való időbeli eltávolodással párhuzamosan, egyre hangsúlyo-
sabbá vált az apostoli kor tanúságtételének behelyettesíthetetlen tekintélye, és
a megszakítás nélküli hagyományláncolatra való utalás, amelyet a kérügma (az
apostoli igehirdetés) hiteles megőrzése garanciájának tekintettek. Ez a folyamat
már Lukácsnál megfigyelhető (Lk 1,1–4), és a pasztorális levelekben már egy bi-
zonyos tanítás átadásának eszméjében ölt testet (1Tim 1,18; 4,11; 2Tim 1,13–
14; 2,2; 2Pét 3,2). A II. század végén, Lyoni Szent Irenaeusnál és Tertullianusnál
már a hagyomány keresztény elvének megfogalmazásával találkozunk. Az apos-
toli hagyomány hiteles őrzésének biztosítékaként az apostoli utódlás (successio
apostolica) intézményesedett is: az apostoli hagyomány hivatalos tanúiként – és
a püspöki kézrátétel által Krisztus küldötteiként – a püspököket apostolutó-
doknak és a hagyomány különleges átörökítőinek kezdték tekinteni. A püspö-
köt a tanítói tekintély ebben az időszakban nem annyira hivatalánál fogva, for-
málisan illette meg, hanem azáltal, hogy tanítása megegyezett az apostolok
tanításával, az apostolok által alapított anyaegyházak hitével és a Szentírás ta-
núságával. Az igazhitűség fontos jelének tekintették a konszenzus meglétét a
püspökök között.

Nagyon korán megjelent a hiteles hagyomány kritériumaira vonatkozó prob-
léma is. Az apostoli hagyománnyal való tartalmi folytonosság igazolására,
Irenaeus és Ágoston az atyák konszenzusára és a hitszabályra (regula fidei, regula

Hermann J. Pottmeyer

– 74 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 74



veritatis) hivatkozik. Ez a hitszabály nem áll a Szentírás felett, és nem az „egy-
házi tanítóhivatalra” utal. A hitnek ez a normája a Szentírás kulcspontjaira épít,
„a közérthető szentírási helyekből és az Egyház tekintélyéből” építkezik
(Ágoston: Doctr. chr. III. 2.2; CCL 32,77s). Lerinumi Szent Vince a Commoni -
to riumában (Kr. u. 434) leírja az egyházatyák korának az igazság megállapítá-
sára vonatkozó gyakorlatát. Hivatkozik a Niceai és Efezusi Zsinatra is. A kö-
vetkezőkben jelöli meg az igaz és egyetemes tanítás kritériumait: universalitas
(földrajzi egyetemesség), antiquitas (apostoli ősiség), consensio (konszenzus,
értsd: zsinaté és egyházatyáké) (Commonit. 2,3; 29,41: quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus; „amit mindenütt, mindig, mindenki”). Az apostoli-
ság mellett, mint az igaz hagyomány lényegi sajátossága, megjelent a katolicitás
(egyetemesség) szempontja is. Vince számára a zsinat a szinkronikus és diakro-
nikus konszenzus találkozásának az eseménye. A zsinati határozatok azonban
csak azután képviselnek egyetemes konszenzust, miután az egész Egyház re-
cepcióján keresztül mentek.

Az ezt követő időszakban a kinyilatkoztatás fogalma meglehetősen kitágult.
Túl az eredeti apostoli hagyományon, későbbi egyházi definíciók és szokások is
„sugalmazott” rangra és normatív tekintélyre tettek szert. Ez a folyamat egészen
odáig fejlődött, hogy a hagyomány apostoli kérügmával való megegyezőségen
alapuló tartalmi legitimációja helyett, a hangsúly átkerült a relatív régiség és az
egyházi hivatal formális tekintélyének igazoló szerepére. A hagyomány ilyen fel-
fogása azzal fenyegeti az Egyházat, hogy érzéketlenné válik minden, apostoli kez-
detekre hivatkozó reformkísérletre és kritikára, továbbá elfeledkezik Tertullianus
bölcsességéről, miszerint Krisztus nem „szokásként”, hanem „igazságként” mu-
tatkozott be nekünk (De virg. vel. I,1; CCL 1, 1209). A humanisták és refor-
mátorok erőteljesen támadták a hagyomány e kitágult felfogását. Kritikus állás-
pontjaik igazolása céljából sok esetben Pálra és az egyház atyákra hivatkozhattak.

Luther eleinte csak azokat a hagyományokat akarja megtagadni, amelyek
nem igazolhatók a Szentírás alapján, hogy így a „tiszta evangéliumra” kerüljön
a hangsúly az Egyház életében. Így jut el oda, hogy később a hagyomány elvét
a sola scriptura elvére cseréli fel. Egy olyan egyházi közegben, amely az apostoli
kérügma tartalmi normativitását alárendelte az egyházi hagyomány formális
normativitásának, Luther a Szentírás primátusának visszaállítására törekszik,
de mindeközben éppen az ellenkező végletbe esik, mert a Szentírást teszi kizá-
rólagos tartalmi és formai normává, és így saját kora diskurzusának a foglya
marad (Sacra Scriptura sui ipsius interpres: „a Szentírás önmagát értelmezi”).

A reformáció hagyomány-kritikájára válaszul a Trentói Zsinat is a hagyo-
mány kritikusabb felfogását részesíti előnyben. A zsinat 1546-ban kiadott

Bevezetés a hagyomány fundamentális teológiájába

– 75 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 75



Decretum de libris sacris et de traditionibus recipiendis című dokumentuma (DS
1501–1505) Luthernek „az evangéliumok tisztaságát” (puritas ipsa Evangelii)
követelő igényére válaszol. Az „evangélium” minden üdvözítő igazság és a ke-
resztény élet forrása, ami „az írott könyvekben és íratlan hagyományokban” (in
libris scriptis et sine scripto traditionibus) hozzáférhető számunkra. Ezeket a ha-
gyományokat pontosabban úgy jellemezhetjük, hogy „az apostolok magának Jé-
zusnak a szájából hallották, vagy maguk az apostolok a Szentlélek sugallatára át-
hagyományozták, mintegy kézről kézre adva jutottak el hozzánk” (ab ipsius
Christi ore ab apostolis acceptae, aut ab ipsis apostolis Spiritu Sancto dictante quasi
per manus traditae ad nos usque pervenerunt). Az Ó- és Újszövetség minden
könyvét és minden sugalmazott hagyományt a hit és erkölcs területén (tum ad
fidem, tum ad mores pertinentes) – amennyiben azok az Egyház által elfogadot-
tak és nagyra becsültek –, „egyenlő jámborsággal és tisztelettel” (pari pietatis
affectu ac reverentia) kell fogadni.

A Trentói Zsinat olyan megújulást szorgalmaz, amelynek a hagyományokat
illető kritikai dimenziója is van: csak hit és erkölcs dolgában, és az apostolokig
visszavezethető eredettel beszélhetünk legszorosabb értelemben normatív ha-
gyományokról. Ki kell emelnünk, hogy az „evangéliumot” mint az üdvözítő
igazság egyetlen forrását említi a zsinat: ez egy olyan dinamikus vízió, amelyhez
majd a II. Vatikáni Zsinat is kapcsolódni tud. A Trentói Zsinat azonban nyitva
hagyta a hagyomány konkrét normatív tartalmának kérdését, de a Szentírás tar-
talmi elégségességének problematikáját sem kívánta tekintélyi szóval megoldani.
Az, hogy a zsinat többes számban beszél a „hagyományokról”, azt sugallja, hogy
ezek tartalmilag megkülönböztetendők a Szentírástól, valamint nem modális
különbségtételre kell gondolnunk. A zsinat megmarad az evangélium kettős köz-
vetítésének külsődleges összekapcsolásánál. Figyelme a Szentírás módbeli és her-
meneutikai elégtelenségére irányul: senki sem magyarázhatja a Szentírást – hitet
és erkölcsöket érintő kérdésekben – az atyák egyöntetű konszenzusával vagy az
Egyház állásfoglalásaival ellentétesen, mert csak az Egyház illetékes a Szentírás va-
lódi jelentését és helyes értelmezését megállapítani (DS 1507).

A Trentói Zsinat után, az erősen apologetikus légkörben, megjelent a Szent-
írás és Szenthagyomány – „kettős forrás” elméletnek megfelelő – éles tartalmi
elhatárolása. A zsinat tekintélyére hivatkozva úgy tartották, hogy az „evangé-
lium” tartalma részben a Szentírásban, részben a szóbeli hagyományban lelhető
fel (partim-partim) – mely megfogalmazást a zsinat a nyitottabb is-is (et-et) kap-
csolat-meghatározással helyettesítette be. Fokozatosan közkeletűvé vált a ki-
nyilatkoztatás kettős forrásáról („kettős forrás elméletről”) beszélni. Ez a fel-
 fogás a Szentírás önmagában vett tartalmi elégtelenségét feltételezi. Ezzel

Hermann J. Pottmeyer

– 76 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 76



kontrasztba állítva, a Szentírás tartalmi elégtelenségének egy másik elgondolá-
sát modálisnak vagy hermeneutikainak lehet nevezni, mivel ez a változat úgy
tartja, hogy a Szentírásnak azért van szüksége a hagyomány támogatására, hogy
az értelme megragadható legyen. E zsinati tanítás, amely szerint csak az Egyház
képes megítélni a Szentírás igazi értelmét, szabad teret ad annak a tendenciá-
nak, amelynél a hitletétemény kifejtése az egyházi Tanítóhivatal értelmezési mo-
nopóliuma lesz. Ez a tendencia hajlamos a Tanítóhivatalt a hagyományozás ki-
zárólagos „szerveként” szemlélni.

Egészen a II. Vatikáni Zsinat Dei Verbum kezdetű dogmatikai konstitúció-
jáig (1965), a teológiai diskurzus nagymértékben foglya maradt a „kettős for-
rás elmélet” szemléletmódjának, amely a Szentírás és a Szenthagyomány között
meghúzható határok pontos mibenlétét igyekezett tisztázni (DV 7–10). Kap-
csolódva a Trentói Zsinatnak az „evangéliumról” mint minden üdvözítő igaz-
ság egyetlen forrásáról szóló megállapításához (DV 7), a II. Vatikáni Zsinat
atyái nyomatékosítják, hogy a Szentírás és a Szenthagyomány ugyanabból az is-
teni forrásból ered és szerves egységet alkot (DV 9). Az áthagyományozás fo-
lyamatában a Szentírást különleges státusz illeti meg. A Szentírás „Istennek a
Szentlélek sugalmazására írásba foglalt szava”, míg a hagyomány Isten Igéjének
továbbadása, amely áthagyományozás a megőrzést és kifejtést egyaránt magá-
ban foglalja (DV 9).

A Szentírás és a Szenthagyomány közti kapcsolat kérdésénél a II. Vatikáni
Zsinat atyái a modális megközelítést részesítették előnyben, a hagyományt úgy
szemlélve, mint Isten Igéjének továbbadását a Szentírás értelmezésén keresztül
(DV8). A zsinat nem kívánta tekintélyi szóval megoldani a Szentírás tartalmi
elégtelenségének problémáját. Az utalást, miszerint a „Hagyomány által ismeri
meg az Egyház a szent könyvek teljes kánonját” (DV 8), nem úgy kell érteni,
mintha a hagyomány valamely sajátos, nem szentírási tartalmát azonosítaná be
itt a zsinat; a kanonikus könyvek kiválasztása az Egyház által elfogadott tartal-
muk alapján történt. A bizonyosságról szóló zsinati kijelentést is a modális kap-
csolati keretben lehet helyesen értelmezni: „az Egyház a kinyilatkoztatottakra
vonatkozó bizonyosságát nem egyedül a Szentírásból meríti” (DV 9).

A Szentírás és a Szenthagyomány közti kapcsolat e megújult szemlélete, vala-
mint a hagyomány mélyebb megértése, a kinyilatkoztatás (DV 2–6) és az Egyház
fundamentális teológiájának elmélyítése által vált lehetségessé (LG). Amint a ki-
nyilatkoztatás nem különálló igazságok halmazának kommunikációjaként áll előt-
tünk, hanem a Szentháromság eleven önközléseként, amelyben az Isten mint ba-
rátait szólítja meg az embereket (DV 2), így a hagyomány sem különálló igazságok
gyűjteménye, hanem sokkal inkább Isten szavának „éltető jelenléte”, amely által

Bevezetés a hagyomány fundamentális teológiájába

– 77 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 77



Isten „szünet nélkül beszélget szeretett Fiának menyasszonyával” (DV 8). Továbbá,
mivel mélyebb természete szerint a kinyilatkoztatás nem isteni utasítások és köz-
lések formájában, hanem „tettek és szavak” (DV 2) által mutatkozik meg, így a ha-
gyomány is az Egyház „tanításában, életében és isten tiszteletében” (DV 8) válik je-
lenvalóvá. Végül, amint az Egyház a maga egészében Isten zarándok népe, amely
Isten Országának beteljesedése felé halad, úgy a hagyomány közvetítője sem csak
egy csoport az Egyházon belül, hanem ez az egész nép, egységben a pásztorokkal
(DV 10). Isten áthagyományozott szavának megértése nemcsak a pásztorok ige-
hirdetése által növekszik, hanem „a hívők elmélkedése és keresései folytán”, vala-
mint a „tapasztalt lelki dolgok benső megértéséből” (DV 8).

A II. Vatikáni Zsinat a hagyomány átfogó szemléletére és megértésére töre-
kedett, hogy annak az Egyház életében játszott szerepét, valamint teológiai és
történeti dimenzióját jobban megvilágíthassa. A zsinati dokumentumokban
nem kapott azonban kellő figyelmet a Szentírás kritikai funkciója a poszt bib -
likus hagyománnyal összefüggésben. Noha ennek az ökumenikus összefüggés-
ben nagyon fontos témának a kidolgozása nyitva maradt, a Szentírásnak és a
Szenthagyománynak a viszonyáról előrevivő meghatározás született, ahogy ezt
több ökumenikus vonatkozásban fontos dokumentum is elismeréssel nyugtázta
(pl. Montreal 1963, Málta 1972).

III. A HAGYOMÁNY TEOLÓGIAI FOGALMA

Teológiailag a keresztény hagyomány Isten Igéjének folyamatos önközvetítése-
ként fogható fel, amely a Szentlélekben, az Egyház szolgálata által valósul meg,
minden ember üdvösségére rendelve. Isten Igéje a tanúságtétel, az intellektuá-
lis befogadás és a teológiai értelmezés egész történetének az elsődleges alanya;
ugyanazon Logosz, aki emberré lett Jézus Krisztusban, valamint élő módon je-
lenvaló a Szentlélekben. Ennek az elsődleges alanynak az üdvtörténeti jelenlétén
alapszik, hogy az Egyház az evangélium áthagyományozásának szakramentális-
lelkipásztori alanyaként tölti be a maga egyedülálló hivatását. Fontos tudatosí-
tanunk, hogy Isten Igéjének hiteles egyházi áthagyományozása csak a Szentlé-
lek működésén keresztül valósulhat meg. Ezért hívja az Egyház a Szentlelket,
mint az Isten Igéjének mindig újbóli jelenvalóvá tételéhez szükséges isteni erőt,
amikor az ige és az eucharisztia liturgiájában megújítja Jézus Krisztus eleven
emlékezetét (memoria Jesu Christi).

A hagyomány konstitutív tartalma Isten kinyilatkoztató önközlése. Csúcs-
pontja, amikor az Atya átadja egyetlen Fiát az embereknek, a mi üdvösségün-

Hermann J. Pottmeyer

– 78 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 78



kért (Róm 8,32; 4,25), Jézus Krisztus önfelajánlásával párhuzamosan (Ef 5,2).
Isten üdvözítő tevékenysége az igehirdetésben és az eucharisztikus kenyértö-
résben (1Kor 11,23) nemcsak szóbeli szinten, hanem ontikusan is (szóbeli és
ontikus hagyomány) megvalósul.

A hagyomány konstitutív formája az apostolok hitének és közösségeiknek a ta-
núságtétele, amely fellelhető ezen egyházak tanításában, életében, és istentiszte-
letében (DV 8). Az ő hitükben a Szentlélekben élő Egyház kinyilatkoztatásra
adott első válaszát találjuk. Az újszövetségi Szentírás, amely a Szentlélek sugal-
mazására íródott, tanúskodik az apostoli hitről (traditio constitutiva), és ezért az
egyház folytonos hagyományának (traditio interpretativa et explicativa) normája.

A tartalom és a forma kölcsönösen meg kell hogy feleljen egymásnak. Ahogy
Isten communicatioja, Fiának megtestesülése és az Istennel való communio mind
részét képezik a hagyomány konstitutív tartalmának, úgy részei a hagyomány
konstitutív formájának is. Az Istennel és egymással megvalósuló communio az
igehirdetésben, a szentmisében és a szeretetszolgálat különböző módjaiban meg-
valósuló communicatio által jön létre. A tartalom és a forma megfelelése norma
a későbbi korok egyháza számára.

IV. NORMÁK ÉS KRITÉRIUMOK

Isten Igéje, aki Jézus Krisztusban emberré lett és a Szentlélekben minden korok
embere számára jelenvaló maradt, maga jelenti a keresztény hitnek és hagyo-
mánynak a legfőbb normáját (norma suprema, norma non normata), nem pedig
a róla szóló különböző üdvtörténeti tanúbizonyságok. Bár Isten Igéje egyaránt
kifejezésre jut a Szentírásban, a tanításban, a liturgiában, az Egyház életében és
a hívők szívében is (2Kor 3,3; 1Tesz 4,9; 1Jn 2,28), eszkatológikus jellegének
köszönhetően semmilyen róla szóló tanúbizonyság sem tartalmazhatja azt tel-
jességében. Sőt, Isten Igéjének üdvtörténeti tanúbizonyságait szükségképpen
sokszínűség és formagazdagság jellemzi.

Isten Igéjének üdvtörténeti megnyilvánulásai között a Szentírás (norma
primaria, norma normata primaria), amelyben a próféták, az apostolok és az
Egy ház tanúságát foglalták írásba, a Szentlélek különleges műve. Mivel a traditio
constitutiva állandósítja és inspirálja a hagyományt, így a hagyomány alacso-
nyabb tekintélyű tanúival szemben „legfelsőbb hitszabálynak” (suprema fidei
regula) tekinthető (DV 21).

Isten Igéjének tanúi közt az egyházi hagyomány (traditio ecclesiastica, traditio
interpretativa et explicativa) is tekintélyt hordoz (norma subordinata, norma

Bevezetés a hagyomány fundamentális teológiájába

– 79 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 79



normata secundaria). Annak alapján, hogy Krisztus folytonosan az Egyházával
van (Mt 28,20), amelyet a Szentlélek szüntelen támogatásával kísér (Jn 14,16;
16,13), az Egyház „fogyatkozhatatlannak” (indefectibilis) tudja magát (Mt
16,18), és bízik abban, hogy a Szentlélek megőrzi őt, mint „az igazság oszlopát
és biztos alapját” (1Tim 3,15). Ezért a hívők egész testületének hitérzéke (sensus
fidei fidelium) (LG 12), valamint a püspöki kollégium és a pápa tanítóhivatala
(az utóbbiak jól körülírt feltételeknek eleget téve) (LG 25) a hittartalom té-
vedhetetlen megragadására képes. A különböző tanúsító tekintéllyel rendelkező
hivatkozási pontokat az egyházi nyelv teológiai helyeknek (loci theologici) hívja.
Az átfogóbb teológiai hagyományfelfogásunknak megfelelően (traditio obiectiva
et activa), a loci theologici alatt ma nemcsak az Egyház hagyományának „rátalá-
lási helyeit” és azok tárgyiasult tartalmát értjük, hanem mindezt az élő tanú-
ságtétel összefüggésébe helyezve szemléljük.

A normáktól, amelyek a hitnek és az azt kifejtő hagyománynak a belső, tar-
talmi irányelvei, megkülönböztethetjük a kritériumokat. Kritériumok alatt itt
egy konkrét hagyományanyag olyan külső vagy tartalmi jegyeit értjük, amelyek
lehetővé teszik az adott hagyományanyag kritikai értékelését az Egyház nor-
matív Szenthagyományához viszonyítva.

Az Egyház tekintéllyel rendelkező hithagyományához való tartozás konkrét
kritériumai, amelyek történeti és jelenhez kötődő szempontok alapján fogal-
mazódnak meg, a következők: (1) a diakronikus konszenzus (antiquitas), (2) a
szinkronikus konszenzus (universalitas), valamint (3) a formális állásfoglalás
(formalitas), amellyel a püspökök és teológusok testületei kinyilatkoztatottnak
nyilvánítanak valamely igazságot, vagy szorosan a hitletéteményhez tartozónak
jelentik ki azt.

Azok a hermeneutikai kritériumok, amelyekkel egy konkrét hagyományelem
valódi értelme, a hagyományon belüli súlya, valamint a mi korunkra vonat-
kozó időszerűsége meghatározható, a következők: (1) a történeti kutatások ered-
ményei, amelyek valamely hagyomány keletkezésének és megformálódásának a
hátterét világítják meg, (2) az üdvtörténeti jelentőség, amely Isten üdvözítő
szándékának teljes horizontjában értékeli a vizsgált hagyományelemet (DV 8:
„amit pedig az apostolok áthagyományoztak, tartalmazza mindazt, ami Isten
népének szent életét és hitének gyarapodását szolgálja”, DV 11: „amit Isten a
mi üdvösségünkre le akart íratni a szent iratokban”), valamint (3) az igazságok
hierarchiája (UR 11), amely szerint egy hagyományelem súlyát az egésszel való
összefüggésben kell meghatározni, továbbá (4) az „idők jelei” (GS 4,11), ame-
lyek egy hagyományelem értelmezését – elméletben és gyakorlatban – korunk
közegébe állítják.

Hermann J. Pottmeyer

– 80 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 80



V. A HAGYOMÁNY PRAGMATIKÁJA

A teológiai helyek (loci theologici), a hitelességi kritériumok és a hermeneutika
témáin túl a fundamentális teológiának szükséges kidolgoznia a hagyomány
„pragmatikáját” is. A közelmúltban a hagyomány fundamentális teológiájának
pragmatikai szempontja egyoldalúan leszűkült a Tanítóhivatal tevékenységé-
nek elemzésére. Azonban, ha a hagyományra mint élő eseményre tekintünk,
amelynek sok alanya van – papok, teológusok, más hívők és a helyi egyházaik
–, és ők különböző módokon járulnak hozzá a folyamathoz, akkor a pragmati-
kai reflexió horizontja kibővül. A II. Vatikáni Zsinat elismerte (DV 23; OE 6;
UR 15–17) a helyi egyházak hagyományainak legitim sokféleségét, mint amely
„része az egyetemes Egyház osztatlan és Istentől kinyilatkoztatott örökségének”
(OE 1). A hagyomány pragmatikájának nézőpontjából mindez azt jelenti, hogy
szükséges gondoskodni arról, hogy a megfelelő kommunikáció megvalósul-
hasson az Egyház tagjai között. Ami igaz a helyi egyházakban a hívek közössé-
gére (communio fidelium), annak igaznak kell lennie az egyetemes Egyház helyi
egyházakból álló közösségére (communio ecclesiarum) is, amely szintén igényli
a konzultatív és szinodiális életfunkciókat.

A hagyományban való aktív részvétel joga azt a felelősséget is jelenti, hogy
a hívőknek megfelelő felkészültséggel és tájékozottsággal törekedniük kell arra,
hogy az evangélium igaz és hűséges tanúivá válhassanak. Az aktív hagyomány
Isten Igéjének figyelmes meghallását és az Egyház hithagyományának befoga-
dását feltételezi, amelyből megtérésnek (metanoia) kell fakadnia a gondolkodás
és a cselekvés szintjén egyaránt.

(Sümeghy Kata és Bagyinszki Ágoston OFM fordítása)

Forrás: HERMANN J. POTTMEYER: Tradizione, in René Latourelle – Rino Fisichella
(eds.): Dizionario di teologia fondamentale, Cittadella Editrice, Assisi, 1990,
1341–1349.

Bevezetés a hagyomány fundamentális teológiájába

– 81 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 81



A jegyesség intézményének csökkenő jelentősége 
a Katolikus Egyház jogában

UJHÁZI LÓRÁND

A jegyesség intézménye az egyes népek életében jóval a kereszténység előtti idők-
ben megjelent. A nagy kultúrák – zsidó, görög, római, germán – amellett, hogy
különböző külső szertartásokkal és joghatásokkal ruházták fel a jegyesség in-
tézményét, közös elemnek tekintették, hogy ez egy olyan átmeneti állapot,
amely a házassági beleegyezést előzi meg.1

A kereszténység sokat merített az említett vallások és kultúrák jegyességre vo-
natkozó intézményesült hagyományaiból és szokásaiból. Ugyanakkor a jegyes-
ség intézménye, vagyis a jövőre vonatkozó házassági ígéret értékelése a Katolikus
Egyház történelmében nagyon eltérő képet mutat. A megváltozott tár sadalmi
helyzet következtében a jövőre vonatkozó házassági ígéret, vagyis a jegyesség
intézménye a Katolikus Egyházon belül is sokat veszített jelentőségéből, sőt
jogi szabályozása formálissá vált.

Ebben a tanulmányban egyrészt röviden ezt a formális jogi hátteret szeret-
nénk bemutatni, másrészt megvizsgálni azokat a társadalmi szempontokat, me-
lyek indokolttá tették, hogy a hatályos egyházi jogalkotás meglehetősen vissza-
fogottá váljon ennek a régi jogintézménynek a szabályozásában.

I. A JEGYESSÉG INTÉZMÉNYE A HATÁLYOS EGYHÁZI TÖRVÉNYKÖNYVBEN

A jövőre vonatkozó házassági ígérettel, a jegyesség intézményével az utolsó há-
zasságjogi bevezető kánon (1062. k.) foglalkozik. Mivel a jegyesség intézmé-

Sapientiana 5 (2012/2) 82–89.

– 82 –

UJHÁZI LÓRÁND katolikus pap, egyházjogász, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főis-
kola Egyházjog Tanszékének adjunktusa; ujhazi.lorand@sapientia.hu

1 Vö. HANUY FERENC: A jegyesség és a házasságkötési forma kifejődése a Ne temere decretumig,
Stephaneum Nyomda, Budapest, 1912, 3–14.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 82



nyének ma már egyre kevesebb társadalmi és jogi jelentősége van, az 1062. kánon
röviden és lényegre törően foglalja össze a jegyességre vonatkozó jogi előírásokat.2

Az 1983-as törvénykönyv mind az egyoldalú, mind a kétoldalú ígéretnek tu-
lajdonít jelentőséget. Az igazi jegyesség azonban mindig kétoldalú ígéret, amely-
ben az arra jogképes felek komolyan, szabadon és kölcsönösen megígérik, hogy
a jövőben egymással házasságot kívánnak kötni.3 Az „egyoldalú” ígéret esetén
ezzel szemben csak az egyik fél tesz ígéretet a jövőbeli házasságra.4 A jegyesség ál-
lapotát létrehozó ígéretet, legyen az akár egy- akár kétoldalú, nem szabad össze-
keverni magával a házassági ígérettel.5 Sajnos az 1062. kánon szövegéből „matri -
mo nii promissio” nem derül ki egyértelműen a két ígéret eltérő karaktere.6

A régi Egyházi Törvénykönyv még külön beszélt a házasságra tett ígéret formai
szempontjairól. Ezek a formai előírások egyben az ígéret érvényességi feltételeit is
jelentették. A formai szempontokat a régi Kódex alapvetően az írásbeliségben,7 a

A jegyesség intézményének csökkenő jelentősége a Katolikus Egyház jogában

– 83 –

2 Így a jegyességhez hagyományosan kapcsolódó kérdések, mint a házasságkötés időpontjá-
nak kitűzése, az előkészületnél vállalt kötelezettségek megosztása, megerősítő eskü, jegyzá-
log vagy a hozomány nincsenek jogilag szabályozva.

3 „Sunt vero sponsalia promissio vera ac mutua futuri matrimonii, deliberate ac libere facta,
signoque sensibili expressa inter personas determinatas et de jure habiles.” SIMON AICHNER:
Compendium Juris Ecclesiastici, Brixiinae, Typis et sumptibus Wegerianis, 1890, 554.

4 Vö. SIPOS ISTVÁN: A katolikus házasságjog rendszere, Haladás Nyomda Részvénytársaság,
Pécs, 1940, 42–43.

5 Ezért szoktak terminológiailag is különbséget tenni a sponsalia de futuro és a sponsalia de
presenti között. Az első a jövőbeli házasság megkötésére, a második pedig magára a házas-
sági ígéretre vonatkozik. Vö. SIPOS ISTVÁN: A katolikus házasságjog rendszere, i. m. 40; SIMON

AICHNER: Compendium Juris Ecclesiastici, i. m. 554.
6 Vö. JOSÉ RUIZ SERRANO: L’ispirazione conciliare nei principi generali del matrimonio, in

Adolfo Longhitano (ed.): Matrimonio canonico fra tradizione e rinnovamento, Dehoniane,
Bologna, 1991, 89–90.

7 Az írásbeliség nem azt jelentette, hogy a dokumentumot maguk a felek készítették el. Le-
hetett formanyomtatvány is. Szükséges volt azonban az év, a hónap és a nap megjelölése,
illetve hogy egyértelműen kiderüljön a dokumentumból, hogy jegyességről vagy jövőbeli há-
zassági ígéretről volt-e szó. Vö. SC. CONS.: Decl., 1908. VII. 27, AAS 41 (1908) 512. A hely
megjelölésének csak annyiban volt jelentősége, hogy kiderüljön, hogy a területileg illetékes
ordinárius vagy plébános járt el. Vö. SIPOS ISTVÁN: A katolikus házasságjog rendszere, i. m.
42–43. A régi CIC-ben meghatározott minősített tanúk a helyi ordinárius vagy plébános,
feladatukat nem delegálhatták. Vö. SC. CONS.: Decl., 1908. III. 28, AAS 41 (1908) 289.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 83



kijelölt személyek által adott aláírásban és a meghatározott személyek – helyi
ordinárius vagy plébános – jelenlétében határozta meg.8

Ma a formai szempontokat az egyes országok hagyományainak figyelembevé-
telével a püspöki konferencia által kiadott részleges előírások jelölik ki.9 A vál-
toztatás érthető, hiszen az eljegyzéshez kapcsolódó szokások és az eljegyzés jelen-
tősége kultúránként és országonként jelentősen eltér.10 A jogalkotó a kodifikált jog
előtti gyakorlathoz tért vissza, amikor szintén nem volt a jegyesség formailag
szabályozva. Ma az érvényesség formai szempontjai minimálisak: határozott, ért-
hető módon kijelentett ígéret, akár írásban, akár szóban.

A hatályos szabályozás nemcsak a helyi szokások, hanem az egyes országok
világi jogi szabályozásának figyelembevételére is utal. Ez új a hatályos jogban,
de jól illeszkedik a II. Vatikáni Zsinat és a CIC általános szemléletéhez, mely
szerint a világi törvényeket, ha lehetséges, figyelembe kell venni, és meg kell

Ujházi Lóránd

– 84 –

8 A formai szabályozás 1880-ban kezdődött, amikor a Szentszék Spanyolország vonatkozá-
sában kijelentette, hogy az Egyházban is csak az államilag elfogadott, közjegyző előtt oki-
rat formájában tett jegyesi ígéret bír joghatással. 1900-ban ezt az egész spanyol világra ki-
terjesztették. A Ne Temere határozat pedig az egész világra vonatkozóan kötelező formát írt
elő, amely az 1917-es CIC-be is átkerült. A régi Kódex a formát egyben az egyoldalú jö-
vőbeli ígéretre is kiterjesztette.

9 Ritka, hogy a püspöki konferencia kifejezett formai előírásokat fogalmazna meg a jegyes-
ség vonatkozásában. Vö. JOHN BEAL: Kommentár az 1062. kánonhoz, in John Beal – James
Coriden – Thomas Green (eds.): New Commentary on the Code of Canon Law, Paulist Press,
New York, 2000, 1259; OLASZ PÜSPÖKI KONFERENCIA: Notiziario CEI 9 (1983) 210.
Spanyolországban a püspöki konferencia 1986-ban úgy rendelkezett, hogy mint minden
szerződés esetében, a jövőre irányuló házassági ígéret vonatkozásában is a világi szabályozást
kell átvenni. Vö. BAÑARES JUAN IGNACIO: Kommentár az 1062. kánonhoz, in Àngel Marzoa
– Jorge Miras – Rafael Rodriguez-Ocana (eds.): Exegetical Commentary on the Code of Canon
Law, Wilson and Lafleur, Montreal, 2004, Vol. III/2, 1109. Magyarországon is csak je-
gyesek naplója van, de a jegyességre vonatkozó külön forma nem létezik.

10 Ami a formai elemeket illeti, régi szerzők még hangsúlyozták, hogy ahogy a házasságnál, úgy
az eljegyzésnél is van lehetőség képviselő útján, megbízással eljárni. Vö. FERRERES JUAN:
Los Esponsales y el Matrimonio, Administración de Razón y Fe, Madrid, 1909, 203. Sőt
még azt is hozzátették, hogy a házasságnál való közreműködéssel szemben ebben az esetben
a megbízásnak nincsenek formai követelményei. Ma úgy tűnik, hogy ennek a kérdésnek a
szabályozása is a részleges jog hatáskörébe került.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 84



tartani. Ugyanakkor mára a világi jogi struktúrák vonatkozásában is elmond-
ható, hogy a jegyességnek egyáltalán nincs, vagy alig van jogi relevanciája.

A „jegyességre lépők” vonatkozásában a hatályos CIC a régi törvénykönyv-
höz hasonlóan nem foglal állást. Nem derül ki, hogy vannak-e jogképességet
korlátozó előírások, amelyek képtelenné tennék őket a „jegyesség állapotának”
létrehozására. Egyértelmű, hogy azok az általános alapelvek, amelyek minden
jogcselekmény érvényes végrehajtásához szükségesek, a jövőre vonatkozó há-
zassági ígéret érvényes adásának is feltételei. Vagyis az általános cselekvőképes-
ség, az értelem elégséges használata, a hetedik életév betöltése,11 amely minden
jogcselekményhez szükséges, az eljegyzéshez is kell.

Az általános feltételeken kívül az eljegyzésnek vannak különös érvényességi
feltételei is. Aki ugyanis valamilyen házassági akadály miatt nem köthet érvé-
nyesen házasságot, az ígéretet sem adhat ugyanannak a házasságnak a későbbi
megkötésére.

Ha a felek között egyébként házassági akadály van – egyes álláspont szerint –
a jövőre adott házassági ígéret csak akkor érvénytelen, ha olyan akadályról van szó,
amely alól nem is lehet felmentést adni. A Katolikus Egyház felfogása szerint
ugyanis, ha egy házassági akadály „isteni” vagy „természetjogi” alapon áll fenn
(közösülési képtelenség, már meglévő házassági kötelék, vérrokonság), akkor az
egyházi hatóság nem adhat alóla felmentést. Ilyen esetben jövőre vonatkozó ígé-
retet sem lehet adni, hiszen a házasság megkötésére nem lesz lehetőség.

Ugyanakkor egyes szerzők amellett foglalnak állást, hogy olyan házassági aka-
dályok esetében, ahol az akadály az egyházi hatóság intézkedésével megszüntet-
hető, vagy az akadály idővel elmúlhat, az ígéret vagy a jegyesség érvényes, de az
ígéretet feltételesen kell adni, vagyis úgy, hogy a házasságot csak akkor kötik meg,
ha a házassági akadály elhárult.12 Mások szerint a jövőre adott házassági ígéret
minden esetben érvénytelen, ha a felek között házassági akadály áll fenn, hiszen

A jegyesség intézményének csökkenő jelentősége a Katolikus Egyház jogában

– 85 –

11 Egyes szerzők kifejezetten állították azoknak az eljegyzéseknek az érvényességét, amelyeket
olyan személyek kötöttek, akik már a hetedik életévüket igen, de a házasságkötéshez előírt
korhatárt még nem érték el. Vö. SIPOS ISTVÁN: A katolikus házasságjog rendszere, i. m. 42.
Ugyanakkor ez ellentmond annak az elvnek, hogy az eljegyzés érvényességéhez mindazok-
nak a feltételeknek is meg kell felelni, amelyek az érvényes házassági beleegyezéshez is szük-
ségesek. Ehhez lásd még GIUSEPPE DOSSETTI: La formazione progressiva del negozio matri -
mo niale canonico. Contributo alla dottrina degli sponsali e del matrimonio condizionato,
Fa coltà di Giurisprudenza della Università di Modena, h. n., 1954.

12 Vö. SIPOS ISTVÁN: A katolikus házasságjog rendszere, i. m. 42.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 85



ők olyan jogcselekményre adnak ígéretet, melynek végrehajtására az ígéret pilla-
natában nem képesek.13 Az Egyház régi közigazgatási gyakorlata az utóbbi meg-
közelítést támasztotta alá, hiszen amikor az egyházi hatóság megadta a felmentést
a házassági akadály alól, egyben az eljegyzés megújítását is kérte.14

A házasságra vonatkozó jövőbeli ígéret akár egyoldalú, akár kétoldalú, meg-
határozott személyre kell, hogy irányuljon. Csak általánosságban vagy egy idő-
ben több személynek adott ígéret érvénytelen. Mivel a jövőbeli ígéret is szemé-
lyes döntés, az egyébként jogképes feleknek nincs szüksége harmadik fél – akár
a szülők – hozzájárulására. Családhoz tartozó és a szülők hatalma alatt lévő kis-
korúakat azonban figyelmeztetni kell, hogy a szülők tudta nélkül vagy ésszerű
ellenzése mellett nem köthetnek megengedetten házasságot (1071. k. 6˚).

Természetesen az elmondottak jelentősége ma már jóval kisebb, mint tény-
leges házassági ígéret esetén. Egyrészt a felmenthető akadályok alól a felek a há-
zasság megkötéséig felmentést szerezhetnek, és így érvényesen köthetnek há-
zasságot. Nincs jelentősége, hogy a jegyesség ideje alatt jogképesek voltak-e a
házassági beleegyezés megadására. Másrészt itt még nem a házassági belegye-
zésről mint minősített jogcselekményről van szó, amely létrehozza az élet és
szeretet teljes közösségét, vagyis egy olyan köteléket, amely radikálisan meg-
változtatja a két személy egymással szembeni addigi jogállását.

II. A HÁZASSÁGRA VONATKOZÓ JÖVŐBELI ÍGÉRET JOGKÖVETKEZMÉNYEI

A házasságra vonatkozó jövőbeli ígéret a történelem folyamán nagyon eltérő
jogi és morális következményeket vont maga után. Ma a jegyességből elsősor-
ban nem jogi, hanem morális következmények származnak. Ez leginkább azt je-
lenti, hogy a jegyesek harmadik személlyel nem bocsátkoznak olyan kapcso-
latba, amely megzavarja a jegyesi viszonyt.15

A jegyesség intézményéhez kapcsolt jogi következmények a középkorban vol-
tak a legjelentősebbek. A római és a kodifikált kánonjogtól eltérően még kere-
setet is lehetett indítani a házasság megkötésére.16 A kereset érvényesítése azon-

Ujházi Lóránd

– 86 –

13 A feltétellel adott ígéret – „ha a felmentést megadják” – érvényességével kapcsolatosan nem
minden szerző értett egyet. Vö. SIMON AICHNER: Compendium Juris Ecclesiastici, i. m. 555.

14 Vö. SIMON AICHNER: Compendium Juris Ecclesiastici, i. m. 556–557.
15 Vö. PETRO GASPARRI: Tractatus Canonicus de Matrimonio, Paris, Vol. II., 1892, 40–42.
16 Vö. SZEREDY JÓZSEF: Egyházjog, Madarász Viktor Könyvnyomdája, Pécs, 1883, Vol. II., 1214.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 86



ban nyilván problémás volt, hiszen a szabad beleegyezést semmiféle hatalom,
így a házasság megkötését elrendelő bírói ítélet sem helyettesíthette. Ezért a bírói
ítélet a középkorban is a legtöbb esetben csak más jellegű kártérítést rendelt el.

A házasságra vonatkozó jövőbeli ígéret vagy jegyesség másik jelentős jogkö-
vetkezménye a kettős házassági akadály volt. Az első egy tiltó akadály, mely til-
totta a jegyeseknek, hogy harmadik személlyel házasságot kössenek. A második
ezzel szemben egy bontó akadály volt, amely a köztisztesség akadályával volt
kapcsolatban. E szerint egyik fél sem köthetett házasságot a másik fél rokonaival.
A bontó akadály terjedelme, vagyis hogy az akadály a másik fél hányad fo kú ro-
konára terjedt ki, többször változott. Az első időkben negyedik fokig, majd a
Trentói Zsinat határozata után csak első fokig terjedt ki.17

Ma már ezek a házassági akadályok nem léteznek. Mivel a házassági akadá-
lyok felsorolása az Egyházi Törvénykönyvben kimerítő (1075. k. 2. §, 1076. k.),
semmi okunk feltételezni, hogy a „jegyesség” egy harmadik személlyel kötendő
házasság érvényességére hatással lenne. Így abban a morálisan ugyan megkér-
dőjelezhető esetben, ha az egyik jegyes harmadik személlyel házasságot köt,
akkor a házassága – ha annak más akadálya nincsen – érvényes lesz. Az emlí-
tett, második házassági akadály, amely az egyik jegyes és a másik jegyes roko-
nai között jött létre, a kodifikált jogban szintén nem létezik.

A köztisztesség akadálya azonban felléphet, ha a jegyesek „közismert, illetve
nyilvános ágyasságban” élnek (1093. k.). Az ágyasság különböző nemű szemé-
lyek közti tartós, házasságon kívüli nemi kapcsolatot jelent. Abban az esetben,
ha ez közismert, vagyis külső fórumon bizonyítani lehet, a jegyesek nem köt-
hetnek érvényes házasságot a másik fél első fokú vérrokonaival (1093. k.).

A hatályos jogban a házasságra vonatkozó jövőbeli ígéret jogkövetkezménye
meglehetősen csekély. A jövőbeli ígéretből nem származik egyik félnek sem kö-
telezettsége a házasság megkötésére. A CIC megközelítése logikus, hiszen ameny-
nyiben a jogalkotó a házasság megkötésére vonatkozóan bármiféle kötelezettsé-
get írna elő, az mind az életállapot szabad megválasztásával (219. k.), mind a
házassághoz való joggal – a ius connubiival – (1058. k.) ellentétes lenne.18 Így

A jegyesség intézményének csökkenő jelentősége a Katolikus Egyház jogában

– 87 –

17 Vö. ARTHUR VERMEERSCH – CREUSEN JOSEPH: Iuris Canonici cum Commentariis, Dessain,
Romae, 1927, II. vol., 175.

18 Egyes szerzők még azt is megjegyzik, hogy az Egyház ezzel is igyekszik gondoskodni arról,
nehogy egy rossz házasság jöjjön létre. Vö. JONE HERIBERT: Kommentár az 1917-es CIC
1017. kánonjához, in id.: Gesetzbuch des kanonischen Rechtes Erklärung der Kanones, F. Schö -
ningh, Wien – Zürich, 1940, 211.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 87



a jövőre vonatkozó házassági ígéret jogi értelemben nem kötelezi az ígéretet te-
vőket a házasság megkötésére.19

A jogalkotó csak a károk helyrehozatalára kötelezi azt a felet, amelyik a há-
zasságra vonatkozó jövőbeli ígéret be nem tartásával a másiknak kárt okoz. A kár
helyrehozatala minden vétkesen vagy gondatlanul végrehajtott jogcselekmény
esetére vonatkozik (128. k.). A helyrehozatal módját a jogalkotó sem az általános
előírásban (128. k.), sem a házasságra vonatkozó jövőbeli ígéretnél nem tisztázza
(1062. k.). Általános vélemény azonban, hogy amennyiben a károkozás anyagi
jellegű volt, akkor a károk helyrehozatalának is anyagi síkon kell történnie.
Amennyiben a károkozás „erkölcsi”, a helyrehozatalnak is „erkölcsinek” kell
lennie. Illetve szintén általános elv, hogy a helyrehozatal a károkozással azonos
mértékű legyen.20

III. A JEGYESSÉG FELBONTÁSA

A kevés joghatásból adódóan érthető, hogy sem a hatályos jog, sem az ahhoz írt
szakirodalom nem foglalkozik a jegyesség felbontásával. Ezzel szemben a régi
szakirodalom a jegyesség intézményének nagyobb jelentősége miatt behatóan
foglalkozott a jegyesség felbontásának lehetőségeivel.21 Mivel a jövőre vonatkozó
házassági ígéret nem rendelkezik magának a házassági ígéretnek a stabilitásával,
azt mind egyoldalúan, mind közös megegyezéssel fel lehet bontani. A bontásnak

Ujházi Lóránd

– 88 –

19 Ezért is nevezik egyes szerzők a jegyesség intézményét „alternatív kötelezettségnek.” Vö.
BAÑARES JUAN IGNACIO: Kommentár az 1062. kánonhoz, i. m. 1106.

20 Vö. MICHEL THÉRIAULT: Kommentár a 128. kánonhoz, in Àngel Marzoa – Jorge Miras –
Rafael Rodriguez-Ocana (eds.): Exegetical Commentary on the Code of Canon Law, Wilson
and Lafleur, Montreal, 2004, Vol. I., 813–814; MARGARET CHALMERS: The Remedy of
Harm in accord with Canon 128, Studia Canonica 38 (2004) 111–154; JAN HENDRIKS:
Canone 128: Riparazione del danno. Obblighi e responsabilità del Vescovo Diocesano, Ius
Ecclesiae 15 (2003) 447.

21 Vö. SZEREDY JÓZSEF: Egyházjog, i. m. 1215–1220; SIPOS ISTVÁN: A katolikus házasságjog rend-
szere, i. m. 52–53; PETRO GASPARRI: Tractatus Canonicus de Matrimonio, i. m. 45–66; FRANZ

XAVER WERNZ – PETRUS VIDAL: Ius canonicum, ius matrimonale, Apud Aedes Universitatis
Gregorianae, Romae, 1925, 131–139; ARTHUR VERMEERSCH – CREUSEN JOSEPH: Iuris
Canonici cum Commentariis, i. m. 175–176; AUGUST KNECHT: Handbuch des Katholischen
Eherechts, Herder, Freiburg, 1928, 156–162.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 88



semmilyen formai szabályozása nincs.22 A CIC arról sem ír, hogy mi a teendő, ha
valamelyik fél a jegyesség alatt bármilyen okból alkalmatlanná válna az érvényes
házassági beleegyezés kinyilvánítására. Ilyenkor logikusnak tűnik, hogy a jegyes-
ség ipso iure felbomlik, hiszen az egyik – vagy mindkettő – fél nem tudja teljesí-
teni, amire ígéretet adott, és amire a jegyesség intézménye felkészülésül szolgál.23

ÖSSZEFOGLALÁS

A hatályos CIC, annak ellenére, hogy kevés joghatást tulajdonít a jegyesség in-
tézményének, röviden mégis megemlíti. Ennek egyrészt történelemi okai van-
nak, hiszen volt olyan időszak, mikor a jegyesség intézményének sokkal na-
gyobb jelentősége volt, mint napjainkban. Másrészt házassághoz kapcsolódó
kérdésről van szó, melynek átfogó szabályozására a Katolikus Egyház jogosult-
nak érzi magát.24 A krisztushívők jelentős része igényli is, hogy létezzen az a
forma, ahol kinyilváníthatják, hogy a későbbiekben egymás házastársai akar-
nak lenni.25 Ugyanakkor az egyházi jogalkotó a hatályos CIC megalkotásánál
figyelembe vette a megváltozott társadalmi körülményeket, és a régi joghoz ké-
pest nem a jegyesség intézményére, hanem a házasságra való felkészítésre helyezi
a hangsúlyt (1063–1071. kk). A jegyesség pedig ebbe a felkészülésbe illeszke-
dik be. A későbbi házasság érvényességére egyáltalán nincs hatással, hogy a felek
voltak-e hivatalos értelemben vett jegyesek, vagy nem.26

A jegyesség intézményének csökkenő jelentősége a Katolikus Egyház jogában

– 89 –

22 Vö. AUGUST KNECHT: Handbuch des Katholischen Eherechts, i. m. 156–157.
23 Ebbe a kategóriába az is beletartozik, ha az egyik fél szerzetesközösségbe lép, vagy a férfi fel-

veszi a szent rendet. Vö. SIPOS ISTVÁN: A katolikus házasságjog rendszere, i. m. 52.
24 VI. Piusz 1794. augusztus 28-án kiadott Auctorem fidei kezdetű rendelkezésének 58. pontja

elutasította, hogy a jegyesség intézménye csak a polgári hatóságokra tartozik. DS 2658.
25 Vö. Communicationes 9 (1977) 131.
26 Vö. LUIGI SABBARESE: Il matrimonio canonico nell’ordine della natura e della grazia, Urba -

nia na University Press, Roma, 2006, 162.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 89



A lisztérzékenység problémája a szentségi életben

GÁJER LÁSZLÓ

Az allergiás jellegű betegségek (pl. tej- vagy tojásérzékenység) és a különböző éte-
lek (pl. liszt) iránti, az immunrendszert érintő érzékenységek a nyugat-európai
országokban jelentettek elsőként problémát, de a ’90-es évekre hazánkban is egy-
re gyakrabban merültek fel az ilyen típusú allergiás, vagy autoimmun betegsé-
gek. Egyre több magyar család lett figyelmes arra, hogy gyermekei valamilyen
allergiához hasonló tüneteket produkáló, vagy tápanyagok felszívódási zavarát
okozó élelmiszerérzékenységben szenved. Elsősorban civilizációs betegségeknek
tartjuk őket, korunk, életformánk termékei ezek, jóllehet mindig is ismertek vol-
tak, ahogy eleink tapasztalatai is beszámolnak erről.1 Alkalmas kezelést és pre-
venciót azonban csak a XX. század második felében talált az orvostudomány.
A jelen tanulmány témája sajátosan a lisztérzékenység (coeliakia). Az ebben a be-
 tegségben szenvedők érzékenyek a négykalászos gabonafélékre (ilyen a búza, az
árpa és a rozs), illetve az ezen gabonafélék lisztjében található gluténre. Ez az egyet-
len olyan autoimmun betegség, amelynek ismerjük a kiváltó okát, ami az em-
lített gabonafélék vízben oldhatatlan fehérjéje, a glutén, vagy köznapi nyelven
a sikér. A coeliakia tehát egy olyan, a glutén által elindított és fenntartott au-
toimmun bélbetegség, amelyben a vékonybélbolyhok súlyos sorvadása alakul ki

Sapientiana 5 (2012/2) 90–95.

– 90 –

GÁJER LÁSZLÓ katolikus pap, teológus doktorandusz, kánonjogász, az Esztergom-Budapes ti
Érseki Bíróság bírája, a budapesti Szent István Bazilika káplánja; gajerster@gmail.com
Köszönettel tartozom Dr. Balogh Márta szakorvosnak a kérdéskörben nyújtott hasznos ismere-
tek megosztásáért! (G. L.)

1 A betegség tüneteit már a Kr. e. II. században leírták, de kapcsolatát a gluténtartalmú gabona-
félékkel csak 1950-ben egy holland gyermekgyógyász, Van Dicke fedezte fel. Sokáig tartotta
magát az elképzelés, miszerint a coeliakia kizárólag gyermekbetegség, ma azonban tudjuk, hogy
a csecsemőkor második felétől az időskorig bármikor felléphet. A betegség a kialakulásától
kezdve egész életre szól.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 90



az öröklődéstanilag arra érzékeny emberekben. A kórfolyamat a glutén fo-
gyasztásának abbahagyását követően önmagától leáll, a betegség tünetei meg-
szűn nek. Az ilyen betegségben szenvedők tehát csupán gluténmentes diétával
tudják megőrizni egészségüket. Tartózkodniuk kell minden olyan ételtől, me-
lyeknek alapja ezen gabonafélék lisztje, így például a tésztától és a kenyértől is.
Ezáltal ez a betegség az Eucharisztia szentségének vételét is érinti, különös te-
kintettel annak anyagára, a búzalisztből készülő kenyérre.

1. A PROBLÉMA VIZSGÁLATA AZ EGYES KRISZTUSHÍVŐK TEKINTETÉBEN

Az Egyház saját fegyelmi rendjében isteni rendelésnél fogva meghatározza az egyes
szentségek anyagát, ünneplését és kiszolgáltatását (vö. CIC 841. k.). A különböző
visszaélések elkerülése érdekében előírja, hogy „a legszentebb eucharisztikus ál-
doza tot kenyérrel és borral kell végezni, melyhez kevés vizet kevernek”. A ká-
non máso dik paragrafusa pontosítja, hogy „a kenyérnek csakis búzából valónak
és frissen ké szültnek kell lennie, hogy a romlás semmilyen veszélye sem álljon
fenn” (CIC 924. k.).2

A lisztérzékenység kérdésének egyre égetőbb volta nem kerülte el az Egyház
legfőbb hatóságának figyelmét sem, akinek feladata, hogy anyai szeretettel gon-
doskodjék minden krisztushívő lelki épüléséről és szentségi életének megfelelő
megalapozásáról.3 A Katolikus Egyház minden tagjának, akik a kegyelem álla-
potában vannak, joguk van ugyanis venni a legszentebb Eucharisztiát, amely az
Egyház legnagyobb kincse. Azok számára azonban, akik lisztérzékenység miatt
nem vehetnek magukhoz búzaliszt alapú élelmiszert, az Eucharisztia anyagára
vonatkozó kánonok előírásai miatt ez gyakorlatilag lehetetlenné válna, így ki
lennének zárva az eucharisztikus közösségből és elveszítenék az Egyházzal való
bensőséges egységnek ezt a formáját. Míg az eucharisztikus színek közül a bor-
nak a musttal való helyettesítésével az egyházi hagyományban is találkozunk

A lisztérzékenység problémája a szentségi életben

– 91 –

2 Vö. továbbá az 1917-es CIC 815. k. 1.§-ának „mere triticeus” – „kizárólag búzából való” ki-
jelentését.

3 Az erről szóló vita még a ’70-es években kezdődött Írországban és Nagy-Britanniában, ahol
a lisztérzékenyek száma különösen magassá vált. Magánál a liverpooli püspöknél, Msgr.
Derek Worlocknál is diagnosztizálták a betegséget. Vö. ANNE BAMBERG: Celiac disease and
eucharistic communion, The Jurist 61 (2001) 283.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 91



(lásd pl. Aquinói Szent Tamás: S.Th., III. q.74. a.5.), addig a búzalisztből való
kenyér mással való helyettesítése nem merült fel egészen a XX. századig.4

A Hittani Kongregáció már 1982-ben megfogalmazta a választ, melyben fi-
gyelembe vette a latin Egyház 500 éves hagyományát az Eucharisztia anyagával
kapcsolatban, mely szerint a laikus krisztushívők teológiai okok miatt (ti. a huszi-
ták, a kelyhesek, vagy a valdiak tévedései ellen5) kizárólag a kenyér színe alatt ré-
szesülhetnek a szentáldozásban.6 A kongregáció válasza szerint a püspök még nem
adhatott engedélyt a papjainak arra, hogy egyes hívők számára glu ténmentes os-
tyát konszekráljanak, arra azonban igen, hogy azok számára, akik coeliakiában
szenvednek, az Eucharisztiát kizárólag a bor színe alatt szolgáltassák ki.7 A csök-
kentett gluténtartalmú készítmények abban az időben még nyilvánvalóan nem
voltak ismertek a társadalomban. Még kevésbé az egyházi hatóság előtt, melynek
meg kellett ítélnie azok használatát. Ezért ezek használata továbbra is tiltva maradt.

Ezt követően a Hittani Kongregáció 1995-ben egy levélben,8 melyet a püs-
pöki konferenciák elnökeinek címzett, ismét válaszolt a felmerülő kérdésekre az
Eucharisztia anyagával kapcsolatban, érintve mind a kenyér, mind a bor anya-
gát. Leszögezte a szöveg, hogy olyan ostya, amiből a glutént teljesen kivonták
(quibus glutinum ablatum est) nem használható eucharisztikus színek megjele-
nítésére (materia invalida). A levél előírásai szerint az Eucharisztia érvényes anya -
ga az a kenyér, amely a kenyérsütéshez, illetve ahhoz, hogy ne változzon meg a
ke nyér lényege, elegendő mennyiségű glutént tartalmaz. Ennek megfelelően ne
keverjenek hozzá más anyagokat a tésztához, amelyek a kenyér mivoltát megvál -

Gájer László

– 92 –

4 Vö. WANDA ZEMLER-CIZEWSKI: The Eucharist and the Consequences of Celiac Disease:
A Question of Access to Holy Communion, Worship 74 (2000) 239–240.

5 Vö. DH 1320.
6 Az Eucharisztia anyagának szabályozása a XVIII. század nagy misszióinak hatására is szi-

gorúbbá vált, hiszen egyes helyeken az inkulturáció már túlzott formákat öltött. Vö.
ANTONIO MIRALLES: Il pane e il vino per l’Eucaristia: sulla recente lettera della Congrega -
zi one per la Dottrina della Fede, Notitiae 31 (1995) 616–626.

7 SC FID.: Responsa ad proposita dubia, 1982. X. 29, AAS 74 (1982) 1298–1299. Néhány
évvel korábban a Rítuskongregáció Eucharisticum mysterium kezdetű instrukciója már meg-
engedte öregeknek vagy betegeknek a kizárólag bor színe alatti szentáldozást. Vö. SC RIT.:
Instr. Eucharisticum mysterium, 1967. V. 25, 40. pont, AAS 59 (1967) 539–573.

8 SC FID.: Lettera per la Dottrina della Fede a tutti i Presidenti delle Conferenze Episcopali
sull’uso del pane con poca quantitá di glutina e del mosto come materia eucaristica, 1995.
V. 19, Notitiae 31 (1995) 608–610.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 92



toztatnák. Hasonlóan magyarázta a levél azokat a körülményeket is – melyekről
most nem beszélünk –, amikor a bor helyett mustot lehet használni.

Közös szabály (vö. III.) mindkét esetben, hogy az alapul használt termékek
minőségének vizsgálata mindig az ordinárius feladata, illetve hogy az ilyen ese-
tekben mindig figyelni kell a botrány elkerülésére. A betegségben szenvedő
papok vagy világiak megfelelő orvosi igazolás bemutatásával felmentést kap-
hatnak az ordináriustól az eucharisztikus színek alól: áldozhatnak csökkentett
gluténtartalmú ostyával (vö. I. A., III. B.). A kérdéskört illető doktrinális kér-
dések az Istentiszteleti és Szentségi Kongregáció hatáskörében maradnak (vö.
Pastor Bonus 62–63.), ahol az érintett püspöki konferenciáknak kétévenként
be kell számolniuk a fenti normák alkalmazásáról.

E legfrissebb dokumentum útmutatásainak fényében elmondhatjuk, hogy a
lisztérzékeny krisztushívőnek lehetősége van magához venni az Eucharisztiát
mind kizárólag a bor, mind a csökkentett gluténtartalmú ostya formájában. Ez
utóbbi lehetőség újdonság az 1982-es szabályozáshoz képest.

A betegség nyilvánvalóan különböző mértékben jelentkezik, így különböző az
egyes személyek tűréshatára is: van, aki képes magához venni a csökkentett glu tén -
tartalmú ostyát, és van, aki annak is csak egy kis darabjával, vagy csupán a bor szí-
ne alatt tud áldozni. A lisztérzékenyek 60–70%-a tud minimális mennyiségű glutént
magához venni, vannak azonban súlyosabb betegek, akik kis mennyiségtől is rosszul
vannak, akár napokig.9 Elmondhatjuk, hogy a csökkentett gluténtartalmú ostyá-
val való szentáldozás így is megoldást jelent a betegek legnagyobb része számára.

2. AZ EGYHÁZI REND SZENTSÉGÉT ÉRINTŐ KÉRDÉSEK

A kérdés újabb problémát vet fel, ha a papokra, illetve papnövendékekre gondo-
lunk, akik ilyen betegségben szenvednek. Papok esetében tilos az eucharisztikus szí-
nek csupán egyikének az átváltoztatása (vö. CIC 927. k.), így egy papnak lehetet-
len csupán a bor színe alatt misézni. A legtöbb országban az ilyen esetekben csökkentett
gluténtartalmú ostyát használnak. Felmerül továbbá a hasonló probléma a pap-
növendékek helyzetével kapcsolatban. A Hittani Kongregáció e levelében a közös
szabályok között azt a kijelentést is tette (vö. III. D.), hogy azok a papnövendékek,
akik alkoholizmusban, vagy a coeliakia betegségében szenvednek, mivel az Eucharisztia
bemutatására és így a papi életnek a lényegére képtelenek, nem vehetik fel a szent

A lisztérzékenység problémája a szentségi életben

– 93 –

9 A szervezet által még tolerálható gluténmennyiség 1 kg ételre vonatkozóan 20 mg.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 93



rendet. A kijelentés több kérdést vet fel. Először is, hogy ugyanezen a helyen em-
líti a levél az alkoholfüggőket, akik szintén nem vehetik a szent rendet, többek kö-
zött azért, mert a bor színe alatt nem tudják magukhoz venni a legszentebb Eu-
charisztiát. Azonban nézetem szerint egy olyan, önhibánkon kívül meglévő, vagy
időközben kialakuló betegség, mint a lisztérzékenység, nem tehet valakit képtelenné
a rend vételére, szemben az alkoholizmussal, amely emberi gyengeségből és így hi-
bából fakad. Az alkoholbetegség személyiségtorzulást és akaratgyengeséget is
eredményez, így adott esetben valódi, pszichés eredetű képtelenséget is maga után
vonhat a szent rend vételére és az azzal járó feladatok ellátására.

A fenti tiltás ellen szól az a tény is, hogy az ilyen betegségben szenvedő gya-
korló papok, vagy éppen áldozni kívánó világiak számára megfelelő orvosi iga-
zolás ellenében a levél szerint az ordinárius felmentést adhat az eucharisztikus
anyag alól, és nekik ebben az esetben lehetséges csökkentett gluténtartalmú os-
tyával misézni, vagy áldozni. Logikusan vetődik tehát fel a kérdés: miért ne áll-
hatna ez a lehetőség a papnövendékek számára is?

A tiltás továbbá azt az újabb kérdést is felveti, hogy itt vajon az 1041–49. ká-
nonokhoz hasonlóan szentelési akadályról vagy szabálytalanságról van-e szó.
A Hit tani Kongregáció nem kompetens újabb szentelési akadály vagy szabályta-
lanság megállapításában, hiszen azzal az egyetemes jogot kellene megváltoztat-
nia, és a CIC szerint „felsoroltakon kívül más akadály nincsen” (1040. k.).10 A kú-
riai dokumentumok törvényerőre emelkedéséhez szükséges, úgynevezett in
forma specifica a legfőbb törvényhozó utólagos jóváhagyása.11 A jelen esetben
nincs nyoma ilyen jellegű törvényerőre emelésnek. A levél útmutatása tehát az
idő múltával nem vált törvénnyé, holott az eredeti szándék feltehetően ez volt.
Újabb szentelési akadály bevezetésének semmi nyomát nem találjuk tehát. Így
viszont a szentelés tiltását akadály vagy szabálytalanság okán nem lehet alkal-
mazni: a lisztérzékenység nem képezi a szent rend felvételének akadályát.12

Gájer László

– 94 –

10 Erre az Amerikai Kánonjogi Társaság felhívja a figyelmet. Vö. JAMES H. PROVOST: Low-gluten
altar bread and mustum, in Arthur J. Espelage (ed.): CLSA Advisory Opinions 1994–2000,
CLSA, Washington, DC., 2004, 274–279., valamint JOHN M. HUELS: Admission to pres by -
terial ordination of recovering alcoholics and those with celiac disease, in Arthur J. Espelage
(ed.): CLSA Advisory Opinions 2001–2005, CLSA, Washington, DC., 2006, 261–263.

11 Vö. JAMES H. PROVOST: Approval of Curial Documents in forma specifica, The Jurist 58
(1998) 213–225.

12 Vö. UJHÁZI LÓRÁND: A szent rend felvételének és gyakorlásának szabálytalanságai és aka-
dályai, Studia Wespremiensia 2008/I–II. 231., valamint JULIAN B. WELLSPRING: Coeliac

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 94



Az alkoholizmusban szenvedőkre még vonatkozhat, mint szabálytalanság az
1041. kánon 1. pontja, mely pszichés betegségre és az ebből fakadó alkalmat-
lanságra utal, de a coeliakiára semmiképpen sem.13

Másik lehetőségként a kérdést az 1029. és az 1051. kánonok értelmében véve
egyszerűen a fizikai alkalmatlanság körébe soroljuk,14 és így a saját püspök vagy
az illetékes nagyobb elöljáró józan megítélésére van bízva, hogy felszenteli-e az il-
letőt az adott fizikai tulajdonság hiányában. A saját püspök vagy az illetékes na-
gyobb elöljáró pedig felmentést adhat a lisztérzékenységben szenvedő személy-
nek alkalmatlansága alól, hacsak a betegség annyira el nem hatalmasodott, hogy
egészségileg teszi alkalmatlanná a személyt a lelkipásztori feladatok ellátására.

3. VÉGKÖVETKEZTETÉSEK

Megállapíthatjuk, hogy az Egyház, figyelve és reagálva a változásokra, megoldást
talált a lisztérzékenységben szenvedő világi krisztushívők szent áldozásának meg-
könnyítésére. Mivel lehetőség van csökkentett glutén tar  talmú ostya használatára,
ez a forma még azt is kiküszöböli, hogy adott esetben az ilyen betegek kellemet-
len helyzetbe kerüljenek azért, mert az egész templomi közösség előtt külön a Szent
Vérrel kellene áldozniuk, tudatva így mindenkivel betegségük mivoltát. Minden
lisztérzékenységgel küzdő hívőnek bátran kell keresnie a saját plébániáján az ille-
tékes lelkipásztorokat a szentáldozás ilyen módjának lehetősége céljából.

A papnövendékek esetében a saját püspökök és a nagyobb elöljárók bölcses sége
ítéli meg, a betegség súlyosságának figyelembe vételével, hogy alkalmasak-e a szent
rend vételére. Az azonban egyértelmű, hogy a betegség nem akadálya a szentelés-
nek, és hogy a lisztérzékenységben szenvedő növendéknek méltányos megítélésben
kell részesülnie, hiszen ez a betegség az illető önhibáján kívül kialakult probléma.

Papok esetében pedig lehetőség van a csökkentett gluténtartalmú ostya hasz-
nálatára, mely az Eucharisztia érvényes anyaga.

A lisztérzékenység problémája a szentségi életben

– 95 –

Disease and the Reception of Orders, in Arthur J. Espelage (ed.): CLSA Advisory Opinions
1994–2000, i. m. 317–318.

13 Ugyanez vonatkozik a rend gyakorlásának szabálytalanságára az 1044.2.§.2. pontja alapján. Meg-
erősíti ezt maga az 1995-ös levél is, hiszen mint láttuk, azoknál a papoknál, ahol a szentelés után,
utólag diagnosztizálták a betegséget, lehetséges a csökkentett gluténtartalmú ostya használata.

14 Vö. ANTONIO MIRALLES: Il pane e il vino per l’Eucaristia, i. m. 626., ANNE BAMBERG: Celiac
disease and eucharistic communion, i. m. 288., valamint GIUSEPPE TERRANEO: La santa com -
mu nione per i fedeli affetti da celiachia, Quaderni di diritto ecclesiale 12 (1999) 123–128.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 95



Az élet mint hivatás

JOSEPH WILLIAM TOBIN CSSR

BEVEZETÉS AZ ELSŐ KONFERENCIÁHOZ

Hálás vagyok az Európai Szerzeteselöljárói Konferenciák Uniójának. Ennek a
gyűlésnek a kezdetén örömteli feladatom, hogy dikasztériumunk prefektusá-
nak, João Bráz de Aviz bíborosnak, valamint XVI. Benedek pápa negyven női
és férfi munkatársának testvéri üdvözletét tolmácsoljam, akik az egész világon
segítik Őszentségét a megszentelt életet élőkért végzett pasztorális munkájában.
A Megszentelt Élet Intézményeinek és az Apostoli Élet Társaságainak Kongre-
gációja régi és gyümölcsöző kapcsolatokat ápol az UCESM-mel.1 Remélem,
hogy jelenlétem kifejezi az Önökkel és az Önök által képviselt nemzeti konfe-
renciákkal való szolidaritásunkat.

Arra kaptam felkérést, hogy a gyűlés fő témájához: „Szerzetesek Európában:
az élet, mint hivatás” ajánljak néhány gondolatot két előadás keretében. E fel-
kérésnek oly módon remélek eleget tenni, hogy a hivatás különböző aspektu-
sait világítom meg. A hivatás olyan valóság, amely két szabadság találkozását fel-
tételezi: Isten – a hívó fél – abszolút szabadságát és az emberi lények szabadságát,
akik válaszolnak erre a hívásra.

Holnap majd arra hívom meg Önöket, hogy a misszió fogalmán gondol-
kodjunk, amely elválaszthatatlanul kötődik a hivatás fogalmához. Habár jó-
magam nem vagyok európai, remélem, sikerül néhány olyan gondolatot fel-

SZERZETESSÉG Sapientiana 5 (2012/2) 96–108.

– 96 –

JOSEPH WILLIAM TOBIN (USA) redemptorista szerzetespap, a Megszentelt Élet Intézmé-
nyeinek és az Apostoli Élet Társaságai Kongregációjának titkára, 2012 októberétől India -
napolis érseke. – A két előadás elhangzott az UCESM 15. közgyűlésén Lourdes-ban, 2012.
március 19–25. között. A második előadást következő számunkban közöljük.

1 Európai Szerzeteselöljárói Konferenciák Uniója.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 96



vetnem az európai szerzetesek és szerzetesnők missziójával kapcsolatban, ame-
lyek esetleg további eszmecsere alapjául szolgálhatnak majd.

Azon kötelékek okán, melyek a szerzetesség, s éppúgy a dikasztériumunkkal
való testvériség révén egyesítenek, remélem, kedvesen elnézik nekem e két kon-
ferenciabeszéd szegénységét. Azt kívánom, bárcsak azzal a tudományos tágas-
sággal és mélységgel szólhatnék, mely az UCESM korábbi gyűléseinek előadóit
jellemezte. Én sajnos aligha tudok azon kiváló férfiak és nők nyomdokába lépni,
akik korábban beszéltek Önökhöz. Mindazonáltal, akárcsak Péter apostol,
mindazt, „amim van”, Önöknek adom (ApCsel 3,6), bízva abban, hogy az Önök
tapasztalatai és a Szentlélek munkálkodása megsokszorozza ezt a néhány ke-
nye ret és halat, hogy táplálékul szolgálhasson eme fontos gyűlés számára.

ZARÁNDOKÚTON

Amit nyújtani tudok, az a zarándok tapasztalata, minthogy idestova húsz eszten -
deje hagytam el szülőhazámat, s ezzel 1973 óta – mikor először tettem re demp -
torista misszionáriusként fogadalmat – új értelmet kapott számomra a személyes
kivonulás. Talán hasznos kiindulópontja lehet elmélkedésünknek a zarándoklét
tapasztalata, mivel mi is a világ egyik híres szentélyében – a földkerekség min-
den tájáról ide tartó számtalan vándor, különösen is a betegek, a szenvedők és
a bajban levők úti céljánál – gyűltünk össze. Ha igaz az, hogy az Egyház Zarán -
dok népként2 tekint magára, akkor a szerzetesek és szerzetesnők különleges hi-
vatása az, hogy tanúskodjanak annak igazságáról, hogy „nincsen itt maradandó
hazánk” (Zsid 13,14), mivel hivatásunk arra kell vezessen, hogy „egyre inkább
Krisztus-formájú személyekké” váljunk egy „földi zarándokút” során, mely
végül „eljut a fényesség kiapadhatatlan forrásához”.3

A zarándoklás szent tapasztalat, mely megtalálható a legtöbb vallásban és
sok kultúrában. Érdekes módon a zarándokút fogalma néhány olyan társada-
lomban is fennmaradt, amelyből a többi hagyományos vallási forma a szekula-

Az élet mint hivatás

– 97 –

2 A II. VATIKÁNI ZSINAT Lumen Gentium kezdetű dogmatikus konstitúciója az Egyházról
(LG) I, 48; A II. VATIKÁNI ZSINAT Gaudium et Spes kezdetű lelkipásztori konstitúciója az
Egyházról a mai világban (GS) 45, 57, 58; II. JÁNOS PÁL PÁPA Dives in Misericordia kezdetű
enciklikája az Isteni irgalmasságról, 13.

3 II. JÁNOS PÁL PÁPA Vita Consecrata kezdetű apostoli buzdítása az Istennek szentelt életről
és annak küldetéséről az Egyházban és a világban (a továbbiakban VC) 19.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 97



rizáció hatására kikopott. Ha igaz, hogy eme gyűlésen képviselt legtöbb ország
a szekularizáció egyre szélesebb körű hatását tapasztalja, akkor ugyancsak igaz
lehet, hogy mindezen országok saját határaikon belül egy vagy akár több za-
rándokközpontot is fellelhetnek, s ezek népszerűsége más vallásos jellemzők
csökkenése mellett is folyamatos.

Talán azért van ez így, mert a zarándokút magának az emberi életnek para-
digmatikus tapasztalatát képviseli. Érezzük, vagy legalábbis reméljük, hogy éle-
tünk nem pusztán atomok véletlenszerű ütközéseinek termékeként, vak sors-
ként vagy biológiai késztetésekként fogható fel. Tudjuk, hogy valahol kezdetét
vette, és érezzük, vagy legalábbis azt reméljük, hogy tart is valamerre. Amint a
zarándokok egy nem látható szentély irányába haladnak, úgy adunk célt életu-
tunknak azáltal, hogy egy hely vagy Személy felé „igyekszünk”, akit gyakran
csupán „tükörben, homályosan” (1Kor 13,11) pillantunk meg.

A zarándokút szentsége nem egyszerűen az óhajtott cél elérése révén tapasz-
talható meg. A zarándok nap mint nap, óráról órára és minden percben meg-
éli meghívását az út folyamán: minden egyes hittel megtett lépésben. Ahogy az
élet útját járjuk, egy paradoxont ismerünk fel: miközben az út során radikáli-
san megváltozunk, egyszersmind mégis ugyanazok maradunk. Így fontos állo-
másokat vagy azonosítható szakaszokat fedezhetünk fel, amelyeken keresztül
haladunk, miközben identitásunk legbensőbb magja mégis titokzatos módon
változatlan marad. Ennek a paradoxonnak közismert metaforája egy nap, amely
reggelből, délidőből és estéből áll, mivel ezek mindegyike jól elkülöníthető egy-
mástól, s mégis egyetlen egységbe forrnak össze. Bár összetartoznak, mégis az
élet minden egyes szakaszának megvan a maga sajátos értéke, amely önmagá-
ban tekintendő, s nem csupán a következő állomás előkészítéseként.

Az alapvető irányultság tapasztalata, vagy ha úgy tetszik, az „elrejtett kincs”
vagy „nagy értékű gyöngy” felfedezése, melynek birtoklása arra indít, hogy
„mindenünket eladjuk” (vö. Mt 13,44–46) írhatja le a hivatás lényegét. Ebben
az értelemben hivatásunk annak a döntésnek a kifejezése, amely létünk legmé-
lyén változatlan marad, annak ellenére, hogy életünk reggele délutánná növek-
szik, míg végül megérkezik az este homályába. Mielőtt a szerzetesi hivatás gon-
dolatához érkeznénk, feltehetjük a kérdést: milyen értelemben mondhatjuk az
élet zarándokútját hivatásnak?

A Hivatásokért való imádság 49. világnapjának előkészülete során a Szenta-
tya nemrégiben arra emlékeztetett, hogy létezésünk mély igazsága egy meglepő
misztériumban rejlik: minden teremtmény, főként minden emberi személy,

Joseph William Tobin CSsR

– 98 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 98



„Isten gondolatának és szeretetteljes cselekedetének gyümölcse, ennek a
végtelen, hűséges és örök szeretetnek (vö. Jer 31,3). Ennek a valóságnak
a felfedezése valóban, teljes mélységében átalakítja életünket.”4

Az emberi létezés titkával szembesülve a keresztény hit vallja, hogy az ember
azért létezik, mert a Teremtő hívta létre. Ilyen szemszögből nézve minden egyes
emberi élet „hivatás”, meghívás arra, hogy másokkal együtt közösségben és szo-
lidaritásban éljünk és növekedjünk.

Első pillanatától kezdve tehát ez a hivatás Isten ingyenes ajándéka (karizma),
s egyszersmind itt és most valóra váltandó feladat (kötelezettség). Karizma és el-
kötelezettség, hivatás és misszió ugyanazon teológiai valóság két oldala: az igaz-
ságé, hogy nem vagyunk egyedül, egy hideg és személytelen univerzum köze-
pén elveszetten. Bármilyenek is életünk meghatározott körülményei, mindig a
nagy Titokhoz kapcsolnak minket, a Titokhoz, amely ott rejlik mindennek az
eredeténél. Személyes titok ez, akit mi „Istennek” nevezünk, Ő szeret minket
és szerető választ vár minden férfitól és nőtől.5

AZ IGÉNEK VALÓ ENGEDELMESSÉGBEN

Életünk zarándokútja Lourdes-ba hozott minket, ahol elmélkedésünket szük-
ségképpen két nő jelenléte alakítja: Szűz Máriáé és egy fiatal parasztlányé,
Soubirous Bernadetté. Máriának Lukács evangéliumában elbeszélt története, s
Bernadett rövid élete, amelyet könyvekben és filmeken örökítettek meg, fontos
pontokon összekapcsolódnak, így segíthetnek minket abban, hogy az életet hi-
vatásként értelmezhessük. Bernadettnek és Isten Anyjának útja olyan életet idéz
fel, amely válasz egy igére:

• olyan igére, amely létük középpontjában szólítja meg őket: Mária hálával
telten ismeri fel annak a hangját, aki „rátekintett szolgálója alázatosságára”
(Lk 1,48); cserében meglátogatja Bernadettet és saját nyelvjárásában beszél
hozzá.

Az élet mint hivatás

– 99 –

4 XVI. BENEDEK PÁPA üzenete a hivatások 49. világnapjára.
5 LUIS GONZÁLEZ QUEVEDO: Vocación: vocación en la Biblia, in Ángel Aparacio – Juan

Canals (eds.): Diccionario Teológico de la Vida Consagrada, Publicaciones Claretianas,
Madrid, 2009, 1864.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 99



• olyan igére, amely tiszteli őket és méltóságukat: Mária felidézi, hogy „na-
gyot tett velem a Hatalmas”; Bernadett úgy emlékezik vissza, hogy szépsé-
ges látogatója „úgy tekintett rám, mint egy személyre”.

• olyan igére, amely másokhoz küldi őket misszióba.

Könnyen felismerhetjük Mária és Bernadett történetében az Isten Igéje ál-
tali meghívás legfőbb jellemzőit:

• Minden bibliai meghívásnál a kezdeményező fél mindig Isten. JHWH azért
választja ki Izrael népét, mert szereti (MTörv 7,6–8). Nem a tanítványok
választják Jézust, hanem ő választja ki őket (Jn 15,16; Mk 3,12).

• A meghívás mélységesen személyes. Isten ismeri és nevén szólítja a férfiakat
és nőket.

• Isten személyes hívása választ vár.
• Isten nézőpontjából a meghívás mindig kegyelmi ajándék: Isten azt választja,

akit csak akar (vö. Mal 1,2); a meghívás elfogadása szabad marad és vissza-
utasítható (vö. Mt 19,21–22).

• Isten megdöbbentő módon nem a világ hatalmasait és erőseit választja ki
arra, hogy megváltásának tervét megvalósítsák. Sőt, az Írás kifejezetten Isten
kicsinyek felé hajlását hangsúlyozza, azok felé, akiket könnyen megvetnek.
Izrael a legutolsó a nemzetek között (MTörv 7,7). Isten letekintett szolgá-
lója alázatosságára (Lk 1,48). Isten azt választja, „ami a világ szemében balga,
hogy megszégyenítse a bölcseket, […] ami a világ előtt gyönge, hogy meg-
szégyenítse az erőseket, s ami a világ előtt alacsonyrendű és lenézett, […] a
semminek látszókat, hogy megsemmisítse azokat, akik valaminek látszanak
(1Kor 1,27–28).”6

Olyan zarándokként, aki életutam során közel huszonöt évet töltöttem rendi
családom kormányzásának szolgálatában, a hivatás természetén gondolkodva,
Mária és Bernadett képét szemlélve, három gondolatot szeretnék kifejteni. Elő-
ször is arra szeretném meghívni Önöket, gondolkodjanak el azon, mely evan-
géliumi tanácsot tarthatnánk a mai Európában a legfontosabbnak. Azután fel
kell ismernünk a különbséget hivatás és foglalkozás vagy karrier között. Végül
egy pillanatra azon is elgondolkodunk, hogyan tudnánk a szeretetet maradan-
dóvá tenni.

Joseph William Tobin CSsR

– 100 –

6 Ibid., 1826.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 100



IRÁNYADÓ FOGADALOM?

Segíthet-e, ha kiemelünk egyetlen fogadalmat, amely a huszonegyedik század
második évtizedének vallásos életében különleges szerepet játszik? Ha igen, me-
lyik legyen az? Amikor az evangéliumok tanúságát a jelenkor eseményeinek
tükrében vizsgáljuk, úgy tűnhet számunkra, hogy a szerzetesi tisztaság egye-
dülálló tanúságot szolgáltat azon közbotrányokkal szemben, melyeket kleriku-
sok és szerzetesek helytelen szexuális viselkedése, valamint a szexualitás egyszerű
biológiai késztetéssé való redukálása okoz. Másrészt viszont a kirekesztettek és
szegények szüntelen előtérbe állítása életmódjukban arra indítja a szerzeteseket
és szerzetesnőket, hogy még inkább megérthessék, és teljesebb módon megél-
hessék a szegénység evangéliumi tanácsát. Mindazonáltal most azt szeretném
hangsúlyozni, hogy az engedelmesség milyen döntő szerepet játszik a mai kor
apostoli életében.

Szinte már közhelyszámba megy, hogy az Egyház és vele a szerzetesrendek és
kongregációk gyorsan változó világban élnek. Korunkat átmeneti időszaknak
nevezhetjük, mivel „hatalmas tudományos és technológiai fejlődés, valamint a
kom munikáció hatékony formái” jellemzik, „amelyek olykor gyarmatosítják a lel-
 ket”.7 A globalizáció kétértelmű tapasztalata pedig függetlenné tesz minket,
ugyanakkor aláaknázza a sajátos kulturális identitást. Korunk azonban egy-
szersmind a kairos pillanatainak kora is, amikor megdöbbenve tapasztalhatjuk,
hogy a hozzánk szóló Isten egyben a történelem Ura is. „Az értelmesség krízi-
sével és az iránta való szomjjal szembesülünk, amely ezerféle csábítással és ígé-
rettel kecsegtet.”8

Intézményeinknek azonban döntéseket kell hozniuk még a jelen pillanat
„köztes idejében” is. Minthogy azonban a szerzetesi élet hivatás, nem szabhatja
meg döntései kritériumait szeszélyesen vagy csupán saját erejéből. A hangok
zűrzavara közepette, amelyek a „lélek gyarmatosítására” törekednek, szerzetes-
rendjeinknek meg kell különböztetniük az Ő hangját, aki Magához hívott min-
ket és elküldött, hogy hirdessük igéjét, gyógyítsunk és előkészítsük azokat a he-
lyet, amelyeket meg kíván látogatni (Lk 10,1sk).

Az elmúlt öt évtized viharos változásai szerzetescsaládjainkban, valamint a
világ mai folyása megkövetelik a szerzetesektől és szerzetesnőktől, hogy figyel-

Az élet mint hivatás

– 101 –

7 INTERNATIONAL CONGRESS ON CONSECRATED LIFE: What is the Spirit saying to the Consec -
rated Life?, Final Document, Róma, 2004, 2.

8 Uo.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 101



mes és helyesen ítélő szívvel készek legyenek szabadon követni a Szentlélek su-
gallatait. Belátjuk-e, mennyire szüksége van a szerzeteseknek arra, hogy külö-
nös figyelmet szenteljenek az engedelmesség fogadalmának, mint olyan elkö-
teleződésnek, amely közös felelősséggel Isten akaratát keresi az egyes szerzetesi
családok sajátos karizmájának megfelelően?

Szeretek a VI. Pál pápa által megfogalmazott radikális kontextusban tekin-
teni fogadalmunkra:

„Túl az Egyház törvényeinek pusztán formális, legalista megtartásán, vagy
egy egyházi feljebbvalónak való alávetettségen, [az engedelmesség] Krisz-
tus misztériumába való behatolás és annak elfogadása, aki engedelmesség
által váltott meg minket. Az Ő alapvető cselekedetének folytatása: Igent
mondás az Atya akaratára.”9

Az engedelmesség ilyen alapvető értelemben egybecseng Isten Igéjével és
szerzetes családjaink gazdag lelki örökségével, segítve minket abban, hogy
megkülönböztethessük a Mester hangját és felismerjük a kairost napjaink káo-
szában.

EGY KÉRDÉS ÉS EGY VÁLASZ

Az evangélium számos „meghívástörténetet” mond el, olyan elbeszéléseket,
amelyekben Jézus meghívást közvetít, s e meghívást hallgatói elfogadják vagy el-
utasítják. Az én legkedvesebb „történetem” az egész János-evangélium, amely
egy kérdéssel kezdődik, és egy meghívással fejeződik be. Jézus első szavai ezek:
„Mit akartok?” (Jn 1,38); az evangélium pedig Péterhez intézett szavaival zárul:
„Te kövess engem!” (Jn 21,22). Ellentétben a szinoptikus evangéliumokban ta-
lálható apostoli meghívásokkal, Jánosnál Jézus Andráshoz és a másik tanít-
ványhoz szóló első szava vágyaikra, álmaikra és ideáljaikra válaszol. „Mit akar-
tok?” Az evangélium egy megdöbbentő találkozás története Isten – aki „úgy
szerette a világot” – és az emberi szív legmélyebb vágyai között. A követésre va -
ló meghívás a húsvéti titok kinyilvánítása, az Atya megváltó tervének teljes fel-
tárása után hangzik el.

Joseph William Tobin CSsR

– 102 –

9 VI. PÁL PÁPA: Discorsi al Popolo di Dio 1966–1967, Studium, Roma, 1968, 119.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 102



Isten keresése mindig is az Abszolút és Örök után szomjúhozók kutatása
volt.10 A nagy vallások hagyományai is ezt tükrözik, akárcsak a szekularizált tár-
sadalmak, amelyekben férfiak és nők az életnek, halálnak, szeretetnek és szen-
vedésnek valamilyen értelmét keresik egy kinyilatkoztatott hittől függetlenül.
Mint Pál az Areopaguszon, ha megfigyeljük ezen társadalmak által emelt „szen-
télyeket”, az Agnosztosz Theosz (ApCsel 17,23) sok oltárát vehetjük észre.

A szerzetes számára a végső értelem keresése Jézus Krisztusban nyer végleges
vá laszt. Valljuk: „Uram, kihez mennénk? Tiéd az örök életet adó tanítás. Mi hittünk
és tudjuk, hogy te vagy az Isten Szentje” (Jn 6,68–69). Mégis – bár örömmel
ismer jük fel, hogy „megtaláltuk, akit kerestünk”, ahogy a tanítványok lelkesen
újságolták Nátánielnek az evangéliumi elbeszélés kezdetén (vö. Jn 1,41) – a ke-
resés folytatódik.

Szerzetesi hivatásunk a keresztségben kapott megszentelődés különleges és
gyümölcsöző elmélyítése, s ugyanakkor Isten keresésének folytatása. Tizennyolc
évig elmélkedtem a redemptoristák generális kúriájának kápolnájában lévő
képen, amely háromnegyed profilból ábrázolja Jézust. A Mesternek mindig
marad egy rejtett oldala, ezért imádságunk mindig is ez marad: „Uram, a te ar-
codat akarom keresni” (Zsolt 27,8).

ZARÁNDOKOK VAGY PROFIK?

A szerzetesi hivatás megélésének vannak olyan módjai, amelyek valami másra
redukálják azt. Például veszélyt jelenthet, ha a hivatást egyszerű foglalkozásnak
tekintjük. Különösen is érvényes mindez az úgynevezett „aktív” vagy „apostoli”
rendekre a nyugati társadalmakban. Szoros értelemben a foglalkozás egy fela-
datkör vagy speciális szolgáltatás elvégzésére képesít, míg a hivatás olyan hívás,
amely az egyes ember legbensejében visszhangzik, azon a „helyen”, ahol Isten
hangja hallhatóvá lesz. Hadd próbáljam meg bemutatni, mire is gondolok.

Jó néhány éve az Általános Elöljárók Uniója (USG) egyik tagjával, közeli jó
barátommal beszélgettem. Nem sokkal azelőtt fejezte be egyesült államokbeli
testvéreinek vizitációját, s mivel a mi általános tanácsunk éppen az amerikai
tartományok vizitációja előtt állt, kíváncsi voltam a tapasztalataira. Kissé szo-

Az élet mint hivatás

– 103 –

10 A MEGSZENTELT ÉLET INTÉZMÉNYEINEK ÉS AZ APOSTOLI ÉLET TÁRSASÁGAINAK KONGRE-
GÁCIÓJA: The Service of Authority and Obedience: Faciem tuam, Domine, Requiram, Instruc -
tion, Vatikán, 2008, 3.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 103



morúnak és tanácstalannak látszott, és azt mondta, bizony könnyebb lelkiek-
ről beszélni a világi társult tagokkal, mint saját rendtestvéreivel. Minthogy ko-
rábban néhány redemptorista közösségben tapasztaltam hasonlót, nem tágí-
tottam, udvariasan arra kérve, hogy fejtse ki bővebben a meglátását. Azt felelte,
hogy nem bizonyos benne, de az volt a benyomása, hogy az Egyesült Álla-
mokban nagyon fontos, hogy a szerzetes egyszersmind professzionális „szak-
ember” is legyen. Azon töprengett, vajon a professzionalizmus hagy-e valami-
lyen teret a misztikának.

A nyugati nemzetek körében a professzionalista kifejezés általában magasan
képzett, kiemelten díjazott dolgozót jelöl, aki többnyire kreatív, intellektuális
kihívást jelentő munkájában számottevő függetlenséget élvez tisztes fizetés mel-
lett. Kevésbé szűk értelemben jelenthet olyan személyt is, aki egy bizonyos te-
vékenység végzéséhez nagy szakértelemmel rendelkezik.11

Vannak tehát tagadhatatlan és, véleményem szerint, teljességgel helyénvaló
értékei a professzionalizmusnak a megszentelt élet terén is, mint például tagjaink
szellemi képzésének prioritása, vagy a szervezési és vezetési stratégiák alkalma-
zása a tervezésben és értékelésben. Maga Jézus is arra figyelmeztet, hogy vegyük
számba a téglákat és katonákat mielőtt végső döntést hoznánk egy torony vagy
egy csata ügyében (vö. Lk 14,28–33). Mindnyájan élvezhettük a kezdeti és a fo-
lyamatos képzésünk nyújtotta lehetőségeket. Gerald Arbuckle SM atya felhív-
ta a figyelmünket mindarra, amit szerzetesként a nagyvállalatok világától ta-
nulhatunk, és sokan tanulmányoztuk olyan gondolkodók munkáját, mint Peter
Drucker, azon való igyekezetünkben, hogy közösségeink számára megfelelő út-
irányt vázoljunk fel.

A szakmai hozzáértés megbecsülése hasznos lehet a megszentelt életben is
mindaddig, amíg összeegyeztethető tanítványi életmódunk alapvető értékeivel.
Ahogy én látom, a gondot az okozza, amikor a megszentelt életet professziona -
liz mussá redukáljuk, megfeledkezve „az egy szükségesről” (Lk 10,42) vagy „a
Ke reszt balgaságáról” (1Kor 1,23). Sokféle körülmény járulhat hozzá ahhoz,
hogy ilyen egysíkúan értelmezzük a szerzetesi életet.

Mindazon értékeken túl, amelyeket a nyugati társadalom az oktatásnak, a
személyi autonómiának és az anyagi függetlenségnek tulajdonít, a megszentelt
élet tagadhatatlan bürokratizálódása is megfigyelhető, amely különösen a veze-
tés tagjait érinti. Michael Holman SJ, aki 2011-ig töltötte be az egyesült király-
ságbeli jezsuita rendtartomány provinciálisi tisztét, azt az észrevételt tette, hogy

Joseph William Tobin CSsR

– 104 –

11 Vö. hivatkozásokat itt: http://en.wikipedia.org/wiki/Professional#cite_note-Gilbert-0

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 104



Csehszlovákia kommunista vezetése idején a hatalom leghasznosabbnak azt a
módot találta a keresztények hitének aláaknázására, ha véghetetlen nyomtatvá-
nyokat töltetett ki velük.12 Talán azon tűnődnek, vajon az Önök általános veze-
tősége vagy helyi egyházközsége nem hasonló stratégiát követ-e! Holman atya
megjegyzi, hogy napjaink alapos képzésének fel kell készítenie a jövő papjait és
szerzeteseit kockázati becslésre, egészségbiztonsági jelentések írására, a bizottsági
üléseken való jó szereplésre és az alkalmazottak irányítására ahhoz, hogy mind-
ezen feladatok a misszió eszközei, és ne a kiábrándulás oka legyenek.13

Mindazonáltal nem könnyű-e elveszíteni manapság a misszió perspektíváját
az elöljárókra nehezedő adminisztratív követelmények közt? Adminisztratív fel-
adataik mellett még az egyes rendtagok egyéni szükségleteinek figyelembevétele
is terheli őket. George Wilson SJ számolt be arról a jellegzetes kísértésről, amely
a szerzetesi életben szolgáló vezetőkre leselkedik: olyannyira leköti őket az egyes
tagok szükségleteire való odafigyelés, hogy közben a közösség egésze elveszíti irá-
nyulását. Szerinte olyan ez, mintha egy ilyen provinciát egy 100 fős társasághoz
hasonlíthatnánk, amely egy folyón utazik egy nagy tutajon. Mindegyik utas
elégedett az elöljárói felől megnyilvánuló gondoskodással, azonban senki nem
veszi észre, hogy a vállalkozás egésze a Viktória vízesés felé sodródik.14

Az emberi élet valóságához hozzátartozik némi feszültség is. Feszültség nél-
kül senki sem tudna állni, járni vagy énekelni. De vajon a megszentelt élethez
szükséges alapvető feszültség nem tűnik-e el oly módon, hogy karizmáink ener-
giái lassan kialszanak? Ezt a feszültséget én a „mit tehetünk és a „mit kell ten-
nünk” közötti dinamikus kapcsolatnak nevezem. A vezetési stratégiák a tag-
jaink közötti növekvő széttöredezéssel párosulva oda vezethetnek, hogy csupán
korlátainkat ismerjük fel, ahelyett, hogy új lehetőségeket fedeznénk fel.

A józan pragmatizmus bizonyosan hasznos képesség, ám ha hűek szeretnénk
maradni hivatásunkhoz, akkor ennek a gyakorlatiasságnak ki kell állnia az Isten
Igéjéből származó kihívások és szerzetes családunk sajátos karizmatikus feladatai-
nak és szükségleteinek próbáját. A stratégiák és eszközök használata a tervezésben,
a vezetésben és értékelésben küldetésünk módszeres terméketlenné válását ered-
ményezheti, ha mindezen eszközöket nem szembesítjük azzal az ideállal, amely
kockázatos és látszólag haszontalan, azaz egyszóval: nem professzionális. Jézus

Az élet mint hivatás

– 105 –

12 MICHAEL HOLMAN: Vocation in an ever-changing World, The Tablet, 2010. június 19., 15.
13 Ibid.
14 GEORGE WILSON SJ: Leadership or Incumbency, http://gbwilson.homestead.com/Leadership

_or_incimbeny.htm

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 105



nemcsak azt tanácsolja nekünk, hogy a téglákat és katonákat vegyük számba,
hanem a bárányokat is; noha az utolsó számba veendő esetében egy ésszerűtlen
számítás okán a pásztor elhagyja a kilencvenkilencet, hogy megkeresse azt az egyet
(Mt 18,12). Mit mondana a tartományi gazdasági vezető? Tartományaink és rend-
házaink kis hajói nem a tengerpartra valók, ahol hálóinkat foltozgatjuk. A mély
és veszedelmes vizeken kell hajóznunk, hogy zsákmányra halászhassunk (Lk 5,4).

HOGYAN ŐRIZHETJÜK MEG A SZERETETET?

Évekkel ezelőtt egy különben felejthető regényt olvastam, melynek leg érdek fe -
szí tőbb pontja a szerző dicsekvése volt az előszóban. Olvasóit azzal biztatta,
hogy a regény majd megtanítja őket arra, hogyan őrizhetik meg a szeretetet.
Elolvastam a regényt, ám a befejezéshez érvén úgy éreztem, hogy a megígért
tanulságot sehol sem találom. Az utolsó oldal után azonban, a könyv hátsó bo-
rítóján az olvasó a szerző zárszavára bukkan. Ez valahogy így hangzik:

„Kedves Olvasó, talán félreértett engem. Ha meg akarja őrizni a szeretetet,
két alapvető elvet kell szem előtt tartania, amelyek közül a második a fonto-
sabb. Először is: sohasem késő boldog gyerekkort élni. Másodszor: a titok
nyitja a misztérium. Amint a szeretetet természetesnek vesszük, amint úgy
véljük, hogy kijár nekünk az életben, amint a szeretett személy a háztartá-
sunk egy bútordarabja lesz – azzal a különbséggel, hogy néha helyet változ-
tat –, a szeretet haldokolni kezd, mert eltűnik belőle a misztérium.”

A hivatást nem szabad csupán Isten kezdeti meghívására, még kevésbé az
ember egyszerű válaszára redukálni. A hivatás szüntelen dialógus Isten és az em -
ber között. Mint ahogy a házasságot sem csupán a szerelem első megvallása, az
udvarlás vagy éppen a kölcsönös házassági ígéret megtétele jelenti, a szerzetesi
hivatás is valódi szerelmi történet, amely élethosszig tart.

A hivatásban való állhatatosság kegyelme a szeretet-dialógus folytatására való
szándékot jelenti, s ebben Jézus követésre történő felszólítása sarkcsillag módján
vezérli életünket. Ezért hangsúlyozza az Egyház, hogy a szerzetesi élet – amely
Isten Igéjének meghallásából születik – szükségszerűen magában foglalja Krisz-
tus követését, az evangéliumokban lefektetett legfőbb szabály szerint.15 A legu-

Joseph William Tobin CSsR

– 106 –

15 A II. VATIKÁNI ZSINAT Perfectae Caritatis kezdetű dekrétuma a szerzetesi élet korszerű meg-
újításáról, 2.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 106



tóbbi Ifjúsági Világtalálkozón, amelyre múlt nyáron Madridban került sor, XVI.
Benedek pápa arra emlékeztetette fiatal szerzetesnőkből álló hallgatóságát, hogy

„a Krisztus tisztasága, engedelmessége és szegénysége követésének szentelt
élet Isten igéjének élő ’egzegézisévé’ válik. […] Minden karizma és minden
szabályzat ebből forrásozik és ennek kifejtésére törekszik, új utakat nyitva
így a keresztény életben, melyeket az evangélium radikalizmusa jellemez.”16

A hivatás természete maradandó dialógusként és az evangélium lényegét al-
kotó erőként megköveteli, hogy a szerzetes állandó kapcsolatban maradjon Isten
Igéjével. Ez hivatásunk, a szeretet párbeszéde fenntartásának alapvető feltétele,
és egyben előfeltétele a szerzetesek által oly annyira vágyott „új evangelizáció”
folyamatában való részvételnek is. A Vita Consecrata apostoli buzdítás így ma-
gyarázza ezt:

„Annak érdekében, hogy az újraevangelizálás jelenkori nagy kihívására
megfelelő módon lehessen válaszolni, mindenekelőtt az Istennek szen-
telt élet olyan formájára van szükség, mely engedi, hogy a kinyilatkozta-
tott ige és az idők jelei szüntelenül megszólítsák.”17

Örömmel mondhatom, hogy dikasztériumunknak az a benyomása, hogy a
szerzetesi intézmények élete egyre jobban előtérbe helyezi Isten Igéjét. Kongre-
gációnk új másodtitkára, Nicoletta Spezzati ASC nővér, megvizsgálva a szerze-
tesi intézmények által a Szentszékhez rendszeresen benyújtott beszámolókat (vö.
592. kánon, 1. §), nemrégiben úgy nyilatkozott, hogy manapság a szerzetesek
központi helyet biztosítanak Isten Igéjének mind személyes, mind pedig közös-
ségi életükben. A szerzetes számára napjainkban az Igével folytatott dialógus

„a lelki élet alapvető része, megvilágítja ítélőképességét, megítéli élet-
módját, megtérésre szólítja fel, megerősíti a közösségben, átjárja a közös -
ségi életre és a misszióra vonatkozó testvéri döntéseket, és a tekintély szol-
gálatát erősíti”.18

Az élet mint hivatás

– 107 –

16 XVI. BENEDEK PÁPA San Lorenzo de El Escorial kolostorában elmondott beszéde, 2011. au-
gusztus 19.

17 VC 81.
18 Interjú a L’Osservatore Romano 2012. február 2-i számában, a szerző fordítása alapján.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 107



A szerzetesek közös erőfeszítéseket tesznek annak érdekében, hogy a szere-
tet szüntelen párbeszéde folytatódjon a Misztériummal, bízva abban, hogy
ebben rejlik a szeretet megőrzésének titka.

Carlo Maria Martini bíboros híres észrevétele szerint:

„A világnak szüksége van kontemplatív, kritikus, figyelmes és bátor sze-
mélyekre. Mindez pedig időről-időre új és szokatlan döntéseket kíván.
Ehhez olyan figyelemre és beleérzésre van szükség, amely nem puszta
megszokásból vagy közfelfogásból ered, hanem az Úr szavára való odafi-
gyelésből és a Szentléleknek az emberi szívekben végbevitt titokzatos
munkálkodásából.”19

Másképpen szólva, a világnak olyan férfiakra és nőkre van szüksége, akik
észreveszik Isten nagylelkű ajándékát, Istenét, aki magához hívja és elküldi őket.
Olyan emberekre, akik az Ige tettekre váltói, nem csak hallgatói (vö. Jak 1,22).
Olyanokra, akik – akárcsak Mária, a mi Anyánk és példaképünk a hitben –
„szívükben megőrzik” az idők és helyek jeleit, amely pedig létezésük közép-
pontja, vagyis az a hely, ahol Isten szava hallatszik. Olyan férfiakra és nőkre, akik
tudják, hogyan lehet megőrizni a szeretetet.

(Fazekas Gyöngyvér fordítása)

Joseph William Tobin CSsR

– 108 –

19 CARLO MARIA MARTINI: L’uso pastorale della ’lectio divina’, in Communione nella Chiesa e
nella società, Dehoniane, Bologna, 1991, 635–647; a szerző fordítása alapján.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 108



A jövő ökológiai kihívásai és feladatai

FRANCIA PÜSPÖKI KONFERENCIA – ÖKOLÓGIA ÉS KÖRNYEZETVÉDELEM MUNKACSOPORT

Ez a 2012 áprilisában közzétett dokumentum arra tesz javaslatot, hogy az Egy-
házban ne álljunk meg a fenntartható fejlődés s a környezetvédelem fontossá-
gának hangsúlyozásánál, hanem helyezzük az ökológiát pasztorális törekvéseink
középpontjába. Három fő része: I. Az ökológiai válság keresztény olvasata; II.
Keresztény módon cselekedni a teremtett világért: javaslatok; III. A természet-
tel, az emberrel és Istennel való kapcsolat átalakítása.

ELSŐ RÉSZ
AZ ÖKOLÓGIAI VÁLSÁG KERESZTÉNY OLVASATA

Az ökológiai válság nagy aggodalmat vált ki társadalmainkban. Az Egyház tag-
jaiként mi is osztozunk korunk emberének aggodalmában, és szeretnénk kö-
zösen keresni azokat az új lehetőségeket, amelyek reményre adhatnak okot, hi-
szen a földgolyó egyensúlyát fenyegető fejlemények mindenekelőtt létünk
értelmét vonják kérdőre. Valójában az ökológiai krízist értelmi krízisnek kell
tekintenünk. II. János Pál pápa 1990. január 1-jei beszédében rámutatott arra
a tényre, hogy ez a válság elsősorban etikai jellegű, és „egy újfajta és sürgető er-
kölcsi szolidaritást” tesz szükségessé. XVI. Benedek újra felveti e szavak fon-
tosságát 2010. január 1-jén, a Béke Világnapján, megállapítva, hogy „ez a fel-
hívás ma még sokkal sürgetőbb, hiszen a válság további mélyülésének jelei láttán
felelőtlenség lenne, ha nem vennénk azt komolyan”.

Az ipari országok fejlődése több évtizede töretlen, és hozzájárul az életkö-
rülmények javulásához, különösen megnövelve az előnyeit élvező népek átlag-
életkorát. Azonban ezt a fejlődést olyan fogyasztói magatartás kíséri, mely nem
ismer határokat, és óhatatlanul a tudósok által felvázolt következményekhez
vezet: a természetes erőforrások kimerüléséhez, a klímaváltozáshoz, az ökológiai
rendszerek sérüléséhez, a biodiverzitás elszegényedéséhez. Elképzelhetetlen,

DOKUMENTUM Sapientiana 5 (2012/2) 109–126.

– 109 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 109



hogy mi, a fejlett országok lakói, fenntartsuk mai életmódunkat, és ugyanak-
kor hosszú távon megfelelő megoldást találjunk a feltörekvő és a szegény or-
szágok fejlődésének és jogos igényeinek kielégítésére a környezet súlyosbodó
rombolása nélkül. Ilyen értelemben állíthatjuk, hogy az ökológiai krízis az
együttélés eszméjében radikális módosulást idéz elő; tudomásul kell venni, hogy
jelenlegi fejlődési modellünk nem fenntartható, s az ehhez való ragaszkodás sú-
lyosan veszélyezteti az eljövendő generációk életlehetőségeit.

A szükséges változtatások azonban nem korlátozódhatnak szokásaink meg-
változtatására. Természetesen meg kell változtatni mindennapi magatartásunkat
is, és ez nem lesz könnyű, azonban ennél alapvetőbb átalakulásra van szükség, a
„jó életről” vallott felfogásunk megváltoztatására. Mi teszi lehetővé, hogy jobban
éljünk egyéni és társadalmi szinten? A válság az élet alapjait érinti, nem pusztán
annak anyagi feltételeit. Ugyanis amikor fogyasztunk, termelünk, utazunk, be-
lakjuk a teret, egyben életcélokat is kitűzünk, egyéni és társadalmi szinten. Az
ökológiai válság alkalmat ad arra, hogy mindezeket az alapokat újragondoljuk.
A kérdések megvitatása során itt kaphat szerepet hitbeli tapasztalatunk. Keresz-
tény hitünk nézőpontjából a vitába kapcsolódva azt ajánljuk, hogy vizsgáljuk
meg az emberi életnek azt a három alaptapasztalatát, amelyeket gyökeresen meg-
változtatott az ökológiai válság. Az időbeliség, a térhez való viszonyulás és a másik
emberrel való kapcsolat tapasztalatát fogjuk szemügyre venni.

Az időhöz való viszony

Jelenkori társadalmainkban az időt gyakran e három jellemző tulajdonság alap-
ján gondoljuk el: azonnaliság, a jövő biztonsága és az előremutató folyamatos
fejlődés. Az ökológiai válság e három követelmény mellé egy új tapasztalatot tesz
hozzá, mely keresztény hitünk alapjaival jól összecseng.

A rövid távval szemben a hosszú távú előnyben részesítése
A modern időtapasztalat főként a jelen pillanatra irányul, kis szerepet juttatva a
minket alakító történelmi távlatnak és a jövő kihívásainak. Paradox módon a je-
lenlegi pénzügyi és gazdasági válság még inkább erősíti az azonnaliság és a sür-
gősség középpontba állítását, jóllehet a történelmi perspektíva és a világ jövőjéért
érzett felelősség új életirányok keresésére ösztönözhetne, sokkal inkább, mint az
életbevágó problémák megoldására előírt kritériumok betartása. Az ökológiai
válság radikálisan kiszélesíti felelősségi köreinket: a ma meghozott döntések soha
nem látott módon hatnak a holnap mindennapi életkörülményeire.

Francia Püspöki Konferencia – Ökológia és Környezetvédelem munkacsoport

– 110 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 110



Arra kapunk tehát meghívást, hogy a jelenre vonatkozó döntéseinkben vegyük
figyelembe a jövő érdekeit is, és olyan időfogalomban gondolkodjunk, amely meg-
előz minket, s egyben túl is mutat rajtunk. A keresztény gondolkodásmód hosszú
távú perspektívába helyez minket, az üdvtörténet folyamatába, amely jóval előt-
tünk kezdődött, és jóval utánunk is folytatódik majd. A hit dinamizmusában a
ránk bízott örökséget olyan ajándéknak tartjuk, amelyet őrizni és gyümölcsöztetni
kell. Ha a világra és emberségünkre e szüntelen teremtő ajándék gyümölcseként te-
kintünk, akkor megértjük, hogy a Teremtés nem a mi birtokunk, hanem az teszi
lehetővé, hogy éljünk. Elődeink munkáját a Teremtő szüntelen munkálkodásában
való részvételként fogjuk fel, amely mai létezésünket lehetővé teszi, a jövőre pedig
úgy tekintünk, mint amely az élet ígéretét hordozza az eljövendő nemzedékek szá-
mára. A múlt és a jövő kiszélesíti jelenünket, beleillesztve azt az üdvtörténet fo-
lyamatába, amely messze túllép látókörünkön. Hit és ökológia arra indítanak, hogy
a rövid távú megfontolásokat a jövővel való feszültségben szemléljük.

Katasztrófavárás helyett a remény szava szóljon
Az ökológiai kockázatok nagysága és a vele járó fenyegetések nyomán megkí-
sérthet az elkeseredés. A földi életre leselkedő veszélyek olyan méreteket öltöt-
tek, hogy jövőképünket gyakran a megkerülhetetlen katasztrófa érzése uralja.
Megbénít a félelem, és a biztonság keresése mániákussá válik. Lehet-e szava az
élet igenlésének ilyen halált sugalló perspektívában?

Keresztény reményünk, melynek alapja a Jézus Krisztus feltámadásába vetett
hit, olyan élet tanúivá tesz minket, amely túlmutat a halál által megjellegzett ta-
pasztalatokon. Nincs más garancia a jobb élet lehetőségére, mint a remény, hogy
a halálból élet támad. Semmi nem nyújt biztonságot a jövőben, hacsak nem fo-
gadjuk a bizonytalanságot radikális újdonság ígéreteként. E reménység tesz min-
ket egy szüntelenül eljövendő élet munkásaivá. A feltámadáshoz kapcsolódva re-
ményünk nem angyali várakozás, éppen ellenkezőleg, a halálon való átjutásból
táplálkozik. Arra indít, hogy a behatároltságot pozitív módon közelítsük meg, a
napjainkban tapasztalt korlátokban pedig új életmód kifejlesztésének lehetőségét
lássunk, s annak lehetőségét, hogy egyéni és közösségi adottságainkkal minél job-
ban élni tudjunk. A holnap iránti aggodalom a jelenbeli tulajdonunkhoz való bé-
nító és görcsös ragaszkodás veszélyét rejti, míg a remény révén felfedezhetjük, hogy
az emberiség és a mindig születőben levő világ szolgálata boldogsággal tölthet el.

Ritmus és szemlélődés tanulása a felgyorsult időben
A modernitás elhitette velünk, hogy az idő nyílegyenesen, szédítő sebességgel
halad szüntelenül előre. Ma azonban már tudjuk, hogy az anyagi növekedés

A jövő ökológiai kihívásai és feladatai

– 111 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:28  Page 111



nem határtalan, és hirtelen véget érhet. Ez a megszorítás segít újra ráébrednünk,
hogy az élet nem lineáris módon épül fel, hanem különböző időbeliség ritmi-
zálja a teremtés folyamatát: van ideje a vetésnek és az aratásnak, a munkának
és a pihenésnek, a változásokat előidéző cselekvésnek és a kontemplációnak.

Az első bibliai teremtéstörténetben a shabbat bemutatása azt világítja meg,
hogy a teremtő aktus nem szűkül le a „tevékenység” kategóriájára. Az időt meg-
jelölő ritmus bevezetése felszabadító folyamatként is megélhető: a boldogság
nem merül ki a javak birtoklásában, hanem egyben a tőlük való távolságtartást
is feltételezi, hogy ez által fel tudjuk mérni azok valódi értékét. Az emberi mi-
volt nem csak a cselekvésben nyilvánul meg, a pihenés és a szemlélődés révén a
világhoz való viszonya igazabbá válik. Míg a haladás nyílvesszeje egyre gyorsabb
futásra ösztönöz, a ritmus tapasztalata pontos helyünk megtalálását segíti elő.

A térhez való viszony

Az ökológiai krízis felborítja a térhez való viszonyunkat, és elmozdítja annak ha-
tárait: a földrajzi határokat a helyi és a globális közti összefüggés által, a politi-
kai határokat, amikor világméretű kormányzási formák megszületését sürgeti,
a természeti erőforrások határait, hiszen a természettel szemben új magatartás-
formákat kell kidolgozni. A határok ilyetén történő elmozdulása visszhangra
lelhet a keresztény hagyomány alapelveiben.

Uniformizáló fejlődés helyett integrális fejlődés
Megállapíthatjuk, hogy a globalizáció egyetlen óriási piacra szűkíti a világról
alkotott elképzelésünket: Ezzel szemben az ökológiai kihívások a helyi és a glo-
bális szintek között erős feszültséget keltenek, és a közelség fogalmának újra-
gondolására késztetnek. E két dimenzió radikális szembeállítása helyett a közeli
és távoli fogalmának újfajta megközelítésére van szükség.

A keresztény hit egyetemes – az emberiség és a világ egészére vonatkozó – üd-
vösséget hirdet, és szilárd tanúságot tesz az élet ezen ígérete mellett. Ezért visz-
szautasítja mindazt, ami csupán a közeli szomszédokkal való foglalatoskodáshoz
vezet, hiszen a földrajzilag, kulturálisan, társadalmilag messze lévők is egyaránt
testvéreink. A keresztény gondolkodás az egyénit és az egyetemest egyaránt
hangsúlyozza, túllépve egyén és közösség merev szembeállításán. Minden egyes
személy fejlődése a maga teljességében, éppúgy, mint az emberiség egészének
fejlődése, egyazon dinamikában, az „integrális fejlődésben” gyökerezik. Az öko-
lógiai krízis miatt ez az integralitás, mely az ember egészét és minden embert

Francia Püspöki Konferencia – Ökológia és Környezetvédelem munkacsoport

– 112 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 112



érint, egyúttal kiterjed a jövő nemzedékeire és a teremtés egészére is. A fejlődés
ilyenfajta teljessége új dimenziót nyer a még meg nem születettek személyében,
akik csak a jövőben fogják lakni a földet. Az „integrális emberi fejlődés” fo-
galma a „fenntartható fejlődés” gondolatának másképpen való kifejtéseként vo-
natkozik éppúgy az egyes ember, mint az emberek összességének életére, kor-
társainkra és azokra, akik majd utánunk élnek az élet bölcsőjében, a teremtett
világban.

Különböző nemzeti érdekek és a világkormányzás új formája
A globalizáció növelte a nemzetek közötti függés mértékét, ennek ellenére igen
különböző mértékben képesek csak beleszólni a világot érintő döntések meg-
hozatalába. Az ökológia a világszintű kormányzás új fajtáinak kidolgozására
szólít fel, amelyek lehetővé teszik, hogy minden ország gazdasági súlyától füg-
getlenül befolyásolhassa e döntéseket.

A keresztény hagyomány nem rendelkezik kormányzási modelljavaslattal,
de magában hordoz olyan támpontokat, amelyek révén a különbözőségben
megnyilvánuló egységet végig lehet gondolni. A Bábel és pünkösd közti kü-
lönbség jól illusztrálja az egyetemesség és a különbözőség kezelésének két mo-
delljét: az első az uniformizálódásra, a második a komplementaritásra példa.
Pünkösd képe tükröződik vissza egy olyanfajta kormányzásban, ahol gazdag és
szegény ország egyaránt szóhoz jut, ahol a nyelvek különbözősége összehango-
lódik egy közös üzenet körül, vagyis egy közös terv körül.

A természet eszközként kezelése vagy istenítése és a hozzá való helyes viszony
Azt mondhatjuk, hogy különösképpen a modernitás korában az emberiség úgy
akarta rákényszeríteni hatalmát a természetre, hogy azt hitte, elhanyagolhatja
környezetét, miközben saját javát keresi. Ezért manapság egyes szellemi irány-
zatok nem látnak mást az emberben, mint ragadozót, rombolót, végzetes fe-
nyegetést a világ számára, a természet egyfajta szakralizálásához vezetve. Ho-
gyan lehetne megtalálni az ember és a természet közötti helyes viszonyt a két
szélsőség: a természetet eszközként kezelő túlhajtott termelékenység és a nem
kevésbé túlzó védekezés, a természet szakralizációja között?

A keresztény hagyomány kijelöli az ember sajátos és kitüntetett helyét a Te-
remtésben. Az a tény, hogy az ember élvez elsőbbséget, nem jelenti egyben a ter-
mészet megvetését, inkább az ember és a természet közötti helyes egyensúly meg-
találását, olyan kölcsönös viszonyt, melyben mindkét fél (a természet és az ember)
ad és kap a másiktól. Erre inspirálnak a Teremtés könyvének sorai, ahol az ember
a paradicsomkert őrzőjeként van jelen, és azért, hogy gyümölcsözővé tegye azt. Így

A jövő ökológiai kihívásai és feladatai

– 113 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 113



tehát nem kizsákmányolásról, sem pedig egyszerű megóvásról van szó, hanem part-
nerkapcsolatról az ember és a természet között.

Manapság nem tudjuk jövőnket elképzelni a természettől függetlenül, még
kevésbé a természet ellenében. A természet nem egyszerű tájat jelent, sem puszta
erőforrást. Kölcsönös egzisztenciális függés köti össze az embert és a természetet.
Közösen kell megtanulnunk tisztelni a természetet, ugyanakkor el kell sajátíta-
nunk az iránta érzett felelősséget is, hogy jobbá téve és ne rombolva tudjuk ural-
munk alá hajtani Az ember ily módon, az egész teremtett világ nevében ismer-
heti fel és ünnepelheti a Teremtés tervét, amelyben maga is a teremtő társa lesz.

A másik emberhez való viszony

Amennyiben az ökológiai válság az időhöz és térhez való viszonyunkat érinti,
a másik emberrel való kapcsolatunkat is újra kell gondolnunk. Az emberi kap-
csolatok széles skálája tartozik ide ellenségeskedés és szövetség, erő és töré-
kenység, elköteleződés és lemondás között.

Versengéstől a szövetségkötésig
A kihívás, hogy megnyissuk világunkat az élet jövője felé, a másikban csupán
riválist látó gondolkodásmóddal való szakításra ösztönöz. A másik lehet ter-
mészetesen valaki hozzánk hasonló, testvérünk (lásd Káint és Ábelt), de lehet
egy emberi közösség, és a világ is, amelynek része vagyunk.

Hisszük, hogy Jézus Krisztusban való üdvösségünk kiengesztelődést jelent;
ezért a másikhoz fűződő kapcsolatunkat nem szabad az erőviszonyok kizáróla-
gossága alapján megítélni, hanem a bibliai szövetség gondolatának fényében kell
felfognunk azt. A szövetségi kapcsolat azt feltételezi, hogy meghatározott módon
állunk hozzá a másik különbözőségéhez, a kialakítandó közösséghez és a jövő bi-
zonytalanságához. A különbözőséget nem ellentétek forrásának, hanem a köl-
csönös gazdagodás lehetőségének tekintjük. A felépítendő közösség pedig nem
annyira a közös jólét lehetőségét jelenti, mint inkább „a jól való együttélés” for-
máinak kiépítését szolgálja. A jövő bizonytalan volta arra indít, hogy a kockáza-
tokkal közösen nézzünk szembe, semmint hogy a másikat tekintsük kockázati
tényezőnek, elzárkózva előle. Isten a teremtményt teremtő társává [co-créateur]
teszi, és ennek az Isten és ember közti szövetségnek mintájára kell kapcsolatain-
kat kiépíteni embertársainkkal. Ha a másik emberben nem riválist, hanem a te-
remtő társát látjuk, akkor a kényszerű egymásrautaltság szabadon választott köl-
csönös függéssé alakul. A másik többé már nem csupán fenyegetést jelent

Francia Püspöki Konferencia – Ökológia és Környezetvédelem munkacsoport

– 114 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 114



személyes terveinkre nézve, hanem a mindannyiunk számára bőségesebb életet
hozó közös erőfeszítés megvalósításának ígéretét hordozza magában.

Az eljövendő világra irányuló effajta közös erőfeszítés feltételezi, hogy meg-
tanuljuk az egymás közötti szolidaritás és barátság kiépítésének különböző mó-
dozatait. A szolidaritáson alapuló tartós fejlődés érdekében olyan kölcsönössé-
get és olyan függőséget kell kialakítani, amelyet nem a puszta egyenlőség,
hanem a „jó együttélés” elve vezérel. Egyazon Atya gyermekeiként tudjuk, arra
vagyunk hivatva, hogy egymás testvéreiként éljünk ugyanazon világban, annak
tudatában, hogy csak egy Föld létezik mindannyiunk számára ma és holnap.

Erőszaktól a törékenységig
Olyan világban élünk, ahol az érték meghatározásának alapja a hatalom, az erő
és a birtokolt gazdagság. Ahol a sebezhetőség kirekesztést és megvetés eredmé-
nyez. Az ökológiai válság azonban rávilágít arra a tényre, hogy a természet töré-
kenysége újfajta együttélési formák keresésének forrása lehet társadalmainkban.

A keresztény hitünk alapját képező húsvéti misztérium arra hív, hogy a halál-
ban az élet ígéretét lássuk. Ez a hitbeli tapasztalat mélyen emberi tapasztalathoz tár-
sul, a törékenység érzéséhez, mely utat nyit a radikálisan új felé. Az ökológiai vál-
ság radikális módon mutatja meg emberi törékenységünket. A technikai haladás
azzal az illúzióval táplált minket, hogy az ember mindenható, és végtelen növeke-
désre képes. A gyengeség és a szegénység kiküszöbölésre váró hiányosságok voltak.

Az ökológiai válság azonban napjainkban lehetőséget nyújt arra, hogy a töré-
kenységben egy újfajta ígéretet lássunk: a környezeti behatároltságnak köszönhe-
tően felfedezzük az életnek a kapcsolatokban rejlő dimenzióját. Megértjük, hogy
az életminőség nem pusztán a javakhoz való hozzáférésen alapszik, hanem a társa-
dalmi kapcsolatok hálózatán is egyben. A jelenlegi fejlődésmodell törékenysége
újfajta fejlődésszemléletre ösztönöz. Máskülönben az ökológiai válság fő áldozatai
újra csak a legtörékenyebb helyzetű népek lesznek, valamint az eljövendő nemze-
dékek, akiknek ma nincs lehetőségük megvédeni az élethez való jogukat. Ezek az
újfajta törékenységi helyzetek a szolidaritás új formáinak létrehozását követelik
meg. A fejlődési modell és a ma és a jövő emberének törékenysége társadalmi és
szolidáris kapcsolatok megújulásának forrásai lehetnek. Az új élet mindig a halá-
lon való átmenetet jelenti, ez a húsvéti üzenet ölt alakot korunk történelmében.

Elköteleződés és lemondás között
A világ kizökkent állapotában az emberek keresik a megoldásokat. Az ilyen irá-
nyú elköteleződés néha olyan erős, hogy elhiteti az emberrel mindenhatóságát.
A dolgok ellenőrzése, uralma iránti vágy arra késztethet minket, hogy terveink

A jövő ökológiai kihívásai és feladatai

– 115 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 115



birtokosának tudjuk magunkat. Azonban az ökológiai válság miatt radikális
módon megtapasztaljuk a tehetetlenség érzését, és egyúttal megtanuljuk a le-
mondás magatartását is.

A hit segíthet e két fajta ellentétes mozgás, az elköteleződés és a lemondás meg-
valósításában. Míg felelősségvállalásunk a világban bátor elköteleződést követel,
egyben megköveteli az uralmi pozícióról való lemondást is. Míg az elköteleződés
által megvalósítjuk teremtő-társi feladatunkat, a lemondás magatartása szüntele-
nül emlékeztet arra a tényre, hogy a teremtett világ ajándék, és hogy tetteink ered-
ményének nem mi vagyunk a birtokosai. Az élet jövőjének ígérete, arra vezetve,
hogy elinduljunk az ismeretlen, még csak remélt felé, valóra váltja napjainkban a
hitbeli atyáinknak tett ígéretet, akik mindent elhagytak, hogy elinduljanak az
„ígéret földje” felé. Ha a mindenki számára lakható föld érdekében tett erőfeszí-
tések megvalósíthatatlannak látszanak is, a szemlélődés és a liturgia siethet segít-
ségünkre, emlékeztetve arra a tényre, hogy ennek az elköteleződésnek a gyökerei
a minket megelőző és az utánunk is folytatódó üdvtörténetben vannak.

Az ökológiai válság felborítja idő- és térélményünket, a másik emberhez való
viszonyunkat. Ez a mindent felforgató tapasztalat alkalmat ad arra, hogy újra-
fogalmazzuk hit és élet kapcsolatát, s ez által mindkét fogalom gazdagodhat. Ra-
gadjuk meg ezt az alkalmat!

MÁSODIK RÉSZ
KERESZTÉNY MÓDON CSELEKEDNI A TEREMTETT VILÁGÉRT: JAVASLATOK

Szembesülve ezekkel a kihívásokkal és az életmódváltás sürgető szükségességé-
vel, a társadalom különböző szereplőin túl az Egyháznak is meg kell mutatnia
az autentikusan „fenntartható fejlődés” melletti elkötelezettségét. A keresztény
közösségek számára olyan cselekvési irányokat kell kijelölnie, amelyeket kö-
vetve kinyilváníthatják a környezetvédelem kérdésének komolyan vételét és
tettre készségüket. Keresztény reményünk alapján az ember és a világ jövőjébe
vetett hit hordozói vagyunk. Ezt a hitet kell megosztanunk minden jóakaratú
emberrel. Mostantól velük közösen azon kell munkálkodnunk, hogy ezt a jövőt
valóra váltsuk az emberek és a teremtés egésze közötti megújult szövetség által.

1. Teremtésteológia és katekézis kidolgozása
Az ember és a teremtett világ szoros összetartozása miatt a teremtés teológiája és
katekézise mostantól a keresztény hit megnyilvánulásaiban alapvető szerepet kell,
hogy játsszon. Egy ilyenfajta katekézisnek a bibliai antropológia alapján meg kell

Francia Püspöki Konferencia – Ökológia és Környezetvédelem munkacsoport

– 116 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 116



határoznia az ember specifikus felelősségét a teremtés többi részével szemben, és
meg kell mutatnia, hogy az ember e fontos szerepe miképpen van összhangban
Isten tervével.

Szükségszerűen magában kell foglalnia, az „integrális fejlődés” gondolatához
kapcsolódva „a humán ökológia” fogalmát, rá kell mutatnia arra a következetlen-
ségre, sőt belső ellentmondásra, amely akkor keletkezik, amikor megkövetelik „az
új generációtól a természeti környezet oltalmazását”, ugyanakkor „a társadalom-
ban az élethez és a természetes halálhoz való jogot nem tartják tiszteletben, ha az
ember fogantatása, magzati élete és születése mesterséges körülmények között tör-
ténik, ha emberi embriókat áldoznak fel kísérleti célokra”.1 Ez a katekézis elen-
gedhetetlen ahhoz, hogy a keresztények elköteleződésük gyökereinél átérezzék a
teremtés tiszteletének fontosságát, és ez alapján új életformákat alakítsanak ki.
Akkor valósulhat meg mindez, ha olyan teológiai kutatások kezdődnek el, amelyek
képesek kimutatni „a természet könyvének” egyedülálló és oszthatatlan jellegét,
„mind a természet vonatkozásában, mind az élet, a nemiség, a család, a társadalmi
kapcsolatok, röviden: a teljesértékű emberi fejlődés tekintetében”.2

2. Képzési formák kialakítása
Az Egyház nem bízhatja a Teremtés, az ökológia és „a fenntartható fejlődés”
kérdéseivel való foglalatosságot csupán egyes emberek jóakaratára. Ezért képzési
formákat dolgoz ki és javasol ezekben a kérdésekben az egyházmegyei képzési
központok, a szemináriumok, a katolikus iskolák és egyetemek számára. Számos
mozgalom, mint a cserkészet vagy a fiatal keresztények agrármozgalma (Mou -
ve ment Rural de la Jeunesse Chrétienne) már elkezdte pedagógiai munkáját,
amely a Teremtés művének felfedezését célozza a természeten keresztül. Ezeket
a kezdeményezéseket támogatni kell.

3. A teremtő Isten ünneplése
A keresztény liturgia Isten művének megünneplése. Rá kell újra ébrednünk,
hogy a dicséret, imádás és imádság ezen formáiban a liturgia arra hívja az em-
bert, hogy a világhoz és a természethez való kapcsolatát a teremtő Isten aján-
dékának gyümölcseként és az emberek közötti testvériség teremtő szereteteként
élje meg. Meg kell tehát kezdeni azt a munkát, mely során a liturgia ökológiai
dimenzióját tárjuk fel. Más keresztény felekezetekkel egységben, a Franciaország

A jövő ökológiai kihívásai és feladatai

– 117 –

1 XVI. BENEDEK: Caritas in veritate, 51.
2 Uo.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 117



és Európa több egyházközségében már bevezetett gyakorlat mintájára, bátorítjuk
a Teremtés ünnepeinek létrehozását. Miért ne lehetne ez az ünnep a 2007-ben,
Nagyszebenben megrendezett ökumenikus nagygyűlés javaslata szerint szep -
tem ber elseje és Assisi Szent Ferenc október negyedikei ünnepe között? Javasol -
juk, hogy helyezzünk új hangsúlyt az „áldások” évszázados hagyományára és a
böjt gyakorlatára, hogy ez által erősödjék a természethez való viszonyunk, és
felfedezzük a boldogító mértékletesség gyümölcsöző voltát. Ezeket az ünnep-
léseket a teremtett világ és az érte való emberi munkálkodás művészi ábrázolá-
saival gazdagíthatjuk. A liturgia ily módon a környezetvédelemmel kapcsolatos
nevelő funkciót tölthet be a résztvevők számára.

4. A környezetvédelmi kérdésekben való tájékozódás
Az Egyháznak kötelessége megbízható, elmélyült és sokoldalú információra
szert tenni a környezetvédelem témakörében, hogy állást foglalhasson, és haté-
konyan fel tudjon lépni. Többféle szakértői csoport véleményére támaszkodhat,
ilyenek például az Igazságosság és Béke Bizottsága (Commission Justice et Paix)
vagy a környezetvédő és életmódsegítő csoport (Antenne Environnement et
Modes de Vie), amelyek a Francia Püspöki Konferencia Család és Társadalom
Tanácsával (Conseil Famille et Société) dolgoznak együtt. A környezetvédő és
életmódsegítő csoport szakembereit objektív információk szerzése céljából fel-
kérték, hogy olyan anyagokat állítsanak össze, amelyek egy adott környezeti
kérdésre vonatkozó technikai és tudományos adatokon túl tájékoztatást adnak
a kérdéssel kapcsolatos viták részleteiről is. Ilyen már megszerkesztett és közzé-
tett tájékoztató anyag többek között a Le gaz de schiste [A kőzetgázok], a Séismes,
éruptions volcaniques et tsunamis [Földrengések, vulkánkitörések és cunamik]
és a Les marées vertes [A zöld tengerárak] című írások. Ezek az anyagok a püs-
pökök, egyházi mozgalmak és szolgálati szervek informálását szolgálják, és ezen
túl mindenkiét, aki a Család és Társadalom Tanács honlapját látogatja
(www.penseesociale.catholique.fr). Támogatjuk továbbá az eddigi egyházme-
gyei mozgalmak mintájára olyan keresztény csoportok megalakulását, ame-
lyekben a Teremtéssel kapcsolatos kérdések megvitatására és tapasztalatcserére
kerül sor, és az ezzel kapcsolatos kiadványok szerkesztésére és terjesztésére egy-
házmegyei vagy helyi szinten, továbbá mindazokat a kezdeményezéseket és
kampányokat, amelyek széles körben tudnak e témában mozgósítani.

5. Kapcsolatok kiépítése a környezetvédelemben résztvevőkkel
Az Egyháznak tudatosítania kell, hogy nem az egyedüli és egyetlen cselekvő
alany a környezetvédelem terén. Éppen ezért fontos, hogy tisztában legyen azzal,

Francia Püspöki Konferencia – Ökológia és Környezetvédelem munkacsoport

– 118 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 118



kik azok, akiknek befolyása van a jövőre, és saját állásfoglalását megfelelő kon-
textusban képviselje. Az Egyház környezetvédelemmel kapcsolatos állásfoglalása
nem lehet tudományos jellegű. Ez nem tartozik az Egyház illetékességi körébe.
Amennyiben azonban figyelmeztetni akar, és minél nagyobb számú ember kö-
rében reményt akar ébreszteni, elengedhetetlen, hogy a társadalmi felelősökkel
párbeszédet alakítson ki: a tudósokkal, politikusokkal, filozófusokkal, közgaz-
dászokat, technikusokkal. Az Ökológia és Környezetvédelem (Écologie et En -
vironnement) munkacsoportnak már lehetősége volt ilyen megbeszélés-soro-
zatok kivitelezésére. Azt tapasztalták, hogy a téma felelősei igényt tartottak ilyen
vallási csoportokkal való találkozásra, abban a meggyőződésben, hogy a cso-
portok véleménye hozzájárul az emberiség fenntartható fejlődését célzó meg-
oldások megtalálásához. Közülük néhány szakember, akik egyébként kereszté-
nyek, kész arra, hogy a hit fényében elmélyítse a környezet védelmére vonatkozó
reflexiót az Egyház szolgálatára, és kísérje az egyházakat az ökológiai egyensúly
javítását és a mindenki számára érvényes irányvonalak kijelölését célzó gyakor-
lati döntéseik meghozatalában. A munkacsoport írásbeli anyagának összeállítása
során kiépített kapcsolatok csupán egyes területekre korlátozódnak. A Család
és Társadalom Tanács Környezetvédelem és Életmód csoportja (Antenne Envi -
ron nement et Modes de vie du Conseil Famille et Société), e kérdéskör felelő-
seként, kiszélesíti majd a kapcsolatokat a környezetvédelem szereplőivel.

6. Az egymásra figyelés és a párbeszéd lehetőségeinek kialakítása
Nagy feladat, hogy a vidék mai nehéz helyzetében is segítően legyünk jelen. Az
Egyház helyi jelenlétéből adódóan képes bizonyos esetekben dialógust kezdemé-
nyezni, vagy éppen meghallgatni a földműveseket, nemcsak hivatásuk technikai ol-
dalával kapcsolatban, hanem munkájuk lényegét és értelmét illetően is. Mindeh-
hez már most is hasznosan hozzájárulnak az Egyház működő vidéki szervezetei: a
keresztények az agrárvilágban elnevezésű mozgalom (CMR, Chrétiens dans le
Monde Rural) és a fiatal keresztények agrármozgalma (MRJC, Mouvement Rural
Jeunesse Chrétienne). Ilyen katolikus ihletésű kezdeményezés a Franciaország
tizenkét régiójában megtartott „mezőgazdász napok”. Az Egyház hidat és az
összetartozás érzését építheti ki termelők és fogyasztók között, elősegítve ezzel
a környezet iránti közös felelősségvállalás szükségességének tudatosítását. Ilyen
szellemiségben működnek a mezőgazdasági kistermelés fenntartása érdekében lét-
rehozott szövetségek (Associations pour le Maintien d’une Agriculture Paysanne).
A különböző résztevők közötti találkozás, odafigyelés és párbeszéd ezen terei, min-
den véleménykülönbség ellenére, hasznosnak és termékenynek bizonyulnak,
amennyiben egymás szavának tiszteletteljes, testvéri meghallgatását tűzik ki célul.

A jövő ökológiai kihívásai és feladatai

– 119 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 119



S nem csupán az elzártság és a vétkesség érzésével küzdő falvak világának van szük-
sége minderre. Napjainkban a városok nyújtotta életteret is újfajta módon kell be-
lakni, ahol a népesség többsége él. Szükség van tehát olyan eszmecsere-lehetősé-
gekre, ahol a harmonikus „együttélésről” közösen lehet gondolkodni. Ilyen
tapasztalatot kínálnak fel jelenleg a roubaix-i és tourcoing-i espereskerületekben
működő keresztény csoportok, amelyek a két város közti új városnegyed építésé-
nek tervét dolgozzák ki. A párbeszédnek e tereire olyan más, a környezetet érintő
vitatott kérdésekben is nagy szükség van, ahol a vélemények erősen megoszlanak.
Különösképpen is az atomenergia problémája körüli vitában lenne égető szükség
ilyen eszmecserék lehetőségére. Franciaország egyik régiójában az Egyház kezde-
ményezte egy ilyen csoport létrehozását, amely a nukleáris atomhulladék tárolásá-
nak problémájával foglalkozik. Mindezeknek a kezdeményezéseknek az a célja,
hogy segítse a keresztényeket a társadalmi együttélés során mindannyiunk számára
felmerülő új kockázatok és feladatok jobb tudatosításában.

7. Példamutatás a döntésekben
Az Egyház nem kompetens abban, hogy globális megoldásokat kínáljon a kör-
nyezetvédelem különböző problémáira, mint például a klímaváltozás, a termé-
szeti erőforrások kimerülése, a biodiverzitás elszegényedése, az energiahordozók
megválasztása. Azonban magatartása és fogyasztási szokásai által példát kell mu-
tatnia. Nem vonakodhat közzétenni mindazt, amit már örömmel megvalósított
e téren, bízva a meggyőzés és a jó példa erejében. Olyan mintaértékű úttörő vál-
lalkozások nyomán, mint a Châlons-en-Champagne-beli egyházmegyei központ
épülete, amely 2006-ban építészeti díjat nyert, a párizsi Collège des Bernardins
épülete, vagy a rennes-i egyházmegye egyik képzési központja, az egyházmegyei
és plébániai épületek felújítása és építése során is feltétlenül olyan technológiai
megoldásokat kell keresni, amelyek energiatakarékosak. Számos egyházi épület
életkora és elavult állapota nem mindig könnyíti meg modern és hatékony tech-
nológiák alkalmazását. A környezetvédelmi szempontoknak azonban határo-
zottan érvényesülniük kell az ezen ingatlanok jövőjét illető döntésekben, még
anyagi és műemlékvédelmi áldozatok árán is, az épület szigetelésekor, a fűtési
technika megválasztásakor stb. Az egyházi rendezvények szervezői ügyeljenek a
megfelelő fogyasztási módok megválasztására, a szállításnál (telekocsi), az étke-
zéseknél, a szemét mennyisége és minősége tekintetében, a felhasznált anyagok
jellegében, például a közös „előrecsomagolt piknikek” esetében, a közösségi ter-
mek világításánál és fűtésénél, a szelektív hulladék gyűjtésében stb.

Érdemes szem előtt tartani a már megvalósult erőfeszítések tapasztalatait.
Ennek jegyében készültek a „Diakónia 2013” elnevezésű találkozóra a lourdes-i

Francia Püspöki Konferencia – Ökológia és Környezetvédelem munkacsoport

– 120 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 120



polgármesteri hivatallal közösen olyan eligazító segédanyagok, amelyek a kör-
nyezet megóvását elősegítő szervezéshez adnak irányelveket. A keresztény ösz-
szejövetelek helyszínein különösen is törekedni kell arra, hogy az épített vagy a
természeti örökség használata során a környezetvédelem szempontjait maxi-
málisan figyelembe vegyék. Tapasztalatcseréket kell szervezni, össze kell állítani
azok listáját, akik mások számára referenciaként szolgálhatnak, lépéseket kell
tenni a környezettudatossággal kapcsolatos érzékenység kialakítására, mint
ahogy azt már más európai egyházak is teszik. A monasztikus élet tapasztalata
a gazdasági, szociális, spirituális és környezeti egyensúly megteremtésében, más
szóval a „boldog mértékletesség” alternatív életmódjának ideálja álljon előttünk
példaként. Egyes vallási közösségek a teremtett világ tiszteletében látják külde-
tésük lényegét, őket bátorítani kell e küldetésükben, és abban, hogy mindezt az
egész Egyház javára tegyék.

8. Bátorítsuk a keresztényeket, hogy vegyenek részt a „fenntartható fejlődés”
kiépítésében
Isten országának dinamikáját élheti meg a világ akkor, ha fejlődésében egyszerre lesz
jelen a gazdasági, a szociális és környezetvédelmi szempont, valamint a legszegényebb
és legkiszolgáltatottabb népek előrehaladásával és az eljövendő nemzedékekkel való
törődés. A világ ilyenfajta építése feltételezi az individualizmustól és a fogyasztói szem-
lélettől megfertőzött mentalitásunk megváltoztatását. Az ezzel járó életmódváltást
nekünk, keresztényeknek jó hírként kellene fogadnunk. Ez az elköteleződés rész-
ben egyéni, de mindenekelőtt közösségi döntéseket követel meg, érintve az összes
kormányzati, helyi, regionális, nemzeti, európai és világszintű fórumot.

Mindenfelé megindult már többé-kevésbé gyors ütemben a fejlődési stratégiák
kidolgozása és megvalósítása; ezek az Agenda 21 vagy a Klíma Terv nevet viselik.
A „Grenelle de l’Environnement”3 olyan kollektív munkamodellt állít elénk, amely
egy asztalhoz ültetett különböző, sőt ellentétes érdekeltségű résztvevőket: ipari ve-
zetőket, helyi közösségeket, környezetvédő szervezeteket, szakszervezeteket, szak-
értőket. Sok keresztény munkálkodik egy új világ ilyetén közös megvalósításán
politikai vagy civil szervezetekben elköteleződve, vállalatoknál és regionális intéz-
ményeknél, vagy éppen nemzetközi szervezetekben. Az Egyháznak bátran kell hir-
detnie a világ ilyen jellegű átalakításának alapvető fontosságát, mivel, mint azt Al -
bert Jacquard mondta: „Nem a földet kell megmenteni, hanem az emberiséget.”

A jövő ökológiai kihívásai és feladatai

– 121 –

3 2007-ben kidolgozott, a francia kormány által kezdeményezett környezetvédelmi akció-
terv. (A ford.)

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 121



Bátorítania kell tehát a keresztényeket, hogy vegyenek részt ebben a hatalmas közös
munkában, amely egy fenntarthatóbb, azaz „élhetőbb” világ felépítésére irányul. Az
erre való felhíváshoz minden jelenleg használt kommunikációs eszközt igénybe
kell vennünk, az internetet és a társadalmi csoportok hálózatát.

9. Az Egyház szava ökológiai és környezetvédelmi kérdésekben a keresztény
gondolkodás számára
A jelen dokumentum püspökök egy csoportjának erőfeszítéseként született
meg, amely francia püspökök felkérésére alakult a 2010 márciusában, Lourdes-
ban tartott plenáris ülésen. Olyan keresztény szakértők és csoportok segítették
munkájukat, akik az érintett kérdésekben járatosak. A dokumentum világossá
kívánja tenni, hogy az Egyház mennyire fontosnak tartja a „fenntartható” világ
felépítésének munkáját. Az Egyháznak tudatában kell lennie annak a ténynek,
hogy jelentéssel teli szavakat várnak el tőle, és azt is, hogy tettei összhangban le-
gyenek szavaival. Ugyanis nem egyszerűen a környezet megóvásáról van szó
csupán, hanem az ember és az emberi élet értelméről, az igazságosság és a bol-
dogság fogalmáról. Tisztában vagyunk azzal a ténnyel, hogy az itt felkínált ref-
lexiót ki kell egészítenünk és el kell mélyítenünk a keresztény mozgalmak és
közösségek segítségével, az emberekkel egyénileg és közösségben folytatott pár-
beszédben, odafigyelve arra, hogy viselkedésünk és döntéseink következetesek
legyenek, amikor a mai környezeti kihívásokkal nézünk szembe.

HARMADIK RÉSZ
A TERMÉSZETTEL, AZ EMBERREL ÉS ISTENNEL VALÓ KAPCSOLAT ÁTALAKÍTÁSA

Nincs olyan ökológia, amely ne lenne globális: föld, ember és Isten, teremt-
mény és Teremtő kapcsolata szoros. Amikor Földünket tiszteljük, az embert
tiszteljük. Amikor az emberiséget szeretjük, akkor a Földet is szeretjük. Minden
lény e Föld szülötte, az anyaföldé, a tápláló földé. Közös sors, közös egymásra-
utaltság egyesít mindent. Ez a szolidaritás rejlik az ökológiai kérdés mélyén.
1987-ben II. János Pál pápa már így figyelmeztetett: „Egy emberi családot al-
kotunk mindnyájan. Egymás testvérei vagyunk… Fel kell ismernünk, hogy az
emberiség nagy családjának testvéri összetartozása lényegi feltétele közös éle-
tünknek a Földön.”4

Francia Püspöki Konferencia – Ökológia és Környezetvédelem munkacsoport

– 122 –

4 II. JÁNOS PÁL: Beszéd a béke világnapján, 1987.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 122



XVI. Benedek pápa pedig arra figyelmeztet, hogy nem lehet a természet öko-
lógiájáról beszélni az ember ökológiája nélkül: „Az Egyház felelősséget visel a te-
remtésért, és ezt a felelősséget nyilvánosan is érvényre kell juttatnia. Ha pedig ezt
teszi, nem csak a földet, a vizet, a levegőt kell védelmeznie, amelyek mind hoz-
zátartoznak a teremtés adományához. Az embert kell védelmeznie mindenekelőtt,
saját önpusztítása ellenében. Szükség van valamire, ami egyfajta – jól értelmezett
– humánökológiának nevezhető. A természet károsítása szorosan összefügg azzal
a kultúrával, amely az emberi együttélést is alakítja. Ha a társadalomban elfoga-
dottá lesz a »humánökológiai« szemlélet, abból nyeresége származik a környezeti
ökológiának is… A természet könyve egy és oszthatatlan, mind a természet vo-
natkozásában, mind az élet, a nemiség, a család, a társadalmi kapcsolatok, rövi-
den: az integrális emberi fejlődés tekintetében. A környezettel szembeni kötele-
zettségeink összefüggnek azokkal a kötelességeinkkel, amelyeket magával az
emberi személlyel szemben, és annak a másik emberrel való kapcsolataiból faka-
dóan viselünk. Egyes kötelességeket elvárni, másokat pedig elfojtani nem lehet.
A mai mentalitásnak és gyakorlatnak súlyos ellentmondása ez, amely megalázza
az embert, megterheli a környezetet, károsítja a társadalmat.”5

Mindnyájan birtokba kaptuk ezt „a nagy könyvet”. Minden nemzedék ol-
vasója e könyvnek, filozófusok, tudósok, jó szándékú nők és férfiak sokoldalú
olvasata találkozik itt össze. Minden nemzedék ugyanakkor szerkesztője is vá-
lasztásai, elköteleződései révén. E könyv egyedülálló voltából adódóan olyan
átfogó szemléletmódot sugall, amely a magatartásmódok megváltoztatására és
újfajta kapcsolatok kialakítására ösztönöz.

1. Az emberek közötti kapcsolatok új fajtái
Egy emberi családhoz tartozunk, ezért törődnünk kell egymással, igyekeznünk
kell, hogy a javakat megosszuk, és mindenki szükségletét tiszteletben tartva
használjuk fel azokat. Mindenfajta szolidaritás szegények és gazdagok, északi és
déli országok, jelen és jövőbeli generációk között, megköveteli, hogy igazságos
gazdasági és politikai rendszerekben éljünk, és így közvetlenül összefügg egy
globális ökológia kialakításával.

„Törődnünk kell környezetünkkel”, figyelmeztet XVI. Benedek pápa. Hi-
szen „azért lett az emberre bízva, hogy felelősséggel átitatott szabadsággal őrizze
és védelmezze azt, állandóan szem előtt tartva mindenki javát mint irányadó kri-
tériumot. […] Nem szabad megfeledkeznünk a szegényekről, akik legtöbbször

A jövő ökológiai kihívásai és feladatai

– 123 –

5 XVI. BENEDEK: Caritas in veritate, 51.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 123



nem részesülhetnek a teremtett világ egyetemes javaiból. […] Amennyiben a
környezetvédelem kiadásokkal jár, akkor ezeket igazságos módon kell szétosz-
tani, figyelembe véve a különböző országok fejlettségi szintjét, és tekintettel az
eljövendő nemzedékek iránti szolidaritásra. […] Az ember és környezete kö-
zötti szövetségnek Isten teremtő szeretetét kell visszatükröznie , akitől szárma-
zunk, és aki felé tartunk.”6

2. Az Istennel való kapcsolat új fajtái
Az ember nem azért bánik-e ilyen keményen felebarátjával, mert elszakadt Is-
tentől? Nem azért-e olyan sivár az ember szíve, mert nem kötődik már Isten sze-
rető szívéhez? Nem tudván többé, hogy Isten az Atya, sokan nem ismerik el
egymást testvérnek, ugyanazon család tagjának, közös Teremtő teremtményei-
nek, a közös Atya szeretett gyermekeinek. Isten nem ismeréséből következik,
hogy Vele szemben hálátlan lesz az ember, és gyakran keményen bánik ember-
társaival is. A keresztények hálaadó imádságának ki kell fejeznie az ember he-
lyes magatartását Isten, a természet és az embertársak felé, amint ezt a Szentí-
rás zsoltáraiban is olvashatjuk. A Katolikus Egyház liturgiája sok áldó imádságot
őriz számunkra, például a vetés, a termés vagy a természet értékes elemeinek, a
földnek, a levegőnek, a víznek és a tűznek, vagy az állatoknak megáldását. A bib-
liai teremtéstörténetek figyelmes újraolvasása arra emlékeztet minket, hogy a Te-
remtő nem azért helyezte az embert az Édenkertbe, hogy elhanyagolja vagy ki-
zsákmányolja azt, hanem hogy művelje, tisztelettel és az eljövendő nemzedékek
iránti odaadással és gondoskodással használja. Isten ellen vétkezünk, ha elha-
nyagoljuk és megvetjük mindazt, amit teremtett. Továbbá egymás iránt is vét-
kezünk, az emberekkel, az állatokkal, növényekkel és a föld kincseivel, vagyis
az egyetlen Teremtő összes alkotásával szemben.

Az eucharisztia megünneplése, amelyben a hálaadás és a felajánlott adomá-
nyok központi szerepet játszanak, elősegíti egy olyan globális ökológiai szem-
léletmód kialakítását, amelyben Isten áll a középpontban, a természet tisztelete
megvalósul, és ahol az ember megtapasztalja a felé irányuló szeretetet. Az 1989-es
bázeli európai ökumenikus nagygyűlés és az azt követő gyűlések (Graz, Nagy -
szeben) óta a különböző felekezetű keresztények közös meggyőződésre jutottak
Fontos tehát, hogy a keresztényeknek közös ökumenikus ünnepléseket szer-
vezzünk, és közös akcióterveket dolgozzunk ki.

Francia Püspöki Konferencia – Ökológia és Környezetvédelem munkacsoport

– 124 –

6 XIV. BENEDEK: Üzenet a béke világnapjára, 2008.

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 124



3. Új kapcsolatok a teremtett világ egészével
Az emberiségnek sürgető szüksége van olyan felelős és szolidáris személyekre –
közgazdászokra és mérnökökre, jogászokra és politikusokra, nevelőkre és föld-
művesekre, művészekre, költőkre és misztikusokra –, akik elfogadják, hogy a
Föld gyermekei. A földnek igazi kertészekre van szüksége. Isten teremtett vilá-
gában szükség van minden teremtményre, és arra, hogy közöttük testvéri har-
mónia valósuljon meg. A világ megváltoztatásához a szívünket kell megváltoz-
tatnunk! Meg kell térnünk, alapvető morális fordulatra van szükség,
gondolkodásmódunk, kommunikációs eszközeink, közlekedési formáink, mun-
kánk és fogyasztási szokásaink radikális megváltoztatására. Újra össze kell han-
golni az életörömöt és a mértékletességet, a dolgok felhasználását és tiszteletét,
a boldogságot és az egyszerűséget! Most, hogy a figyelmeztetések már elhang-
zottak, és tanulmányok és nyilatkozatok láttak napvilágot, szükség van kollek-
tív cselekvési tervekre, és szükség van a mindennapi élet összes területén min-
den állampolgár – így tehát minden keresztény – tetteire a megfelelőbb
fogyasztás, a jobb megosztás, valamint a ma és a holnap emberével való szoli-
dáris előrelátás érdekében. Újfajta kapcsolat kiépítésére van szükség embertár-
sainkkal, a természettel és Istennel. Nemde ezt értette meg Assisi Szent Ferenc,
a természetvédők védőszentje, aki mindenét bátran elhagyva egész életét a ki-
engesztelődés és a testvéri szeretet szolgálatába állította, és aki ezért így énekel-
hetett: „Áldott légy, Uram, s minden alkotásod, legfőképpen urunk-bátyánk a
nap […]. Áldjon, Uram, téged hold nénénk és minden csillaga az égnek […].
Áldjon, Uram, tégedet szél öcsénk, víz húgunk, tűz bátyánk […]. Áldjon,
Uram, téged földanya nénénk, ki minket hord és enni ad, és mindennemű gyü-
mölcsöt terem, füveket és színes virágokat.”7

ZÁRSZÓ

Jelen munkánk lezárásakor világossá válik, hogy a keresztények és a keresztény
közösségek arra hivatottak, hogy az evangélium szellemében nézzenek szembe az
ökológiai válság által felvetett kérdésekkel. Nem lehet Istent és felebarátunkat úgy
szeretni, hogy e közben közömbösek maradunk a Teremtés jövőjét illetően. E do-
kumentum közzététele elősegítheti mindennek tudatosítását, reflexióra és kez-
deményezések elindítására ösztönözheti a keresztényeket. Ugyanakkor arra is

A jövő ökológiai kihívásai és feladatai

– 125 –

7 Naphimnusz

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 125



szolgál, hogy Isten teremtő vágyát örömmel szemléljük. Mint azt a negyedik eu-
charisztikus ima is kimondja: „szavunk által minden teremtmény a világon uj-
jongva áldja szent neved és zengi”. Reméljük, hogy minden keresztény egyéni-
leg vagy csoportban magáévá teszi e szöveg üzenetét, támpontokat találva benne
egy megújított ökológiai tudatossághoz, a környezetünk megóvására irányuló
kezdeményezésekhez és a szolidaritás elmélyítéséhez mindazokkal, akiket az
ember és a világ jövőjének sorsa foglalkoztat.

(Gutbrod Gizella fordítása)

A fordítás alapjául szolgáló kiadás: CONFÉRENCE DES ÉVÊQUES DE FRANCE –
GROUPE DE TRAVAIL ÉCOLOGIE ET ENVIRONNEMENT: Enjeux et défis écologiques
pour l’avenir, Bayard – Fleurus-Mame – Cerf, Paris, 2012.

Az eredeti kiadás néhány elemét a magyar fordításból elhagytuk: Marc
Stenger troyes-i püspök előszavát, az irodalomjegyzéket, valamint a függeléke-
ket, amelyek a következő két évre tervezett különféle egyházi programokról
szólnak, illetve részletes tanácsokkal szolgálnak arra vonatkozóan, hogy mi-
képpen lehet környezettudatosan és a résztvevők ez iránti fogékonyságát erősítve
lebonyolítani nagy egyházi rendezvényeket.

Francia Püspöki Konferencia – Ökológia és Környezetvédelem munkacsoport

– 126 –

Eleje:Layout 1  2012.11.22.  13:29  Page 126



Joseph Wresinski: Szegények
egyháza. Gilles Anouil beszélget
Joseph atyával
Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2010, ford. Ka -
ku sziné Kiss Gabriella.

1956. július 14-én egy francia pap – Joseph
Wre sinski (1907–1988) – kimegy egy Párizs
környéki nyomornegyedbe. Maga is nagyon
szegény sorból származik. A tervezett három
hó nap helyett egész életére ott marad. Az ő
élet interjúja a kötet, amelyben tiszta és eltökélt
hangon szólal meg ismét az emlékeztető, amit
egy hónappal a II. Vatikáni Zsinat megnyitása
előtt XXIII. János pápa egy rádióinterjúban ki-
mondott: az Egyház a szegények egyháza.

A könyv eredeti címe provokatívabb a ma-
gyarnál: Les pauvres sont l’Église – „Az Egyház –
a szegények”. Ez az azonosítás fontos: „Az Egy-
ház nem pusztán közösséget vállal a legszegé-
nyebbekkel. Ő maga a legszegényebbek összes-
sége” (38). A tétel tehát legalább annyira szól
arról, hogy mi az Egyház, mint arról, hogy kik
a szegények: „az Egyház éppúgy, mint Jézus és a
szegények, teljesen kiszolgáltatott minden pénz-
ügyi, politikai és ideológiai hatalomnak” (43),
sőt, „egy napon újra ki kell majd nyilvánítania
magáról, hogy nem más, mint a világ söpre-
déke” (49). Végső alapja ennek az, hogy Jézus
értünk szegénnyé lett, és ez – bár ennek his to -
rizáló kifejtése (194) a mai bibliakritika fényé-
ben túlzásnak tűnik – a jelenséget a 2Kor 8,9
hatástörténetébe helyezi.

A teológiai alapkérdések inkább a könyv
első harmadában szerepelnek, a továbbiakban a
társadalmi és politikai vonatkozásokról esik szó.
Wresinski atya egyértelmű álláspontot fejt ki
arról, hogy miért nem csatlakozott a marxiz-
mushoz. Ragaszkodik a követelményhez, hogy
a szegényekkel élve valóban „belőlük kiindulva”
gondolkodjunk, és ne helyettük. Nagyon érde-
kes a fejezet a felszabadítás teológiájáról (335–
372), amelyben fenntartásokat fogalmaz meg:

valóban a legszegényebbek öntudatát képvi-
selik-e? Munkájába kezdettől fogva bekap-
csolt önkénteseket is, az ő bemutatásuk talán
a könyv legszebb oldalai. Így jön létre az ATD
Quart Monde (ATD: Aide à Toute Détresse,
ld. www.atd-quartmonde.org) civil szervezet,
amellyel mintegy „az Egyházon kívül is az Egy-
házat építették” (261). A szervezet komoly tel-
jesítménye, hogy sikerült ráirányítania a fi-
gyelmet a „Negyedik Világ” létezésére: a jóléti
társadalmat kísérő mélyszegénységre. 1992 óta
az ő kezdeményezésük nyomán október 17-ike
a szegénység elleni küzdelem világnapja.

Az utolsó fejezet a szerzetesség helyét mérle -
geli, mint amely több ponton is kapcsolódik a sze-
gényekhez, és ez az összhang csendül fel a záró
mondatokban is: „Az ember haszontalan nak ér-
zett imája, az a meg nem hallgatott, meg nem ér-
tett, el nem fogadott imádság, amely által még-
is üdvözül az ember: ezek ők, a szemlélődők az
Egyházban. Ilyen értelemben ők a legszegényeb   -
 bek imája, a szegények pedig az Egyház.”

Várnai Jakab OFM

Szabó Ferenc: Krisztus és egyháza
Pázmány Péter életművében
Jézus Társasága Magyarországi Rendtartomá-
nya – L’Harmattan, Budapest 2012. /Jezsuita
Könyvek, Isten és tudomány – Pázmány Iro-
dalmi Műhely, Tanulmányok 11./

Kosztolányi Dezső 1920-ban lelkes és érző esz-
szét szentelt a Nyugat hasábjain A magyar próza
atyjának (Nyugat 13 [1920/19–20], 911–917;
interneten: http://epa.oszk.hu/00000/00022/
00281/). Így írt: „Ha őt [Pázmányt] forgatom,
nem érzem a nyelvújítás szükségességét, nem
látom azt a hiányt, melyre egy század múlva,
a XVIII. század elején döbbentek rá azok,
akik tővel-heggyel új feladatokhoz akarták
törni nyelvünket. […] Pázmánynak nem volt
szüksége a nyelvújításra, mert maga újította a

RECENZIÓK Sapientiana 5 (2012/2) 127–133.

– 127 –

Kéthasábos:Sablon kéthasábos  2012.11.22.  13:29  Page 127



nyelvet, még pedig helyesen, szőrmentében,
nem erőszakkal, a népnyelv gazdagságából és
saját termőerejéből. Ahol ő szólalt meg, ott vi-
lágosság támadt.” A tanulmány második részé-
ben hozzátette még: „Lehetetlen nem éreznem,
hogy Pázmány magyar. Nemcsak nyelvénél és
szavainál fogva, melyekre mindörökre rásü-
tötte fémjelzését, de gondolkozása és lelkial-
kata jogán is, mely – túl minden nyelven –
azt tanúsítja, hogy rokon az itt élőkkel, vérét,
agysejtjeit ugyanazok a táplálékok fűtötték,
melyek mieinket, kik hasonló területen és ég-
alji viszonyokon nőttünk fel.”

A magyar teológia évszázados adóssága és
terhe, hogy egyáltalán megszülessen. A nagyok,
akiket magyar teológusként megnevezünk,
va lójában inkább összegzők, tanítók, az álta-
lános hittudomány olvasói és a diákok, a ma-
gyar érdeklődők számára lefordítói és egybe-
foglalói. Két igazán őseredeti teológus elme
mégis feltűnik előttünk: Pázmány és Prohász ka.
Történelmünk fintora, hogy végül mindketten
főpapként, országos vállalások hordozóiként,
társadalmi és kulturális szolgálattevőkként tel-
je sítették be életüket, s eközben a megkezdett
te ológusi pályát nem mindig tudták arra a tö-
kélyre vinni, amelyet munkálkodásuk más, hal-
latlanul értékes területein felmutatni képesek vol-
tak. Ám Kosztolányit olvasva fel kell vetnünk a
kérdést: ha ez az „istentelen jezsuita” (a nagy köl-
tő így idézi fel a pozsonyi országgyűlés egy pro-
testáns szónokának a szavait) valóban ekkora élet-
művet hagyott hátra mint író, mint a magyar
próza atyja, s ha ezt az örökséget már annyian
és annyiszor vizsgálták, akkor miként lehet, hogy
a papot, a teológust nem kutattuk mi, akiknek ez
elsődleges feladata lenne? Miért ez a borzalmas
Pázmány-felejtés? Talán ha munkához látnánk,
ráébredhetnénk, hogy a magyar teológiának
szintén ez a végtelenül mély gondolkodású, ki-
forrott érvelésű és elkötelezett esztergomi érsek
az atyja. Hogy az irodalmi nyelv és a sajátos he-
lyi teológia együtt születik, formálódik, azon nem

lenne szabad csodálkoznunk – a spanyolok Avilai
Nagy Szent Teréz (a spanyol irodalom védő-
szentje) és Keresztes Szent János okán régóta tisz-
tában vannak ezzel az igazsággal.

Így tehát nem túlzó azt állítanunk, hogy a
magyar katolikus teológiának hallatlan nagy adós-
sága van. Amikor Pázmányt elkönyveli ellenre-
formátorként vagy katolikus újítóként, amikor
besorolja az egyháztörténetbe, de kifelejti a teo-
lógiatörténetből, amikor prózáját vagy retorikáját
elemzi, de nem jut el a hittitkok megragadásá-
nak, a személyes teológiának a felfejtéséig, tu-
lajdonképpen vakvágányon jár. Elveszíti azt, ami
a leginkább sajátja kellene, hogy legyen, míg oda-
fordul valami felé, amit a nyelvtudomány, az iro-
dalomtörténet vagy éppenséggel a történetírás ava-
tottabb és szakmailag megalapozottabb módon
fel tud dolgozni. Arról már nem is szólva, hogy
ezáltal szörnyű hiátus keletkezik: Pázmány, a teo-
lógus, a jezsuita, a pap, a hívő és gondolkodó ke-
resztény elvész a szemünk elől, s marad egy író,
egy államférfi, egy közéleti szereplő, egy tör-
ténelmi személyiség. Kevés, fájdalmasan és ve-
szedelmesen kevés ez. Még a két világháború
között született, egyháziak által írt Pázmány-
tanulmányok sem segítenek sokat, hisz azok is
inkább irodalmi szempontból közelítik meg mun-
kásságát (ld. Sík Sándor). Érdekes módon hiá-
ba került megjelentetésre Pázmány összes műve
már az előző századfordulón (hét kötet magyar,
hat kötet latin szövegkiadás, kétkötetnyi levele-
zés), mégsem indult meg az ezáltal már hozzá-
férhető anyag mélyreható teológiai és teológia-
történeti feldolgozása.

Amikor tehát évtizedekkel ezelőtt Őry Mik -
lós, majd előbb vele együtt, halála után pedig
immár egyedül Szabó Ferenc jezsuita elkezd-
te Páz mány ébresztését, nagy, de mindenképpen
szükségszerű munkába fogtak. Végül P. Szabó
A teológus Pázmány című írásában elénk tárta a
fiatal grazi professzor munkásságának, előadá-
sainak összegzését, elhelyezését a „nagy” teoló-
gia keretében. Csakhogy a mű ezzel nem ért, nem

Recenziók

– 128 –

Kéthasábos:Sablon kéthasábos  2012.11.22.  13:29  Page 128



érhetett véget, hiszen egyrészt nyilvánvaló volt,
hogy ezek a latin nyelvű munkák jelentették a
későbbi magyar nyelvű írások tulajdonképpeni
alépítményét, megalapozását; másrészt pedig (és
ebből kiindulva) bennük rejlik az a kulcs, amely-
 nek segítségével a későbbi írásokat, prédikáció-
kat teológiai szempontból lehet értékelni.

Szabó Ferenc új kötetével – Krisztus és egy-
háza Pázmány Péter életművében – így tehát együtt
vizsgálta már a grazi (latin) és a későbbi (magyar)
Pázmány-hagyatékot, mindezt teológusként
téve meg. A krisztológia és ekklezio lógia köz-
ponti szerepe nemcsak azért megalapozott,
mert a korban bontakozó (Bellarmin által je-
lentősen befolyásolt) apologetika demonstratio
chris tianája és catholicája kiemelt témát képez,
hanem azért is, mert a magyar teológus alap-
gondolata, teológiai kvintesszenciája ezen a té-
ren ragadható meg a leginkább.

Ha az európai teológia Trentói Zsinat utá-
ni körképét nézzük, s ebben próbáljuk meg el-
helyezni a későbbi esztergomi érseket, könnyen
megtaláljuk a viszonyítási pontokat. Egyrészt a
nagy kegyelemtani viták (a domonkos és jezsuita
iskola), másrészt az egyháztanban kibontakozó,
részben krisztológiai természetű kérdések (Bel -
larmin mellett gondoljunk itt Valenciai Gergelyre,
Francisco Suárezre és Gabriel Vazquezre) hal-
latlanul elevenné és termékennyé teszik ezt a kort.
Bár a katolikus teológiai karok viszonylag gyor-
san túllépnek ezen az érán, a Trentói Zsinatot és
az I. Vatikánumot összekötő korszak puszta Ta-
más-ismétlésként vagy harcos egyházközpon-
tú teológiai vagdalkozásként, elzárkózásként és
kár tékony „lemaradásként” történő leírásával
sem miképpen sem érthetünk egyet. Épp a krisz -
tológia és az egyháztan mutatja, mennyire nem
puszta ismétlésről, vagy éppenséggel álló front-
háborúról van itt szó, hanem sajátos kreativitásról
és (Pázmányra is jellemzően) egészen eklektikus
hittudományi építkezésről. Talán épp a barokk
teológia hiányos és nem kielégítő ismerete, va-
lamiféle kulturális és történeti ellenérzés is köz-

rejátszhat abban, hogy napjainkban gyér a re-
cepciója e kornak – s ezzel együtt a teológus
Pázmánynak is.

Szabó Ferenc monográfiájában – felidézve
a kutatás kezdeteit – épp ezért azzal kezdi,
hogy elhelyezi Pázmányt kora teológiájában, s
igyekszik megrajzolni fejlődését a Diatribától
egészen a Prédikációkig (33–63). E kép ter-
mészetesen nem lehetne teljes a már fentebb
is említett barokk mesterek bemutatása nél-
kül (67–82). Különösen is érdekes és hasznos
annak a kérdésnek a feszegetése, hogy ez a kor
miként viszonyult a középkori örökséghez, ki-
emelten az Aquinóihoz (78k).

A kötet II. (legterjedelmesebb) része a páz-
má nyi krisztológiát vizsgálja az ágostoni örök-
ségtől indulva a tamási hatásokon át egészen a
megváltástan és a megigazulás tematikájáig, kü-
 lön kitérve arra, hogy a hittitkok miként jelen-
nek meg a prédikációkban (85–303). Anélkül,
hogy a részletekbe belemennénk, ki kell emel-
nünk, hogy a klasszikus kérdések vizsgálata te-
rén Pázmány önálló gondolkodást és teológiai ész-
járást mutat fel. Tiszteli a tekintélyeket, de nem
szolgálja ki és nem másolja őket. Nagyon elgon -
dolkodtató ilyen szempontból a megtestesülés
vizsgálata (132–137 és 137–152). Érdekes lát-
ni, hogy a magyar jezsuita miként tud felüle-
melkedni a cur Deus homo kérdés anzelmi deter -
mináltságán, ami uralta a kor teológiai körképét
(a bűnért való engesztelés mint a megtestesülés
oka), s visszanyúl addig a szintig, ahol Iréneusz
vagy éppen Ambrus kriszto lógiája csodálatos
mélységre jut el, amikor felmutatja az egész te-
remtés krisztocentrizmusát, kiemelve, hogy az Ige
megtestesülése nem pusztán a bűnnek a kö-
vetkezménye, hanem abban Krisztus primátusa
válik megragadhatóvá. Kifinomultan elemez,
megkülönbözteti a változást (mutatio) és a moz-
gást (motio) Isten kapcsán, megmutatja, hogy a
megtestesülésben az isteni jóságnak és szeretet-
nek a megnyilvánulását kell látnunk. Ily módon
egyébiránt a pázmányi krisztológia előremutat

Recenziók

– 129 –

Kéthasábos:Sablon kéthasábos  2012.11.22.  13:29  Page 129



a XX. század francia teológiája felé, amely nagy
hatást gyakorolt a II. Vatikánum tanítására.
Öröm tapasztalni, hogy Szabó Ferenc ebben a
megközelítésben elemzés alá veszi Pázmány (el -
sőd legesen Karácsonyhoz és Húsvéthoz, Pün-
kösdhöz) kötődő prédikációit. Míg az iroda-
lomtörténészek inkább a moralizáló vagy hitvitázó
beszédekre összpontosítanak, ezekben a homí-
li ákban kibontakozik az esztergomi bíboros
teo lógiai elmélyültségének a gyakorlati alkalma -
zása: misztagogikus módon tárja hallgatói elé a
megtestesülés és megváltás valóságát.

A III. rész az egyháztannal foglalkozik (307–
374). Itt legelőször megint egy jól ismert leegy-
szerűsítés ketrecéből kell kitörni. Világos, hogy
a kor nagy kérdése ez volt: Melyik Krisztus igaz
Egyháza? Ám tévednénk, ha úgy vélnénk, hogy
itt semmi másról nincs szó, mint a katolikus igaz-
volt protestánsokkal szembeni (és az ő kárukra
történő) hangoztatásáról. Az alapvető vizsgála-
ti pont a Szentírás és az Egyház (Hagyomány)
viszonyának elemzése. Eközben azonban Páz -
mány – kevéssé hangoztatott tény ez – távolsá-
got vesz a pápai tekintélyt középpontba helye-
ző Bellarminótól (328), vagy akár a Trentói
Zsi nat nyomán elterjedt nézettől, amely számára
az unitas egyenértékű a Roma ni tasszal. Egyház-
definíciójának sarkköve, hogy az „igaz hit
vallása” és „a külső szakramentomok szolgál-
tatása” tartja egybe a „győlekezetet”. Az igaz hit
az embereket „láthatatlanúl eggyé teszi”, de ez-
zel együtt az Egyházban a híveknek „külső je-
lek” és „Isteni szolgálatok formája-által látha-
tó-képpen-is egybe kell kötöztetniök” (333).
Mint látható, finom, de világos a hangsúlyel-
tolódás, amelynek gyökere úgy Pázmány sze-
mélyes élettörténetében, mint a sajátos magyar
helyzetben keresendő. Végső soron P. Szabó fel
tudja mutatni, hogy Pázmányban akár még az
ökumenikus útkeresés egyháztanának egyik
képviselőjét is tisztelhetjük.

A kötet Postscriptuma (375–448) megnyitja
a további kutatás távlatait: utal a személyes (je-

zsuita) lelkiség fontosságára Pázmány művé-
ben, és felvázolja e XVII. századi magyar teoló-
gia időszerűségét is, olyan témákat vonultatva
fel, amelyek a közelmúlt hittudományában (P.
Teilhard de Chardin, Y. Congar stb.) és a II.
Va tikánumon, illetve az azt követő tanítóhiva-
talban különös fontosságra tettek szert. A mo-
nográfiát értékes és alapos bibliográfia zárja
(447–465), amihez kapcsolódóan Pázmány
műveinek összefoglaló táblázatát s egy hasznos
névmutatót is találunk.

Szabó Ferenc Pázmány-kötete egyszerre ösz-
szegzés és kapunyitogatás. Egybefogja elmúlt év-
tizedek kutatómunkáját, s előre mutat a mind
alaposabb teológiai tanulmányok felé. Rá kell éb-
rednünk, hogy Pázmány kincse a még mindig
teljességgel meg nem született magyar teológiá-
nak, olyan forrás és gyökér, amelyhez vissza kell
nyúlnunk. Ugyanakkor azt is át kell éreznünk,
hogy ez az örökség nemcsak kivételes katolikus
(felekezeti), hanem mélyen keresztény (ökume-
nikus) értékkel is bír. Ha ezek után lesznek teo-
lógusok, akik szemináriumok keretében, előa-
dások során ébresztik a teológus Pázmányt, ha
lesznek fiatalok, akik lelkesen viszik tovább a hit-
tudományi vizsgálódás és értelmezés stafétáját,
ha ez a hatalmas munka, amelyet Szabó Ferenc
eddig végzett, kapuja lesz a jövendő nemzedé-
kek kutatásainak, akkor e monográfia célt ért.
Bízunk benne, hogy így lesz, hisz bizonyosak
vagyunk abban, hogy ennek így kell lennie.

Török Csaba

Robert Spaemann:
Erkölcsi alapfogalmak
Egyházfórum, Pécs, 2001, ford. Maleczki József.

Szekularizált korunkban különösen is fontos a
filozófiai etika, hiszen az értelmes és mély pár-
beszéd lehetőségét nyújtja másként gondolkodó
embertársainkkal. Ha igaz, hogy léteznek pél-
dásan erkölcsös, azonban nem vallásos emberek

Recenziók

– 130 –

Kéthasábos:Sablon kéthasábos  2012.11.22.  13:29  Page 130



– márpedig létezésük aligha tagadható –, akkor
az ő nézőpontjukat is komolyan kell vennünk.
Keresztény gondolkodásunkban már századok-
kal ezelőtt tér nyílt a kimondottan filozófiai eti-
kára, hiszen amint a természetes teológia jogo-
san kutatja az istenkérdést pusztán az emberi ész
természetes képességeire hagyatkozva, hasonló-
képpen vizsgálható az erkölcsi jó is. Korunk első
pillantásra az erkölcsi relativizmus, következés-
képp az erkölcsről szóló filozófiai diskurzus el-
lehetetlenülésének kora. Ugyanakkor mégis ta-
lálkozhatunk olyan kortárs gondolkodókkal, aki
az erkölcsi komolyságot és a filozófiai elmé-
lyültséget képesek termékeny módon összekap -
csolni egymással.

Ilyen az 1927-ben született Robert Spae -
mann, aki alighanem a római katolikus világ
egyik legjelentékenyebb mai filozófusa. 2006-
ban XVI. Benedek pápa meghívására Castel
Gandolfóban a természettudomány, a filozófia
és a hit kapcsolatáról értekezett. Hazájában,
Németországban különösen is az ökológiával
és a bioetikával kapcsolatos megnyilatkozásait
a legkülönbözőbb világnézetek és politikai pár-
tok képviselői veszik figyelembe. Így például a
német zöldek parlamenti frakciójának kérésére
hozzászólt az őssejtkutatáshoz.

Magyar nyelven eddig ezen egyetlen köny-
vecskéje olvasható, mely a Bajor Rádióban 1981
januárjában és februárjában elhangzott előa-
dássorozatának szövegeit tartalmazza. A nyolc
fejezet az erkölcsi jó viszonylagossága, a neve-
lés, az igazságosság, cél és eszköz kapcsolata, a
lelkiismeret, a feltétlen, végül pedig a lelki nyu-
galom kérdéseivel foglalkozik. A tárgyalás vé-
gig a megalapozó elméleti etika és az alkal-
mazott etika kazuisztikája között mozog eleven,
mégis meggondolkodtató stílusban.

Amint címe is mutatja, e kis könyv néhány
valóban alapvető erkölcsi fogalmunk értelmét
akarja megvilágítani. Nem föltételezi olvasójá-
tól sem a morálfilozófiai szakszókincs, sem a böl-
cselettörténet alapos ismeretét. Kimondott

célkitűzése inkább az, hogy rávezessen ben-
nünket arra, miként lehet és érdemes alapvető
erkölcsi fogalmainkról, mindannyiunk életét
érintő fontos kérdésekről (el) gondolkodni.

Jóllehet a szerző hitét gyakorló keresztény,
könyve kimondottan filozófiai etika kíván len-
ni. Kiindulópontja ezért nem a kinyilatkoztatás,
s módszere sem az erkölcsteológusé, hanem el-
sősorban az európai filozófiai hagyományra s az
emberi erkölcsi tapasztalatra támaszkodik. Írása
mégsem szakad el a keresztény hagyománytól, bát-
ran hoz példákat belőle, melyeket megvilágít, il-
letve szellemesen új megvilágításba helyez. Tu-
datosan nem lépi át a filozófiai etika határait, csak
éppen komolyan veszi az erkölcsi tapasztalatot,
amelyből természetes módon a valláserkölcs
sem zárható ki.

Robert Spaemann könyvét jó szívvel ajánl-
hatjuk az etika és filozófia tanárai mellett
mindazoknak a gondolkodó keresztényeknek
– köztük lelkipásztoroknak, hitoktatóknak és
szülőknek –, akik nem sajnálják idejüket az
egyik legszebb és legrégibb emberi tevékeny-
ségre: azaz szívesen eltöprengenek a jóról.

Bakos Gergely OSB

Schwendtner Tibor: Husserl 
és Heidegger. Egy filozófiai
összecsapás analízise
L’Harmattan – Magyar Daseinanalitikai Egye-
 sület, Budapest, 2008.

Edmund Husserl (1859–1938) és Martin Hei -
degger (1889–1976) munkássága a XX. száza-
di filozófia legnagyobb szellemi teljesítményé-
hez tartozik, hatásában mindkettő szin te
fölmérhetetlen. Schwendtner Tibor, a Miskol-
ci Egyetem tanára monográfiájában arra vállal-
kozott, hogy az egykori mester és tanítványa ösz-
szetett, igen sok filozófiai kérdést érintő kölcsönös
bölcseleti viszonyát meghatározza. Tanulmánya
ezért nem csak magyar nyelven számít újdon-

Recenziók

– 131 –

Kéthasábos:Sablon kéthasábos  2012.11.22.  13:29  Page 131



ságnak, hanem a fenomenológia nemzetközileg
igencsak kiterjedt szakmai közösségében is.

Az összehasonlítás fő tárgyi szempontjai a tu-
dományos megalapozása, az önazonosság, sza-
badság, történetiség összefüggései és a metafi-
zikai hagyományhoz való viszony. Mindezekhez,
különösen az utóbbihoz szorosan kapcsolódik
a szerző munkahipotézise: minden teljességre tö-
rekvő filozófia szükségszerűen tartalmaz olyan
töréspontokat, amelyek a szóban forgó filozófia
mélyén rejtező belső ellentmon dásokat testesí-
tik meg egyúttal elfedve azokat (14–17). Olya-
nok ezek, akár Escher képeinek sajátos pontjai,
ahol az egész látvány értelmes összefüggése
megbicsaklik: az egyes részletek önmagukban ér-
telmesek, összeillesztve az egész térszerkezet
mégis megcsúfolja a józan észt. Hasonló módon
egy-egy filozófiai építménynek is lehetnek
olyan kulcsfogalmai, amelyek rejtett többértel-
műséget tartalmaznak – komoly feszültségeket
okozva evvel az egész gondolati szerkezetben.
Azonban az ilyesfajta fedőfogalmak töréspontjai
mégsem hibának, hanem szükségszerű jelen-
ségnek tekintendők – éppenséggel a végsőkig vitt
gondolati erőfeszítés jelei. Következésképp a „fi-
lozófiai erő” az ilyesfajta fedőfogalmakban tes-
tesül meg, megértésük ezért a szóban forgó fi-
lozófia mélyebb megértéséhez vezet.

Husserl és Heidegger e szempontból kiinduló
vizsgálata azért is sokat ígér, mivel mindkettőjükre
jellemző a már elért eredmények szüntelen gyö-
keres újragondolása. Ugyanakkor, jóllehet
fenomenológusként kifejezetten metafizikaelle-
nes álláspontról, tehát a spekulációt elutasítva az
emberi tapasztalat elemzéséből indulnak ki, a fi-
lozófia teljességigényéről mégsem mondanak le,
s ilyen értelemben szükségszerűen kapcsolódnak
a metafizikai hagyományhoz.

A bevezetés után a tanulmány első, legrövi-
debb részében Husserl és Heidegger filozófiai vi-
tájának dokumentumait tekinti át. A követke-
ző, leghosszabb rész az álláspontok tematikus
összevetésére vállalkozik: a két gondolkodó

mun kásságának gondolati töréspontjait veszi kö-
zelebbről szemügyre a szerző, majd tárgyalja a fi-
lozófia teljességigénye és annak véges megvaló-
sulása közötti feszültséget. A töréspontok végig
jelenlévő vizsgálódási szempontjára példa Husserl
esetében a transzcendentális ego (134–147), Hei -
deggernél pedig az emberi ittlét (147–159) fo-
galma. Az utolsó, igen izgalmas rész a vizsgáló-
dás filozófiai tanulságait kívánja megfogalmazni.
Schwendtner itt gondolkodik el azon a kérdé-
sen, vajon mi lehet valódi filozófiai hozadéka sa-
ját munkájának, mi lehet a töréspontok mun-
kahipotézisének igazi bölcseleti haszna.
Vállalkozásában valójában az újkori filozófiában
legalább Kant óta égetően fontos kérdés, az em-
beri végesség filozófiájának kérdése forog kockán.

A szerző egyértelműen kiáll a rendszeres gon-
dolkodás igényessége (276–277) s amellett,
hogy a gondolati törések kutatása nagyobb tu-
datosságot adhatna a mai filozófiának. Ugyan-
akkor önreflexiójában legalábbis mintha elsik-
kadna a bölcseleti lényegi életvonatkozása,
jóllehet művéből kiderül, hogy az emberi élet kér-
déseit Husserl és Heidegger egyaránt fontosnak
tartotta. Bár e könyv nem könnyű olvasmány (a
nem szakfenomenológus bölcselőnek sem),
megéri a fáradságot. Két fontos gondolkodó
munkásságában segíthet elmélyedni, egyúttal a
filozofálás céljának, értelmének és határainak kér-
déseit feszegeti.

Bakos Gergely OSB

Mezei Balázs:
Karácsony az Andok felett
Kairosz Kiadó, Budapest, 2010.

Karácsony és filozófia – első pillanatra egymást
kizáró fogalmaknak tűnhetnek, melyek ellenté-
te minden további nélkül besorolható volna a hit
és értelem kultúránkban immár több évezredes
feszültsége történetébe. Csakhogy Me zei Balázs
karácsonyi kötetében épp erről van szó: a hívő
értelem, egyben saját kultúránk történetéről, e

Recenziók

– 132 –

Kéthasábos:Sablon kéthasábos  2012.11.22.  13:29  Page 132



közös történelem értelméről, sőt az értelem
történetéről. Arról, hogy ünnepe inknek csakúgy,
mint szavainknak és bölcseletei fogalmainknak
értelmes története van és jövője lehet. Értelmes,
mert mindez elmond nekünk valamit a világról,
benne magunkról, segít kiigazodni életünk-
ben. Ugyanakkor történetről beszélünk, melynek
adottsága mintegy kívülről jön s lep meg ben-
nünket – már amennyiben a bölcsesség igazi ba-
rátjához, avagy becsületes fenomenoló gus hoz mél-
tó módon elég bátrak vagyunk, és nem utasítjuk
eleve vissza az adottságot. Pontosan azért, mert
bízhatunk abban, hogy az éppen adottban, az
adódóban – abban tehát, ami adódik, ami adja
magát – a magát nekünk adó valóságban értel-
met találhatunk. E recenzió némileg botladozó
bevezetése máris tanúskodik Mezei Ba lázs egyik
oly alapmeggyő ződéséről, amely egyébként a fi-
lozófus szerző egész munkásságából kiolvasha-
tó: hit és értelem, bizalom és bírálat, befogadás
és elemzés, elköteleződés és szabadság, múlt és
jövő, régi és új, ünneplés és előretekintés sokszínű,
egymást (az olykor fölszínes szembeállításokon
túl) kölcsönösen föltételező és átjáró szerves kap-
csolatáról. Ama valóságról, amelyről a szerző meg-
fogalmazásában az igazi gondolkodás tesz val-
lomást: az adódásról, a magát (újra meg újra)
adó valóságról, az adottnak és az adódónak ama
mélyebb egységéről, melyről, meglehet, csak val-
lani lehet.

Mezei Balázs esszéi ebben az értelemben gon-
 dolati vallomások: nem rejtik véka alá a szerző
hívő elköteleződését, azonban ez a legkevésbé sem
jelent számára kibúvót a gondolkodás komoly
föladata alól. Az áthagyományozott igazságot

meg kell érteni – s ez mindig újabb gondolati
munkát jelent. Az ön magát adó valóság adott-
sága így állandó kihívást jelent a gondolkodás,
kiváltképpen a hívő, a valóságban bízó gon-
dolkodás számára. A kihívás azonban nemcsak
egyszerűen a múlt ból – a kultúrából, régi ere-
detű fogalmainkból vagy éppenséggel a ránk ha-
gyományozott ünnepből – származik, hanem
egyben jövőnkből s jövőnkért szól felénk. A va-
lóság valódiságának föltárása nem lehet zárt e jövő
előtt, máskülönben sem múltját nem értheti, sem
jelenében nem állhat helyt.

A szerző gondolkodása a kötetben mind-
végig személyes marad – legyen szó az ünnep
egykori és mai értelme kapcsán akár Benczúr
Gyula festményéről, a csodáról, a háborúról, a
történetiségről vagy látszólag olyan távoli tárgy-
 ról, mint például az ideológia. E vallomás a
gondolkodás megújuló titkának elkötelezett
gondolkodó tanúsága – magáról a gondolko-
dás ról, annak eredetéről, céljáról és tárgyáról,
a magát újra meg újra adó valóságról.

Az igen különböző és sokszínű írások tárgy-
körét nem volna könnyű röviden összefoglalni.
Eszembe jut, amint a szerző néhány hónapja de-
dikálta egy másik kötetét hozzátéve: „Nem ez a
fontos, hanem maga a gondolkodás.” E kijelentése
nyomán e recenzió Mezei Balázs nyomában kí-
sérelt meg gondolkodni. Mert kötete gondol-
kodásra hív minden olvasót – akár az Andok fe-
lett, akár itthon, Magyarországon. Karácsonykor
és az esztendő minden napján. A bölcsesség igaz
szerelmeseként.

Bakos Gergely OSB

Recenziók

– 133 –

A recenziók szerzői
VÁRNAI JAKAB ferences szerzetes, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola rek-

tora, a Fundamentális Tanszék vezetője; varnai.jakab@sapientia.hu
TÖRÖK CSABA katolikus pap, az Esztergomi Hittudományi Főiskola oktatója; cstorok@gmx.net
BAKOS GERGELY bencés szerzetes, filozófus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Fi-

lozófia Tanszékének vezetője; bakos.gergely@sapientia.hu

Kéthasábos:Sablon kéthasábos  2012.11.22.  13:29  Page 133



2012. május – december

2012. május 30. Jelenits István piarista tanár, a főiskola professor emeritusa
Corvin-láncot kap kulturális és tudományos munkája elismeréséül. A Corvin-
láncot Áder János köztársasági elnöktől, Orbán Viktor miniszterelnöktől és
Kövér Lászlótól, az Országgyűlés elnökétől veszi át.

2012. június 14. Somogyiné Petik Krisztina, főiskolánk Pszichológia Tan-
székének vezetője az ELTE Pedagógiai és Pszichológiai Karán sikerrel védi meg
doktori disszertációját. Doktori értekezésének címe: Felnőttképzési program a
középéletkori átmenet támogatására. Témavezetője: Feketéné Dr. Szakos Éva,
ELTE, Pedagógiai és Pszichológiai Kar, Andragógia Tanszék.

2012. június 15. Barazsuly István szalvatoriánust Christoph Schönborn bí-
boros, érsek a bécsi Szent István székesegyházban pappá szenteli.

2012. június 20. Petres Erika Lúcia OP, főiskolánk tanársegédje a Pápai
Gergely Egyetem Filozófia Karán sikerrel védi meg doktori disszertációját. Disz-
szertációjának címe: A művészet ontológiai rehabilitációja M. Heidegger és M.
Merleau-Ponty gondolkodásában. Témavezetője: Paul P. Gilbert SJ, a Pápai Ger -
gely Egyetem metafizika professzora, a Filozófiai Kar dékánja.

2012. június 29–július 3. Az Iránytű – Hivatástisztázó Műhely személyes ve-
ze tésű lelkigyakorlatot tart a szécsényi ferences kolostorban.

2012. június 30. Horváth András hallgatónkat Balás Béla püspök áldozó-
pappá szenteli a Kaposvári Nagyboldogasszony székesegyházban.

2012. július 1. Főiskolánk új rektora: Várnai Sándor Jakab OFM.
2012. július 7. Te Deum és diplomaosztó ünnepség.
2012. július 10. Deák Hedvig OP nővér, az Árpád-házi Szent Margit domon-

kos nővérek elöljárója, főiskolánk Dogmatika Tanszékének vezetője sikerrel védi
meg doktori disszertációját a Pápai Gergely Egyetemen Consilia sapientis amici –
Aquinói Szent Tamás felfogása az evangéliumi tanácsok megalapozásáról a teológiai
antropológia fényében címmel. Témavezetője: Prof. Paolo Martinelli OFMCap, a
fundamentális teológia professzora, az Antonianum Pápai Egyetem Spiritualitás In-
tézetének vezetője és a Hittani Kongregáció konzultora.

2012. július 11. Baán Izsák OSB testvér pappá szentelése a bakonybéli Szent
Mau ríciusz Monostorban.

2012. július 28. Kovács Levente Gyula pappá szentelése a Csíksomlyói Kegy-
templomban.

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL Sapientiana 5 (2012/2) 134–136.

– 134 –

Föiskolánk életéböl_134-136:Layout 1  2012.11.22.  13:30  Page 134



2012. augusztus 7. Kortis Mónika Zsófia OP örökfogadalma a budakeszi Ha -
vas Boldogasszony templomban.

2012. augusztus 12. Boldvai Márton Bertalan OPraem pappá szentelése
Csor nán, a Premontrei Apátság Nagyboldogasszony székesegyházában.

2012. szeptember 8. Szabó Márton, Gérecz Imre és Bokros Márk OSB test-
vérek örökfogadalma a Pannonhalmi Bazilikában.

2012. szeptember 8. Tanévkezdő Veni Sancte. Főcelebráns: Ábrahám Béla
(SDB) szalézi tartományfőnök.

2012. szeptember 16. P. Varga Kapisztrán OFM ezüstmiséje a Pasaréti Pá -
du ai Szent Antal ferences templomban.

2012. szeptember 22. Piatrik Pió OFM ünnepélyes fogadalma a Pasaréti
Páduai Szent Antal ferences templomban.

2012. szeptember 27. Kiemelt vendégelőadás: Isten és Izrael szeretete. A Deu -
te ronómium teológiai középpontja. Előadó: Georg Braulik bencés szerzetes.

2012. október 3. és 2013. május 8. között: Iránytű – Hivatástisztázó Műhely,
amely a 2012/13-as tanévben folytatódik.

2012. október 5. Mentortalálkozó. A hittanári és etikatanári gyakorlatokat
vezető mentorok találkozója, tapasztalatcseréje – a Pedagógia Tanszék/Neve-
léstudományi Intézet szervezésében.

2012. október 5. Öregdiák találkozó.
2012. október 10. A hivatás és a család közötti egyensúly – Walter Schmidt

professzor, családszakértő előadása a Gyakorlati Teológia Tanszék szervezésében.
2012. október 11. Megemlékezés a főiskolán – a II. Vatikáni Zsinat meg-

nyitásának ötvenedik évfordulója és a XVI. Benedek pápa által meghirdetett
„Hit évének” kezdete alkalmából. Az esemény tiszteletére készült táblakép le-
leplezése a rektori iroda előtt. A megemlékezés után szentmise a kápolnában.

2012. október 18. Beszélgetős előadások a Családteológiai Intézet szervezé-
sében: 1. Egyedülállók életstílusa. Előadók: Kézdy Anikó pszichológus, Papp Mik -
lós morálteológus, Somogyiné Petik Krisztina pszichológus.

2012. október 18. Könyvtári esték és Jos Decorte emlékest. Palamasz Szent
Gergely teológiája. Előadó: Baán István görögkatolikus püspöki helynök, az
MTA doktora, moderátor: Bakos Gergely OSB, a Filozófia Tanszék vezetője.

2012. október 25. Kateketikai műhely 2012 a Hit évében. Gyakorló hitokta tók,
hittanárok, katekéták részére a Pedagógia Tanszék szervezésében. 1. Hit – hitát -
adás – katekizmus. Moderátor: Vizvárdy Rita SSS, előadó: Várnai Jakab OFM,
a főiskola rektora.

2012. november 7. Véradás a főiskolán. A Sapientia Főiskola idén immár har-
ma dik alkalommal szolgál a Magyar Vöröskereszt által szervezett véradás helyszínéül.

Főiskolánk életéből

– 135 –

Föiskolánk életéböl_134-136:Layout 1  2012.11.22.  13:30  Page 135



2012. november 8. Beszélgetős előadások a Családteológiai Intézet szervezé-
sében: 2. Családi örökségünk: kincsek és terhek. Előadók: Kézdy Anikó pszicholó-
gus, Papp Miklós morálteológus, Somogyiné Petik Krisztina pszichológus.

2012. november 13. Kateketikai műhely 2012 a Hit évében. Gyakorló hit-
oktatók, hittanárok, katekéták részére a Pedagógia Tanszék szervezésében. 2.
Biblia – katekézis – eszkatologikus várakozások a Bibliában. Moderátor: Vizvárdy
Rita SSS, előadók: Szatmári Györgyi és Szabó Xavér OFM.

2012. november 17. Sapientia nap: A keleti teológia a házasságról, a család-
ról. Előadók: Kocsis Fülöp, Orosz Atanáz, Baán István, Kruppa Tamás, Vincze
Krisztián, Dobos András, Makláry Ákos, Verdes Miklós, Papp Miklós. Közre-
működik a Szent Efrém Férfikar. A konferencia alatt kiállítás és görögkatolikus
könyvek és kegytárgyak vására.

2012. november 27. Könyvtári esték. IQ és/vagy EQ? Az érzelmi intelligen-
cia jelentősége a gyermeknevelésben. Előadó: Szitó Imre iskolapszichológus.

2012. november 29. Beszélgetős előadások a Családteológiai Intézet szervezé-
sében: 3. Nagy gyerek – nagy gond? Kamasz a családban. Előadók: Kézdy Anikó pszi-
chológus, Papp Miklós morálteológus, Somogyiné Petik Krisztina pszichológus.

2012. december 5. Kiemelt vendégelőadás. Aktuális folyamatok az iszlám világban.
Előadó: Rostoványi Zsolt egyetemi tanár, a Budapesti Corvinus Egyetem rektora.

2012. december 8. Jótékonysági vásár a főiskolán.
2012. december 12. Örökség és küldetés című rendtörténeti kötet bemutatója.

A kötetet Várnai Jakab OFM és R. Várkonyi Ágnes történész méltatja. A kötet
a 2010. október 19–20. között megrendezett konferencia anyagát tartalmazza,
amely közös szervezésben jött létre a Magyar Bencés Kongregációval és a Páz mány
Péter Katolikus Egyetem Bölcsészettudományi Karával.

– 136 –

FELHÍVÁS
A 2013-as évfolyam 2. (őszi) tematikus számába olyan írásokat várunk, amelyek a „Hit és
új evangelizáció” kérdését tárgyalják biblikus, történeti, modern, spirituális, morális vagy gya-
korlati teológiai szempontból, valamint filozófiai, valláspszichológiai, pedagógiai és szociológiai
megközelítésben. Mi a hit és az evangelizáció fogalmának sajátosan keresztény tartalma a ha-
gyományban és a mai teológiában, filozófiában? Mi a hagyományos és mi az új elem az új evan-
gelizáció modelljében? Mi jellemzi azt a közeget illetve űrt, amelyben a hitet ma hirdetnünk kell?
Mik lehetnek az egyház belső és külső missziójának területei? A szerzetesrendek hogyan értelmezik
az új evangelizáció követelményeit, és mit vállalnak ennek jegyében?

Az írások beküldési határideje 2013. szeptember 15. 
Elbírálásuk anonim kettős lektorálás alapján történik.

Föiskolánk életéböl_134-136:Layout 1  2012.11.22.  13:30  Page 136


