


TANULMÁNYOK

KARL RAHNER SJ: Istentapasztalat ma 1
BAKOS GERGELY OSB: Hit és ész Canterburyi Szent Anzelm 

gondolkodásában 14
BERHIDAI PIUSZ OFM: Laskai Osvát prédikációja a kontemplációról 33
PATSCH FERENC SJ: Globalizáció és spiritualitás. Észrevételek 

a jelenkori vallásosság változó formáiról (II. rész) 48
UJHÁZI LÓRÁND: A házassági beleegyezéshez szükséges 

értelmi képesség a Katolikus Egyház hatályos 
jogi szabályozása szerint 63

SZERZETESSÉG

MARKO RUPNIK SJ: A lélek szerinti élet és a folyamatos továbbképzés 
– a képzés teológiai és spirituális látásmódja 84

DOKUMENTUM

HITTANI KONGREGÁCIÓ: Tanbeli megjegyzés az evangelizáció 
néhány szempontjáról 98

RECENZIÓK

J.N.D. Kelly: Aranyszájú Szent János. Szerzetes, prédikátor, 
püspök (Perendy László SchP) 114

Kiss Barnabás OSB: A Breviarium Maurinum története és 
jellemzése (Pákozdi István) 115

Roger Scruton: Spinoza. A Very Short Introduction 
(Bakos Gergely OSB) 116

Amaury Begasse de Dhaem: Théologie de filiation et universalité 
du salut. L’anthropologie théologique de Joseph Wresinski
(Bartók Tibor SJ) 116

Puskás Attila (szerk.): Élő kövekből épülő Egyház. Az Egyház természete 
és küldetése – ekkléziológiai reflexiók (Várnai Jakab OFM) 118

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL

2012. január – május 119

B2_Tartalom:Layout 1  2012.05.17.  13:40  Page 1



KARL RAHNER SJ

Istentapasztalat ma

Ha a mai istentapasztalatról kell szólnunk, ez a témamegjelölés eleve feltételez
két dolgot:
1. hogy egyáltalán létezik valamilyen istentapasztalat;
2. hogy ennek olyan meghatározott sajátossága van, amelyet jelen helyzetünk
kölcsönöz neki.

Az istentapasztalat szó ebben az összefüggésben egyrészt azt jelenti, hogy va-
lóság az, amit Istennek nevezünk, és közünk van ehhez a valósághoz; hogy tehát
az ateizmus, a szkeptikus pozitivizmus, mely pusztán természettudományosan
megközelíthető adatokra szűkíti le az embert, a teljesen eltávozott Isten teoló-
giája, a szokásos értelemben vett „Isten halott” teológia – mind hamis, félreis-
meri az embert és az emberi valóságot.

Az istentapasztalat szóban továbbá az is benne van, hogy létezik valami több
és más, valami alapvetőbb annál az istenismeretnél, amelyet az úgynevezett is-
tenbizonyítások által szerzünk. Az istenbizonyítások, melyeknek értelmét és le-
hetőségét nem kell tagadnunk, egzisztenciálisan csak annak utólagos, fogalmi
objektiválásaként lehetségesek és értelmesek, amit mi ezt az istenismeretet hor-
dozó és ennek eredetet adó istentapasztalatnak nevezünk. Az istenbizonyításo-
kat azonban nem szabad egy olyan tény pusztán intellektuális tudomásulvéte -
lének sem felfognunk, amely tény – mint például egy atomi részecske létezése a
fizikában – az ember elsődleges tapasztalásán kívül áll, és amelyről éppen ezért
nem is szerezhetünk másképp tudomást, csak egy ilyen utólagos megismeréssel.

A címben szereplő ma szót illetően csak annyit kell előrebocsátanunk, hogy
egyrészt nem azért fontos számunkra, mintha egy olyan istentapasztalatot pró-
bálnánk vele állítani vagy kimutatni, amely egészen mai és új, amely tehát ko-
rábban egyáltalán nem is létezhetett. Ha Isten létezik, ha az Isten szót helyesen
értjük, és ha az ember mindig ember marad történelmének minden radikális
változása közben is, akkor eleve elképzelhetetlen, hogy létezne ma olyan isten-
tapasztalat, amely korábban egyáltalán nem létezett. Másrészt éppoly magától

TANULMÁNYOK Sapientiana 5 (2012/1) 1–13.

– 1 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 1



értődő, hogy a teljes önvalósításban élő ember mai helyzete – s teljes önvalósítás
nélkül nincs istentapasztalat – ezt a tapasztalatot is nagyon erősen alakítja, sőt
még jobban, mint a rá irányuló utólagos reflexió, nevezzük azt istenbizonyí-
tásnak vagy akármi másnak.

E két megjegyzés után jogosan beszélhetünk „mai istentapasztalatról” anél-
kül, hogy pusztán e tapasztalat maiságára szűkítenénk le megfontolásainkat.

Megfontolásaink nehézsége és bajos volta abból származik, hogy olyan ta-
pasztalatról akarunk gondolkodni, amely minden emberben (reflektált vagy nem
reflektált módon, elfojtva vagy elfogadva, helyesen vagy rosszul értelmezve, vagy
bárhogyan) megvan, továbbá, hogy ez a tapasztalat egyrészt eredendőbb és elke-
rülhetetlenebb, mint az a racionális okoskodás, amely oksági következtetéssel
jut el a tojástól a csirkéig, a villámlástól a dörgésig, vagyis egy világi valóságtól
annak előidézőjéig (ezt az oksági következtetést azonban nem kell elvégezni, és
így a feltárható felismeretlenül maradhat); másrészt ez a tapasztalat – ellentétben
egy fizikailag érzékelhető dolog vagy egy vitális érzékelés megtapasztalásával –
nem annyira nyilvánvaló és nem annyira ellenállhatatlan, hogy szükségszerűen
eljuthatnánk belőle e tapasztalat kifejezett, tudatosított és értelmező megisme-
réséhez és kimondásához. Vannak még más eredeti tapasztalatok is, ahogyan
mindjárt rá kell mutatnunk, amelyeknél a magából a tapasztalatból (jóllehet el-
kerülhetetlen a megléte) annak fogalmilag reflektált megismerésébe történő át-
menet nehézséget okozhat a tapasztaló alanynak, sőt ő meg is akadályozhatja ezt
az átmenetet; és e tapasztalatok értelmezése, mely ebben az átmenetben történik,
jól vagy kevésbé jól, sőt félre is sikerülhet. Ezek a megfontolások ezért csak uta-
lások lehetnek, felhívások, amelyek arra kérik a hallgatót, tegyen kísérletet, hogy
ezt a talán egészen anonim tapasztalatot önmagában feltárja, látszani engedje, el-
fogadja, és ne fojtsa el, aztán pedig kérdezze meg önmagától, vajon képes-e meg-
érteni, hogy tapasztalatának ez az előhívása némiképp helyesen értelmezi is ezt
a tapasztalatot. Ahol az ember a kívülről hozzá intézett szó hallgatása során nem
kész arra, hogy önmagába is belehallgasson, hogy önmaga létezésének szótlan
szavát felfogja, ahol az ember nem hajlandó a számára bármikor rendelkezésre
álló és ezért „világosnak” nevezett tudást elhagyva bevezettetni magát abba a ti-
tokba, amely tanácstalanná tesz minket, amely rendelkezik velünk, s amely fe-
lett nem mi rendelkezünk, ott e tapasztalat előhívásai eleve kudarcra vannak
ítélve, de az erre a tapasztalatra irányuló, istenbizonyításnak nevezett fogalmi
reflexió is csak falra hányt borsó.

Vannak az emberi létezésben olyan elkerülhetetlen tapasztalatok, amelyek
túlemelkednek a külvilág dolgainak érzéki megtapasztalásain és a kedv, ked-
vetlenség stb. vitális érzésein. Itt most teljesen eltekintünk az istentapasztalattól,

Karl Rahner SJ

– 2 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 2



hiszen az annyira egyedülálló, hogy nem is szabad ugyanazzal a fogalommal je-
lölve más tapasztalatokkal egy kalap alá vennünk. Hogy mi az öröm, a szoron-
gás, a hűség, a szeretet, a bizalom és sok más efféle, hogy mi a logikus gondol-
kodás és a felelős döntés, azt az ember sokkal hamarabb megtapasztalja, még
mielőtt reflektálna rá és megpróbálná elmondani, amit már megélt és megta-
pasztalt. Igen, a reflektáló kijelentés lehet hamis vagy elégtelen: megvalósíthatja
és megtapasztalhatja valaki a radikális hűségben és felelősen megélt igazi, sze-
mélyes szeretetet, miközben csak nagyon balgán tud válaszolni, ha rákérdeznek,
mi is történt tulajdonképpen; másrészt külső forrásból származó ismeretek elsa-
játítása révén is beszélhet valaki talán nagyon okosan és helyesen olyasmiről,
amiről tulajdonképpen még semmit vagy csak alig valamit tapasztalt meg való-
ságosan. A tapasztalás mint olyan és az erre a tapasztalásra irányuló fogalmilag
objektiváló reflexió sohasem válnak el teljesen egymástól, legalábbis a tapaszta-
lat mindig hordoz magában egy bizonyos kezdeti reflexiót; ám a kettő sohasem
azonos egymással, a reflexió sohasem ér fel egészen az eredeti tapasztalattal.

Aztán olyan tapasztalatok is vannak, amelyekre még akkor is szert teszünk,
ha a reflexió révén hamisan értelmezzük, letagadjuk vagy elfojtjuk őket. Aki
például azt mondja, hogy nincs logika és nincs olyan igazság, amely alapvetően
különbözne a tévedéstől, vagyis hogy a logikának és igazságnak nevezett vala-
mik csak bizonyos agyi működések vagy társadalmi kényszerek termékei, és épp
annyi joggal másképp is lehetnének, az kimond ugyan egy mondatot, amely-
nek ellentétét hamisnak tartja, azonban akár elismeri, akár nem, e mondat ki-
mondásával újfent megvalósítja és megtapasztalja annak az igazságnak és ab-
szolút logikának az értelmét és igényét, amelyet reflektáló mondatában tagadott.
Természetesen egy olyan tapasztalat is, mint amilyen a szeretet vagy a hűség, az
ember élettörténetében (s nemcsak a rá irányuló reflexióban) növekedhet és ra-
dikálisabbá válhat, szabadsága egyre nagyobb elszántságával vállalhatja fel az
ember, de el is satnyulhat, sőt az a tendenciája, hogy a reflexió szintjén is vilá-
gosabban objektiválódjon, csökkenhet vagy szinte egészen meg is szűnhet.

Az ilyesféle tapasztalatok is magukon hordozzák az adott kor bizonyos je-
gyeit. Bármilyen nagy mértékben megelőzik is ezek az eredeti tapasztalatok a
maguk fogalmi objektiválódását és értelmezését, és bármennyire függetlenek is
alapjában véve ezektől, mégsem szabad ezt az objektiváló reflexiót felesleges-
nek tartani és azt mondani: ha egy ilyen tapasztalat önmagában elkerülhetetlen,
nincs szüksége az embernek arra, hogy ezzel a reflexió szintjén is foglalkozzon,
ha nem akár magára is hagyhatja. Egy ilyen elképzelés épp olyan hamis, mint ha
valaki azt mondaná, hogy felesleges a mikroszívinfarktus lényegének elméleti or-
vosi ismerete, amikor ezen ismeret híján is szert tesz az ember erre a talán nagyon

Istentapasztalat ma

– 3 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 3



észrevétlen tapasztalatra. Az ember a megtapasztalt szeretetet mint olyat, erede-
tisége és e tapasztalat pótolhatatlansága ellenére, a valódi lényegéről és annak
implikációiról való reflexív tudás által radikálisabban, tisztábban és nagyobb
szabadsággal tudja felvállalni.

Ilyen tapasztalat Istenre is vonatkozhat, és ez az istentapasztalat elkerülhe-
tetlen. Független attól, hogy az ember azt, amivel ez a tapasztalat vonatkozásban
áll, Istennek nevezi-e vagy sem; hogy ezt a tapasztalatot egy Istenről tett elmé-
leti kijelentésben fogalmilag tematizálja-e vagy sem; hogy azonosítja-e vele
magát szabadon, vagy pedig elutasítja, elfojtja, és nem törődik vele. Az az is-
tentapasztalat, amelyről itt szó van, nem utólagos érzelmi reakció egy hajdan be-
lénk sulykolt, teoretikus, Isten létezéséről és lényegéről szóló tanításra, hanem
megelőzi az ilyesfajta tanítást, ez az istentapasztalat hordozza és teszi egyedül ért-
hetővé azt. Ez az istentapasztalat nem néhány „misztikus” kiváltsága, hanem
megvan minden emberben, noha a rá irányuló reflexió ereje és érthetősége na-
gyon különböző. Természetesen egy teljesen egyedi tapasztalatról van szó,
amelynek filozófiai és teológiai értelmezése nagyon nehéz, s erre itt valójában
nem vállalkozhatunk, mert akkor behatóbban el kellene gondolkodnunk arról,
hogy miképpen, milyen sajátos és egyedi módon létezik e tapasztalat „tárgya”,
vagyis az, amit „Istennek” nevezünk. Ekkor egyrészt azt kellene mondanunk,
hogy annak jelenléti módja, amit „Istennek” „mint” e tapasztalat tárgyának ne-
vezünk, nem gondolható el egy önmagát önmaga által közvetlenül felkínáló
tárgy szemlélésének modellje szerint (vagyis ahogy az ún. „ontologizmus” kép-
zeli), hanem Isten a megismerő szellem és szabadság határtalan dinamikája meg-
tapasztalásának önmagában rejtett, aszimptotikus célhorizontja [Woraufhin].
Másrészt azonban azt is hangsúlyoznunk kellene, hogy a szellemi szubjektum-
nak ez az önmagát megtapasztaló dinamikája nem e szubjektum autonóm ere-
jeként, hanem horizontja által megnyitott és hordozott dinamikaként tapasz-
talja magát. Ez a dinamika azáltal tapasztalja magát „kegyelmet nyertnek”, hogy
annak a reménynek az erejét is magában hordozza, hogy végső közelségben és
közvetlenségben megérkezik oda, ahova úton van; úgyhogy horizontja nem
pusztán a mozgás örökké, aszimptotikusan távol maradó hatalma, hanem az ő
valóságosan elérhető célja. Ezáltal rá kellene mutatni, hogy magának a tuda-
tosságnak a dimenziójában is adott „Isten” oly módon, hogy az kivonja magát
azon alternatíva alól, mely szerint „Isten” vagy csak „elgondoltként” (szinte
„ideologikusan”), vagy az ontologizmus értelmében csak közvetlenül szemlélt-
ként lehetne adott. Ám ahogy már jeleztem, e tapasztalat megfelelő metafizikai
és teológiai értelmezésének ilyesfajta és ehhez hasonló kérdéseit most nincs
lehetőségem tárgyalni.

Karl Rahner SJ

– 4 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 4



Továbbá annak sincs értelme, hogy teológiailag elhamarkodott módon azt
kérdezzük erről a tapasztalatról, vajon „természetes” vagy „kegyelmi” tapaszta-
lat-e. Az utólagos reflexió tesz ilyen megkülönböztetést, de nem szükséges, hogy
ez magában a tapasztalatban tematizálódjék. A dolog természeténél fogva léte-
zésünk konkrét helyzetében egyszerre kellene „természetesnek” és „kegyelmi-
nek” neveznünk. A kegyelmi jelleg azonban nem egyesek kiváltságát jelenti, és
fordítva is igaz: e tapasztalat egzisztenciális, szabadon történő elfogadásának
kérdése teljesen nyitott. Ezt az istentapasztalatot nem szabad úgy elgondol-
nunk, mintha egy részleges tapasztalat lenne más tapasztalatok mellett, ahogy
például egy fiziológiai fájdalom érzése egy látási folyamat tapasztalata mellett
végbemegy. Az istentapasztalat sokkal inkább (ha talán a különleges, tulajdon-
képpeni misztikus tapasztalatoktól eltekintünk) minden szellemi-személyes ta-
pasztalat (szeretet, hűség, remény stb.) végső mélysége és radikalitása, és éppen
ezáltal a tapasztalat eredetileg egyetlen egésze, amelyben a szellemi személy bir-
tokolja magát és rá van bízva önnön felelősségére.

Ámde hogyan teszünk szert erre a tapasztalatra? Hol találjuk meg azt az út-
mutatást, amely ha nem is arra készít fel, hogy először megszerezzük ezt a ta-
pasztalatot, de segít abban, hogy felismerjük e tapasztalat eleve adott voltát?
Csak most jutottunk el témánk voltaképpeni lényegéhez. Még egyszer hang-
súlyozzuk, hogy erre a tapasztalatra csak rámutathat az ember; felhívhatja a
másik figyelmét, hogy fedezze fel önmagában azt, amit csak akkor (és azért) ta-
lálhatunk meg, ha (és mert) már birtokunkban van. És akkor is birtokolhatjuk
és felfedezhetjük önmagunkban ezt a tapasztalatot, ha sohasem neveztük isten-
tapasztalatnak. Az erről a tapasztalatról szóló leíró útmutatás mindig dilemma
előtt áll: vagy megkísérli, hogy lehetőleg minél konkrétabban – sajátosan meg-
határozott helyzetének megfelelően – a megszólított szívét-lelkét célozza meg;
ez esetben azonban szubjektív, költői formában hangzik, ellenőrizhetetlen ho-
mályosságú hangulatot kelt, és kiteszi magát annak az ellenvetésnek, hogy a
józan mindennapi élet realista értelmében mégsem vehető komolyan. A másik
választási lehetőség pedig az, hogy a lehető legfilozofikusabb egzaktsággal és
szigorú fogalmisággal fogalmazunk. Egy ilyen beszéd azonban absztrakt és ne-
hezen érthető lesz; szemére vethetik, hogy szubtilis agyszülemény, amelyet
végül, kifáradva, otthagy az ember. Talán az a legjobb, ha egyáltalán nem fog-
lalkozunk ezzel a dilemmával, hanem a nyelvre történő újbóli reflexió nélkül
próbáljuk meg elmondani azt, amit gondolunk. A felhívó személynek azzal kell
vigasztalódnia, hogy szava elkerülhetetlenül értetlenségbe ütközhet ott, ahol
nem talál valódi megértőkészségre. Azt fogja mondani magának, hogy az, amire
hivatkozik, vagyis az anonim istentapasztalat – akár elfogadva, akár elutasítva

Istentapasztalat ma

– 5 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 5



– ott is jelen van, ahol a róla való beszédet nem értik meg. Nem fogja elfelej-
teni, hogy nem meglepő, ha beszédét, melynek feltételeznie kell a hallgatóban
egy bizonyos élettapasztalatot, elutasítja vagy hallatlanra veszi a megszólított
személy, akinek előbb még gondtalan „fiatalsággal” meg kell hódítania a külvi-
lágot, mielőtt kérdést tehetne fel magának, a csalódott és kudarcot valló hódí-
tónak önmagáról.

Minden életben ott működik valami kimondhatatlan: a titok. Ez nem annak
a fennmaradó része, amit az ember még nem látott át, nem hajtott végre vagy
nem valósított meg, hanem ezek előfeltétele és hordozó alapja. Hiszen éppen
a minden konkrét elgondolhatón és megvalósíthatón való túllépés [Vorgriff ], a
megismerés és a szabadság minden mozgásának alapvető – valami egyedi, meg-
határozott, végérvényes támpont által történő – lehatárolhatatlansága a lehető-
ségi feltétele és sajátsága az emberi létmegvalósításnak. Csak annyiban élünk,
gondolkodunk és cselekszünk szabadon, amennyiben szüntelenül már meg is
haladtuk a meghatározottat és a foghatót egy határokat nem ismerő mozgásban.
Ha olyan behatárolt lénynek fogjuk fel önmagunkat, amilyenek gyökeres és
sokrétű módon vagyunk, már túl is léptük e határokat, természetesen mintegy
az üresség irányában, de mégis túlléptük. Úgy tapasztaltuk meg önmagunkat,
mint akik állandóan túllépik önmagukat az átfoghatatlan irányában, amelyet,
éppen mint alapvetően ilyet, végtelennek kell neveznünk. Ez az átfoghatatlan
maga a titok, mert mint minden megértés, megkülönböztetés, besorolás felté-
telét nem lehet még egyszer azon a módon megtapasztalni, amely módnak
éppen ő maga a feltétele. Maradandó titokként van jelen. Ezt az eredeti, semmi
más által meg nem alapozott, bár egy konkrét tárgy megragadása által közvetí-
tett tapasztalatot igazából semmi más, csak önmaga magyarázhatja meg. Ez a
tapasztalat a titok megtapasztalása, ez a titok pedig maradandó, mindig is már
meglévő, és éppen így egyszerre a felfoghatatlan és az egyedül magától értődő.
E határtalan mozgás dinamikáját és benne fellelhető célhorizontját [Woraufhin]
természetesen együtt tapasztalja meg és különbözteti meg egymástól az ember.
Ám mivel e mozgás „célja” per definitionem nem úgy „tárgy” és nem is lehet
azzá oly módon, ahogyan egyébként irányulunk egy tárgyra megismerésünkkel
és szabadságunkkal annak érdekében, hogy mint ideiglenes szakaszt alárendel-
jük e mozgásnak, és hogy egy koordináta-rendszer meghatározott helyére il-
lesszük; és mivel ezt a célt a szellem végtelen mozgásában és mozgásán tapasz-
taljuk meg – noha úgy, mint ami e mozgást magát elindítja és hordozza –, ezért
végeredményben másodrangú kérdés, hogy azt mondja-e az ember: az a végte-
len tér, amely ebben a határtalan és vég nélküli mozgásban megnyílik, az üres-
ség, amely csak úgy lehetséges, ha egy végtelen teljességre utal, hiszen a semmi,

Karl Rahner SJ

– 6 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 6



ha komolyan vesszük e szót, nem tárulhat ki e mozgás lehetőségének tereként;
vagy, hogy ha azt mondjuk: e felé a cél felé mint végtelen teljesség felé irányu-
lunk. Épp ezért az is másodrangú kérdés, hogy istentapasztalatról vagy az Istenre
való utaltság tapasztalatáról akarunk-e beszélni. Jóllehet a tapasztalat „objek-
tív” és „szubjektív” oldalát mindig meg kell különböztetnünk (ha az ember nem
akarja magát istenné tenni), e két oldal azonban valami egyedülálló és eredeti
módon elválaszthatatlan egymástól.

Ahogy már az elején óva intettem, nagyon elvontan hangoztak az iménti
mondatok, és egy pillanatra sem szabad elfelejtenünk, hogy ilyesfajta kijelen-
tések nem hozzák létre az említett tapasztalatot, hanem pusztán utólag szólnak
a már fennálló tapasztalatról, vagyis e tapasztalatra nem azáltal teszünk szert,
hogy utólagosan absztrakt módon beszélünk róla. E tapasztalat nagyon is konk-
rétan, még ha nem is másként, mint a konkrét mindennapi tapasztalat ki-
mondhatatlan valóságaként zajlik. Jóllehet minden szellemi tevékenységben
[Vollzug] anonim módon és kifejezetlenül jelen van, mégis világosabbá és va-
lamennyire tematikussá válik azokban az eseményekben, amelyekben az ember
– aki általában a mindennapok egyes dolgaiba és feladataiba beleveszve él –
mintegy önmagába ütközik, és már nem feledkezhet meg önmagáról, nem fe-
ledkezhet bele szokásos elfoglaltságába.

Ez történik az emberrel, ha hirtelen egyedül marad, ha minden egyedi dolog
hallgatag messzeségbe vonul vissza és oldódik fel, ha – ahogy mondani szoktuk
– minden „kérdésessé” válik, ha a csend dübörög, tolakodóbban, mint a min-
dennapi megszokott lárma. Ez történik az emberrel, ha hirtelen kérlelhetetlen-
séggel azt tapasztalja, hogy ki van szolgáltatva szabadságának és felelősségének,
menekülést és kifogást nem engedő, egyetlen és egész életét átfogó felelősségé-
nek; ott, ahol már nem támogatja helyeslés, ahol elismerést és köszönetet már
nem lehet remélni, ahol az ember a hallgatag, végtelen, általunk nem manipu-
lált felelősség előtt áll, ami létezik, de nem a mi hatalmunkban van, s ami a leg-
belső, ugyanakkor a tőlünk leginkább különböző. Amikor azt tapasztalja meg
az ember, hogy ez a felelősség mintegy hallgatagon szétterjed az egész létben,
mindent átjár, és mindent egyesít, felfoghatatlanul; hogy ez a felelősség erede-
tileg nem azért az, ami, nem azért érvényes, mert mi szabadon megteremtjük,
hanem mert éppen a szabadságunkat megfellebbezhetetlenül felszólító valóság,
amely aztán ítéletként van jelen akkor is, ha e felelősségünket letagadjuk és el-
menekülünk előle.

Ez történik velünk, amikor váratlanul a személyes szeretet és találkozás ta-
pasztalatára teszünk szert; hirtelen boldog megrendüléssel vesszük észre azt,
ahogyan a szeretetben teljesen, feltétel nélkül elfogadnak minket, jóllehet egyedül,

Istentapasztalat ma

– 7 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 7



a magunk végességében és törékenységében nem adhatunk semmilyen alapot és
elégséges megokolást a másik részéről tapasztalt szeretet ezen felté telnél -
küliségének; ahogyan mi magunk is épp így szeretünk, érthetetlen merészség-
gel lépve túl a másik ember ismert megkérdőjelezhetőségén; ahogyan ez a sze-
retet a maga abszolútságában egy olyan fundamentumban bízik, amely neki
nincs alárendelve, és a maga felfoghatatlanságában e szeretet legbelseje, ugyan-
akkor különbözik is tőle.

Ez történik, amikor a halál hallgatagon megérint valakit, mindent a maga
semmisségébe gyűjt, és épp ezáltal, ha készségesen fogadja valaki – így és csak így
–, nem gyilkol, hanem átalakít és felszabadít arra a szabadságra, amely semmire
sem hivatkozik és semmire sem támaszkodik többé, és ezáltal feltétlenné válik.

Így lehetne és kellene továbbhaladni, hogy ezernyi formában megsejtessük
az embernek azt az egyetlen őseredeti élményét, amelyben létének nyitottsága
kitárul a felfoghatatlan titokra, és amelyben észreveszi, hogy csak akkor rabja
ijesztő végességének (mely létezik és kegyetlenül kínoz), ha figyelmen kívül
hagyja az őt mindenütt körülvevő végtelen felfoghatatlanságot, vagy fél tőle,
mert az hallgatagon és befolyásolhatatlanul hat át mindent. Így beszélni kel-
lene az örömről, a hűségről, a végső szorongásról, a minden egyes dologból töb-
bet kihozni akaró vágyról, a megrendülésről az igazság kérlelhetetlenségén, az
igazság ugyanis még letagadva is, még megmosolyogva is mindig újra jelen van.
Beszélni kellene annak a lelki nyugodtságnak a békéjéről, amely semmihez sem
ragaszkodik teljesen, s ezáltal mindent megnyer; a szép megtapasztalásáról,
amely színtiszta ígérete annak, ami még eljövendő; a súlyos, kilátástalan és mégis
hirtelen, felfoghatatlan módon elengedett tartozás tapasztalatáról; arról a szi-
gorúan szent érvényességről, hogy ami látszólag egyszerűen elmúlt, valójában
azonban valamivé lett; a friss ígéretet magában rejtő jövő felé irányuló végtelen
nyitottság tapasztalatáról. Még sokáig folytathatnánk így a sort, és még sokkal
konkrétabbnak kellene lennünk, nem beleveszve a külvilág részleteibe, hanem
a végső és a mindennapokban mégis mindenütt jelenlévő tapasztalat egyszerű
gazdagságában. Az ember a hétköznapokban a tengerpart homokszemeivel fog-
lalatoskodva is mindig a titok végtelen tengerének peremén tanyázik.

Természetesen világosabban meg kellene mutatnunk egyrészt azt, hogy
mindezek az abszolútságtapasztalatok eredeti, végső egységet alkotnak egymás-
sal; másrészt, hogy ezek a tapasztalatok valójában arról, vagy inkább arról a va-
lakiről beszélnek, akit Istennek nevezünk. E második kérdést mindenesetre ket-
tős irányban is fel kellene tennünk. Nem szabadna tehát csak azt mondanunk,
hogy amit így megtapasztalunk, azon Istent értjük, mert ezzel azt feltételez-
nénk, hogy már eleve világos, mit is értünk Istenen; hanem azt is ki kellene

Karl Rahner SJ

– 8 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 8



jelentenünk, hogy amit Istenen értünk, azt ebből a tapasztalatból kiindulva kell
megértenünk, mert különben mindig az a veszély fenyeget, hogy az „Isten” szón
olyasmit értünk, aminek nincs értelme, aztán pedig elvetjük ezt az istenfogal-
mat, és úgy véljük, inkább ateistának kellene lennünk. Ám mivel még sok más-
ról is kell beszélnünk, és mivel eközben olyasmiket is megfogalmazunk majd,
amik a dolog természete szerint ezt a két kérdést is érintik, tegyük fel, hogy
mindkettőt megválaszoltuk a jelzett értelemben.

Mielőtt arra a kérdésre keresnénk a választ, hogy miben áll az istentapaszta-
lat mai jellege, hadd tegyek még két előzetes megjegyzést. Ez az istentapasztalat
nem fokozható le merőben kötelezettség nélküli hangulattá, ellenőrizhetetlen
érzéssé, és nem pusztán az ember magánügye, hanem kifejezetten társadalmi,
nyilvános jelentőségű is. Ez a tapasztalat nem puszta hangulat, nem az érzelem
és a költészet kötelezettség nélküli tárgya. Természetesen különbözik a megis-
merés területén belül található egyedi dolgok fogalmi megismerésétől, hisz a
megismerés és a szabadság egészére mint olyanra vonatkozik. Ám ezért még
e tapasztalat korántsem egy tetszőleges érzés, hiszen, ha mégoly reflektálatla-
nul és anonim módon is, mindenben, még a legracionálisabb szellemi tevé-
kenységben is megszüntethetetlenül ott van, mert minden ilyen tevékenység
abból a mindent meghaladó előrenyúlásból [Vorgriff ] él, amely az egészet akarja,
ez az egész pedig egyetlen, a névtelen titok. Az ember el is fojthatja ezt a ta-
pasztalatot, de az akkor is megmarad, és a döntő órákban újra meg újra ellen-
állhatatlanul előtör a tudatba. Azt sem mondhatjuk, hogy hallgatni kell róla,
mivel nem tudunk „világosan” beszélni róla. De hát mi „világos” egyáltalán?
Nem e tapasztalatról beszéltünk-e már azzal, hogy a róla való beszédet megtilt-
juk, s külön meg kell tiltanunk? És ha a racionalista filozófusok és a pozitivis-
ták nem akarnak beszélni, ne szóljanak róla a szentek, a költők és mindazok
sem, akik az egész, a teljes létezés feltárói? Az „Isten” szó, amely jelen van, és még
az ateisták Isten elleni harcában is megállja a helyét, nem ébreszti-e fel mindig
azt az új kérdést, hogy mit is értünk rajta? És még ha egyszer el is felejtenénk e
szót, létünk névtelen titka továbbra is mindig körülvenne bennünket életünk
döntő óráiban, hallgatagon, ítélvén és megajándékozván a végső szabadság ke-
gyelmével, és mi e titoknak újra a régi nevet adnánk.

Ne mondja senki, hogy e tapasztalat érdektelen a társadalmi élet nyilvánossága
számára. A vallás, mely szüntelenül ebből a tapasztalatból él, társadalmi valóság,
még akkor is, ha az ateista azt gondolja, hogy jobb lenne, ha nem lenne. Ezt az
istentapasztalatot a maga társadalmi jelentőségében akkor sem lehetne megszün-
tetni, ha fogalmi reflexiója és társadalmi intézményesülése, melyet vallásnak ne-
veznek, teljesen eltűnne. Hiszen az ember még akkor is a rendelkezésre nem álló

Istentapasztalat ma

– 9 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 9



titokra nyíló transzcendentalitásából élne, az istentapasztalatnak még akkor is
meglenne az esetleg mégoly reflektálatlan hatékonysága a hűségben, a felelősség-
ben, a szeretetben és a reményben. E viselkedési formák pedig – minden részle-
gesen igazoló mozzanatukon felül – látszólag teljesen politikamentesen, privát
módon és nem manipulálhatóan a társadalmi valóságot is hordozzák.

Végül pedig azzal a kérdéssel kell foglalkoznunk, hogy vajon mennyiben mai
ez a „mai istentapasztalat”, van-e mégis ennek az eleddig szinte „időn felülál-
lóként” leírt istentapasztalatnak a mai ember helyzetéből adódó egészen meg-
határozott sajátossága. Legyen elég négy rövid utalás e kérdés megválaszolására,
amennyiben egyáltalán lehetséges itt válaszadás.

1. Az istentapasztalat „transzcendentális” jellegét illetően mindenekelőtt a
következőt kell meggondolnunk: a megelőző korok embere a világ egy darab-
jaként fogta fel Istent, még ha azt állította is, hogy ez a „darab” a legnagyobb
és legtökéletesebb, tőle függ minden; még ha a filozófusok és a teológusok teo-
retikus állításaikkal megmagyarázták is, hogy tulajdonképpen Isten „lényegé-
nek” és az „istentapasztalatnak” mond ellent, ha valaki így gondolkodik Isten-
ről. Az emberek mégis a világ részeként élték meg Istent, s nem úgy, mint annak
alapját és mérhetetlen mélységét, nem olyasmiként, amit eleve nem szabad ösz-
szekeverni magával a világgal. Isten csupán részvalóság volt a világban (még ha
olyannyira hangsúlyozták is, hogy ő az oka mindennek), olyan rész-ok volt,
amely a többi valósággal állandó, kölcsönös kapcsolatban áll. Így Isten „ért-
hető” volt, és a róla szóló tanítás mindenki számára könnyedén összekapcsol-
ható volt a gyakorlati élettel: a „Jóisten” a világ kormányzójaként felügyeli az er-
kölcsi rendet, de kegyelmes is tud lenni. Végeredményben amit ezek az emberek
gondoltak, helyes volt, ám ahogyan gondolták, az nem volt az, és ezt csak mi
látjuk világosan. Hiszen mára az átlagember számára is – aki korábban a leg-
mélyebb eszmefuttatás közben sem hagyta el a praxis világát – világossá vált,
hogy ez az Isten nem létezik, nem található meg sem a világban, sem a felhők
felett, világossá vált, hogy a csodák nem a világgépezet zavarainak elhárítását
szolgálják, hogy Isten egyáltalán össze sem mérhető a világgal, nem építhető be
számításaink egyik elemeként, és így tovább. Nem csoda, ha egy primitív is-
ten képzet halála magának az igaz Istennek a halálaként jelentkezik, vagy ha Is-
tent kimondhatatlanul távolinak érezzük. A valóság az, hogy a világnak az a ra-
cionális átvilágítása, amely megszünteti a világ isteni jellegét, teljesen legitim,
feltéve, hogy a világ isteniségének e megszüntetését egyre jobban úgy tapasztalja
meg az ember, mint amit a világon és a véges szubjektumon felülemelkedő,
transzcen dáló mozgás hordoz, amelyben az igazi istentapasztalat végbemegy.
A mai istentapasztalat a korábbinál sokkal világosabban és radikálisabban

Karl Rahner SJ

– 10 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 10



transzcendenciatapasztalat, amely megszünteti a világ isteni jellegét, és így Isten
Isten lehet.

2. A mai istentapasztalat egy további jellemzője közvetítésének sajátossága.
Minden istentapasztalat annyiban közvetített, amennyiben mint a világ és a
szubjektum transzcendálása mindig valamilyen eleve adott dologból indul ki.
És ez a közvetítés változhat, legalábbis ami társadalmilag és szellempolitikailag
megfigyelhető jellegét illeti. Ma ez a közvetítés, ellentétben a korábbival, a vi-
lágtól az emberi létezés felé tolódott el. Korábban a maga rendjével és harmó-
niájával a külső világ gyújtotta lángra az ember transzcendenciatapasztalatát,
ma pedig az ember létezése a maga mérhetetlen mélységeivel. És szabad – talán
egy kicsit profetikusan – azt gyanítanunk, hogy az erre a mi korunkra jellemző
létezés, mely a közvetítést lassan meg fogja teremteni, nem annyira a bölcs,
kontemplatív szentnek, hanem a pátosz nélkül és hallgatagon magányos fele-
lősségét hordozó, a mások számára önzetlenül jelen levő embernek a létezése.

3. Harmadszor az istentapasztalat veszélyeztetettségét és új feladatait jelöl-
jük meg mai sajátosságokként. Korábban a vallás nyilvános jelenség volt, min-
den társadalom életében – ha mégoly különböző formákban is – kétségtelenül
uralkodó tényezőt jelentett, nem volt istenek nélkül élő nép. Annak az ember-
nek, aki szóhoz engedte jutni és elfogadta ezt az istentapasztalatot, nem volt
különösebben probléma, hogy ezt az Istent letegezze, megszólítsa és imádva
forduljon hozzá. Ma talán ez az ember valódi problémája, még ha világosan
szert is tesz erre az istentapasztalatra. Megszólíthatja-e az ember valójában ezt
az Istent; személyes kapcsolatba juthat-e azzal, aki – jóllehet gyökeresen más,
mint mi – saját tevékenységünknek az alapja, tehát abbéli igyekezetünknek is,
hogy megszólítsuk őt és szabadon válaszoljunk neki? Nem jó, ha azt mondjuk:
jelentéktelenebbek vagyunk annál, mint hogy Isten „érdeklődjön” irántunk –
mert ez a gondolkodás éppen a világ részévé teszi őt, amely résznek egy másik
kis résszel kisebb kapcsolata van, mint egy nagyobbal. Valójában azonban Isten
a legközvetlenebb akarati viszonyban állhat velünk úgy, ahogy vagyunk.

De ezzel még nem oldottuk meg a problémát, és most is csak kevéssel já-
rulhatunk hozzá megoldásához. Mindenekelőtt komolyan kell vennünk ezt a
kérdést; akkor aztán pozitív módon fogja meghatározni Istennel kapcsolatos
magatartásunkat. E kérdés teszi magatartásunkat azzá, amit hagyományos szó-
használattal imádásnak, teljes önátadásnak nevezünk: amikor elnémul az ember,
amikor Istenhez szóló szava csak hallgatásának előfeltétele, amikor a kimond-
hatatlan titok fensége előtt eltakarja az arcát, amikor tudja, hogy minden mai
látszat ellenére nem perlekedhetik Istennel. Továbbá: csak jó, ha az ember Is-
tennek ezt a valóságos megszólítását hallatlan merészségnek, e merészség

Istentapasztalat ma

– 11 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 11



konkrétságában pedig tisztán kegyelemnek érzi, amelyben Isten önszántából
teszi képessé az embert ilyen merészségre, s amely kegyelem minden, csak nem
magától értődő. Azt pedig, hogy Isten képessé teheti erre, nem szabad kétségbe
vonnia az embernek, ha nem akar Istenről újfent emberi mérték szerint gon-
dolkodni. És végül: nem árt, ha ahhoz, hogy Istent így szólítsuk meg, csak a Jé-
zusra vetett pillantásból merítünk bátorságot, aki még arra is képes volt, hogy
halálában a titkot – amely megölvén őt eltávolodott tőle, és az Istentől való leg-
felfoghatatlanabb elhagyatottságba vetette – „Atyának” nevezze, akinek a ke-
zeibe adta magát.

4. Még valami talán tartozik a „mai istentapasztalat” maiságához: első ráné-
zésre úgy tűnik, mintha ebben az istentapasztalatban alig lenne valami sajáto-
san keresztény, s éppen ott, ahol a kor minden ellentétes áramlatával szembeni
ellenállásban és a kereszténység merőben társadalmi hagyománya által nyújtott
jelentékeny támasz nélkül a reflektáló emberi tudatban eleven marad vagy újból
felelevenedik. Már hosszan beszéltem itt az istentapasztalatról, és mégis, lát-
szólag a kereszténységgel és annak történelmileg megjelent üzenetével való
szinte minden kapcsolat nélkül. És vannak igen vallásos emberek, köztük ke-
resztények is, akik saját eredeti istentapasztalatukat olyan tanúságtételek segít-
ségével akarják reflektáltan tudatossá tenni, amelyeket az emberiség, a népek és
a vallások történelmében mindenhol igazként és megvilágosítóként megtalál-
hatónak vélnek. Ebből is csak keveset tudok megsejtetni. Mindenekelőtt azt
kell mondanom: egyfelől ennek a keresett istentapasztalatnak a végső mélysége
éppen azon Isten kimondhatatlan közelségének a tapasztalata, aki minden imá-
dandó és megszüntethetetlen felfoghatatlansága mellett közvetlenségben iste-
nivé tevő és megajándékozó módon közli önmagát az emberrel, és aki nem
pusztán minden emberi mozgás örökké távol maradó iránypontja. Az istenta-
pasztalatnak ezt a radikális mélységét azonban éppen a kereszténységben ragadja
meg világosan az ember: kegyelemként értelmezi, amely Jézus Krisztusban dia-
dalra jut és önmagáról történelmileg tanúskodik. Az említett istentapasztalat
tehát mai alakjában sem szükségszerűen annyira keresztényietlen, mint ahogy
első pillantásra tűnik. Ellenkezőleg: a ténylegesen adott vallások (mint törté-
nelmileg és társadalmilag körvonalazott vallások) között éppen a kereszténység
az, amely ezt az istentapasztalatot a legradikálisabban és a legtisztábban meg-
valósítja, és amelynek erre Jézus Krisztusban történelmileg meggyőző megjele-
nítője van.

Másfelől és fordítva nézve: amennyiben ma érthetőbbé válik, éspedig a ta-
nítói feladatot ellátó és intézményes kereszténységen belül is, hogy ez a (min-
denképp radikálisan és helyesen értelmezett) istentapasztalat valóban a keresz-

Karl Rahner SJ

– 12 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 12



ténység magja, és elevenen maradó forrása annak, amit reflektáltan „kinyilat-
koztatásnak” nevezünk, ezáltal a kereszténység csak radikálisabban és érthe-
tőbben jut el saját önértelmezéséhez. Hiszen lényege szerint a kereszténység
nem egy részvallás más vallások mellett, hanem annak az istentapasztalatnak a
történelmileg tiszta objektivációja, amely Isten egyetemes üdvözítő akarata
miatt, Isten önközlése által kegyelemként mindenütt jelen van. Ha tehát a ke-
reszténység ma a korábbinál világosabban figyel arra és világosabban megvaló-
sítja egzisztenciálisan azt, hogy önmaga Isten emberekhez szóló önközlésének
történelmileg tisztán és Krisztusban végérvényesen diadalmassá vált célba érése
– ez az isteni önközlés pedig mindenütt és minden istentapasztalatban történik,
még ott is, ahol tévedésből rosszul értelmezik –, akkor ez a kereszténységet jobb
önmegvalósításhoz segíti hozzá. Tehát éppen a kereszténység feladata, hogy újra
meg újra rámutasson erre az eredeti istentapasztalatra, és hogy rávezesse az em-
bereket: fedezzék fel magukban ezt az istentapasztalatot, fogadják el azt, továb -
bá szóbeli és társadalmi tárgyiasulásához való viszonyukat is vallják meg. Ez a
tárgyiasulás pedig – ahol tiszta, és Jézus Krisztusra mint ennek megpecsételő-
jére vonatkozik – éppen az, amit kereszténységnek nevezünk.

(Tőzsér Endre SchP fordítása)

A fordítás a következő kiadás alapján készült: Gotteserfahrung heute, in KARL
RAHNER: Schriften zur Theologie, Bd. IX, Benziger, Einsiedeln, 1972, 161–176.

Eredetileg 1969-ben a „Theologische Akademie” (Köln, Essen, Koblenz,
Frankfurt, Berlin) keretében tartott előadás; első megjelenése: Theologische
Akademie VII (hrsg. Otto Semmelroth, Karl Rahner), Josef Knecht, Frankfurt
am Main, 1970, 9–24.

Istentapasztalat ma

– 13 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 13



BAKOS GERGELY OSB

Hit és ész Canterburyi Szent Anzelm gondolkodásában

„A ratio nem valami új feltárásának az eszköze,
hanem a meglévő hittételek újraírásának nyelvezete,

…a transzcendens, hitben már birtokolt igazság
emberi léptékű megformulázása.” 1

BEVEZETÉS

Sokan írtak már a hit és ész kapcsolatáról Canterburyi Szent Anzelmnél
(1033/1034–1109), rövid tanulmányomnak nem lehet célja ezen irodalom át-
tekintése és értékelése. Helyette inkább néhány alapvető szövegére támaszkodva
igyekszem megragadni a szerző álláspontját.2 A választott művek közül az első
kettő, a Monologion és a Proslogion viszonylag jól ismert a filozófiával foglalko-
zók körében, a másik két írás, a Levél az Ige megtestesüléséről valamint a Miért

Sapientiana 5 (2012/1) 14–32.

– 14 –

Jelen tanulmány a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola és a Pázmány Péter Katolikus
Egyetem Bölcsészettudományi Kara Filozófiai Intézete összefogása révén előkészületben lévő kötet
része: Hit és ész. Teológiai és filozófiai közelítések címen szeretnénk történeti sorrendben rend-
szeresen áttekinteni hit és ész kapcsolatát az európai keresztény kultúrában. A kötet célja hiány-
pótló, amennyiben egyszerre kíván eleget tenni egy egyetemi tankönyv és egy professzionális ta-
nulmánygyűjtemény kívánalmainak. (B. G.)

1 DÉR KATALIN: Szépséges értelem. Canterburyi Szent Anzelm teológiája és filozófiája, Szent Ist -
ván Társulat, Budapest, 2001, 19.

2 Rövid bevezetésnek mindenesetre ajánlható pl. MARYLIN MCCORD ADAMS: Anselm on faith
and reason, in Brian Davies – Brian Leftow (eds.): The Cambridge Companion To Anselm,
Cambridge University Press, Cambridge, 2004, 32–60. és SANDRA VISSER – THOMAS WIL -
LI AMS: Anselm, Oxford Universitiy Press, Oxford, 2009, 13–25.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 14



lett Isten emberré? bevezető oldalai pedig igen alkalmasak az anzelmi álláspont
tisztázására.3

Természetesen hit és ész, vallás és értelem, filozófia és teológia kapcsolata
nem rögzíthető egyszer s mindenkorra, hiszen mind a vallásos megjelenési for-
mák, mind gondolkodásunk a változó valóság része. Ezért Anzelm fölfogását
csak akkor érthetjük meg, ha elhelyezzük saját korában és kultúrájában. Az itt
következő viszonylag szűkszavú történeti bevezető előnye egyúttal, hogy rövid
úton a középkori keresztény gondolkodás néhány olyan alapvető kérdéséhez
vezeti el az olvasót, melyek között első helyen áll hit és ész kapcsolata, mely a
középkoriak számára kinyilatkoztatás és ész, tekintély és értelem/értelmezés köl-
csönös viszonyára vonatkozott.4

1. ÓKORI TUDOMÁNY, LOGIKA ÉS TEOLÓGIA

A korai középkor keresztény filozófiája kezdetben alig tudott fölmutatni önálló
vonásokat, hiszen a kor tudósai mindenekelőtt az ókortól rájuk hagyományozott
tudásból – amelyet számukra irodalmi és bölcseleti szövegek igencsak korlátozott
csoportja képviselt – igyekeztek minél többet elsajátítani.5 Az általános ókori mű-

Hit és ész Canterburyi Szent Anzelm gondolkodásában

– 15 –

A továbbiakban hivatkozott másodlagos irodalom mellett gondolatmenetemben elsősorban
JOS DECORTE: Eine kurze Geschichte der mittelalterlichen Philosophie (Schöningh, Paderborn,
2006) megközelítésére támaszkodom (vö. elsősorban a 98–101, 108–122 oldalakat).

3 Anzelm műveinek következő magyar kiadására hivatkozom, amely jegyzeteinek is sokat kö-
szönhetek: DÉR KATALIN (ford.): Canterburyi Szent Anzelm összes művei, Szent István Társulat,
Budapest, 2007. A Monologion a 11–80, a Proslogion a 81–109, a Levél az Ige megtes tesüléséről
a 229–249, a Miért lett Isten emberré? pedig a 250–320. oldalakon olvasható. Hivatkozásaim-
ban a mű címét a fejezetre utaló szám követi, majd zárójelben a fordítás oldalszáma. Anzelm
műveinek latin szövegét lásd a világhálón: http://individual.utoronto.ca/pking/resources.html#
anselm [2012. február 4.]

4 Vö. WOLF-DIETER HAUSCHILD: Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte, 1. Band: Alte
Kirche und Mittelalter, Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh, 2000, 564. Az evangélikus
szerző által jól áttekinthető táblázatba foglalt kérdések közül a dialektika, a természetfilo-
zófia, az Arisztotelész-recepció; a szentségek, különösen is az eucharisztia lényege; valamint
a bibliaértelmezés kérdései lényegében fő probléma alesetei. Mind fontos szerephez jutnak
bevezetőnkben.

5 Vö. WOLFGANG RÖD: Der Weg der Philosophie von den Anfängen bis ins 20. Jahrhundert, I.
Altertum, Mittelalter, Rennaissance, C. H. Beck, München, 1994, 23.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 15



veltség magasabb fokát képező tudást, a görögök enküklosz paideiaját, a nyugati,
latin nyelvű hagyományban Cicero (106–43) és Varro (116–27) óta „szabad mű-
vé szetek” (artes libelares) néven ismerték. A középkori oktatás számára mérvadó volt
a nyelvtan, logika és szónoklattan, azaz a helyes beszédről szóló tudományok (gramma -
tica, dialectica, rhetorica: az ún. trivium), továbbá a mértan, számtan, csillagászat
és zenetudomány (geometria, arithmetica, astronomia, musica), azaz a matematikai
tudományok (quadrivium). Különösen nagy fontosságot kell tulajdonítanunk a nyelv-
tankönyveknek a latin nyelv ápolása miatt.6 A fölsorolt tudományokat az Egyház
részben átvette, s ily módon az ókori műveltség az iskolai tankönyvekben tovább-
ra is jelen volt. Az ókori eredetű iskolai képzés pedig teljes egészében a klerikusképzés
céljait kezdte szolgálni, különös tekintettel a Szentírás magyarázatára.7

Michael Haren szerint: „Semmi sem jellemző annyira a XI. és a korai XII. század
gondolkodására, mint az a mód, ahogyan Arisztotelész logikája egyszerre a szellemi
rend iránti vágy ösztönzőjének és e rend megragadása eszközének bizonyult.” 8 Az arisz-
totelészi logika kimondottan bölcseleti dimenzióval is rendelkezett, nem pusztán
mai értelemben szimbolikus, formális logikát jelentett.9 Logika és ontológia kap-
csolata már a keresztény ókor két nagy gondolkodójánál, Boëthius nál (475?–524)
és Szent Ágostonnál (354–430) megfigyelhető.10 A logikának a szellemi életben be-
töltött szerepét azért is érdemes közelebbről megvizsgálunk, mert „a XI. század fo-
lyamán a logikai tanulmányokat a szellemi haladás kulcsának kezdték tekinteni”.11

A korai középkor Arisztotelész művei közül csak az úgynevezett „régi logikát”
(logica vetus: Kategóriák, Az értelmezésről; Porphüriosz Iszagogéja; Cicero Topikája
stb.) ismerte.12 Az ókor végén, az antik iskolarendszer összeomlása után azonban

Bakos Gergely OSB

– 16 –

6 A sztoikus logika éppenséggel Priscianus (fl. 491–518) latin nyelvtanának köszönhetően ha-
tott a korai középkorra.

7 WOLF-DIETER HAUSCHILD: Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte, i. m. 258, vö.
WOLFGANG RÖD: Der Weg der Philosophie von den Anfängen bis ins 20., i. m. 311.

8 MICHAEL HAREN: Medieval Thought. The Western Intellectual Tradition from Antiquity to
the Thirteenth Century, MacMillan, London, 1992, 83.

9 A középkort majd foglalkoztató, az egyetemes fogalmakkal és a szubsztanciával kapcsola-
tos kérdések nem pusztán a formális logikára tartoznak, hiszen metafizikai és teológiai kö-
vetkezményeik vannak. Jól látható ez Anzelm és a compiègne-i kanonok, Roscelin (kb.
1050–1125) vitájából. Lásd Anzelm Levél az Ige megtestesüléséről c. művét.

10 Lásd a Szentháromságról (De Trinitate) írt műveiket.
11 MICHAEL HAREN: Medieval Thought, i. m. 86.
12 A XII. századtól az Organon többi részét is latinra fordítják majd, ez az ún. logica nova (Első

és Második Analitika, Topika, Szofisztikus cáfolatok). Vö. DÉR KATALIN: Szépséges értelem, i. m.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 16



a szabad művészetek egyike, a már említett logica vagy dialectica eltávolodott a
közéleti és jogi valóságtól, életidegen szójátékokká és fölszínes memóriatechni-
kákká alakult. A XI. század szerencsés változást hozott magával, s a dialektika újra
az élet felé fordult, mégpedig a legalapvetőbb kérdésekkel nézett szembe: a ke-
resztény hittel, illetve annak legfontosabb tanításaival. A dia lektika megerősö-
désének köszönhetően jogosan merült föl a teológiai igény az áthagyományozott
hit rendszerezésére, az ellentmondások kiküszöbölésére. Anzelm tanárként és
perjelként kétségkívül maga is szembesült e kihívással: korában a dialektika egye-
nesen beleszólt a teológiába, alkalmanként a hit dolgaiban a logikus ész fel-
sőbbrendűségét állította.13

Kezdetben minden egész jól ment. Így például Chartres-i Fulbert (kb. 960–
1028), Aurillac-i Gerbertus14 (kb. 946–1003) tanítványa egy olyan széleskörű
irodalmi-filozófiai kulturális program szószolója volt, amely a hit misztériu-
mainak és a Szentírásnak abszolút elsőbbségét tisztelettel elismerte. Elég hamar
azonban egy mai értelemben vett szélsőséges racionalizmus ütötte föl fejét,
amely a nem szigorúan logikus vagy nem formális érvelést értéktelennek nyil-
vánította. Ennek következménye egyrészt egy naiv optimizmus volt: egyesek
azt gondolták, nem létezik olyan terület, amit az emberi szellem a logika érveivel
meg ne hódíthatna. Mások, ellenkezőleg, az emberi ész határaira figyelmezet-
tek: szkepticizmus, pesszimizmus, sőt – a meg nem engedett határátlépések
miatt – a dialektikával szembeni kimondottan ellenséges válaszok jelentkeztek.
Rövidesen heves vita robbant ki a dialektika védelmezői és ellenzői között ama
kérdésről, vajon van-e helye e tudománynak a keresztény gondolkodásban, s
ha igen, hol vannak a határai.

Hit és ész Canterburyi Szent Anzelm gondolkodásában

– 17 –

24, 165–166; és MICHAEL HAREN: Medieval Thought, i. m. 88–90. Mint ez utolsó szerző
megjegyzi, lehetséges, hogy Anzelm csak a Kategóriákat és Az értelmezésről írt művet ismerte.

13 Jóllehet, ekkora Európa (a poroszok kivételével) egységesen kereszténnyé vált, az 1054-es
egyházszakadás jelzi a vitát a keleti ortodoxiával. A jogéletben pedig fontossá válik az egy-
házi jogigények igazolása az uralkodókkal szemben. Anzelm életében mindkét említett kér-
déssel kénytelen szembenézni. Vö. A Szentlélek származásáról írt művét, valamint (egy-
ház)politikai harcait az angol királlyal az invesztitúra kapcsán.

14 999-től haláláig II. Szilveszter néven pápa.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 17



2. AZ ÚN. MÁSODIK EUCHARISZTIKUS VITA15

2.1. Tours-i Berengár

A nyílt összetűzésre Fulbert tanítványa, Tours-i Berengár (kb. 1010–1088) föl-
lépése adott alkalmat.16 E vitában – amely a kereszténység központi vallási rí-
tusa, a szentmise, illetve az egyik leglényegesebb szentség, az Eucharisztia körül
forgott – kulcsszerepet játszott Lanfrancus (1010–1089), Canterburyi Anzelm
tanítómestere. A vitatott kérdés Krisztus jelenlétének módjára vonatkozott, hi-
szen a vitázó felek egyetértettek abban, hogy Jézus Krisztus a mise rítusában
megszentelt kenyérben és borban jelen van. Berengár Szent Ágostonra vissza-
menő, szimbolikus-dinamikus, gyökeresen spirituális eucharisztiafölfogásával
Lanfrancus saját, Szent Ambrusra (339–397) és a gall liturgiára támaszkodó,
realista értelmezését szegezte szembe. Végül egy 1079-es zsinati döntés
Lanfrancus álláspontját fogadta el igazhitűnek.17

Bölcseleti szempontból nézve fontos, hogy Berengár a hit misztériumait lo-
gikailag kívánta megvilágítani, azaz kimerítő nyelvi-logikai elemzés segítségével
akarta megérteni őket. Számára a dialektika ars artium, azaz a tudományok tu-

Bakos Gergely OSB

– 18 –

15 A IX. századi, ún. első eucharisztikus vitával szemben e második vitának kimondottan böl-
cseleti tétje is volt. E vitákról – a többi lábjegyzetbeli utalások mellett – elsődleges tájéko-
zódásul lásd WALTER KAPSER ET AL. (Hrsg.): Lexikon für Theologie und Kirche, Herder
Verlag, Freibrug – Basel – Wien, 1993–2001. vonatkozó szócikkeit.

16 A vita filozófiai értékeléséhez lásd JOS DECORTE: Eine kurze Geschichte, i. m. 101; MICHAEL

HAREN: Medieval Thought, i. m. 94–96; RICHARD WILLIAM SOUTHERN: Saint Anselm. A Port -
rait in a Landscape, Cambridge University Press, Cambridge, 1990 (az 1991-es reprinten
alapuló számtalan újabb reprint), 43–53; teológia háttérhez és értékeléshez ADOLF VON

HAR NACK: Dogmatörténet, Tillinger, Szentendre, 1998, 218–220; WOLF-DIETER HAUSCHILD:
Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte, i. m. 567–573, 592–596; FRANZ-JOSEF

NOCKE: Általános szentségtan és ID.: Részletes szentségtan, in Theodor Schneider (szerk.):
A dogmatika kézikönyve, II., Vigilia, Budapest, 1997, 195–233. és 235–398, itt: 298–320.
és 205–207. Lásd még a következő lábjegyzetet.

17 A vita részleteiről lásd ROKAY ZOLTÁN: Boldog Lanfrancus canterbury érsek könyve Az Úr tes-
téről és véréről Tours-i Berengár ellen. Tours-i Berengár három válasza Lanfrancusnak, Lux
Corol Print, Szulik Alapítvány, Óbecse, 2009, Előszó. E könyv nyomtatott alakjához nem
tudtam hozzáférni, kéziratának elektronikus változatát a szerző szíves volt könyvtárunk ren-
delkezésére bocsátani. Előszavára és fordításaira a továbbiakban többször hivatkozom.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 18



dománya volt.18 A logikára való hivatkozás minden további nélkül az értelemre
való hivatkozást jelent számára. Berengár így ír Lanfrancusnak: „Egyetlen értel-
mes embert sem fogsz találni, aki, ha választania kell, valamiben inkább a tekin-
télyt fogja követni, mint az észt.” 19 Ráadásul Berengár teológiai érvvel támasztja
alá saját álláspontját:

„Az értelem legkiválóbb tulajdonsága, hogy mindenben a dialektikához me-
neküljön, mivel hozzá menekülni annyi, mint az észhez menekülni. S ha
valaki nem menekül ehhez, miután az ész révén teremtetett Isten képére,
saját méltóságát hagyja el, és nem újulhat meg napról napra Isten képére.” 20

Ily módon Berengár tagadta, hogy az Eucharisztiában a kenyér és a bor
Krisz tus testévé és vérévé változik. Tisztán arisztotelészi módon érvelt: ha egy
szubsztancia már megszűnt létezni, járulékai sem állhatnak fönn. Így Szókratész
igazságos volta vagy gondolkodása nem élhetik túl magát Szókratészt. A kon -
szek rációban használatos „Ez az én testem.” formula (amelyben az „ez” szócska
a kenyérre vonatkozik) nem változtatja át a kenyér szubsztanciáját, miközben a
járulékok (alak, szín, íz, stb.) megmaradnának. Sokkal inkább a kenyér szentségi
jelévé válik Krisztus testének, a valóságos változás (conversio) pedig a szentáldo-
záshoz járuló hívő lelkében megy végbe.

A dialektikának ilyesfajta határátlépése, „istenkáromló” alkalmazása egy köz-
ponti hittitokra sokak számára elviselhetetlen volt. Berengár szélsőséges racio-
nalizmusa pedig a későbbiekben szélsőséges ellenreakciókat váltott ki.

Hit és ész Canterburyi Szent Anzelm gondolkodásában

– 19 –

Jóllehet Lanfrancus a transubstantiatio kifejezést nem használja, nyomában a fogalom el-
terjed, majd a IV. Lateráni Zsinat 1215-ben században hivatalosan elfogadja. E szó világo-
san kifejezi azt, amit az egyszerű hívő hisz: a lényegi változásra mutat rá filozófiai nyelven.
Ezért ítélik jobbnak az összes többi kifejezésnél. Hátránya azonban, hogy az arisztotelészi
metafizika nyelvén szól a misztériumról azt sugallván, mintha tudományos magyarázat
volna, holott csak leírásról van szó. Ugyanakkor helyet ad az Eucharisztia primitív
materialisztikus fölfogásának.

18 ROKAY ZOLTÁN (ford.): Boldog Lanfrancus canterbury érsek könyve, i. m. Előszó, vö. SZENT

ÁGOSTON: De ordine, 2.13.38, magyarul AURELIUS AUGUSTINUS: A rendről, in id.: Fiatal-
kori párbeszédek, Szent István Társulat, Budapest, 1986, 130–198, itt: 187.

19 ROKAY ZOLTÁN (ford.): Boldog Lanfrancus canterbury érsek könyve, i. m. Tours-i Berengár
első válasza Lanfrancusnak.

20 Uo.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 19



Elsősorban monasztikus teológusok fordultak a dialektika ellen: így például
Lautenbachi Manegold (†1103) a logika használatát teljesen fölöslegesnek (super -
fluum) tartotta, mivel a hittitkok – mint például a föltámadás vagy a szeplőtelen
fogantatás – nem hagynak helyet az emberi értelem nevetséges nagyképűségének
és az úgynevezett filozófiai bölcsességnek.21 Azonban nemcsak a föltámadáshoz
hasonló rendkívüli csodás események teszik kétségessé a dialektika hasznát. A kor-
ban élt az a meggyőződés, hogy a logika a Szentírás vagy az egyházatyák tanulmá-
nyozásával összehasonlítva szinte semmit sem segít a lelki üdvösség elérésében.
E szempontból nézve világos, hogy e vitában utóvégre az emberi élet értelméről és
annak végső céljáról, a boldogságról volt szó. A dialektika és a racionalizmus egy
másik neves ellenfele volt Damjáni Szent Péter (kb. 1007–1072). Az ő szemében
a szabad művészetek – jóllehet, maga kiválóan értett hozzájuk – szinte semmit sem
értek.22 Ő nevezte elsőként a filozófiát, azaz a dialektikát a „teológia szolgáló leá -
nyá”-nak (ancilla theologiae).23 Péter szerint az emberi elme természetes tehetetlen -
sége (impotentia) nem teheti magát az isteni Mindenhatóság mértékévé. Ameny-
nyiben így áll a dolog az emberi ésszel, az annál rosszabb az észre nézve.24

Az eddigiek összefoglalásaként idézhetjük Rokay Zoltán megállapítását: „A dia -
lek tikusok és antidialektikusok vitájának a lényege a dialektika legitim alkalma-
zásának a kérdése volt a teológia, főleg a dogmatika területén.” 25 Ugyane szerző
arra figyelmeztet, hogy a fölidézett vita bölcselettörténeti jelentőségét nem sza-
bad túlbecsülnünk, ugyanakkor

Bakos Gergely OSB

– 20 –

21 Az említett ágostonos Manegold mellett a bencés Otloh von Sankt Emmeram (kb. 1010 – kb.
1070) és a kamalduli Damjáni Szent Péter is ide tartoznak. Vö. WOLF-DIETER HAUSCHILD:
Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte, i. m. 568. Péterről lásd a továbbiakat.

22 Szerzetesessé válása előtt kiváló szónoklattanárként volt közismert s retorikai tudását ké-
sőbbi egyházi szolgálatában bőségesen kamatoztatta. De divina omnipotentia c. rövid műve
kapcsán a XX. század elejétől él az a vélemény, hogy tagadta volna az ellentmondás elvét.
A szerzőről, művéről lásd a következő kiváló cikket: http://plato.stanford.edu/entries/peter-
dami an/ [2011. november 11.] Az elterjedt értelmezés bírálata is ott olvasható.

23 A filozófia ilyesfajta alárendelésének előtörténetéhez vö. PIERRE HADOT: Qu’est-ce que la
philo sophie antique? Gallimard, Paris, 1995, 381–378. oldalait, valamint az ott található
lábjegyzetek utalásait.

24 Péter ellenezte ugyan a szerzetesek világi tanulmányait, viszont hasznosnak tartotta ugyan-
ezeket az egyházmegyés papság részére. A teológiában szerinte a szabad művészetek aláren-
delt szerepet játszhatnak. A logika és a retorika az emberi, nem az nem az isteni rend része.
Vö. MICHAEL HAREN: Medieval Thought, i. m. 94.

25 ROKAY ZOLTÁN (ford.): Boldog Lanfrancus canterbury érsek könyve, i. m. Előszó.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 20



„jelentősége mégis csak van, s elsősorban […] a dialektika és általában a filozó-
fia legitim alkalmazásának kérdésében […] a katolikus dogmák megfogalma-
zását és értelmezését illetőleg. Ez és az egész dialektikus-antidialektikus vita dön-
tően befolyásolta a későbbi nyugat-európai teológiát és filozófiatörténeteket. Nem
lehet úgy filozófiatörténetet írni és tanítani, hogy évszázadokat figyelmen kívül
hagyunk, különösen, ha ezek azt hozták magukkal, hogy a „szellem” élesedett,
a megfogalmazások pontosultak, köszönve annak az edzésnek, amelyet például
olyan viták hoztak magukkal, mint a második eucharisztikus vita, melynek fo-
lyamán a résztvevők megtanulták a hajszálfinom megkülönböztetéseket.” 26

E vita egyúttal példaszerűen vetítette előre a középkor későbbi szellemi ösz-
szetűzéseit.27 Hozzá kell tennünk, hogy a XI. századi vitát illetően a nyugati-eu-
rópai teológusok többsége nem tudott azonosulni a szélsőséges álláspontokkal,
általában mérsékelt középutat kerestek.28 Elfogadták a dialektika alkalmazását,
egyúttal világosan kijelölve ezen alkalmazás határait. Két kiváló példa erre éppen -
séggel Lanfrancus és tanítványa, Canterburyi Szent Anzelm.

2.2. Lanfrancus

A normandiai Bec monostori iskolájának híres vezetője, Lanfrancus maga is a
szónoklattan és a dialektika széles körben elismert mestere és tanítója volt.29

Érdeklődése idővel a teológia felé fordult – előre jelezve ezzel ama irányt, amit
többen követnek majd a közeli jövőben. Sem Anzelm saját szellemi fejlődése,
sem a skolasztikus gondolkodás nem képzelhető el ezen lényegi hangsúlyelto-
lódás, azaz a logika tudatos és rendszeres teológiai alkalmazása nélkül.30

Hit és ész Canterburyi Szent Anzelm gondolkodásában

– 21 –

26 ROKAY ZOLTÁN (ford.): Boldog Lanfrancus canterbury érsek könyve, i. m. Előszó. Amint e
szerző ugyanitt rámutat, e vita fontos a szubsztancia fogalmának értelmezése szempontjából.

27 Vö. WOLF-DIETER HAUSCHILD: Lehrbuch der Kirchen- und Dogmengeschichte, i. m. 567.
28 WOLFGANG RÖD: Der Weg der Philosophie von den Anfängen bis ins 20., i. m. 314.
29 E rendkívüli emberről, a bec-i monostorral és Anzelmmal való kapcsolatáról lásd RICHARD WILLIAM

SOUTHERN: Saint Anselm, i. m. 14–66, vö. még GÖRFÖL TIBOR – KRÁNITZ MIHÁLY: Teológu-
sok lexikona, Osiris, Budapest, 2002. szócikkét. SOUTHERN fölhívja a figyelmet ama fontos kö-
rülményre, hogy Berengár és Lanfrancus személyében két olyan koraközépkori gondolkodó szállt
vitába egymással, akik mindketten a szabad művészetek – így a logika – mesterei voltak, első-
sorban nem teológusok, azaz nem a Szentírás hagyományos értelemben vett tudósai.

30 Jóllehet Lanfrancus világi karrierje után Becben és később kétségkívül elmélyült a Szent írás-
 ban és a patrisztikus teológiai irodalomban, iskolájában a logika és a retorika tanítása első-

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 21



Lanfrancus az 1050-es években szokatlan vállalkozásba kezdett: rendszeres
alakban bibliai szövegekre, mégpedig Szent Pál apostol leveire alkalmazta nyelv-
tani, logikai és szónoklattani tudását. Kommentárjának első szövegét pontosan
jellemzi kortársa, Sigebert de Gembloux: „Lanfrancus megmagyarázta Pál apos-
tolt és ahol erre lehetősége adódott, a logika szabályainak megfelelően fölállította az
érvek premisszáit, legyenek azok elsődlegesek vagy másodlagosak, valamint a kö-
vetkezményt.” 31 Southern rámutat az újdonságra: e kommentár lényegében úgy
viszonyul a bibliai szöveghez, mint a korábbi iskolai kommentárok a klasszikus
szövegekhez. Természetesen az apostol nyelvének és gondolatmenetének bo-
nyolultságával már korábban tisztában voltak. Mégis Lanfrancus írt elsőként
alapos és következetes magyarázatot a Pál által használt szavakhoz, mondatok-
hoz és érvelésekhez. Az 1050-es években az ilyesfajta bibliamagyarázat még új-
donságszámba ment, a század végére megszokottá vált.32 Ami a dialektikát il-
leti, Lanfrancus szerint a probléma nem magában a logikában található, hanem
abban, hogy megtaláljuk alkalmazásának megfelelő területét, valamint határait.

Még bec-i perjel korában kérték föl őt arra, hogy Berengár álláspontjára vá-
laszoljon. Ma már pontosan nem lehet eldönteni, vajon Berengár racionaliz-
musa annak a következménye volt-e, hogy figyelme beszűkülése a logika gya-
korlásához kapcsolódott, s ezért veszítette szeme elől a kinyilatkoztatást és a
Szentírást; vagy pedig tudatos alapmeggyőződése volt, hogy az értelem saját ere-
jéből teljesen megértheti a hittitkokat. Kortársként Lanfrancus mindenesetre is-
merhette e kérdésre a választ.33 „Elhagyván a szent tekintélyeket, a dialektikához
menekülsz. Ám a hit titkáról hallva és szólva inkább akarom hallani a szent tekin-
télyek válaszát, semmint a dialektika érveit” – vetette Berengár szemére.34

Lanfrancus maga az első föltételezésből indult ki. Szerinte Berengár szenvedé-
lyes logikusként „kategória hibát” követett el, amikor a konszekrációs formulát (hoc

Bakos Gergely OSB

– 22 –

sorban mégsem a hittudományhoz kapcsolódott, kimondottan a hivatalnokképzés gya-
korlati céljait szolgálta. Ebben II. Miklós pápa egy személyes levele is megerősítette. Vö.
RICHARD WILLIAM SOUTHERN: Saint Anselm, i. m. 20–21, 32–33, 39–40.

31 Idézi RICHARD WILLIAM SOUTHERN: Saint Anselm, i. m. 40.
32 Érdemes idézni a következő megállapítást: „A szövegek pontos formájának és betűszerinti je-

lentésének részletekbe menő vizsgálata elismert eszköze volt a korabeli bibliatudományok-
nak, Berengár pedig valószínűleg Fulberttől tanulta.” MICHAEL HAREN: Medieval Thought,
i. m. 95. Vö. a 35. lábjegyzetünket.

33 JOS DECORTE: Eine kurze Geschichte, i. m. 101.
34 ROKAY ZOLTÁN (ford.): Boldog Lanfrancus canterbury érsek könyve Az Úr testéről és véréről

Tours-i Berengár ellen, 7. fejezet.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 22



est corpus meum) szokásos logikai kijelentésként kezelte.35 Lanfrancus az ilyesfajta
visszaélésektől akart óvni. Szerinte a hívőnek nem kell érvekkel kutatni és ésszel föl-
fogni a mennyei misztériumok természetét, nehogy elveszítse a hitet.36 Berengár te-
hát leértékeli a tekintélyt és a hitet, miközben a fölfoghatatlant akarja fölfogni, min-
dent az értelem segítségével akar eldönteni, s minden hagyományt ki akar dobni.
Ugyanakkor fontos rámutatnunk arra, hogy Lanfrancus Szent Pál leveleihez írt ma-
gyarázatának szövege szerint: „[A] dialektika nem ellensége az isteni misztériumok-
nak, hanem – amennyiben helyesen használják – inkább megerősíti azokat.” 37

3. ANZELM

Jóllehet a bec-i mester tanítványa és utóda volt, Anzelm sosem ragadott tollat az
eucharisztikus vitával kapcsolatban, mégis a dialektika és a hittitkok közötti ha-
tármegjelölés klasszikus megfogalmazását hagyta a későbbi hittudósokra.38 Hit és
értelem kérdésében Anzelm a dialektika túlzó képviselői és ellenzői között Lan -
francusszal együtt mérsékelt álláspontot képviselt. Egy ilyen köztes gondolkodási
alakzatban a hitigazságok például kiindulási axiómákként működhetnek, így a be-
lőlük kiinduló logikai következtetés, a dedukció lesz az igazán „vallásos” filozófia.

Anzelm filozófuskörökben mindmáig leghíresebb művében, a Proslogionban ra-
gyogó példáját adja annak, miként alkalmazható az arisztotelészi logika oly módon,

Hit és ész Canterburyi Szent Anzelm gondolkodásában

– 23 –

35 „Az ontológiai és nyelvlogikai érvek használata a hagyományos átváltoztatás-tan ellen volt
Berengár tanításának újdonsága.” WOLF-DIETER HAUSCHILD: Lehrbuch der Kirchen- und
Dogmengeschichte, i. m. 568.

36 ROKAY ZOLTÁN (ford.): Boldog Lanfrancus canterbury érsek könyve Az Úr testéről és véréről
Tours-i Berengár ellen, 17. fejezet.

37 Idézi JOS DECORTE: Eine kurze Geschichte, i. m. 101. Amint arra RICHARD WILLIAM SOUTHERN:
Saint Anselm, i. m. 48–50. rámutat, minden neki tett szemrehányása ellenére Berengárral
való vitájában Lanfrancus maga szintén alkalmazta a dialektika eszközeit.

38 Vö. pl. DÉR KATALIN: Szépséges értelem, i. m. 27.: „Ami Anzelm személyiségében és mun-
kásságában… ma elsősorban tanulmányozásra érdemesnek és példaértékűnek tarthatunk,
az a hit és filozófiai gondolkodás harmóniáját megvalósítani próbáló, ugyanakkor e kettő
viszonyának problematikus voltát mélységesen átélő és szenvedélyesen komolyan vevő szel-
lemi habitusa.” (Kiemelés az eredetiben.)
Amint arra ugyanez a szerző rámutat, bizonyára nem véletlen, hogy II. János Pál pápa Fides
et ratio kezdetű enciklikája Anzelmtől idéz a legtöbbet. Az enciklika magyar fordítását lásd
a http://uj.katolikus.hu/konyvtar.php?h=69 címen [2011. július 26.]

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:42  Page 23



hogy alkalmazása a misztériumot ne csak sértetlenül hagyja, hanem egyben meg
is erősítse azt.39 Anzelm tehát a klasszikus kérdésre – Mi haszna a filozófiának a hívő
számára? – igen világos választ ad. E válasz megfelelő megértése érdekében a továb -
biakban először Anzelm és a középkori gondolkodás bibliai hátterét, majd a hit fo-
galmát és szerepét vizsgálom meg, hogy végül megérkezzem hit és ész viszonyához.40

3.1. Biblia és igazság

A keresztény középkorban egyáltalán nem különleges dolog, hogy a Bibliából
indul ki a gondolkodás. Jóllehet Anzelm több művében hiába keresnénk a kife-
jezett hivatkozásokat, a Szentírás tanítását nem téveszti soha szem elől, írásait ma-
gától értetődő módon hatja át a Biblia nyelve és gondolatvilága.41 Elég itt utalni
Anzelm bencés szerzetesi életére, melynek nélkülözhetetlen súlypontja volt a
Szentírás elmélkedő olvasása, a lectio divina, valamint idézni következő, a keresz-
tény hittikokról gondolkodóknak szóló figyelmeztetését: „minél bőségesebben táp-
lálkozunk a Szentírásból mindazzal, ami az engedelmesség által táplál, annál pon-
tosabban közelítünk ama dolgok felé, amik az értelem által lakatnak jól”.42 Hiszen
Anzelm számára mint középkori ember számára, a Biblia maga a nagybetűs Igaz-
ság. Ez a következőket jelenti.43

Bakos Gergely OSB

– 24 –

39 JOS DECORTE: Eine kurze Geschichte, i. m. 101. skk. A dialektikát a középkorban nemcsak
a szigorú értelemben vett teológiában, hanem a teológiához kapcsolódó ismeretelméleti-
metafizikai jellegű kérdésekre is alkalmazták. Lásd pl. Petrus Abaelardus (1079–1142) mun-
kásságát és az ún. univerzálé vitát (JOS DECORTE: Eine kurze Geschichte, i. m. 102–108.)
MICHAEL HAREN: Medieval Thought, i. m. 84. Anzelmot és Abealardust a dialektikus mód-
szer két legfontosabb alkalmazójának tekinti.

40 A középkori gondolkodásról általában lásd BAKOS GERGELY: A gondolkodás mint lélekveze-
tés. Jos Decorte gyakorlati hermeneutikájának vázlata, Embertárs VII (2009/2) 119–125, va-
lamint különös tekintettel a misztikára JOS DECORTE: Szeretetmisztika egykor és ma, Kathe -
kón III (2006/4) 447–476.

41 A Biblia szerepéről Anzelm gondolkodásában lásd a következő alapos tanulmányt JASPER HOPKINS:
The Alleged Superfluity of Scripture in the Thought of St. Augustine and of St. Anselm, 2009, a kö-
vetkező helyen http://jasperhopkins.info/AugustineAndAnselmOnScripture.pdf [2011. december 1.]

42 Levél az Ige megtestesüléséről 1. (232.)
43 A Biblia szerepéhez lásd JOS DECORTE: Eine kurze Geschicht,e i. m. 108–111. Vö. ID.: Waan -

zin van het intellect. Twee modellen van de eeuwige strijd tusssen goed en kwaad, Pelckmans,
Kapellen, 1989, 20–26. és PHILIP W. ROSEMANN: Understanding Scholastic Thought with
Foucault, Macmillan, Hampshire, 1999, 93–96.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 24



a) A Biblia Isten szava az emberhez: ezért tévedhetetlen és igaz. Az emberi tu-
domány, az emberi szó arról tudósít, amit nem mi alkottunk, hanem amit Isten
te remtett. Mi magunk, ráadásul (sokszor) nem találjuk a megfelelő szót.44 Az ere-
 dendő bűn következtében értelmünk megromlott.

b) Isten szava közvetlen kinyilatkoztatás a prófétákon át. A természetben köz-
vetett módon szól Isten. Ráadásul a Bűnbeesés óta a teremtett világból nem tud-
juk jól kiolvasni Isten akaratát. Ezzel szemben a Biblia Isten közvetlen üzenete.

c) A Biblia a teljes valóságot átfogja a Teremtéstől az Apokalipszisig, a kezdet-
től a beteljesedésig, az alfától ómegáig. Minden eredetéről, céljáról, értelméről
van tehát benne szó. A természet ismerete ezzel szemben mindig részleges, rész sze-
rinti. Mi, emberek, az egészet sosem láthatjuk, ismerhetjük meg közvetlenül.

Tegyük hozzá, hogy a bibliai igazságok olyanok, mint a tények: meg nem vál-
 toztathatók, vissza nem utasíthatók, nem könnyen fölfoghatók s egyúttal igazak,
valamint nem utolsósorban értelmezésre várnak.45

Mindent összevetve tehát a Biblia erősebb tekintély az emberi észnél. Anzelm,
valamint sok középkori kollégája számára pedig: ami igaz, az egyúttal ésszerű.
Innen érthető a Proslogion alcíme: „fides quaerens intellectum”, azaz „a megértést ke-
reső hit”.46 Mivel e hit igazságon – sőt, magán az Igazságon – alapszik, ezért értel-
mes a hit, illetve a hit igazságának megértésére törekednünk. A középkori gondol -
kodókat tehát, így Anzelmot, mindenekelőtt az igazság érdekli – nem a „lehetséges
világok”, hanem az egyetlen, valóságos, igazi világ – az a világ, ahol az ember mun-
kálhatja saját üdvösségét.47 A gondolkodó fontos föladata ezért, hogy az igazságot
elkülönítse a hamisságtól. Amennyiben az igazságból indulunk ki és helyes logi-
kai lépésekben haladunk előre, akkor csakis igaz állításokhoz juthatunk el.

3.2. A hit

Fontos hangsúlyoznunk ugyanakkor, hogy a hit valósága s ezért ismeretelmé-
leti szerepe sem merül ki hittételek, bizonyos alapigazságok, azaz igaz kijelen-
tések értelmi elfogadásában (fides quae), hanem magába foglalja a személyes bi-

Hit és ész Canterburyi Szent Anzelm gondolkodásában

– 25 –

44 A középkoriak komolyan vették a bábeli torony (Ter 11,1–9) történetét.
45 A tényekről vö. URSULA K. LE GUIN: A sötétség balkeze, Kozmosz Könyvek, Móra Ferenc

Könyvkiadó, Budapest, 1979, 5: „A legmegingathatatlanabb tény is a föltálalásán áll vagy
bukik… A tények sem szilárdabbak, osztatlanabbak, kerekebbek és valóságosabbak az igaz-
gyöngynél. Csak ugyanolyan érzékenyek.”

46 Vö. Proslogion, Előszó (81–82).
47 Vö. JOS DECORTE: Eine kurze Geschichte, i. m. 110.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 25



zalmat, a hit ak tusát (fides qua), s egyúttal erkölcsi és közösségi elköteleződést
jelent egy jól megha tározott életalakítás (vita christiana, imitatio Christi) és kö-
zösség (ecclesia) mellett.48

A középkorban hit és értelem viszonya eleve egy tágabb és mélyebb értelemben
vett, XX. századi kifejezéssel szólva „egzisztenciális” összefüggésbe ágyazódik be és
abból nyer értelmet.49 Ennek köszönhetően hit és értelem szerepe szorosan kapcsolódik
embervoltunkhoz, ezen belül pedig emberi életünk céljához.50 Aminthogy sem iga-
zi emberség, sem igazi emberi közösség – az ókoriak és a középkoriak számára e
kettő bizonyos értelemben egy, legalábbis egymástól szétválaszthatatlan valóság –
nem képzelhető el igaz hit nélkül, akként nincs értelme sem az emberi boldog-
ságról, sem az emberi szabadságról beszélnünk a hit összefüggését figyelmen kí-
vül hagyva.51 Ezért amikor Anzelm és sok más középkori gondolkodó mintegy is-
meretelméleti alapelveként idézi Izajás 7,9 latin szövegét: „Nisi crederitis, non
in telligetis” – „Ha nem hisztek, nem fogtok érteni”, akkor ez számukra természetes
módon magába fogalja a hit egészének egzisztenciális elsőbbségét.52 Anzelm má-
sik híres megfogalmazása, a „Hiszek, hogy értsek” (Credo ut intelligam) szintén ugyan-
ezen a belátáson alapul: a hitnek az ész, a teológiának a filozófia, valamint tágabb

Bakos Gergely OSB

– 26 –

48 A háttérben ott a hagyományos keresztény tanítás a három ún. teológiai erény, a hit, remény
és a szeretet összetartozásáról. Lásd Monologion, 76. (77.): „[az emberi lékek] nem tudja szeretni
és remélni azt, amit nem hisz. […] tehát hinnie kell a legfőbb Lényt, és mindazt, ami nélkül
nem tudja szeretni őt úgy, hogy a hit által törekedjék felé.” Hasonlóképpen uo. 78. (78.): „Az
a hit…, amely a neki megfelelő szeretettel társul…, számos cselekedetben gyakorolja magát…”
Anzelm e helyen kifejezetten utal e tanítás bibliai gyökereire, vö. Jak 2,2.26 és Gal 5,6.

49 E ponthoz lásd JOS DECORTE: Eine kurze Geschichte, i. m. 323–325; ID.: Waanzin van het
in tellect, i. m. 24–25, valamint ID.: Raak me niet aan. Over middeleeuwse en postmiddeleeuwse
transcendentiedenken, Pelckmans, Kapellen, 2001, 85–90.

50 Gondolkodás és boldogság kapcsolatáról általában a középkorban vö. JOS DECORTE: Eine
kurze Geschichte, i. m. 11–20.

51 Szabadság és értelem kapcsolatáról lásd uo. 122–135. Anzelm két művet is szentelt a szabad -
ság kérdésének: Az akarat szabadságáról, valamint Az isteni mindentudás, eleve elrendelés és ke-
gyelem összhangja a szabad akarattal címűt.

52 Vö. Proslogion, Előszó (86.); Levél az Ige megtestesüléséről 1. (231–233.); Miért lett Isten em-
berré? Ajánlás Orbán pápának (250). Különösen világos ez a Levél az Ige megtestesüléséről c.
mű 1. fejezetéből.
Érdemes megjegyezni, hogy a Miért lett Isten emberré? jelzett helyén Anzelm egyrészt arra
utal, hogy a Szentírás több helyen buzdít az ésszerűség kutatására, valamint Izajás idézett
helyét kimondottan módszertani útmutatásként értelmezi.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 26



és mélyebb értelemben vett keresztény élet gyakorlatának az elmélettel szembeni
elsőbbségét erősíti meg.53 Szűkebb értelemben véve természetesen beszélhetünk
a hit ismeretelméleti, illetve módszertani elsőbbégéről. Anzelm szerint, ha mi ma-
gunk is úgy gyakoroljuk a hitet, mint tették azt egykor a keresztény gondolkodás
ókori példaképei, az egyházatyák, akkor ez azt jelenti, hogy „előbb a szívnek kell meg-
tisztulnia… a szemnek megvilágosodnia az Úr parancsainak megtartása által […], előbb
kicsinek kell lennünk, […] engedelmeskedve Isten tanúságának”.54 Csak ekkor re-
mélhetünk a hitről való ésszerű emberi gondolkodásunk értelmes eredményeiben.

Az első helyen áll tehát a hit, ezt követheti a racionális elemzés, amely
Anzelmnél „pusztán az ész segítségével” (sola ratione), és „szükségszerű gondolat-
menetekkel” (necessariis rationibus) megy végbe.55 Ugyanakkor a hit elsőbbsége
több szempontból ragadható meg, azaz a hit több szempontból leírható a meg-
értés föltételeként. Mint láttuk azt az eucharisztikus vita kapcsán, éppenséggel a
hit – és nem a hitetlenség – veti föl a kérdéseket és nem engedi a kérdések félre-
söprését.56 Tömören fogalmazva azt mondhatnánk, hogy a hit ezáltal munkát
ad az értelemnek a cselekvés révén, a tapasztalás érdekében. Maga a hit gyakor -
lata veti föl tehát a kérdéseket, melyek megoldása ugyane gyakorlat folytatása,
egyúttal természetesen az újabb hittapasztalat érdekében lényeges.57 Ez utóbbi

Hit és ész Canterburyi Szent Anzelm gondolkodásában

– 27 –

53 Vö. Proslogion, Előszó (85–86): „Nem próbálok, Uram, mélységedbe hatolni, mivel értelme-
met semmiképp sem foghatom ahhoz; de vágyom valamennyire megismerni igazságodat, ami-
ben hisz, amit szeret a szívem. És nem azért törekszem érteni, hogy higgyek, de hiszek, hogy ért-
hessek. Mert hiszek abban is, hogy ha nem hiszek, nem fogok érteni.” (Kiemelés tőlem – B. G.)
Vö. a régi római mondást: „Primum vivere, deinde philosophare”. Lásd még 57. lábjegyzetünket.

54 Levél az Ige megtestesüléséről 1. (231.) Vö. uo. (232.): „Senki ne mélyedjen hát az Istennel
kapcsolatos kérdések sűrűjébe anélkül, hogy előbb életének és bölcsességének súlypontját
a hit szilárd alapzatára helyezte volna…”

55 Monologion, Előszó, 12: „semmit ne a Szentírás tekintélye fogadtasson el, hanem mindan-
nak igazságát, amit a vizsgálat végkövetkeztetésében állítunk, az ésszerű érvelés kényszerű
szükségszerűsége igazolja […] s az igazság fénye mutassa nyilvánvalónak…” Vö. Levél az Ige
megtestesüléséről 6. (239.)

56 Vö. Dér Katalin erőteljes megfogalmazását in DÉR KATALIN (ford.): Canterburyi Szent
Anzelm összes művei, i. m. 431.: „A problémákat az értelem számára a hit szállítja, a lénye-
ges kérdések a hit híján egyszerűen nem is léteznének.… Ugyancsak a hit az, ami nem en-
gedi a problémákat félresöpörni akkor sem, amikor az értelem zsákutcába jutott.”

57 Vö. a zsidóság jellemző hozzáállását hitbeli gyakorlat és értelmes kérdezés viszonyához: a ha-
gyományos vallásgyakorlat folytatása mellett bármely kérdés föltehető, bármely értelem meg-
kérdőjelezhető. A reflexió mindig a gyakorlat jelentésére vonatkozik, ezért föltételezi e gya-

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 27



szempont különösen világos a Proslogion egészéből, vagy akár Anzelm következő
szövegéből: „aki nem hisz, annak nem lesz tapasztalása, nem ismer meg. Amennyivel
felülmúlja a hallomást a megtapasztalás, annyival felette áll a hallomás útján tör-
ténő tudásnak a tapasztalaton alapuló tudás”.58

3.3. Hit és ész kapcsolatáról

Jóllehet Anzelm kétségkívül a filozófiatörténetekben leghíresebb gondolata a
Proslogionban található istenérve, istenérveket valójában már korábbi bölcsele-
tei művében, a Monologionban is olvashatunk. Szigorú értelemben véve ezen és
hasonló középkori gondolatmenetek nem az istenhitet akarták bebizonyítani,
hiszen e hit tulajdonképpen magától értetődő volt világukban.59 Nem logikai-
ontológiai játékról van szó, a tét sokkal inkább maga az emberi ész: annak ké-
pességei és korlátai. A középkori gondolkodót, így Anzelmet, az érdekli, hogy
a már elfogadott istenhitet mennyiben lehet a természetes emberi ész fényével
bevilágítani, mennyit láthat be az emberi értelem saját erejéből a hittitokból.

Anzelm több művét egy bencés monostorban írta szerzetestestvéreinek, s szá-
mára fontos volt, hogy diákja – vagy olvasója – értse is azt, amit hisz, amit már
elfogad, amiben biztosnak érzi magát. Később Canterbury érsekeként így ír
Orbán pápának: „ha már bizonyosságra jutottunk a hitben, kell is éheznünk éssze-
rűségét”.60 Anzelm szerint „senkit sem szabad visszatartani, aki a hit ésszerűségének
kutatásában úgy kívánja gyakorolni magát, hogy szilárdan áll e hitben”.61 Önma-
gában a helyes tanítást, a hittételt leszögezni tehát fontos, mégsem elegendő, azt
érteni is kell. Anzelm istenérveire is igaz az, ami általában állítható a középkori
istenérvekről: nem hitvédelmi szándékból születtek, célkitűzésük kimondottan
ismeretelméleti, a természetes emberi megismerés képességét vizsgálják.

Bakos Gergely OSB

– 28 –

korlat folytatását, nem annak megszüntetését célozza. A racionalitás ilyesfajta alkalmazásá-
nak gyümölcse a Talmud és Misna, valamint a kommentárirodalom nemzedékekre kiter-
jedő vitája egy-egy vallási kérdés kapcsán. A kereszténység igen részletesen megfogalmazott
s épp részben a középkorban rögzített és rendszerezett dogmatikája könnyen eltakarhatja
szemünk elől a köztünk fennálló lényegi szellemi rokonságot.

58 Levél az Ige megtestesüléséről 1. (232.)
59 Vö. JOS DECORTE: Eine kurze Geschichte, i. m. 113. E megállapítás érvényes a nyugati kö-

zépkorral érintkező eltérő kultúrákra, az iszlámra és a zsidóságra is.
60 Miért lett Isten emberré? Ajánlás (250.).
61 Uo.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 28



A Monologion első istenérve a tökéletesség fogalmát használja s egy általános
emberi tapasztalatból, a vágyból indul ki.62 Figyelemreméltó, hogy egyrészt
Anzelm számára ez a legkézenfekvőbb (promptissimum) út, tudniillik az az út, ami
egy közös emberi tapasztalatból indul el.63 Másrészt jóllehet Anzelm kizárólag
szükségszerű logikai lépéseket enged meg, meglepő módon gondolatmenetének
majdani eredményét mégsem tartja minden további nélkül szükségszerűnek.
Csak annyit mond róla, „hogy jelen pillanatban így lehet szemlélni a kérdést”.64

Első olvasásra ez jelentheti azt, hogy létezhet egy olyan ésszerű szempont, amit
az érvelés figyelmen kívül hagyott. Mélyebbre tekintve azonban érdemes azt is
látni, hogy még egy elvileg tökéletes érvrendszer logikai szükségszerűsége is el-
marad a hit(élet) élő „logikájá”-tól, egzisztenciális meggyőző erejétől.65

Anzelm számára ugyanis a teljes igazságot nem egyedül az ész, hanem a hit-
ből táplálkozó gondolkodás tárhatja föl. Ezért amit a hitet nem ismerő néző-
pontját figyelembe véve kikövetkeztet, az csak lehetséges igazság lesz – jóllehet a
kiindulásból logikai szükségszerűséggel következik.66 A hit dolgaiban ugyanis
a magát függetlennek állító ész nem döntheti el, hogy mi (szükségszerűen) igaz
s mi nem az, hiszen – a hit híján – maga nem rendelkezik a teljes igazsággal.

A Monologionban később az isteni szubsztancia kapcsán ezt olvassuk:

„Habár mindabból, amit a legfőbb szubsztanciáról az ész világosságánál meg-
figyeltem, azt gondolom, hogy ez az ő esetében semmiképpen nem lehet így,
mégsem mulasztom el megszerkeszteni ennek a kérdésnek a bizonyítását. Ha-
bár az előbbi gondolatmenetem mihamar valamiféle jelentős és gyönyörködtető
felismeréshez vezetett el engem, egyetlen mégoly együgyű, már-már bárgyú el-
lenvetést sem akarok mellőzve megkerülni, amellyel okfejtésem közben szem-
betalálkozom. Így részben én is jobban megbizonyosodva, nagyobb szelle-
mi erővel vágok neki a folytatásnak, ha az előbbiekben semmi kétséget nem
hagytam; másrészt, ha valakit meg akarok győzni mindarról, amin elmélke-
dem, akármilyen nehéz felfogású ember is, könnyen követheti a hallottakat,
ha valamennyi akadályt elhárítottam, legyenek ezek bármi szerények.”67

Hit és ész Canterburyi Szent Anzelm gondolkodásában

– 29 –

62 Monologion, 1–2. (17–19.)
63 Uo. 1. (17.): „olyan módszert kínálok, amely véleményem szerint a […] legkézenfekvőbb

[annak számára, aki nem ismeri vagy nem fogadja el Istent s amit róla hiszünk]”.
64 Uo. 1. (17–18.)
65 Vö. a fordító jegyzetét uo. 1. (18.)
66 Amint a fordító megjegyzi, a Monologion a hittételek tagadásának módszertani föltevésével indul.
67 Monologion, 6. (23.) (Kiemelés tőlem – B. G.)

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 29



A lehetséges ellenvetések elhárításáról van tehát szó, amelyekre a válasz a
gondolkodó hívő számára akár magáról értetődő lehet. A szerző mégis lépésről-
lépésre szeretné végiggondolni ezeket. Egyrészt Anzelm önreflexiójáról van szó:
a személyes bizonyosság kedvéért fontos mindez számára.68 Másrészt kimon-
dott célja gondolati eredményeinek kommunikációja. Mondhatnánk, pedagó-
giai szempontból tartja lényegesnek az ellenvetések megválaszolását.69 Világos,
hogy Anzelm nem szakfilozófusoknak vagy szakteológusoknak ír, jóllehet mű-
velt olvasókat, mégsem kizárólag egy szellemi elitet tart szeme előtt.70

Az idézett szöveg segítségével jól azonosítható két, Anzelm számára fontos
szellemi érték: egyrészt maga a gondolkodás okozta öröm, másrészt az ellenve-
tésekkel való foglalkozás. A szerző legföljebb feszültséget, semmi esetre sem el-
lentétet lát e kettő között. Szerinte a legjelentéktelenebbnek tűnő ellenvetéssel
is azért érdemes foglalkoznunk, mert ez az azt átgondolónak jó – hiszen sze-
mélyes bizonyosságot szerez neki –, ráadásul másokkal megoszthatóvá teszi a
gondolatot. A gondolkodás fölidézett öröme a hívő gondolkodás öröme Anzelm
számára. Nem semleges gondolkodásról van szó, mivel a hitről, a hit dolgairól
elgondolkodni örömteli tapasztalat. Természetesen az emberi gondolkodás
szinte egyetlen lényeges kérdésen gondolkodva sem lehet teljesen semleges.
Anzelm azonban – sok más középkori kollégájával egyetemben – nagyon is tu-
datában van személyes elkötelezettségének és érintettségének. Az ő esetében egy
hívő gondolkodik el hitéről, jobban megérti azt, s ez örömet okoz neki. Anzelm
pontosan ezt az örömöt: a hitről, tehát az igazságról való gondolkodás örömét
akarja megosztani olvasóival.71

Az eddigi tárgyalásból világosnak kell lennie, hogy Anzelm gondolkodása
esetében nem egyszerűen a hit(tartalom) (be)bizonyításáról, nem külső mega-
lapozásáról, hanem annak a szellemi belátással való elmélyítéséről és e belátás
adta öröm általi gazdagításáról van szó. Jóllehet Anzelm több helyütt is formá-
lisan szükségszerű érvekről beszél, mégis távol áll tőle, hogy a hit összefüggésén
„kívül” állva, mintegy „kívülről” kísérelje meg bizonyítani a hitigazságokat. Ál-

Bakos Gergely OSB

– 30 –

68 Vö. Descartes vállalkozását. Lásd RENÉ DESCARTES: Elmélkedések az első filozófiáról, At lan -
tisz, Budapest, 1994.

69 E szempontról a mű keletkezése kapcsán lásd Monologion, Előszó (12–13.)
70 Vö. Monologion, 1. (17.): „még akkor is, ha közepes képességű…”
71 Vö. Miért lett Isten emberré? Ajánlás (250.): „akik a hit által megtisztult szívvel annak ész-

szerűségében gyönyörködnek…”; Proslogion, Előszó (82.): „úgy véltem, aminek megtalálá-
sán magam így örvendeztem, néhány olvasónak is tetszésére szolgálna…”; uo. 26 (102):
„Megleltem én egyfajta teljes örömöt, és még a teljesnél is többet.”

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 30



talánosságban tehát nem a misztérium teljes leleplezése a cél. Jóllehet Anzelm
igyekszik figyelembe venni a „kívülálló” (a Proslogionban a bibliai „esztelen”,
A Mi ért lett Isten emberré? című művében pedig elsősorban a zsidóság, valamint
az iszlám) nézőpontját, gondolkodásának alapja az a meggyőződés, hogy a ke-
resztény hitet mindenkor megtartani, szeretni és élni kell. E hívő magatartás An -
zelm számára egyúttal eszes alázatot jelent, amely nyugodt szívvel beismeri,
„hogy sok minden lehetséges, amit nem tudok megérteni”.72 Azt hinni, hogy amit
értelemmel nem tudunk belátni, az ezért nem is létezik, Anzelm számára vak-
merőség és szellemi elvakultság volna.73

Jóllehet tehát Anzelm szerint a hit nem szorul külső bizonyítékokra, vala-
mint hit és ésszerűség egyértelműen különböznek egymástól, mégis szükségünk
van az ész munkájára. Egyértelműen vallásos tudásvágyról beszélhetünk: alá-
zattal törekedni annak értésére, amit szilárdan hiszünk.74 Az ész föladata a hit
tartalmának megvilágítása. A filozófiai föladat tehát a hit ésszerű voltáról el-
mélkedni, amint azt a Monologion alcíme megfogalmazza: „exemplum meditandi
de ratione fidei”.

Dér Katalinnak, a legfrissebb hazai Anzelm-monográfia szerzőjének gon-
dolatával tömören jellemezhető Anzelm álláspontja hit és ész viszonylatában:
„A ratio nem valami új feltárásának az eszköze, hanem a meglévő hittételek újra-
írásának nyelvezete, […] a transzcendens, hitben már birtokolt igazság emberi lép-
tékű megformulázása.” 75 Ezért jellemezheti Anzelm gondolkodását egyszerre a
szigorú racionalitásra való őszinte törekvés erőfeszítése és a hittitkok transz-
cendenciája iránti tisztelet. A hittitok transzcendenciája ismeretelméleti szem-
pontból azt is jelenti, hogy bármekkora gondolkodói erőfeszítésünk sem ke-
zeskedhet önmagában a sikerért. Igaz ugyan, hogy „annyira közelíti meg az
ember a mindannyiunk által áhított színről-színre látás állapotát, amennyit az ér-
telmi belátás felé halad előre”. Ugyanakkor Anzelm azzal is tisztában van, hogy

Hit és ész Canterburyi Szent Anzelm gondolkodásában

– 31 –

Gondolkodás és (nem mindig örömteli) tapasztalás kapcsolatáról vö. BAKOS GERGELY:
A gondolkodás mint tapasztalás. Canterburyi Szent Anzelm és Martin Heidegger alapján,
Sapientiana 4 (2011/1) 14–29.

72 Levél az Ige megtestesüléséről 1. (231.)
73 Vö. uo. 4. (237.) „a modern dialektikusok… kizárólag annak létében hisznek, amit képze-

teikkel meg tudnak ragadni.” Vö. uo. 13. (246.)
74 Anzelm számára a hit önmagában megáll: olyan, mint az Olümposz, egy nagy hegy, erő-

dítmény vagy örök alapzat, mely külső támasztékra nem szorul. Vö. Levél az Ige megteste-
süléséről 1. (231.)

75 DÉR KATALIN: Szépséges értelem, i. m. 19.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 31



e belátásban ki-ki csakis oly mértékben haladhat előre „amennyire az égi kegye-
lem méltónak tart[ja], hogy megadja…” 76

A középkori ember számára a hit és a tudás, végeredményben az egész élet
célja a visio Dei beatifica: Isten boldogító színelátása a mennyországban.77 Ez
nem zárja ki, hogy Istenből már e földi életben is lássunk valamit – töredéke-
sen, részlegesen, Szent Pál apostol szavai szerint „tükör által homályosan”.78 Nem
meglepő tehát, hogy Anzelm a hittel kapcsolatos ésszerű belátás helyét ennek
megfelelően jelöli ki: az tudniillik közbülső helyet foglal el a hit közvetetettsége
és az Istennel való végső találkozásunk közvetlensége között.79 Az ésszerű belá-
tás ezért közelebb segít bennünket emberi életünk és megismerésünk végső cél-
jához, mégsem azonos vele. A végső visio Dei nemcsak minden emberi erőfe-
szítésünkön, hanem evilági belátásainkon is túl van. Anzelm saját szavaival
fogalmazva: Isten nemcsak az, aminél nagyobb nem gondolható el, hanem egy-
úttal Ő nagyobb az elgondolhatónál.80

Bakos Gergely OSB

– 32 –

76 Miért lett Isten emberré? Ajánlás (250.) A megértés ilyesfajta „kegyelmi élmény”-éről tanús-
kodik a Proslogion Előszava, melynek elemzését lásd BAKOS GERGELY: A gondolkodás mint
tapasztalás, i. m. 21–22, 26–27.

77 JOS DECORTE: Eine kurze Geschichte, i. m. 12–18. Bibliai gyökereihez lásd pl. 1Kor 13,9–12.
78 Így pl. a Proslogion 1. fejezetéből (83–86.) világos, hogy a mű írójának célja pontosan a vi -

sio Dei.
79 Miért lett Isten emberré? Ajánlás (250.)
80 Proslogion, 15. (95.)

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 32



BERHIDAI PIUSZ OFM

Laskai Osvát prédikációja a kontemplációról

1. A PRÉDIKÁCIÓIRODALOM MEGKÖZELÍTÉSE A MISZTIKA FELŐL

Tanulmányomban egy késő középkori prédikációt, Laskai Osvát1 egyik semóját
elemzem a misztika szempontjából.2 A vizsgálat tárgyát képező sermo kiválasztása
nem mindenestől önkényes. Mivel a középkori szerzők misztikus tapasztalatról
szóló kijelentései többnyire tágabb értelmű fogalmak vagy képek mögött rejtőz-
nek (pl. ascendere, contemplatio, sapientia, sponsus, unctio stb.), ezért Las kai mű-
veinek tárgymutatóiban olyan kifejezéseket kerestem, amelyek a misztikatörté-

Sapientiana 5 (2012/1) 33–47.

– 33 –

1 Laskai Osvát (Osvaldus de Lasko; †1511. jún. 10.) az 1490 és 1511 közötti bő két évti-
zedben volt a magyar ferences obszervancia meghatározó alakja, előbb teológiai tanárként,
majd rendi vezetőként. Négykötetnyi beszédgyűjteménye nyomtatásban is megjelent: a
Biga salutis (Üdvösség szekere) c. gyűjtemény a vasárnapokra, szentek ünnepeire és nagy-
böjtre szánt prédikációkkal (1497–1498), valamint a Gemma fidei (Hit ékköve, 1507) csak
nagyböjti beszédekkel. Ezeken kívül ő fejezte be rendtársa enciklopédikus művét – Rosarium
aureum (Arany rózsakert, 1508) –, és minden bizonnyal írt egy Kapisztrán Szent János-
életrajzot is, amely kézirat azonban elveszett. Kora gyakorlatát követve az ún. sermo modernus
műfajában alkotott, azaz egy szentírási sort választott az adott ünnephez (thema), majd az
idézetből kiindulva osztotta fel fő- és alpontokra mondanivalóját (divisio, subdivisio). Az így
kialakított beszéd (sermo) bármely részletében, de egészében is alkalmazható volt újabb pré-
dikációk megalkotásához. Az ilyen sermo-készítéshez nyújtottak nagy segítséget a kötetek-
ben lévő tabulák, tárgyszómutatók. Vö. BÁRCZI ILDIKÓ összefoglalása az Új magyar irodalmi
lexikon (Akadémiai Kiadó, Budapest, 2000) szócikkeként, valamint BÁRCZI ILDIKÓ: Ars
compilandi. A késő középkori prédikációs segédkönyvek forráshasználata (A hiteles információk
összegyűjtésének kevéssé bevallott módszerei. Az intertextualitás információs rendszerei), Historia
Litteraria, 23., Universitas Könyvkiadó, Budapest, 2007.

2 Kiindulópontom az az előfeltevés, hogy a XV. századi obszerváns prédikációirodalomban
sok egyéb hagyománnyal együtt valamiképpen megnyilvánul az a szöveghagyomány is,
amely a nyugati keresztény misztika körébe tartozik, és amely tartalmában Isten tapaszta-
lati megismerésével foglalkozik, valamint sajátos szókészlettel és formai jellemzőkkel bír.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 33



netnek állandó vagy visszatérő elemei.3 Így találtam rá a Biga salutis nagyböjti
gyűjteményében a contemplatio szóra. Az eredmény a következő:

contemplatio bona (a jó szemlélődés) sermo XV
contemplationi quomodo (hogyan készüljünk a szemlélődésre) sermo XVI
se homo disponat
contemplatio dei (Isten szemlélése) sermo XVI

A contemplatio mint tárgyszó csak a Biga salutis Quadragesimales kötetében sze-
repel, sem a Sermones Dominicales, sem a Gemma fidei tabuláiban nem fordul elő.

A tárgymutatók olvasása közben szembesülnöm kellett azzal, hogy valamely
misztikus fogalom hiánya a tabulában nem jelenti a téma kifejtésének hiányát
a prédikációkban. Ezt a következő példákkal szemléltetem:

A Laskai-prédikációk tabuláiban nem szerepel pl. a sponsus szó, amely a je-
gyes-misztikát feltételezi,4 azonban találunk ilyen kifejezést: Nuptiae est quad -

Berhidai Piusz OFM

– 34 –

Olyan misztikafogalommal dolgozom, amely egyrészt „Isten tapasztalati megismeréseként”
definiálja a misztikát, és amely megengedi, hogy ezt a tapasztalati megismerést konkrét szö-
vegek összefüggésében, az irodalomtörténet kontextusában vizsgáljuk. Vö. ALOIS M. HAAS:
A nyelv és a tapasztalat problematikája a német misztikában, in Werner Beierwaltes – Hans
Urs von Balthasar – Alois M. Haas: A misztika alapkérdései, Sík Sándor Kiadó, Budapest,
2008, 75. 1. jegyzet; KURT RUH: A nyugati misztika története I., Akadémiai Kiadó, Budapest,
2006. (Bevezetés) 17–33. (ford. Görföl Tibor)

3 Forrásul a következő kötetet használtam: OSVALDUS DE LASKO: Sermones quadragesimales
bigae salutis intitulati, Hagenau, 1515. RMK III 199. Magyar Ferences Könyvtár és Levél-
tár, Gyöngyös 07700095. A többi prédikációgyűjtemény tabuláinak vizsgálatakor a Sermo -
nes Compilati kutatócsoport internetre vitt tárgyszó-katalógusait vettem alapul: sermones.
elte.hu. A tipikusan a misztika témakörébe tartozó szavak keresésénél a következő művekre
támaszkodom: KURT RUH: Geschichte der abendländischen Mystik I–IV, Beck, München,
1991–1999. (Magyarul lásd KURT RUH: A nyugati misztika története I–II., Akadémiai
Kiadó, Budapest, 2006, ford. Görföl Tibor); ALOIS M. HAAS: A misztika tipológiája, in id.:
Felemelkedés, alászállás, áttörés. A misztikus tapasztalat és a misztika nyelve, Vigilia Kiadó,
Budapest, 2011, 103–132. (ford. Görföl Tibor), valamint: Dizionario di mistica, a cura di
Luigi Borriello, Edmondo Caruana, Maria Rosaria Del Genio, Nicolo Suffi, Libreria Edit -
rice Vaticana, 1998. Arra a középkori gyakorlatra, mely bizonyos képek és fogalmak alatt
tárgyalja a misztikát, Bonaventura kapcsán hívja fel a figyelmet pl. MARIANNE SCHLOSSER:
Bonaventura begegnen, Sankt-Ulrich, Augsburg, 2000, 154.

4 Sem a Gemma fideiben, sem a Biga salutis quadragesimales, ill. a Sermones dominicales részeiben.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 34



ruplices (Biga salutis, Sermones Dominicales, 14. beszéd, 2. vasárnap Vízkereszt
után), amely feltehetően tartalmazza a lelki jegyesség, jelen esetben menyegző
(nuptiae spirituales) téma valamilyen kifejtését. Hasonlóképpen, bár nincs tárgy-
mutató a De Sanctis kötetben, amely segítségével fölfedezhetnénk a contemplatio
leírásának egyéb előfordulásait, ám beleolvasva az egyes prédikációkba több ilyen
részletet is találunk. Pl. a Szent Mária Magdolnának szentelt, a gyűjteményben
59. beszéd, egy „perfectorum norma” című felosztást hoz, amelyben az istensze-
retet és a jóra való készség között másodikként szerepel „Isten szemlélése”.5

Ugyancsak a szemlélődés fogalmával találkozunk a 15. beszédben (még mindig
De Sanctis kötet), amely Szent János evangélistáról kifejti, hogy a tanítvány négy-
szeresen követte Krisztust, és a követés negyedik módja: dulcedinis divinae
contemplatio. Itt a prédikátor kifejti, hogy Krisztusban van a tökéletes nyuga-
lom, és János ebbe a nyugalomba mint a hegyre felszálló sas jutott el, és onnan
az Istennel való bensőséges kapcsolat három ajándékát hozta el: medullam
cognitionis, medullam consolationis, medullam conpassionis.6

A tabulák esetlegességén túl megfontolandó a sermo-készítés azon sajátossága
is, mely szerint maga Laskai több különböző helyen alkalmazhatta ugyanazt a ta-
nítást. Ezért számíthatunk arra, hogy egy-egy misztikus fogalom vagy kép kifej-
tése több különböző beszédben is előfordul, akár különböző motivációkkal.7 Így
pl. az említett menyegző-téma (nuptiae est quadruplices) nemcsak a Vízkereszt
utáni sermóban olvasható, hanem a De Sanctis kötet 111. beszédeként is, Szent
Katalinról. Ez utóbbi helyen Szentviktori Hugót is idézve hallunk a négyféle
menyegző felsorolásáról: nuptiae carnales, sacramentales, spirituales, aeternales.

A misztika egyes témái a kifejezések szintjén mindenképp jelen vannak a
szentbeszédekben. (Ez természetesen nem csak Laskai sermóinak lehetett sa-
játja. Valószínűsíthetjük, hogy a korabeli prédikációs- és segédkönyveket la-
pozva hasonló eredményre jutunk. Jelzésértékű pl., hogy Rainerius de Pisis

Laskai Osvát prédikációja a kontemplációról

– 35 –

5 „Secundum documentum notemus perfectorum normam per gratiam in bono proficiendi, licet
enim in bono homo omnibus bonis possit proficere, perfectius tamen per tria bona, scilicet primo
per Dei perfectam dilectionem, secundo per Dei contemplationem, tertio per Operis boni
promptitudinem.”

6 „Sicut in Christo est perfecta securitas, ad hunc montem venit aquila Ioannes, et inde tulit trip -
li cem medullam, scilicet primo medullam cognitionis, secundo medullam consolationis, tertio
medullam conpassionis.”

7 Lásd BÁRCZI ILDIKÓ: Ars compilandi. A kérdés megoldatlansága, in Toposzok és exemplumok
régi irodalmunkban, Studia Litteraria 32., Debrecen, 1994, 99–115., valamint ID.: Ars
compilandi. A késő középkori prédikációs segédkönyvek forráshasználata, i. m.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 35



Pantheologiájában – amely Laskai számára fontos segédkönyv volt8 – a con -
templatio titulus alatt 13 caput szerepel.) Mindazonáltal kérdés, hogy ezek az
említések a XV. század végén valóban Isten tapasztalati megismeréséről adnak-
e tanítást, ill. hogy valamely prédikációnak a misztika képezi-e a lényegi elemét.

2. OSVALDUS DE LASKO: SERMONES QADRAGESIMALES BIGAE SALUTIS, XVI

2.1. A megelőző három beszéd: sermones XIII, XIV, XV

A nagyböjti beszédsorozat vázát a Tízparancsolat adja. Laskai összesen négy be-
szédet szentel a harmadik parancsnak is (13., 14., 15. és 16. sermo). Mindegyik
élén ugyanaz a szentírási sor szerepel thema-idézetként: „Emlékezzél meg arról,
hogy a szombat napját megszenteld!” (Kiv 20,8). A 16., vagyis ebben a témá-
ban utolsó beszéd kezdetén a prédikátor rögtön tájékoztat, hogy amíg az előző
beszédben az egyszerű népnek (simplex populus) tanított a vasárnap megtartá-
sáról, addig a most következőben arról ad tanítást, hogyan kell a lelki ember-
nek (spiritualis homo) megtartani az Úr napját.9 Már Tarnai Andor is jelezte,
hogy a „simplex populus” említése csupán kötelező szerénység jele és nem a fa-
lusi, műveletlen réteggel azonosítandó.10 Ugyanakkor az „egyszerű nép” és a
„lelki ember” ilyen megkülönböztetése két közvetlenül egymást követő sermó -
ban arra vall, hogy Laskai különböző lelki igényekkel rendelkező (végső) kö-
zönséget tart a szeme előtt, és a különböző hallgatóság számára más-más taní-
tást tart gyümölcsözőnek. Ezt igazolja a négy beszéd tartalmi összevetése is: az
első kettő egyrészt azt tisztázza, hogy a szombat a keresztény számára a vasár-
napot jelenti, másrészt, hogy miben áll ennek megtartása, ill. meg nem tartása.
E gyakorlatias oktatás a vasárnapi teendőkről és tilalmakról a helyes hitélet szol-
gálatában áll. A harmadik – azaz a Quadragesimales kötetben a 15. – beszéd
már teljes egészében az imádság (oratio) témájának van szentelve. Itt kifejtésre

Berhidai Piusz OFM

– 36 –

8 Lásd BÁRCZI ILDIKÓ: Ars compilandi. A kérdés megoldatlansága, i. m. 106.
9 „Memento ut diem sabbati sanctifices. Exo xx. In praesenti sermone audivimus quomodo simplex

populus debeat diem festivare ad Dei honorem cum sancta oratione sanctificare. Hic iam restat
dicendum quomodo spiritualis homo debeat diem festum cum contemplatione suavi sanctificare.”
Sermo XVI.

10 TARNAI ANDOR: „A magyar nyelvet írni kezdik”. Irodalmi gondolkodás a középkori Magyar -
or szágon, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1984, 70.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 36



kerül, hogy az Úr napját áhítatos imádsággal (oratione devota) kell megszentel ni.
Abban is tetten érhető Laskai szándéka a differenciált prédikálásra, hogy miután
különböző meghatározásokat adott az imádságról, a divisio szerinti bemutatás
élén a következő megjegyzést teszi: „Csupán egyetlen felosztást fogok tenni, és-
pedig azt, amely a falusi nép számára szükséges. Ez ebben áll: a falusi és egyszerű
nép számára az egyház általánosan háromféle imádságot határozott meg, ezek a
Miatyánk, az Angyali üdvözlet és a Hitvallás.”11 A 15. beszéd második, nagyob-
bik része (documenta secunda) az imádság módját tanítja, szintén pro populo
simplici.12 Ebben két imamódot olvashatunk. Az első szerint Jézus Krisztus em-
berségét elmélkedhetjük végig, 33 pontban – Jézus életének 33 éve szerint – az an-
gyali üdvözlet képétől a mennybemenetel epizódjáig. A 33 kép átelmélkedése egy
egész liturgikus napra van elosztva a zsolozsma egyes imaórái szerint. A második
módozatban Mária élete jelenik meg (modus coronae Virginis gloriosae), színesen,
olykor dialógusokkal tarkított elbeszélésben. Az egyes képek után Miatyánk és
Üdvözlégy imádkozása előírt mindkét esetben. Míg a 15. beszédben többször ki-
fejezésre jut, hogy a tanítás (végső) közönsége a rusticani vagy a simplex populus,
addig a 16. beszédben csak a spiritualis homo jelenik meg címzettként.

2.2. A 16. beszéd felosztása és gondolatmenete

A sorozat negyedik darabját képező sermo témamegjelölése egyértelmű. A the -
ma-idézet után ezt olvassuk: „Hic iam restat dicendum quomodo spiritualis homo
debeat diem festum cum contemplatione suavi sanctificare.” 13 Ehhez a szemlélő-
déshez pedig három dolog szükséges Laskai szerint: a praevia dispositio, ami a
világ és önmagunk megvetését és a bántalmazóinknak való megbocsátást fog-
lalja magában mintegy előkészületként vagy előzetes elhatározásként, továbbá
a nimia exercitatio, az Istenről való gyakori gondolkodás, és a pia degustatio, az
isteni édesség megízlelése. Ez a hármas felsorolás a contemplatióról csupán be-
vezeti a témát, miközben megjelennek a misztika hagyományából jól ismert ki-
fejezések (culmen contemplationis, mentem elevatur, participat divinitati, gustato
spiritu, divina consolatio), továbbá az ezek alapjául szolgáló szentírási és patrisz ti -

Laskai Osvát prédikációja a kontemplációról

– 37 –

11 „Ponam solum unicam divisionem rusticanis populis necessariam quae est talis: Rusticanis et
simplicibus populis ab ecclesia communiter est instituta triplex oratio. Scilicet: oratio dominica,
salutatio angelica, professio christiana.” Sermo XV.

12 „Dixi declarandum pro populo simplici de orationis modalitate.” Sermo XV.
13 „Immár arról kell beszélnünk, miként köteles a lelki ember megszentelni az ünnepet édes

szemlélődéssel.”

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 37



kus idézetek (pl. 1Kor 6,17: „Aki pedig az Úrral egyesül, egy lélek ővele.”; Nagy
Szent Gergely: „Minél alantasabb örömökben leli kedvét valaki, annál inkább
eltávolodik az égi szerelemtől.”14).

A beszéd tényleges vázlatát a következő felosztás adja:15

divina contemplatio (isteni szemlélődés)
digna gratiarum actio (méltó hálaadás)
divina laudatio (istendicséret)

A legrészletesebb kifejtést az első pont kapja. Ennek a résznek a bevezető so-
raiban egy olyan gondolatvilág tárul fel, amely megfogalmazásában nem pusz-
tán alkalmazza a misztika kifejezéseit, hanem átfogó elképzelést tükröz az Is-
tenhez való eljutásról:

„Az első tanításban az isteni és édes szemlélődésről (de divina et suavi con temp -
latione) kell szólnunk. És mivel az ember szellemi és értelmes (intellectualis et
rationalis), ezért a szemlélődésben képet használ (utitur phantasmate). A sze-
rint, ahogy a Filozófus mondja a De anima III. fejezetében: »A megismerő-
nek szüksége van arra, hogy képeket figyeljen.«16 Azonban nem vagyunk ké-
pesek Istent tökéletesen megismerni képek közvetítésével, ezért amennyire
képesek vagyunk, törekedjünk hozzá felemelkedni emberi úton (via hu-
mana), hogy Isten, látva a hozzá igyekvőket, de őt elérni képteleneket, le-
nyújtsa kezét a magasból, és fölemeljen emberi úton. Ezért ha föl akarsz emel-
kedni, iparkodj ezen a három lépcsőn fölemelkedni Isten szemlélésére:

Először emelkedj föl a teremtmények szemléléséhez (ad creaturarum
considerationem).

Másodszor a teremtmények szemléléséről önmagad valódi ismeretére
(ad tui veram cognitionem).

Harmadszor önmagad valódi ismeretéről igyekezz fölemelkedni Isten
édes szemlélésére (ad Dei suavem contemplationem).”

Berhidai Piusz OFM

– 38 –

14 1Cor 6,17: Qui adhaeret Deo, unus spiritus efficitur cum eo. Gregorius Magnus, Homiliae in
Evangelia, 2, Homilia XXX, Die sancto pentecostes, 1: Quanto quis inferius delectatur tanto a
superno amore disiungitur. (PL 76) Lásd documentacatholicaomnia.eu.

15 „…praesens sermo de mentis devote elevatione ad Deum gratia divina in tribus documentis
declarabitur: primum erit de divina contemplatio, secundum erit de digna gratiarum actione,
tertium erit de divina laudatione”

16 „…dicit Philosophus III De anima: Intelligentem oportet phantasmata specu lari.” ARISTOTELES:
De anima, II. 2.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 38



Az első gradus magyarázatát csupán egy mondatba összefoglalva olvashat-
juk. Miután ugyanis Laskai a teremtmények hat szempont szerinti megfigyelé-
sét említi, úgymint azok rendje, nagysága, szépsége, sokasága, ereje és célja, a
Quadragesimales kötet első beszédéhez utal, ahol mindez már bővebb kifejtésre
került, és ide értendő.

A beszéd, amire a hivatkozás történik, a Quadragesimales kötetet elindító pré-
dikáció. Ebben a beszédben találjuk meg kifejtve a teremtett világ szemlélésének
tanítását, amely itt Isten megismerésének témájába illeszkedik. Eszerint Isten
felismerhető nemcsak ex natura és ex Scriptura (vagyis természetünknél fogva és
a Szentírásból), hanem ex factura, azaz a teremtésből is. O si intelligeremus crea -
turarum ordinem, magnitu dinem, pulchritudinem, multitudinem et virtutem, citius
ad Dei cognitionem veni remus. („Ó, ha megértenénk a teremtmények rendjét,
nagyságát, szépségét, soka ságát és erejét, hamarabb eljutnánk Isten ismeretére.”)
Ezután a teremtmények tulajdonságai mentén nyer kifejtést, hogy miként is-
merhető fel a Teremtő a teremtett világban. Az érvelésbe annyi csúsztatás kerül
ugyan, hogy a magnitudo tárgyalásával kezdődik, tehát az ordo kimarad, viszont
ötödikként a finis creatu ra rum (a teremtmények célja/vége) lesz megfontolás
tárgya.

A kihagyott (ill. a máshol kifejtett) első lépcsőfok után tehát, másodikként az
önismeret következik. Itt a gondolatmenet kiindulópontja a Ps-Bernát-i Medita -
tiones piissimae kezdő sora: „Sokaknak sok mindenről van tudásuk, önmagukat
azonban nem ismerik.” (Multi multa sciunt et se ipsos nesciunt.)17 A „scientia rerum”
és a „cognitio sui” szembeállításával folytatódik tehát az érvelés, és a kétféle ismeret
összevetésében az önismeret jelenik meg értékesebbként. A prédikáció szerint az
ember méltósága felülmúlja minden más evilági teremtményét, hiszen a test szinte
az egész világot megjeleníti, a lélek pedig eleve Isten képmására teremtetett. Vagyis
míg a test az érzékelhető világhoz hasonlít, a lélek a láthatatlan Istenhez. Miköz-
ben az érvelés a közbeékelt hivatkozások szerint hol Bernátra vagy Petrus Lom -
bardusra, hol Bonaventurára támaszkodik, elragadtatott sorokkal írja le a csodá-
latraméltó emberi testet és lelket.

„Szemléld hát, Isten embere, tulajdon testedet, milyen kiváló módon lett
megalkotva, hogy szinte ezt az egész világot megjeleníti. Így azután mikro-
kozmosznak, mintegy kisebb világnak hívják, amelybe a makrokozmosz, azaz

Laskai Osvát prédikációja a kontemplációról

– 39 –

17 PSEUDO-BERNARDUS: Meditationes piissimae de cognitione humanae conditionis cap. I. (PL
184,485). Lásd www.binetti.ru/bernardus/104.shtml. 

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 39



a nagyobb világ behatol a test öt érzékén keresztül, ahogy erről a Szeráfi Ta-
nító, Bonaventura beszél az Itinerarium mentis in Deum II. fejezetében.”18

A szemlélődés iránya tehát a teremtett világ felől az ember testi valóságán át
halad a lélek felé, vagyis kintről befelé, és ezt az utat járva maga a szemlélő lélek
fölfelé emelkedik. A beszédmódot a csodálkozás és a csodálkozásra való hívás
határozza meg. A tanítás szerint az ember mivolt szemlélése közben meg kell
maradnunk az alázatban, mert a kevélység a vesztünket okozhatja. Ezen a pon-
ton érkezünk el a halál, a végítélet, valamint a túlvilág hármas színpadának
megjelenítéséhez, amit a léleknek szintén figyelmesen meg kell tekinteni, mert
csak így jut el a következő lépcsőfokra, Isten édes szemlélésére (ad dulcem Dei
contemplationem).

Mielőtt a harmadik szint magyarázatába fogna, Laskai még egyszer össze-
foglalja az eddigi lelki utat:

„Végül harmadszor, a világ szemlélése és önmagad valódi ismeretétől emel-
kedj föl mélységes alázattal Isten édes szemlélésére. Ez azt jelenti, hogy miu-
tán lelki szemeiddel (mentis intuitu) végignézted, hogy az elítéltek miként
gyötrődnek a pokolban a szabadulás reménye nélkül, és miként szenvednek
a lelkek a purgatóriumban az üdvözülés reményében, hogyan áll fenn a föld
hegyeivel, dombjaival és völgyeivel, hogyan sarjadnak belőle füvek, vete-
mények és fák, hogyan élnek a vadállatok, jószágok és férgek, mi módon
úsznak a halak a vízben, és röpülnek a madarak az égen, mint járnak körül
Isten birodalmának mezsgyéjén a felhők és a csillagok, amelyek esőt, szelet,
vihart, aszályt és hideget támasztanak, vagyis egyszóval: miután átláttad,
mint alkotta meg mindenek ura, Isten a mindenséget szám, súly és mérték
szerint,19 végül önmagadba szállva szemléld (ad te reversus considera), ho-
gyan lettél megteremtve te, a test és a lélek szerint, amint erről már szó volt.
Most már emelkedj föl félelemmel a tüzes égig az isteni fölség színe elé!”

Berhidai Piusz OFM

– 40 –

18 „Considera igitur homo Dei corpus tuum, quam egregie sit formatum, ut quasi totum hunc mundum
repraesentet. Unde microcosmus quasi minor mundus vocatur, ad quem macrocosmus id est maior
mundus intrat per quinque sensus corporis, ut dicit Seraphicus Doctor Bonaventura in Itinerario
mentis in Deum, c. II.”

19 Vö. Bölcs 11,21: „…te mindent mérték, szám és súly szerint rendeztél”; BONA VEN TURA:
Itinerarium I. 11.: „…a megfigyelő elme a dolgokat önmagukban ve szi szemügyre. Súlyt, szá-
mot és mértéket lát bennük.”

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 40



A harmadik szint leírása szerint, mivel az isteni fölség megközelíthetetlen az
ember számára, először Jézus Krisztust kell szemlélnie, mégpedig először ember -
ségében, és csak azután istenségében. Ehhez a János evangélium egyik sorának
Ágoston-i értelmezése nyújt alapot: „Én vagyok az ajtó, aki rajtam keresztül megy
be, üdvözül, bejár és kijár, legelőre talál. Ágoston szerint: Bejár, hogy Krisztus is-
tenségét szemlélje, és kijár, hogy Krisztus emberségét szemlélje.” 20

Jézus emberségének megfontolása azonban a megdicsőült Krisztus testének
és lelkének szemlélését jelenti.

„…áhítatos lélekkel (anima devota)… szemléld, és lásd, ahogy kezén és
lábán, egész testén aranyfény árad szét, amely csodálatos módon megvi-
lágítja az egész mennyet és kellemes illatot áraszt, azután szemléld az ő
szentséges kegyelemmel és erényekkel telt lelkét. Nézz még nagyobb áhí-
tattal (devotius) természetedre, amely az istenséggel egyesült…”

A mennyországot megjelenítő képeken Krisztus mellett ott vannak a szen-
tek is. Miután azonban a szemlélődő lélek idáig eljutott, föl kell hagynia a képek
szemlélésével, hogy Krisztust istenségében tudja szemlélni:

„Vesd el hát a képzelődések árnyképeit (phantasmatum et imaginum
umbras)… Ugyanis ha el akarod képzelni, hogy Isten kimondhatatlan fé-
nyesség, ő fényesebb, ha azt, hogy mérhetetlen édesség, ő édesebb, ha
azt, hogy a legnagyobb jóság, ő jobb… Ne csodálkozz, hogy nem tudod
megérteni teljesen, ám adj hálát neki, hogy annyira magasztos és nagy a
te Istened, hogy nem vagy képes megérteni.”

Figyelemre méltó az a pontos szóhasználat, ami a szemlélődés különböző
szintjeit kíséri. A teremtett világ és benne önmagunk szemlélését, vagy inkább
figyelmes megtekintését, soha nem a contemplo/contemplor ige vagy a cont em -

Laskai Osvát prédikációja a kontemplációról

– 41 –

20 „Ego sum hostium per me si quis introierit salvabitur, et ingredietur et egredietur et pascua
inveniet. Secundum Agustinum: Ingredietur ad contemplandum Christi divinitatem, et egredietur
ad contemplandum Christi humanitatem.” (Io 10,9) Az „ágostoni” hivatkozás párhuzamát
AEGIDIUS DE ROMA értelmezésében így olvassuk (Expositio in Canticum canticorum, cap. 5.):
„Tertium quod competit ei secundum humanitatem et divinitatem, est dulcedo et suavitas: quia
homo in caelesti patria ingredietur, contemplando divinitatem, et egredietur, contemplando
Christi humanitatem; et utrobique pascua inveniet (Io 10), idest plenam suavitate refectionem.”
Lásd www.corpusthomisticum.org/iopera.html. 

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 41



platio főnév megfelelő alakjai írják le, hanem a video, respicio, contueor, considero
szavak. A contemplatio kifejezés kizárólag Isten szemlélésére van elkülönítve, így
csupán a harmadik lépcsőfok bemutatásakor találkozunk vele, ám ott is kizá-
rólag Krisztusra és Istenre vonatkozóan.21

A háromszintű contemplatio kifejtésének befejezésekor a sermo-író elragad-
tatott hangon szólítja meg a hívőt, a bejárt utat visszafelé fölidézve:

„Szemléld tehát az isteni jóságot önmagában, és az Úr Krisztusban, sőt az
egész teremtésben is: mily csodálatos, mily mérhetetlen, mily kimond-
hatatlan! És megízlelve mondd: Ó, istenség legkegyelmesebb lényege,
mily édes vagy! Ó, szeretetreméltó természet, mily kellemes vagy! Ó, is-
teni jóság, mily kívánatos vagy az angyaloknak és lelkeknek egyaránt!
Benned minden javak forrása és eredője, téged érteni valódi bölcsesség,
téged ismerni örök élet.”22

A gondolatmenet szerint a szemlélődésből hálaadás, majd dicsőítés fakad, ame-
lyek a beszéd hátralevő, kevésbé részletezett témái. Isten szemlélése tehát nem any-
nyira tetőpontja az emberi lélek és Isten találkozásának, hanem inkább előfeltétele
a valódi hálaadó és dicsőítő imának. Ugyanakkor a hálaadásról és dicsérő imáról
szóló tanítások úgy illeszkednek a prédikációba, hogy önmagukban is megállnák
a helyüket, azaz más prédikációkba is beilleszthetők. Mindkét részben imádságot
is találunk, amit a hívő, miután bejárta a szemlélődés útját, imádkozhat kimondott
szavakkal vagy csupán gondolatokkal. A hálaadásban újra megjelenik előttünk a te-
remtés, mint Isten jótéteményeinek tárgya és közege, amelynek része maga az
ember is, valamint a gondviselés témája. Az ima egyes szám első személyben szó-
lítja meg a Teremtő Istent, majd Jézus Krisztust. Az istendicséret bemutatásában
szintén találunk imádságokat, ezek a Szentírásból jól ismert énekek: a 148. zsoltár

Berhidai Piusz OFM

– 42 –

21 Lásd a beszéd „primum documentum” szakaszát: considerationem creaturarum, considera… cor-
pus tuum, contuere… animam tuam; respice totum mundum; intuere infideles; vide… animas;
considera daemones. A gradus tertius bemuta tásakor a teremtményekre vonatkozóan: considera;
respice; vide; Istenre vonatkozóan: ad dulcem Dei contemplationem; ad contemplan dum Christi
divi ni ta tem/humanitatem; in contemplatione summae deitatis; contemplare divi nam bonitatem.

22 „Contemplare igitur divinam bonitatem in seipso et in Christo domino ac in omni creato quam
mirabilis quam inaestimabilis quam ineffabilis et degustando dic: O gratiosissima divinitatis
essentia quam dulcis es! O amabilis natura quam suavis es! O divina bonitas quam desiderabilis
omnibus tam angelis quam animabus es! In te omnium bonorum fons et origo, te intelligere est
vera sapientia, te nosse vita aeterna.”

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 42



részlete, valamint a Három ifjú éneke Dániel könyvéből (sorrendben a következő
idézetek: Dán 3,57; Zsolt 148,1–2; Dán 3,52). Ezek az idézetek ugyanakkor egy
meghatározott szisztéma szerint következnek, a szerint, hogy az imádkozó kiket hív
Isten dicséretére. Először az értelem nélküli teremtményeket, azután az értelemmel
bíró szellemi lényeket szólítja meg, és csak ezután Istent. A helyes istendicséret le-
írásában újra a teremtett világ fölidézésével találkozunk. Ugyanis a laudatio Dei,
amely minden másnál értékesebb emberi tevékenység (inter omnes actus hominis
melior), a magyarázat szerint azért feladat az ember számára, mert amint minden
teremtmény a maga módján dicséri Teremtőjét, úgy az ember is erre hivatott.

„Figyeld meg alaposan az egész világot, és meglátod, van valamiféle igen-
igen édes dallam, amelyben egyesek fölfelé haladnak, mások leereszked-
nek, ismét mások a közepet tartják, és amikor Teremtőjüket serényen di-
csérik, valamiféle sajátos nyelven téged is hasonlóra hívogatnak. Te is, aki
a teremtés ura vagy, hívd őket Isten dicséretére!”23

A prédikációt eddig is jellemezte az a hangnem és stílus, ami a kontemplatív
és csodálkozó ember emelkedettségét fejezi ki, akár valami magasztos gondolat,
akár egy elé táruló látvány kelt benne ámulatot. A legutóbbi idézetben mindeh-
hez költőiség járul, amikor elragadtatott hangon a teremtésben és a teremtésből
felhangzó „valamiféle” dallamról, quoddam carmen suavissimumról beszél.

A beszéd két tipikusan misztikára jellemző gondolattal zárul: egyrészt, hogy
az öröm, ami betölti az Istenhez emelkedett lelket, szavakkal ki nem fejezhető
(scire enim Dei gratia potest quis sed non exprimere); másrészt, hogy a szemlélő-
dés édessége olykor szertefoszlik (pl. a zavaró gondok és kísértések miatt), és
ilyenkor meg kell maradni a türelemben, hiszen az ilyen vigasztalan állapotnak
is értelme, célja van. A sermo végét jelentő „Amen” után egy második befejezést
is olvashatunk, amely tartalmilag már nem a 16. beszédhez tartozik, hanem a
nagyböjti beszédsorozat harmadik parancsolatról szóló szakaszát zárja le, visz-
szautalva a vasárnap helyes megtartására.

Laskai Osvát prédikációja a kontemplációról

– 43 –

23 „Considera enim diligenter totum universum, et videbis quod est quoddam carmen suavissimum,
in quo quaedam ascendunt quaedam descendunt quaedam medium tenent, sique suum creatorem
laudant diligenter, et quadam lingua sua te ad similia invitant. Tu quoque qui es dominus
creaturarum ad Dei laudem… eos invita...”

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 43



3. KÜLÖNBÖZŐ HAGYOMÁNYOK A 16. BESZÉDBEN

A különböző hivatkozások tükrözik a sermo-készítés azon gyakorlatát, amely a
hivatkozott műveket nem közvetlen forrásként, hanem segédkönyvek közvetí-
tésével használta fel.24 Az idézetek pontatlansága ellenére jól kivehető, hogy az
általuk megjelenített hagyomány a nyugati misztikát megalapozó patrisztikához
vagy a XII. századi szerzetesi teológiához köthető. Ugyanakkor tanúi vagyunk
későbbi, valamint valamely auktor nevével fémjelzett hagyomány jelenlétének
is.25 Bonaventura theologia mysticájának felidézése a prédikációban szemléletes
példája annak, hogyan alkalmazza a prédikátor a misztika őt megelőző hagyo-
mányát. Nézzük meg közelebbről ezt a hivatkozást!

Berhidai Piusz OFM

– 44 –

24 Vö. BÁRCZI ILDIKÓ: Ars compilandi, A kérdés megoldatlansága, i. m. 99–115. Összesen 19
hivatkozás található a szövegben különböző auktorokra, a 14 bibliai és a kettő liturgikus hi-
vatkozás mellett. A 19-ből kettő Arisztotelész De anima c. művének egy-egy sorát idézi, a
többi Szent Ágostonra, Nagy Szent Gergelyre, Bernátra, Bonaventurára, Aranyszájú Szent
Jánosra és Petrus Lombardusra hivatkozik.

25 Vö. KURT RUH: A nyugati misztika története I., i. m. 2., 5. és 8. fejezet.
26 Szent Bonaventura misztikus művei, Szent István Társulat, Budapest, 1991, 41–42. (ford. Barsi

Balázs, Várnai Jakab), BONAVENTURA: Itinerarium II.: 2. Notandum igitur, quod iste mundus,
qui dicitur macrocosmus, intrat ad animam nostram, quae dicitur minor mundus, per portas quinque
sensuum, secundum ipsorum sensibilium apprehensionem, oblectatioem et diiudicationem. […] 3.
Homo igitur, qui dicitur minor mundus, habet quinque sensus quasi quinque portas, per quas intrat
cognitio omnium, quae sunt in mundo sensibili, in animam ipsius. Nam per visum intrant corpora
sublimia et luminosa et cetera colorata, per tactum vero corpora solida et terrestria, per tres vero sensus
intermedios intrant intermedia, ut per gustum aquea, per auditum aerea, per odoratum vaporabilia
[…] 4. …intrant, inquam, non per substantias, sed per similitudines suas primo generatas in medio,
et de medio in organo, et de organo exteriori in interiori, et de hoc in potentiam apprehensivam; et
sic generatio speciei in medio et de medio in organo et conversio potentiae apprehensivae super illam

Bonaventura: Itinerarium II.2–4.26 Osvaldus de Lasko: Biga salutis,
Quadragesimales, sermo XVI.27

2. Megjegyzendő, hogy ez a világ –
amelyet makrokozmosznak nevezünk – az
öt érzék kapuján, az érzékelhető dolgok
megismerésében, élvezésében és megítélé-
sében lép be lelkünkbe, a mikrokozmoszba. 

Tekintsd hát, Isten embere, a te tulaj-
don testedet, mily kiváló módon lett meg-
alkotva, hogy szinte ezt az egész világot
megjeleníti. 

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 44



Laskai Osvát prédikációja a kontemplációról

– 45 –

facit apprehensionem omnium eorum quae exterius anima apprehendit. Lásd S. Bonaventurae opera
omnia, tomus V., Ad Claras Aquas (Quaracchi), 1896, 300.

27 OSVALDUS DE LASKO: Biga salutis, Quadragesimales, sermo XVI: Considera igitur, homo Dei,
corpus tuum, quam egregie sit formatum, ut quasi totum hunc mundum repraesentet. Unde
microcosmus quasi minor mundus vocatur, ad quem macrocosmus, id est maior mundus, intrat
per quinque sensus corporis, ut dicit Seraphicus Doctor Bonaventura in Itinerario mentis in
Deum, c. II. Nam per visum intrant corpora sublimia, puta luminosa et colorata, per tactum
corpora terrestria, per alios tres sensus intermedios intrant intermedia, ut per gustum aquea, per
auditum aerea, per odoratum vaporabilia. Haec non intrant per formas suas excepto gustu, sed
per similitudines primo generatas in medio, et de medio in organo exteriori, et de organo exteriori
in interiori, et sic homo mundo assimilatur. Sicut enim in caelo multae sunt stellae, sic in capite
multi capilli. Sicut in firmamento duo magna luminaria, sic in capite duo oculi. Et sicut
inferiora reguntur a superioribus, ita a capite cetera membra gubernantur.

[…] 3. Az embernek, az úgynevezett
mikrokozmosznak öt érzéke van, őt kapuja,
amelyen az érzékelhető világ minden tár-
gyának ismerete a lelkébe léphet. A látáson
keresztül a finom, fényes és különféle színű
testek vonulnak be, a tapintás útján pedig a
szilárd és földi testek. A közbeeső három
érzék révén pedig a közbülső (az ég és föld
között lévő) elemek hatolnak be: az ízlésben
a víz-, a hallásban a lég-, a szaglásban a gáz-
neműek […] 4. …vonulnak, mondom, de
nem valósággal, hanem ismeretképeikkel.
Az ismeretkép a közegben keletkezik, on -
nan az érzékszervbe, a külső szervből a bel-
sőbe, majd innét a megismerőképességbe
jut. S így mindazoknak a dolgoknak a fo-
galma, amelyeket a lélek odakint észrevett,
a közegben keletkezett, a szervbe és az érte-
lembe került ismeretkép révén jön létre.

Így azután mikrokozmosznak, mintegy
kisebb világnak hívják, amelybe a makro-
kozmosz, azaz a nagyobb világ behatol a
test öt érzékén keresztül, ahogy erről a Sze-
ráfi Tanító, Bonaventura beszél az Itinerari -
um mentis in Deum II. fejezetében:

Ugyanis a látáson keresztül a finom, fé-
nyes és színes testek vonulnak be, a tapin-
tás útján pedig a földi testek, a másik há -
rom közbülső érzéken át a közbülső elemek
hatolnak be: az ízlelésben a víz-, a hallás-
ban a lég-, a szaglásban a gázneműek.

Ezek nem saját alakjukon át vonulnak
be, kivéve az ízlelést, hanem a közegben ke-
letkezett ismeretképeiken át; a közegből a
külső szervezetbe jutnak, és a külső szerve-
zetből a belsőbe, és így az ember a világhoz
hasonlít. Miként ugyanis az égen számos
csillag van, úgy a fejen számos hajszál. Mi-
ként az égbolton két nagy világító, úgy a
fejen két szem. És amint az alant valókat
a fent levők irányítják, úgy a fej kormá-
nyozza a többi tagot.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 45



A két idézet közötti különbségek igen beszédesek. Bonaventura az Itinerarium
II. fejezetében azt fejtegeti, hogy Isten felismerhető ebben az érzékelhető világban
az ő nyomaiból is (in vestigiis). Itt történik a fenti közbevetés az öt érzékszerven ke-
resztül létrejövő megismerésről, amely per similitudines jön létre, vagyis az érzé-
kelhető dolgok hasonlatosságai (a fordításban: „ismeretképei”) által. A gondolat-
menet az emberi lélek befogadó, ill. megértő képességét írja le, kiindulópontja az
ember (minor mundus), akinek lelke képes a megismerésre. A prédikációrészlet-
ben viszont nem a megismerő lélek, hanem az emberi test jelenik meg értelmezésre
váró jelenségként. Az „öt érzékszerv mint öt kapu” gondolatmenet az emberi test
csodálata szolgálatában áll, a mundus elsősorban a corpusszal áll párhuzamban,
mégpedig a közöttük lévő hasonlóság alapján.

A prédikáció, miközben alapkoncepciójában egyébként egy hagyományos,
Bo naventuráéhoz hasonló felfogást követ (mely szerint a szemlélődés útja kint-
ről-befelé és lentről fölfelé halad, mégpedig hármas felosztásban, a teremtett világ
felől önmagunkon át Istenhez), az Itinerarium idézésekor teljes mértékben a saját
gondolatvilágához alakítja a szöveget, megfosztva eredeti kontextusától, és bár az
auktor tekintélyére támaszkodik, új jelentéssel ruházza fel szavait. Az érzékel-
hető világ és benne az ember nem azért megfontolásunk tárgyai, mert mint
vestigia Dei állnak előttünk, hanem mert egymáshoz való hasonlóságuk révén
önmagukban is csodálatra méltóak.

Összefoglalva elmondhatjuk, hogy a prédikációban a misztika tanítását a hosz-
szabb-rövidebb idézetek és hivatkozások nem önmagukban hordozzák. Az a pré-
dikátori szándék a döntő, amely a korábbi hagyományra támaszkodva ugyan, de
a (végső) közönség/hallgatóság szellemi igényeit szem előtt tartva újrafogalmazza
a misztikus tanítást, jelen esetben a contemplatio témáját. Ezzel elérkeztünk ahhoz
a kérdéskörhöz, hogy a 16. sermóban voltaképp milyen contemplatio-tan bonta-
kozik ki, és az milyen sajátosságokat hordoz a hagyományos felfogással szemben.

4. KONKLÚZIÓ: LASKAI TANÍTÁSA A CONTEMPLATIÓRÓL
KÜLÖNBÖZŐ SZELLEMI ÁRAMLATOK METSZÉSPONTJÁN

Amint láttuk, a vizsgált sermo teljes egészében a misztika egyik központi témá-
ját járja körül, azaz hogyan lehet Istenhez felemelkedni szemlélődés által. Mind-
ezt a patrisztikus és későbbi szerzetesi teológia, valamint spekulatív misztika
hagyománya alapján teszi. Nyilvánvaló azonban, hogy a kifejezésre jutó tanítás
távol áll a spekulatív misztikától, hiszen az egyes lépcsőfokok nem elméleti ér-
telemben vett szintek, hanem a megfontolás, jórészt a magunk elé képzelt ké-

Berhidai Piusz OFM

– 46 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 46



pekkel segített elmélkedés gyakorlati értelemben vett állomásai. Az is feltűnő,
hogy a tulajdonképpeni szemlélődés, amelyet a sermo első része mutat be, nem
a lelki út célja, hanem inkább előfeltétele a konkrét hálaadó és dicsőítő imának.
Éppen ez az egész sermót átfogó praktikus jelleg mutatja, hogy a tanítás magán
hordozza kora lelkiségének a vonásait. Már pusztán az a tény is egy gyakorla-
tias célzatra utal, hogy a contemplatio kifejtésére a Tízparancsolat magyarázatá-
nak részeként, a vallásos gyakorlatba – nevezetesen a vasárnap megtartásának
gyakorlatába – ágyazottan kerül sor. Hasonlóképp jelzésértékű a képek (phantas -
mata) használatának hangsúlyozása. Feltűnő azonban, hogy itt a magunk elé
idézett képek nem az imitatio és conpassio érzelmeit hivatottak előidézni, mint
pl. a 15. beszéd devóciós elmélkedései esetében, hanem az általunk érzékelt
világ, valamint a magunk elé idézett igazságok és fantáziaképek racionális meg-
fontolása kell, hogy szent érzelmeket kiváltson. Isten elsősorban mint a Teremtő
és Gondviselő áll előttünk. Ezzel mintegy kellő alapot nyer a teremtés önmagá-
ban való csodálata.

Laskai Osvát e prédikációja tehát úgy mutatja be a szemlélődés gyakorlatát,
hogy az a világba helyezett ember számára a lélek Istenhez emelését nyújtja,
„emberi úton”, és ez az út a kötött imádságok, valamint a devóciós elmélkedé-
sek mellett egy további lehetőség a hívő, a hívők között is a „lelki ember” szá-
mára. További vizsgálódás és összevetés az egykorú prédikációs- és segédköny-
vek vonatkozó részleteivel feltehetően tovább árnyalhatja a megállapítást, és
megvilágíthatja, miként gondolkodtak a kontemplációról a XV. század végén.

Laskai Osvát prédikációja a kontemplációról

– 47 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 47



PATSCH FERENC SJ

Globalizáció és spiritualitás
Észrevételek a jelenkori vallásosság változó formáiról

(II. rész)

E dolgozat első részében (lásd Sapientiana 2011/2) a globalizáció sokarcú jelensé-
gét tekintetem át, kiemelve azokat a hatásokat, amelyek a korunkra jellemző spi-
ritualitás változásához vezettek (információs technikai/digitális forradalom, a gaz-
dasági, politikai, valamint kulturális struktúrák átalakulása stb.). A továbbiakban
közelebbről vizsgálom ezeknek a jelenségeknek a keresztényekre, valamint a
szerzetesi életre gyakorolt hatását (mindenekelőtt a szerzetesi fogadalmakra,
az ökumenikus, valamint az inkulturációs és a missziós teológiára vonatkozóan).
Végkövetkeztetésem szerint a globalizáció kihívására a leghitelesebb válasz az érett
keresztény spiritualitás, Jézus Krisztus lelkisége.

ÚJ KIHÍVÁSOK A SZERZETESSÉGBEN: A SZEMLÉLŐDŐ ÉLET VÉGVESZÉLYBEN?

Hadd vezessem be e tanulmány második részét is egy személyes történettel.
A 2000-es évek elején doktori tanulmányokat folytattam az egyik római egyházi
egyetemen. Még ma is jól emlékeszem az esetre: egy alkalommal az egyik neves
szerzetes professzorunk – elismert teológus, egy nagy múltú kongregáció tagja –
nyilvános előadás keretében a szerzetesség változó szerepéről és a rendek életfor-
májában bekövetkezett változásokról beszélt, átalakuló világunk kontextusában.
Szinte ma is magam előtt látom fanyar mosolyát, amint a változást ezzel a szem-
léletes mondattal dramatizálta: „Ötven évvel ezelőtt abban a kolostorban, ahol
élek, a rendtársaim ostorozták magukat. Most pedig magánautóik vannak…”

A retorikus elemektől eltekintve a bonmot súlyos igazságelemet tartalmaz. Úgy
tűnik, soha korábban nem látott kockázatokkal és veszélyekkel kell szembenéznie
annak a fiatalnak, aki ma úgy határoz, hogy belép – például – egy monasztikus
rendbe. Az elöljárók ritkán vannak tudatában annak, hogy milyen nehéz feladatra
vállalkoznak, amikor a hagyományos rendi lelkiséget/spiritualitást igyekeznek át-

Sapientiana 5 (2012/1) 48–62.

– 48 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 48



plántálni a növendékekbe (s legtöbbször azzal sem számolnak, hogy mindez a je-
lölt től milyen fokú érettséget követel). Egyszerűen az a tény, hogy a globális infor -
mációs technológia „digitális forradalmának” időszakában élünk, számos követ-
kezménnyel jár. Akár csak néhány évtizeddel ezelőtt is, egy monasztikus (például
ciszterci vagy trappista) kolostorban, ha egy szerzetes este elmondta a közösségé-
vel együtt a kompletóriumot (a befejező imaórát), átélte, hogy a nap befejeződött.
Kérte Istent, hogy vele virrasszon, egész éjszaka őrizze, óvja életét. A napirend
a medi tatív imádság ritmusára épült és a fiatal szerzetes vagy jelölt bizonyos le-
hetett ab ban, hogy élete egy sok száz éves hagyományba illeszkedik, amelybe
lépésről-lépésre nyer bevezetést. Este, a közös imáról visszafelé jövet, a szobájába
tartva még talán visszhangzott a fülében a himnusz dallama: „Teremtőnk, ké-
rünk tégedet, légy kegyes és maradj velünk…” Aki így ment fel a szobájába, az
reggelig az ima légköré ben maradt. Ma talán ugyanígy végződik egy nap a ko-
lostorban. A szerzetesek jám boran visszatérnek celláikba, az ima légkörével el-
telve – csakhogy a fiatalabbak mindegyike szobájába érve még bekacsolja a szá-
mítógépét… Érdemes röviden reflektálnunk arra, vajon milyen hatással van ez
a tény belső spirituális növekedésükre és a szemlélődő élet hagyományába való
beágyazottságukra, ami vallási létünk lényegéhez tartozik.

A SZERZETESI FOGADALMAK EGY GLOBÁLIS VILÁGBAN: ÁTALAKULÓ JELENTÉS

A fentiekben még csak egy dolgot érintettem, mely talán már a dolog lényegét
érinti, és általános nehézséget jelent. Hadd konkretizáljam most a helyzetet: a
szegénység, tisztaság és engedelmesség hagyományos szerzetesi fogadalmainak
jelentésváltozásain jól bemutathatók a globalizáció új kihívásai. Alkalom ez a
szembenézésre is: csakugyan fel vagyunk készülve azokra a változásokra, amely
az utóbbi években a szerzetesi életben végbementek?

Leghelyesebb talán a saját portánkon sepregetni. Körülbelül 50 évvel ezelőtt
egy jezsuita szerzetesnek a szegénység megélése nem jelentett különösebb nehézsé-
get, hiszen – hacsak rendi ökonómusként nem volt kifejezetten megbízva a pénz-
ügyek kezelésével – egész életében nemigen akadt dolga pénzzel. Ma azonban, a
globális gazdaság korában, az egyes rendi „művek” – egy multinacionális tőkés tár-
saság leányvállalatához hasonlóan – külön gazdasági egységeknek is számítanak,
nemegyszer többmilliós éves költségvetéssel. Rendszerint ezen egységek vezetői-
nek sokkal több pénzhez van hozzáférésük, mint az a rend történetében eddig szo-
kásban volt, és az ezzel kapcsolatos döntéseik is autonómabbak, azaz kevésbé füg-
genek a felsőbb rendi elöljárók engedélyétől. Mire költöm hát azt, amivel én

Globalizáció és spiritualitás

– 49 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 49



rendelkezem? – ez a kérdés az újszerűség erejével hat a legtöbb szerzetes számára,
és talán a rendi kiképzésünk során sem lettünk elégségesen felkészítve ilyen hely-
zetekre. Persze a rendalkotmányon alapuló mindenkori szabályozás követése – azaz
az átláthatóságra és az elszámoltathatóságra való törekvés – bizonyosan segít abban,
hogy megtaláljuk a helyes hozzáállást és a legbecsületesebb eljárásmódot; azonban
– amint azt mindnyájan tudjuk – az intézményes szabályozás sohasem terjed ki
mindenre. A helytállás a szokatlan helyzetben minden korábbinál inkább spiri-
tuális érettség dolga lesz – s ez így marad az előre látható jövőben is.

Ugyanez érvényes a második szerzetesi fogadalomra, a tisztaságra is. Jó fél év-
századdal ezelőtt egy jezsuita testvérnek igazán nem sok gondot okozott a cö-
libátus megtartása. Hiszen egész élete során – ha történetesen munkája a por-
tához, a cipészműhelyhez, a kertészethez vagy az irattárhoz kötődött –
gyakorlatilag alig kellett kimozdulnia a rendházból. Intra muros pedig magától
értetődően biztosított volt, hogy ne találkozzék nőkkel. Az atyák ugyan eljár-
tak népmissziókat tartani és gyakran adtak három napos prédikált lelkigyakor-
latot (triduumot) is, valamint sokan közülük népszerű lelkivezetők voltak, ám
például a női kolostorokban erős vasrács választotta el a szerzetesnők számára
fenntartott klauzurát a kívülállók számára kijelölt élettértől; s akkor még nem
is beszéltünk a társadalmi kontroll minden vasrácsnál erősebb korlátairól. Este
7-re pedig mindenki hazatért a munkájából, mert akkortájt fordult a kulcs a
rendház ajtajában, s onnantól bizony se ki, se be, egészen reggelig.

Egy mai jezsuita ehhez képest majdnem elkerülhetetlenül este kezdi lelki-
pásztori munkáját, mind a csoportokkal, mind pedig a hozzá forduló egyes sze-
mélyekkel, hiszen ekkor érnek rá az emberek. Így a papok és szerzetesek – kü-
lönösen városi környezetben – bizony nem ritkán éjszakába nyúlóan dolgoznak.
Aki például kollégiumi vagy egyetemi lelkészi munkát végez, gyakran reggeltől
estig fiatalok – férfiak és nők – társaságában mozog. Igazán kiváló papnak és
szerzetesnek kell tehát lennie, ha ilyen körülmények között is képes megtartani
a cölibátust! A hagyományos szerepek és viselkedési formák lebomlásának mai
fokán egészen más fokú érettséget – és szexuális integrációt – kíván meg tőle
ugyanaz a lelkipásztori munka, mint elődeitől.

Végül nézzük az engedelmesség kérdését. Manapság sokan írnak a választási le-
hetőségek exponenciális növekedéséről, mint a legújabb kori modern életforma
egyik legfőbb jellemzőjéről és mellékhatásáról.37 Nyilvánvalóan nem ez volt
mindig a helyzet – s ennek a ténynek is kihatásai vannak a szerzetesi életre. Né-

Patsch Ferenc SJ

– 50 –

37 Az ezzel kapcsolatos könyvek közül az egyik klasszikus PETER L. BERGER: The Heretical
Imperative: Contemporary Possibilities of Religious Affirmation, Garden City, New York, 1980.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 50



hány évtizede még a jezsuiták július 31-én, Szent Ignác ünnepén kapták meg az
úgynevezett „destinációt”, új munkamegbízatásukat, teljesítendő küldetésüket.
Hagyományosan az ünnepi ebéd alkalmával, a leveses tál alatt volt elhelyezve a
boríték, amely az új feladatot tartalmazta. Ezért sokan már kora reggel összeké-
szítették az útipoggyászt, hogy délután haladéktalanul elutazhassanak az új ál-
lomáshelyre, legyen az a világ bármely pontján. Jezsuitaként – mint Szent Ignác
hűséges fiai – maradéktalanul készek akartak lenni arra, hogy elmenjenek „oda
[…], ahova [az elöljárók] hasznosabbnak ítélik” („akár az Indiákba is”).38 Csak-
hogy a dolgok kissé ezen a területen is megváltoztak. Talán ugyanez a szolgálat-
készség fűti ma is a jezsuitákat, ám megjelölt feladataik többsége gyakran annyira
specializálódott és olyan sajátos képzettséget követel, hogy a felkészülési idő éve-
kig vagy akár évtizedekig is eltarthat. Ráadásul gyakran nem csupán a minden-
kori elöljáró döntésétől függ, hogy valakit alkalmaznak-e; nemegyszer nem egy-
házi intézmények vezetői is döntési jogot kapnak a jelölt alkalmasságának
mérlegelésében. A megkövetelt és megszerzett nagyobb kompetencia pedig leg-
gyakrabban nagyobb önállósággal és autonómiával is együtt jár: a mai európai
gyakorlat szerint leginkább házon kívül alvásra és külföldi utazásra szokás az elöl-
járó engedélyét kikérni. Így a kölcsönös bizalom a közös élet minden korábbi-
nál elengedhetetlenebb feltételévé vált – csak az érettségünk is meglegyen hozzá!

A VÁLASZTÁSI LEHETŐSÉGEK BŐVÜLÉSE, AVAGY:
„FELSZÓLÍTÁS AZ ERETNEKSÉGRE”?

A tudásszociológusok számára közhely – és a kortárs tudat egyik legfőbb jel-
legzetessége –, hogy a modern embernek premodern elődeinél jóval több al-
kalma adódik dönteni.39 Amikor bekapcsolom a számítógépem, azonnal számos
lehetőség közül választhatok. Vajon dolgozni fogok rajta? Vagy talán csak a le-
veleimet akarom megválaszolni? Itt is egy további alternatíva adódik: a mun-

Globalizáció és spiritualitás

– 51 –

38 Jézus Társaságának Rendalkotmánya és Kiegészítő Szabályok, Jézus Társasága Magyarországi
Rendtartománya, Budapest, 1997, 621. bekezdés, 177.

39 „Robbanásszerűen megnőtt a szabad választás tere, legyen szó akár kábeles csatornákról,
olcsó üzletekről vagy az interneten szerezhető barátokról. (Freedom of choice has exploded,
whether of cable channels, low-cost shopping outlets, or friends met on the Internet.)” FRANCIS

FUKUYAMA: The Great Disruption: Human Nature and the Reconstitution of Social Order,
Profile Books, London, 1999, 4 (magyarul: A nagy szétbomlás. Az emberi természet és a tár-
sadalmi rend újjászervezése, Európa, Budapest, 2000, 16.).

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 51



kámmal kapcsolatos levelezést is intézhetem, de esetleg csak szabadidős tevé-
keny ségként a családommal és a barátaimmal akarom tartani a kapcsolatot. Le -
het persze az is, hogy éppen a BBC híreit akarom meghallgatni. Ez esetben a
személyi számítógépemet egyszerű rádiókészülékként fogom használni. Esetleg
csak „szörfözni” akarok a világhálón, netán letölteni egy-két videót a youtube-
ról? Vagy közösségi portálokat van kedvem meglátogatni – mondjuk „benézni”
a face-book oldalamra? Nem is kell bizonygatni: adott esetben sokkal nagyobb
kihívást jelent, hogy hűséges maradjak eredeti szándékomhoz (teszem azt, hogy
dolgozzak a számítógéppel), mintha kevesebb választási lehetőségem volna.
Mind ez jóval magasabb fokú autonómiaszintet, önfegyelmet és ön-motivációs
képességet feltételez. Az elszórakoztató, szétszóró tényezők nélkül talán szür-
kébb, ám bizonyos szempontból könnyebb lenne az élet. Vajon felkészültünk
ezekre a kihívásokra?

Meglehet, hogy igen – ám történetileg biztosan nem vagyunk rájuk felké-
szítve. A lehetőségek ezen kavalkádja ugyanis nagy mértékben új jelenség az
emberi történelemben. A modernitást megelőzően az emberek igen nagy mér-
tékben a sorsszerűség világában éltek – és a glóbusz sok területén lényegében ez
máig sem változott. Elődeink többé-kevésbé teljes mértékben ki voltak szol-
gáltatva a természetnek: függtek az időjárástól, a terméstől, és a vadászszeren-
csétől. Mivel technikailag nem voltak képesek manipulálni a körülményeiket,
könnyen megadták magukat azoknak – és imádkoztak. Ezekben a premodern
társadalmakban az emberek életét és gondolkozását nagyban determinálta az a
tény is, hogy az intézményeket még jórészt „magától értetődőség” jellemezte. Az
íratlan szabályokból világos volt, hogy „hogyan tesszük a dolgokat”: így, és nem
másként. Az emberek tudták, hogy „hogyan házasodunk” (és kivel), „hogyan
neveljük a gyermekeinket”, hogyan kell biztosítani a megélhetést, ki gyakorolja
a hatalmat, és így tovább – „így kell tenni a dolgokat”: így és nem másként.
Szociológiailag ez annyit jelent, hogy – mivel az emberek nagyrészt abból me-
rítették az identitásukat, amit csináltak – ez az intézményesített stabilitás meg-
határozta azt is, amik voltak. Az ember így nem válhatott senki és semmi mássá.
Az elérhető identitás-repertoár még nagyon korlátozott volt.40

Ez a helyzet az utóbbi évtizedekben drámai átalakuláson esett át. Míg ré-
gente a hagyományos intézményeket és önazonosságokat magától értetődőnek
vették, és azok majdnem ugyanolyan objektív hatállyal bírtak, mint a természet
tényei, egy mai nyugati iskolázottságú személy nagyfokú társadalmi mobilitást
élvez, minden valószínűség szerint tervezett családban él (házastársának kivá-

Patsch Ferenc SJ

– 52 –

40 Vö. PETER L. BERGER: The Heretical Imperative, i. m. 10–12.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 52



lasztásakor nem ragaszkodik magától értetődően a saját etnikumához, vallásos
vagy társadalmi osztályához stb.), ráadásul nemcsak a hajának színét képes meg-
változtatni, hanem „szexuális életstílusát” is. És ezzel még nem is értük el a le-
hetőségek felsorolásának végét! Az utóbbi idők sebészeti technológiája olyan
eredményekhez vetetett, melyek nyomán (poszt)modern világunk globális pol-
gárai számára további, még radikálisabb választási lehetőségek nyílnak: ma egy
nő már nemcsak férfiszerepet választhat magának, hanem férfitestet is – és for-
dítva. És ezek az előzmény nélküli, szélsőséges eshetőségek nyilvánvalóan ha-
tással vannak a kortárs spiritualitásra is. Hogyan? Könnyen adódik a párhu-
zam: mintha csak egy mai szupermarketban válogatnánk szellemi téren is, a
világnézetekkel, felekezetekkel és vallásokkal kapcsolatban is kézenfekvőnek
tűnik, hogy személyes preferenciánkra, hangulatunkra és ízlésünkre – avagy
éppen az aktuális divatra – hallgassunk. Ezzel kapcsolatban Berger így fogalmaz:

„Ami korábban sorsszerű volt, mára választások sorozatává vált. Avagy:
a végzet átalakult döntéssé. […] Történelmileg példa nélküli módon a mo-
dern egyén megtervezi a saját és családja életét, amiként a modern társa-
dalom is megtervezi kollektív jövőjét. […] A premodern ember számára
az eretnekség lehetőség volt – általában meglehetősen távoli; a modern
ember számára az eretnekség jellemző módon szükségszerűséggé válik.
Akár úgy is fogalmazhatnánk, hogy a modern kor olyan helyzetet teremt,
amelyben a csipegetés és válogatás (picking and choosing) kötelező felszó-
lítássá válik.”41

Globalizálódó világunkban minden korábbinál több ember áll rendszeres
kapcsolatban olyanokkal, akik számos dologban tőle különböző módon gon-
dolkodnak – köztük a vallás kérdéseiről is. Nem mindenki válik „szükségkép-
pen” eretnekké. De a „másként gondolkodás” kognitív disszonanciájával szem-
besülve sokan újra és újra szinte felszólítva érzik magukat, hogy igazolják
meggyőződésüket. Ez pedig egy új típusú ökumenizmust vetít előre.

AZ IDŐK JELEI: TOLERÁNS IGAZSÁGFOGALOM ÉS „ÚJ ÖKUMENIZMUS”

Nem szabad alulértékelnünk a globalizációnak az átlagember spiritualitására gya-
korolt hatását, különösen azokéra, akik „átlag világpolgárként” modern társa-

Globalizáció és spiritualitás

– 53 –

41 I. m. 15, 18, 25.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 53



dalmakban élnek és nyugati típusú iskolarendszerben tanultak. A világnézetek
de facto létező pluralizmusa lépten-nyomon megtapasztalható s ez egyfajta fo-
kozódó hitközi/vallásközi érzékenységet szül. Ennek eredménye, hogy mindin-
kább népszerűvé válik a közgondolkodásban a különböző vallások igazságának
„közös nevezőre” hozása, az egyetértés erőltetett és irénikus keresése. A közös
nevezőt leggyakrabban a művészetekben, az erkölcsben és a spiritualitásban vélik
megtalálni. E nézet szerint nincs sok különbség a különböző vallási hagyomá-
nyok között, hiszen minden vallás lényege leegyszerűsíthető a végső értelem ke-
resésére. E feltételezés szerint a vallások között konvergencia áll fenn, amely az
emberi lélek arra irányuló (antropológiai) tendenciáján alapul, hogy meghaladja
önmagát, annak érdekében, hogy elérje a Transzcendenciát. Van egy rejtett igaz-
ság ezen álláspontban – a misztikában a vallások valóban konvergálnak –, azon-
ban éretlen formájában ez a nézet a Berger által fent említett „csipegetéshez és
válogatáshoz” vezet, amoly egyfajta religiosité bricolet-t (barkácsolt vallásosságot)
eredményez. Egy interjúban Karen Armstrong, brit laikus teológusnő, aki még
katolikus szerzetesnőként szerzett traumatikus élményei nyomán önmagát val-
lási tekintetben „lábadozóként” jellemzi,42 így vall magáról:

„Amikor az Egyesült Államokban vagyok, ahol a vallásosság valamelyest
élőbb [mint Európában, különösen pedig Nagy Britanniában], sok időt
töltök a Harvardon. Ilyenkor mindig elmegyek a Megemlékező Egyház
(Memorial Church) szertartására. Ez egy hitközi (interfaith) közösség.
Remek prédikációk vannak, gyönyörű zenével; érzékelhető a transzcen-
dencia és a közösségi érzés […]. Minden reggel van egy rövid szertartás
az egyik kisebb kápolnában, amely körülbelül 15 percig tart és valaki az
egyik fakultásról 5 percet beszél. A kórus csodásan vezeti a himnuszokat,
amiket éneklünk. A nap csodásan kezdődik így. De járok zsidó szertar-
tásra és muszlim szertartásra is. Értem ugyan, amikor valaki arról beszél,
hogy akkor is ugyanoda jutunk, ha megmaradunk egy vallásban, feltéve,
ha tisztességgel gyakoroljuk azt. De én a magam sajátos vallási előtörté-
netével ezt még egyszerűen nem tudom megtenni.”43

Néhány más teológus és laikus keresztény fő teológiai problémája, amely
megakadályozza őket, hogy elfogadják a hagyományos egyházi tanítást, szóterio -

Patsch Ferenc SJ

– 54 –

42 A Karen Armstronggal készült interjú egészét lásd in MICK GORDON – CHRIS WILKINSON

(eds.): Conversations on Religion, Continuum, London, 2008, 182–196; önjellemzéséről: 189.
43 I. m. 190.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 54



lógiai (megváltástani) természetű. Mélyen spirituális aggodalmaktól vezettetve,
s mert hisznek egy szerető Istenben, ők egyszerűen képtelenek olyan álláspon-
tot elfogadni, amely meg akarja fosztani felebarátaikat az örök üdvösség lehe-
tőségétől. A mindennapi kapcsolat és a közös élet, amelyet gyakran kölcsönös
megértésben, együttérzésben és egymással való barátságban élnek, arról győzi
meg őket, hogy az a „kevés és felületes különbség”, ami a vallási hagyományok
között fennáll, s amely leginkább a narratívára korlátozódik, nem akadályoz-
hatja meg, hogy követőik élete végül beteljesedjék. Ez az aggodalom vissz-
hangzik Chester Gillis, amerikai teológus írásaiból, aki egy helyütt az Egyesült
Államokban előadóként szerzett tapasztalatairól így ír:

„…a Gerogetown University-n jelentős számban vannak olyan hindu és
muszlim hallgatók, és náluk kisebb számban buddhisták is, akik együtt
tanulnak és összebarátkoznak keresztény osztálytársaikkal. Egy jezsuita
egyetemen, amelyen vannak kötelező teológiai kurzusok, az üdvösségre
vezető utak természetének kérdése is felvetődik. A tanrend minden val-
lási hagyománnyal kapcsolatban tartalmaz kurzusokat, amelyek lehetővé
teszik a nagyobb hagyományokhoz tartozó hallgatóknak, hogy kritikusan
tanulmányozzák a saját hagyományukat, és egyúttal biztosítja a többség-
ben lévő keresztények számára is, hogy tanulhassanak a többi hagyomány
útjairól és nézeteiről. Ez a teológiai nevelés, valamint a személyes kap-
csolat a sokféle vallási hagyományhoz tartozó hallgatókkal, egyre jobban
megnehezítheti egy katolikus hallgatónak, hogy azt mondja hindu szo-
batársának: igaz ugyan, hogy jámbor és igaz hindu, az egyetlen esélye az
üdvösségre (vagy moksára a hindu hagyomány szerint) mégis csak Jézus
Krisztuson keresztül vezet.”44

Teológiailag szólva ez egyike annak a három lehetséges válasznak, amely ad-
ható a de facto létező vallási pluralizmusra: az úgynevezett pluralista álláspont.
A vallásteológiai pluralizmus azt tartja, hogy semmi normatív vagy felsőbb-
rendű nincs Jézus Krisztus személyében vagy a keresztény hitben, és hogy más
üdvözítők is lehetnek, akik Jézussal megegyező vagy nála felsőbbrendű haté-
konyságúak. Az az álláspont, mely a főbb vallási hagyományokat többé-kevésbé
azonos mértékben üdvözítőnek tekinti és feltételezi, hogy ugyanazon igazságot
fejezik ki és ugyanazon célhoz vezetnek, bár különböző utakon, demokratikus
és toleráns álláspontnak hangzik. Ezzel szemben az exkluzivista álláspontot (mi-

Globalizáció és spiritualitás

– 55 –

44 CHESTER GILLIS: Pluralism: A New Paradigm for Theology, Peeters Press, Leuvain, 1998, 25.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 55



szerint csupán egy vallás vezet az üdvösségre) joggal ítélik arrogánsnak. Az ink lu -
zivista nézetet pedig (miszerint az üdvösség más hagyományokban is lehetséges,
de kizárólag azért, mert azok részesednek az egyetlen igaz vallási hagyomány ér-
tékeiből és erényeiből) gyakran imperialisztikusnak érzékelik. Azonban, mint arra
sokan felhívják a figyelmet, egyrészt az inkluzivizmusnak nem kell szükségképpen
vallási-intellektuális gyarmatosításhoz vezetnie pusztán azáltal, mert meg kívánja
őrizni álláspontjának normatív igazságigényét;45 ez szükséges ugyanis ahhoz, hogy
alapot találjunk bármely lehetséges kritika számára. Továbbá – bármily sajnálatos
is – önmagában a pluralista álláspont sem jelent automatikusan garanciát arra,
hogy elkerüljük az önelégültség és büszkeség csapdáját, hiszen a szélsőséges tole-
ranciát hirdető és a metafizikát elvető (posztmodern) álláspontok is univerzális
(azaz metafizikai) igénnyel lépnek fel, ráadásul nemegyszer intoleráns módon.46

Röviden: úgy tűnik, egyedül egy toleranciára hajló inkluzivista álláspont segítsé-
gével sikerülhet áthajóznunk az exkluzivista elitizmus Szküllája és a pluralista re-
lativizmus Kharübdisze között. Ez biztosíthatja, hogy a szükséges mértékben el-
ismerjük a másság létjogosultságát, ám ugyanakkor megőrizzük a kritika jogát is,
a keresztény katolikus igények szerint.

A jogos kritika ellenére van tehát valami kétségkívül igaz, megfontolásra érde-
mes és sürgetően időszerű a posztmodern teológiai megközelítésben és spirituális
mentalitásban – s ez a tolerancia igénye. A chicagói posztmodern teológus David
Tracy,47 mások mellett,48 megkísérel kidolgozni egy új, toleráns és igazságigénnyel
fellépő paradigmát annak érdekében, hogy képes legyen megküzdeni a pluraliz-

Patsch Ferenc SJ

– 56 –

45 Vö. JACQUES DUPUIS: Toward a Christian Theology of Religious Pluralism, Orbis Books,
Maryknoll, N.Y., 1997, 257–268.

46 Vö. az alábbi kötet szerzői: GAVIN D’COSTA: Christian Uniqueness Reconsidered: The Myth
of a Pluralistic Theology of Religions, Orbis Books, Maryknoll, N.Y., 1990; továbbá FERENC

PATSCH: Metafisica e religioni: Strutturazioni proficue. Una teologia delle religioni sulla base
dell’ermeneutica di Karl Rahner, Editrice Pontificia Università Gregoriana, Roma, 2011,
423–432.

47 Lásd pl. DAVID TRACY: Dialogue with the Other: The Inter-Religious Dialogue, Peeters Press,
Louvain, 1990.

48 További példák erre a kísérletre lásd JOHN COBB: Beyond Dialogue: Toward a Mutual
Transformation of Chrisitianity and Buddhism, Fortress Press, Philadelphia, 1982; PAUL F.
KNITTER: No Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes Toward the World Religions,
Orbis Books, Maryknoll, N.Y., 1985, különösen 217–223; ID.: Introducing Theologies of
Religions, Orbis Books, Maryknoll, N.Y., 2002; JACQUES DUPUIS: Toward a Christian Theo -
logy of Religious Pluralism, i. m. (A fenti szerzők besorolása gyakran nem egyértelmű.)

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 56



mussal. Egyik újabb könyvében Tracy újfajta ökumenizmusra hív meg, amelyet a
globális világegyház tesz szükségessé. Ez a követelmény minden teológust egy ki-
hívásokkal teli spirituális utazásra invitál „egy új ökumenizmus irányába, ahol a
többi vallási hagyomány központi fontosságúvá válik a keresztény önmegértés
szempontjából”.49 Tracy számára létezik egy szűk ösvény Isten egyedüli és kizáró-
lagos igényű (exkluzivista) megközelítése (azaz, hogy nem fordítunk figyelmet más
utakra és egyedül a kereszténység Christen dom értelmében vett európai változatát
részeltetjük előnyben), valamint a lusta (hasonlóan önközpontú)50 pluralista kí-
sérlet között. Az új ökumenizmus Tracy szerint egy harmadik utat képvisel:

„…állhatunk az önbecsülés talaján, miközben változatlanul kitesszük ön-
magunkat más utak, más utazások, más hagyományok kihívásainak. Élete
vége felé Thomas Merton zen gyakorlatokat végzett és magát egyre gyak-
rabban »ön-transzcendáló kereszténynek« nevezte. Ugyanez a leitmotif
nyilvánul meg sok mai teológus vallások iránti érdeklődésében is, akik
[…] hisznek abban, hogy ahhoz, hogy valaki képes legyen a saját hagyo-
mányát megérteni, számos más hagyományt is értenie kell.”51

Emiatt Tracy amellett kardoskodik, hogy ma egy vallásos embernek – egy teo-
lógusnak pedig kiváltképpen is – három, „általában külön kezelt erényt” kell egye-
sítenie.52 Mindenekelőtt az önbecsülés erényére, azaz saját méltóságunk komolyan
vételére van szükség, amelyet elsősorban azok hangsúlyoznak, akik sohasem hagy-
ják el tulajdon hagyományukat; másodszor a más és a miénktől különböző ha-
gyományok iránti radikális nyitottság erényét kell gyakorolnunk; végül pedig az
erkölcsi egyetemesség erényét, amely az igazságosság iránti érzéket jelenti. Az emberi
közösség fenntartásához mindháromra egyként szükség van. Annak érdekében,
hogy békésen tudjunk együtt élni egy globális világban, sürgeti Tracy, az önbe-
csülés erényéhez, valamint a különbségek és a másság iránti nyitottsághoz eszerint
hozzá kell adnunk az „igaz és felszabadító erkölcsi egyetemesség” (ethical univer -
sa lity of true and liberating justice) etikai-metafizikai szempontját is.

Globalizáció és spiritualitás

– 57 –

49 „[I]nto a new ecumenism where the other religious traditions become central to genuine
Christian self-understanding”. DAVID TRACY: Dialogue with the Other, i. m. 27.

50 Vö. JOHN HICK: An Interpretation of Religion: Human Responses to the Transcendent, Yale
University Press, New Haven, 1989.

51 DAVID TRACY: On Naming the Present: Reflections on God, Hermeneutics, and Church, Orbis
Books, Maryknoll, N.Y., 1994, 138.

52 Ibidem.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 57



A teológia globális kontextusban való műveléséhez ma ezeket a tanácsokat ér-
de mes meghallanunk és komolyan vennünk. Aki így tesz, nem létezhet többé a
saját kulturális és vallási hagyományán belül ugyanúgy, ahogy korábban. A más
kultúrákhoz fűződő kapcsolatai egyszer s mindenkorra megváltoznak. De hogyan?

AZ INKULTURÁCIÓ MINT GLOBÁLIS TEOLÓGIAI KÖVETELMÉNY

A tolerancia és a más vallások követőivel szembeni párbeszédkészség bizonyo-
san nem új hozzáállás a keresztény teológiában és gyakorlatban. A szentélet-
rajz-írás (a hagiográfia) és a teológiatörténet számos olyan nyitott szellemű em-
berről tud, akik pszichológiai értelemben is érett spiritualitásról53 tettek
tanúbizonyságot (s így érett módon viszonyultak a kulturális és vallási különb-
ségekhez is), ami jelentős pontokon annyit jelent, hogy az üdvösség történetét
az egész világtörténelemmel azonos kiterjedésűnek (globálisnak) tekintették.54

E szemlélet – legalábbis helyenként és csírájában – kiolvasható a Szent Péter és
Pál apostol, Szent Jusztinosz vértanú és Órigenész, Assisi Szent Ferenc és Klára,
Rajmundusz Lullusz és Matteo Ricci, Charles de Foucauld és Teréz anya lelki-
ségéről ismertté vált dokumentumokból.55 Olyan emberek voltak ők, akik ante
litteram gyakorolták azt, amit a mai teológiában „inkulturációnak” nevezünk.

Az inkulturáció röviden szólva „kölcsönös interakció az evangélium és vala-
mely nép – valamint annak sajátos kultúrája – között, amely [kapcsolat] által mind-
két fél gazdagodik”.56 Az érintkezésbe lépés egész folyamata során mind az evan-
gélium terjesztőjének, mind pedig befogadójának törekednie kell arra, hogy a

Patsch Ferenc SJ

– 58 –

53 Vö. POLLY YOUNG-EISENDRATH – MELVIN E. MILLER (eds.): The Psychology of Mature
Spirituality: Integrity, Wisdom, Transcendence, Routledge, London – Philadelphia, 2000; to-
vábbi szempontokhoz magyarul lásd HORVÁTH SZABÓ KATALIN: Vallás és emberi magatar-
tás, Pázmány Péter Katolikus Egyetem BTK, Piliscsaba, 2007.

54 Vö. KARL RAHNER: Weltgeschichte und Heilsgeschichte, in Schriften zur Theologie, Band
5, Benziger, Ensiedeln, 1962, 115–135; ID.: A hit alapjai. Bevezetés a kereszténység fogal-
mába, Agapé, Szeged, 1998.

55 Vö. STEPHEN B. BEVANS – ROGER P. SCHROEDER: Prophetic Dialogue: Reflections on Chris -
tian Mission Today, Orbis Books, Maryknoll, N.Y., 2011, 69.

56 VIRGINIA FABELLA: Inculturation, in Dictionary of Third World Theologies, Orbis Books,
Maryknoll, N.Y., 2000, 104–106, itt: 104; mint „kontextualizáció” vö. T. D. GENER: Contex -
tu alization, in William A. Dyrness – Veli-Matti Kärkkäinen (eds.): Global Dictionary of Theo -
logy: A Resource for the Worldwide Church, InterVarsity Press, Nottingham, 2008, 192–196.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 58



spirituális és vallási életről szóló teológiai reflexió beilleszthető legyen az új kultúra
történelmi, nyelvi és szociokulturális (politikai, gazdasági, vallási stb.) kontextusába.
Ez a hozzáállás bizonyos mértékig mindig is létezett; a globalizáció korának szín-
vonalán művelt teológiában azonban az inkulturáció olyan közösségi feladattá és
követelménnyé vált, amely immár az egész Egyház valamennyi tagját érinti. Az
evangélium hirdetésének belső mozzanatává kell válnia, ha az a célunk, hogy az
örömhír valóban érthetővé, relevánssá és elfogadhatóvá váljon egy idegen kultú-
rában. Ebben az értelemben mondta VI. Pál pápa 1969-ben az afrikaiaknak, fi-
gyelemre méltó prófétai bátorságról és az evangélium melletti hiteles eltökéltség-
ről tanúbizonyságot téve: „Lehet, és kell is, hogy kereszténységetek afrikai legyen.”57

Ma sok teológus egyetért ezzel a megállapítással, felekezeti hovatartozástól
függetlenül. Az evangelikál missziológus David Hesselgrave így fogalmaz: „A
kon textualizáció”, ami az inkulturáció protestáns megfelelője, „[…] nem pusz-
tán valami szép dolog. Inkább szükségszerűség.”58 A feladat fontosságával kap-
csolatos mai általános egyetértés ellenére az inkulturáció központi helye az Egy-
ház globális missziójának jelenlegi megértésében csak lépésről lépésre alakult
ki. A fo lyamat leglényegesebb eleme abban állt, hogy a kortárs teológusok el-
kezdték értékelni a tapasztalat szerepét az emberi megismerésben, sőt az élet
bármely területén. Amint vezető keresztény teológusok mindinkább elfogadták
a herme ne u tikai fordulatot, amely fokozatosan rányomta bélyegét a modern
nyugati gondolkodásra, a tapasztalat szerepe is egyre inkább megnőtt a teoló-
gián belül. A hermeneutikai fordulat feltárta azt a tényt, hogy maga a szentírás
és a szent hagyomány is nagymértékben olyan emberek befolyása alatt született,
akik egy meghatározott korban, helyen és kulturális kontextusban éltek. A nyu-
gati teológia, mint azt ma mind egyértelműbben felismerjük, maga is csak egy
lehetséges és lényegében véve korlátozott, kulturális produktuma a nyelvileg és
szociokulturálisan meghatározott tapasztalatok halmazának. Minden korszak-
nak és kultúrának a saját fogalmaival kell reflektálnia a hitre; annak megfogal-
mazása során állandóan tudatosítani hivatott, hogy csakis „kulturális szűrőin-
ken” keresztül vagyunk képesek látni és ítélni,59 amikor akár a szentírást, vagy

Globalizáció és spiritualitás

– 59 –

57 PAUL VI: The African Church Today, The Pope Speaks 14, no. 3 (1969) 219. A gyarmato-
sí tást követő vitákban az álláspont még radikálisabb formában fogalmazódik meg, misze-
rint nem Afrika megkeresztelésére, hanem a kereszténység afrikanizálására van szükség, vö.
WALBERT BÜHLMANN: The Missions on Trial, Orbis Books, Maryknoll, N.Y., 1979, 50.

58 DAVID J. HESSELGRAVE: Communicating Christ Cross-Culturally: An Introduction to Missio -
nary Communication, Zondervan, Grand Rapids, Mich., 1978, 85.

59 Az ún. „kulturális szűrőről” (cultural filter) vallásteológiai kontextusban vö. PAUL KNITTER:
Introducing Theologies of Religion, Orbis Books, Maryknoll, N.Y., 2002, 216–219.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 59



akár az etikai gyakorlatokat és liturgikus szokásokat értelmezzük, s nemkülön-
ben a jelenlegi vagy múltbeli doktrinális megfogalmazások interpretációjakor
(diakronikusan éppúgy, mint szinkronikusan). Ma a múlt tapasztalata (amely
mintegy „megalvadt” formában ránk maradt a szentírás normatív szövegében
és továbbhagyományozódott a hagyományban), valamint a jelen tapasztalata (a
lokális és globális kontextus) sokféle módon lép interakcióba egymással, s mind-
két összetevőt jól vagy kevésbé jól azonosítható történelmi körülmények és szel-
lemtörténeti (filozófiai és teológiai) meggyőződések befolyásolják. Az azonban,
hogy a keresztény hit magyarázói és továbbadói nem kerülhetik el a tudatos
számvetést ezen üzenet kontextusával, a globális teológia korában általánosan
elfogadott nézetté vált.60

A globalizáció (mint a profán világban elkerülhetetlenül zajló folyamat) és
a keresztény spiritualitás összekapcsolása ennek a tanulmánynak a címében arra
utal, hogy létezik egyfajta természetes kapocs egyrészt az ember evilági egzisz-
tenciája és gyökerei között (amelyek a tapasztalat kontextusát alkotják), vala-
mint – másrészt – vallási életünk (mint erkölcsi és imádságos élet) között. Ez a
kapcsolat elkerülhetetlennek látszik, hiszen a vallásos hitet és spiritualitást szük-
ségképpen egyetlen konkrét környezeten belül éljük meg, azaz egy olyan helyi
kultúrában, amely ma globális kontextusba ágyazódik, és attól határozódik meg.
A spiritualitás és a vallás a maga sajátosan látható jeleivel és szimbólumaival
mindig szimbiotikusan összefüggésben áll a dinamikusan változó globális kul-
turális mátrixszal. A keresztény teológia, mint kritikai reflexió a vallásos és spi-
rituális tapasztalatra, ezért bensőleg összetartozik a globalizálódott kontextus-
sal, amelyben ez a vallási és spirituális tapasztalat előfordul a mai környezetben.
Másképpen kifejezve, a teológia elkerülhetetlenül kontextualizált, inkulturált,
helyi, indigenizált és kulturálisan beágyazott.61 Röviden: ma az olyan teológia,
amely nem számol a globalizáció következményeivel, azt kockáztatja, hogy ér-
dektelenségre ítéltetik.

Patsch Ferenc SJ

– 60 –

60 Lásd STEPHEN BEVANS: Models of Contextual Theology, Orbis Books, Maryknoll, N.Y., 2002,
3–15; STEPHEN B. BEVANS – ROGER P. SCHROEDER: Prophetic Dialogue: Reflections on
Christian Mission Today, Orbis Books, Maryknoll, N.Y, 2011, 69–70.

61 Vö. PETER C. PHAN: Ethnicity, experience and theology: An Asian libteration Perspective, in
Peter C. Phan (ed.): Ethnicity, Nationality and Religious Experience, The Annual Publication
of the College Theology Society (vol. 37), University Press of America, Lanham, Maryland,
1991, 255.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 60



MISSZIONÁRIUSI SPIRITUALITÁS EGY GLOBÁLIS VILÁGBAN

A korábbi időkkel összehasonlítva számos XX. századi missziológus jelentős el-
mozdulást diagnosztizál a katolikus teológián belül a hithirdetés és hitterjesz-
tés spiritualitását illetően. Hosszú ideig, talán egészen a II. Vatikáni Zsinatig, a
misszionáriusok azzal az öntudattal mentek a missziós országokba, hogy fejlett
technológiát visznek az alulfejlettek, magasabb rendű kultúrát a civilizálatlan
barbárok, igaz vallást a bálványimádók számára. Ennek eszköze – gondolták
sokáig –, hogy közöljük a kinyilatkoztatott igazságok adott halmazát a felvilá-
gosulatlanokkal, akik nem részesültek ezekből az igazságokból. Ez a hozzáállás
azonban – mint sokan megállapítják62 – jelentős mértékben változóban van.
Még 50–60 évvel ezelőtt is, amikor a fiatal misszionáriusok hajóra ültek, hogy
valamely távoli világrészbe szóló destinációjukat elfoglalják, legtöbbször annak
tudatában indultak, hogy sohasem térnek többet vissza szülőföldjükre. Többé-
kevésbé biztosak voltak abban, hogy sohasem látják viszont szeretteiket, csa-
ládjukat, s hogy idegen földön fogják őket eltemetni. A világ azonban ebből a
szempontból is drámai mértékben megváltozott – s ez bizony a misszionáriusi
spiritualitást is jelentősen befolyásolta.

A földrészek közötti utazás forradalmi fejlődésének köszönhetően a mai gya-
korlat értelmében a misszionáriusok – vallási kongregációk tanuló rendtagjait is
beleértve – átlagosan két-három évenként hazautazhatnak. A (poszt)modern misz-
szionáriusok szerepe is átalakult: fokozatosan vallásuk globális nagyköveteivé vál-
tak, akiknek elsődleges hivatásuk, hogy hidat képezzenek a kontinensek, kultú-
rák és vallások között a mai sokkultúrájú globális világ kontextusában. A növekvő
mértékben demokratizált mátrixon belül, ahol a tekintély jelentése radikális vál-
tozáson esett át (nyugaton pedig komoly krízisben van), a misszionáriusok többé
nem játszhatják el a „nagyhatalmú főnök” szerepét, aki „mindent jobban tud”,
mint vendéglátói. Ehelyett – mint Anthony Gittings, amerikai misszológus hang-
súlyozza – a mai misszionáriusoknak sokkal inkább úgy kell új állomáshelyükre
menniük, mint akik elsősorban idegenek és vendégek. Idegenként számolniuk kell
azzal, hogy vendéglátóik számára „külföldi”, „furcsa”, időnként „abnormális” lá-
togatóknak tűnnek; vendégként pedig meg kell tanulniuk, hogy vendéglátóik
nagylelkűségére és befogadási készségére szorulnak. Tiszteletben kell tartaniuk és

Globalizáció és spiritualitás

– 61 –

62 Vö. CESARE BALDI: The Mission of the Church: To Gather into One the Scattered Children
of God, in Karl Josef Beccker – Ilaria Morali (eds.): Catholic Engagement with world
Religions. A Comprehensive Study, Orbis Books, Maryknoll, N.Y, 2010, 280–302; GIUSEPPE

BUONO: Missiology: Theology and Praxis, Paulines, Nairobi, 20093 stb.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 61



követniük kell új környezetük szabályait, és csak akkor változtathatják meg a hely
életmódját, ha erre megkérik őket, vagy azt megengedik nekik. Ugyanígy, míg
korábban a rátermett misszionáriussal szemben támasztott fő követelmény az volt,
hogy mindenekelőtt tudjon bárki mástól függetlenül élni és önmagára támasz-
kodni, valamint vállalja a kockázatokat; manapság olyan tulajdonságok, mint az
együttérzés és az empátia, a sebezhetőség és a hiteles integritás (az önmagunkkal
való azonosság), a kölcsönösségre és az együttműködésre való készség, valamint a
bizalom képessége sokkal fontosabb (és magasabbra értékelt) kívánalmakká vál-
tak.63 Ezek pedig jelentős pontokon egybeesnek a pszichológiai értelemben vett
érettség jellegzetességeivel.

Azt is mondhatnánk, kissé pontatlanul, hogy míg a stílus megváltozott, a lé-
nyeg megmaradt. Ami továbbra is elengedhetetlen: a nagylelkű szív és a jóaka-
rat, a szegények legszegényebbjei iránti önzetlen szolgálatkészség, valamint a
nem szeretettek (és nem szeretetreméltók) iránti együtt érző tevékeny segítő-
készség gyakorlása. Ezek az érett lelkiségű misszionáriusi tulajdonságok sohasem
mennek ki a divatból, és egyre nagyobb szükség lesz rájuk globalizált vilá gunk -
ban. Ezt röviden akár Jézus Krisztus spiritualitásának is nevezhetnénk.

Patsch Ferenc SJ

– 62 –

63 Az ajándékadás és elfogadás mint a missziológia alapdinamikájának mélyen empatikus le-
írá sához vö. ANTHONY GITTINGS: Gifts and Strangers: Meeting the Challenge of Inculturation,
Paulist Press, New York, 1989, 84–109; 111–138, itt: 132, valamint ID.: Ministry at the
Mar gins: Strategy and Spirituality for Mission, Orbis Books, Maryknoll, N.Y., 2002, 107–
120. Lásd még FERENC PATSCH: Acceptable Guests: A Plea for an Empathetic Missiology,
Hekima Review, No. 45 (December 2011) 8–23.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 62



UJHÁZI LÓRÁND

A házassági beleegyezéshez szükséges értelmi képesség a
Katolikus Egyház hatályos jogi szabályozása szerint

Az 1983-ban kiadott hatályos Egyházi Törvénykönyv egyik legjelentősebb há-
zasságjogi újításának tekinthető, hogy a jogalkotó egy kánonban foglalta össze
azokat a követelményeket, melyek az értelem részéről az érvényes házassági be-
leegyezéshez szükségesek. Az is igaz, hogy a törvénykönyv 1095. kánonja, amely
az összefoglalót adja, három nagyon általános kategóriát különít el:

– az értelem elégséges használata;
– az ítélőképesség súlyos hiánya; 
– pszichikai természetű okok.
Jelentős kánonjogászok már a törvénykönyv kihirdetése előtt felhívták a fi-

gyelmet arra, hogy a kánon általános kategóriái még sok bonyodalmat okoz-
hatnak a házasság semmissé-nyilvánítási joggyakorlatban. Az idő a kritikusokat
igazolta. Az egyes egyházmegyei bíróságok joggyakorlatában a házasság sem-
missé-nyilvánítási keresetek aránytalanul nagy százalékát az 1095. kánon vala-
melyik általános kategóriája teszi ki.

Ebben a tanulmányban a kánon által említett három általános kategóriát
szeretnénk pontosabban körüljárni. Bemutatjuk a kategóriák megkülönböz-
tető jegyeit, és rámutatunk azokra az általános elvekre, melyek mindhárom ka-
tegória értelmezéséhez szükségesek. Szeretnénk bizonyítani, hogy az Egyházi
Törvénykönyv jogszabályi kerete nem haszontalan, de a jogalkalmazás terüle-
tén valóban vannak problémák és felületességek.

Az újabb szentszéki dokumentumokon, a Rota Romana bírósági ítéletein és
a szakirodalom bemutatásán keresztül az elmúlt években felmerült elméleti kér-
désekre és a gyakorlati kivitelezésre is szeretnénk utalni. Külön kitérünk a szak-
értők, a pszichológusok és a pszichiáterek szerepére, és az általuk adott szakvé-
lemény bírósági felülvizsgálatának szükségességére.

Sapientiana 5 (2012/1) 63–83.

– 63 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 63



I. ÁLTALÁNOS MEGJEGYZÉSEK AZ ÉRTELEMI KÉPESSÉG
ÉS A HÁZASSÁGI BELEEGYEZÉS ÉRVÉNYESSÉGÉRŐL

Az értelmi képességet és a házassági beleegyezés érvényességét tárgyaló 1095.
kánon átfogó, nagy kategóriákat tartalmaz. Az egyes kategóriák pontosítása a bí-
rósági jogszolgáltatás feladata.1 A pontosításhoz a jog alkalmazóinak a más tu-
do mányos – orvosi, pszichológiai, pszichiátriai stb. – eredményeket is figye-
lembe kell venniük.2

Az 1095. kánon által megjelölt három kategória (az értelem elégséges hasz-
nálata; az ítélőképesség súlyos hiánya; a pszichikai természetű okok) bár ren-
delkeznek megkülönböztető jegyekkel, de gyakran előfordul, hogy a házassági
beleegyezésre való képtelenség a kánon több pontját is kimeríti.3 Ez a bírósági
joggyakorlatban azt jelenti, hogy a keresetlevélben semmisségi címként eleve
az 1095. kánon több pontját is meg szokták jelölni. Továbbá a házasság sem-
misségét megerősítő bírói ítéletben az illetékes egyházi bíróság az 1095. kánon
több pontja alapján is kimondhatja a házasság érvénytelenségét.

A jogalkotó már a házasságjogi bevezető kánonokban jelzi, hogy a házassá-
got csak a jogképes felek beleegyezése hozhatja létre (1057. k. 1. §, 1058. k.).
Az 1095. kánon a bevezető kánonok „negatív párjának” is tekinthető. A há-
zasságjogi bevezető kánonok azokat a tulajdonságokat fogalmazzák meg, melyek
a házassági beleegyezés létrejöttéhez szükségesek. Az 1095. kánon pedig az ér-
telem sérülésére, hiányára és ennek joghatására mutat rá.4 Ez egyben azt is bi-
zonyítja, hogy a házasság lényegi tulajdonságai és céljai a Katolikus Egyház jogi
kultúrájában nemcsak elméleti síkon léteznek, hanem sérülésük komoly „jog-
következményt”, a házassági beleegyezés érvénytelenségét eredményezi.

A kellő értelemi képesség minden jogcselekmény érvényes végrehajtásához
szükséges. Ugyanakkor a házasság „minősített jogcselekmény”, így az értelem
elégséges használata nem általánosságban, hanem a házasság mint minősített
jogcselekmény vonatkozásában nem szenvedhet hiányt. A házasulandóknak
tisztában lenni a házasság természetével, vagyis hogy az az élet teljes közössége,

Ujházi Lóránd

– 64 –

1 Vö. JOSE CASTAÑO: Il sacramento del matrimonio, Tipolitografia Pioda, Roma, 1994, 325.
2 Vö. AUGUSTINE MENDONÇA: Consensual Capacity for Marriage, The Jurist 54 (1994)

483–486.
3 Vö. LUIGI SABBARESE: Il matrimonio canonico nell’ordine della natura e della grazia,

Urbaniana University Press, Roma, 2006, 240.
4 Vö. ANGELO D’AURIA: Il matrimonio nel diritto della Chiesa, Lateran University Press, Città

del Vaticano, 2007, 159–160.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 64



amely gyermekek nemzésére és nevelésére, a felek kölcsönös elfogadására és
odaajándékozására irányul.5 Ennek felismerésére való képesség mind általános-
ságban, mind az egyes házasság vonatkozásában szükséges.6

A szerzők többségének véleménye szerint az értelem elégséges használata és a
pszichés képesség nemcsak a pozitív jogszabályok miatt szükséges a házassági be-
leegyezés érvényességéhez, hanem a „természetjogra” vezethető vissza.7 Ezt je-
lezné a kánon három nagy kategóriáját bevezető mondata – sunt incapaces
matrimonii contrahendi –, vagyis hogy (a kánonban megjelöltek) képtelenek –
incapaces sunt – házasságot kötni. Így, mivel „természetjogi” követelményről van
szó, az 1095. kánonban foglaltak nem a törvénykönyv kihirdetése után léptek
életbe. A „természetjogi” igazságok ugyanis a törvény szövegétől és kihirdetésé-
től független, örök valóságok. A gyakorlatban ez azt jelenti, hogy az általános
elvtől eltérően, mely szerint a törvények a jövőre irányulnak, és nincs visszame -
nő hatályuk (9. k.), a „természetjogi” igazságok és így az 1095. kánon tartalma
már a „törvényszöveg” kihirdetése előtt is létezett. Ennek megfelelően az 1095.
kánon egyes pontjai alapján azokat a házasságokat is érvényteleníteni lehet, me-
lyeket az 1983-as CIC – Corpus Iuris Canonici – életbelépése előtt kötöttek.

A beleegyezés pillanatában hiányzó értelmi képességet és az ebből adódó ér-
vénytelen beleegyezést nem szabad összekeverni a később kialakult helyzetek-
kel és a manapság gyakori „boldogtalan” házasságokkal.8

A házassági beleegyezéshez szükséges értelmi képesség…

– 65 –

5 Vö. PEDRO JUAN VILADRICH: Kommentár az 1095. kánonhoz, in Juan Ignatio Arrieta (ed.):
Codice di Diritto Canonico e Leggi Complementari Commentato, Coletti a San Pietro, Roma,
2004, 725.

6 Vö. JOHN BEAL: Kommentár az 1095. kánonhoz, in John Beal – James Coriden – Thomas
Green (eds.): New Commentary on the Code of Canon Law, Paulist Press, New York, 2000, 1297.

7 Egyesek az 1095. kánont a közösülési képtelenséghez hasonlítják, amely nemcsak tételes
egyházi törvény, hanem a „természetjog” alapján tiltja és teszi érvénytelenné a házasságot.
Vö. PAOLO MONETA: Il consenso matrimoniale, in AA. VV., Il diritto nel mistero della Chiesa,
Lateran University Press, Roma, 2004, 238. Nem minden szerző fogadja el, hogy az 1095.
kánon „természetjogi” alapon áll fenn. Vö. MARIO FRANCESCO POMPEDDA: Maturità psi -
chi  ca e matrimonio nei canoni 1095, 1096, Apollinaris 57 (1984) 134.

8 Vö. PAOLO MONETA: Il consenso matrimoniale, i. m. 246.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 65



II. A HÁZASSÁG MEGKÖTÉSÉHEZ SZÜKSÉGES ÉRTELMI KÉPESSÉG
TERMINOLÓGIAI, TÖRTÉNETI ÁTTEKINTÉSE

A kánonjog történelmében ismert volt az érvényes házassági beleegyezéshez szük-
séges értelmi képesség fogalma. A kidolgozott megfogalmazás és különösen is az
egy kánonban való összefoglaló bemutatás azonban a hatályos CIC újdonsága.

Az 1917-es Egyházi Törvénykönyv házassági beleegyezésről szóló kánonjai
(1081–1087. k., 1092. k.) a „pszichés” problémát, mint olyan általános kate-
góriát, amely lerontja a házassági beleegyezést, egyáltalán nem említették. Tör-
tént ugyan említés az amentiára és a dementiára, de ezek még megközelítőleg
sem a hatályos CIC 1095. kánonjában tárgyalt kategóriák.

A régi CIC a büntetőjog területén (1917-es CIC, 2201. k.) tárgyalta a mentá-
lis problémák néhány fajtáját. Ebből az élet más területére vonatkozó következte-
téseket is le lehetett vonni. A súlyos és teljes értelmi zavarra a régi CIC az amentia
habitualis kifejezést használta (1917-es CIC, 2201. k. 2. §). Ezen belül is szokás
volt különbséget tenni teljes – amentia totalis – és részleges – amentia partialis – ér-
telmi zavar között. Amíg az elsőn, a teljes amentián olyan szellemi akadályoztatott -
sá got értették, amely a személyt minden jogcselekményre,9 köztük a házasságra is
alkalmatlanná tette, addig a részleges – az amentia partialis – csak az élet egy terü-
letére terjedt ki. Ezek között volt olyan is, amely éppen a házasságot érintette, és
amelyet insania in re uxoriának neveztek. Emellett ismert volt a mentis exturbatio,
amely az amentia habitualisszal szemben nem az értelem állapotszerű, hanem csak
ideig tartó korlátozottságát jelentette. Végül pedig létezett az értelem elégséges
használatára vagy az ítéletalkotás hiányára használt kifejezés, a mentis debilitatis.10

Már a törvénykönyv kihirdetése előtt megszaporodtak az értelem elégséges
használatának hiánya miatt beadott semmiségi keresetek. Így elengedhetetlen volt
a régi szabályozásnál átfogóbb és átláthatóbb jogszabályi alap megteremtése.
Olyan kategóriák kidolgozására volt szükség, amelyek a régi felosztásnál ponto-
sabbak, és lehetőséget adnak az egyes jelenségek besorolására és értékelésére, de
ugyanakkor általánosságuk miatt mégsem válnak leszűkítő kategóriává. A kérdés
nagy gyakorlati jelentősége miatt a kánon kidolgozása viszonylag hosszú folyamat
volt, és a megfogalmazás alapos megfontolást igényelt. Ezt mutatja a végső vál-
tozat előtti sok szövegtervezet is. A törvény megszövegezéséhez jelentős segítséget
jelentett a már létező bírósági gyakorlat.

Ujházi Lóránd

– 66 –

9 Vö. STANISLAUS WOYWOD – CALLISTUS SMITH: A Practical Commentary on the Code of
Canon Law, Herder, New York, 1952, Vol. II. 451.

10 Vö. ANGELO D’AURIA: Il matrimonio nel diritto della Chiesa, i. m. 160.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 66



III. AZ ÉRTELEM ELÉGSÉGES HASZNÁLATA

A jogalkotó az 1095. kánonban elsőnek az értelem elégséges használatának hiá-
nyát említi. A kánon régi és általános jogi tételt fogalmaz meg, és alkalmaz a há-
zasság területére: a házassági beleegyezés, mint minden emberi cselekedet, fel-
tételezi a szabadságot és az értelmi képességet.11

Annak ellenére, hogy a joggyakorlatban mind az 1917-es CIC kiadása előtt,
mind annak kihirdetése után azokat, akik az értelem elégséges használatára kép-
telenek voltak, alkalmatlannak tartották a házasságkötésre, de maga a kategó-
ria nem volt alaposan kidolgozva.12 Sem a világi, sem az egyházi jogszolgálta-
tás, sem egyéb tudományok nem dolgozták ki pontosan, hogy mit jelent az a
minimális értelmi képesség, amely szükséges az érvényes házassági beleegyezés
kinyilvánításához. Maga az „értelem elégséges használata” kifejezés is meglehe-
tősen későn jelent meg, szemben a ma már nem túl elegáns „amentia”, vagyis
„örültség” és „dementia”, „gyengeelméjűség” kifejezéssel. A régi kifejezések nem
orvosi vagy pszichológia alapon fogalmazódtak meg, hanem hagyományos ki-
fejezései voltak a „normális” értelmi képességtől való eltérés jelölésére.13 Az új
törvénykönyv megszövegezésekor az orvostudomány és a pszichiátria már je-
lentős lépést tett a jelenségek megfigyelése, besorolása és értékelése tekintetében.

Emellett a CIC ma is általánosan fogalmaz. A közelebbi meghatározás a jog-
szolgáltató bíróságok, különösen is a Rota Romana, illetve a joghagyomány és
a jogszolgáltatás alapján a kánonjogászok feladata maradt.14 Az értelem elégsé-
ges használata általánosságban azt jelenti, hogy valaki képes a valóságról képet
alkotni, következtetéseket levonni, objektíve igaznak vagy hamisnak ítélni a
körülötte zajló eseményeket.

Az egyházi jogalkotó meghatároz néhány általános szempontot arra vonat-
kozóan, hogy kik azok, akik nem képesek az értelem elégséges használatára. Ez
egyrészt jelenti a hét év alatti gyermekeket (97. k. 2. §), másrészt azokat, akik

A házassági beleegyezéshez szükséges értelmi képesség…

– 67 –

11 Gratianus dekrétuma nemcsak a kánoni hagyományra, hanem a római jogra, Jusztinianusz
Digestájára hivatkozik, mikor kijelenti, hogy az értelem elégséges használata minden házas-
ságkötéshez szükséges. Vö. ANGELO D’AURIA: Il matrimonio nel diritto della Chiesa, i. m. 160.

12 Vö. JOHN R. KEATING: The Legal Test of the Marital Insanity, Studia Canonica 1 (1967)
21–36.

13 Vö. THOMAS DOYLE: Kommentár az 1095. kánonhoz, in James Coriden – Thomas Green
– Donald Heintschel (eds.): The Code of Canon Las A text and Commentary, Paulist Press,
New York, 1985, 775.

14 Vö. ANGELO D’AURIA: Il matrimonio nel diritto della Chiesa, i. m. 240–241.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 67



állapotszerűen nem képesek az értelem elégséges használatára, és így nem felel-
nek magukért, és a gyermekekkel egyenlő kánonjogi elbírálás alá esnek (99. k.).

Az 1095. kánon szóhasználata, az „értelem elégséges használata” alatt egyrészt
azt az általános képességet értjük, amely minden jogcselekmény érvényességé-
hez szükséges (99. k.).15 Másrészt azt jelenti, hogy valaki objektív képet tud al-
kotni arról, mi a házasság, és hogy az milyen lényegi tulajdonságokkal jár
együtt.16 Hét éves kor után azt feltételezzük, hogy a személy általában képes az
értelem elégséges használatára (97. k. 2. §). A házasságkötés esetén pedig szin-
tén a személyek jogképességét tételezzük fel (1058. k.), illetve hogy tisztában
vannak azzal, hogy a házasság milyen lényegi tulajdonságokkal rendelkezik, to-
vábbá hogy a házassági beleegyezés a gyermekek nemzésére és nevelésére, illetve
a felek kiteljesedésére irányul. Ezért az értelem elégséges használatának általá-
nos és a házassági beleegyezésre vonatkozó képessége nem igényel külön bizo-
nyítást. Bizonyítani azt kell, ha az egyik vagy mindkét fél a beleegyezés pilla-
natában nem volt az értelem elégséges használatának birtokában.

Az 1095. kánon az értelem elégséges használatáról beszél. Az „értelem” itt nem
filozófiai szakkifejezésként szerepel, vagyis nemcsak a megismerő vagy elvonat-
koztató képességre utal, hanem a gyakorlati, mindennapi életben való eligazo-
dási képességet jelenti. Az elégséges használat azt is jelzi, hogy nem az értelem
használatának kiváló, de még csak nem is a teljes szintjéről van szó, hanem arról
a minimumról beszélünk, amely a házassági akarat kinyilvánításhoz kell.17 Ezért
a jelentős pszichés megbetegedések, mint a skizofrénia,18 a mániákus depresszió
stb. is csak akkor eredményezik a beleegyezés érvénytelenségét, ha a betegség
olyan jelentős méreteket ölt, hogy az értelem elégséges, vagyis minimális hasz-
nálata is lehetetlenné válik.

Az 1095. kánon 1. pontja a házasságkötés pillanatára összpontosít.19 A tör-
vénykönyv átdolgozásakor volt olyan szövegtervezet, amely úgy fogalmazott,
hogy nem köthetnek házasságot azok, akiknek értelemi problémái vannak, egé-
szen addig, amíg ez a probléma fennáll, és lehetetlenné teszi az értelem hasz-

Ujházi Lóránd

– 68 –

15 Vö. ANGELO D’AURIA: Il matrimonio nel diritto della Chiesa, i. m. 164–165.
16 Vö. AUGUSTINE MENDONÇA: Consensual Capacity for Marriage, i. m. 482–486.
17 Vö. AUGUSTINE MENDONÇA: Consensual Capacity for Marriage, i. m. 492.
18 Skizofrénia házasságra gyakorolt hatásaihoz lásd RAYMOND L. BURKE: Lack of Discretion of

Jugment Because of Schizofrenia: Doctrine and Recent Rotal Jurisprudence, Editrice Pontificia
Università Gregoriana, Rome, 1986.

19 Vö. LÁSZLÓ ÖRSY: Matrimonial Consent in the New Code: Glossae on Canons 1057–1103,
1107, The Jurist 43 (1983) 64.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 68



nálatát.20 Végül az időbeli tényezőre való utalás nem került be a hatályos CIC
szövegébe. Az 1095. kánon sem a házasságkötés előtti, sem a házasságkötés után
kialakult értelmi állapotról nem szól. Így sem a házasságkötés után jelentkező
mentális probléma, sem az értelem elégséges használatát befolyásoló, de a há-
zasságkötés pillanatában már megszűnt tényezőnek nincs hatása a házassági be-
leegyezés érvényességére. Ennek ellenére az átfogóbb helyzetkép megalkotása
érdekében mind a házasságkötés előtti, mind a házasságkötés utáni állapotot
meg szokták vizsgálni, hogy magáról a házassági beleegyezés érvényességéről
tel jesebb képet kapjanak.21 A gyakorlatban ez azokban a kérdésekben jelenik
meg, amelyeket az érvénytelenség kimondására irányuló per alatt a felperesnek,
az alperesnek és a tanúknak feltesznek.

A házasságkötést megelőzően diagnosztizált, súlyos és hosszantartó, az érte-
lem elégséges használatát befolyásoló problémák esetében azt tételezzük fel, hogy
azok örökös természetűek. Ennek megfelelően a változó állapotoknak, vagyis az
ún. „világos pillanatoknak” a beleegyezés érvényessége szempontjából a hatályos
jogi szabályozás nem tulajdonít jelentőséget.22

A kánonjogászok megítélése a világos pillanatokban végzett jogcselekmé-
nyekről és a házassági beleegyezés érvényességéről nem volt mindig egységes és
a mai állásponttal megegyező. Sokáig tartotta magát az az elgondolás, hogy a vi-
lágos pillanatokban kötött házasságok érvényes kötésnek számítanak. Egyes szer-
zők még a XIX. században is kifejezésre jutatták, hogy bár elméletileg lehetséges
a világos pillanatokban érvényes házasságot kötni, de gyakorlati szempontból
jobb, ha az ilyen mentálisan beteg személy jogképtelenségét tételezzük fel.23 A ha-
tályos jogi felfogás, mely szerint azok, akik állapotszerűen nem rendelkeznek az
értelem elégséges használatával, még világos pillanataikban sem hajthatnak végre
érvényes jogcselekményeket, akkor alakult ki, mikor a pszichológia és az orvos-
tudomány az egyes betegségek feltérképezésének még nagyon az elején tartott.
Így a jogbiztonság szempontjából logikus volt, hogy a jog a ma is érvényes fel-
fogás felé mozdult el. Napjainkban, amikor az orvostudomány egyre nagyobb je-
lentőséget tulajdonít a tünetmentes és a személy beszámítható állapotainak, il-
let ve a gyógyszeres kezeléseknek, lehet, hogy érdemes újra átgondolni a „világos
pillanatokban” adott házassági beleegyezés joghatását.

A házassági beleegyezéshez szükséges értelmi képesség…

– 69 –

20 Vö. Communicationes 7 (1975) 46.
21 Vö. LUIGI SABBARESE: Il matrimonio canonico nell’ordine della natura e della grazia, i. m. 241.
22 Vö. PAOLO MONETA: Il consenso matrimoniale, i. m. 241.
23 Vö. PETRO GASPARRI: Tractatus Canonicus de Matrimonio, Paris, Vol. II., 1892, 10–11.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 69



A Kódex nem sorolja fel tételesen, hogy mi eredményezheti az értelem elégsé-
ges használatának hiányát. Meg lehet említeni a pszichikai természetű okokat, a
visszamaradott értelmi fejlődést, az idegi problémákat, illetve az örökölt tulajdon-
ságokat stb. Minden esetet külön kell vizsgálni, és figyelembe kell venni a beteg-
ség természetét, súlyosságát, illetve az értelem használatára gyakorolt hatását.24

Az értelem elégséges használatának hiánya felléphet alkalomszerűen például
kábí tószer, alkohol, mérgezés, hipnózis stb.25 hatására is. Ez ugyanúgy a házas-
sági beleegyezés érvénytelenségét eredményezi, mint ha az értelem elégséges hasz-
nálatának hiánya állapotszerű lenne.26 Az értelmi képességet befolyásoló szerek
rendszeres használata esetén szenvedélybetegség is kialakulhat. A joggyakorlat
ismeri azokat az eseteket is, mikor éppen az adott szertől való elvonás következtében
lép fel az ér telem használatának hiánya, amely a házassági beleegyezés érvény-
telenségét eredményezi.

IV. AZ ÍTÉLŐKÉPESSÉG SÚLYOS HIÁNYA

Az 1095. kánon az értelem részéről jelentkező második hiányosságként az íté-
lőképesség hiányát említi.

Ujházi Lóránd

– 70 –

24 Vö. PAOLO MONETA: Il consenso matrimoniale, i. m. 240–241. Illetve ugyancsak fontos, hogy
ezek ne elméleti síkon létező betegségek, hanem a valóságban igazolható jelenségek legyenek. Vö.
CARLO TRICERI: Incapacità a prestare valido consenso, Monitor Ecclesiasticus 108 (1983) 360.

25 Mivel az elmúlt években egyre többször kerültek elő a bírósági gyakorlatban ilyen esetek,
ennek gazdag kánonjogi irodalom született. A különböző kábítószerek eltérő hatást váltanak
ki, mind állapotszerű, mind egyes fogyasztás alkalmával. A hatás a fogyasztás és függés mér-
tékétől is függ. A különböző típusú kábítószerek házassági beleegyezésre gyakorolt hatásaihoz
és a rotai joggyakorlathoz lásd PASQUAEL SILVESTRI: L’incapacità a sposare e la droga, in id.
(ed.): La nullità del matrimonio canonico, Guida, Roma, 2004, 99–139. A kábítószer hatása
leronthatja a házassági beleegyezést, ha az illető a házasságkötés pillanatában kábítószer hatása
alatt van, vagy olyan mértékű kábítószer-függőség alakult ki, hogy az ítéletalkotás képességé-
nek a hiánya állandósult állapotként jelentkezett. A kábítószer abban az esetben is leronthatja
a házassági beleegyezést, ha a kábítószer-függőség miatt a házasságkötés pillanatában súlyos el-
vonási tünet lép fel. Vö. ANGELO D’AURIA: Il matrimonio nel diritto della Chiesa, i. m. 182.

26 Vö. PEDRO JUAN VILADRICH: Kommentár az 1095. kánonhoz, i. m. 725. – Ezek a szerek azt
is bizonyítják, hogy az értelem elégséges használatának hiányát nem csak pszichés betegsé-
gek idézhetik elő. Vö. JOSE CASTAÑO: Il sacramento del matrimonio, i. m. 324.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 70



Az egyházi jogalkotó az életállapot megválasztásának minden esetében meg-
követeli, hogy a személy kellő érettséggel rendelkezzen. Akár a megszentelt élet-
ről (642. k. 721. k. 3. §), akár a celibátus intézményéről van szó (1031. k.), a
jogalkotó kéri, és egyben feltételezi, hogy a személy kellő érettséggel rendelke-
zik, és felelős döntést tudni hozni, hogy valóban azt az élethívatást akarja vá-
lasztani. A házassági beleegyezésnél is szükséges, hogy a házasságkötő felek meg
tudják ítélni, hogy mihez adják a beleegyezést. Ez egyrészt vonatkozik általában
a házasságra, másrészt a saját házasságukra.27

Az 1095. kánon nem egy betegség, lelki zavar orvosi értelemben vett sú-
lyosságáról, hanem az ítélőképesség súlyosságáról beszél.28 A kánon azt is jelzi,
hogy az ítélőképességnek nem akármilyen hiányáról van szó, hanem annak egy-
részről súlyosnak, másrészről pedig a házassághoz kapcsolódó lényegi jogokat és
kötelességeket érintőnek kell lennie. Ez utóbbi azt jelenti, hogy az ítélőképes-
ségnek abban kell hiányt szenvednie, hogy a házasság az élet és szeretet teljes és
kizárólagos közössége, amely egy életen keresztül tart, gyermekek nemzésére
és nevelésére, és a felek kiteljesedésére irányul.29 Nem olyan kötelezettségekről
van szó, amelyet a felek határoznak meg, és nem csak az együttélés „járulékos”
elemei, melyek megkönnyítik vagy megnehezítik a házastársi együttélést.

A kánon első pontjával szemben az ítélőképesség hiánya nem olyan pszichés
betegségről vagy tényezőről szól, amely az élet egész területére kihat. Ezek olyan
tényezők, melyek az ítélőképességet csak kifejezetten a házasság lényegi tulaj-
donságainak megítélése vonatkozásában rontják le. Nem kizárt, hogy az ilyen
személy a házasság lényegi tulajdonságai tekintetében az ítéletalkotás súlyos hiá-
nyában szenved, de az élet más területén kiegyensúlyozott és felelős döntéseket
tud hozni.30 Így lehet, hogy az egyik vagy mindkét fél a házasság lényegi tulaj-
donságairól, az egységről és a felbonthatatlanságról, illetve a házasság céljáról
alapvetően téves ítéltet alkot, és nem képes érvényes házassági beleegyezést adni,
de az élet más területén érvényes jogcselekményeket hajt végre.

Az ítélőképesség hiánya állandósult állapotként és átmenetileg is felléphet.
Nem példanélküli, mikor egy nem várt terhesség31 olyan idegi és pszichés meg-
próbáltatás elé állít valakit, hogy amíg a helyzete nem „normalizálódik”, az íté-
letalkotás olyan mértékben sérül, hogy érvényes házassági beleegyezést adni nem

A házassági beleegyezéshez szükséges értelmi képesség…

– 71 –

27 Vö. THOMAS DOYLE: Kommentár az 1095. kánonhoz, i. m. 776.
28 Vö. PEDRO JUAN VILADRICH: Kommentár az 1095. kánonhoz, i. m. 726.
29 Vö. JOSE CASTAÑO: Il sacramento del matrimonio, i. m. 330–331.
30 Vö. PAOLO MONETA: Il consenso matrimoniale, i. m. 242.
31 Vö. Coram Ragni, 1986. VII. 11, Sacrae Romanae Rotae Decisiones 78 (1986) 444–457.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 71



képes.32 Szintén átmeneti jelleggel okozhat nagyfokú érzelmi és pszichés kie-
gyensúlyozatlanságot munkahelyi vagy családi életből származó stresszhelyzet.33

Az ítélőképesség súlyos hiánya tartós jelleggel is kialakulhat, melyben a tár-
sadalmi és a családi háttérnek nagy szerepe lehet. Megvan az esélye annak, hogy
a Katolikus Egyház felfogása szerint „súlyosan” hibás ítéletet alkot a házasságról
az, aki olyan társadalmi vagy családi közegben nőtt fel, ahol a válás általáno san
elfogadott volt, ahol a házasságot nem tartották felbonthatatlannak, vagy akár
többnejűség volt szokásban.

Ellenben az eredetileg helyes családi és társadalmi kép is torzulhat, ha valaki
az élete folyamán olyan közösségbe kerül – szekták, antiszociális csoportok stb.
–, ahol a házasság lényegéről és céljáról alkotott kép jelentősen eltér attól, ame-
lyet a Katolikus Egyház képvisel.34 Ezt a társadalmi-kulturális befolyásoltságot,
amely lerontja a házassági beleegyezést, ma mind a joggyakorlat, mind az egyes
szerzők jól elkülöníthető kategóriaként kezelik.35 Ilyenkor a legtöbb esetben
semmilyen pszichés-pszichikai probléma nem áll fenn, hanem az ítélőképesség
hiányát a társadalmi közeg, illetve az életstílus eredményezi.36 Ilyen helyzetben
azonban arra is van esély, hogy az idő múlásával a személy házasságról alkotott
ítélete visszatér az eredeti helyes útra, és kánonilag érvényes házassági belee-
gyezést tud adni. A hagyományosan keresztény társadalmakban élők esetén még
ma is azt tételezzük fel, hogy alapvetően megfelelő ítéletet tudnak alkotni a há-
zasság céljáról és lényegi tulajdonságairól.

Ellenben az sem kizárt, hogy bár a személy olyan társadalmi vagy családi kö-
zegben nőtt fel, ahol a házasság lényegi tulajdonságairól és céljairól alapvetően
téves felfogás uralkodott, saját házassága vonatkozásában mégis helyes ítéletet
alkot, és érvényes házasságot köt.37

Ezért az egyházi bíróság a házasság érvényességének vizsgálatánál figyelembe
veszi a családi és társadalmi környezetet, és az ítélőképesség szintjét a konkrét
házasság vonatkozásában vizsgálja.38 A bírósági jogszolgáltatásban változás fi-

Ujházi Lóránd

– 72 –

32 Vö. JOHN BEAL: Kommentár az 1095. kánonhoz, i. m. 1301.
33 Vö. Coram Giannecchini, 1986. VI. 17, Sacrae Romanae Rotae Decisiones 78 (1986) 382.
34 Vö. JOHN BEAL: Kommentár az 1095. kánonhoz, i. m. 1301. Lásd még Coram Davino,

1985. III. 20, Sacrae Romanae Rotae Decisiones 77 (1985) 180.
35 Ilyen antiszociális és liberális eszméket valló csoporthoz csatlakozó személy házasság ér-

vénytelenségének kimondásához és az elvi megalapozáshoz lásd Coram Stankiewicz, 1982.
VI. 23, in Sacrae Romanae Rotae Decisiones 74 (1982) 421–432.

36 Vö. AUGUSTINE MENDONÇA: Consensual Capacity for Marriage, i. m. 502–503.
37 Vö. ANGELO D’AURIA: Il matrimonio nel diritto della Chiesa, i. m. 169.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 72



gyelhető meg.39 Az ötvenes és hatvanas években több olyan rotai ítélet születet
– például nimfománia40 vagy homoszexualitás esetén41 –, mikor az ítéletből az
derül ki, hogy a felet képesnek tartották ugyan a házassági beleegyezésre, de
arra nem, hogy a házassági ígéretnek eleget tegyen. Ma a „jogszabály” szövegé-
vel összhangban ilyen esetekben a beleegyezés pillanatában már létező és a há-
zasság lényegi tulajdonságait és céljait érintő ítéletalkotási hiányról beszélünk.

Az 1983-as Egyházi Törvénykönyv életbelépése után az egyházi bíróságok
joggyakorlatában jelentősen megnövekedett azoknak a semmissé-nyilvánítási
kereseteknek a száma, melyek az ítélőképesség súlyos hiánya miatt támadták a
házasság érvényességét. Mivel azonban az 1095. kánon általánosan fogalmaz, az
ítélőképesség súlyos hiányának kategóriája pontosítást igényelt. Így a joggya-
korlatban és ennek nyomán a szakirodalomban megfogalmazódik, hogy az íté-
lőképesség hiánya a pszichés jellegű problémákkal, a pszichés-érzelmi éretlen-
séggel, egyes helyzetekben súlyos kiegyensúlyozatlansággal és bizonytalansággal
függ össze. A felsorolt tényezőknek azonban olyan mértékben kell fennállni,
hogy azok valóban képtelenné tegyék a személyt arra, hogy érvényes házassági
beleegyezést adjon.

A bírósági joggyakorlatban gyakori, hogy az ítéletalkotás súlyos hiányát az
érzelmi éretlenséggel hozzák kapcsolatba. Az egyházi jogalkotó alacsony korban
– férfiak esetében 16, nők esetében 14 évben – határozza meg a házasság érvé-
nyes megkötéséhez szükséges minimális életkort (1083. k. 1. §). Sokan azon-
ban még jóval az egyházi jogalkotó által meghatározott minimális életkor be-
töltése után is olyan érzelmileg „éretlen” állapotban vannak, hogy nem képesek
érvényes házassági beleegyezést adni.42

Az érzelmi éretlenség azonban szintén nem egy pontos „jogi” kifejezés. Inkább
egy kiindulópont a személy életére és így a házassági beleegyezésre vonatkozóan.43

Nehézséget okozhat, hogy a házassági beleegyezés érvényessége szempontjából
sok esetben olyan érzelmi és irracionális tényezők is szerepet játszanak, melyek
mások által nem is ismertek, vagy a beleegyezés pillanatában még csak látensen

A házassági beleegyezéshez szükséges értelmi képesség…

– 73 –

38 Vö. PEDRO JUAN VILADRICH: Kommentár az 1095. kánonhoz, i. m. 726.
39 Vö. THOMAS DOYLE: Kommentár az 1095. kánonhoz, i. m. 777.
40 Vö. Coram Sabattini, 1957. VI. 21, Sacrae Romanae Rotae Decisiones 49 (1957) 500–513.
41 Vö. Coram Lefebvre, 1967. XII. 2, Sacrae Romanae Rotae Decisiones 78 (1967) 803.
42 Vö. MARIO FRANCESCO POMPEDDA: Maturità psichica e matrimonio nei canoni 1095, 1096,

i. m. 134; PASQUAEL SILVESTRI: L’incapacità a sposare l’immaturità e le patologie, in id.
(ed.): La nullità del matrimonio canonico, Guida, Roma, 2004, 303–389.

43 Vö. ANGELO D’AURIA: Il matrimonio nel diritto della Chiesa, i. m. 167.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 73



léteztek, és csak később realizálódtak.44 Az „éretlenség” foka is jelentősen eltér-
het, és ettől a ténytől a bírósági joggyakorlat nem tekinthet el. Az érzelmi éret-
lenség olyan személyeknél is kialakulhat, akik akár átlag feletti értelmi vagy in-
tellektuális képességekkel rendelkeznek.45

V. PSZICHIKAI TERMÉSZETŰ OKOK

Az egyházi jogalkotó az 1095. kánonban utoljára a pszichikai természetű okokat
említi, amelyek az értelem részéről felléphetnek. Az 1983-as CIC az „értelem ré-
széről” fellépő hiányosságok között tárgyalja a pszichés problémákat, annak el-
lenére, hogy a pszichés eredetű problémák nemcsak az értelemre, hanem a tel-
jes emberi cselekedetre kihatnak. Ahogy arra már utaltunk, az értelem elégséges
használatának és az ítéletalkotás hiányának (1095. k. 1˚, 2˚) az okai is lehetnek
pszichés eredetű problémák. Így az 1095. kánon utolsó pontja sok esetben a
kánon másik két pontjának is az alapját képezi. Mégsem lehet egyenlőségjelet
tenni a két első pont valamelyike és a kánon harmadik pontja közé. A megkü-
lönböztetésre a Rota Romama már a hetvenes években hozott ítéleteiben (a Kódex
kihirdetése előtt) is törekedett. Ezekben az ítéletekben érzékeltetni akarták, hogy
pszichés problémák esetén nem a kellő szabadság hiányáról vagy a belső kény-
szerről van szó, nem is arról, hogy a felek tévesen ítélnék meg a házasság lényeges
tulajdonságait és céljait, hanem egy olyan probléma lép fel, amely miatt az egyik
vagy mindkét fél nem is képes érvényes házassági beleegyezést adni.46

Az 1095. kánon három általános kategóriája közül „a pszichikai természetű
okokat” lehet a legáltalánosabb kategóriának tekinteni, és sok esetben legne-
hezebben igazolni. Az Egyházi Törvénykönyvnek sem nem célja, sem nem fel-
adata, hogy a pszichés betegségekről kimerítő listát adjon. A betegségek magas
száma és pszichiátria iskolánként eltérő megítélése, illetve a szakkutatások újabb
és újabb eredményei miatt ez egyébként sem lenne lehetséges.47 Sőt a bírósági
joggyakorlat nem is magát a betegséget vagy a pszichés problémát, hanem
annak a házassági beleegyezésre gyakorolt hatását vizsgálja. Az 1095. kánon 3.

Ujházi Lóránd

– 74 –

44 Vö. PAOLO MONETA: Il consenso matrimoniale, i. m. 242.
45 Vö. Coram Stankiewicz, 1986. XII. 18, Sacrae Romanae Rotae Decisiones 78 (1986) 747.
46 Vö. AUGUSTINE MENDONÇA: Consensual Capacity for Marriage, i. m. 508.
47 Vö. HEBER MCMAHON: The Role of Psychiatric and Psychological Experts in Nullity Cases,

Studia Canonica 9 (1975) 66.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 74



pontjának általános megfogalmazása egyben arra is rámutat, hogy a pszichés
problémákon nem szabad csak a pszichoszexuális devianciákat érteni.48

Az általános megközelítést a kánon 3. pontjának második fele valamelyest
pontosítja. Ez ugyanis meghatározza, hogy nem akármilyen pszichikai problé-
mákról van szó, hanem kifejezetten olyan pszichés betegségekről, melyek kö-
vetkeztében az egyik vagy mindkét fél a „házasság lényegi kötelezettségeit”,
vagyis az egységet és a felbonthatatlanságot, illetve a gyermekek nemzését és
nevelését és a másik fél javát nem tudja vállalni.

A pszichés képtelenség lehet relatív vagy abszolút, attól függően, hogy a sze-
mélyt általában vagy csak egy adott személlyel szemben teszi alkalmatlanná a há-
zasságkötésre. Amíg az „abszolút” pszichés betegség mindenesetben, addig a rela-
tív csak adott személlyel/személyekkel szemben rontja le a házassági beleegyezést.49

Ugyanakkor disszonancia fedezhető fel a joggyakorlat és az orvostudomány kö-
zött. Amíg az egyházi joggyakorlat ismeri és használja is a relatív pszichés kép-
telenség fogalmát, addig az orvostudomány az ilyen betegségek létét is kétségbe
vonja. Kérdéses ugyanis számukra, hogy lehetséges-e egyáltalán, hogy egy való-
ban „súlyos” pszichés probléma csak relatíve egy személlyel, egy házassággal kap-
csolatban lépjen fel.50 A relatív pszichés probléma kategóriája a kánonjog elmé-
leti és nem joggyakorlati oldala felöl is kérdéses. Ha ugyanis a pszichés probléma
természetjogi alapon eredményezi a házasság érvénytelenségét, hogyan lehet az,
hogy ugyanaz a jelenség az egyik esetben a házasság érvénytelenségét eredmé-
nyezi, a másik esetben pedig nincs hatással a beleegyezésre?

A pszichés problémák vizsgálatánál fontos az időbeli tényezőket is figyelembe
venni. A pszichés betegségek sok esetben a házas együttélés alatt alakulnak ki. Ezek
megnehezíthetik ugyan a házastársi együttélést, de nincsenek hatással a házassági
beleegyezés érvényességére. Azoknak a pszichés természetű okoknak ugyanis, me-

A házassági beleegyezéshez szükséges értelmi képesség…

– 75 –

48 Ez világosan megfogalmazódott már a törvénykönyv átdolgozása alatt is. Vö. Commu ni ca -
tiones 7 (1975) 50.

49 Egyes szerzők a hiperaktív szexuális beállítottságot szokták példaként említeni. Ha a há-
zasságban mindkét fél szexuálisan hiperaktív, és ebből kifolyólag megtartják a házassági hű-
séget, akkor ez a „jelenség” nem rontja le a házassági beleegyezést. Ellenben, ha csak az
egyik fél részéről jelentkezik ez a szexuális beállítottság, és ebből kifolyólag nem tudja vál-
lalni, illetve megtartani a házassági hűséget, akkor ez leronthatja a házassági beleegyezést.
Vö. GOMEZ PINTO: Incapacitas assumendi matrimonii onera in novo CIC, in Zenon Gro -
cho lewsky – Julio César Vidal Ortiz (eds.): Dilexit Iustitiam: Studia in honorem Aurelli Ca rd.
Sabbatini, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1984, 27.

50 Vö. THOMAS DOYLE: Kommentár az 1095. kánonhoz, i. m. 778–779.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 75



lyek miatt az egyik vagy mindkét fél nem tudja a házasság lényegi kötelezettségeit
teljesíteni, már a házasságkötés pillanatában létezniük kell.51 Az is igaz, hogy sok
pszichés betegség csak a házastársi együttélés alatt manifesztálódik.52

Másrészről egyes pszichés betegségek esetén, amelyek bár a házassági belee-
gyezés érvénytelenségét eredményezhetik, de megfelelő kezeléssel megszüntet-
hetőek, az eredményes kezelés után érvényes házassági beleegyezést lehet adni.
Hasonlóképpen érvényes házasságot köthet, akinek a pszichés állapota olyan
szintre kerül, hogy az már nem annyira súlyos, hogy ne tudná vállalni a házas-
sági ígéretből származó kötelezettségeket.

A pszichés eredetű problémák kategorizálása 

Az 1095. kánon általános szóhasználata mind a joggyakorlat, mind a szakiro-
dalom számára lehetőséget biztosított, hogy a pszichés jelenségeket meglehe-
tősen széles határok között értékeljék. Ezért az egyes irányzatokat és az ebből
adódó nehézségeket érdemes alaposabban megvizsgálni.

A házassági beleegyezés érvényessége szempontjából minden olyan pszichés,
pszichikai és lelki betegséget meg lehet említeni, amely képtelenné teszi a sze-
mélyt az érvényes házassági beleegyezésre. Azonban csak azok a betegségek és
pszichikai okok eredményezik a házassági beleegyezés érvényes megadására való
képtelenséget, melyek egyrészt általában is súlyos betegségek, másrészt a konk-
rét házasság vonatkozásában is olyan jelentős hatássokkal bírnak, melyek az egyik
vagy mindkét felet alkalmatlanná teszik a házasság lényegi terheinek vállalására.53

Így például a súlyos szexuális zavarok (nimfománia, szexuális hiperaktivitás,
szadomizmus, homoszexualitás,54 transzszexualitás, fetisizmus stb.) mint pszichés ere-
 detű problémák lehetetlenné teszik a házasság lényegi tulajdonságainak vállalását.

Ujházi Lóránd

– 76 –

51 Vö. LUIGI SABBARESE: Il matrimonio canonico nell’ordine della natura e della grazia, i. m. 242.
52 Vö. ANGELO D’AURIA: Il matrimonio nel diritto della Chiesa, i. m. 175.
53 Vö. LUIGI SABBARESE: Il matrimonio canonico nell’ordine della natura e della grazia, i. m. 242.
54 A „hagyományos” semmisségi percímek közé nehezen lehetett elhelyezni a homoszexualitást.

Ez a szexuális beállítottság a Katolikus Egyház jogi megközelítése szerint alkalmatlanná teszi a
személyt az életközösség, a házastársi szeretet kialakítására, és a házasság lényegi terheinek vál-
lalására. Vö. PASQUAEL SILVESTRI: L’omosessualità e il matrimonio canonico, in id. (ed.): La
nullità del matrimonio canonico, Guida, Roma, 2004, 303–389. Az ilyen esetekre hozott rotai
ítéletekhez lásd még JOHN ROGG SCHMIDT: Homosexuality and the Validity of Matrimony –
A Study in Homo-psychosexual Inversion, The Jurist 32 (1972) 381–399; IVAN FUCEK:
Omosessuali nel celibato e nel matrimonio: alcuni casi, Periodica 83 (1994) 273–291.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 76



A házassági beleegyezésre való képtelenséget súlyos pszichés eredetű viselke-
dési zavarok is okozhatják: nárcizmus, súlyos antiszociális és erőszakos viselke-
dés, drog, alkoholfüggés vagy akár a súlyos hazárdjáték szenvedély is. A felsoro-
lás nem kimerítő. Sem az egyházi bíróságoknak, sem az egyes kánonjogászoknak
nem feladata, hogy pszichiátria szakkönyvként pontos felsorolást adjanak. A be-
 tegségek orvosi osztályozása és szakszerű bemutatása az orvostudomány és a pszi-
chiátria feladata. Attól függetlenül, hogy egy „jelenséget” a pszichiátria vagy a
pszichológia betegséggé nyilvánít, a konkrét eseteket még külön is meg kell vizs-
gálni. Ugyanaz a betegség ugyanis nagyon széles skálán mozoghat, és eltérő lelki
hatásokat eredményezhet.55 A Rota Romana ítéletei gyakran hangsúlyozzák, hogy
az egyes esetek vizsgálatánál azt kell elsősorban figyelembe venni, hogy a beteg-
ség az adott házasság vonatkozásában lerontja-e a házassági beleegyezést.56

A konkrét esetek könnyebb értékelése érdekében egyes kánonjogászok azt ja-
vasolják, hogy a közösülési képtelenség házassági akadályával szemben támasz-
tott általános kategóriáit vegyék figyelembe a pszichés jelenségek vizsgálatánál
is. Az egyházi jogalkotó meghatározása szerint egyházjogi értelemben csak akkor
beszélhetünk közösülési képtelenségről, ha az megelőző, örökös és gyógyítha-
tatlan (1084. k. 1. §). Csak az ilyen közösülési képtelenség eredményezi a há-
zasság érvénytelenségét. A három szempont meghatározásával a jogalkotó a jog-
alkalmazó bíróságok munkáját kívánta megkönnyíteni. Az említett szerzők
szerint a megelőző, az örökös és a gyógyíthatatlan hármas kategóriája az egyes
pszichés problémák értékelésénél is segítő szempont lehet.57 Ez a megközelítés
bár néhány rotai ítéletben is fellelhető,58 de ezt sem a szerzők többsége, sem a
bírósági joggyakorlat nem tette magáévá. Pszichés betegség esetén ugyanis nem
szükséges, hogy az örökös és gyógyíthatatlan legyen, hanem csak az, hogy a há-
zassági beleegyezés pillanatában olyan mértékben létezzen, hogy képtelenné
tegye a személyt érvényes házassági beleegyezés kinyilvánítására.59 Ebből a szem-

A házassági beleegyezéshez szükséges értelmi képesség…

– 77 –

55 Egyre gyakrabban jelentkező probléma az „autizmus”, amely nagyon eltérő fokon jelentkez-
het. Egészen „enyhe” változata is eredményezhet olyan, sokszor kívülről nem is látható hatá-
sokat – kényszerképzetek stb. –, melyek meghatározhatják a beleegyezésre való képességet.

56 Vö. Coram Stankiewicz, 1990. II. 23, Monitor Ecclesiasticus 116 (1991) 300.
57 A bizonyíthatóságot jelentősen megkönnyíti, ha állandó pszichikai problémáról van szó. A há-

zasság érvényességét azonban az befolyásolja, ha a betegség a beleegyezés pillanatában, olyan
mértékben létezett, hogy az képtelenné tette a személyt a házassági beleegyezés érvényes ki-
nyilvánítására. Vö. PAOLO BIANCHI: Kommentár az 1095. kánonhoz, in AA. VV., Codice di
diritto canonico commentato, Ancora, Milano, 2001, 887.

58 Coram Pompedda, 1990. VII. 19, Ius Ecclesiae 4 (1992), 159–160.
59 Vö. JOHN BEAL: Kommentár az 1095. kánonhoz, i. m. 1303.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 77



pontból tehát a pszichés probléma és a közösülési képtelenség között nincs ösz-
szefüggés. Más szempontból előfordulhat kapcsolódási pont, hiszen a közösü-
lési képtelenség pszichés okokra is visszavezethető.60

Az egyes esetek megítélése és a pszichés betegségek vagy jelenségek pontos
besorolása a kánon általános szóhasználata miatt is nehéz. A törvénykönyv át-
dolgozása alatt több kifejezés is felmerült – anomalia psychicosexualis, morbus,
anomalia, anomalia psychica –, de végül az 1095. kánon szövegébe az ob causas
naturae psychicae, vagyis a pszichés természetű ok megfogalmazás került be. Ez
az általános megfogalmazás, „pszichés eredetű ok”, abból a szempontból is kri-
tika tárgyává vált, hogy a semmiségi címek egy részének oka nem pszichés ere-
detű – pl. alkoholizmus –, hanem csak a következmény pszichés.61 Másrészt a je-
lenségek igazi „eredetét”, melyekre az 1095. kánon utal, több esetben nem is
lehet pontosan meghatározni.62 Ezek jogos kritikák az 1095. kánon szóhaszná-
latával szemben. Ugyanakkor az is igaz, hogy az egyházi jogalkotó nem a „pszi-
chés természetű okok” pontos nyelvi és pszichikai elemzését tűzte ki célul, hanem
azt kívánta jelezni, hogy léteznek olyan pszichikai tényezők, melyek alkalmat-
lanná tehetik a személyt arra, hogy érvényes házassági beleegyezést adjon.63

II. János Pál pápának a Rota Romana bíráihoz intézett beszédeiben,64 mikor
a „pszichés természetű jelenségek” értékeléséről és a házasságra gyakorolt hatá-
sairól beszélt, több kifejezést is használt. Ebből is látszik, hogy a jogalkotói szán-
dék nem a kifejezés nyelvi elemzésében fedezhető fel, hanem egy konkrét je-
lenség házasságra gyakorolt hatásának az értékelésében.

Végezetül meg kell említeni, hogy az is nehézséget jelenthet, hogy az egyes
betegségek és jelenségek megítélése pszichológiai iskolánként nagyon eltérhet.65

Ujházi Lóránd

– 78 –

60 A közösülési képtelenség pszichés okainak és mindennek kánoni következményeinek bemuta-
tásához lásd CRISTIANO BARBIERI – ALESSANDRA LUZZAGO – LUCIANO MUSSELLI: Psicpatologia
forense e matrimonio canonico, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 2005, 150–199.

61 Vö. AUGUSTINE MENDONÇA: Consensual Capacity for Marriage, i. m. 482.
62 Vö. ANGELO D’AURIA: Il matrimonio nel diritto della Chiesa, i. m. 180.
63 Vö. AUGUSTINE MENDONÇA: Consensual Capacity for Marriage, i. m. 527.
64 Vö. II. János Pál, Alloc., 1987. II. 5, AAS 79 (1987) 1453–1459; 1988. I. 25, AAS, 80

(1988) 1178–1185.
65 Jelentős pszichológiai iskolák a közvéleményre is erőteljes hatást tudnak gyakorolni. Elő-

fordulhat, hogy ugyanannak a jelenségnek a megítélése teljesen más Észak-Amerikában és
az egyes európai országokban. A közvélemény nem hatástalan az egyházi bíróságok mun-
katársaira sem. Vö. EDWARD EGAN: Psychopathy and the Positing of an Act of Matrimonial
Consent, Studia Canonica 10 (1976) 308.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 78



Sőt egyes iskolák politikai-ideológiai függése is igazolható. Ez azt jelenti, hogy
politikai és ideológiai nyomás hatására kerülnének fel, vagy éppen tűnnének el
bizonyos „jelenségek” az egyes pszichológiai és pszichiátriai iskolák listájáról.66

VI. A SZAKÉRTŐI VÉLEMÉNYEK SZÜKSÉGESSÉGESSÉGE ÉS ÉRTÉKELÉSE

A hatályos Egyházi Törvénykönyv rendelkezése szerint, ha a semmisségi kerese-
tet „elmebetegség” miatt adták be,67 szakértők segítségét kell igénybe venni (1680.
k.).68 Bár az 1095. kánonban meghatározott hármas kategória minden esetében

A házassági beleegyezéshez szükséges értelmi képesség…

– 79 –

66 Az egyes jelenségek eltérő megítéléséhez és kánonjogi és joggyakorlati szempontból való érté-
keléséhez lásd PAOLO BIANCHI: Distrubi di personalità e capaicità matrimoniale, in Hector
Francesch – Migueal Ortiz (eds.): Verità del consenso e capacità di donazione, EDUSC, Roma,
2009, 191–219. A második fejezetben az amerikai DSM rendszer bemutatása történik (195–
197). Ennek a rendszernek az alkalmazása, illetve az alkalmazásra történő kísérletek sok ne-
hézséget okoztak az elmúlt évek joggyakorlatában. A betegségeket tartalmazó lista meglehető-
sen széles skálán mozog, és közülük sok nem lépi át az elméleti létezés határát. Továbbá – ahogy
arra utaltunk – a kategóriák meghatározása erősen függ ideológiai és politikai befolyástól.

67 A CIC csak a 1680. eljárásjogi kánonban használja az elmebetegség kifejezést. Ebből adó-
dóan nem is teljesen világos, hogy mit értsünk rajta. A Dignitas Connubii kezdetű utasítás már
pontosabban fogalmaz: „Az 1095 kánonban szereplő beleegyezésnek elmebetegség vagy kép-
telenség miatti hiányáról folyó perekben a bíró vegye igénybe egy vagy több szakértő közre-
működését […].” PCL. Instr., Dignitas Connubii, 203. cikk., 1. §, Libreria Editrice Vaticana,
Città del Vaticano, 2005, 150, magyarul: RD. XXX. 52. Lásd még PAOLO BIANCHI: Le perizie
mediche e, in particolare quelle riguardanti il can. 1095, in Hector Franceschi – Joaquín Llo -
bell – Miguel Ortiz (eds.): La nullità del matrimonio: temi processuali e sostantivi in occasione
della „Dignitas Connubii”, Edizini Università Santa Croce, Roma, 2005, 153.

68 Egyes vélemények szerint a szakértők szükségességének megítélése jogalkalmazó feladata. Vö.
MARIO FRANCESCO POMPEDDA: Dialogo e collaborazione tra guidici e periti nelle cause di
nul lità di matrimonio, Periodica 88 (1999) 147–149. Mások szerint csak akkor lehet eltekin-
teni a szakértők alkalmazásától, ha egyértelműen igazolható – régebbi kórházi jelentésekből, ál-
lapotból – az „elmebetegség”. Vö. URBANO NAVARRETE: Commentarium, Periodica 87 (1998)
624; GRZEGORZ LESZCZYŃSKI: La prova periziale come uno dei fondamentali mezzi di prova
cause matrimoniali per immaturità affettiva, Apollinaris, 74 (2001) 531. Ezt támasztja alá a
Dignitas Connubii kezdetű utasítás is: „[…] bíró vegye igénybe egy vagy több szakértő közre-
működését, hacsak ennek szükségtelensége a körülményekből nem nyilvánvaló.” PCL. Instr.,
Dignitas Connubii, 203. cikk., 1. §, Città del Vaticano, 2005, 150, magyarul: RD. XXX. 43.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 79



szakértői véleményt szoktak kérni, de ennek legnagyobb jelentősége és egyben
legnagyobb veszélye a pszichés betegségek esetében van. Már a törvénykönyv át-
dolgozása alatt akadtak kánonjogászok, akik kifejezték aggodalmukat, hogy ve-
szélyes lehet a CIC általános megfogalmazása, hiszen nehezen ellenőrizhető, hogy
milyen pszichikai tényező milyen mérték után eredményezi a házassági belee-
gyezésre való alkalmatlanságot. A kritika az új törvénykönyv kihirdetése után is
megmaradt. Sőt egyre inkább megfogalmazódott, hogy kockázatos a pszicholó-
gia és a pszichiátria szerteágazó útvesztőjén haladva minden pszichikai problémát
úgy értékelni, mint amely a házasság érvénytelenségét eredményezheti.69

A helyi egyházi bíróságok felületes és helytelen joggyakorlata miatt több pápai
és szentszéki nyilatkozat is született. II. János Pál pápa a Rota Romana bíráihoz
intézett éves beszédében több esetben figyelmeztette a hivatal munkatársait, hogy
nem minden pszichés betegség eredményezi a házassági beleegyezés érvényte-
lenségét.70 Felhívta a figyelmet arra is, hogy a pszichikai betegségeknek valóban
súlyosnak kell lenniük ahhoz, hogy a személyt képtelenné tegyék a házassági be-
leegyezésre. A pápai figyelmeztetés oka nem volt alaptalan, hiszen jó néhány or-
szágban71 – különösen is az Egyesült Államokban – az egyházi bíróságok kritika
nélkül fogadták el a pszichiátriai és a pszichológiai vizsgálatok eredményeit, és
mondták ki ezek alapján a házasság érvénytelenségét.

Az Apostoli Szignatúra – amellett, hogy a helyi bíróságok figyelmébe ajánlotta
az említett pápai megnyilatkozásokat – 1998. június 16-án kilenc pontból álló
határozatot adott ki, melyben összefoglalta a szakértők feladatát és a szakértői vé-
lemények megítélésének kritériumait.72 Az összefoglaló kitér a szakértői véle-
mények pontossága és értékelhetősége mellett arra is, hogy azok olyan módon
legyenek elkészítve, hogy a bírók számára is kiderüljön (akik nem pszichológu-

Ujházi Lóránd

– 80 –

Más szerzők akkor is elképzelhetőnek tartják, hogy a bíróság eltekintsen a szakértő alkalmazá-
sától, ha az túlságosan költséges, vagy az adott országban nincsenek olyan szakértők, akik a ke-
resztény antropológiával összhangban dolgoznak, vagy a személy jó hírének védelme nincs biz-
tosítva. Vö. AUGUSTINE MENDONÇA: The Apostolic Signature’s Revent Declaration on the
Necessity of Using Experts in Marriage Nullity Cases, Studia Canonica 35 (2001) 40.

69 Vö. PAOLO MONETA: Il consenso matrimoniale, i. m. 239.
70 Vö. II. János Pál, Alloc., 1987. II. 5, AAS 79 (1987) 1453–1459; 1988. I. 25, AAS 80 (1988)

1178–1185. – A pápai beszédek magyarázatához lásd PAOLO BIANCHI: Casuse psi chiche e
nullità del matrimonio. Le allocuzioni alla Rota di Giovanni Paolo II: il tema della capacità
al matrimonio, Quaderni di diritto ecclesiale 16 (2003) 403–431.

71 Vö. AUGUSTINE MENDONÇA: Consensual Capacity for Marriage, i. m. 478.
72 Vö. Sign. Ap., Decr. Prot. N. 28252/97 VT, Periodica 87 (1998) 619–622.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 80



sok és pszichiáterek), hogy az adott betegség hogyan érinti a beleegyezésre való ké-
pességet. A szakértői vélemény egy a bizonyítékok sorában, melyet nem elszige-
telten, hanem a többi bizonyítékkal – tanúk, íratok stb. – együtt kell értékelni.73

Az elmúlt évek legjelentősebb szentszéki dokumentuma, amely a házassági
semmissé nyilvánításokkal és ezen belül a pszichés problémákkal is foglalkozik,
a Törvénymagyarázó Pápai Tanács 2005-ben kiadott Dignitas Connubii kez-
detű utasítása. Az utasítás a hatályos CIC-nél jóval alaposabban – 11 cikkely-
ben (203–213. cikk.) – mutatja be az egyházmegyei bíróságok által felkérhető
szakértőkre és szakvéleményre vonatkozó követelményeket. A hatályos Egyházi
Törvénykönyv csak arról ír, hogy a szakértők megválasztásában és a szakértői vé-
lemények elfogadásában a bíró szabadsággal rendelkezik (1575. k.), de a tör-
vénykönyv arról már nem tesz említést, hogy a szakértőknek a keresztény taní-
tás szempontjából milyen követelményeknek kell megfelelniük. A Dignitas
Connubii kezdetű utasítás azonban kifejezetten az 1095. kánonnal kapcsolat-
ban már kitér arra is, hogy a bíróságoknak olyan szakértőket – pszichológust
vagy pszichiátert – kell választaniuk, akik a szakmai jártasságon túl a „keresz-
tény” antropológiát is ismerik.74 Azt a veszélyt akarja a Dignitas Connubii kez-
detű utasítás ezzel elhárítani, hogy a pszichés természetű betegségeket olyan
szakértők ítéljék meg, akik az emberről, az ember szexualitásáról, szabadságá-
ról, házasságáról stb. a Katolikus Egyház tanításától teljesen eltérő képpel ren-
delkeznek.75 Ugyanakkor nem lehet kimerítő és az élet minden területét lefedő
összeállítást adni arról, hogy mi minden tartozik bele a „keresztény” antropo-
lógia fogalmába. Általánosan elmondható, hogy nem lehet olyan szakértőket al-
kalmazni, akik tagadják az emberi szabadságot, illetve azt, hogy az ember képes
elkötelezett és végleges döntést hozni.76

A házassági beleegyezéshez szükséges értelmi képesség…

– 81 –

73 Vö. CRISTIANO BARBIERI – ALESSANDRA LUZZAGO – LUCIANO MUSSELLI: Psicpatologia
forense e matrimonio canonico, i. m. 212.

74 „205. cikkely 1. § Szakértői feladattal azokat kell megbízni, akiknek nemcsak okmányuk
van alkalmasságukról, hanem a tudományban és mesterségükben is kiemelkedők, vallásos-
ságuk és becsületességük is dicséretre méltó.
2. § Ahhoz, hogy a szakértő munkája azokban a képtelenségről szóló ügyekben, amelyek-
ről az 1095. kánonban van szó, valóban hasznos legyen, legmesszebbmenően gondoskodni
kell arról, hogy olyan szakértőket válasszanak, akik a keresztény antropológia alapelveit ma-
gukénak vallják.” PCL. Instr., Dignitas Connubii, 205. cikk., Città del Vaticano, 2005,
150, magyarul: RD. XXX. 43.

75 Vö. PAOLO BIANCHI: Le perizie mediche e, in particolare quelle riguardanti il can. 1095, i. m. 157.
76 Vö. PAOLO BIANCHI: Le perizie mediche e, in particolare quelle riguardanti il can. 1095, i. m. 158.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 81



Bár a szakirodalom a szakértők alatt együtt szokta említeni a pszichológust és
a pszichiátert, de a gyakorlat azt mutatja, hogy inkább pszichiátert, mint pszicho-
lógust szoktak felkérni. Ennek elsődleges oka, hogy a házassági beleegyezésre nem
kisebb lelki problémák és zavarok, hanem komoly pszichikai betegségek tesznek
alkalmatlanná, amelyeket klinikai vizsgálatokkal kell igazolni.77 Ezért a Rota
Romana is inkább pszichiáterek és nem a pszichológus segítségét veszi igénybe.78

A Dignitas Connubii kezdetű utasítás felszólítja a bírókat, hogy a pszichikai
ok természetére és súlyosságára is kérdezzenek rá. A végső döntést, hogy való-
ban olyan tényezőről van-e szó, amely a személy és a környezete számára nem-
csak nehézséget okozott, hanem alkalmatlanná is tette az érvényes házasságkö-
tésre, a bíró hozza meg.79

Ki kell derülnie, hogy milyen betegségről van szó, és az milyen mélyen érinti
az illető személyiségét és értelmi képességét.80 A szakértői véleménynek objektív
bizonyítékokat kell felsorakoztatnia: klinikai jelentések, bizonyítható írásos meg-
nyilvánulások (pl. levelek, sms, email stb.), tanúkkal alátámasztható problémás
magatartás, amelyből kiderül, hogy a kérdéses személynek valóban van-e pszichés
eredetű problémája.81 Lehetnek olyan tényezők is, melyek nem biztos, hogy ki-
derülnek az iratokból és a bizonyítékokból – például családi háttér, szülők be-
folyása stb. –, de a házasság érvényességének megítélésénél ezeket a tényezőket
is figyelembe kell venni. Soha nem szabad elfelejteni, hogy a legjobban elkészí-
tett pszichológiai vagy pszichiátriai szakvélemény sem jogi irat.82 Felhasználható
a házasság érvényességének megítéléséhez, de nem a pszichiátria vagy pszicho-
lógia szakvélemény dönt abban, hogy a házasságot érvényesnek vagy érvényte-
lennek ítéljük.83 A szakértői vélemény segítség a bizonyítás folyamatában és a

Ujházi Lóránd

– 82 –

77 Vö. PAOLO BIANCHI: Le perizie mediche e, in particolare quelle riguardanti il can. 1095, i. m.
156–157.

78 A helyi bíróságoknál azonban előfordul, hogy pszichológust kérnek fel. Vö. AUGUSTINE

MENDONÇA: The Apostolic Signature’s Revent Declaration on the Necessity of Using Experts in
Marriage Nullity Cases, i. m. 37. 

79 Vö. PCL. Instr., Dignitas Connubii, 209. cikk., 3˚, Città del Vaticano, 2005, 154, magyarul:
RD. XXX. 43.

80 Vö. MARIO FRANCESCO POMPEDDA: Dialogo e collaborazione tra guidici e periti nelle cause
di nullità di matrimonio, Periodica 88 (1999) 152.

81 Vö. PAOLO BIANCHI: Le perizie mediche e, in particolare quelle riguardanti il can. 1095, i. m. 149.
82 Vö. ANTONI STANKIEWICZ: La configurazione processuale del perito e delle perizie nelle cause

matrimoniali per incapacità psichica, Quaderni Studio Rotale 6 (1991) 57–61.
83 Vö. PAOLO BIANCHI: Le perizie mediche e, in particolare quelle riguardanti il can. 1095, i. m. 150.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 82



tények értékelésében, de sohasem szabad azt automatikusan elfogadni.84 Ezért is
szokták hangsúlyozni, hogy a bíró a „szakértők szakértője”, mert neki kell a szak-
értői véleményeket a házasság kánoni érvényességének szempontjából értékelni.85

KÖVETKEZTETÉSEK

Bizonyos értelmi képesség minden jogcselekmény érvényes végrehajtásához
szükséges. A házassági beleegyezés minősített jogcselekmény, ezért az egyházi
jogalkotó külön is kifejezésre jutatja, hogy a házassági beleegyezéshez minimá-
lis értelmi képességek megléte szükséges.

Mivel már az 1983-as Egyházi Törvénykönyv kihirdetése előtt megnöveke-
dett azoknak a házasság semmissé-nyilvánítási kereseteknek a száma, ahol a per-
címet valamilyen pszichés nehézség képezte, az új CIC kiadására esedékessé
vált, hogy a kérdést átfogóan és egyetemesen rendezzék. Ennek a szándéknak
igyekeztek eleget tenni az 1095. kánon megszövegezésével.

Mára azonban világossá vált, hogy az 1095. kánon három általános kategó-
riája nagyon sok nehézséget hordoz. Az értelem elégséges használata; az ítélőké-
pesség súlyos hiánya és a pszichikai természetű okok nem pontos jogi kifejezé-
sek. A pontos jogalkalmazáshoz a jogalkalmazó bíróságoknak egyszerre kell(ene)
figyelembe venni a pszichológia és a pszichiátriai kutatások eredményeit, a fel-
sőbb bíróságok joggyakorlatát, valamint a joggyakorlat ítéleteit felhasználó szak-
irodalmat. A helyi egyházi bíróságok állománya azonban sokszor nincs birtoká-
ban ennek a szakismeretnek.

Továbbá a joggyakorlat és a szakirodalom magas szintű ismeretét tételezné
fel egyrészt a pszichológiai iskolák véleményeinek és a betegségekről összeállí-
tott listáinak általános értékelése, másrészt az egyes konkrét esetekben a szak-
értői vélemények felülvizsgálata is.

Mivel előreláthatóan nem feltételezhető, hogy az 1095. kánon három álta-
lános kategóriája alapján beadott semmisségi keresetek száma az elkövetkező
években csökkeni fog, az említett szempontokat a helyi bíróságoknak figye-
lembe kell(ene) venni. Csak így kerülhető el, vagy állítható meg az a folyamat,
hogy az egyházi bíróságok tekintélye jelentősen csökkenjen, és a bíróságok jog-
gyakorlata és maga a „semmissé-nyilvánítás” komolysága elvesszen.

A házassági beleegyezéshez szükséges értelmi képesség…

– 83 –

84 Vö. MARIO FRANCESCO POMPEDDA: Dialogo e collaborazione tra guidici e periti nelle cause
di nullità di matrimonio, i. m. 146.

85 Vö. CRISTIANO BARBIERI – ALESSANDRA LUZZAGO – LUCIANO MUSSELLI: Psicpatologia
forense e matrimonio canonico, i. m. 215.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 83



MARKO RUPNIK SJ

A lélek szerinti élet és a folyamatos továbbképzés 
– a képzés teológiai és spirituális látásmódja

MILYEN ÉLETRŐL BESZÉLÜNK? MILYEN ÉLETRŐL SZÓL A KÉPZÉS?

Engedtessék meg, hogy három összefoglaló megjegyzést tegyek az ember te-
remtését és megváltását illetően, tisztázandó, milyen életről van szó, amikor a
képzésről beszélünk a szerzetesi élettel kapcsolatosan.

Isten megteremtette az embert az első öt napban általa alkotott anyagból, és rá-
lehelte az éltető leheletet. És ahogyan Szent Iréneusz mondja, pontosan ez a sajá-
tos keverék az ember. Ezt a leheletet az Egyház mindig úgy fogta föl, mint Isten-
nek azt a személyes dimenzióját, amely lelke és élete, legbensőbb, legszemélyesebb
dimenziója. A hagyomány egyöntetűen a héber nefeshi, azaz élet terminusból ki-
indulva magyarázta a leheletet. Az élet princípiuma kizárólag Istenhez kötődik,
amennyiben Isten az élet egyetlen forrása, és mivel a lehelet belülről jön, kifejezi
Isten személyes részvételét az ember teremtésében: Isten személyes része részt vesz
a megteremtett emberben.

Az egyházatyák közül többen, így Nazianzoszi Szent Gergely is úgy szemlélte
az ember teremtését, mint ami mindenekelőtt részesedés Isten Igéjéből: Isten az
Ige felénk fordulása által teremt, az ember teremtény, és identitása, hogy ő az,
akihez az Ige szól. Ily módon a dialógus el van rejtve magának az embernek a
lényegében. A szent atyák mindenekelőtt az agapét látták ebben a részesedés-
ben, azaz a szabad szeretetet, amely maga Isten az ő lényegében és természeté-
ben, s amelyben Isten részesíti az embert, amikor személlyé teszi őt, azaz olyan
létező vé, amelyet nem lehet tárgyra redukálni és semmiféle más valóságban nem
merülhet ki, mert a szeretet kimeríthetetlen és mindig személyes. A szeretet a
szabad kapcsolatokban valósul meg, amint a Szentháromságban, úgy az emberi
személyben is. Az ember éppen azért személy, mert kapcsolati természetű, és

SZERZETESSÉG Sapientiana 5 (2012/1) 84–97.

– 84 –

Az előadás 2010-ben a konventuális ferences rend (minoriták) rendi gyűlésén hangzott el.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 84



azért kapcsolati természetű, mert a Szentlélek által részesül Isten szeretetében és
isteni életében, ami lényegét illetően szeretet.

Szakszerűbb teológiai megfogalmazással élve az ember hármas létező: alko-
tóelemei a test, amelyet a lélek energiája éltet, a lelket pedig a szellem. Az Isten
ama leheletére visszavezethető szellem tehát az embernek az a dimenziója, amely
egyfelől teljességgel az emberhez tartozik, másfelől Istenhez is tartozik. Vagyis
a szellem az ember igazi részesedése Isten életében. Az ember képessége arra,
hogy megnyíljon és befogadja az éltető személyes, szeretet-princípiumot. A lélek
pedig az a híd, amelyen át a szellem az emberibe jön és az emberi Isten felé
halad, ezért Szergej Bulgakov (1871–1944) test-lélekről és lélek-szellemről be-
szél, megvilágítandó a léleknek ezt a szerepét, vagyis hogy egyrészt a test való-
ságához tartozik, tehát teremtményi, másrészt megnyílik a szellem, tehát az is-
teni felé.

A bűn elválasztófalként ékelődik a szellem-lélek és a lélek-test közé. A vég-
leges és visszafordíthatatlan elválasztás a halál győzelmét jelentené. A végleges
szétválasztódásnak ezt az állapotát akadályozta meg és győzte le a Megváltó.

A BŰN HATÁSA

Az ember, midőn elszigeteli magától a leheletet, bezárkózik a teremtés első öt
napjának valóságába, azaz csupán a növényi és az állati világgal való rokonságá-
ban ismer magára. Elszigeteli magát a forrástól, magába zárkózik, és valamikép-
pen egyre jobban hasonul ahhoz a világhoz, amelyhez tartozóvá válik. Azonban
nem tud egyszerűen csak hasonló maradni például az állatvilághoz, mert a bűn
által megrontott szeretet- és szellem-természete képessé teszi a rosszra. A bűn
éppen a halálfélelemből meríti erejét. A szellem nélküli lélekkel rendelkező hús
és vér a sebesült ember véget nem érő kiáltása. Ez a sebezhetőség az ember kö-
zéppontjává válik, s ő mind jobban elidegenedik, és sós földre száműzi magát,
mint Jeremiás próféta mondja. A bűn ekkor elvágja az embert az élet forrásától,
bezárja a teremtett világ előttibe és elhalkítja benne az Igét. A bűnt a szeretet
győzi le, a szeretet képessége. A szeretet hiánya folytonos elidegenedés forrása az
ember számára, s ebben az értelemben száműzetés az életből a halálba.

Krisztus, a valóságos Isten és valóságos ember, teljesen magára veszi az ember
valóságát, hogy legyőzze a halál hatalmát. „Mivel tehát a gyermekek részesei a
testnek és vérnek, ő maga is hasonlóan részese lett ezeknek, hogy a halál által lerontsa
azt, akinek halált osztó hatalma volt, az ördögöt, és megszabadítsa azokat, akiket
a halál félelme egész életükön át rabszolgaságban tartott” (Zsid 2, 14–15).

A lélek szerinti élet és a folyamatos továbbképzés…

– 85 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 85



AZ ÚJ ÉLET

A keresztség által tehát vele együtt mindannyian eltemettettünk a halálba, mert
amiképpen Krisztus feltámasztatott a halálból az Atya dicsősége által, mi is ké-
pesek vagyunk új életet élni. Ha tehát egészen egyesített minket ővele az övéhez
hasonló halál, feltámadása is egyesíteni fog minket vele. Jól tudjuk, hogy a mi
régi ember-voltunkat vele együtt keresztre feszítették, hogy megsemmisüljön a
bűn teste és mi ne legyünk többé a bűn rabszolgái. Hiszen aki meghalt, az immár
mentes a bűntől.

De ha Krisztussal együtt haltunk meg, hisszük, hogy élni is vele együtt fo-
gunk, tudván, hogy a hallottaiból feltámadt Krisztus nem hal meg többé, mert
a halálnak immár nincs hatalma felette. Ne nyújtsátok oda tagjaitokat a bűn-
nek az igazságtalanság eszközéül, hanem adjátok oda magatokat Istennek a ha-
lálból visszatért élőkként és tagjaitokat Isten igazságosságának eszközeként.

„Eltemettek tehát vele együtt a halálba a keresztség által, hogy amint az
Atya dicsősége feltámasztotta Krisztust a halottak közül, éppúgy mi is új
életben járjunk. Ha ugyanis eggyé lettünk vele halálának hasonlóságában,
úgy majd a feltámadásában is egy leszünk vele. Hisz tudjuk: a régi embert
bennünk azért feszítették meg vele együtt, hogy a bűn teste elpusztuljon,
s ne szolgáljunk többé a bűnnek. Mert aki meghalt, az felszabadult a bűn
alól. Ha tehát meghaltunk Krisztussal, hisszük, hogy Krisztussal együtt élni
is fogunk, mert tudjuk, hogy Krisztus, miután feltámadt a halottak közül,
már nem hal meg, s a halál többé nem uralkodik rajta. […] De ne is adjá-
tok oda tagjaitokat a bűnnek a gonoszság fegyvereiként, hanem mint akik
a halottak közül életre keltetek, adjátok magatokat Istennek, s tagjaitokat
is, mint az igazság fegyvereit, adjátok Istennek!” (Róm 6,4–9.13).

A megváltás számunkra a keresztség szentségében történik meg. A keresztség
ugyanis, miként a szír atyák mondanák: a szülés, és az Egyház az anya, aki szül.
Cabasilas szerint a születendő hasonlít arra, aki őt szüli.1 Nos, ha az Egyház a
mi anyánk, akkor az élet, amit a megkeresztelt kapott a keresztségben, hason-
lít az Egyházhoz.

Ennek az Egyházhoz hasonlító életnek elsődleges jellegzetessége maga az ige,
amely által végbemegy a csatlakozás a Szentháromság közösségéhez. „Az Atya,
a Fiú és a Szentlélek nevében” – ez a kijelentés nem csupán egy formula, hanem

Marko Rupnik SJ

– 86 –

1 NICOLA CABASILAS: La vita in Cristo, Città Nuova, Roma, 1994.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 86



valóságos teremtő szó. Ontológia esemény megy végbe általa, az ember az isteni
életből részesedik, és mivel már mondottuk, hogy ez maga a szeretet, az ember
tehát újólag beleoltatik a szeretet kommuniójába. Jean Corbon igen helyesen
mondja, a Szentlélek az isteni életből részesít, és Krisztus testévé tesz minket.2
Ez azt jelenti, hogy felfedezzük: életet kaptunk, feltámadtunk halottainkból,
mert megértjük: részei vagyunk egy olyan szervezetnek, amelyben másokkal
közösségben, kommunióban veszünk részt. Tehát egy második kommunió is
jellemzi az életet, amelyet kapunk, az egyházi közösség kommuniója.

De a bűnnel meghalt embernek a keresztség szentségében történő újjászüle-
téséhez az anyagra, a vízre és az olajra is szükség van. Ekkor, mint a keresztelési
szövegek, különösen a régiek világosan jelzik, az Egyház liturgiájában eltávolítta-
tik a teremtett világból a bűn fátyla és a világ újra azzá lesz, ami a teremtő elkép-
zelésében volt, vagyis a hely, ahol Isten szereti az embereket, táplálja, élteti, üd-
vözíti és megszenteli őket. Az életet, amelyet kapunk, egy harmadik, a teremtett
világgal való kommunió jellemzi, így az ember hivatása a világ munkája által való
átalakítása lesz, melyben az anyag az ember kezében a caritas és a szeretet ado-
mányává válik. Ez a mindennapok liturgiája, testünk liturgiája, amely felszabadítja
az anyagot a rabszolgaságból, az egoizmusból és az erőszakos birtoklásból, és meg-
adja neki igazi értelmét, azaz hogy részesedjék az emberek közötti szeretetből és
adománnyá váljék, mert a szeretet megvalósulásához anyagra van szükség. Ebben
a három kommunióban rejlik az élet tökéletességének értelme, melynek megélé-
sére és teljes megvalósítására meghívást kaptunk. Ennek a keresztségi életnek a ra-
dikális megélése lehet a szerzetesi élet értelme, megvalósításának módja pedig
benne rejlik magában az életben, amit kaptunk. Cabasilas abban foglalja össze az
evangéliumok paraboláit, hogy az élet, melyet kaptunk, Krisztus élete, és úgy va-
lósul meg, hogy nemcsak követjük Krisztust, hanem Vele járunk, úgy, ahogyan
Ő, mert ténylegesen Ő a mi életünk (vö. Kol 3,4).

Miként valósítható meg Krisztus élete? Krisztus élete megvalósításának csúcs-
pontja a húsvéti szent három nap, és a dogmatika azt tanítja nekünk, hogy a
húsvét a szent három nappal az a forma, amelyben Isten szeretete él a történe-
lemben. Benne összeütközik két életfajta, miként Szent Pál kifejti (a hús és a
szellem). A bűn által megsebzett régi ember élete úgy próbál megvalósulni, hogy
önmagát érvényesíti, mert egyre jobban tudatában van annak, hogy az öröklött,
húshoz és a vérhez kötődő élet kicsúszik a kezéből és halálra van ítélve. Az új
élet, Krisztus élete, az Istennel való kommunió élete egyre inkább a szeretetben
valósul meg, vagyis önmagunk feláldozása által. A szeretet magában foglalja a sze-

A lélek szerinti élet és a folyamatos továbbképzés…

– 87 –

2 JEAN CORBON: Liturgia alla sorgente, Qiqajon, Magnano, 2003.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 87



retet bölcsességét, amely meggyőzi az embert, hogy a földre hullott mag kicsí-
rázik, és gyümölcsöt hoz a halál révén. És hogy a kicsírázó élet annál fényesebb
lesz, minél inkább különbözik a csíra a magtól.

Itt gyakran felbukkan egy különösen veszélyes csapda, mégpedig hogy utá-
nozzuk Krisztust és az ő formáját éljük a régi tartalommal. Azaz lehet új em-
berként élni, miközben régi emberek maradunk. Ennek a csapdának az elkerü-
léséhez föltétlenül szükséges a megváltás utolsó és lényegi újdonsága, a pün kösdi
pneumatológia. Ez azt tanítja, hogy csakis a Szentlelken keresztül részesedünk
ebben az életben, általa válik számunkra valóban elérhetővé és illeszt be minket
résztvevőkként Krisztusba. A Szentlélek tesz minket a Fiú gyermekeivé, és csak
a vele való szabad együttműködésben (szinergiában) élhetem meg önfeláldozá-
somat, átérezvén a feltámadás egész erejét, megragadván a szenvedés és az áldo-
zat értelmét és jelentését (Fil 3,10).

A Szentlélek jelenléte a lelki élet elengedhetetlen feltétele. A szerzetesi élet je-
lenlegi kudarcához vezető összes félreértés, egy sor hiba, de a súlyos eltévelyedések
fő oka is valószínűleg az, hogy hiányzik a teológiában, a lelki életben és a szerzete-
sek képzésében egy valódi pneumatológia. Kudarcról beszélek, amennyiben gyak-
ran találkozunk fáradtsággal, szárazsággal, a testvéri együttélésre való képtelenség-
gel, súlyos individualizmussal, apostoli hatástalansággal, hogy ne mondjam,
ellen-tanúságtétellel is. A fő ellentmondás valószínűleg abban áll, hogy rendkívül
sokat beszélünk a lelki életről, a szerzetesi életről, az apostoli életről, a világban
való tanúságtételről, de nem ébresztünk szeretetet Krisztus iránt, sem vágyat a meg-
keresztelkedésre, a megbékélésre, az új élet megélésére. Vagyis a Szentlélek hiánya
a szépség hiányában mutatkozik meg. A szépség a jó és az igaz teste. A megvaló-
sult szeretet, mondaná a nagy Szolovjev3 és Florenszkij.4 Teológiailag tökéletesen
világos, hogy a megtestesülés a Szentlélek és az ember szinergiájának műve. Ahol
a Szentlelket nem kellőképpen veszik figyelembe, vagy egyenesen nincs is valódi
pneumatológia a teológiában, a lelki életben, ott nem létezik megtestesülés, hanem
a moralizálás helyettesíti. A megtestesülés teológiailag a teremtés nyomában jár és
a világ átváltoztatása felé áramlik, Krisztus üdvözítő szeretetében. A moralizálás
viszont a gyakorlatra alkalmazandó elméletre redukálja Isten igéjét, valamint a teo-
lógiai és spirituális látásmódot. Tehát a hit moralizálást eredményező ideológiává
lesz. Az eszmétől a gyakorlatig. Az eszmék változnak, de a mentális szerkezet vál-
tozatlan marad. Amivel nem tudnak mit kezdeni, az a szépség. Mert a moralizáló
elvek alapján művelt, az eszmék, elméletek vagy ideológiák megvalósítására tö-

Marko Rupnik SJ

– 88 –

3 VLADIMIR SOLOVIEV: I fondamenti spirituali della vita, Lipa, Roma, 1998.
4 PAVEL FLORENSKY: La colonna e il fondamento della verità, Rusconi, Milano, 1974.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 88



rekvő gyakorlat soha nem hozott létre, nem hoz létre és nem is fog létrehozni szép-
séget. És soha nem képes felébreszteni a kedvet és a vágyat, hogy úgy éljünk. Kelt-
het ugyan némi csodálatot, de nem ébreszthet vágyat a részvételre.

A szépség hiánya nem romantikus vagy filozofikus kérdés, hanem keserű tény-
megállapítás, amely igazabb, mint a szociológiai, kultúraelméleti vagy pszicholó-
giai elemzések. Nem könnyű olyan közösséget találni, amely szép közösségi életet
él. És itt mindjárt csapdákkal találkozunk, mert meg kell határoznunk, mit értünk
szépen. Természetesen nem az olyan életet, amely megelégszik a változások keze-
lésével; csak a húsvéti élet szép. Hasonlóképpen nehéz olyan szerzetesi házra, ko-
lostorra bukkanni, ahol megtapasztalható a világ átváltoztatása a kommunió sze-
rint, az Egyházzal a szívben. Itt további ideológiai csapdákkal találkozunk a szépség
mibenlétét illetően, amelyet gyakran szembeállítanak a szegénységgel, miközben az
Egyház hagyománya megmutatja nekünk, hogy a szépség mindig a szegénység je-
gyese volt. De mindez azt mutatja, hogy a valóság, beleértve magát az embert is,
többé nem szimbolikus valóság, mintha békésen elfogadtuk volna a bűn által épí-
tett falat és erre vetítenénk a vallási és emberi értékeket, s aztán ezek nevében hajt-
juk végre akaratunkat, miközben nyilvánvalóan számtalan bajjal teli világot hozunk
létre, amelyek skálája a teológiai bajoktól a spirituálisokon és lelkieken keresztül
egészen a testi betegségekig terjed. Miért adatik meg nekünk ma, annyi év mé-
lyenszántó elemzései után, hogy ilyen gondolatokra jussunk? A szimbolikus való-
ság olyan valóságot jelent, amelyben láthatatlanul két világ egyesül, az isteni és az
emberi, az örök és a mulandó, a teremtetlen és a teremtett. Ennek az egységnek
a két pillére, a teremtés és a megváltás teszi lehetővé, hogy bármikor megtisztul-
hassunk és visszatérhessünk ahhoz a gondolkodásmódhoz, amely elválaszthatatlan
része kapott életünknek. Ami árulkodik rólunk és megmutatja, hogy mentalitá-
sunk nem ilyen, az éppen a szépség hiánya, mert a szeretet hiányáról tanúskodik.
S a szeretetnek egyetlen eredete van, s ez Isten. Isten szeretet és mi a kegyelem ré -
vén szabad akaratunkból mindig hozzáférhetünk ehhez a forráshoz. Amikor ezt a
forrást valamilyen lélektani, szociológiai vagy filozófiai állványzattal helyettesítik,
először a szent szeretet fog hiányozni, amely szükségszerűen Istenhez, az emberhez
és a teremtett világhoz vezet minket.

A szépség hiányát tapasztaljuk az utóbbi évtizedek során kialakult képzési
útban is. Elválasztások sorozata vezetett oda, hogy mozdulatlan részegységeknek
látjuk a képzést. Kidolgoztunk egy nagy polcrendszert, ahol minden polc meg-
követeli a saját szakosodását, olykor a saját igazságát, módszertanát, és nem áll
semmilyen belső, szerves kapcsolatban vagy összefüggésben a másik polccal. Így
aztán olyan emberek kerülnek ki a rendszerből, akik talán föl vannak készülve
valamire, de biztosan gyengék a kegyelmi élet kiegyensúlyozott megélésére

A lélek szerinti élet és a folyamatos továbbképzés…

– 89 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 89



(integrazione spirituale). Ennek megvannak a maga klasszikus jellegzetességei,
ezek közül most csak néhányat említek. Ilyen az Isten és az ember iránti osztat-
lan szeretet, az önfeláldozásra való hajlandóság, ami abból táplálkozik, hogy kel-
lőképpen megtapasztaltuk a feltámadást, s ez életerőt és életkedvet ad, azután
szabadság a dolgoktól és a személyektől, mert más forrás éltet, más forrás táplál
bennünket. A már megtörtént legsúlyosabb törés, ami bizonyosan az erősen mo-
ralizáló, intellektualizáló s következésképpen voluntarisztikus korra adott válasz,
az az isteni és az emberi elválasztása. De az emberi és a spirituális, a lelki és a val-
lási elválasztása végső soron súlyos félreértésre mutat rá a hit fő tényezőit illetően.

A keresztény létmód éppen az egység és a szimbólum módja, szentségi és
eucharisztikus mentalitás. Megtanítottuk a világot az anyaggal való párbeszédre,
először fedtük fel a test, a föld és az emberi munka magasabb értelmét. Tettük
mindezt szentségi-krisztológiai alapon, az Egyház életében. Az eucharisztikus
mentalitás, a teremtett világtól átitatott gondolkodás megteheti, hogy embert
mond, amikor Krisztust említi.

A HIVATÁS AZONOS A MEGVÁLTÁSSAL

Hivatásunk valamiképpen a keresztségben újjászülető élet lényegéhez tartozik.
Az élet története szerintünk, keresztények szerint úgy indul, hogy a sírban va-
gyunk és hívó hangot hallunk: „Jöjj ki!”, vagy ahogyan a modern szentírás ma -
gyarázat pontosít Lázár feltámasztásával kapcsolatban: „Lázár, gyere ide ki, velem”.
A patrisztikus felfogással teljes összhangban, Loyolai Szent Ignác is a halálból az
életbe, az elszigeteltségből a kommunióba, a sötétségből a fényre szólító hívással
azonosítja a hivatás kezdetét. A bűn megbocsátása, a keresztség szentsége való-
ban újrateremtés, amely a húsvéti, feltámadási modell szerint történik. Krisztus
az életre hív minket, nekünk ajándékozván az életet, s ennek megélése a hivatá-
sunk: megvalósítani ezt az életet a kapott adománynak megfelelően, azaz egység-
ben a szentháromságos Istennel, a többi emberrel és a teremtett világgal Krisztus
módjára, egészen addig, hogy nyilvánvalóvá tesszük a Krisztust. Hivatásunk ér-
telme, hogy átragyogtatjuk Krisztust az életünkön, megmutatjuk az átmenetet a
rabszolgából gyermekké, szolgából szabad gyermekké válás során. A Szentlélek,
amely gyermekké tesz bennünket a Fiúban, megvilágítja, ihleti és mozgatja egész
életünket ezen egyre tudatosabb, teljesebb és érettebb gyermekség felé. A Szent-
lélek afelé mozgatja életünket, hogy teljesen felismerjük magunkat a feltámadt
Krisztus testében, hiszen ez tény, és arra vezet minket, mint személyeket, hogy
gyermeknek tudjuk magunkat a Fiúban. Hivatásunk tehát abban áll, hogy egyre

Marko Rupnik SJ

– 90 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 90



teljesebben találjuk meg magunkat Krisztusban és Krisztust önmagunkban, éle-
tünkben és történetünkben. Krisztus életünk tartalma, életünk jelentése, s hiva-
tásunk abban áll, hogy felfedezzük ezt a jelentést mindenben, ami csak történik
velünk, és Krisztus testeként mutassuk meg magunkat. Krisztus a jelentés és a
Szentlélek teszi, hogy felfedezzük ezt a jelentést, és úgy közli mivelünk, mint egy
bensőleg és alkotórészként hozzánk tartozó valóságot, ahogyan Jean Corbon mon-
daná. Hivatásunk tehát nem választható el a kontemplációtól.

A nagy spirituális művészet kontempláció (szemlélődés). A kontempláció azt
jelenti, hogy egy dologban meglátjuk a mélyebb valóságot. Tömören kifejezve az
igazi kontempláció azt jelenti, hogy meglátjuk minden emberi dolog összefüg-
gését Krisztussal. Ez természetesen nem lehetséges a Szentlélek nélkül, mert nél-
küle nem láthatjuk meg Krisztus Isten-voltát, és a legjobb esetben is csak puszta
metafizikára redukáljuk azt. És ha észre is vesszük Krisztus tartalmait, külsősé-
gekként fogjuk fel őket, nem mint életünk alkotórészét. Miközben a Szentlélek
által mozgatott benső megismerés (conoscenza sapienziale) közli veled a krisztusi
kinyilatkoztatást, felfedezteti veled úgy, mint életed alkotórészét.

Nagyon szomorú látni szerzeteseket, akik még érett korukban is önmagukkal
foglalkoznak és próbálják megoldani problémáikat, arról álmodozva, hogy vala-
milyen varázstudomány majd elrendezi az életüket, kiegyenlíti rendezetlen szám-
láikat, és eljuttatja őket egy ideális állapotba, ahonnan újra szeretnék kezdeni, vagy
szerintük újrakezdhetnék. Szomorú látni őket, mert ez utópia, amelyet azonban
gyakran a szerzetesi intézmények táplálnak bennük és nyújtanak mintegy csali-
ként az álmaik és illúzióik számára. Létezik azonban egy jellegzetesen zsidó-ke-
resztény kontempláció, amely hozzásegít, hogy meglássuk Istent a történelemben,
és éppen akkor leljük meg a békét, a vigasztalást és az erőt, amikor kommunióban
vagyunk a történelemben jelenlévő Istennel a drámai és tragikus pillanatokban és
eseményekben. Innen ered a világban való cselekvés egyetlen lehetősége.

Vladimir Szolovjev modern és erőteljes módon mutatja rá, hogy az ember
megváltása egybeesik az Egyház létrehozásával, és hogy az Egyház küldetése fel-
ragyogtatni a világban ezt a megváltott emberséget, amely a teremtmények vilá-
gában megéli az egységet a három Legszentebb Személlyel.5 Az Egyház, mint a sze-
mélyek kommuniója Krisztusban, Őáltala a szentháromságos kommunióba
merül. Szolovjev szerint az Egyház hivatása mindenekelőtt szervezetiségében van,
vagyis a közösségi élet, a struktúra megszervezésében oly módon, hogy kitűnjék
az Egyház szentháromságos természete és jellege. Tehát az Egyház mint isteni és
emberi valóság arra hivatott, hogy összefogja az Isten szerinti életet a teremtett vi-

A lélek szerinti élet és a folyamatos továbbképzés…

– 91 –

5 VLADIMIR SOLOVIEV: I fondamenti spirituali della vita, i. m. 

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 91



lágban. Emberi természetünk már megváltatott, felvétetett és gyermekivé tétetett
Krisztusban. A mi hivatásunk abban áll, hogy elfogadva ezt a tényt, konkrét tet-
tekkel és kommuniós mentalitással csatlakozzunk mindenki szinergiájához/egysé-
géhez. Röviden összefoglalva: a szentháromság-modell a három Személy tökéle-
tes és abszolút, szinergikus együttműködése, közösségük a tökéletes szeretet és
egyetlen valóság mint Isten, amely egyetlen. Ez az együttműködés teszi, hogy a
Szentháromság minden személye teljességgel részesül a másikból, és már az egy-
házatyák korában bebizonyították, hogyan vesz részt mindhárom személy az egyik
vagy a másik cselekedeteiben. Nem létezik az egyes személyek külön érvényesü-
lése vagy önérvényesítése, hanem mindig a kommunió szinergiája működik,
amely magával a cselekedettel állítja az egyest mint a három egységét. Az Egyház
hivatása tehát az emberi élet megszervezése ennek mintájára. S itt lép be a szer-
zetesi élet, mint vezető, mint prófécia, mintha már az itteni életben felfedné a
túlvilági életet. Mintha már ma megmutatnánk az eszkaton idejét.

Ha, miként Szolovjev teszi, Szent Ágostont és a Szentháromságról írott
traktátusát is megidézzük, újra meg kell állapítanunk, hogy az összekötő szál
megint csak a Szentlélek. A szentháromságos élet nélkül, amelyben a Szentlélek
által Krisztusban részesülünk, nem érthetjük meg a Szentháromságot. Sajnos elég
belepillantanunk a mostanában kiadott teológiai kézikönyvek bármelyikébe és
látni fogjuk, hogy valami elromlott.6 Ágoston azt mondja, hogy amint az elme
megtisztulása és a Szentlélekben való részesedés nélkül nem ismerhetjük föl Krisz-
tusban az Urat, Isten Fiát, hanem megrekedünk ember voltánál, úgy megtisztulás
és a Szentlélekben való részesedés nélkül nem jutunk el a Szentháromság ismere-
tére. S hogy ezért a Szentháromságot a tapasztalati világból vett és Isten felé vetí-
tett gondolatokkal helyettesítik, mintha mondanának valamit Istenről, mintha az
anyagtól megszabadított, a fizikai világon túli gondolatok volnának, vagy metafi-
zikai felvetések, amelyek valami fontosat közölnek Istenről. Ágoston azt mondja,
hogy mindkét felvetésből ugyanaz hiányzik, vagyis az Istennel való kommunió.

A tapasztalat is azt bizonyítja, hogy mennyire bezárkóztunk az élet megszer-
vezésébe a földi világban. Valószínűleg itt is visszahatásról van szó a múlttal szem-
ben, amikor is az istenit elgondolt ideálként tételezték, amit aztán moralizáló
módon akartak alkalmazni az életben. Az erre adott válasz, hogy az életet kidol-
gozott kategóriák és kritériumok alapján szervezzük, a történeti koordinátákon
belül. Hiszen szinte teljesen elzártuk, elfelejtettük vagy eltöröltük a történelem-
ből az örökkévalóságba, az eszkatonba való átmenetet. Az eszkatológia gyakorla-

Marko Rupnik SJ

– 92 –

6 A kritikai szempontokhoz vö. TOMÁS SPIDLIK: La spiritualità dell’Oriente cristiano, San
Paolo, Cinisello Balsamo, 1995; CENTRO ALETTI: Teologia pastorale, Lipa, Roma, 2005.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 92



tilag teljesen eltűnt a láthatárunkról, s történt ez azért is, mert az Egyház és éle-
tünk megszervezése olyannyira radikálisan immanens, vagyis kultúraelméleti, szo-
ciológiai és pszichológiai kritériumok alapján történt, hogy az eszkatológiai életbe
való átmenet annyira radikális ugrást jelentene, hogy az már elképzelhetetlen.
Az életadó lehelet irányába felépített falat annyira megszoktuk már, hogy meg
sem próbáljuk áttörni vagy eltávolítani, hanem rávetítve nagy értékekből felépí-
tett ideológiánkat, ennek visszfényében próbáljuk megszervezni életünket a be-
zárt szobában. A mód, ahogyan életünket szervezzük, elárulja hivatásszemléle-
tünket, és immár teljesen világos, hogy évtizedekig bezárkóztunk a földi világba,
s tettük ezt olyan gyökeresen és kizárólagosan, hogy az eszkatológiai élet tökéle-
tesen eltűnt a látóhatárunkról, olyannyira, hogy gyakorlatilag már nem hisszük
testünk és életünk feltámadását, amint a statisztikák is mutatják.

Az ilyen módon értelmezett és megélt hivatás nyilvánvalóan terméketlenségbe,
a kreativitás hiányába fullad. Egy ilyen élet nem gyakorolhat vonzerőt, mert csak
az vonz, ami valóban él, de, amint Szent Ágoston mondja, mi lehet Krisztus em-
bersége Isten-volta nélkül? Mi a mi emberségünk az életadó lehelet, a keresztség-
ben való feltámadás nélkül? Testünket a lélek tölti meg élettel, s a lelket a Szellem
(ol. Spirito = Szentlélek), de ha a Szellemet kihagyjuk, a lélek meghal és a lélek ta-
nulmányozása valójában a halál pszichológiája. S a kommunió a Szentháromság
nélkül csupán a kapcsolatok élettelen, lélek nélküli matematikája. Ezért volt a
sok tévelygés, hogy egy kis életet találjunk elmélettől elméletig, módszertantól
módszertanig futva. De végül meg kellett állapítanunk, hogy a kapcsolat-elmélet
megváltás nélkül megoldhatatlan. Így aztán jobb, ha valódi kapcsolatok nélkül,
vagyis közösség nélkül szervezzük az életet.

Megpróbáljuk tehát életünket a környező világ által nyújtott legmagasabb ren -
dű értékek szerint megszervezni. Gyakorlatilag ez a vezető trend az utóbbi évti-
zedek szerzetesi életében. Egyszer a szociális kérdések, másszor a feminizmus, a
másságot hordozók, a homoszexuálisok emancipációja, az ökológia stb. Hogy
a világ a saját ideológiái után fut, az érthető, de hogy ez történjen a szerzetesi élet-
ben is, az nagyon szomorú. Szomorú, mert megint megmutatkozik a lényeg hiá-
nya. Hogy nem lehet megtanulni, hogy az eticizmus, a moralizálás és a hit ideo-
logizálása a legádázabb ellenség, a kereszténység valóságos rákfenéje? Mik azok
az értékek, amelyek az Egyház területén születtek a Krisztusban megváltott és a
Szentlélektől vezérelt keresztények élete által, s most innen elszakítva próbálják
meg elénk tárni őket? Ezek az értékek értékek voltak, mert magukban hordoz-
ták a pneumatológiai és krisztológiai nyitás lendületét. Ezt a két dimenziót meg-
szüntetve ideológiai harcok tárgyává válnak, amelyek sokszor a rájuk hivatkozók
viselkedésének meghasadásához vezetnek.

A lélek szerinti élet és a folyamatos továbbképzés…

– 93 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 93



Az Egyház hivatása – s mi szerzetesek pontosan ennek a hivatásnak a tengelyé-
ben vagyunk – abban áll, hogy mindig jobb életminőséget teremtsen. A kreativi-
tás teológiai értelemben azt jelenti, mindig a korábbinál jobb minőséget adunk az
életnek. S az élet minősége a halál legyőzésének lehetőségén mérhető le. Csak az a
valódi életminőség, amely ellenáll a halál rozsdájának, a halál rontásának. Az egé-
szen másfajta kreativitást a teológia illúziónak tekinti. Az életnek ez a minősége,
amely képes rá, hogy a halálnak már a hátát lássa – mert már túl van rajta – csak
Krisztus általi részesedés az isteni kommunióban, ami örök. Csak Isten szeretete bi-
zonyult olyan erősnek Krisztusban, hogy amikor megölték, föltámadt, és még
akkor is tovább szeret. A kreativitás tehát valójában abban áll, hogy az emberi éle-
tet Isten élete szerint szervezzük. Az emberi kreativitás nem áll meg a tökéletes for-
máknál, a kidolgozott külső formáknál, mert az élet minősége a kommunió a sze-
retetben, és a szeretet a húsvéti módon valósul meg, tehát fennáll annak a veszélye,
hogy a tökéletesség mintájául állított külső forma bálvánnyá válik, mert ha való-
ban spirituális, akkor mindig nyitva áll a húsvéti dráma felé. S ez nem a külső,
mozdulatlan formai tökéletesség. Istenünk legmagasabbrendű megnyilvánulása
nem egy tökéletes szobor, hanem a kálvária és a nyitott sír.

Vegyünk egy művészeti példát. A keresztények művészete, állítja Bergyajev,
soha nem a tökéletesség művészete, ez a pogányok művészetének jellemzője,
akik a földi életben keresik a tökéletesség formáját, amely abszolút modellként
jelenik meg.7 A keresztények művészetükben hagyják, hogy átderengjen a tö-
rékenység, a csonkaság egy formája. Olykor egyenesen a csúnya felé közelednek,
mert az ember a bűnnek, a csalásnak, az elbukásnak kitett lény. Ezért nem for-
mailag dolgozzák ki a tökéletességig, hanem az ember és az Isten között létre-
jövő, üdvözítő és teremtő kapcsolat során. Így a keresztények művészete meg-
próbálja megmutatni az ember tökéletességét, hiánytalanságát, amely az
üdvözítő és átalakító, isteni-emberi viszonyban rejlik. Ez a viszony megvalósult
Krisztusban és Krisztuson keresztül folytatódik az Egyházban. Csúcspontját
egy nektek oly kedves korban érte el Dantével, Cimabuével, Giottóval és Szent
Ferenccel. Az ő koruk nem valamely esztétikai filozófia kora, hanem akkori-
ban az esztétika, a művészet szabályát az – erősen krisztológikus – teológia és a
liturgia jelentette. Pontosan ebben áll Szent Ferenc kreativitása, vagyis abban,
hogy az őt körülvevő modellek felett álló életminőséget mutat fel. Megérti,
hogy Krisztusban megváltották, és próbálja élettörténetében, környezetében
megmutatni, hogyan él a Krisztusban megváltott, szabad ember. Ezek a kate-
góriák és kritériumok jellemzik a keresztények kreativitását. Ezt a kreativitást

Marko Rupnik SJ

– 94 –

7 NIKOLAJ BERDJAEV: Il senso della creazione, Jaca Book, Milano, 2004.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 94



éppen azért ismerjük el, helyesen, mert mentes az ideologizálástól és a fanatiz-
mustól. A gazdagságban élő Pápa előtt mezítláb megálló Ferenc nem vet követ
az Egyházra, hanem kreatívan megmutatja egy megváltott ember életét. S a
megváltott ember nem megváltott, ha még meg akar semmisíteni valakit.

A közvetlenül ezt követő kor már másfajta művészetet mutat. Ahelyett, hogy
megtartaná a hitnek, a spiritualitásnak és a kultúrának ezt a magas színvonalát,
sokkal könnyebb engedni a kísértésnek, hogy átvegyék és az Egyházba impor-
tálják a pogány szépségmintákat. Például Botticelli már nyíltan ezt teszi. És mi
történik? Ez a művészet spirituálisan már nem hatékony, mert hiányzik belőle az
isteni és emberi viszony, ami ember és az őt üdvözítő és átalakító Isten között le-
játszódik. Mivel ebben a művészetben nincs jelen ez a viszonylat, nem jeleníti
meg Isten és ember misztériumát. Még ha formailag vallásos marad is a vallási
téma miatt, ez a vallás már egy olyan képzőművészet által elmesélt kulturális
adat, melyben az embernek nincs többé elengedhetetlen szüksége Istenre, szere-
tetére, üdvösségére. Ezért a vallás lassanként esetlegességgé, szabadon választha-
tóvá válik. Nélküle is megvan az ember. Az ember képes tökéletessé tenni, ki-
teljesíteni és megvalósítani önmagát. Mert a pogány világból átvett, mintaként
ajánlott forma ideális forma, ami felé hajszolhatjuk az embert, és minden lépés,
amivel közelebb kerül hozzá, megerősíti az embert feltételezett kreativitásában.

Ha végiggondoljuk ezt a hátteret, és felidézünk néhány, a vallásos élet által lét-
rehozott művet, meglepő egyezést fedezhetünk fel. Szinte minden apostoli in-
téz kedés, kórházak, iskolák stb. a törékeny, szegény, beteg, sebesült, tudatlan,
esendő emberről és Isten üdvözítő és jótékony cselekedeteiről szól, amelyeket az
emberben végez. Megállapíthatjuk, hogy lassanként a mű, a mű formája és ennek
társadalmi hatása került a fő helyre. Egyenesen magát a vallást, hogy ne mond-
juk, Istent is alávetették és beskatulyázták a műbe. Alárendelték az iskolának Is-
tent, a hitet, a vallást, a spiritualitást, és iskolás módon az iskola részévé tették.
Mindez erős reakciót váltott ki a hit, az Egyház és még Krisztus ellen is. Az is-
koláknak megvan a maguk módszertana, tantárgyi megközelítésük, és ezek el-
nyelték az eredetiséget, mindinkább elsőbbséget biztosítva a doktrína fontossá-
gának ideális-konceptuális és mindenekelőtt etikai és morális tekintetben. Mivel
elvesztették az Istennel való egység lényegi gondolatát, a fenti dolgok kényszerré,
teherré váltak, amelyek inkább a szabadság hiányát éreztették a fiatalokkal, mint-
sem az ember kiteljesedését. Ekkor erős allergia fejlődött ki, s az Egyház és a ke-
resztény élettel teli kultúra elutasítása nemcsak hogy divat lett, hanem lelki és
kulturális feszültséglevezető módszer is. Azt gondolták, hogy úgy szerezhetik
vissza a rokonszenvet, ha Egyházon kívül népszerű gondolkodásmódokat, mo-
delleket, mintákat és értékeket favorizálnak, de nem vették észre, hogy még min-

A lélek szerinti élet és a folyamatos továbbképzés…

– 95 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 95



dig ugyanaz a csapda tartja fogva őket. Ahelyett, hogy úgy teremtették volna
meg az élet minőségét, hogy megmutatják ezt a Krisztusban megváltott és sza-
bad emberséget a maga végtelen kommuniós látóhatárával, folytatták a minták
és a formák átvételét a világból, ahol ezek bizonyosan a szeretet-dimenzió és a
halál legyőzéseként értelmezett életminőség nélkül jöttek létre. Mert világos,
hogy nem látszanak valami nagy eredményei ennek a „modern” gondolkodás-
módnak. Sőt, valószínűleg az történt, amit prófétikusan jósolt majd egy évszá-
zada Nyikolaj Bergyajev, megérezvén, hogy a kreativitásnak ez a hiánya, az ér-
tékek etikai-morális szféráiba történő bezárkózás abban az illúzióban, hogy így
párbeszédben maradhatunk a többségi, vagyis nem hívő kultúrával, az egyházi
intézmények összeomlásához vezetett, mert ezeket a hit, valamint Isten és az
ember meggyőződéses szeretete tartotta össze. Ő azt mondja, hogy amikor
az egyházak tökéletesen megszervezik majd a tevékenységüket, s a társadalmi és
kulturális élet leg fejlettebb és legkidolgozottabb formáit alkalmazzák, nagy tö-
megek fogják elhagy ni az egyházakat. A hívek elvesztésétől sújtott egyházak még
szorgalmasabban fogják fejleszteni intézményeiket és próbálják kielégíteni az
emberek igényeit. Az emberek azonban távol maradnak majd, sőt ezzel a tevé-
kenységükkel az egyházak hatalmas konfliktusba kerülnek a társadalommal.
Bergyajev egyszerűen azért vélelmezi ezt a konfliktust, mert a civil társadalom fej-
lődni fog, s amit egykor az Egyház tett, azt most meg tudja tenni a civil társa-
dalom, sőt meg is akarja tenni, hogy megakadályozza az Egyházat a hatalom
gyakorlásában, amelyet a társadalom már csak kulturális, gazdasági és társadalmi
hatalomnak lát. Két hatalom összecsapásáról van tehát szó, egyazon harcmezőn.
Remélem, világos, hogy a tévedés, vagy mondhatjuk csapdának is, az volt, hogy
az Egyház létrehozta a kulturális és társadalmi élet tökéletességének formáját,
amely többé nem Isten és ember misztériumának jelenlétén alapult, hanem az
önmagáért való humanista kultúrán, amelyre különféleképpen és eltérő megkö-
zelítésekkel alkalmazták a vallásos viszonyulást. S ahogyan az emberek egyre in-
kább szükségtelen járomnak érezték ezt a vallásos világot, úgy a világ létrehozta
ugyanazt a formát, immár vallásosság nélkül.

A képzés alapproblémája manapság tehát elsősorban az alapok, hitünk legmé-
lyebb dimenzióinak, s mindenekelőtt a keresztségi életnek az újrafelfedezése. Arról
van szó, hogy poroljuk le az Egyház és a különböző szerzetesrendek szentségi em-
lékezetét, azért, hogy újra valóban birtokba vegyük Istennel való egységünket és
Krisztusban való életünket. A folyamatos továbbképzés fontos, nyitott kérdése,
ho gyan mutassam ki megváltott emberségemet és Krisztusban gyermekké tett sze-
mélyemet. Nyitott kérdés, hogy mi közösségként hogyan szervezzük meg életün-
ket és dolgozzunk a világban úgy, hogy láttassuk, szabadon csatlakoztunk a kö-

Marko Rupnik SJ

– 96 –

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 96



zösséghez, és láttassuk Istennel, a többi emberrel és a Földdel való kommuniónkat.
A nyitott kérdés a világ és a történelem átváltoztatása nem valamely ideológia,
hanem Krisztus Teste szerint. A kreativitás eredeti értelmében ez a kihívás.

Ha válaszolni akarunk Istennek, azt hiszem, mindenekelőtt arra van szükség,
hogy bátran újragondoljunk bizonyos dolgokat, gondolati ösvényeket, amelye-
ken az utóbbi időben jártunk. Nemcsak a XX. századra gondolok, hanem sok-
kal korábbi időkre és arra, hogy újra fel kéne vetni egy hitelesebben keresztény,
eucharisztikus, kommuniós, szimbolikus gondolkodásmódot. Bátorságra van
szükség egy szemlélődő és szimbolikus mentalitás kifejlesztéséhez, amely képes
az egész szemlélésére, miközben a részletre figyel. Befogadó megközelítésre a ki-
záró helyett. Eucharisztikus szemlélődő mentalitásról van szó, amelyben folya-
matosan megtapasztaljuk, hogy Krisztus Testét, amely mi vagyunk, az ő vére él-
teti, ezért életünk lehet kreatív és önmagához nem lekötött, hiszen biztonságos,
amennyiben többé nem a mi vérünkhöz, hanem Krisztuséhoz kötődik. S az élet-
nek ez a biztonsága szabadít fel bennünket az önmagunkért való aggódás alól és
vet minket a szeretet-nyitásba a világ felé. A szerzetesi életnek ma mentesnek
kell lennie az egoista, nárcisztikus szorongástól, amellyel folyamatosan önma-
gunkért aggódunk. Fel kell szabadítanunk az ember és a bűnös iránti szerete-
tünket. A képzésnek is, és elsősorban a képzésnek arra kell irányulnia, hogy lét-
rehozza a találkozást a Megváltóval, majd pedig elősegítse a kreativitást.8

(Sulyok Miklós fordítása)

A lélek szerinti élet és a folyamatos továbbképzés…

– 97 –

8 A szerző gondolataihoz lásd még bővebben: MARKO RUPNIK: Nel fuoco del roveto ardente,
Lipa, Roma, 1996; ID.: Dall’esperienza alla sapienza, Lipa, Roma, 1996; ID.: Alla mensa di
Betania, Lipa, Roma, 2004; ID.: Il cammino della vocazione cristiana, Lipa, Roma, 2007.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 97



HITTANI KONGREGÁCIÓ

Tanbeli megjegyzés az evangelizáció néhány szempontjáról

1. BEVEZETÉS

1. Jézus Krisztus, akit az Atya azért küldött, hogy hirdesse az evangéliumot,
min den embert meghívott a megtérésre és a hitre (vö. Mk 1,14–15), feltáma-
dása után pedig rábízta az apostolokra evangelizáló küldetésének folytatását (vö.
Mt 28,19–20; Mk 16,15; Lk 24,4–7; ApCsel 1,3): „ahogy engem küldött az
Atya, úgy küldelek én is titeket” (Jn 20,21; vö. 17,18). Ő az, aki az Egyház
által el akar érni minden történelmi korszakot, a föld minden helyét, és min-
den társadalmi környezetet, hogy minden egyes személyhez eljuthasson, hogy
mindannyian egy nyáj legyenek és egy pásztor (vö. Jn 10,06): „Menjetek el az
egész világra és hirdessétek az evangéliumot minden teremtménynek. Aki hisz
és megkeresztelkedik, az üdvözül, aki nem hisz, az elkárhozik” (Mk 16,15–16).

Az apostolok tehát „a Szentlélektől indítva mindenkit felszólítottak életük
megváltoztatására, megtérésre és a keresztség felvételére”,1 mivel „a zarándok
Egyház szükséges az üdvösséghez”.2 Ugyanez a Jézus Krisztus az, aki – mivel
jelen van Egyházában – megelőzi az evangalizációt végzők működését, valamint
kíséri és követi is azt, ami által gyümölcsözővé teszi a munkájukat: az, ami a kez-
det kezdetén történt, folytatódik az egész történelem folyamán.

A harmadik évezred kezdetén újra elhangzik a világban az a felhívás, amelyet
Péter és testvére András, valamint az első apostolok Jézustól hallottak: „evezze-

DOKUMENTUM Sapientiana 5 (2012/1) 98–113.

– 98 –

1 II. JÁNOS PÁL: Redemptoris missio (1990. december 7), n. 47, AAS 83 (1991) 293.
2 II. VATIKÁNI ZSINAT: Lumen gentium, n. 14; vö. Ad gentes, n. 7; Unitatis redintegratio, n. 3.

Ez a tanítás nem mond ellent Isten egyetemes üdvözítő akaratának, amely „azt akarja, hogy
minden ember üdvözüljön és az igazság ismeretére eljusson (1Tim 2,4); mivel szükséges ösz-
szekötni ezt a két igazságot, vagyis az üdvösség valóságos lehetőségét Krisztusban minden
ember számára és az Egyház szükségességét az üdvösség rendjében”. II. JÁNOS PÁL: Redemp -
to ris missio, n. 9, AAS 83 [1991] 258.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 98



tek a mélyre és vessétek ki a hálót halfogásra” (Lk 5,4).3 A csodálatos halfogás
után az Úr megjövendölte Péternek, hogy „emberek halászává” teszi őt (Lk 5,10).

2. A evangelizáció fogalmának nagyon gazdag a jelentése.4 Széles értelemben az
Egyház egész küldetését összefoglalja: hiszen annak egész élete a traditio
Evangelii, az evangélium hirdetése és továbbadása, amely „Isten üdvösséget hozó
ereje minden hívőnek” (Róm 1,16), és amely legvégső lényegét tekintve Jézus
Krisztussal azonos (vö. 1Kor 1,24). Ezért ha így fogjuk fel, az evangelizáció
címzettje az egész emberiség. Mindenesetre evagelizálni nemcsak egy ismeret
megtanítását jelenti, hanem azt, hogy az Úr Jézust szavakkal és tettekkel hir-
detjük, vagyis azt, hogy jelenlétének és tevékenységének eszközévé tesszük ma-
gunkat a világban.

„[M]inden embernek joga van Isten ’jó hírének’ megismerésére, amely Jézus
Krisztusban vált ajándékká és nyilvánvalóvá. Az ember így tudja megvalósítani
saját hivatását.”5 Olyan jogról van szó, amelyet az Úr ruházott rá minden em-
beri személyre, s ezért mondhatja el valóban minden férfi és minden nő Szent
Pállal: Jézus Krisztus „szeretett engem, és önmagát adta értem” (Gal 2,20). En -
nek a jognak felel meg az evangelizáció kötelessége: „Hogy az evangéliumot hir-
 detem, azzal nem dicsekedhetem, hiszen ez kényszerű kötelességem. Jaj ne kem
ugyanis, ha nem hirdetem az evangéliumot” (1Kor 9,16; vö. Róm 10,14). Innen
érthető tehát, miért van az, hogy az Egyház minden tevékenységének lényegileg
evangelizáló jellege van, és soha nem szabad azt függetleníteni attól a törekvés-
től, hogy mindenkit találkozásra segítsen Krisztussal a hitben, ami az evangeli-
záció elsődleges célja: „a társadalmi tények és az evangélium egyszerűen elsza-
kíthatatlanok egymástól. Ahol az embereknek csak ismereteket, készségeket,
technikai adottságokat és eszközöket viszünk, ott túlságosan keveset viszünk.”6

3. Ma azonban egyre növekvő mértékben zavarodottság tapasztalható, ami soka -
kat arra vezet, hogy ne hallják meg és ne váltsák tettekre az Úr missziós parancsát
(vö. Mt 28,19). Gyakran úgy tartják, hogy minden olyan próbálkozás, amely arra
irányul, hogy másokat vallási kérdésekkel kapcsolatban meggyőzzünk, szabadsá-

Tanbeli megjegyzés az evangelizáció néhány szempontjáról

– 99 –

3 Vö. II. JÁNOS PÁL: Novo millennio ineunte (2001. január 6), n. 1, AAS 93 (2001) 266.
4 Vö. VI. PÁL: Evangelii nuntiandi (1975. december 8), n. 24, AAS 69 (1976) 22.
5 II. JÁNOS PÁL: Redemptoris missio, n. 46, AAS 83 (1991) 293; vö. VI. PÁL: Evangelii nunti -

andi, nn. 53 és 80, AAS 69 (1976) 41–42, 73–74.
6 XVI. BENEDEK: Homilia az új termés betakarítása alkalmából mondott szentmisén (2006.

szeptember 10), AAS 98 (2006) 710.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 99



guk korlátozásával jár. Csak saját elveink kifejtése volna megengedett, és az, hogy
meghívjuk a másikat a saját lelkiismerete szerinti cselekvésre, anélkül azonban,
hogy arra törekednénk, hogy az illető Krisztushoz és a katolikus hithez térjen: azt
mondják, elégséges az embereket abban segíteni, hogy emberibbek legyenek, hű-
ségesebbek a saját vallásukhoz, avagy, hogy elegendő olyan közösségeket létre-
hozni, amelyek az igazságosságért, a szabadságért, a békéért és a szolidaritásért
dolgoznak. Továbbá néhányan azt tartják, hogy nem kell hirdetnünk Krisztust
azoknak, akik nem ismerik, sem pedig előmozdítani az Egyházhoz való csatlako-
zást, hiszen el lehet az üdvösségre jutni a Krisztus kifejezett ismerete nélkül, va-
lamint anélkül, hogy formálisan is betagozódnánk az Egyházba.

Ezekkel a nehézségekkel szemben tartotta fontosnak a Hittani Kongregáció
közreadni ezt a Megjegyzést. Miközben feltételezi az evangelizáció katolikus taní-
tásának teljességét, amelyet VI. Pál és II. János Pál tanítóhivatala részletesen kifej-
tett, ennek a Megjegyzésnek az is célja, hogy tisztázzon néhány szempontot azzal a
viszonnyal kapcsolatban, amely az Úr missziós küldetése és a mindenkit megillető
lelkiismereti- és vallásszabadság között fennáll. Olyan szempontokról van szó, ame-
lyeknek fontos antropológiai, egyháztani és ökumenikus vonatkozásai vannak.

II. NÉHÁNY ANTROPOLÓGIAI VONATKOZÁS

4. „Az az örök élet, hogy megismerjenek téged, az egyedül igaz Istent, és akit
küldtél, Jézus Krisztust” (Jn 17,3): Isten értelmet és akaratot adott az embe-
reknek, hogy szabadon tudják őt keresni, megismerni és szeretni. Ezért az em-
beri szabadság olyan erőforrás és kihívás, amelyet az adományozott az ember
számára, aki őt teremtette. Olyan adomány, amely képessé teszi őt arra, hogy
megismerje és szeresse azt, ami jó és igaz. Semmi sem veszi jobban igyénybe az
emberi szabadságot, mint a jóság és az igazság keresése, amely arra serkent, hogy
életének minden alapvető aspektusát bevonja ebbe a kutatásba. Ez különösen
is a megváltó igazság esetére igaz, amely nem csupán a gondolkodás tárgya,
hanem olyan esemény, amely a személyiség egészét mozgósítja – az értelmet, az
akaratot, az érzéseket, a tevékenységet és a terveket is –, amikor az illető csat-
lakozik Krisztushoz. A jóság és igazság ezen keresése már a Szentlélek tevé-
kenysége, aki megnyitja és előkészíti a szíveket az evangéliumi igazság elfoga-
dására, amint azt Aquinói Szent Tamás közismerten állítja: „omne verum a
quocumque dicatur a Spiritu Sancto est”.7 Ezért fontos a Lélek ezen tevékeny-

Hittani Kongregáció

– 100 –

7 AQUINÓI SZENT TAMÁS: Summa Theologiae, I–II, q. 109, a. 1, ad 1.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 100



ségét értékelnünk, amely hajlandóságot teremt és a szíveket közel viszi az igaz-
sághoz, ami segíti az emberi megismerést, hogy érlelődjön a bölcsességben és bi-
zalommal ráhagyatkozzon arra, ami igaz.8

Manapság azonban mind gyakrabban kérdőjelezik meg annak legitimitását,
hogy másoknak is felajánljuk azt, amit mi önmagában jónak tartunk, annak
érdekében, hogy mások azt a maguk részéről szintén elfogadják. Az ilyen fela-
jánlásra gyakorta úgy tekintenek, mint ami támadás mások szabadsága ellen. Az
emberi szabadság ezen szemlélete – amelyet függetlenítettek az igazságra való
vonatkozástól, amelytől pedig elszakíthatatlan – egyike „azon relativizmus [ki-
fejeződéseinek], amely, mivel semmit sem ismer el végérvényesnek, csakis a saját
énjét és annak akaratát tekinti végső mértéknek, és így a szabadság látszata alatt
mindenki számára börtönné válik”.9 A mai gondolkodásban sokféle formában
jelenlévő agnoszticizmus és relativizmus esetében „[a] nézetek törvényes sokfé-
lesége átadta a helyet a közömbös pluralizmusnak, mely arra a feltételezésre
épült, miszerint minden vélekedés egyenértékű: ez az igazság iránti bizalmat-
lanság egyik legelterjedtebb jele, ami a mai világban lépten-nyomon megfi-
gyelhető. Ugyanebbe a bizalmatlanságba esik néhány Keletről származó élet-
felfogás is; tagadják ugyanis az igazság kizárólagos voltát, mert abból a
föltételezésből indulnak ki, hogy az igazság különböző, egymásnak egyenesen
ellentmondó tanításokban egyformán megjelenhet.”10 Ha az ember tagadja az
igazságra vonatkozó alapvető képességét, ha szkeptikussá válik azzal a képessé-
gével kapcsolatban, hogy valóban meg tudja ismerni az igazat, akkor végül is
oda jut, hogy elveszíti azt, ami egyedülálló módon képes lenyűgözni értelmét
és elbűvölni szívét.

5. Ebből a szempontból becsapja magát mindaz, aki azt gondolja, hogy az igaz-
ság keresése terén egyedül önerőnkben bízhatunk, és nem ismeri el, hogy min-
denki rászorul mások segítségére. Az ember „a bölcsőtől fogva különféle ha-
gyományoknak válik részesévé, melyektől nemcsak a nyelvet és a kultúrát kapja,
hanem nagyon sok igazságot is, melyekben szinte ösztönösen hisz. […] az
ember életében az egyszerűen elhitt igazságok száma sokkal nagyobb azokénál,

Tanbeli megjegyzés az evangelizáció néhány szempontjáról

– 101 –

8 Vö. II. JÁNOS PÁL: Fides et ratio (1998. szeptember 14), n. 44, AAS 91 (1999) 40.
9 XVI. BENEDEK: Beszéd a Római Egyházmegye összejövetelének résztvevőihez a következő

témában: „Család és keresztény közösség: a személy formálása és a hit továbbadása” (2005.
január 6), AAS 97 (2005) 816.

10 II. JÁNOS PÁL: Fides et ratio, n. 5, AAS 91 (1999) 9–10.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 101



melyeket személyes felülvizsgálattal vesz birtokba.”11 Az a meggyőződés, hogy
bízhatunk a saját kultúránk által áthagyományozott ismeretekben, és azokban
is, amelyekről mások szereztek bizonyosságot, részint olyan igazságokkal gaz-
dagítja az embert, amelyeket egyedül nem lett volna képes megszerezni, részint
pedig olyan személyközi és társadalmi kapcsolatokkal gazdagít, amelyekre ez-
által tesz szert. A szellemi individualizmus azonban elszigeteli az emberi sze-
mélyt, mivel megakadályozza abban, hogy bizalmommal megnyíljon mások
felé – amiként abban is, hogy bőségesen kapja és adja azokat a javakat, amelyek
táplálják szabadságát –, továbbá veszélybe sodorja ahhoz való jogát is, hogy tár-
sadalmilag kimutassa saját meggyőződéseit és vélekedéseit.12

Különösen azt az igazságot vagyunk képesek elérni, amely meg tudja világí-
tani a saját életünk értelmét, és azt irányítani tudja, ha bizalommal ráhagyat-
kozunk azokra, akik képesek garantálni a bizonyosságát és hitelességét magának
az igazságnak: „A képesség és döntés, hogy az ember önmagát és életét másokra
bízza, az antropológia szerint egyebek mellett az egyik legfontosabb és legkife-
jezőbb cselekedet.”13 A kinyilatkoztatás elfogadása, amely a hitben valósul meg,
bár mélyebb szinten történik, az igazság keresésének dinamikájára is hat: „A ki-
 nyilatkoztató Istennek ’a hit engedelmességével’ tartozunk (Róm 16,26; vö.
Róm 1,5; 2Kor 10,5–6), mellyel az ember szabadon Istenre bízza egész önma-
gát, értelmével és akaratával teljesen meghódol a kinyilatkoztató Isten előtt és
önként elfogadja a kapott kinyilatkoztatást.”14 A II Vatikáni Zsinat, miután ál-
lítja minden ember kötelességét és jogát, hogy a vallás dolgában keresse az igaz-
ságot, hozzáteszi: „Az igazságot pedig a személy méltóságának és társas termé-
szetének megfelelő módon kell keresni, tudniillik szabad kereséssel, tanítás vagy
képzés, közlés és dialógus segítségével, melyekkel emberek előadják a megtalált
vagy megtalálni vélt igazságot, azért, hogy segítsék egymást az igazság keresé-
sében.”15 Mindenesetre az igazság „csak a saját erejével”16 hat. Ezért az, hogy
őszintén ösztönözzük egy személy értelmét és szabadságát a Krisztussal és az ő
evangáliumával való találkozásra, nem számít vele szemben jogtalan beavatko-
zásnak, hanem törvényes adomány és szolgálat, amely termékenyebbé teheti az
emberek közti kapcsolatokat.

Hittani Kongregáció

– 102 –

11 Uo., n. 31, AAS 91 (1999) 29; vö. II. VATIKÁNI ZSINAT: Gaudium et spes, n. 12.
12 1948-ban ezt a jogot elismerte és állította az Emberi Jogok Egyetemes Nyilatkozata is (aa. 18–19).
13 II. JÁNOS PÁL: Fides et ratio, n. 33, AAS 91 (1999) 31.
14 II. VATIKÁNI ZSINAT: Dei Verbum, n. 5.
15 II. VATIKÁNI ZSINAT: Dignitatis humanae, n. 3.
16 Uo., n. 1.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 102



6. Az evangelizáció ráadásul nemcsak címzettjei számára lehetőség a gazdagodásra,
hanem annak számára is, aki azt végzi, továbbá az egész Egyház számára. Például
az inkulturáció folyamatában maga „[a]z egyetemes Egyház […] változatos kife-
jezési formákkal és javakkal gazdagodik a keresztény élet különböző területein […].
Mélyebben ismeri meg, és megfelelőbben fejezi ki Krisztus misztériumát, miköz-
ben folytonos megújulásra kényszerül.”17 Az Egyház ugyanis, amely pünkösd nap-
jától kezdve kifejezte missziós küldetésének egyetemességét, Krisztusban magában
foglalja az emberi történelem minden időszakának és helyszínének megszámlál-
hatatlan gazdagságát.18 Minden találkozás egy személlyel vagy egy konkrét kultú-
rával – benső antropológiai értékén túl – feltárhatja az evangélium korábban ke-
véssé kifejezett lehetőségeit, amelyek gazdagítani fogják a keresztények és az Egyház
konkrét életét. Ennek a dimenziónak is köszönhetően a „az apostoloktól származó
hagyomány a Szentlélek segítségével az Egyházban kibontakozik”.19

Valóban a Lélek az, amely – miután Mária szűzi méhében Jézus Krisztus
megtestesülésénél tevékenykedett – élteti az Egyház anyai cselekvését a kultú-
rák evangelizációjában. Bár az evangélium független minden kultúrától, képes
arra, hogy áthassa valamennyit, anélkül azonban, hogy alárendelődne azok-
nak.20 Ebben az értelemben a Szentlélek a főszereplője az evangélium inkultu -
rációjának is; ő az, aki termékeny módon vezeti a párbeszédet Isten Krisztusban
kinyilatkoztatott Szava és azon legmélyebb kérdések között, amelyek az embe-
rek és kultúrák sokaságából fakadnak. Így folytatódik a történelemben – az
ugyanazon és egyetlen hit egységében – a pünkösd eseménye, amely gazdago-
dik a nyelvek és a kultúrák sokfélesége révén.

7. Az, hogy az ember más, vallási szempontból fontos eseményekkel és igazsá-
gokkal is kapcsolatba lép annak érdekében, hogy elfogadásukat előmozdítsa,
nemcsak mély összhangban van a párbeszéd, az igehirdetés és a tanulás emberi
folyamatának természetével, hanem egy másik fontos antropológiai igénynek is
megfelel: az ember sajátossága az a vágy, hogy másokat is részesítsen tulajdon
javaiból. Az örömhír hitben történő elfogadása önmagától is ilyen kommuni-
kációra serkent. Az életmentő Igazság lángra lobbantja annak szívét, aki azt a
másik ember iránti szeretettel fogadja be, s e szeretet arra mozdítja a szabadsá-
got, hogy adjon abból, amit ingyenesen kapott.

Tanbeli megjegyzés az evangelizáció néhány szempontjáról

– 103 –

17 II. JÁNOS PÁL: Redemptoris missio, n. 52, AAS 83 (1991) 300.
18 Vö. II. JÁNOS PÁL: Slavorum Apostoli (1985. január 2), n. 18, AAS 77 (1985) 800.
19 II. VATIKÁNI ZSINAT: Dei Verbum, n. 8.
20 Vö. VI. PÁL: Evangelii nuntiandi, nn. 19–20, AAS 69 (1976) 18–19.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 103



Bár a nem keresztények Isten kegyelme által üdvözülhetnek, amit Isten az
„általa ismert utakon” juttat nekik,21 az Egyház nem tud eltekinteni attól, hogy
számukra hiányzik egy óriási érték ezen a világon: Isten valódi arcának ismerete
és a Jézus Krisztussal való barátság, aki a Velünk-lévő-Isten. Valójában „nincs
annál szebb, mint amikor megismerjük őt és megosztjuk másokkal is a vele való
barátságot”.22 Minden ember számára nagy érték ugyanis a kinyilatkoztatás alap-
vető igazságainak ismerete23 Istenről, önmagunkról és a világról; míg sötétségben
élni, a végső dolgokra vonatkozó válaszok nélkül, rossz dolog, ami gyakran szen-
vedés, olykor pedig drámai mértékű rabszolgaság forrása. Ezért Szent Pál nem ha-
bozik a keresztény hitre való megtérést a „sötétség birodalmából” való megsza-
badulásként leírni, amellyel belépünk Isten „szeretett Fia országába”, akiben
„elnyertük a megváltást, bűneink bocsánatát” (Kol 1,13–14). Ezért a Krisztus-
hoz való teljes csatlakozás – aki az Igazság –, valamint az Egyházba való belépés
nem kisebbíti, hanem felmagasztalja az emberi szabadságot és előrenyúl annak
beteljesedése felé az ingyenes szeretetben, valamint a minden ember java iránti
buzgóság betetőződésében. Felmérhetetlen ajándék Isten barátainak egyetemes
ölelésében élni, amely az ő Fiának éltető testével való kommunióból fakad, el-
nyerni általa a bűnök bocsánatának bizonyosságát és abban a szeretetben élni,
amely a hitből születik. Ezekből a javakból az Egyház mindenkit részesíteni akar,
hogy így az igazság teljességét és az üdvösségre vezető eszközöket birtokolják, és
eljussanak „Isten fiainak dicsőséges szabadságára” (Róm 8,21).

8. Az evangelizációhoz hozzátartozik az őszinte párbeszéd is, amely arra törek-
szik, hogy megértse mások érvelését és érzéseit. Az ember szívéig ugyanis nem
lehet elérni ingyenesség, szeretet és párbeszéd nélkül, hogy ne csak meghirdes-
sük a kimondott szót, hanem kellőképpen alá is támasszuk azok szívében, akik-
nek szól. Ez megköveteli, hogy számoljunk azok reményeivel és szenvedéseivel,
illetve konkrét helyzetével, akikhez fordulunk. Ezen kívül éppen a párbeszéd az,
ami által a jóakaratú emberek szabadabban megnyitják a szívüket és őszintén

Hittani Kongregáció

– 104 –

21 II. VATIKÁNI ZSINAT: Ad gentes, n. 7; vö. Lumen gentium, n. 16; Gaudium et spes, n. 22.
22 XVI. BENEDEK: Homilia a pápasága kezdetekor bemutatott szentmisén (2005. április 24),

AAS 97 (2005) 711.
23 Vö. I. VATIKÁNI ZSINAT: Dei Filius dogm. konstitúció, n. 2: „Eme isteni kinyilatkoztatás-

nak tulajdonítható ugyan, hogy ami az isteni dolgokra vonatkozólag az emberi ész számára
önmagában nem fölfoghatatlan, azt az emberi nem jelenlegi helyzetében is mindenki köny-
nyen, erős biztonsággal és minden tévelytől mentesen megismerheti (vö. AQUINÓI SZENT

TAMÁS: Summa Theologiae, I, 1, 1).” (DH 3005).

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 104



megosztják spirituális és vallási tapasztalataikat. Az ilyen megosztás – amely a
valódi barátság jellegzetessége – értékes alkalma a tanúságtételnek és a keresz-
tény igehirdetésnek.

Mint az emberi tevékenység minden területén, a vallási témákról szóló pár-
beszédben is megjelenhet a bűn. Időnként megtörténhet, hogy az ilyen párbe-
szédet nem természetes célja vezeti, hanem a megtéveszés, az önközpontú ér-
dekek, vagy az arrogancia szintjére süllyed, amelyből hiányzik a résztvevők
emberi méltóságának és vallási szabadságának tisztelete. Ezért „[a]z Egyház szi-
gorúan tiltja, hogy bárkit is a hit elfogadására kényszerítsenek, vagy méltatlan
módszerekkel, csábító ajánlatokkal befolyásoljanak; ugyanakkor hatátrozottan
követeli mindenki jogát ahhoz, hogy rosszindulatú zaklatásokkal el ne riasszák
a hittől”.24

Az evangelizáció eredeti mozgatóereje a Krisztus iránti szeretet az emberek
örök üdvössége érdekében. A hiteles evangelizálók azt kívánják ingyen tovább-
adni, amit maguk is ingyen kaptak: „Krisztus tanítványai az Egyház első kor-
szakától kezdve azon fáradoztak, hogy az embereket az Úr Krisztus hitére té-
rítsék, de ne erőszakkal, nem is az evangéliumhoz méltatlan mesterkedéssel,
hanem elsősorban Isten igéjének erejével.”25 Az apostolok küldetése, és annak
folytatása az ősegyház missziójában az evangelizáció alapvető modellje marad
minden időkre: olyan küldetés ez, amelyet gyakran jellemzett a vértanúság,
amint azt az elmúlt század történelme is bizonyítja. Éppen a vértanúság ad sza-
vahihetőséget a tanúknak, akik nem hatalomra vagy nyereségre törekszenek,
hanem Krisztusért adják az életüket. Ők mutatják meg a világnak az emberek
iránti szeretet legfelsőbb fokának erejét, amely megadatik annak, aki Krisztust
követi egészen élete teljes odadásáig. Így a keresztények a kereszténység kezde-
tei óta mindmáig üldözést szenvedtek az evangéliumért, amint Jézus meg-
mondta: „Ha engem üldöztek, titkeket is üldözni fognak” (Jn 15,20).

III. NÉHÁNY EGYHÁZTANI VONATKOZÁS

9. Pünkösd napjai óta mindaz, aki megkapja a hit teljességét, beletestesül a hí-
vők közösségébe: „Akik megfogadták [Péter] szavát, megkeresztelkedtek. Aznap
mintegy háromezer lélek megtért” (ApCsel 2,41). Az evangéliumot kezdettől fog-
va hirdették minden embernek a Lélek erejében, hogy higyjenek és Krisztus ta-

Tanbeli megjegyzés az evangelizáció néhány szempontjáról

– 105 –

24 II. VATIKÁNI ZSINAT: Ad gentes, n. 13.
25 II. VATIKÁNI ZSINAT: Dignitatis humanae, n. 11.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 105



nítványaivá, valamint az Egyház tagjaivá váljanak. Az ókeresztény egyháziro-
dalomban is állandóan buzdítanak arra, hogy betöltsék azt a küldetést, amelyet
Krisztus bízott a tanítványokra.26 Általában a „megtérítés” fogalmát használják
annak a követelménynek a kifejezésére, hogy a pogányokat elvigyék az Egyházba.
A megtérés (metanoia) ugyanígy a szó sajátosan keresztény értelmében a men-
talitás és a cselekvés megváltozását jelenti, amely a Krisztusban való új életet fe-
jezi ki, akit a hit által hirdetnek: a gondolkodás és a cselekvés folyamatos meg-
újításáról van szó, a Krisztussal való minél teljesebb azonosulás irányában (vö.
Gal 2,20), amelyre mindenekelőtt a megkereszteltek kaptak meghívást. Elsősorban
ez a Jézus által megfogalmazott felhívás értelme: „térjetek meg és higyjetek az
evangéliumban” (Mk 1,15; vö. Mt 4,17).

A keresztény lelket mindig hajtotta a szenvedély, hogy az egész emberiséget
elvezesse Krisztushoz az Egyházba. Valójában az új tagok Egyházba való bele-
tes tesülése nem egy hatalmi csoport kiterjesztése, hanem a Krisztussal való ba-
rátság hálózatába való belépés; ő az, aki összeköti az eget és a földet, a földré-
szeket és a különböző korokat. A Krisztussal való kommunióra lépés ajándéka
ez, aki „új élet”, amelyet a szeretet és az igazságosságért való elkötelezettség moz-
gat. Az Egyház eszköze – „csírája és kezdete”27 – Isten országának, nem pedig
politikai utópia. Már Isten jelenléte a történelemben is magában hordja a va-
lódi jövőt, a végérvényeset, amelyben ő lesz „minden mindenben” (1Kor 15,28);
jelenléte szükséges, mivel egyedül Isten tud valódi békét és igazságosságot hoz-
ni a világba. Isten országa nem – mint ma sokan feltételezik – valami általánosság,
ami felülmúl minden vallási tapasztalatot és hagyományt, amely felé töreked-
ni kellene, és nem is mindazok egyetemes és megkülönböztetetlen közössége,
akik keresik Istent, hanem mindenekelőtt egy személy, akinek arca van, és a Ná-
záreti Jézus nevét viseli, aki a láthatatlan Isten képmása.28 Ezért az emberi szív
minden, Isten és az ő országa irányába tartó szabad megmozdulása természete
szerint Krisztushoz vezet, és az ő Egyházába való belépésre irányul, ami ennek
az országnak hatékony jele. Az Egyház tehát Isten jelenlétének hordozója, s ezért

Hittani Kongregáció

– 106 –

26 Vö. például ALEXANDRIAI KELEMEN: Protreptikos IX, 87, 3–4. (Sources chrétiennes, 2,154); AU RE -
LIUS AGOSTINUS: Sermo 14, D [= 352 A], 3 (Nuova Biblioteca Agostiniana, XXXV/1, 269–271).

27 II. VATIKÁNI ZSINAT: Lumen gentium, n. 5.
28 Vö. ezzel kapcsolatban II. JÁNOS PÁL: Redemptoris missio, n. 18, AAS 83 (1991) 265–266:

„Ha az országot elválasztjuk Jézus személyétől, az már nem Isten általa kinyilatkoztatott
országa. Ezzel meghamisítják mind az Ország tartalmát – így fennáll annak veszélye, hogy
pusztán emberi, ideológiai értelemben fogják fel –, mind pedig Krisztus természetét, aki már
nem Úrként jelenik meg, kinek minden alá van vetve (vö. 1Kor 15,27).”

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 106



az ember és a világ valóban emberivé tételének eszköze. Az Egyház elterjedése
a történelemben, ami küldetésének célja, Isten jelenlétének szolgálata az ő or-
szága által: ugyanis „nem választható el az Ország az Egyháztól”.29

10. Az Egyház missziós igehirdetését azonban „napjainkban relativista elméle-
tek veszélyeztetik, melyek nemcsak de facto, hanem de iure (elvileg) is igazolni
akarják a vallási pluralizmust”.30 Hosszú idő óta olyan helyzet alakult ki, amely-
ben sok hívő ember számára nem világos maga az evangelizáció oka sem.31

Egyenesen azt állítják, hogy az az igény, miszerint megkaptuk a kinyilatkozta-
tás teljességének ajándékát, az intolerancia magatartását rejti és veszélyes a bé-
kére nézve.

Aki így gondolkodik, figyelmen kívül hagyja az igazság ajándékának teljes-
ségét, miszerint Isten, aki kinyilatkoztatja magát az embernek, tiszteletben tartja
azt a szabadságot, amelyet ő maga teremtett mint az emberi természet kitöröl-
hetetlen vonását: a szabadságot, amely nem közömbösség, hanem a jóra irá-
nyu ló feszültség. Ez a tisztelet magának a katolikus hitnek és Krisztus szerete-
tének követelménye, amely az evangelizáció lényegi összetevője, és ezért olyan
érték, amelyet anélkül kell előmozdítanunk, hogy azt elszakítanánk a követel-
ménytől, hogy megismertessük és szabadon elfogadtassuk az üdvösség teljessé-
gét, amelyet Isten felajánl az embernek az Egyházban.

A vallásszabadságot megillető tisztelet32 és annak előmozdítása, „[e]z a sze-
retet és jóindulat azonban soha nem tehet bennünket közömbössé az igazság és

Tanbeli megjegyzés az evangelizáció néhány szempontjáról

– 107 –

29 II. JÁNOS PÁL: Redemptoris missio, n. 18, AAS 83 (1991) 266. Az Egyház és az Ország vi-
szonyáról vö. még HITTANI KONGREGÁCIÓ: Dominus Iesus (2000. augusztus 6.), nn. 18–19,
AAS 92 (2000) 759–761.

30 HITTANI KONGREGÁCIÓ: Dominus Iesus, n. 4, AAS 92 (2000) 744.
31 Vö. VI. PÁL: Evangelii nuntiandi, n. 80, AAS 69 (1976) 73: „egyáltalán minek is hirdessük

az evangéliumot, amikor úgyis minden jóhiszemű ember üdvözülhet? Ha pedig a világon
és a történelemben mindenütt megtalálhatók az »Ige csírái«, akkor hát minek vigyük el oda
az evangéliumot, ahol csírájában Krisztus Urunk már elhintette őket?”

32 Vö. XVI. BENEDEK: Beszéd a Római Kúria és Prelatúra tagjainak a karácsonyi jókívánság-
ok alkalmából (2005. december 22.), AAS 98 (2006) 50: „ha a vallásszabadságot úgy ér-
telmezzük, mint annak kifejeződését, hogy az ember nem képes megtalálni az igazságot és
így az következésképpen a relativizmus kanonizálásává válik, akkor azt társadalmi és törté-
nelmi szükségszerűségből helytelen módon metafizikai szintre emelik és ily módon valódi
értelmétől megfosztják, ami azzal a következménnyel jár, hogy nem fogadhatja el többé az,
aki hiszi, hogy az ember képes megismerni Isten igazságát, és aki az igazság belső méltósá-

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 107



a jó iránt. Sőt éppen maga a szeretet sürgeti Krisztus tanítványait, hogy hirdessék
az üdvözítő igazságot minden embernek.”33 Ez a szeretet a Szentlélek értékes pe-
csétje, aki – lévén az evangelizáció főszereplője34 – nem szűnik meg a szíveket
az evangélium hirdetésére serkenteni, és megnyitni annak befogadására. Olyan
szeretet ez, amely az Egyház szívéből fakad, és onnan a szeretet tüzeként sugár-
zik ki minden ember szívébe, a föld határáig. Az ember szíve ugyanis Jézus Krisz-
tussal szeretne találkozni.

Így érthető tehát Krisztus evangelizációra hívó sürgetése, és az, hogy a misszió,
amelyet az Úr az apostolokra bízott, minden megkereszteltre vonatkozik. Jézus
szavai – „menjetek tehát, tegyétek tanítványommá mind a népeket. Kereszteljé-
tek meg őket az Atya és a Fiú és a Szentlélek nevére, és tanítságok meg őket
mindannak a megtartására, amit parancsoltam nektek” (Mt 28,19–20) – min-
denkihez szólnak, kinek-kinek a saját hivatása szerint. A mai korban pedig, szem-
közt számos emberrel, akik a sivatag különböző formáit tapasztalják, minde-
nekelőtt „Isten homályosságának, a lélek kiüresedésének sivatagát, amely nincs
többé tudatában az ember méltóságának és úton-létének”,35 XVI. Be nedek pápa
emlékeztette a világot arra, hogy „az Egyháznak a maga egészében, és benne a lel-
kipásztoroknak is, Krisztushoz hasonlóan útra kell kelniük, hogy kivezessék az
embereket a sivatagból az élet felé, az Isten Fiával való barát ság felé, ahhoz, aki
nekünk az életet, a bőségben való életet adja.”36 Ez az apos toli buzgalom köte-
lesség és egyben elidegeníthetetlen jog is, magának a vallásszabadságnak a kife-
jezője, amelynek megvannak a megfelelő erkölcsi-társa dalmi és erkölcsi-politikai
dimenziói.37 Olyan jog, amelyet sajnos a világ némely részén nem ismernek el
hivatalosan, más helyeken pedig nem tartanak ténylegesen tiszteletben.38

Hittani Kongregáció

– 108 –

ga alapján ragaszkodik ehhez az ismerethez. Teljesen más dolog azonban, ha a vallásszabadságot
olyan szükségszerűségnek fogjuk fel, amely az emberi együttélésből fakad, sőt, amely az igaz-
ság belső következményéből ered, hiszen azt nem lehet valakire kívülről ráeröltetni, hanem
csak a meggyőzés folyamata által teheti valaki magáévá.”

33 II. VATIKÁNI ZSINAT: Gaudium et spes, n. 28; vö. VI. PÁL: Evangelii nuntiandi, n. 24, AAS
69 (1976) 21–22.

34 Vö. II. JÁNOS PÁL: Redemptoris missio, nn. 21–30, AAS 83 (1991), 268–276.
35 XVI. BENEDEK: Homilia a pápasága kezdetén bemutatott szentmisén (2005. április 24.),

AAS 97 (2005) 710.
36 Uo.
37 Vö. II VATIKÁNI ZSINAT: Dignitatis humanae, n. 6.
38 Valójában ott, ahol a vallásszabadsághoz való jogot elismerik, rendszerint egyúttal elismerik azt

is, hogy minden embernek joga van a saját meggyőződését megosztani a másik lelkiismereté-

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 108



11. Aki hirdeti az evangéliumot, Krisztus szeretetében részesül, aki szeretett
minket és önmagát adta értünk (vö. Ef 5,2), így az ő követe és Krisztus nevé-
ben kérleli az embereket: hagyjátok magatokat kiengesztelni Krisztussal! (vö.
2Kor 5,20). Olyan szeretet ez, amely annak az ingyenességnek a kifejeződése,
amely kiárad az emberi szívből, amikor az megnyílik a Jézus Krisztus által aján-
dékozott szeretetre, arra a szeretetre, ami „egy tömeggé [kapcsolja] mi ittlenn
szerte szokott elegyülni”.39 Ez magyarázza a szavak azon hevületét, bizalmát és
szabadságát (parrhesia), amely megnyilvánult az apostolok predikációjában (vö.
ApCsel 4,31; 9,27–28; 26,26 stb.), és amelyet Agrippa király tapasztalt, ami-
kor Pált hallgatta: „Kis híjja, hogy rá nem veszel: Legyek keresztény!” (ApCsel
26,28).

Az evangelizáció nem csak abban valósul meg, hogy nyíltan prédikálják az
evangéliumot, nem is csupán a nyilvánosság szempontjából is fontos cseleke-
detek által, amelyeknek mindig nagy evangelizáló hatásuk van. Valójában „az
evangélium nyilvános hirdetésén kívül mindig szükség lesz a közvetítés egy
másik formájára is: mely ember és ember között zajlik. […] Nagy hiba volna,
ha a tömeg-apostolkodás eszméje elfeledtetné velünk ezt a másik továbbadási
módot, amelyben valakit személy szerint megragad egy különlegesen neki szóló
szó, amelyet más mondott neki.”40

Mindenesetre emlékeztetni kell arra, hogy az evangélium átadásánál a szó és
az élet által történő tanúságtétel párhuzamosan zajlik;41 annak érdekében, hogy
az igazság fénye megvilágíthasson minden embert, mindenekelőtt az életszent-
ség tanúságtételére van szükség. Ha a szót meghazudtolja az életmód, akkor azt
nehezen fogadják el. De a puszta tanúságtétel sem elégséges, mivel „[h]osszabb
távon […] az élet legszebb tanúságtétele is kevés, ha nem kíséri és igazolja az,
amit Péter apostol így fejez ki: ’Adjatok számot reménységetekről’ (1Pét 3,15).
Ezt a reménységünket ki kell fejteni a Jézus Krisztusról szóló világos, egyértel-
mű beszéddel.”42

Tanbeli megjegyzés az evangelizáció néhány szempontjáról

– 109 –

nek teljes tiszteletben tartásával, valamint azt is, hogy ösztönözhetnek másokat a saját vallási kö-
zösségünkbe való belépésre, amint azt számos mai jogi előírás éppúgy biztosítja, mint a mára
széles körűvé vált vonatkozó joggyakorlat.

39 DANTE ALIGHIERI: Isteni színjáték, Paradicsom, XXXIII, 87. (Babits Mihály fordítása.)
40 VI. PÁL: Evangelii nuntiandi, n. 46, AAS 69 (1976) 36.
41 Vö. II. VATIKÁNI ZSINAT: Lumen gentium, n. 35.
42 VI. PÁL: Evangelii nuntiandi, n. 22, AAS 69 (1976) 20.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 109



IV. NÉHÁNY ÖKUMENIKUS VONATKOZÁS

12. Az ökumenikus mozgalom egészen a kezdeteitől fogva bensőleg összekap-
csolódott az evangelizációval. Az egység ugyanis a misszió szavahihetőségének
pecsétje, és a II. Vatikáni Zsinat új hangsúllyal feltárta, hogy a megosztottság
botránya „károsítja a legszentebb ügyet, az evangélium hirdetését”.43 Maga Jézus
halálának előestéjén így imádkozott: „Legyenek mindnyájan egyek […] hogy
így a világ higgyjen” (Jn 17,21).

Az Egyház missziója egyetemes és nem korlátozódik a föld meghatározott te-
rületeire. Az evangelizáció mégis más módokon történik azoknak a körülmé-
nyeknek megfelelően, amelyek között végbemegy. Sajátos értelemben ismere-
tes az „ad gentes misszió”, amely azok felé irányul, akik nem ismerik Krisztust.
Tág értelemben általános lelkipásztori szempontból „evangelizációról” beszé-
lünk; „új evangelizációról” pedig akkor, ha az azokra irányul, akik már nem kö-
vetik a keresztény gyakorlatot.44 Ezenkívül létezik evangelizáció azokban az or-
szágokban is, ahol nem katolikus keresztények élnek, különösen olyan
országokban, amelyekben a kereszténységnek régi hagyománya és kultúrája van.
Itt szükség van mind a valódi tiszteletre ezen hagyomány és lelki gazdagság
iránt, mind pedig az együttműködés őszinte lelkületére. A katolikusok „fogja-
nak össze különvált testvéreikkel, amiben csak lehet, együtt vallják meg Istenbe
és Jézus Krisztusba vetett hitüket a pogányok előtt, de legyen tőlük távol a kö-
zömbösség, a hitigazságok elködösítése éppúgy, mint az esztelen versengés. […]
Amennyire a vallási helyzet engedi, az ökumenizmusról szóló határozat szelle-
mében elő kell mozdítani az ökumenikus tevékenységet.”45

Az ökumenikus törekvésben különböző dimenziókat lehet megkülönböztetni:
mindenekelőtt a meghallgatást, ami minden párbeszéd alapvető feltétele; ide tar-
tozik azután a teológiai eszmecsere, amelyben – ha megpróbáljuk megérteni mások
hitvallásait, hagyományait és meggyőződéseit – el lehet érkezni az összhang meg-
találásáig, amelyet olykor a viszálykodás elrejt a szemünk elől. Mindettől elvá-
laszthatatlanul azonban nem hiányozhat egy további lényeges dimenzió sem, az
ökumenikus törekvés: a tanúságtétel és az igehirdetés mozzanata olyan alapele-
mekkel kapcsolatban, amelyek nem részei azon hagyományoknak és a teológiai
finomságaiknak, azonban hozzátartoznak magának a hitnek a hagyományához.

Hittani Kongregáció

– 110 –

43 II. VATIKÁNI ZSINAT: Unitatis redintegratio, n. 1; vö. II. JÁNOS PÁL: Redemptoris missio, nn.
1, 50, AAS 83 (1991) 249, 297.

44 Vö. II. JÁNOS PÁL: Redemptoris missio, n. 34, AAS 83 (1991) 279–280.
45 II. VATIKÁNI ZSINAT: Ad gentes, n. 15.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 110



Az ökumenizmusnak azonban nem csak intézményes dimenziója van, amely
azt célozza, hogy „a keresztények közötti részleges közösség növekedjék az igaz-
ságban és szeretetben való teljes közösség felé”:46 ez minden egyes hívő feladata,
mindenekelőtt az imádság, a bűnbánattartás, a gondos tanulmányozás és az
együttműködés által. Bárhol és mindig minden hívő katolikusnak joga és kö-
telessége, hogy tanúságot tegyen és hirdesse a saját hitét. A nem katolikus ke-
resztényekkel együtt egy katolikusnak is a szeretet és az igazság tiszteletteljes
párbeszédébe kell belépnie: olyan párbeszédbe, amely nem csupán gondolatok,
hanem ajándékok cseréje is,47 annak érdekében, hogy felajánlhassa nekik az üd-
vösség eszközeinek teljességét.48 Ez vezethet valakit a Krisztushoz való mind
mélyebb megtérésre.

Ezzel kapcsolatban megjegyezzük, hogy ha egy nem katolikus keresztény lel-
kiismereti okokból és a katolikus igazságról való meggyőződésből azt kéri, hogy
a Katolikus Egyházzal teljes közösségre léphessen, akkor azt mint a Szentlélek
művét és mint a lelkiismereti és vallásszabadság kifejezését tiszteletben kell tartani.
Ebben az esetben nem prozelitizmusról van szó, a szó negatívan értelmezett je-
lentésében.49 Amiként a II. Vatikáni Zsinat ökumenizmusról szóló dekrétuma ki-
fejezetten elismerte: „Nyilvánvaló, hogy az ökumenikus mozgalomtól természete
szerint különbözik az a munka, mellyel egyeseket, akik a teljes katolikus közös-
ségre vágyódnak, előkészítő oktatásban részesítenek és visszafogadnak. A kettő
azonban nem ellenkezik egymással, hiszen mindegyik Isten csodálatra méltó
gondviseléséből fakad.”50 Ezért az ilyen kezdeményezés nem jogosulatlan, és nem
is mentesít annak felelősségétől, hogy hirdessük a katolikus hit teljességét a többi
keresztényeknek, akik szabadon eldöntik, hogy elfogadják-e azt.

Tanbeli megjegyzés az evangelizáció néhány szempontjáról

– 111 –

46 II. JÁNOS PÁL: Ut unum sint (1995. május 25.), n. 14, AAS 87 (1995) 929.
47 Vö. uo., n. 28, AAS 87 (1995) 939.
48 Vö. II. VATIKÁNI ZSINAT: Unitatis redintegratio, nn. 3, 5.
49 Eredetileg a „prozelitizmus” fogalma zsidó környezetben született, ahol a „prozelita” azt a sze-

mélyt jelölte, aki a „népek” közé tartozott, és csatlakozott a „választott néphez”. Ugyanígy ke-
resztény környezetben is a prozelitizmus fogalmát gyakran úgy használták, mint a missziós
tevékenység szinonímáját. Újabban a fogalom negatív jelentésárnyalatra tett szert: saját val-
lásunk reklámozása olyan eszközökkel és célokból, amelyek ellentétesek az evangélium szel-
lemével, és amelyek nincsenek tekintettel az emberi személyek szabadságára és méltóságára.
Ebben az értelemben értik a „prozelitizmus” fogalmát az ökumenikus mozgalom kontextu-
sában, vö. The Joint Working Group between the Catholic Church and the World Council of
Churches, „The Challenge of Proselytism and the Calling to Common Witness” (1995).

50 II. VATIKÁNI ZSINAT: Unitatis redintegratio, n. 4.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 111



Ez a perspektíva természetesen megköveteli, hogy kerüljünk minden jogo-
sulatlan nyomásgyakorlást: „A vallásos hit terjesztésénél s ilyen gyakorlatok
megismertetésénél […] tartózkodni kell minden olyan tevékenységtől, amely
a tisztességtelen, illetve nem igazolható kényszernek vagy rábeszélésnek akár a
látszatát is kelti, különösen, ha egyszerűbb vagy ínséget szenvedő emberekről
van szó.”51 Az igazságról való tanúságtétel semmit sem akar másokra erővel rá-
kényszeríteni, sem kényszerítő cselekvéssel, sem olyan eszközökkel, amelyek el-
lentétesek az evangéliummal. A szeretet gyakrolása maga is ingyenes.52 A szere-
tet és az igazságról szóló tanúságtétel mindenekelőtt Isten szavának erejével
igyekszik másokat meggyőzni (vö. 1Kor 2,3–5; 1Tessz 2,3–5).53 A keresztény
misszió a Szentléleknek és magának a hirdetett igazságnak az erején alapul.

V. VÉGKÖVETKEZTETÉS

13. Az Egyház evangelizáló tevékenysége sohasem lankadhat, hiszen sohasem
fog hiányozni az Úr Jézus jelenléte a Szentlélek erejében, saját ígérete szerint:
„Én veletek vagyok minden nap, a világ végezetéig” (Mt 28,20). A vallás terüle-
tén ma megfigyelhető relativizmus és irénizmus nem számítanak érvényes in-
doknak, hogy lankadjon ez a kötelezettséggel járó, de magával ragadó buzga-
lom, amely magához az Egyház természetéhez tartozik és annak „elsődleges
feladata”.54 „Caritas Christi urget nos – Krisztus szeretete sürget minket” (2Kor
5,14): tanúsítja ezt számtalan hívő élete, akik Jézus szeretetétől indítva az egész
történelem során mindenféle kezdeményezésekre és tettekre vállalkoztak, hogy
hirdessék az evangéliumot az egész világnak és a társadalom minden területén,
s így állandó, minden keresztény nemzedéknek szóló intésként és meghívásként
nagyvonalúan teljesítették Krisztus küldetését. Ezért, ahogy XVI. Benedek pápa
emlékeztet, „az evagélium hirdetése és tanúsítása az elsődleges szolgálat, amelyet
a keresztények mindenkinek és az egész emberi nemnek tehetnek, hiszen meg-
hívást kaptak, hogy mindenkinek továbbadják Isten szeretetét, mely teljességgel
megmutatkozott a világ egyetlen megváltójában, Jézus Krisztusban”.55 A szere-

Hittani Kongregáció

– 112 –

51 II. VATIKÁNI ZSINAT: Dignitatis humanae, n. 4.
52 Vö. XVI. BENEDEK: Deus caritas est (2005. december 25.), n. 31 c, AAS 98 (2006) 245.
53 Vö. II. VATIKÁNI ZSINAT: Dignitatis humanae, n. 11.
54 XVI. BENEDEK: Homilia a Falakon Kívüli Szent Pál Bazilika meglátogatásakor (2005. áp-

rilis 25.), AAS 97 (2005) 745.
55 XVI. BENEDEK: Beszéd az „Ad gentes” zsinati dekrétum 40. évfordulója alkalmából rende-

zett nemzetközi konferencia résztvevőihez (2006. március 11.), AAS 98 (2006) 334.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 112



tet, amely Istentől jön, egyesít bennünket vele és „átalakít minket egy olyan mi-
vé, amely túllép megosztottságainkon és eggyé tesz bennünket, egészen addig,
amíg Isten lesz ’minden mindenben’ (1Kor 15,28)”.56

Őszentsége XVI. Benedek az alulírott bíboros prefektus számára 2007. október 6-
án tartott kihallgatáson jóváhagyta a jelen Tanbeli megjegyzést, ennek a Kongre-
gációnak a rendes ülésén elhatározva és elrendelve annak közzétételét.

Kelt Rómában, a Hittani Kongregációban 2007. december 3-án, Xavéri Szent
Ferenc, a missziók védőszentjének liturgikus emléknapján.

William Levada, bíboros prefektus
Angelo Amato, Silai tituláris érsek, titkár

(Patsch Ferenc SJ fordítása)

Tanbeli megjegyzés az evangelizáció néhány szempontjáról

– 113 –

56 XVI. BENEDEK: Deus caritas est, n. 18, AAS (2006) 232.

Eleje:Layout 1  2012.05.17.  13:43  Page 113



J.N.D. Kelly: Aranyszájú Szent
János. Szerzetes, prédikátor, püspök
Kairosz, Budapest, 2011, ford. M. Dalnoki
Fan ni, Rákos-Zichy Johanna, Ürmössy Zsu -
zsan na. /Catena Monográfiák, 13./

John Norman Davidson Kelly oxfordi profesz-
szornak, az anglikán egyház papjának neve jól
ismert a patrológia művelőinek körében. Tu-
dományszervező tevékenységének egyik ered-
ménye, hogy az ő vezetése alatt nyerte el a St.
Ed mund Hall az önálló college rangot az egyete-
men. Filozófiai és biblikus tárgyakat tanított
1948-ig, amikor is a patrisztika tanára lett. Írt
többek között a korai keresztény Egyház taní-
tásáról és az ókori hitvallási formulákról, vala-
mint a pasztorális levelekről. Megemlíthetjük
még nagyszabású egyháztörténelmi művét, a
pápákról szóló lexikonát. Különösen élvezetes
olvasmányt nyújtanak az egyházatyákról szóló
művei. Aranyszájú Szent Jánosról írt könyvéhez
hasonlóan, szintén a „Catena Monográfiák” so-
rozatban jelent meg, 2003-ban magyar nyelven
Szent Jeromos élete, írásai és vi tái c. műve. Az
Arany szájúról (görögül: Khrü szosztomosz) írt,
rendkívül kiérlelt művét Kelly mindössze két
évvel a halála előtt, 1995-ben publikálta. Míg
Szent Jeromost a négy nagy nyugati egyházatya
közé soroljuk, Khrüszosztomoszt a legnagyobb
keleti egyházatyák között tartjuk számon, aki
óriási életművet hagyott ránk. A szerző 19 feje-
zetben mutatja be Khrüszosztomosz életét és
munkásságát.

Tanulmányai végzése közben János már
fiatal korában bekapcsolódik az antiokhiai
egyház életébe. Néhány évig szigorú szerzetesi
életet él a város közelében levő közösségben.
Antiok hiába visszatérve engedelmeskedik püs-
 pökének és vállalja a papi szolgálatot. Rendkí-
vül népsze rű szónok lesz. A klasszikus retorika
minden esz közének birtokában, a Szentírás
alapos isme retével felvértezve, gondos lelki-
pásztorként siet a különböző lelki és testi ba-

jokkal küszködő polgártársainak segítségére.
Egy évtizednyi antiokhiai szolgálat után a csá-
szári parancs a fővárosba szólítja: ő lesz Kons -
tan tinápoly pátriárkája. Megalkuvást nem is-
merve lát az egyházi reformok bevezetéséhez,
a metropolisz társadal mi életének jobbításá-
hoz. Az egyszerű nép itt is szívesen hallgatja
prédikációit, és a szerzetesek is számítanak tá-
mogatására. A császári udvar azonban egyre el-
lenségesebb éles kritikájával szemben. Hazug
vádak alapján leváltják hivatalából és számű-
zetésbe küldik. Társadalmi nyomásra innen
még visszatérhet, de rövid konstantinápolyi
tartózkodás után ismét távoznia kell. Hogy
megakadályozzák a kapcsolattartást hűséges
híveivel, egyre messzebbre hurcolják a fővá-
rostól. A birodalom határvidékén, az elszen-
vedett megpróbáltatások következtében hunyt
el 407. szeptember 14-én.

Kelly gondosan elemzi a rendelkezésünkre
álló forrásokat nemcsak János életének elbe-
szélése, hanem műveinek ismertetése során is.
A pátriárka óriási terjedelmű és gazdagságú
életművet hagyott az utókorra. Hatalmas iro-
dalmi munkásságának részleteivel is megis-
merkedhetünk Kelly monográfiájából. Szent-
írási könyvek soráról mondott homíliát, írt
kommentárt. Az újszövetségi szerzők közül el-
sősorban lelkipásztori mintaképének, Szent
Pálnak a leveleit becsülte nagyra. Igényesen
tudott szólni minden rendű és rangú, külön-
böző életállapotú emberhez. Az Egyház sza-
badságát minden körülmények között védel-
mezte. Kelly művének számos érdeme van.
Kö zülük mindenképpen meg kell említenünk,
hogy a gondos forráselemzésnek köszönhetően
nagyon szemléletesen tudja bemutatni azt a
kort, amelyben János élt. Nyomon kísérhet-
jük, hogy élete szinte egybeforrott a biroda-
lom sorsának alakulásával: lázadások, barbár
betörések, gazdasági krízis és udvari intrikák
világában kellett helytállnia. Sohasem volt
hajlandó rövidtávú emberi érdekeknek kiszol-

RECENZIÓK Sapientiana 5 (2012/1) 114–118.

– 114 –

RECENZIÓK:Sablon kéthasábos  2012.05.17.  13:45  Page 114



gáltatni az evangélium szavát, amelyet ezért
mindig megalkuvás nélkül, önmagát sem kí-
mélve hirdetett. Kelly műve tudományos pre-
cizitással megírt monográfia, ugyanakkor le-
bilincselő olvasmány is, és talán éppen azért
letehetetlen, mert nem az e világi gondok fe-
lett lebegő szentként mutatja be Khrü szosz -
tomoszt, hanem korának hőseként. Sajnos, az
Egyház egyik legnagyobb hatású püspökének
csak elenyészően kevés műve olvasható ma-
gyarul. Kel ly nek ez a műve talán elindít egy
olyan folyama tot, amely lehetővé teszi, hogy
ne csak róla halljunk tudományos munkák
közvetítésével, hanem az ő saját szava és taní-
tása is eljuthasson a magyar olvasókhoz.

Perendy László SchP

Kiss Barnabás OSB: A Breviarium
Maurinum története és jellemzése
Kiadja a Pannonhalmi Főapátság 
és a győri Szent Mór Perjelség, 2012.

„Ősi keresztény hagyomány alapján olyan a
szent zsolozsma szerkezete, hogy Isten dicsé-
retével a nap és az éjszaka egész tartalmát
meg szenteli… a Vőlegényhez beszélő Jegyes-
nek a hangja, sőt Krisztus imája, (misztikus)
testével együtt az Atyához…” (SC 84) – álla-
pítja meg az Anyaszentegyház hivatalos imád-
ságáról a II. Vatikáni Zsinat. Különös módon
is elmondható ez a majdnem százötven éven
át a magyar bencés szerzetesek által imádko-
zott és megszentelt Breviarium Maurinum ér-
tékéről, amelyet részletes elemzésben tárt fel
doktori tézisében Kiss Barnabás bencés
(1982-ben) és most a Pannonhalmi füzetek so-
rozat 52. számaként megjelent minden érdek -
lődő számára. Azért fontos könyvészeti érde-
kesség ez, mivel nem egy elavult és teljesen
hátrahagyott műről van szó, hanem egy olyan

finomított, alakított, a különféle imádkozó
korszak által patinásodott műről, amely beé-
pült a magyar nyelven használatos mai ben-
cés zsolozsmába is.

A tanulmány elénk állítja a XVII–XVIII.
század új gallikán liturgiájának létrejöttét, a
bencés breviárium-reformot, a vizsgált mű
szerkezetét, és azt, hogyan él tovább egy ha-
gyomány az imádság kultúrájában, akár a
legutolsó zsinati megújulást követően is. Az
egyáltalán nem hosszadalmas és bonyolult,
hanem áttekinthető ismertetés, részletes elem-
zés után igen érdekes a bencés kalendárium
sajátosságainak leírása, amelyek megkülön-
böztetik az egyetemes római naptártól. Szak-
szerű leírást kapunk a zsolozsma szerkezetéről,
zsoltárelosztásáról, himnuszairól, valamint
azokról a dogmatikus és morális tételekről,
amelyeket hétről-hétre a patrisztikus olvas-
mányok kifejeznek. A négy pontban logiku-
san összefoglalt sajátságok összegzik a kuta-
tást. A függelékben két kiemelt dokumentum
található. A precíz elemzést lábjegyzetek és
irodalomjegyzék egészítik ki (talán szerencsé-
sebb lett volna a lábjegyzeteket a megfelelő ol-
dalak aljára helyezni).

A 128 oldalas kis tanulmány-füzet nem
egyszerűen egy iskolai igényre adott válasz,
hanem liturgiatörténeti mestermű, amely bi-
zonyítéka a ma sokszor hangoztatott continui -
tas eszméjének, ami XVI. Benedek pápa li-
turgikus szemléletének is alaptézise. Nemcsak
a mise-liturgiában, de a zsolozsmában sem
szakíthatunk a százados hagyományokkal.
Azokat meg kell becsülnünk és tovább kell
folytatnunk, beépítve az új formák és kifeje-
zésmód világába. Ebből a szempontból is e
könyv hasznos olvasmány a bencés szerzete-
sek számára éppúgy, mint a liturgia kutatói és
az iránta érdeklődők számára.

Pákozdi István

Recenziók

– 115 –

RECENZIÓK:Sablon kéthasábos  2012.05.17.  13:45  Page 115



Roger Scruton: Spinoza. 
A Very Short Introduction
University Press, Oxford, 2002.

Benedictus (Baruch) de Spinoza (1632–1677)
filozófiai nagyságát és eredetiségét nem köny-
nyű elismernünk. Főműve, az Etika nem
éppen élvezetes olvasmány egykedvű, zárkó-
zott, távoli és személytelen, gyakorta egyene-
sen érthetetlen, átláthatatlan stílusa miatt.
Iro dalmi szépség, retorika alig található mű-
veiben – meglepő módon hatásuk azonban
messze túllépett a szakfilozófia berkein: sorai
több költőt és regényírót ihlettek meg, mint
bármely más filozófus…

Önmagában e körülmény is arra sarkall te -
hát, hogy kezükbe vegyük e XVII. századi hol-
landiai szefárd zsidó és szabadgondolkodó ala-
pos ismerőjének, kortársunknak, a hazánkban
sem ismeretlen Roger Scruton angol filozófus-
nak és esztétának bevezetőjét. E zsebkönyv
nagyságú kötet alig száz oldalon, tizennégy kép-
pel ellátva, hét fejezetben járja körül tárgyát.
Először Spinoza életéről és koráról, majd szel-
lemi hátteréről olvashatunk. A harmadik, Is-
tenről szóló fejezet a szubsztancia elméletét tár-
gyalja – amint szerzője figyelmeztet: központi
jelentősége miatt legalább kétszeri elolvasást ér-
demel. Azután következik Spinoza antropoló-
giájának és szabadságfölfogásának, majd politi-
kai bölcseletének vázolása. Az utolsó fejezet
Spinoza szellemi örökségét vizsgálja hatástörté-
netén keresztül. A kézhez álló ki kötetet a(z
angol nyelvű) Spinoza-irodalom áttekintése, a
fontosabb latin nyelvű szakkifejezések szótára,
valamint tárgymutató egészíti ki.

Scruton könyvéből is kiderül, hogy Spinoza
bölcseletével sem azért kell foglalkoznunk, hogy
mindenben egyetértsünk vele, azonban min-
denképpen lehetséges tanulnunk tőle. Fölkelt-
heti filozófiai érdeklődésünket, hogy Spinoza és
filozófiája igencsak ellentmondásos. Kortársai
ateistának tartották, a nagy német romantikus,

Novalis azonban „Istentől megittasult ember”-
nek nevezte. Spinoza rendszere teljes determi-
nizmust, vasszükségszerűséget hirdet, ugyanak-
kor erkölcsi eszménye „szabad emberré válni”.
Egyszerre érvényesül nála egyfajta pszichológiai
egoizmus, célja ugyanakkor a szereteten és ba-
rátságon alapuló emberi közösség. A Fölvilágo-
sodásra nagyban ható vallásfilozófiája tagadja a
természetfölötti kinyilatkoztatást s bírálja a nép-
szerű vallást, ugyanakkor vallási toleranciát és
szabadságot hirdet.

Spinoza vérbeli modern filozófusként a
kar teziánus bölcselet, az új természettudomány,
ezen túl a keresztény skolasztika és a zsidó
gon dolkodás ismerőjeként, alapvető szem-
pontból mégiscsak kilóg az újkori filozófiából
s inkább a reneszánsz gondolkodókkal roko-
nítható. Kora, a XVII. század a tudományos
felfedezések, vallási megosztottság és gyökeres
politikai változások kora. Mindazonáltal szá-
mára a filozófia mégsem fegyver, hanem „egy
olyan életmód, egy olyan szent rend, amelynek
szolgái eljutnak a legmagasabb rendű és biztos
boldogságra”. A filozófiai életmód, az igazság
melletti elköteleződés s a benne való kitartás
azonban áldozatot követel. Ezért nem lesz
mindenkiből filozófus, mivel nem követi
mindenki szívesen az igazságot.

Bakos Gergely OSB

Amaury Begasse de Dhaem:
Théologie de filiation et universalité
du salut. L’anthropologie
théologique de Joseph Wresinski
Cerf, Paris, 2011.

Metódusában és tartalmában újszerű teológiai
antropológiával jelentkezik a francia nyelvű
teológiai irodalomban a belga jezsuita Amaury
Begasse de Dhaem. Könyvének címe magya-
rul így adható vissza: „Az istenfiúság teológi -

Recenziók

– 116 –

RECENZIÓK:Sablon kéthasábos  2012.05.17.  13:45  Page 116



ája és az egyetemes üdvösség.” A fiatal teológus
egy francia pap, Joseph Wresinski (1917–1988)
írásait veszi dogmatikai elemzés alá, amint ezt
az alcím is jelzi. Magyar nyelven 2010-ben je-
lent meg először írás a spanyol-lengyel szü-
lőktől származó Wresinskitől, Szegények egy-
háza. Gilles Anouil beszélget Joseph atyával
címmel (Bencés Kiadó). A mélyszegénységet
saját családján keresztül megtapasztaló pap
1957-ben alapította a mára már világszerte el-
terjedt ATD Negyedik Világ Mozgalom nevű
szervezetet, amely vallási és politikai meggyő-
ződéstől függetlenül segíti a legszegényebb és
legkirekesztettebb embereket.

Begasse atya könyve rámutat, hogy Wre -
sins ki nek a szegénységben és a szegények iránti
elkötelezettségben megélt tapasztalata olyan
teológiai mélységet hordoz, amely nem pusz-
tán a pasztorálteológia, az Egyház szociális ta-
nítása vagy éppen a lelkiség területére tartozik,
hanem mindenekelőtt dogmatikai reflexiót
kíván. A szegénység és a szegényekkel való kap-
csolat elvezette Wresinskit arra, hogy minden
emberben, vallási-filozófiai hovatartozásától
függetlenül, Isten fiát lássa, aki Krisztushoz, az
Isten Fiához kapcsolódik. A megtestesült Ige,
amint erre a II. Vatikáni Zsinat is utal (GS 22),
megtestesülése révén minden emberrel egye-
sült. A szegénység tapasztalata különleges „teo-
lógiai helye” ennek az igazságnak. Kinyilatkoz-
tatja ugyanis azt az Istent, aki a legszegényebbé
lett Krisztusban, azért, hogy elérje az utolsó
embert is. Wresinski ugyanakkor különbözik a
felszabadítás teológiájának képviselőitől. Nem
pusztán egy a „szegénynek pártját fogó Isten”
ké pét rajzolja meg, hanem közvetlenül a „sze-
génnyé lett Isten” képére mutat rá.

A belga jezsuita választ keres arra, hogy
Wre sinski írásainak tükrében hogyan értelmez-
hető az istenfiúság (filiation divine), mint az
antropológia kulcsfogalma. Az istenfiúság
Wre sinski által vallott felfogása révén Begasse
rámutat néhány alapvető teológiai kérdés kap-

csolatára. A francia pap teológiailag megütköz-
tető kijelentése, miszerint az emberek – anél-
kül, hogy a keresztség révén az Egyházhoz tar-
toznának – nemcsak hogy Isten gyermekei,
hanem az ő Fia (!), magyarázatot kíván. Mindez
akkor értelmezhető helyesen, ha egyrészt fenn-
tartjuk a biblikus különbségtételt az „Egyszü-
lött” Fiú és „fogadott” fiak között, ugyanakkor
azonban elfogadjuk, hogy az emberiség egésze
alkotja a Fiú testét, aki azt már megtestesülése-
kor magához ölelte. A minden emberre kiter-
jedő istenfiúság valósága alapozza meg Isten te-
remtő és újjáteremtő tervén belül az ember
transzcendentális méltóságát, testvériség-vágyát
és az üdvösség egyetemes reményét.

Felvetődik azonban a kérdés: ha a terem-
tett ség és a vele szorosan összefüggő Megtes-
tesülés misztériuma révén minden ember Is -
ten fia a szegénnyé lett Fiúban, mi jelent a
ke reszt ség és az Egyházhoz való tartozás? A vá-
lasz adás hoz előbb meg kell értenünk Wre sins -
ki szegénység-fogalmát. A francia pap nem
igyekszik túl gyorsan spiritualizálni a sze-
génység nyomorúságos és gyakran pokolszerű
tapasztalatát. Az anyagi vagy bármilyen más
nyomorta pasztalat egyrészt az „abszolút rossz”,
a bűn, a Szentháromság antitézise, mert meg-
akadályozza a javak kölcsönös áramlását, szét-
szakít ja a kapcsolatokat és az emberiség ere-
deti egysé gét. A szegénység azonban pozitív
tapasztalattá is válhat ott, ahol megszüli az Is-
tennel és az emberekkel való közösség vágyát
és a megosztás tapasztalatát. Aki adni tud egy
nálánál szegényebb embernek, belép a transla -
tio folyamatába, amely az emberiség újra -
egyesülését jelenti a Szentháromság mintájára.
A keresztség látható módon állít bele ebbe a
fo lyamatba (translatio visible), a fiak egy test-
ben való összegyűjtésének folyamatába. A trans -
latio azonban lehet láthatatlan is azok eseté-
ben, akik nem tartoznak kifejezett módon az
Egyházhoz, de megnyitják szívüket egy nyo-
morban lévő ember iránt. Az Egyház külde-

Recenziók

– 117 –

RECENZIÓK:Sablon kéthasábos  2012.05.17.  13:45  Page 117



tése az, hogy látható módon mondja el az em-
bereknek: Isten már ott van bennük, és az egy
Testben, Fia testében való összegyűjtésükön
fáradozik.

Begasse a dogmatikai diszciplínák (krisz -
to lógia, ekkleziológia, szotériológia) határ-
mezs gyéjén rajzolja fel a Wresinski életművét
meghatározó teológiai emberképet, szoros
párbeszédben XX. századi teológusokkal és fi-
lozófusokkal (Henri de Lubac, Paul Ricoeur,
François-Xavier Durrwell, Gustav Siewerth,
Jon Sobrino etc.). Írása nagyszerű példája an -
nak, hogyan születhet teológia keresztény spi-
rituális és szociális tapasztalatból, s hogyan
ösz tönözhet elköteleződésre a társadalom pe-
remén élő emberek iránt.

Bartók Tibor SJ

Puskás Attila (szerk.): 
Élő kövekből épülő Egyház. 
Az Egyház természete és küldetése
– ekkléziológiai reflexiók
Szent István Társulat, Budapest, 2011.

Az Egyház témájában hosszú évek óta a leg-
gazdagabb teológiai könyvet adja kezünkbe
Puskás Attila szerkesztő, aki már évek óta je-
lentős cikkeket publikál a témában. Üdvöz-
lendő, hogy a 2008 októberében tartott PPKE
HTK konferenciának nemcsak az elhangzott
előadásait adja közre, hanem kibővítette az
anyagot tanulmányokkal és fordításokkal. A kö-
tet három fő részből áll. Az elsőben Puskás At -
tila a zsinat utáni tanítóhivatali dokumentu-
mok alapján mutatja be az Egyházról szóló
egyházi tanítás fejlődését (ehhez kapcsolódik
a Függelékben a Hittani Kongregáció négy

fontos dokumentumának szövegközlése is: a
communio fogalmáról, Pé ter utódának primá-
tusáról, a „nővéregyházak” kifejezésről és öt
egyéb kérdésről). A másodikban hat szerző, ill.
mai kérdés profilját vázolja egy-egy teológus:
az Egyház üdvtörténeti kapcsolata Izraellel az
„Isten népe” bibliai fogalom alapján (Czopf
Tamás), Semmelroth és Rahner egyháztana
(Ta más Roland), majd Hans Urs von Baltha -
sar (Puskás Attila), Yves Congar (Tarjányi
Zoltán), Heribert Mühlen (Balogh József ),
végül pedig Joseph Ratzinger egyháztana (Lu -
kács László). Ez utóbbi tanulmány kiemelke-
dik a sorból, hiszen végigkíséri a Szentatya
teológiai munkásságát, elemzi, hogyan hatott
gondolkodására a zsinat, majd bemutatja an -
nak a szemléletnek a kialakulását, amelyet jól
foglal össze a cím: „Az Egyház: eucharisztikus
testvérközösség”. A harmadik rész ökumenikus
szempontból tárgyal egyháztani kérdéseket.
Török Csaba bemutatja az Egyházak Öku-
 menikus Tanácsának Hit és Egyházszervezet
Bizottságát, elemezve annak „Az Egyház ter-
mészete és küldetése” című 2005-ös genfi do-
kumentumát, amelynek fordítását közli is a
kötet (404–441. old.). A katolikus-ortodox
párbeszéd egyháztani kérdéseiről Seszták Ist -
ván és Nacsinák Gergely írnak. Az anglikán
egyházzal való kapcsolatokat Kránitz Mihály
tekinti át, majd pedig Török Csaba összegző
tanulmányát olvashatjuk a katolikus-protestáns
egyháztani párbeszédről. Az elemző tanul má -
nyok és a szövegközlések jól használhatóvá te-
szik a kötetet egyéni és közösségi továbbkép -
zésre és tájékozódásra, ökumenikus kutatásra
és egyetemi szintű tanulmányi munkára.

Várnai Jakab OFM

Recenziók

– 118 –

RECENZIÓK:Sablon kéthasábos  2012.05.17.  13:45  Page 118



2012. január – május

2012. február 4. Szentmise és diplomaosztó ünnepség, Szatmári Györgyi, Kék
Emerencia, Baritz Laura OP, Papp Miklós és Szabó Bertalan OP teológiai ta-
ná rok eskütételével.

2012. február 9. A főiskola Papp Miklós görög rítus szerinti házszentelése.
2012. február 15. A Sapientia Szabadegyetem (2011/12. II. Az evangéliumok

erőterében) 1. előadása a Belvárosi (Pesti) Ferences Templom Szent Ferenc ter-
mében. Előadó: Szabó Xavér OFM. Az előadás témája: Márk evangéliuma. Az
előadások kéthetente szerdánként, 18:00 órakor kezdődnek.

2012. február 17. Mentortalálkozó. A hittanári és etikatanári gyakorlatokat
vezető mentorok találkozója, tapasztalatcseréje – a Pedagógia Tanszék/Neve-
léstudományi Intézet szervezésében.

2012. február 20. Farsangi bál, az évfolyamelőadások témája a világvallások.
2012. február 21. – május 8. Az Iránytű – Hivatástisztázó kurzus folytató-

dik. A kurzus résztvevői kéthetente találkoznak, március 6-án, március 20-án,
április 3-án, április 17-én és május 8-án. Témák: istenkapcsolat, önismeret, csa-
lád, evangéliumi tanácsok, közösség, imádság, döntés, szerzetesség, papság.

2012. február 23. Beszélgetős előadások 1. – A Családteológiai Intézet szer-
vezésében: „...férfinak és nőnek teremtette...” – és ráismerne? Férfi és női identi-
tás a fejlődési dimenziók mentén az életfeladatok tükrében.

2012. február 27. Egy nyelvet beszélünk – Találkozás fogyatékkal élő testvé-
reinkkel. A Sapientia Főiskola és az Öregdiák Szövetség műsoros délutánja fo-
gyatékkal élő testvéreink közreműködésével.

2012. február 29. A Sapientia Szabadegyetem (2011/12. II.) 2. előadása:
Témája: Máté evangéliuma.

2012. március 6. Kiemelt vendégelőadás. Eckhart Mester a szerzetes, a filo-
zó fus, a teológus és a misztikus. Előadó: Bányai Ferenc egyetemi docens (ELTE
ÁJK Filozófia Tanszék).

2012. március 8. Beszélgetős előadások 2.: „Szálakból kötelet” – gúzsba köt
vagy megtart? Döntés, elköteleződés, hűség.

2012. március 13. Vendégelőadás: Szalay Mátyás filozófus Szent Elréd ba-
rátság-fogalma a fenomenológia tükrében című előadása.

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL Sapientiana 5 (2012/1) 119–120.

– 119 –

Föiskolánk életéböl_119-120.:Layout 1  2012.05.17.  13:44  Page 119



2012. március 14. A Sapientia Szabadegyetem (2011/12. II.) 3. előadása: Té-
mája: Lukács evangéliuma és történeti műve.

2012. március 15. Nemzeti ünnepünk alkalmából állami kitüntetést vehet
át Fekete László András OFM, a Pedagógia Tanszék adjunktusa, a Magyar Ér-
demrend lovagkeresztje kitüntetést Tomka Ferenc egyetemi tanár (Gyakorlati
Teológia Tanszék) és a Magyar Ezüst Érdemkereszt kitüntetést Fogassy Judit
SDSH, a Pedagógia Tanszék adjunktusa.

2012. március 24. Sapientia nap. Szerzetesek misszióban. A konferenciát
Alberto Bottari de Castello érsek, apostoli nuncius nyitja meg. Előadók: Lukács
László SchP, Patsch Ferenc SJ, Tóth Zoltán SVD, Veisz Erzsébet, Ferences Mária
misszionárius nővér, Mohos Anna-Gabriella, Nyolc Boldogság Közösség, Sebas -
tian Madassery, a Pápai Missziós Művek vezetője. A konferencia előadásait a fő-
iskola megjelenteti a „Sapientia Füzetek” sorozat 21. kötetében.

2012. március 28. Sapientia Szabadegyetem (2011/12. II.) 4. előadás. Té-
mája: János evangéliuma.

2012. április 18. Sapientia Szabadegyetem (2011/12. II.) 5. előadás. Témája:
Az evangéliumok Jézusának nyomában: A Szentföld mint az ötödik evangélium.

2012. április 19. Beszélgetős előadások 3. „...és boldogan éltek, míg meg nem
haltak”. Kommunikáció, ami összetart.

2012. április 19–21. Helen Alford OP, a római Pápai Szent Tamás Egyetem Tár-
sa dalomtudományi Karának dékánja órát tart április 21-én a Sapientia Főiskolán
a Keteg hallgatóknak Az Egyház társadalmi tanítása a modern korban címmel.

2012. május 10. A 2012. április 20-án elbírált legjobb TDK dolgozatok
szerzői előadják pályamunkájukat.

2012. május 11. A Dogmatika Tanszék szimpóziuma: „A legnagyobb a sze-
re tet” (1Kor 13,13): A szeretet helye hitünk rendszerében. Előadók: Takács Gyu -
la (PPKE HTK), Tóth Beáta, Richard Finn OP (Blackfriars Hall, Oxford), Sza -
bó Bertalan OP, Deák Hedvig OP, Puskás Attila (PPKE HTK).

2012. május 17. Konferencia Weissmahr Béla jezsuita filozófus munkásságáról
A szellem valósága címmel. Weissmahr Béla SJ (1929–2005) filozófiai életművé-
nek átgondolása. Rendezi: A főiskola Filozófia Tanszéke, a PPKE BTK Filozófiai
Intézete és a Weissmahr Béla Alapítvány. Előadók: Szombath Attila, Mezei Bal ázs,
Patsch Ferenc SJ, Paár Tamás, Bernáth László, Zsolnai György, Puskás Attila, Zimányi
Ágnes, Hoppál Kál Bulcsú, Hankovszky Tamás, Frenyó Zoltán, Bakos Gergely OSB.

2012. május 29–31. A Bibliatudomány Tanszék szimpóziuma: Religion and female
body. Előadók: Benjamin G. Wright, Esztári Réka, Vér Ádám, Kősze ghy Miklós,
Stefan Schorch, Thomas Hieke, Friedrich Reiterer, Balla Ibolya, Karin Schopflin,
Zsengellér József, Buzási Gábor, Hanna Stenstrom, Zamfir Korinna, Geréby György,
Ötvös Csaba, Parlagi Gáspár.

Főiskolánk életéből

– 120 –

Föiskolánk életéböl_119-120.:Layout 1  2012.05.17.  13:44  Page 120


