


SZABÓ MIKLÓS XAVÉR OFM

A messiás alakja és feladatai Salamon zsoltáraiban

„A Messiás-kép központi vonásait az izráelita
királyság területéről kölcsönözték,

amely megszűnése után eszményi fényben ragyogott.”
(Adolf von Harnack)1

„Nem elég olvasni. Újraolvasni – az összes tanácsadók szerint – fontosabb.
S nem csak a könyvet kell újraolvasni, melynek emléke halványodik,

vagy, melyet első olvasásra nem értettünk meg tökéletesen:
a mondatot is újra kell olvasni, a főnevet, igét és jelzőt is,

mely végzetesen meghatároz a könyvben valamit.”
(Márai Sándor)2

BEVEZETÉS

A korai zsidó irodalom tanulmányozása virágkorát éli, bizonyítékul elég egy pil-
lantást vetnünk az elmúlt években megjelent publikációkra. Ehhez az iroda-
lomhoz tartoznak a Salamon zsoltárai, amelyek műfajaikban, szókincsükben és
formáikban a kánoni zsoltárokat imitálják. A görög és szír nyelven fennmaradt
költemények egy olyan csoporttól származnak, amelyet erős rokonság fűzött a fa-
rizeusokhoz. A biblikusok egyetértenek abban is, hogy a SalZsolt 17,21–46-ban
található a messianizmus egyik legkorábbi egyértelmű kifejeződése.3

A Salamon-zsoltárok messiásképét többnyire akkor emlegetik a dogmati-
kusok és a prédikátorok, amikor a zsidó nép körében a Jézus korában már el-

TANULMÁNYOK Sapientiana 4 (2011/1) 1–13.

– 1 –

1 ADOLF VON HARNACK: A kereszténység lényege, Osiris, Budapest, 2000, 94.
2 MÁRAI SÁNDOR: Bölcsességek januártól decemberig, Helikon, Budapest, 2004, 218.
3 A bevezetéstani kérdésekhez és a költemény fordításához lásd SZABÓ XAVÉR: Salamon zsol-

tá rai. Bevezetés – fordítás – jegyzetek, Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola – L’Har -
mattan, Budapest, 2009, 13–49; 114–123.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 1    (Black/Black plate)



terjedt nacionalista színezetű messiási reménységről beszélnek.4 Jézus messiási
öntudatából és a „keresztény univerzalizmusból” kiinduló gondolkodás értet-
lenül áll egy szinte tisztán nemzeti messianizmus előtt. A gyűjtemény messiási
elgondolása valóban mélyen nemzeti, ami egyben világos teológiai válasz a
Hasmoneus dinasztia, Heródes és a rómaiak uralmi igényeire egyaránt.

A XX. század utolsó harmadának szakirodalma (és ezt az elmúlt évek iro-
dalma is csak ismétli) a dávidi hagyományon túl a költemény messiásképének
„ellentétes ideológiai vonásait” hangsúlyozta, a spirituális illetve a harcias jel-
lemzőket.5 Igaz, a szöveg nem mentes a feszültségektől,6 de ezek az „ellentétes
vonások” csak első ránézésre tűnnek ellentmondásosnak. Nem szükséges a mes-
siás alakja és feladatai között feszültséget keresnünk, hiszen a felkenttől elvárt
tettek megfelelnek Izrael vezetője királyi tevékenységének. A költeményben a
messiás az ideális király minőségében jelenik meg, mint kormányzó, felszentelt
személy, bíró és katonai vezető, így a királyi hivatal lesz az a rendezőelv, amely
egészében áthatja a költemény messiásképét.

A „messiási eszméket” összefogó másik jelenség az, amit a biblikusok újra-
ol vasásnak vagy újraértelmezésnek neveznek. A SalZsolt 17 szerzője sem tesz mást,
mint a prófétai jövendöléseket és más bibliai elbeszéléseket újraolvasva felfedez
egy új, saját helyzetére alkalmazható jelentést.

Szabó Miklós Xavér OFM

– 2 –

4 Vö. HANS KESSLER: Krisztológia, in Theodor Schneider (szerk.): A dogmatika kézikönyve,
1. kötet, Vigilia, Budapest, 1996, 272.

5 Vö. JOACHIM SCHÜPPHAUS: Die Psalmen Salomos. Ein Zeugnis Jerusalemer Theologie und
Frömmigkeit in der Mitte des Vorchristlichen Jahrhunderts, E. J. Brill, Leiden, 1977, 125–126;
PIETER G. R. DE VILLIERS: The Messiah and Messiahs in Jewish Apocalyptic, Neotestamentica
12 (1981) 75–110.

6 WASCHKE felhívja az olvasó figyelmét a szövegben jelentkező feszültségekre: a kettőzésekre
(SalZsolt 17,21sk., 32sk.), Isten (17,1.3.46) és a dávidi király uralmának (17,4.21) egybeesé-
sére, valamint a pogány nemzetek felé való pozitív (17,31.34) és negatív (17,22–25) magatar-
tásra. Vö. ERNST-JOACHIM WASCHKE: „Richte ihnen auf ihrem König, den Sohn Davids” –
Psalmen Salomos 17 und die Frage nach den messianischen Traditionen, in ID.: Der Gesalbte:
Studien zur alttestamentlichen Theologie, Walter de Gruyter, Berlin, 2001, 133. Véleményem sze-
rint ez utóbbi a legnyilvánvalóbb jele annak, hogy a szöveg előállásának történetében számol-
nunk kell az akár többszöri redakcióval. A pogány népek Sionra való zarándoklata és a feléjük
gyakorolt irgalom a Héber Bibliának egy másik, már egyetemes szemléletet tükröző hagyo-
mányvonulata. A másik kérdéses vers a SalZsolt 17,33, amely úgy mutatja be a messiáskirályt,
mint aki kerüli a hadakozást. A kép nehezen illeszkedik a harcos messiásképbe.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 2    (Black/Black plate)



Tanulmányomban a fenti két alapgondolatot figyelembe véve szeretném új-
ra olvasni a zsoltárt, hogy közelebb kerüljünk a költemény által megrajzolt mes-
siás – egy minden szempontból ideális király – alakjához.

A MESSIÁSI ESZME

A messiási eszme eredete, felbukkanása, meghatározása, természete és jelentősége
ma is élénk vita tárgya a korai zsidósággal és a kereszténységgel foglalkozó kuta-
tók között. Egyes kutatók szerint a messianizmus nem volt központi eszme az
ókori zsidóságban,7 mivel a masiah „kifejezés a Kr. e. 200 és a Kr. u. 100 közötti
késői zsidó írásokban ritkán áll kapcsolatban a jövőben várható isteni szabadítás
személyeivel”.8 A múlt század 90-es éveiben történt kutatások eredményeképpen,
az írásmagyarázati módszerek megnövekedett érzékenysége és a qumráni szöve-
gek gazdag öröksége miatt a „megszokott”, vagyis az ószövetségi messiási vára-
kozásból kiinduló és az Újszövetséggel végződő, egyenes vonalú, összefüggő szer-
kezetű dávidi messiásvárást egyre többször szembeállították a zsidóság messiási
várakozásainak sokféleségével.9 Az újabb kutatás egyik iránya a messiási szöve-
gek kritériumaira összpontosít,10 illetve a messiás(ok) várásának sokszínűségére
érzékenyen reagálva, különböző definíciókat (helyesebben: „munkahipotézise-
ket”) használ a jelenség leírására.11 Akadnak azonban olyan kutatók is, akik a

A messiás alakja és feladatai Salamon zsoltáraiban

– 3 –

7 DUNN például a Második Templom zsidósága vallási eszmerendszerének négy alappilléréről
beszél (szövetség, kiválasztás, monoteizmus, föld/ország), és nem sorolja közéjük a messia-
nizmust; vö. JAMES D. G. DUNN: The Parting of the Ways between Judaism and Chris tianity
and Their Significance for the Character of Christianity, Trinity, Philadelphia, 1991, 18–36.

8 MARINUS DE JONGE: „Messiah”, in The Anchor Bible Dictionary, Vol. IV, Doubleday, New
York – London – Toronto – Sydney – Auckland, 1992, 777. A Héber Biblia tényleg nem
használja eszkatologikus értelemben a masiah címet, az „Eljövendő” témája számos szöveg-
ben bennfoglaltan mégis megjelenik, vö. HEINZ-JOSEF FABRY – KLAUS SCHOLTISSEK: Der
Messias. Perspektiven des Alten und Neuen Testamentes, Echter, Würzburg, 2002, 103.

9 Vö. HEINZ-JOSEF FABRY – KLAUS SCHOLTISSEK, Der Messias, i. m. 11–12.
10 JOSEPH A. FITZMYER például szigorúan a masiah szóhasználatot veszi alapul, vö. The One

Who is to Come, W. B. Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids – Cambridge, 2007.
Szerinte csak akkor beszélhetünk messiási szövegekről, ha a masiah, vagy annak megfelelője
(pl. christos, unctus) eszkatologikus értelemben fordul elő a szövegben; továbbá úgy véli,
hogy a messiásfogalom nem bővíthető és terjeszthető ki más „fenségcímekre”.

11 Lásd például JOSEPH A. FITZMYER: The One who is to come, i. m. 7; GERBERN S. OEGEMA: Der
Gesalbte und sein Volk. Untersuchungen zum Konzeptualisierungsprozeß der messianischen

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 3    (Black/Black plate)



„mes siás” kifejezést indokoltan kerülik, és inkább „pozitív eszkatologikus sze-
rep lőkről” beszélnek.12 Az eltérő meghatározásokat tekintve, a közös pontok a
következők: a messiás olyan eljövendő alak, akit Isten tekintéllyel ruház fel, hogy
a történelemnek egy kitüntetett pillanatában, akár eltérő szerepekben is, az ő
képviselőjeként lépjen fel és tevékenykedjen Izrael üdvösségéért. A SalZsolt 17
költeményben már a görög christos (17,32), illetve a szír mesihó (17,38) szavak
jelenléte lehetővé teszi, hogy biztonsággal beszéljünk messianizmusról.

A SZÖVEG ÉS A SZEREPLŐK BEMUTATÁSA

A történelmi háttérre irányuló legfontosabb kérdés, hogy a költemény két része
milyen kapcsolatban áll egymással (SalZsolt 17,1–20; 21–46).13 A zsoltár első
felének homályos történelmi utalásai két irányba mutatnak: a Kr. e. 63-as
pompeiusi időkre (rómaiak bejövetele),14 vagy a Kr. e. 40 és 37 közötti évekre
(Heródes tisztogatása).15 Az újabb kutatások ez utóbbi lehetőséget részesítik
előnyben, így a zsoltár második felét a heródesi évek reflexiójának tekintik. Én
magam elfogadom, hogy a zsoltár első fele a heródesi Jeruzsálembe kalauzol
bennünket, ám exegézisem eredményeként arra szeretnék rámutatni, hogy a
költemény második felének vannak pompeiusi időkre utaló félreérthetetlen jel-

Szabó Miklós Xavér OFM

– 4 –

Erwartungen von den Makkabäern bis Bar Koziba, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1994,
26; STEFAN SCHREIBER: Gesalbter und König. Titel und Konzeptionen der königlichen Gesalbten -
erwartung in frühjüdischen und urchristilichen Schriften, Walter de Gruyter, Berlin, 2000, 31.

12 Vö. GEZA G. XERAVITS: King, Priest, Prophet. Positive Eschatological Protagonists of the
Qumran Library, Brill, Leiden – Boston, 2002, 2–3.

13 ECKHARDT a hármas felosztás mellett érvel (SalZsolt 17,1–10. 11–20. 21–46), vö. BENE -
DIKT ECKHARDT: PsSal 17, die Hasmonäer und der Herodompeius, Journal for the Study
of Judaism 40 (2009) 465–492. A Herodompeius név már árulkodik a történelmi személy-
azonosítás nehézségeiről.

14 Például EMIL SCHÜRER: The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ (175 B.C.–
A.D. 135), A new English version, revised and edited by Geza Vermes, Fergus Millar and
Martin Goodman; Vol. III/1., T&T Clark, Edinburgh, 1986, 194: „Különösen az a tény,
hogy a foglyokat nyugatra vitte, csak Pompeiusra és Tituszra érthető.”

15 A 17,7-ben az „idegen ember”, aki végzett a Hasmoneusokkal, valamint a „törvénytelen”
kifejezés Nagy Heródesre utalhat (vö. JOSEPHUS FLAVIUS: Ant. XIV, 403). Lásd MARTIN

HENGEL: Gli Zeloti. Ricerche sul movimento di liberazione giudaico dai tempi di Erode I al
70 d.C., Paideia, Brescia, 1996, 362.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 4    (Black/Black plate)



zései, elég csupán a katapatein („össze-, letaposni”) ige jelenlétére gondolni a
SalZsolt 2,2 és a 17,22 versekben.16

Ez az összetettség a zsoltár egészének redakcióját jellemzi. Bármely említett
időszak lenne a költemény első felének történelmi háttere, a SalZsolt 17,21–46
egy nehéz helyzetre reagálva szólítja meg Istent, kérve, hogy avatkozzon be a je -
len történelmébe. A 17,21–46 szövege, amelyet ma a kezünkben tartunk, vi-
szony lag egységesnek mondható. Mondattani megfontolások alapján a követ-
kező szerkezeti felosztást javaslom:17

I. 17,21–25: a királyi messiás eljöveteléért mondott fohász,
II. 17,26–43: a messiáskirály leírása,
III. 17,44–46: az imádság lezárása.

A zsoltárban öt szereplőt különíthetünk el. Isten, akit a zsoltáros többféle-
képpen szólít meg, számára Isten abszolút fensőbbség: Isten (7–9, 31–32), Úr
(10, 21, 30–31, 34, 39, 46) és Király (1, 34, 36). Amíg a zsoltár első felében
(1–20) a szerző gyakran használja a „mi” személyes névmást (1, 3, 5, 11, 17
versek), addig a költemény második felében kívülállóként könyörög a messiás
elküldéséért (21: „támaszd nekik királyukat”, 32: „királyuk”, 27: „köztük”, „kö-
zöttük”, 32: „fölöttük”, 41: „őket”). A választott népre is különböző kifejezése-
ket találunk: Izrael (4, 21, 42 [bis], 44, 45), Jeruzsálem (14, 15, 22, 30), szent
nép (26), az Úr népe (35), nagy nép (36), megszentelt nép (43), az Úr nyája
(40). A zsoltárban a bűnösök jelölhetik az egyes személyeket (20), a szó azonban
alapvetően a zsidó vezetőségre vonatkozik (5, 23, 25, 26; „ők”: 6, 7, 8, 9, 12,

A messiás alakja és feladatai Salamon zsoltáraiban

– 5 –

16 SalZsolt 2,2: „Idegen pogányok mentek fel áldozati oltárodhoz, gőgjükben összetaposták
(kate patusan) saruikkal”; SalZsolt 17,22: „Övezd fel őt erőddel, hogy megtörje az igazság-
talan uralkodókat, hogy megtisztítsa Jeruzsálemet a pogány népektől, akik gyalázatosan el-
tiporják őt (katapatuntón).” Az ige más apokrif iratokban is a Templom megszentségtele-
nítésének kontextusát idézi fel, vö. 3Makk 2,18: „Összetapodtuk (katepatésamen) a Szentély
házát, ahogy a bálványok házait összetapodják (katapatuntai).”

17 Az első részben a költő három imperativusszal fordul Isten felé („lásd”, „támaszd”, „övezd
fel”), a mellékmondatokban pedig többnyire egyszerű vagy névelős főnévi igenevet találunk.
A görög szöveg második részének főmondataiban kizárólag jövő idejű igealakokat találunk, a
mellékmondatokban pedig ismételten főnévi igenevet. Ilyen nyelvtani megkülönböztetés alap-
ján javaslom (a redakció szempontjából is), hogy az első részt tekintsük a költemény központi
magjának, amelyre ráépültek a további versek. Szintén egy újabb redakciós fázisok lehetnek
a kissé mesterkélt diapsalma kifejezést követő versek (17,30–43), valamint a keretet biztosító
záró-versek, amelyek Isten királyi voltának teológiai igazságát emelik ki. A második szakasz
jövő idejű alakjait a szerző és közössége meggyőződésének és igényei kifejeződésének tekintem.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 5    (Black/Black plate)



15, 19, 24, őket jelöli a „szövetség fiai” szókapcsolat is a 15. versben).18 A köl-
temények másik főszereplője a messiáskirály. A következőkben az ő alakjára és
feladataira szeretnék összpontosítani.

A MESSIÁSKIRÁLY MINT KORMÁNYZÓ

A királyság intézménye nem tartozott a választott nép alapvető intézményei
közé, illetve a királysággal szerzett tapasztalatok is két irányba mutatnak: kriti-
kus hozzáállás és JHWH ajándékaként való értékelés.19

Az uralkodás témája az egész zsoltáron végigvonul.20 A messiáskirály ural-
kodni fog Izrael felett (vö. 17,21), egy nagy nép felett uralkodik (vö. 17,36), az
Úr nyáját legelteti (vö. 17,40) és vezeti (vö. 17,41). A SalZsolt 17,21–46 a ki-
rályi messianizmus fejlődésébe illeszkedik bele.21 Egy tanulmányában Sacchi
felhívja a figyelmet a Krisztus előtti első évszázad „messiási” mozgalmaira, ame-
lyek kapcsán Josephus Flavius a „király” főnevet (gör. basileus), vagy a „király-
ként uralkodni” (basileuein) kifejezést használja (vö. AJ 17,272. 278. 281. 285).
A szóhasználatról a neves olasz kutató arra a megállapításra jut, hogy „az álta-
lános történelmi helyzet egy erős, anti-Hasmoneus politikai ellenállást jelez,
amely egy dávidi ivadék, Izrael egyetlen, törvényes és felkent királyának várá-
sában találta meg zászlaját”.22

Szabó Miklós Xavér OFM

– 6 –

18 Utóbbihoz lásd JOSEF SCHREINER – RAINER KAMPLING: Der Nächste – der Fremde – der
Feind. Perspektiven des Alten und Neuen Testaments, Echter, Würzburg, 2000, 72.

19 Magyar nyelven lásd HANS WALTER WOLFF: Az Ószövetség antropológiája, Harmat – PRTA, Bu -
dapest, 2001, 235–243; RÓZSA HUBA: Üdvösségközvetítők az Ószövetségben, Szent István Társu-
lat, Budapest, 2001, 53–72; NORBERT LOHFINK: Haragos visszatekintés az államra. Előadások a
Sámuel és Királyok könyveinek választott kulcsszövegeiről, Szent István Társulat, Budapest, 2005.

20 Az „uralom” szemantikai mezője a következőképpen néz ki: agó (17,41); archó (17,36);
aphégeomai (17,26); basilea (17,3); basileion (17,4. 6); basileus (17,1 [bis]. 4. 20. 21. 32
[bis]. 34. 42. 46); basileuó (17,21).

21 Magyar nyelven a királyi messianizmus fejlődéséről lásd JOHN L. MCKENZIE – RAYMOND

E. BROWN: Az ószövetségi gondolkodás elemei, in Raymond E. Brown – Joseph A. Fitzmyer
– Roland E. Murphy (szerk.): Jeromos bibliakommentár III. Biblikus tanulmányok, Szent
Jeromos Katolikus Bibliatársulat, Budapest, 2003, 444–447.

22 PAOLO SACCHI: Figure superumane e attesa messianica fra il II secolo a.C. e I secolo d.C., in
Annalisa Giuda – Marco Vitelli (eds.): Gesù e i messia di Israele. Il messianismo giudaico e gli
inizi della cristologia, Il Pozzo di Giacobbe, Trapani, 2006, 72.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 6    (Black/Black plate)



Valóban, először költeményünkben figyelhető meg a christos (héb. masiah) és a
„Dávid fia” cím összekapcsolása. Ez utóbbi elnevezés néhány antik kifejezés felú-
jítása (vö. „Izáj gyökere”, Iz 11,10; „Dávidnak igaz sarja”, Jer 23,5). Már a bibliai,
de főleg a korai zsidó és a poszt-biblikus irodalomban is igen összetett Dávid-kép-
pel találkozunk, ahol többek között Dávid a messiás prototípusaként jelenik meg.23

Az alábbiakban csupán néhány, a Héber Bibliában is felbukkanó képet emelek ki,
amelyet a SalZsolt 17 más, korai zsidó íráshoz hasonlóan megemlít:

• felkent, megszentelt (SalZsolt 17,32; 4Ezd 7,12),
• eszményi király (2Kir 16,2–3; 22,2; SalZsolt 17,21),
• győzelmes harcos (1Sám 21,11; Sir 47,3–7),24

• bölcs és tanult (2Sám 14,20; 11QPsa 27,2; SalZsolt 17,32),
• szép (1Sám 16,12; SalZsolt 17,42),
• pásztor (2Sám 5,2; SalZsolt 17,40),
• jámbor ember (Sir 47,8; SalZsolt 17,36).

A MESSIÁSKIRÁLY MINT FELSZENTELT SZEMÉLY

A felkenéssel a király hosszú távra kapott felhatalmazást feladatára, hiszen „az
olajjal fölkenés szent aktusa azt jelenti, hogy hosszú időre megőriznek egy bi-
zonyos szubsztanciát, erőt”.25

Bár a költemény néhány eleme megengedné,26 hogy a messiás papi szere-
peiről beszéljünk, itt a király a maga felszentelt mivoltában áll előttünk.27 Ő

A messiás alakja és feladatai Salamon zsoltáraiban

– 7 –

23 A Krónikák könyvében például Dávid „második Mózesként” jelenik meg. Magyar nyelven
lásd KUSTÁR ZOLTÁN: A Krónikák könyve. A mű előállása, tanítása, szövegállományának és ka-
nonikus forrásainak szinopszisa, DRHE, Debrecen, 2002, 33–34.

24 A dávidi „militáns” messianizmus eredetéről és fejlődéséről lásd KENNETH R. ATKINSON: On
the Herodian Origin of Davidic Militant Messianism at Qumran: New Light from Psalm
of Solomon 17, Journal of Biblical Literature 118 (1999) 435–460.

25 MARTIN BUBER: A próféták hite, Atlantisz, Budapest, 1998, 90.
26 A megtisztítást jelző katharizó ige kapcsolódhat a papsághoz is (vö. Lev 13,6. 23; 14,7). A tör-

zsek felosztására, különválasztására utaló katamerizó görög ige (héber: náhal) a SalZsolt 17,28-
ban szintén utalhat papi feladatra, hiszen Józsue könyvében Eleázár pap is segít a földosztás-
ban (14,1). A megszentelés (17,30: hagiasmos) kultuszhoz kapcsolódó szókincs, az áldás
feladata (17,35) pedig papi funkciót hívhat elő az olvasóban.

27 O’DELL egy tanulmányában arra hívta fel a figyelmet, hogy a költemények messiása papi
funkciók nélkül jelenik meg, hiszen a Hasmoneus pap-királyok képe még túl élénk a zsoltár-

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 7    (Black/Black plate)



Izrael helyreállítója szent, királyt is megillető funkciókkal. Akárcsak a törté-
nelmi Dávid (2Sám 6,18) és a trónján őt követő Salamon (1Kir 8,14. 55), a
messiáskirály is megáldja népét (SalZsolt 17,35b).

A legtitokzatosabb cím a görög változat 32. versében olvasható: christos kyrios
(szír: mesihó morjó), szó szerint „felkent úr”. Egyik szövegváltozat sem kínál va-
riánst, a kutatók mégis a gyűjteményben többször is felcsendülő (SalZsolt
18,1.5. 7) és megszokott kifejezés félrefordításának (vö. mesiah adonaj, „az Úr
felkentje”), visszhangjának vagy éppen másolói hibának tekintve, javítani akar-
ják a szöveget. Elképzelhető, hogy a kyrios szó itt most nem Istent jelöli, pusz-
tán az adott időszak ismerősen csengő udvariassági formulája („Uram, kirá-
lyom”).28 A király Istenhez való egyedülálló kötődése más módon kap hangsúlyt
a költeményben. A „felkent úr” kifejezés egyesíti az uralkodói tekintély (kyrios)
és a felkenés által megszentelt személy (christos) fogalmát.

A MESSIÁSKIRÁLY MINT BÍRÓ ÉS KATONAI VEZETŐ

Az 1Sám 8,20 szerint a király legfőbb feladata a bíráskodás és Izrael hadainak
vezetése. A peres ügyekben való döntés, az igazságszolgáltatás és a megsértett jog
helyreállítása bírói feladat volt. A sófét héber szó, amely gyakran jelölte a népet
irányító kormányzót (vö. Dán 9,12), a bibliai szövegekben gyakran párhu-
zamban áll a „király” szóval, vagy éppenséggel helyettesíti is azt (vö. Zsolt 2,10).
A kánoni 72. zsoltár az uralkodó király felé kiélezetten hangsúlyozza az igazsá-
gosság általános elvárásait. Ezek a versek úgy tekintenek a messiásra, mint az íté-
let meghozójára, végrehajtójára, Dávid ivadékára, Salamonra, akinek „halló
szíve volt, hogy ítélje” (1Kir 3,9), vagyis hogy kormányozza népét.

A Salamon zsoltáraiban a messiás mint bíró megítéli
• „a nép törzseit” (17,26),
• „a népeket és a nemzeteket” (17,29),
• „a megszentelt nép törzseit” (17,43);

Szabó Miklós Xavér OFM

– 8 –

költő emlékezetében, vö. JERRY O’DELL: The Religious Background of the Psalms of Solomon,
RQ 3 (1961) 247. ZACHARIAS viszont kiemeli a költemény messiási alakjának főpapi funk-
cióit is, vö. DANIEL H. ZACHARIAS: „Raise up to them their King”. Psalms of Solomonon 17–18
in the Context of Early Jewish Messianism, VDM Verlag Dr. Müller, Saarbrücken, 2008, 47.

28 „Innen nézve a dávidi király ’felkent úr’ megjelölése nagy megtiszteltetés, de nem istenítés”,
vö. CRAIG A. EVANS: Messianic Hopes and Messianic Figures in Late Antiquity, Journal of
Greco-Roman Christianity and Judaism 3 (2006) 21–22.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 8    (Black/Black plate)



• megfeddi a bűnösöket (vö. 17,25), 
• lesújt szájának szavával (vö. 17,35),
• megfeddi a fejedelmeket (vö. 17,36).

A költeményből kiemelkedő erőszakos, harcos messiás csupán a királyi funk-
ciókat mutatja:

• megtöri az igazságtalan uralkodókat (vö. 17,22),
• megtisztítja Jeruzsálemet a pogány népektől,
• eltávolítja a bűnösöket az örökségből (vö. 17,23),
• összetöri a bűnösök gőgjét,
• összetöri vasvesszővel a bűnösök teljes mivoltát (vö. 17,24),
• elpusztítja szájának szavával a törvénysértő pogány népeket,
• megfutamítja a bűnösöket (vö. 17,25),
• „igába hajtja a pogányok népeit” (17,30),
• eltörli a bűnösöket (vö. 17,36).

A SalZsolt 17,33 felvonultatja a deuteronomiumi törvény királytükrének el-
várásait is (MTörv 17,14–20 és 20,1), és úgy mutatja be a messiáskirályt, mint
aki nem táplál harci ambíciókat: „Nem lovakban, lovasban és íjban reményke-
dik, nem halmoz fel magának a csatára sem aranyat, sem ezüstöt, nem engedi,
hogy egyetlen nép is reménykedjék a csatában.” A Második Törvénykönyvben
olvasható előírások „demokratizálják” (G. Braulik) ezeket a hagyományos kirá-
lyi feladatokat.29 Bár a szöveg nem folytatja a Deuteronomium idézését, az ókori
olvasó, aki tisztában volt az Írásokkal, jól tudta, hogy a szakasz a Törvény ta-
nulmányozásáról is szól. Azt gondolom, hogy ebben a versben, ha rejtetten is,
egy olyan királyi alak jelenik meg, aki „minta izraelitaként” (H. W. Wolff ) a
Tóra tanulmányozásában gyakorolja magát.30 A gondolat megjelenik a SalZsolt
17,32-ben is, ahol a szöveg szerint a messiás „Istentől tanított király lesz”. A görög
didaktos szó kiemeli a messiás harcra edzettségét (vö. 1Makk 4,7; Zsolt 143,1),
ugyanakkor a Tórához való hűséget is jelöli (vö. Iz 54,13). Evans megjegyzi, hogy
később a rabbinikus irodalom fogja ezt a témát gazdagon kifejteni, ahol bizonyos
hagyományokban a messiást nagy szentírástudósként ábrázolják.31

A messiás alakja és feladatai Salamon zsoltáraiban

– 9 –

29 Vö. GEORG BRAULIK: Deuteronomium II (16,18–34,12), Echter Verlag, Würzburg, 1992,
127.

30 Vö. HANS WALTER WOLFF: Az Ószövetség antropológiája, i. m. 241.
31 Vö. CRAIG A. EVANS: Messianic Hopes and Messianic Figures in Late Antiquity, i. m. 21. A ki -

váló tudós ugyan nem ad további útmutatásokat, de NEUSNER könyve az érdeklődő segít-

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 9    (Black/Black plate)



A KÖLTEMÉNY ÍRÁSKÉPE

A kutatástörténet során sokan rámutattak, hogy a SalZsolt 17 szerzője milyen
alaposan ismerte az Írásokat.32 A zsoltárt a Héber Bibliának számos szakasza
befolyásolta, mint például Nátán próféciája (2Sám 7), Izajás (2; 11; 60; 66) és
Ezekiel prófétától vett „messiási” szövegek (34; 37; 45; 47), valamint néhány ki-
rály-zsoltár (Zsolt 2; 72; 89). A szó szerinti utalásokon túl a legfontosabb szö-
vegek kétségtelenül az Iz 11,1–533 és a Zsolt 2,34 amelyek a korai zsidó iroda-
lomban nagy karriert futottak be. Az sem elhanyagolható tény, hogy az izajási
Szolga-énekekkel is találunk megfeleléseket.35

Szabó Miklós Xavér OFM

– 10 –

ségére lehet: JACOB NEUSNER: Messiah in Context. Israel’s History and Destiny in Formative
Judaism: The Foundations of Judaism: Method, Teleology, Doctrine (Part Two: Teleology),
Fortress Press, Philadelphia, 1984, 91–93.

32 Vö. HERMAN L. JANSEN: Die spätjüdische Psalmendichtung, ihr Entstehungskreis und ihr „Sitz
im Leben”. Eine literaturgeschichtlich-soziologische Untersuchung, I Komisjon hos Jacob
Dybwad, Oslo, 1937, 43: „egyetlen más közösségi panaszének sem tartalmaz annyi bölcses-
ségi gondolatot és orákulumot, mint a SalZsolt 17”; PIERRE GRELOT: La speranza ebraica al
tempo di Gesù, Borla, Roma, 1981, 99: „Rendkívül szisztematikusan gyűjti össze azokat a
szentírási szakaszokat, amelyeket a király-zsoltárokból, Izajás, Mikeás és Ezekiel eszkatologikus
szövegeiből vesz, hogy megfesse a szabadító király ideális képét.”

33 Vö. RODRIGO F. DE SOUSA: Eschatology and Messianism in LXX Isaiah 1–12, T&T Clark, New
York – London, 2010, 138–156; ANNALISA GUIDA: Il germoglio di Iesse ed il »soffio delle sue
labbra« (Is 11,4): sviluppi di un’intertestualità influente tra II secolo a.C. e I secolo d.C., in Annalisa
Giuda – Marco Vitelli (eds.): Gesù e i messia di Israele. Il messianismo giudaico e gli inizi della
cristologia, i. m. 175–188.

34 Vö. JOHN J. COLLINS: The Interpretation of Psalm 2 és ERIC F. MASON: Interpretation of Psalm
2 in 4QFlorilegium and in the New Testament, in Florentino García Martínez (ed.): Echoes
from the Caves: Qumran and the New Testament, Brill, Leiden – Boston, 2009, 49–66; 67–82.

35 WILLITTS felhívja a figyelmet a SalZsolt 17,26–43 és a Szolga második énekének (Iz 49)
közös témájára, a misszió és a messiási pásztor-király bemutatására: a Szolga szája hathatós
az ítélkezésben (Iz 49,2 » SalZsolt 17,35); JHWH megdicsőül Szolgájában (Iz 49,3 » SalZsolt
17,31); a Szolga reménye: JHWH (Iz 49,4 » SalZsolt 17, 34. 39); Izráel újraegyesítése (Iz
49,5. 12. 18 » SalZsolt 17,26); a Szolga ereje: JHWH (Iz 49,5 » SalZsolt 34. 37–38); a tör-
zsek újjáalapítása (Iz 49,6. 8 » SalZsolt 17,28); a pogány népek üdvössége (Iz 49,6 » SalZsolt
17,30. 34); a pogány népek eszközei lesznek a szétszóródottak visszatérésének (Iz 49,22–23
» SalZsolt 17,31). Vö. JOEL WILLITTS: Matthew’s Messianic Shepherd-King. In Search of `The
Lost Sheep of the House of Israel`, Walter de Gruyter, Berlin – New York, 2007, 82.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 10    (Black/Black plate)



Az újraolvasásnak arra a gyakorlatára szeretnék egy példát hozni, amikor a
szerző nem messiási jövendölésből, hanem bibliai elbeszélésből csupán egy, szá-
mára „végzetesen meghatározó” (Márai Sándor) főnevet vagy jelzőt értelmez újra.
A SalZsolt 17,42-ben szereplő görög euprepeia szó egyaránt jelent szépséget és
méltóságot. Ennek kapcsán Horbury nem átall a messiáskirály preegzisztenciájáról
beszélni.36 Dávid kiválasztásának történetében a szépség és a „jó megjelenés”
(1Sám 16,12) az isteni kiválasztást jelzi. Horbury két messiási zsoltáridézet segít-
ségével mutat rá a kifejezés fontosságára: Zsolt 44,4 (LXX, Órigenész regisztrá-
ciója alapján): „dicsőségedben és szépségedben”, valamint Zsolt 109,3 (Teodotion
fordításában): „a szentség szépségében”. A Salamon-zsoltárok messiása, mint egy
új Dávid, szépséggel és méltósággal rendelkezik. Ugyanakkor ezek a fogalmak a
kánoni Zsoltárok könyvében a költeményünkben is felbukkanó erőhöz kapcso-
lódnak (vö. Zsolt 92,1), így együtt képviselik a királyság „jeleit”.

Végezetül érdemes egy kis figyelmet szentelni a bibliai hagyományanyag ke-
zelésére. A prófétai jövendöléseken túl az egyik kiemelkedő hagyomány: a népek
zarándoklata a jeruzsálemi Templomba. A SalZsolt 17,30–31 kizárólag izajási
jövendöléseket alkalmazva emeli témává ezt a messiási jelet (Iz 2,2, illetve Mik
4,1; Iz 49,22; 55,5; 66,18). Egy másik érdekesség, hogy a királyi messianizmus
a nemzeti reménységből megszülető „messiási eszme” legősibb vonulata, és
emellett a zsoltár olyan hagyományokat vonultat fel, amelyek Izrael népének
korai időszakára helyezhetők:37

• a pusztában való tartózkodás (SalZsolt 17,17) már Ózeásnál is az üd-
vösség idejét jelenti (2,16 k);

• a messiáskirály kiterjeszti hatalmát a korábbi határokra, visszaállítja a
régi határokat és újra felosztja az országot: „különválasztja őket [ti.
Izrael fiait] törzseik között a földön” (SalZsolt 17,28);

• a messiáskirály a „pásztor” ősi címét viseli (SalZsolt 17,40).38

A messiás alakja és feladatai Salamon zsoltáraiban

– 11 –

36 Vö. WILLIAM HORBURY: Messianism among Jews and Christians. Biblical and historical studies,
T&T Clark, New York – London, 2003, 61–62. HORBURY az Isten által ismert, tehát ki vá -
lasztott nap (SalZsolt 18,5: eis hémeran eklogés) és a messiáskirály szépsége kapcsán, amelyet
Isten már előre ismert (SalZsolt 17,42: hén egnó), a messiás preegzisztenciájáról beszél. Ehhez
segítségül hívja az anaxis főnevet is (SalZsolt 18,5), amelyet nemcsak úgy lehet értelmezni,
hogy „elővezetés”, „felemelés”, hanem ismételt elővezetés. Ebben a preegzisztens értelemben
Isten újra, ismét felemeli Felkentjét.

37 Vö. HEINZ-JOSEF FABRY – KLAUS SCHOLTISSEK: Der Messias, i. m. 37–38; 115.
38 Vö. CESLAS SPICQ: Basilea, in Grande Lessico del Nuovo Testamento, Supplementi 4, Paideia,

Brescia, 1988, 304. A cím nem annyira a pásztorcivilizáció tapasztalatát akarja aláhúzni, sok-

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 11    (Black/Black plate)



ÖSSZEFOGLALÓ GONDOLATOK

A messiáskirály feladatai, mint láttuk, egyaránt vonatkoznak a pogány népekre
és a választott népre. A XIX. század végén Ryle és James a messiás küldetése
kapcsán két funkcióról beszélt: a messiáskirály destruktív és restaurációs szere-
péről.39 A mai szakirodalom a messiás harci vonásait hangsúlyozza, ezzel azon-
ban szem elől téveszti a messiási zsoltárt egybetartó királyi hivatalt. Bár a köl-
temény messiásképét uralni látszik a katonai szerep (Kenneth Atkinson
kifejezésével: „dávidi militáns messianizmus”), a szöveg mégsem beszél messiási
háborúról, mint ahogy azt a későbbi zsidó írások előszeretettel teszik;40 sőt még
ennek a harcos messiásnak a képe is távoli a Teremtés könyvének palesztinai
Targum festette messiásképétől: „Milyen szép a messiáskirály, akinek Júda házá-
ból kell támadnia! Felövezi derekát és harcba száll ellenségeivel, megöli a királyo-
kat és a fejedelmeket, egyetlen király sem képes ellenállni neki erővel. Vérükkel be-
vörösíti a hegyeket. Ruhája vértől ázik, olyan, mint a szőlőtaposóké” (a Ter
49,11-hez).”41

A messiás ember, „természetszerűleg magán hordozza az emberi lét korláto-
zottságait”,42 nem beszélhetünk isteni eredetéről, sem preegzisztenciájáról, egy
sajátos, bensőséges kapcsolat mégis szorosan Istenhez fűzi: kiválasztása isteni,
mert csak Isten tudja, hogy mikor lesz király (SalZsolt 17,21), uralma részese-
dés Isten uralmában (17,1. 34. 46), hatalmát nem befolyásolják a számítások
és az emberi érdekek (17,34), Isten Lelke van vele, néhány megbízatása (ítél-
kezés, büntetés) az „isteni” feladatokban való részesedés, jellemzésében pedig a

Szabó Miklós Xavér OFM

– 12 –

kal inkább egy ókori közel-keleti képvilág alkalmazásával van dolgunk. Vö. COLOMBAN

LESQUIVIT – XAVIER LÉON-DUFOUR: Pásztor és nyáj, in Xavier Léon-Dufour (szerk.): Bibli-
kus teológiai szótár, Szent István Társulat, Budapest, 2009, 1079: „Az ősi Keleten (Babilónia,
Asszíria) a királyok szívesen tekintették magukat úgy, mint pásztorokat, akikre az istenség rá-
bízta a nyáj juhai összegyűjtésének és gondozásának szolgálatát.”

39 Vö. HERBERT E. RYLE – MONTAGUE R. JAMES: ΨΑΛΜΟΙ ΣΟΛΟΜΩΝΤΟΣ: Psalms of the
Pharisees, Commonly Called the Psalms of Solomon, Cambridge University Press, Cambridge,
1891, liii.

40 Vö. PIOTR NYK: Die Vorstellung vom endzeitlichen Krieg in Israel. Gewählte Texte aus der
ausgehenden Epoche des Zweiten Tempels mit Kommentar, SJ 7 (2004) 305.

41 SAMSON H. LEVEY: The Messiah: An Aramaic Interpretation. The Messianic Exegesis of the
Targum, Hebrew Union College – Jewish Institute of Religion, Cincinnati – New York –
Los Angeles – Jerusalem, 1974, 9.

42 JOSEF SCHREINER: Az Ószövetség teológiája, Szent István Társulat, Budapest, 2004, 334.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 12    (Black/Black plate)



zsoltárszerző „félisteni jellemzőket tulajdonít neki” (hatalmas, igaz, bűn nél-
küli).43 Minden idealizálás ellenére földi uralkodó lesz, Izrael igaz királya. El-
jövetelekor ősi próféciák teljesülnek be; uralkodása nem kis eredményt hoz: a
nép között szentség, biztonság, igazságosság fog uralkodni, a nép maga szent
lesz, megszentelt, vagyis Isten tulajdona.

A költemény szerzője és a mögötte álló közösség bizonyos szentírási szöve-
geket messiásinak tekintett. Az újraolvasás során ezekben a szakaszokban felfe-
deztek egy új, saját helyzetükre alkalmazható jelentést. Az intertextualitás alap-
igazsága szerint „minden szöveg idézetek mozaikjából épül fel, minden szöveg
egy másik szöveg abszorpciója és átalakítása”;44 a költeménybe beépített bibliai
versek összeillesztése több, mint egyszerű antológia. A SalZsolt 17,21–46 az
első század zsidó spiritualitásának egy darabja, amelyben észlelhető az egyes
messiási eszmék rendszerező szemlélete is.

A messiás elküldéséért mondott imádság egy értelmezési lánc tagjaként úgy
áll előttünk, mint a Kr. előtti I. század kreatív, korai zsidó exegézisének tanúja.

A messiás alakja és feladatai Salamon zsoltáraiban

– 13 –

43 GEORGE W. E. NICKELSBURG: Jewish Literature between the Bible and the Mishnah. A Historical
and Literary Introduction, Fortress Press, Minneapolis, 22005, 242. MOWINCKEL a messiás
emberfeletti kvalitásairól beszél, vö. SIGMUND MOWINCKEL: He That Cometh. The Messiah
Concept in the Old Testament and Later Judaism, Cambridge University Press, Grand Rapids
(MI) – Cambridge, 2005, 323.

44 JULIA KRISTEVA: Wort, Dialog und Roman bei Bachtin, in Jens F. Ihwe (Hrsg.): Literatur -
wissenschaft und Linguistik. Ergebnisse und Perspektiven. Bd. 3: Zur linguistischen Basis der Lite -
ra turwissenschaft II., Athenäum-Verlag, Frankfurt am Main, 1972, 348.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 13    (Black/Black plate)



BAKOS GERGELY OSB

A gondolkodás mint tapasztalás
Canterburyi Szent Anzelm és Martin Heidegger alapján

„…gondolkodásunkban valami többlet jelentkezik,
ami a valóságot mint valóságot tárja föl előttünk.” 1

BEVEZETÉS

Hagyományosan, legalábbis Immanuel Kant (1724–1804) munkássága óta szí-
vesen és magától értetődő módon állítjuk szembe egymással gondolkodást és ta-
pasztalatot. Ezért a címben jelzett tárgyról, a gondolkodásról mint valamiféle
tapasztalásról való gondolkodás hosszabb bevezető magyarázatot igényel.

Első olvasásra természetesen a gondolkodásról való gondolkodás sem sok jót
ígér. Amennyiben a tudományos módszeresség és logikai következetesség kö ve-
telményének vizsgálataként értjük, alapvetően visszavezethető Francis Ba con
(1561–1626) vagy René Descartes (1596–1650) a modernitást meghatározó mun-
kásságára. A gondolkodás módszerére való ilyesfajta figyelem kétségtelenül sok
gyümölcsöt hozott s hozhat még, ugyanakkor sokak szemében inkább száraz ész-
munkát kínáló tárgynak tűnik föl, semmint gondolatilag igazán új gyümölcsöket
ígérő területnek.

A gondolkodás XX. századi történetében a fenomenológiai mozgalom meg-
tanított arra, hogy óvakodjunk a tapasztalatilag ellenőrizetlen konstrukcióktól

Sapientiana 4 (2011/1) 14–29.

– 14 –

A Pázmány Péter Katolikus Egyetem Bölcsészettudományi Karának Filozófia Intézetében 2010.
december 2-án elhangzott előadás szerkesztett és kibővített szövege. Ezúton fejezem ki hálámat
Lautner Péternek a meghívásért, Bene Lászlónak és Schmal Dánielnek pedig észrevételeikért, ja-
vaslataikért. Köszönöm továbbá Mezei Balázs és Szeiler Zsolt bátorítását, valamint az utóbbi
fenomenológiai mélységű bírálatát.

1 MEZEI BALÁZS: Zárszó. Kinyilatkoztatás, tapasztalat, gondolkodás, in ID.: Karácsony az Andok
felett, Kairosz, Budapest, 2010, 111–117, itt: 117.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 14    (Black/Black plate)



és a pusztán elméleti megfontolásoktól.2 Egyszerűen szólva újra közelebb vitte
gondolkodásunkat a tapasztalathoz: a fenomenológia tulajdonképpen minde-
nekelőtt kritikai tapasztalatanalízis kíván lenni. Épp e minőségében lehet se-
gít ségünkre. A fenomenológiai tapasztalás fogalom ugyanis jóval szélesebb, mint
az újkori tudományoké vagy az olyan tudományos filozófiáké, mint például a
brit empirizmus vagy az újpozitivizmus.3 A fenomenológia „az emberi tapasz-
ta lat finomszövetét próbálja feltárni, olyan beavatkozás nélkül, amely eltorzítaná
annak eredeti adottságát”.4

Egy fenomenológiai elemzés természetesen nem mond le a módszerességről
és a logika szabályainak követéséről, csak figyelembe veszi, hogy az újkori tu-
dományok tárgyterületéhez és módszertanához képest mind maga a valóság,
mind a valóságról való gondolkodásunk jóval összetettebb, mint azt elsőre gon-
dolnánk. Martin Heidegger (1889–1976) egyik lényeges bírálata pontosan az
volt tanára, a fenomenológiai mozgalom elindítója, Edmund Husserl (1859–
1938) munkásságával szemben, hogy Husserl bölcselete a matematikai termé-
szet-megismerést vette alapul, s ennek meghatározó hatása beszűkíti a fenome-
nológiai filozófia egész programját.5 Mindkét gondolkodó egyetért azonban
abban, hogy a fenomenológiai filozófia nem merevedhet rendszerré; mindket-
ten örök újrakezdésben, a megismerés módszere gyökeres fölülvizsgálatának je-
gyében kívántak gondolkodni, s így a gondolkodást megújítani.6

Mindebből természetes módon adódott Heidegger számára, hogy a filozó-
fia nem mondhat le a gondolkodás semmilyen tárgyáról, ellenkező esetben egy-
úttal saját magát is kizárná a saját magára irányuló radikális reflexióból, gyökeres
kérdezésből.7 Ha pedig a filozófiai kérdezésből – pusztán önkényes elvi döntés
alapján – nem zárható ki egyetlen tárgyterület sem, akkor következésképpen a
filozófia magáról a filozófiái gondolkodásról is gondolkodhat, sőt egyben szük-
ségszerűen gondolkodnia kell erről. Máskülönben az önmegértés ősi filozófiai
követelménye sérül. A bölcselet ugyanis ókori kezdeteitől fogva egyúttal a lélek
olyan terápiájának tekinthető, amely a bölcselő gondolkodásának gondos gon-

A gondolkodás mint tapasztalás

– 15 –

2 Vö. SCHWENDTNER TIBOR: Husserl és Heidegger. Egy filozófiai összecsapás analízise, L’Har -
mattan, Budapest, 2008, 9.

3 Uo., 9–10.
4 Uo., 33.
5 Uo., 42. Vö. uo., 39.
6 Uo., 40. Husserl és Heidegger kölcsönös bölcseletei bírálatainak kiértékeléséhez lásd

Schwendtner idézett tanulmányát.
7 Uo., 37–38.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 15    (Black/Black plate)



dolati vizsgálatát, s annak (igaz, jó, helyes, megfelelő irányba való) befolyáso-
lá sát, a „gondolkodás gondozását” jelenti.8

Tulajdonképpen maga Heidegger is ezen ősi követelményhez tért vissza, ami-
kor a múlt század ötvenes éveinek elején a Freiburg in Bresgaui Egyetemen ma-
gáról a gondolkodásról tartott előadásokat.9 Szövegének egyik meggondolandó
idézete így szól:

„Gondolkodásunknak felkínálja magát az örömteli is, a szép is, a titokzatos
is, a jóságos is. A megnevezettek talán még meggondolkodtatóbbak is mint
minden más, amit különben, és többnyire teljesen megfontolatlanul »a meg-
fontolandónak« szoktunk nevezni. Az előbb megnevezettek akkor kínálják föl
magukat meggondolásra, ha az adományt nem utasítjuk már azzal vissza,
hogy az örömtelit, a szépet, a jóságosat olyasminek tekintjük, ami csak az
érzés és az élmény számára van fenntartva, a gondolkodás huzatától azon-
ban távol tartandó. Csak azután tudjuk azt is megfontolni, hogy mit kell a
gonosz gonoszságának tartanunk, ha a titok zatosba és a jóságosba mint
olyanba bocsátkozunk bele, ami tulajdonképpen felkínálja magát a gondol-
kodásnak.” 10

A szép, a titokzatos és a jóságos tehát meggondolásra érdemes valóságok. Eset-
leg inkább velük kellene gondolatban foglalkozunk, mintsem gondolkodásunk
akármi egyéb lehetséges tárgyával.11 E foglalatosságunk föltétele az adomány el-
fogadása, ami egy fontos gondolati döntést, gondolkodói elhatározást jelent amel-
lett az álláspont mellett, hogy mindezen valóságok igenis a gondolkodás huzatába
tartoznak. Egyértelműen fenomenológiai beállítódásról, illetve annak a külön-
böző tárgyakhoz igazodó módosulásáról van szó, amely nem en ged az érzelem és

Bakos Gergely OSB

– 16 –

8 Lásd SÁRKÁNY PÉTER: Filozófiai lélekgondozás, Jel Kiadó, Budapest, 2008, 22–71. Vö. Pla-
tón: Kharmidész 163 E; Euthüdémosz 275 A–B; Phaidón.

9 Lásd MARTIN HEIDEGGER: Mit hívunk gondolkodásnak? Gond-Cura Alapítvány, Budapest,
2009.

10 MARTIN HEIDEGGER: Mit hívunk gondolkodásnak?, i. m. 48. Érdemes evvel összevetni a
Heidegger-kortárs Jaspers megfogalmazását. Lásd KARL JASPERS: Bevezetés a filozófiába,
Európa, Budapest, 1987, 55: „A legfontosabb a világon a szeretet, a transzcendencia rejt-
jeleinek kibetűzése, és minden, amit az értelem meg tud világítani.”

11 Aligha véletlen, hogy e három melléknév kijelölte létterületek rendre az esztétika, a vallás-
filozófia és az erkölcsfilozófia hagyományos tárgyterületeire vonatkoztathatók. A szöveg
tehát azt sugallja, hogy gondolkodóként mindenekelőtt ezekkel kellene foglalkoznunk.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 16    (Black/Black plate)



ész, élmény és értelem, átélés és gondolkodás hagyományosan szigorú szétválasz-
tásának. Helyette elfogulatlanul kívánja gondolni a valóságot – olyannak, amilyen.

Egy másik helyen a fekete-erdei gondolkodó így ír a gondolkodásról: „Nem
mi emberek jutunk el e gondolatokhoz, hanem a gondolatok jönnek el hozzánk,
halandókhoz, akiknek lényege a gondolkodásban alapozódik meg.” 12 Amennyiben
igaz, hogy lényegünk a gondolkodásban alapozódik meg, akkor érdemes meg-
vizsgálnunk bármely gondolkodó gondolkodását a gondolkodói tapasztalat egy
példájaként, mint a gondolkodás tapasztalatát.

Még mindig Heidegger nyomdokait, nevezetesen a nyelvre irányuló figyel-
mét követve megfontolandó az is, hogy több európai nyelvben a tapasztalás
szava a latin experior igére megy vissza.13 Ennek alapjelentése cselekvő: kipró-
bálni vagy megpróbálni egy dolgot. Ugyanakkor a tapasztalás német szava
(Erfahrung) rokon az utazni (fahren) igével,14 s e szavak közös indoeurópai
gyökre mennek vissza, amely megvan mind a latinban, mind a görögben.15 Kü-
lönösen is érdekes két latin példa. Az egyik a periculum = kísérlet, próba; koc-
kázat, veszély szava, amelyet több ma élő nyelv is megörökölt.16 A másik az egy-
házi latinban is használatos peritus = jártas, mely azt személyt jelöli, aki egy
területet keresztül-kasul ismer, mert bejárta azt, ezért szakértője annak, azaz ta-
pasztalt. Amennyiben tehát e nyelvek emlékezetét – ha tetszik, a bennük lecsa -
pódott tapasztalatot – komolyan vesszük, akkor azt kell mondanunk, hogy az
igazi tapasztaláshoz nem elég valamit távolról szemlélni, hanem be kell lépni,
„járni” kell benne, kockáztatni, netán a veszélyt vállalni vele kapcsolatban. Fi-
gyelemre méltó az is, hogy e mozzanatok a tapasztalás jelentését egyértelműen
egy (el)szenvedő jelentés felé közelítik. Ha pedig a fenomenológusok nyomán
járva valóban beszélhetünk a gondolkodás tapasztalatáról, akkor e fölsorolt
mozzanatoknak, s összegzésükként az elszenvedő jellegnek valamilyen mérték-
ben jellemezniök kell a gondolkodás tapasztalatát is.

Ezen némileg hosszadalmas elméleti bevezető után egy középkori gondol-
kodó, Canterburyi Szent Anzelm (1033–1109) gondolkodására vetek egy el-
gondolkodó – reményeim szerint egyben elgondolkodtató – pillantást. Meg-

A gondolkodás mint tapasztalás

– 17 –

12 MARTIN HEIDEGGER: Gesamtausgabe. Bd. 79. Bremer und Freiburger Vorträge, Vittorio Kloster-
mann, Frankfurt am Main, 1994, 89. Idézi SÁRKÁNY PÉTER: Filozófiai lélekgondozás, i. m.
205. Köszönöm Szeiler Zsolt és Sárkány Péter kollégáimnak ezen utalást, illetve pontosítását.

13 Lásd angol experience, francia expérience.
14 Vö. angol ferry = komp, átkelőhajó, s Farewell = Jó utat! (tkp. „Utazz jól!).
15 Ilyenek a görög peráó = átkelek, porosz = átkelő, s peira = tapasztalat, latin porta = ajtó.
16 Lásd pl. angol peril, francia péril, román pericol, spanyol peligro.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 17    (Black/Black plate)



győződésem, hogy Anzelm gondolkodói vallomása olvasója gondolkodásról
való saját gondolkodásának kiindulópontja lehet. Anzelm azért tűnik jó vá-
lasztásnak, mivel kétségkívül a XI. század legkiemelkedőbb teológusáról van
szó, a hit értelmességéről való gondolkodás egyik klasszikusáról, aki bizonyos ér-
telemben teljes magától értetődőséggel a Heidegger szóba hozta gondolati dön-
tésnek megfelelően gondolkodott – tudniillik Anzelm hívő gondolkodóként
abból indult ki, hogy a szép, a jó, az örömteli, a titokzatos természetes módon
a gondolkodás huzatába tartozik. Vizsgálódásom eredménye fontos adalékot
szolgáltathat hit és értelem anzelmi kapcsolatának tárgyalásához is – amennyi-
ben segíthet abban, hogy gondolkodni tudjunk hit és értelem kapcsolatáról.

A lehetséges terjedelmi keretek között lényegében egyetlen anzelmi műre, a
Proslogionra szorítkozom. Először Anzelm gondolkodásának életrajzi hátterét
vázolom föl mint gondolkodása külső körülményeit, a továbbiakban azonban
már gondolkodói tapasztalatának benső mozzanatairól lesz szó. A Proslogion
előszavát vizsgálva a szerző kifejezett gondolkodói vallomását veszem szemügy -
re.17 Majd egy kortárs, fiatalon elhunyt flamand filozófus alternatív Proslogion-
olvasatának segítségével folytatom elemzésem, végül pedig megkísérlem meg-
fogalmazni vizsgálódásaim ideiglenes eredményeit.18

Bakos Gergely OSB

– 18 –

17 Kimutatható, hogy az „én vallom” magába foglalja, egyúttal meg is alapozza az igazi gon-
dolkodás lehetőségét. Igazi értelemben csakis a valóságról lehet és érdemes gondolkodni, a
valóság pedig elsősorban a maga teljességében és ránk hatásában a vallomásban érhető tet-
ten, benne válik közölhetővé. Mindez vonatkozik természetesen a gondolkodás valóságára
is. A valóságról valló gondolkodásról lásd MEZEI BALÁZS műveit, pl. Mai vallásfilozófia,
Kairosz, Budapest, 2010, 34–45, különösen a 33. oldal 20. lábjegyzetét és a 41–42. oldal
26. lábjegyzetét.

18 Mindvégig egyensúlyozom egy életrajzi, illetve szövegközeli vizsgálódás, valamint egy spe-
kulatívabb, pontosabban Mezei Balázs kifejezésével élve „tűnődő” megközelítés között. Ez
utóbbihoz vö. MEZEI BALÁZS: Kontempláció és tűnődés: Kísérlet a theória hagyományának
újragondolására, in Bányai Ferenc – Nagypál Szabolcs – Bakos Gergely (szerk.): A vallási
tapasztalat megértése. Jog, bölcselet, teológia, L’Harmattan Kiadó – Békés Gellért Ökumeni-
kus Intézet, Budapest – Pannonhalma, 2010, 17–28. – Jóllehet jelen írásom a mélyebb el-
mé leti alapok rendszeres kifejtését kénytelen nagyobbrészt nélkülözni, mind célkitűzésében,
mind tárgyában szorosan kapcsolódik Mezei Balázs legfrissebb vallásfilozófiai törekvéséhez.
Hozzá hasonlóan a gondolkodás – a valóságról, tehát önmagáról is – valló módját veszem
szemügyre, egy „gyökeresen személycentrikus gondolkodás kialakítását”. Vö. MEZEI BALÁZS:
Mai vallásfilozófia, i. m. 8–10.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 18    (Black/Black plate)



1. TANÍTÓ, PERJEL, APÁT, ANGLIA PRÍMÁSA: ÉLETRAJZI VÁZLAT

Amennyire ez az utókor számára nyomon követhető, nyugodtan állíthatjuk,
hogy Anzelm szellemi-gondolkodói útja a normandiai Bec bencés monostorá-
nak hírneves iskolájához való csatlakozásával kezdődött.19 1063-ban Anzelm
tanára, Lafrancus Bec-ből átkerül Caen monostorába.20 Ekkor otthon Anzelm
lesz a perjel, e munkát azonban terhesnek érzi. Ráadásul 1078-ban Bec apátja,
1093-ban pedig (ismét csak Lanfrancus után) Canterbury érseke lesz.

Egy mindannyiunk számára érthető mai párhuzam egy olyan filozófus volna,
aki szenvedélyesen szeret filozofálni, valamint tanítványaival foglalkozni.21 Csak
nagy szabadkozás után, belátva, hogy más nem vállalná e munkát, s mivel na-
gyon kérik, lesz a filozófia tanszék vezetője. Emberünk azonban nem vérbeli
ügyintéző, ráadásul őszintén fájlal minden olyan percet, amit nem szentelhet a
filozófiának. Mindazonáltal igyekszik megfelelni föladatának. Így szerencsétlen
módon fáradozását azzal jutalmazzák, hogy a kar dékánja, majd később az egye-
tem rektora lesz. Mire ez megtörténik, szegény filozófusunk teljesen elveszettnek
érzi magát: alárendeltjei nem támogatják, állami és egyházi kapcsolatokat kell
ápolnia, az egyetem gazdálkodását rendbe tennie, pénzt szerezni, új programo-
kat beindítani, és így tovább. Legföljebb annyit tehet szeretett filozófiája érde-
kében, hogy ha lehet, lopva szán időt az írásra és filozófiai beszélgetésre. Továbbá
újra meg újra – természetesen hiába – kéri: mentsék föl terhes kötelességei alól.22

A gondolkodás mint tapasztalás

– 19 –

19 Anzelm és ottani tanára, Lanfrancus viszonyához lásd a XXI. század eddig egyetlen magyar
nyelvű Anzelm-monográfiáját: DÉR KATALIN: Szépséges értelem. Canterbury Szent Anzelm
teológiája és filozófiája, Szent István Társulat, Budapest, 2001, itt: 39–42. Részletesebb tár-
gyalását lásd RICHARD W. SOUTHERN: Saint Anselm. A Portrait in a Landscape, UP, Cam -
bridge, 1990 (az 1991-es reprinten alapuló számtalan újabb reprint), 39–66. Az utóbbi
könyv Anzelm életének eddig legalaposabb földolgozása.

20 Anzelm rövid magyar nyelvű életrajzát lásd DÉR KATALIN: Szépséges értelem, i. m. 30–37. Vö.
még SANDRA VISSER – THOMAS WILLIAMS: Anselm, UP, Oxford, 2009, 3–10, valamint
GILLIAN R. EVANS: Anselm’s life, works, and immediate influence, in Brian Davies – Brian
Leftow (eds.): The Cambridge Companion To Anselm, UP, Cambridge, 2004, 5–31.

21 E párhuzam forrása SANDRA VISSER – THOMAS WILLIAMS: Anselm, i. m. 4.
22 Vö. DÉR KATALIN: Utószó. „Egy és ugyanaz, amit keresünk”. Canterbury Szent Anzelm éle-

te és munkássága, in ID. (ford.): Canterburyi Szent Anzelm összes művei, Szent István Tár-
sulat, Budapest, 2007, 427–456, itt: 429–430: „A ratio logikai princípiumait [Anzelm] köz-
vetlenül etikainak fogja föl, és azokat egyházpolitikai gyakorlatában is minden áttétel nélkül
próbálja érvényesíteni, lévén tökéletesen alkalmatlan minden kompromisszumra. Ez érsekként

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 19    (Black/Black plate)



Nem túlzás azt mondani, hogy valami hasonló történt Anzelmmal is 1063-tól
fogva. Már a perjelség túl sok volt neki, nem értett a gazdálkodáshoz, könnyen
elveszítette türelmét, ha nem neki megfelelő módon alakultak a dolgok, s nem volt
képes másokra átvinni akaratát. Nem véletlenül kérte Rouen érsekét: mentse föl
őt föladatától.23 Ez nem az utolsó alkalom volt, mikor Anzelm hiába kért valamit…

Minden filozófiatanárnak elég józannak kell lennie: a gondolkodás tapasz-
talatához az is hozzátartozik, amikor – a külső körülmények kényszere miatt –
nem tudunk gondolkodni. Sokszor egy mai filozófus is egyéb kötelességek sű-
rűjében gondolkodik – tette ezt akárcsak Anzelm. Nem hiába tartották az ókor-
tól kezdve, hogy a bölcsesség kiválasztott kevesek kiváltásága – egész egysze-
rűen a legtöbb embernek nem igen jut ideje ilyesmire.

Szerencsére azonban a korunkbeli párhuzam eddigi alakjában aligha teljes. Anzelm
gondolkodói teljesítményének ugyanis elsőrendű bizonyítékai azok a művek, ami-
ket többnyire megrendelésre, fölkérésre írt. Mint ilyenek arról tanúskodnak, hogy
környezete bizonyos mértékben igenis tisztában volt Anzelm képességeivel. An zelm
tehát kapott neki megfelelő, igazi szellemi kihívást jelentő föladatokat is.24 A to-
vábbiakban éppen Anzelm egy ilyen művet, a Proslogiont fogom megvizsgálni.

2. PROSLOGION

Legtöbb művét Anzelm egy bencés monostorban írta szerzetestestvéreinek.25

E mű vek közös célja jellemzően középkori: visio Dei.26 Anzelm számára fontos,

Bakos Gergely OSB

– 20 –

persze nem sok külső sikert hoz számára, s hogy így lesz, maga tudta a legjobban: nem ok
nélkül kívánt távol maradni az érseki széktől.”

23 Később, Canterbury érsekeként kétszer is száműzetésbe kényszerült. Életének e részében
nyilvánvalóan kevesebbet tudott nyugodtan gondolkodni, illetve írni, amint azt műveinek
datálása is mutatja. Egy könnyen áttekinthető időrendi táblázatot hoz pl. BRIAN DAVIES –
BRIAN LEFTOW (eds.): The Cambridge Companion To Anselm, i. m. xii.

24 Pl. második száműzetése alatt írta meg a pápa kérésére a De Processione Spiritus Sancti c. művét.
25 Pl. a Monolgiont és a Cur Deus homo c. művét is bec-i tanítványai kérésére írta. 
26 Vö. Proslogion, 1. (83–86); vö. JOS DECORTE: Waarheid als weg. Beknopte geschiedenis van

de middeleeuwse wijsbegeerte, Pelckmans, Kapellen, 1992, 112, illetve német kiadásban: JOS

DECORTE: Eine kurze Geschichte der mittelalterlichen Philosophie, Schöningh, Paderborn,
2006, 112. Lásd még MARYLIN MCCORD ADAMS: Anselm on faith and reason, in Brian
Davies – Brian Leftow (eds.): The Cambridge CompanionTo Anselm, i. m. 32–60, itt: 32. –
A fejezetszámoktól megkülönböz te tendő oldalszámokkal (zárójelben) végig a Proslogion kö-

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 20    (Black/Black plate)



hogy tanítványa (a hallgató, az olvasó) értse is azt, amit hisz, amit elfogad, ami-
ben biztos. Nem elég a helyes tanítást, a hittételt leszögezni, érteni is kell azt.
Anzelm írásai következetesen az olvasó tevékeny szerepét kívánják.27 Ameny-
nyiben tehát Anzelm gondolkodik, olvasójának is gondolkodnia kell.

2.1. Az előszó tanúsága

A Proslogion előszava szerint Anzelm éppenséggel a gondolkodás örömét akarja
megosztani velünk. Természetesen a hitről, tehát az igazságról, még pontosab-
ban az Istenről való gondolkodás öröméről van szó. Ez azonban továbbra is:
gondolkodás. Amint a nagy XX. századi laikus anglikán teológus, C. S. Lewis
(1898–1963) figyelmeztetett rá, a Jóisten nem kedvel semmiféle lustaságot, így
a szellemi restséget sem. A gondolkodás alól ezért a hívő sem vonhatja ki magát
– így a gondolkodásról való gondolkodás alól sem.

A Proslogion előszava világossá teszi, hogy szerzője nincs megelégedve előző
írásával, a Monologionnal, amely több érv láncolatából épült föl. Anzelm ezért
egyetlen érvet, egyetlen gondolatmenetet keres – Isten létének, valamint mind-
annak bizonyítására, amit Róla hiszünk. A szöveg így folytatódik:

„Szorgalmasan újra meg újra erre irányítottam gondolataimat, és olykor már-
már úgy látszott, megragadhatom, amit keresek, máskor nyomtalanul eltűnt
értelmem elől; végül feladva a reményt, abba akartam hagyni a keresést, mint
aminek tárgyát lehetetlen megtalálni. Már-már gyökerestül ki akartam ir-
tani magamból ezt a töprengést, ne kösse le hiába elmémet, elvonva más tár-
gyaktól, melyekkel hasznosan foglalkozhattam volna, de csak annál inkább
kezdett ingerelni, akaratom ellenére, ellenszegülésem dacára, lerázhatatlan
erővel. Amikor aztán az ostromának való heves ellenállás már-már felőrölte
erőimet, egy napon, gondolataim tusakodása közepette megjelent előttem az,
amiben már nem is reménykedtem, éspedig úgy, hogy amit előbb elgyötörten
száműztem magamtól, most lelkesen zártam elmémbe.” 28

A gondolkodás mint tapasztalás

– 21 –

vetkező magyar kiadására hivatkozom: DÉR KATALIN (ford.): Canterburyi Szent Anzelm
összes művei, i. m. 81–102.

27 Anzelm írásainak pedagógiai – pontosabban andragógiai, nevelő-tanító vonatkozásairól –
lásd pl. MARYLIN MCCORD ADAMS: Anselm on faith and reason, i. m. 39–42.

28 Proslogion, Előszó (81).

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 21    (Black/Black plate)



Anzelm tanítványa és barátja, titkára és életrajzírója, Eadmer (kb. 1060 – kb.
1141) maga is megőrizte számunkra e napok kétségbeejtő feszültségének ta-
núságát. Anzelm először leírta a megoldást, azonban a pergamendarabnak
nyoma veszett (igen kedveltek és keresettek voltak leírt gondolatai). A következő
alkalommal már óvatosan viasztáblára véste a gondolatmenetet, s azt ágyába
rejtette: reggelre a viasztáblát darabokra törve a földön találta.29

A Proslogion idézett szövege azonban az Eadmer áthagyományozta anekdo-
tikus részletek nyomán kirajzolódó monasztikus-filozófiai burleszknél többet sej-
tet. A szerző vallomása szinte fenomenológia pontossággal írja le a gondolko-
dás tapasztalatát.30 E tapasztalatban – szerencsére vagy szerencsétlenségünkre –
akkor is részünk lehet, ha nem veszítünk el egyetlen leírt sort sem (ha nem száll
el a szövegszerkesztőnkbe gépelt dokumentum). Nemcsak gondolkodásunk kül-
ső körülményeiről, hanem magához a gondolkodáshoz bensőleg tartozó moz-
zanatról van szó.

A gondolkodás tapasztalatához Anzelm tanúsága szerint hozzátartozik a szor-
galmas, kitartó keresés, illetve figyelem.31 A megoldás azonban tünékeny és csa-
lóka: egy hol közeledő, hol eltűnő valóság. Ez kétségbeesést vált(hat) ki a gon-
dolkodóból, hiszen úgy tűnik, a megoldást lehetetlen megtalálni. Anzelm ezért
a lemondás elhatározásával kísérel meg szenvedéseinek véget vetni. Nyugtalan-
sága és feszültsége azonban nem szűnik. A kérdés, illetve a vágyott gondolati meg-
oldás csak nem hagyja nyugodni, továbbra is vonzást gyakorol a gondolkodó-
ra, mégpedig „lerázhatatlan erővel”. Anzelm beszámolója érdekes párhuzamot
mutat tehát a misztikus tapasztalással, mely szintén a vonz(ód)ás és taszítás, tá-
volság és közelség, világosság és sötétség képeivel jellemezhető. E megfigyelés ön-
magában természetesen nemcsak azt a kérdést hagyja nyitva, vajon mennyiben
és milyen értelemben nevezhető Anzelm egyáltalán misztikus (gondolko-
dó)nak, hanem egyben azt a jóval lényegesebb problémát sem oldja meg, vajon a

Bakos Gergely OSB

– 22 –

29 Vita Anselmi, I, xix. Lásd RICHARD W. SOUTHERN (ed. & transl.): The Life of Anselm
Archbishop of Canterbury by Eadmer, Thomas Nelson and Sons Ltd, London, 1962, 29–31.

30 E megfigyelésért Szeiler Zsolt barátomnak lehetek hálás.
31 Vö. MEZEI BALÁZS: Az arc keresése, in ID.: Ezredvégi számvetés. Esszék a vallásról, Attraktor,

Máriabesnyő – Gödöllő, 2005, 173–178., uo., 173: „A gondolkodás bizonyos értelemben
keresés”, a keresett valósággal való szembesülés nehézségeiről (vö. 176: „Az arc drámája”) ol-
vashatunk a 175. oldaltól, az esszé vége pedig (177–178) arra figyelmeztet, hogy e keresett
valóság nem lehet pusztán elgondolható, fogalmi létező vagy emberi eszmény. Mezei írása
nemcsak szerkezeti hasonlóságot mutat föl az általam elemezett tapasztalattal, hanem tár-
gyilag is Anzelméhoz hasonló belátásra irányul.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 22    (Black/Black plate)



gondolkodás és a misztika tárgyainak szerkezeti megfelelése mennyiben jelent
valóságos, „tárgyi” megegyezést.32

Akárhogy is, Anzelm esetében igazi gondolati tusakodásról van tehát szó,
amelyet váratlan föloldás követ: meglepő módon válasz adatik. A gondolkodót
meglátogatja egy gondolat.33 A Proslogionban megfogalmazott cél is innen ért-
hető: Anzelm gondolkodása örömét, a megtalált gondolati megoldás fölötti
örömöt akarja megosztani olvasójával.34

2.2. Egy alternatív olvasat 35

A Proslogion hagyományosnak mondható olvasata az úgynevezett „ontológiai is-
tenérv”-re összpontosít, amely a 2., esetleg 3. és 4. fejezetében található.36 Az az

A gondolkodás mint tapasztalás

– 23 –

32 Mivel a vallásfenomenológia egyik lehetséges hibája, ha fölületesen hasonló szerkezetek mögött
túl könnyen tételezünk föl hasonló tapasztalati tartalmakat, ezért az utóbbi kérdés lényeginek
mondható. Egy későbbi tanulmányban megkísérlem majd e kérdést a nyugati misztika egyik
alapszövegének, Órigenésznek az Énekek énekéhez írott kommentárja és Anzelm Proslogionja
párhuzamos elemzése segítségével megválaszolni. Az Előszó tanúsította erőteljes gondolati
vonzerő (mely maga is külön tanulmány tárgya lehetne) mozzanata már önmagában jelzi,
hogy Anzelm (látszólag talán szikárnak tűnő) gondolkodása gyümölcsözően kapcsolható volna
a misztikához. E belátásokért részben ismét Szeiler Zsoltnak lehetek hálás.

33 Ebben az összefüggésben mind Southern, mind Dér Katalin utal Sir Bertrand Russel következő
beszámolójára: „Egy 1894-es napon éppen a Trinity Lane-en jártam, amikor egyetlen villanás-
sal megláttam (vagy úgy gondoltam, látom) hogy az ‘ontológiai argumentum’ érvényes. Mentem
tovább, hogy egy pakli cigarettát vegyek; visszafele jövet egyszer csak feldobtam a levegőbe a ci-
garettás dobozt, és amikor elkaptam, felkiáltottam: Szent Hubertus! Hiszen az ontológiai érv igaz!”
DÉR KATALIN: Szépséges értelem, i. m. 71, vö. RICHARD W. SOUTHERN: Saint Anselm, i. m. 128.
– Russel későbbi bölcselettörténetéből világos, hogy a szerző nem fogadja el többé az ontoló-
giai érv érvényességét. (Vö. BERTRAND RUSSEL: A nyugati filozófia története, Göncöl Kiadó, hely
nélkül, 1997, 353–354, 489, 543.) Fiatalkori evidencia-élménye mégis elgondolkodtató.

34 Proslogion, Előszó (82): „Mivel úgy véltem, aminek megtalálásán magam így örvendeztem,
néhány olvasónak is tetszésére szolgálna…, leírtam…”

35 Vö. JOS DECORTE: Waarheid als weg, i. m. 112–121, illetve ID.: Eine kurze Geschichte, i. m.
112–122.

36 Ennek egyértelmű jele, hogy filozófia tankönyvekben, illetve szöveggyűjteményekben gyak-
ran kizárólag e szövegek szerepelnek Anzelmtől. Lásd pl. STEIGER KORNÉL (szerk.): Bevezetés
a filozófiába. Szöveggyűjtemény, Holnap Kiadó, Budapest, 1992, 133. – Az első általunk ismert
olvasó, aki e fejezetekre összpontosított, Anzelm kortársa, egy Gaunilo nevű marmoutiers-i

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 23    (Black/Black plate)



aligha elhanyagolható körülmény, hogy a mű maga összesen huszonhat fejezetből
áll, jelzi ezen megközelítés korlátait. Anzelm szövege nem beszél „istenérv”-ről,
legföljebb unum argumentumról, s biztosan nem vitairatról van szó.37 A hagyo-
mányos értelmezés a következőképpen osztja föl a művet: 2–4. fejezet az istenér-
vet tartalmazza, majd az 5–26. fejezetek Isten tulajdonságait vezetik le ezen érvből.

Az 1. fejezet tanúsága szerint a Proslogion a lélek kísérlete a visio Deire, azaz
a misztériumba, a titokba való bevezetés.38 Egy ilyen, müsztagógikusnak ne-
vezhető olvasatot sugall a mű közepének visszatekintése, ahol a szerző fölteszi
lelkének a kérdést: „vajon megtaláltad-e azt, amit kerestél?” 39 Nos, Anzelm eddig
a következőket találta: A.) Isten a legnagyobb létező, aminél nagyobbat nem
lehet elgondolni (a továbbiakban AN);40 B.) Ő élet, fény, bölcsesség, és így to-
vább;41 C.) Ő mindenütt és mindig jelen van.42

A következő, 14. fejezet az egész gondolatmenet lényeges pontja. Egyrészt
erről tanúskodik a gondolatmenet megtorpanása: itt Anzelm azon kesereg,
miért nem találja sehol sem Istent, akinek pedig épp az előző fejezetben bizo-
nyította mindenütt jelenvalóságát.43 Másrészt a gondolkodásnak való újbóli ne-
kirugaszkodást jelzi a mű elejének és közepének szerkezeti s tartalmi hasonló-
sága. Ugyanis mind az 1., mind a 14. fejezet helyzetértékelést tartalmaz, kétséget
fejez ki s Istenhez fohászkodik. A 2. fejezetben egy formulát olvashatunk (AN);
majd a 15. újabb formulát ad: Isten nagyobb az elgondolhatónál (a továbbiak-
ban NE).

Bakos Gergely OSB

– 24 –

szerzetes volt – jóllehet e bíráló a mű további részében kifejtetteket egyértelműen értékesnek
tartotta. Vö. DÉR KATALIN (ford.): Canterburyi Szent Anzelm összes művei, i. m. 109.

37 A vitairatként való olvasat valójában Gaunilo bírálatával kezdődik. A Vita Anselmi (I, xix. fe-
jezet) tanúsága szerint Anzelm nemcsak hálás örömmel fogadta e bírálatot, hanem válaszát
elküldte Gaunilónak, sőt kérte, hogy ezentúl a bírálattal és saját válaszával együtt másolják
a Proslogiont. E döntésnek köszönhetően Gaunilo alapvetően meghatározta a Proslogion be-
fogadás-történetét (jóllehet, talán nem eléggé). A vita dokumentumait lásd DÉR KATALIN

(ford.): Canterburyi Szent Anzelm összes művei, i. m. 103–109, 110–121, kettejük vitájának
részleteihez pedig lásd SANDRA VISSER – THOMAS WILLIAMS: Anselm, i. m. 73–93.

38 Proslogion, 1 (83–86), vö. Előszó 82: „leírtam… ebben a kis munkámban, mint aki Isten
szem lé lésére igyekszik felemelni lelkét…”

39 Proslogion, 14 (94).
40 Proslogion, 2–4 (86–88).
41 Proslogion, 5–12 (88–93).
42 Proslogion, 13 (94).
43 Vö. Proslogion, 1 (83): „Ha… mindenütt jelen vagy, miért nem látlak jelenvalónak?”

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 24    (Black/Black plate)



Az AN nem szokványos fogalom, ontikus tartalma nincs, az emberi gondolkodás
számára ír elő egy szabályt, azaz nem önmagában mutatja Istent, hanem egy noétikus
szabályt ad. E szabály értelmében ha Isten AN, akkor tényleg létezik (2. f.); léte szük-
ségszerű (3. f.); ő a Teremtő stb. Fontos látunk, hogy nem ontologizmusról van
szó, mintha az istenfogalom tartalmát gondolatilag kimeríthetnénk. Istenről való
tudásunk ugyanis Anzelm szerint szükségszerűen korlátozott.44

Anzelmnél az értelmi belátás a hitből indul ki és a boldogító istenlátás felé
tart. A cél tehát a boldogság. Már a Monologion szerint is az ész föladata a hit
tartalmának megvilágítása, a filozófiai föladat a hit ésszerű voltáról elmélkedni.45

Tehát Anzelm az értelmi belátásra az Istenért való vágytól fűtve törekszik. Sem -
mi estre sem semleges gondolkodásról van tehát szó.46

Anzelm saját bevallott célkitűzését szem előtt tartva különösen is érdekes a 14.
fejezet megtorpanása. „Uram, miért nem érzékel téged az én lelkem, ha téged talált
meg? Vagy talán nem azt találta meg, akiről úgy találta, hogy fény és igazság?” 47 Anzelm
kételkedik abban, hogy elérte célját, s e kétségének hangot ad a további fejezetek-
ben is.48 Az analízis sikerült, de a várt eredmény nélkül. Anzelm saját keserű tapasz -
talatából kénytelen megtanulni, hogy a racionális ambíció és a vallásos-misztikus
élmény különböznek egymástól. Teológiai rendszerépítés és a mélyebb vallásos vágy
nem ugyanaz. Ezért tört össze Anzelm reménye. Jegyezzük meg, hogy mind Ágoston
(354–430), mind Órigenész (185 – kb. 254) az intellektust arra használták, hogy
az arisztotelészi logikát meghaladják, ebben Plótinosz (205–270) nyomában jár-
tak. Anzelm olvasta ugyan Ágostont, de nem ismerte Plótinoszt, s Anzelm az arisz-
totelészi logika foglya maradt.49

A gondolkodás mint tapasztalás

– 25 –

44 Vö. Proslogion, 1 (85): „Nem próbálok, Uram, mélységedbe hatolni, mivel értelmemet sem-
miképp sem foghatom ahhoz…” Vö. Cur Deus homo, Ajánlás Orbán pápának: „az igazság
ésszerűségének oly nagy a szélessége és mélysége, hogy halandó emberek ki nem meríthe-
tik…” (Miért lett Isten emberré?, in DÉR KATALIN (ford.): Canterburyi Szent Anzelm összes
művei, i. m. 250.)

45 Vö. a Monologion alcímét: Proslogion, Előszó (82): „Példa a hit ésszerűségéről való elmélke-
désre”.

46 Lásd Proslogion, 1 (85): „vágyom megérteni igazságodat, amiben hisz, amit szeret a szívem”.
47 Proslogion, 14 (94).
48 Lásd uo., 16, 17, 18.
49 Az újplatonikus gondolati kincs nyilvánvaló forrása Dionüsziosz Areopagita írásai lehettek

volna (Hilduin (833) vagy Eriugena (858) latin fordításában). Southern monográfiájában ala-
posan utánajár a Bec-ben Anzelm rendelkezésére álló műveknek, Dionüszioszt azonban nem
említi. Megkockáztatom tehát, hogy ha olvasta is, Anzelm aligha értette meg igazán Dionü -

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 25    (Black/Black plate)



Anzelm tehát (gondolati) kudarcát belátva rugaszkodik neki másodjára: a
15. fejezettől kicsit másképp közelíti meg gondolkodásának tárgyát – belátva,
hogy Isten transzcendenciáját jobban kell tudatosítani: az új képlet, NE pon-
tosan erre mutat rá. Ennek sincs ontikus tartalma, ez is noétikus szabály, azon-
ban Istent egyértelműen az emberi gondolkodást, minden lehetséges gondolati
tartalmat fölülmúlóként mutatja föl. Ez az újabb noétikus szabály arról tanús-
kodik, hogy Anzelm megértette saját csalódásának szükségszerű voltát.

Ha Isten valóban AN, akkor NE-nek kell lennie. Amit mi gondolunk, az
szükségszerűen véges. Isten el-nem-gondolhatóságáról van tehát szó. Istent nem
érthetjük meg, fölfoghatjuk azonban az Ő fölfoghatatlanságát, ezért az Ő föl-
foghatatlanságából kiindulva kell módosítani a korábbi elemzést.50 Isten távol-
léte szükségszerű, ennek belátása egy lépéssel közelebb visz a célhoz. Az értelem
megérteti velünk, miért szükséges a hívőnek a remény: nem elég vágynunk az
istenismeretre, egyúttal szükségünk van a reményre, amely nyitva tartja a meg-
ismerés lehetőségét számunkra.

Mint láttuk, az Előszó tanúsága szerint Anzelm keserűségének egyik oka ép-
penséggel az volt, hogy már-már föladta a reményt, hogy megtalálja a hőn óhaj-
tott unum argumentumot. A megoldás, egy Anzelmot meglátogató gondolat
alakjában a föladott remény ellenére érkezett el gondolkodónkhoz. Jóllehet az
Előszó erről kifejezett említést nem tesz, az egész műből mégis nyilvánvaló,
hogy a reménytelenségben megtalált reményről van szó: Anzelm a számára re-
ménytelennek tűnő helyzetben találja meg a megoldást, ez egyúttal újraéleszti
reményét Isten megismerésében. E tapasztalat beláttatja vele a remény fontos-
ságát, hiszen pontosan a(z újra megtalált) remény teszi a megismerés vágyát ér-
telmessé s menti meg azt az értelmetlenségtől. A Proslogion szövege ezért rész-
leges belátással és részleges örömmel ér véget, majd imával zárul.

Ha a gondolkodás élő tapasztalata szempontjából elemezzük, természetesen
a Proslogion szövegével kapcsolatban fölvetődhet az a stilisztikai, illetve herme-
neutikai kérdés, vajon szerzője mennyiben beszél valóban őszintén s mennyi-
ben követ irodalmi mintákat, elsősorban Ágostont, akit Anzelm valóban olva-
sott.51 Nos, míg a főszöveg tudatosan megszerkesztett volta aligha vonható
kétségbe, véleményem szerint Anzelm gondolkodásának eleven tapasztalata az
Előszó, valamint Eadmer híradása segítségével jól rekonstruálható. E rekonst-

Bakos Gergely OSB

– 26 –

sziosz mondanivalóját. Máskülönben nem tudunk magyarázatot találni a Proslogion gondolati
megtorpanására a 14. fejezetben.

50 Proslogion, 15 (95).
51 Anzelm forrásaihoz vö. RICHARD W. SOUTHERN: Saint Anselm, i. m. 58–59.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 26    (Black/Black plate)



rukció eredménye nemcsak nem mond ellent a főszövegnek, hanem bizonyos
pontokon meg is világítja azt.

Természetesen aligha kell csodálkoznunk azon, hogy egy mű Előszava segít
magát a művet megértenünk – hiszen műfajából adódóan pontosan erre szol-
gál. A Proslogion Előszava nyilvánvalóan (nem sokkal) a főszöveg megírása után
született, benne a szerző egészen közvetlenül szólal meg, célja a gondosan fölé-
pített főszöveg értelmezése. Az életrajzi forrás hitelessége mellett szól, hogy
Eadmer személyesen ismerte Anzelmot, írása nagyobb része nélkülözi a legen-
dás elemeket, a vallásos képzelet túlzásait. Mint teológusnak és életrajzírónak
Eadmernek aligha állott volna érdekében kitalálni egy a gondolkodástól egy-
szerre szenvedő s azt egyszersmind élvező Anzelm képét.52

3. A GONDOLKODÁS TAPASZTALATÁRÓL:
ANZELM ÉS HEIDEGGER NYOMÁBAN

Anzelm (gondolkodói) tapasztalata érdekes szerkezetet mutat: egy megjelenő és
eltűnő, ugyanakkor vonzó valóság mozgalmas, olykor kétségbeejtő tapasztala-
táról tanúskodik. Minden bizonnyal az igazán mély és fontos tárgyakról való
gondolkodás tapasztalatáról van szó. E tapasztalat a metafizikai csodálkozáshoz

A gondolkodás mint tapasztalás

– 27 –

52 Az idézett részletet Eadmer minden bizonnyal Anzelmtól hallotta, ezért föltehető az a kér-
dés is, vajon maga Anzelm nem „stilizálta-e túl” saját tapasztalatát – először is az Előszóban,
majd évekkel később épp ennek alapján az Eadmerrel való beszélgetéseiben – pl. Ágoston
Vallomásainak nyilvánvaló irodalmi példáját követve. – Evvel kapcsolatban érdemes emlé-
keztetni két fontos körülményre: A Vallomások tizenkét könyve tudatos író alkotás, amely-
ben a már idősebb (s kiváló szépíró) Ágoston rajzolja meg, ill. értelmezi, jóval az események
után, saját megtérésének történetét. Ezzel szemben az unum argumentum keresésének köz-
vetlen életrajzi összefüggése egy bencés monostor(i iskola) hétköznapjainak élete. Míg
Ágoston hőse (részben még) megtérése előtt ábrázoltatik, Anzelmről (mind az Előszóban,
mind a Vitaban) megtérése (=szerzetessé válása után) hallunk. Ezért az Ágoston leírta benső
gyötrődések aligha alkalmazhatók értelmesen minden további nélkül Anzelm élményeinek
közvetlen mintájaként – hacsak oly általános értelemben nem, ami szinte üressé teszi az
„alkalmazás” jelentését. – A két szerző közötti tartalmi-gondolati összefüggés elemzése az
előbbi kérdésnél jóval többet ígér, pl. az e szempontból kétségkívül lényeges mű, a De libero
arbitrio alapján. Lásd SZENT ÁGOSTON: A boldog életről. A szabad akaratról, Európa,
Budapest, 1989, 55–265. Vö. GARETH B. MATTHEWS: Anselm, Augustine, and Platonism,
in Brian Davies – Brian Leftow (eds.): The Cambridge Companion To Anselm, i. m. 61–83.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 27    (Black/Black plate)



hasonló szerkezetű, ugyanakkor annál jóval mozgalmasabb. A gondolkodás vize
ezek szerint nem állóvíz, a gondolkodás munkája nem csupán logikai érvek egy-
másba-öltését jelenti. Kezdeti nyelvészeti megfontolásaink megerősítést nyernek
Anzelm tanúskodása által: a gondolkodás tehát kockázatos, mondhatni veszélyes
vállalkozás, ráadásul a valódi gondolkodás nem egyszerűen saját tevékenységünk,
nem csak a mi erőfeszítésünkön múlik, jóllehet egyiket sem nélkülözheti. Az
igazi gondolkodás elszenvedő is: ez egyrészt tényleges szenvedést, másrészt befoga -
dást jelent.

Heidegger már fölidézett elgondolkodtató gondolatának folytatása hasonló
tanulságot sugall: „Nem mi emberek jutunk el e gondolatokhoz, hanem a gondo-
latok jönnek el hozzánk, halandókhoz, akiknek lényege a gondolkodásban alapo-
zódik meg. Ki gondolja el ezeket a bennünket meglátogató gondolatokat?” 53

Abban, hogy megértsük, mi forog kockán Heidegger szerint gondolkodá-
sunkban, Schwendtner Tibor következő megállapítása aligha nélkülözhető se-
gítséget jelent: „A heideggeri filozófia talán legfontosabb mozgatórugója az önel-
sajátítás igénye, amely abból a tapasztalatból származik, hogy sem filozófiai, sem
egzisztenciális szinten nem vagyunk önmagunk.” 54 Heidegger tanúságához kap-
csolva Anzelmét azt mondhatjuk, hogy igazi önmagunk megtalálásához vagy el-
sajátításához (a gondolkodásról is) gondolkodnunk kell. Mindkét szerző elve-
zet a gondolkodás élő, eleven tapasztalásához. Természetesen elvileg akármily
sok szerző kapcsolódó tanúságának fölvonultatása is legföljebb elvezethet minket
az eleven gondolkodáshoz. Kant után szabadon fogalmazva azt mondhatnánk,
hogy az eleven gondolkodás tapasztalásához sohasem elegendő e gondolkodás
(bármennyire eleven és egyértelmű) tanúvallomásait olvasnunk. A filozófiatör-
ténet tanulmányozása önmagában még nem tesz gondolkodóvá senkit sem. A szó-
 ban forgó szövegek csakis akkor nyílnak meg előttünk, ha mi is készek vagyunk
a gondolkodásra – arra a tapasztalásra tehát, amely nem mond ellent ugyan a
filológiai elemzéseknek, ugyanakkor egyszersmind magától értetődő módon túl
is van rajtuk.55

Bakos Gergely OSB

– 28 –

53 Idézi SÁRKÁNY PÉTER: Filozófiai lélekgondozás, i. m. 205.
54 SCHWENDTNER TIBOR: Husserl és Heidegger, i. m. 40.
55 Elemzéseimben éppenséggel élmény és értelem, átélés és gondolkodás azon hagyományosan szi-

gorú szétválasztása forog kockán, amely ellen fenomenológusként maga Heidegger emelt szót.
Amíg ugyanis túlságosan irodalmi alakzatok és filológiai függések jelei után kutatunk, addig
Heidegger fenomenológiai követelménye aligha juthat szóhoz. E kutatások megbecsülése mel-
lett is állítanunk kell a fenomenológiai megközelítés elsőbbségét a hermeneutikaival szemben.
Ellenkező esetben maga a megértés válnék lehetetlenné. Vö. MEZEI BALÁZS: A fenomenológia

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 28    (Black/Black plate)



Át kell tehát élnünk valamit, akkor tehetünk szert tapasztalatra, s ez magára
a gondolkodásra is érvényes. A gondolkodás tapasztalata tehát annyiban nem
kizárólag az értelem ügye, amennyiben elszenvedést s befogadást, ennyiben ki-
tartást és nyitottságot kíván tőlünk. Heidegger ebben az összefüggésben ado-
mányról beszél, Anzelm pedig a megfelelő kifejezés kimondott használata nél-
kül is örömteli és nyilvánvalóan hálás elfogadásként írja le gondolkodói
tapasztalatának csúcsát.56 Gondolatmenetem lezárása ily módon visszavezet
kiindulópontunkhoz, Heidegger freiburgi előadásaihoz, melyek közül az utolsó
szövegében ezt olvashatjuk: „A végén visszatérünk ahhoz a kérdéshez, melyet elő-
ször kérdeztünk, hogy mit jelent eredetileg a mi német »Denken« [»gondolkodás«]
szavunk. Gedanc azt jelenti: emlékezés, emlékezet, köszönet.” 57

A gondolkodás mint tapasztalás

– 29 –

és a hermeneutika elemei ontológiája, in ID.: A lélek és a másik. Jan Patočka és a fenomenológia,
Atlantisz, Budapest, 1998, 310–334. – A filozófiai és a (különböző) szaktudományos nézőpon -
tok viszonyával kapcsolatos álláspontomhoz vö. MEZEI BALÁZS: Mai vallásfilozófia, i. m. 9–10.

56 Vö. Proslogion, Előszó, 82: „aminek megtalálásán magam így örvendeztem”. A mű utolsó fe-
jezetei egyszerre tanúskodnak az anzelmi gondolkodásról (így a kérdezésről is), s mennek át
Isten miatti örvendezésbe, illetve Isten magasztalásába. Vö. Proslogion, 26 (102): „Megleltem
én egyfajta teljes örömöt, és még a teljesnél is többet. Hiszen miután már megtelt a szív,
megtelt az elme, megtelt a lélek, megtelt az egész emberi lény ezzel az örömmel, akkor maga
az öröm még mindig túl van ezen.” Ez utóbbi idézet szépen mutatja, mennyire egzisztenciális
volt Anzelm számára az „aminél nagyobb nem gondolható” valóságának kérdése.

57 MARTIN HEIDEGGER: Mit hívunk gondolkodásnak?, i. m. 312. A hála végső mozzanata is-
mételten aláhúzza a misztikus (illetve az általában vett vallásos) tapasztalással való összeha-
sonlítás fontosságát.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 29    (Black/Black plate)



BAGYINSZKI PÉTER ÁGOSTON OFM

A teológiai ismeretelmélet mai útjai

Boldog John Henry Newman teológiai örökségét áttekintő kiváló művében Avery
Dulles bíboros írja: Newman „legidőtállóbb hozzájárulása a teológiához arra a
területre esik, amit ma fundamentális teológiaként ismerünk. Newman nem
csupán apologéta és konstruktív vitapartner volt, hanem a teológiai módszertan
kivételesen eredeti felderítője is.”1 Az 1890-ben, 89 évesen elhunyt konver tita bí-
boros szellemi örökségének súlyponti részét – még pontosabban körül határolva
– a teológiai ismeretelmélet (episztemológia) témakörében helyezhetjük el. A kö-
 vetkezőkben e terület II. Vatikáni Zsinat utáni útkereséséről kívánunk vázlatos
áttekintést adni, az elmúlt húsz év témát feldolgozó angolszász tankönyviro-
dalmából kiindulva. Mivel ezek a munkák mind adósai Newman témavázla-
tainak, hasznos lesz bevezetőként a modernkori angol egyházatya mondaniva-
lójának fontos hangsúlyaival megismerkednünk.

NEWMAN MINT A TEOLÓGIAI EPISZTEMOLÓGIA MENTORA

Az idős, már anglikánból katolikussá lett Newman2 episztemológiai látásmód-
jában az Egyház meghatározó apostoli kezdetei és kortárs empirikus-spirituális
valósága között a hívő közösség mindenkori hittudata képviseli az eleven kap-
csolatot, dinamikus folytonosságot. Az üdvtörténeti zarándokútját járó Egyház
hittudata nem gyökértelen valóság, hiszen az Egyház alapításával egybefonódó
kinyilatkoztatás-esemény alapozza meg azt, amely kezdethez egyszerre vezet

Sapientiana 4 (2011/1) 30–43.

– 30 –

1 AVERY DULLES SJ: John Henry Newman, Continuum, London – New York, 2002, 150.
Ugyanezen mű 5–7. fejezetei adnak részletes kifejtést Newman teológiai episztemoló giá -
jának kulcspontjai kapcsán a következő összefoglalóhoz.

2 Newman életútjáról magyar nyelven kiváló áttekintéssel szolgál NEMESHEGYI PÉTER SJ:
John Henry Newman vándorútja, Szent István Társulat, Budapest, 2010.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 30    (Black/Black plate)



vissza minket a Szentírás és a Szenthagyomány tanúsága. Fontos hangsúlyozni,
hogy önmagában a Szentírás és a Szenthagyomány egyike sem azonosítható az
Isteni Ige kinyilatkoztatásban feltáruló misztériumával. Igaz azonban, hogy a
megváltásban kapott új élet titka e Szentlélek működésével különleges módon
átjárt tanúkon keresztül hozzáférhető a számunkra. Newman episztemológiai
vázlatában fontos mozzanat az, hogy a Szentírást és a Szenthagyományt két pár-
huzamos „csatornaként” szemlélő újkori nézetekkel szemben azok elválasztha-
tatlan és egymást átjáró (perichoretikus) egysége mellett foglal állást. Ez az ál-
láspont a protestáns környezetből származó szerzőnek azt a patrisztikus
szemlélettel egybecsengő, egzisztenciális tapasztalatát tükrözi vissza, hogy ön-
magában a Szentírás kalauzolásával csak nehézkesen tudta megtalálni az annak
teljes értelméhez, a hitbeli teljesség bizonyosságához vezető utat. Ennek a bi-
zonyosságnak a megtalálásához Newman szükségesnek tapasztalta az Egyház
hittudatában élő Hagyománynak a vezetését is, amelyet a krisztusi tanítvány-
ság lelkületének felöltésében, és így az Írás teljes értelmének megragadásában
nélkülözhetetlen forrásnak tekint.

A keresztény élet és a teológia egyszerre táplálkozik a Szentírás és a Szent-
hagyomány Isten Igéjét közvetítő tanúságából, miközben az Egyház egyetemes
hittudatának3 tekintélyt hordozó szellemi valóságával áll élő kapcsolatban. Az
egyháztörténet legkritikusabb helyzeteiben ezen hittudat tévedhetetlen meg-
nyi latkozásainak „hangja” az egyházi hierarchia doktrinális útmutatása. Newman
katolizálásában kulcsszerepet játszik a patrisztikus kor egyházának „teológiai hit-
tudatával” való találkozás is. Az Egyház életének első századai Newman számára
nemcsak a látható egység történelmi lehetőségét garantálják, hanem – a teológia
első virágkorán keresztül – annak igazi természetére is rámutatnak. Newman a
teológus egyházatyák tanítványa, amikor a teológiát az Isten Igéje előtti elcsende-
sedésként, kegyelem által kiérlelt érzékenységben adott válaszként, az Egyház hit-
tudatával való összhang kereséseként és az Igazsággal való misztikus kapcsolatként
közelíti meg. Korának az intézményi Egyházat egyoldalúan előtérbe állító ten-
denciáival találkozva Newman világosan kiáll a katolikus hagyomány teológiai
hangsúlyai mellett. Egy teológiatörténeti zsákutcát jelentő korabeli felfogás szerint

A teológiai ismeretelmélet mai útjai

– 31 –

3 Newman egyháztanának hangsúlyos pneumatológiai dimenziója jut kifejezésre a hittudat
(phronesis) patrisztikus eredetű fogalmának és a sensus fidei fidelium egész teológiatörténetet vé-
gigkísérő egyháztani szempontjának előtérbe kerülésével. A konvertita bíboros sajátos hozzájá-
rulása e terület teológiájához a tanításban való kreatív hűséget megalapozó „helyes következte-
tési érzék” (illative sense) gondolatának kidolgozása. A témakör történeti áttekintéséhez Daniel
J. Finucane, a szisztematikus áttekintéshez Ormond Rush munkái adnak megbízható eligazítást.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 31    (Black/Black plate)



a Szentírásra és Szenthagyományra alapozott teológiai kutatás önmagában elvileg
sem vezethet el az Igazsághoz, mert a teológiában semmi sem lehet bizonyossággá,
amíg azt a hitletétemény értelmezésére hivatott formális tanítói tekintély meg nem
erősíti.4 Ezt ellenpontozva Newman hangsúlyozza a felismert igazságban való bi-
zonyosság hozzáférhetőségét minden keresztény és minden teológus számára, ame-
lyet a hitérzék és a Tanítóhivatal benső kapcsolata alapoz meg. Ismét csak szemé-
lyes, a Katolikus Egyházba vezető igazságkeresésének drámai útján szerzett
tapasztalatai tájolják be Newmant, amikor a patrisztikus kor teológiai életét és a ko-
rabeli hierarchia tanítói megnyilatkozásait tanulmányozva sok kortársánál elmé-
lyültebb, árnyaltabb képet alkot a teológiai szabadságról és a tanítói hivatalnak az
Egyház egészében betöltött, az egység szolgálatában álló szerepéről. Ennek az ár-
nyaltabb képnek a legsajátosabb vonása, hogy az Egyházat tanító (docens) és ta-
nuló (discens) részekre széthasító egyoldalú szemlélettel szemben Newman rámu-
tat az Egyháznak a keresztség szentségében és a Szentlélek működésében gyökerező
lényegi egységére is. Az ezen egységből fakadó – a laikus közösség, a teológusok és
a hierarchia képviselőinek kölcsönös, dinamikus egymásra utaltságára épülő – egy-
háztan képezi Newman teológiai episztemológiájának alapvetését. Kijelenthetjük,
hogy az egyháztan hitbeli ismeretekkel kapcsolatos, noetikus dimenziójának ez a
mély összefüggésekre rávilágító, koherens szemlélete, és a szerző elméletet és életet
folytonos dialógusban tartó tanúságtétele együttesen olyan „modern egyházatyává”
avatják John Henry Newmant, akinek hangsúlyai több fent jelzett kulcsponton be-
épültek a II. Vatikáni Zsinat teológiai episztemo ló giáról szóló tanításába.

A TEOLÓGIAI ISMERETELMÉLET MODERN KONTEXTUSA

A modernitás a természettudományos világkép, a történelmi tudat és a filozó-
fiai szkepszis előtérbe állításával új klímát teremtett az emberi tudás természe-
tét, eredetét és érvényességét vizsgáló episztemológiai elméletek számára. Bár az
ilyen irányú vizsgálódásnak a kezdetei már az antik görög filozófiában is meg-
vannak, az ismeretelméleti, majd tudományelméleti érdeklődés a XVI. századot

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 32 –

4 A XIX. század második felétől a Római Teológiai Iskola képvisel ilyen típusú álláspontot
Johann B. Franzelin SJ-től Louis Billot SJ-n át egyre erősödő mértékben. E folyamat ered-
ményeként évtizedeken keresztül tapasztalható volt a zavar, ami a Szenthagyomány és a Ta-
nítóhivatal azonosításából fakadt. Ez az azonosítás a kinyilatkoztatás és az Egyház kapcso-
latának súlyosan deformált felfogását eredményezte, mely teológiai kisiklás korrekciója a
fundamentális teológia feladata lett.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 32    (Black/Black plate)



követően egészen új kontextusban és korábban nem tapasztalt intenzitással tör
magának utat Európában.5 Az episztemológiai bizonyosság keresése már a mo-
dernitás genezisénél is, és később, a kifejlet egész folyamatában jelen van, és
fontos ösztönzés a modern világ és a kereszténység összetett kapcsolatrendsze-
rének minden lényeges pontján. Ebből érthető, hogy a filozófiai ismeretelmé-
let kifejlődésével párhuzamosan a teológia számára is központi jelentőségűvé
vált, hogy számot adjon ismeretforrásainak természetéről, eredetéről és az ér-
vényességükkel kapcsolatos kérdésekről.

A teológiai ismeretelmélet sajátos kérdésköre onnan ered, hogy az üdvtör-
ténet középpontját képviselő Krisztus-eseményben a „hit szeme” többet érzékel,
mint a hit nélküli vizsgálódás. Ennek a többletnek a tartalmát teszi jelenvalóvá
a Szentírás és a Szenthagyomány tanúsága, amelyekre együttesen hitletéte-
ményként utal a teológiai szóhasználat. A kinyilatkoztatás történelmileg való-
sul meg, és üdvtörténeti horizonton tárul föl az azt befogadó ember számára.
A hitletétemény és a recepció szempontjai az Egyház hittudatának üdvtörté-
neti jelenében, a tanítóhivatali megnyilatkozásokban, az Egyház élő hitében ta-
lálkoznak. A teológiai episztemológia a hit ismeretanyagának a történelmi és
egyházi hivatkozási helyeit (locusait), és azoknak az Egyház noetikus életében be-
töltött szerepét vizsgálja.6

MELCHIOR CANO ÖRÖKSÉGÉNEK ÉRTÉKEI ÉS KORLÁTAI

Melchior Cano OP (1509–1560) De locis theologicis (Salamanca, 1563) című
úttörő munkájában a nyugati egyházszakadás nyomán kialakult zűrzavar köze-
pette szükségesnek látta a katolikus teológia locusainak rendszerező számbavé-
telét. Cano összesen tíz ilyen teológiai érvelés hivatkozási helyéül használható
locust különböztet meg. (1) a Szentírással és (2) a Szenthagyománnyal (apostoli
hagyománnyal) kezdve, amelyeket különleges tekintély illet meg, további öt
„sajátosan teológiai” locust említ, amelyek az Egyház hittudatának különböző
megnyilatkozásait tartalmazzák. Ezek a következők: (3) a hívők egész testüle-
tének hitérzéke, (4) a zsinatok, (5) a római egyház és a pápa tekintélye, (6) az

A teológiai ismeretelmélet mai útjai

– 33 –

5 Vö. HENRY LE ROY FINCH: „Epistemology”, in Lindsay Jones (ed.): Encyclopedia of Religion,
Vol. 4., 2nd ed., Macmillan, Detroit, MI, 2005, 2818–2820.

6 A teológiai ismeretelmélet fejlődésének egészéről vázlatos áttekintés olvasható a következő
helyen: GERHARD LUDWIG MÜLLER: Katolikus dogmatika. A teológia tanulmányozásához és
alkalmazásához, Kairosz, Budapest, 2007, 6–13.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 33    (Black/Black plate)



egyházatyák, (7) a teológusok és kánonjogászok állásfoglalásai. A sajátosan teo-
lógiai hivatkozási helyeket Cano kiegészíti három olyannal, amelyek a teoló-
giai vizsgálódást beágyazzák (8) a természetes ész horizontjába, (9) a filozófia és
a jog ismeretanyagának struktúráiba, valamint (10) a történelem és az „általá-
nos emberi hagyomány” rendjébe. Ezekből a különböző tekintéllyel rendelkező
teológiai tanúsító fórumokból kell szerkeszteni minden teológiai érvelést.

A teológiáról Cano az euklideszi geometria statikus és elemi állításokból épít-
kező tudományeszménye szerint gondolkodik. A locusokat a kinyilatkoztatás-
ban kapott axiómák elérési helyének tekinti, amelyekből logikai úton kell leve-
zetni a doctrina, vagyis az üdvösségre vezető keresztény tanítás egészét. E teológiai
módszertan és ismeretelmélet rendkívüli teológiatörténeti befolyását az is jelzi,
hogy Melchior Cano könyve 1890-ig harminc újabb kiadást ért meg és a XX.
szá zad közepéig domináns módszertani-episztemológiai elméletnek számított.7

Érdemes alaposabban megvizsgálnunk – a nagy befolyásának megfelelően –
e rendszer előfeltevéseit, egyoldalúságait, hiányosságait és korhoz kötöttségét
is. Ilyen hiányosság például, hogy a hatékony és éles kategorizálás nem vesz tu-
domást a Szentírás és a Szenthagyomány belső összetartozásáról, és az e kettő
helyes értelmezéséről tanúskodó Tanítóhivatal hitletéteményhez fűződő árnyalt
viszonyáról. Ahogy Newman episztemológiájának bemutatása során ezt már
jeleztük, ezeknek a tisztázatlanságoknak később nehezen orvosolható követ-
kezményei lettek az Egyház életében. További hiányosság Cano szintézisében,
hogy a teológiát egyoldalúan csak mint scientiát közelíti meg, miközben azt ha-
gyományosan a sapientia tudásformájába szokás besorolni. Később ezzel kap-
csolatban is problémák jelentkeznek, amikor az újkori tudományossággal való
viszonyában a teológia nehezen találja saját önazonosságát.

Alapvető problémát jelent a locusok rendszerében és kezelésében érvénye-
sülő, a misztérium megközelítését jogi formákba öntő szemléletmód is. Ez vezet
később ahhoz, hogy a korábban induktív utat követő teológiai gondolkodás az
újskolasztika időszakában egyoldalúan deduktívvá alakul át: a teológiai tárgya-
lásban az Egyház tanítói tekintélyével megalapozott tétel szerepel kiindulás-
ként, amit a többi „teológiai hely” szükség esetén alátámaszthat. Végül a törté-
nelmi tudat előtérbe kerülésével párhuzamosan Melchior Cano rendszerének
azon hiányossága is megoldást követel, hogy a locusok statikus rendszerező szem-
lélete nem ágyazza be a „teológiai helyeket” szervesen az Egyház üdvtörténeti
valóságába. Az egyháztani reflexió sajnálatosan felszínes marad, a liturgia ta-

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 34 –

7 Vö. JARED WICKS: „Luoghi teologici”, in René Latourelle – Rino Fisichella (eds.): Diziona -
rio di Teologia Fondamentale, Cittadella, Assisi, 1991, 645–647.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 34    (Black/Black plate)



núsága sem szerepel a locusok között, pedig éppen a liturgikus ünneplésben élő
Egyház maga a többit megalapozó voltaképpeni „teológiai hely”.

KRÍZIS: MEGÚJULÁS ÉS FOLYTONOSSÁG

Három évszázad múltán, a felfokozott történelmi tudatosság és racionalizmus ko-
rában, a felsorolt korrigálatlan hiányosságok erősen hozzájárultak ahhoz, hogy
a teológia saját identitásában meginogva belesodródott a „modernista válságba”.
A felszínen tragikus drámaisággal kipattanó feszültségeken túl, a II. Vatikáni Zsi-
natot megelőző évszázadban éppen a canói locusok kezelésének és egységes szem-
léletének újragondolására összpontosítanak azok az egyensúlyt kereső, hitérzék-
ből táplálkozó teológiai megújulási mozgalmak, amelyek fontos meglátásaira majd
a zsinat tekintélye mondja rá a Tanítóhivatal igenjét. Elegendő itt az első két locus
teológiai hivatkozásként való kezelését elemző biblikus és patrisztikus mozgalomnak,
valamint a tanítóhivatali megnyilatkozásokat a tanfejlődés horizontjában vizsgáló
kutatásnak a ma is megkerülhetetlen eredményeire gondolnunk. Tágabb össze-
függésben még a „keresztény filozófia” megújításával kapcsolatos erőfeszítések is
ebből az episztemológiai egyensúlykeresésből érthetők. Amikor a zsinat kijelen-
ti, hogy „[a] Szenthagyomány és a Szentírás [...] szorosan összefonódik és átjár-
ja egymást. Ugyanabból az isteni forrásból fakadván mindkettő, egyesülnek és
azonos cél felé tartanak” (DV 9), akkor a korábban Newman és a Katolikus Tü-
bingeni Iskola által is jelzett episztemológiai egyensúlyhoz való visszatérés szük-
ségességéről van szó. Hasonlóan fontos a kinyilatkoztatás elsődleges tanúi és a
magisztérium vonatkozásában a zsinat azon megállapítása, mely szerint a „Ta-
nítóhivatal nem Isten szava fölött, hanem annak szolgálatában áll, csak az átha-
gyományozottat tanítja” (DV 10). Ismerve az újskolasztikus időszaknak azokat
az egyházi jelenségeit, melyeknek a szöveg a gondos helyretételét célozza, a Dei
Verbum dogmatikus konstitúció egésze – az egyháztani alapvetésül szolgáló Lu-
men gentium dokumentummal a háttérben – a megelőző, egyensúlyvesztett idő-
szak episztemológiai korrekciójaként és továbbvezető útmutatásként olvasható.

A zsinatot követő negyedszázad a teológiai episztemológia számára a Melchior
Cano-i rendszertől való kimért távolságtartás és az egyensúlyok „finomhangolá-
sának” időszaka. A teológusok figyelme a hiteles megújulást segítő történeti iro-
dalom, az újkort megelőző gyakorlat, illetve az ezt feldolgozó szakirodalom felé
fordul. Úttörő próbálkozások is születnek, így például Bernard Lonergan SJ (1904–
1984) rendszerező munkássága, amely az empirikus tudományos módszertan teo-
lógiába való átültetésére tett kísérletet, kiemelkedik a canói rendszer lehetséges

A teológiai ismeretelmélet mai útjai

– 35 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 35    (Black/Black plate)



alternatíváinak vizsgálatában. Az újrahangolt episztemológiai irányvétel a jogi szel-
lemiségű forráshasználat és szemlélet helyett az üdvtörténeti látásmódból indul
ki: a Hagyomány fényében olvasott Szentírást, mint „a teológia lelkét” (DV 24),
normatív kiindulópontnak tekinti. Az egyes hitigazságok értelmét pedig az egy-
házatyák és a dogmafejlődés útját végigkövetve törekszik megérteni (vö. OT 16).
Az újkori tudományosság szakterületenkénti differenciálódásával párhuzamosan
a Szentírás, a Szenthagyomány és a Tanítóhivatal, mint a teológiai ismeretek más-
más természetű vonatkozási helyei is szakosodott figyelmet kapnak. A teológia
akadémiai megjelenése mellett (scientia) új hangsúly kerül a diszciplina tudás -
anyagának bölcsességi karakterére (sapientia), és egyházi beágyazottságára. A teo-
lógiai episztemológia lassan kikristályosodó megújult felfogása képes arra is, ami-
ben elődje markáns kudarcot vallott: képes a teológiai iskolák pluralitásának tényét
konstruktívan kezelni.8 Bár a mechani kus módszertan uniformizált megközelí-
tésmódja lényegileg idegen a teológiai ismeretelmélet e régi-új felfogásától, a teo-
lógiai episztemológia és módszertan alapkérdései továbbra is válaszra vártak.

A TEOLÓGIAI ISMERETELMÉLET TANKÖNYVIRODALMA

Az újkori angolszász gondolkodás erős episztemológiai irányultságának isme-
retében nem meglepő a teológia hasonló irányú, elmélyült érdeklődése sem
angol nyelvterületen. John Henry Newman és Bernard Lonergan, a teológiai is-
meretelmélet és módszertan két kimagasló teoretikusa is angol nyelvterület szü-
löt te. Ennek fényében várható is volt, hogy a szárnyát lassan bontogató, új
szempontok szerinti episztemológiai bevezetést kínáló tankönyvirodalomnak a
legjava is angolul íródik. Az utóbbi két évtizedből kiemelkedik Aidan Nichols

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 36 –

8 A NEMZETKÖZI TEOLÓGIAI BIZOTTSÁG Az egy hit és a teológiák sokfélesége című, 1972-ben
közreadott dokumentuma leszögezi: „A hit kifejezésének egysége és sokfélesége végső soron
Krisztus misztériumán alapszik. E misztérium az egy Főben történő egyetemes összefogás
és kiengesztelődés misztériuma (vö. Ef 2,11–22), és így meghaladja a történelem bármely
korszakában történő kifejezések lehetőségeit. Ezért nem fogható kimerítő gondolatrend-
szerbe (vö. Ef 3,8–10). [...] A hit igazsága a hit történelmi vándorlásához kötődik Ábra-
hámtól Krisztusig és Krisztustól az Ő végső eljöveteléig. Következésképpen az igazhitűség
(ortodoxia) nem egy gondolatrendszer (szisztéma) elfogadása, hanem a hit vándorlásában
és így az Egyház énjében való részvétel. Az Egyháznak ez az énje az időkön keresztül léte-
zik, és a credo valós alanya.” (Nemeshegyi Péter SJ fordítása a Távlatok „Magyar Papi Egy-
ség” című mellékletének 1998., Péter-Pál ünnepi számában.)

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 36    (Black/Black plate)



OP angol, valamint Jared Wicks SJ és Richard Gaillardetz amerikai teológusok
munkássága, amelyek összehasonlító bemutatására az alábbiakban kerül sor. E
három szerző tankönyvei a fent felvázolt episztemológiai megújulási folyamat
fősodrához tartoznak, és lényegében a Melchior Cano-i örökség II. Vatikáni
Zsinat fényében való újrafeldolgozását tűzik ki célul.

Az itt vizsgált könyvek jól elhatárolhatók olyan párhuzamos munkáktól az an-
golszász világ határain kívül és belül, amelyek csak részlegesen oldották meg a fel-
adatot, vagy nem a canói episztemológiai hagyomány újratárgyalásának vonalába
tartoznak. Német nyelvterületen Wolfgang Beinert, olasz nyelvterületen Donath
Hercsik SJ nevei említhetők olyan szerzőkként, akik más-más megközelítésben
ugyan, de vállalkoztak a feladat legalábbis részleges megoldására.9 Angol nyelvte-
rületen Roger Haight SJ példa olyan szerzőre, aki „szimbólum-episztemológiája”

A teológiai ismeretelmélet mai útjai

– 37 –

9 WOLFGANG BEINERT: „Theologische Erkenntnislehre” (in Wolfgang Beinert: Glaubenszugänge.
Lehrbuch der Katholischen Dogmatik, I. kötet, Ferdinand Schöningh, Paderborn, 1995, 46–197.)
című tanulmányában foglalkozik legalaposabban a teológiai ismeretelmélet kérdéseivel. E ta-
nulmány magyar nyelvű feldolgozása megtalálható VÁRNAI JAKAB és BAGYINSZKI ÁGOSTON

A ki nyilatkoztatás és a hit (Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola, Budapest, 2010) című
főiskolai jegyzetében. Beinert tárgyalásának gyenge pontja, hogy Cano locusait öt teológiai hely-
ben összefoglalva (Szentírás, Hagyomány, Tanítóhivatal, akadémikus teológia, hívők hitérzéke)
azokat továbbra is egymás mellé rendelten kezeli, nem domborítva ki az elsődleges tanúk (Szent-
írás és Hagyomány) és az azok aktualizálásában fontos szerepet játszó értelmező fórumok (Ta-
nítóhivatal, akadémikus teológia, hívők hitérzéke) sajátos kapcsolatát. A hívők hitérzékének ilyen,
Canótól átvett besorolása kérdéses a kortárs egyháztan összefüggésében. – A közelmúltban, a
Gergely Egyetem Teológiai Karának dékánjaként súlyos betegségben fiatalon elhunyt, kolozs-
vári születésű DONATH HERCSIK SJ: Elementi di teologia fondamentale: Concetti, contenuti, metodi
(Edizioni Dehoniane, Bologna, 2006) című egyetemi jegyzetének tárgyalása több ponton is sza-
kít elődje, Jared Wicks SJ felfogásával, ám – ahogy ezt a szerző a bevezetőjében maga is elismeri
– nem jut el koherens rendszer kidolgozásáig. Hercsik műve nem éri el sem Nichols, sem Wicks,
sem Gaillardetz könyvének rendszerező mélységét. Hercsik Dei Verbumot kommentáló tárgyalásának
menete leginkább Gaillardetzére emlékeztet, de három lényeges fogyatékossággal: (1) Hercsiknél
teljesen hiányzik az egyháztani beágyazás, ami a Gaillardetz-köny egyik fő erénye; (2) a tárgyalás
struktúrája egy szintre helyezi a kinyilatkoztatás tanúinak tekintélyét az Egyház értelmező fó-
rumainak tekintélyével; (3) Hercsik, miközben következetesen hivatkozik a Szenthagyomány
normatív tekintélyére, végletesen elhanyagolja e Hagyomány fundamentális teológiájának ki-
dolgozását, amikor az erről szóló fejezet mindössze hatodát teszi ki a Szentírásról szóló hason-
ló fejezetnek. Az itt felhasznált bibliográfia is jelzi, hogy ez a legkevésbé kidolgozott pontja a
könyvnek, hiszen a Gergely Egyetem fundamentális teológiai licenciátusi fokozatáért vizsgázó

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 37    (Black/Black plate)



kidolgozása során szélsőségesen eltávolodott a canói hagyománytól és ezzel 2005-
ben a Hittani Kongregáció bírálatát is magára vonta.10 Mivel az episztemológiai
kérdések sokszor a katolikus teológia identitását, az Egyház misztériumában gyö-
kerező önazonosságát érintik, ezért kényes feladat a különböző teológiai iskolák
sokféleségükben egységes örökségének érett szintézisbe hozása.

Pozitív megközelítésben annak elemzését, hogy pontosan milyen kritériu-
moknak kell megfeleljen egy korszerű, katolikus teológiai episztemológia, Avery
Dullesnek köszönhetjük.11 Dulles szerint a mai akadémiai közegben a tudo-
mányelméleti alapkérdéseket az interdiszciplinaritás és a „poszt-kritikai” klíma
szempontjaira tekintettel kell körülhatárolni. Ugyanakkor ehhez az inden ti -
táshoz az egyházi-liturgikus közeg és a teológus személyes hitbeli elkötelezett-
sége is szervesen hozzátartozik. A Szentírás és Szenthagyomány, valamint a szak-
értelem értelmezői és az egyházi hierarchia hitletéteményről tanúskodó
szerepének a kérdései csak ebben az összefüggésrendszerben vizsgálhatók meg-
felelően. Arra is fontos tekintettel lenni, hogy szigorúan teológiai okokból is
foglalkozni kell a keresztény felekezeti széttagoltság kérdéseivel az ismeretel-
mélet vonatkozásában. Dulles kísérlete Newman szellemi örökségének a XX.
század végének szellemi klímájába való átültetésére olyan módon is termé-
kenynek bizonyult, hogy abból kiindulva nemzetközi konferencia foglalkozott
a teológiai episztemológia aktuális kérdéseivel.12

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 38 –

hallgatók a könyv kiadásakor érvényben lévő Tesariojában a Hagyományt tárgyaló bibliográ-
fiának is csak töredéke szerepel Hercsik hivatkozásaiban.

10 ROGER HAIGHT Dynamics of Theology (Orbis Books, Maryknoll, NY, 1990, átdolgozva: 2001)
című műve példa egy olyan megközelítésre, amely a történetiség-problémával való radikális ösz-
szeütközésre hivatkozva szinte újradefiniálja a teológia természetét. Ez a transzcendentális és tör-
téneti módszerek, valamint a teológia társadalmi-politikai dimenziójának összegyúrásából szár-
mazó megközelítés a teológiát a valóság kreatív értelmezésének látja a keresztény szimbólumok
fényében. Haight a következő kulcsfogalmak szerint tagolja művét: hit, kinyilatkoztatás, Szent-
írás, vallási szimbólumok, módszer. A könyv gondolatmenetéből hiányzik az elmélyült refle-
xió a teológia egyházi természetére vonatkozóan. Bár a Vatikán internetes honlapján is megta-
lálható Notification on the book “Jesus Symbol of God” (2004) című dokumentum nem közvetlenül
az általunk vizsgált könyvvel foglalkozik, annak első része kifejezetten Haight metodológiáját
elemzi, amely metodológia Haight szerint krisztológiájához is alapvetésül szolgált.

11 Vö. AVERY DULLES SJ: The Craft of Theology, Crossroad, New York, NY, 1992.
12 Vö. PATRICK W. CAREY: Avery Cardinal Dulles, SJ: A Model Theologian, 1918–2008, Paulist

Press, New York – Mahwah, NJ, 2010, 438.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 38    (Black/Black plate)



A három kiválasztott angolszász tankönyvszerző munkája Dulles szempont-
jai alapján kiemelkedik a sorból. E három kötetet, mint a kortárs katolikus teo-
lógia episztemológiai kihívásaira tankönyvi szinten sikeresen válaszoló, időrendi
sorrendben egymásra is reagáló munkákat hasonlítjuk össze a következőkben. 

AIDAN NICHOLS OP: A KATOLIKUS TEOLÓGIA „FORMÁJA”

Nichols tankönyve13 úttörő vállalkozás az itt vizsgált munkák sorában. A könyv
a teológiai ismeretelméletbe bevezető kurzusok jegyzetanyagát szerkeszti egybe,
nem tartalmi, hanem „formai”, tudományelméleti kérdésekre helyezve a hang-
súlyt. A kurzusok anyagának ad hoc jellege a könyv szerkezetének szembeötlő
aránytalanságait is magyarázhatja.

A szerző Melchior Canónak a tágabb megközelítését kívánja érvényesíteni,
amikor egy önálló, a filozófiának a teológiában betöltött szerepével foglalkozó,
valamint egy elnagyolt történeti áttekintést nyújtó fejezetet is beiktat az alap-
tematikába. Ez a két túlsúlyos fejezet a kidolgozás minőségében a többinél ke-
vesebb figyelmet kapott, miközben összesen az egész könyv terjedelmének (374
oldal) közel felét teszi ki. Ennek az aránytalanságnak a következménye lehet az
is, hogy a Szentírás és a Hagyomány fundamentális teológiai tárgyalása mellett
nem marad hely a Tanítóhivatal szerepének megtárgyalására. A II. Vatikáni Zsi-
nat isteni kinyilatkoztatásról szóló dokumentumának (Dei Verbum) fényében a
könyv legkomolyabb hiányossága, hogy az egyházi hierarchia hitletétemény
mellett tanúskodó küldetésének elemzésével Nichols egyáltalán nem foglalko-
zik. Ezt a hiányosságot a Szentszék és a teológusok kapcsolatának lehetséges
módozatairól szóló 13 oldalas alfejezet sem képes pótolni.

Nichols könyvének ugyanakkor kiemelkedően hasznos elemei is vannak a
többi vizsgált munkával összehasonlítva. Feltétlenül ilyen a Hagyomány teoló-
giai fogalma és a hívők hitérzékének szerepe közti kapcsolatot megvilágító al-
fejezet, amely a Szentléleknek a teológiai megismerésben betöltött szerepét
húzza alá. Hasonlóan fontos hangsúly Nichols könyvében a teológia és a sze-
mélyes, illetve közösségi tapasztalat összefüggéseinek tárgyalása. Érdekes pon-
tokat vet fel a teológiai tevékenységhez szükséges habitus, és a teológia mint tu-
dományág feladatait körüljáró, bevezető fejezet is. Nichols témához adott első
vázlatát a későbbi szerzők kritikusan és konstruktívan továbbgondolták.

A teológiai ismeretelmélet mai útjai

– 39 –

13 AIDAN NICHOLS OP: The Shape of Catholic Theology, The Liturgical Press, Collegeville,
MN, 1991.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 39    (Black/Black plate)



JARED WICKS SJ: A TEOLÓGIA MESTERSÉGÉNEK MŰVELÉSE

Jared Wicks SJ munkája14 is a szerző évtizedes oktatói tevékenységének gyümöl-
cse, amellyel kifejezetten Melchior Cano szellemi öröksége és a kortárs teológia
igényei között kíván közvetíteni. Wicks könyvének erős oldala a forrásként szol-
gáló szövegek bemutatása, gyenge oldala a rendszerező és egyháztani tárgyalás.
A ko rábbi episztemológia újragondolását a szerző azért látja szükségesnek, mert az
egyes teológiai helyek történeti szempontra is érzékeny, korszerű kezelésében a XX.
század teológiája alapvető felismerésekre jutott, és ezeknek a felismeréseknek a
teológiai szemléletváltás szintjén is érvényre kell jutniuk. A könyv első változata
a kilencvenes évek elején, egyetemi jegyzet formájában látott napvilágot, majd
hamarosan angolul és olasz fordításban, könyv alakban is megjelent, amit azóta
több, kisebb mértékben átdolgozott kiadás követett. A mű legutóbbi, 2009-es
változata a korábbiakhoz képest a szöveg törzsében csak kisebb javításokat tartal-
maz, de egy olyan – meglepően vegyes összetételű – szöveggyűjteménnyel bővült,
ami másfélszeresére (292 oldal) növelte a kötet terjedelmét. Az olvasót mind-
 azonáltal hiányérzettel tölti el, hogy a szöveggyűjteményes és rendszerező jelleg kö-
zött az előbbi javára billent meg az egyensúly.

Wicks, könyve középpontjában, a teológiai episztemológia kinyilatkoztatást
értelmező tevékenységének három vonatkoztatási pontjaként mutatja be a Szent-
írás, a Hagyomány és a Tanítóhivatal tanúságát, amelyeknek eltérő, de egymás-
sal szoros kapcsolatban álló szerepe van a hitletétemény tartalmának feltárásában.
A három központi fejezetet a teológiatörténeti tapasztalatok legfontosabb elemeit
közvetítő bevezető, valamint az egyéni és közösségi egyházi tapasztalat teológia
művelésében betöltött szerepéről szóló zárófejezet keretezi. Wicks témavezetése
egyes részletek kommentálásánál olyan hosszan elidőz, hogy sokszor a tágabb
összefüggések kibontására egyáltalán nem is kerülhet sor. A mű azt a törekvését
következetesen végigviszi, hogy a hagyományos locusok használhatóságát a XX.
század teológiája alapvető felismeréseinek fényében, a Dei Verbumban rögzített
alapelvek tükrében elemezze. Wicks ugyanakkor – Nicholstól eltérően – nem lát -
ja szükségesnek, hogy teológiai episztemológia tankönyvének keretein belül a fi-
 lo zófia szerepéről és a teológiatörténeti fejlődés részleteiről önálló fejezetet ik-
tas son be. A rendelkezésre álló kereteken belül sokkal fontosabbnak ítéli a
teológiai forráshelyek korszerű fundamentális teológiájának felvázolását.

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 40 –

14 JARED WICKS SJ: Doing Theology, Paulist Press, Mahwah, NJ, 2009.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 40    (Black/Black plate)



RICHARD GAILLARDETZ: A KATOLIKUS TEOLÓGIA MEGALAPOZÁSA

Gaillardetz A katolikus teológia megalapozása: Bevezetés a teológiai ismeretelmé-
letbe című műve (magyar fordítása előkészületben),15 Wicks nyomán, ám az ő
kötetéhez képest csak fele akkora terjedelemben, a korábbi munkáknál egy-
háztanilag sokkal kidolgozottabb keretben kínál vezérfonalat episztemológiai
bevezető kurzusokhoz. A szerző jó érzékkel egyszerre érvényesíti a teológiai és
pedagógiai rendszerező elveket, kerek áttekintést nyújtva a teológiai ismeretel-
mélet alapkérdéseiről és a kapcsolódó egyházi dokumentumokról.

Gaillardetz gondolatmenete a kinyilatkoztatás teológiáját és a II. Vatikáni Zsi-
nat teológiai horizontját felvázoló bevezető után három fő részre tagozódik. Az
első rész a Szentírás és Szenthagyomány fundamentális teológiájának összefonódó
alaptémáit járja körül, a kinyilatkoztatás elsődleges tanúira irányítva a figyelmet
– egyúttal az olvasó ezekkel kapcsolatos kortárs kérdéseit szem előtt tartva. A má-
sodik rész az elsődleges tanúk teológiai értelmezését artikuláló egyházi Tanítóhi-
vatal fundamentális teológiájának alapelveit fekteti le, figyelmet fordítva a Taní-
tóhivatal természetére, megnyilatkozási formáira és az egyházi doctrina szerkezeti
kérdéseire. Gaillardetz itt a legszorosabb szakterületén mozog, amikor a Wicks
által is nagyra becsült, korábbi monográfiáját ülteti át tankönyvi keretek közé.16

A harmadik részben Newman II. Vatikáni Zsinat által jóváhagyott meglátásai je-
lentik Gaillardetz számára a vezérfonalat, amikor a hívők hitérzékének szempontja
felől egyháztani-pneumatológiai keretbe helyezi az elsődleges tanúk és a Taní-
tóhivatal alapvető teológiáját (vö. LG 12). Itt kap helyet a teológusok egyházi
hi vatásának és a hívek egyházi tanítással való belső azonosulásának tárgyalása is.
Az egyes fejezetek feldolgozását a teológiai diskurzushoz kapcsolódó témák – füg-
 gelékben elhelyezett – vázlatos áttekintése segíti. Egyértelműen kimondható,
hogy a rendelkezésre álló munkák közül – formai és tartalmi szempontból egy-
aránt – ez a mű érvényesíti a legteljesebben azokat a Newman által is hangoz-
tatott irányelveket, amelyeknek a II. Vatikáni Zsinatot követő alkalmazhatósá-
gáról Avery Dulles készített máig iránymutató témavázlatokat. Szerkezetét,
tartalmát és hangsúlyait tekintve ezidáig Gaillardetz tankönyve a legkövetke-
zetesebb vállakozás ennek a tervrajznak az életre váltására.

A teológiai ismeretelmélet mai útjai

– 41 –

15 RICHARD GAILLARDETZ: By What Authority?: A Primer on Scripture, the Magisterium, and
the Sense of the Faithful, The Liturgical Press, Collegeville, MN, 1997.

16 Lásd RICHARD GAILLARDETZ: Teaching with Authority: A Theology of the Magisterium in the
Church, The Liturgical Press, Collegeville, MN, 1997.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 41    (Black/Black plate)



AZ IGAZSÁGHOZ CSAKIS MAGÁN AZ IGAZSÁGON KERESZTÜL VEZET AZ ÚT

Végezetül – éppen a katolikus episztemológia sajátosságainak jobb megragadá-
sához – nem haszontalan kitekinteni más keresztény felekezetek hasonló tan-
könyvirodalmának irányába is. Az egyes felekezetek között a témában szóhasz-
nálati különbségek figyelhetők meg, bár nincsen szó kizárólagosságról. Ahol a
katolikusok jellemzően „episztemológiáról” beszélnek, a protestánsok „herme-
neutikát” emlegetnek, a keleti keresztények pedig „gnószeológiáról” írnak. Az
első évezred teológia-felfogására hivatkozó ortodox munkák közül itt Alkiviadis
C. Calivas széles körben használt Teológia: Az Egyház lelkiismerete című tan-
könyvéhez fűzünk néhány megjegyzést.17

Katolikusok és ortodoxok számára közös pont az a meggyőződés, hogy a
teológia és a keresztény tanítás valódi alanya nem a teológizáló egyén, hanem
az egyénen túl az Egyház hittudata, amely doktrinális viták kritikus pillanatai-
ban „az Egyház lelkiismerete”-ként tévedhetetlen döntések fóruma lehet. A teo-
lógia a szorosan egymásra utalt Szentírás és Szenthagyomány egybehangzó ta-
núságából indul ki, amely elevenen visszhangzik a kortárs egyházi hittudatban.
A teológia ezek alapján bontja ki a kinyilatkoztatott igazságot kifejtő doctrinát,
amelyen keresztül Isten Igéje „szakramentálisan” lesz jelenvalóvá az Egyházban.
Calivas kifejti az ortodox felfogásnak azt a hangsúlyát, hogy a tanítással kap-
csolatos tévedhetetlenség karizmája, a hívők hitérzéke által, az egész egyház-
testhez rendelhető hozzá, de a tanítás vitatott ponton való meghatározásában a
hierarchiának különleges szerepe lehet. A krisztológiai és pneumatológiai szem-
lélet perichorézisze, egymást átjáró kettőssége adja mindennek az egyháztani
keretét. Calivas azt is hangsúlyozza, hogy a teológia elsődleges közege a Szent
Liturgia, másodlagos közege az akadémikus világ, de mindkettő egyaránt fon-
tos az Egyház mai élethelyzetében. A részletekre vonatkozó valós különbsége-
ken túl, mindenképpen érdemes megfigyelnünk John Henry Newman patrisz -
ti kus kutatásokra alapozott episztemológiai vázlata és az ortodox szemlélet
között mutatkozó rokonságot.

Newman érett episztemológiai felfogása – a katolikus hit hangsúlyainak
megfelelően – egy nagyon lényeges ponton eltér az ortodox felfogástól. New -
man hangsúlyozza az apostoli és a kortárs Egyház hittudatának folytonosságá-
ban azokat a szigorú történelmi értelemben nem folytonos elemeket, amelyek
abból fakadnak, hogy „[E]z az apostoloktól származó hagyomány a Szentlélek

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 42 –

17 ALKIVIADIS C. CALIVAS: Theology: The Conscience of the Church, Holy Cross Orthodox Press,
Brookline, MA, 2002.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 42    (Black/Black plate)



segítségével az Egyházban kibontakozik” (DV 8). Ez az eredeti kinyilatkoztatás
értelmének különböző egyháztörténeti helyzetekhez szabott, teljesebb feltáru-
lásához vezető folyamat a katolikus tanítás szerint a hívők testületének hitérzéke,
a teológusok munkája és az Egyház Tanítóhivatala által megy végbe. Katolikus
felfogásban a Szenthagyomány és a hierarchia tanítói tevékenységének kapcso-
lata lényegesen más formában valósul meg, mint a keleti kereszténység felfogása
szerint. Nem véletlenül a primátus kérdésköre jelenti a teológiai episztemológia
számára is a katolikus–ortodox párbeszéd legfontosabb kihívását.

� � �

A fentiekben a katolikus teológiai ismeretelmélet tankönyvekben követhető,
kortárs útkereséséről adtunk vázlatos áttekintést, amelyhez a történeti bevezető
és az ortodox kitekintés csak a tájékozódást segítő keretként szolgált. Az episz -
temológia célkitűzésével kapcsolatban mindig hasznos szem előtt tartanunk a
klasszikus athéni filozófusoknak azt a szinte misztikus belátását, amely szerint
a módszer (és a mi esetünkben az azt magában foglaló episztemológiai tematika)
olyan „idegenvezető” az igazság felé tartó úton, amellyel csakis maga az Igazság
ajándékozhat meg minket.18 Innen már csak egy lépés az a keresztények szá-
mára ismerős felismerés, hogy az Igazsághoz vezető út végső soron elválasztha-
tatlan magától az Igazságtól, aki maga világítja meg azt.

A teológiai ismeretelmélet mai útjai

– 43 –

18 ARISZTOTELÉSZ például a Metafizika első könyvének harmadik fejezetében, a 984b résznél
tesz utalást arra, hogy a kutató embert végső soron maga az Igazság sarkallja kutatásra, és
utat is mutat saját magához.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 43    (Black/Black plate)



D. ANDREW KILLE

Bibliaolvasás három dimenzióban
A pszichológiai bibliaértelmezés

A Biblia egyszerűen több, mint a teológia és az egyházi tanítás forrásgyűjtemé-
nye, hiszen mindig is erőforrásként szolgált az emberek életében. Rendkívül
sokan keresnek benne útmutatást a viselkedéshez és az etikus magatartáshoz, va-
lamint támaszt a személyes fejlődéshez és meglátásokhoz. A templom padjaiban
ülő emberek mindig is tudták, hogy a Szentírás képei – legyenek azok inspiráló
karakterek a bibliai történetekből, vallásos tapasztalatok beszámolói vagy erő-
teljes vallási szimbólumok – képesek átalakítani bennünket, szembesíteni ön-
magunkkal és elvezetni egy nagyobb teljességre és boldogabb életre. Egyre in-
kább pszichologizált korunkban a nyelvezet, amelyet a fejlődés és az átalakulás
folyamatának leírására használnak, általában a pszichológia kifejezéseit és fo-
galmait használja. Így azok, akik a Szentírással és az emberekkel dolgoznak,
tisztán látják, hogy a Biblia gazdag lélektani dokumentum.

Az akadémiai bibliai kutatók azonban gyakran elég szkeptikusan állnak a
bibliaértelmezés pszichológiai megközelítéseihez. Sokan írtak már a Bibliáról lé-
lektani perspektívából, ezeknél a szerzőknél azonban gyakran hiányzott a kri-
tikai bibliatudományban elfogadott módszerek szisztematikus megalapozott-
sága. A lelkipásztorokat és a pasztorális tanácsadókat elsősorban nem a
bibliatudomány apró részletei érdeklik, inkább a rájuk bízottak élete foglal-
koztatja őket. Hogyan lehet ezeket az embereket a személyes fejlődés és érett-
ség felé segíteni, és milyen szerepet játszhat a Biblia ebben az ösztönzésben?

Noha már többen írtak a lélektani szentírás-értelmezésről, mint ahogy azt leg-
többen tudni vélik, ezek az írások rendszerint nem fordítottak túl sok időt a mód-
szertani és elméleti kérdésekre adott reflexióra. Többnyire nem tettek bizonyságot
az aktuális bibliatudomány ismeretéről, sok esetben egyetlen szerző felismerésének
vagy intuíciójának voltak eredményei, így nemcsak a bibliatudományok egészének
területéről kapcsolódtak le, de lemaradtak ugyanazon szerző más műveiről is.

Sapientiana 4 (2011/1) 44–59.

– 44 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 44    (Black/Black plate)



Egészen mostanáig a pszichológiai bibliakritika jórészt ismeretlen volt a bib-
liatudomány berkeiben. Több száz cikk, könyv és kommentár jelent meg a kuta-
tás pereméről, amit a vezető, akadémiai bibliatudomány figyelmen kívül hagyott.
Ugyanakkor jelentősen megváltozott a hozzáállás és az elvárás a pszichológiá-
ban, a biblikus tudományokban, a tágabb értelemben vett kultúra pedig új ka-
pukat nyitott a lélektani szentírás-értelmezések számára.

1. MEGVÁLTOZOTT HOZZÁÁLLÁS A PSZICHOLÓGIA TERÜLETÉN

A kezdeteket jelentő laboratóriumi kutatások óta (XIX. század vége, Wilhelm
Wundt) a modern pszichológia jelentősen gyarapodott módszereinek elmélyítésé-
ben és elméleteinek kiszélesedésében. A (gyakran neurotikus) egyénről való szinte
kizárólagos figyelem eltolódott a kogníció, a viselkedés és az emberek közötti in-
terakcióval foglalkozó szociálpszichológia alapvetőbb vizsgálatának irányába.

Továbbá a pszichológia néhány területén jelenleg egyre inkább tudatosul a
modellek keresése az emberi viselkedés megértéséhez; a pszichológia éppúgy
értelmezés-elmélet, mint tudomány. A régiek remélték, hogy tanulmányaik fel-
mutathatnak a természettudományhoz hasonló egységes tudományos terüle-
tet, de az idő múlásával a pszichológia a résztudományok változatosan széles
skáláját mutatta. Ezek a résztudományok nemcsak a viselkedés és a mentális
folyamatok különböző aspektusaira (érzékszervi folyamatok és érzékelés,
kogníció, fiziológia, fejlődés, tanuláselmélet és hasonlók) összpontosítottak,
hanem a jelenség különböző, és gyakran egymásnak ellentmondó magyaráza-
tait is kínálták. Ádáz viták folytak például a behaviorizmus és a mélylélektan
szószólói között a kutatás tárgyairól és módszereiről. Még a pszichológia fogal-
mának definíciója is szabad préda. Az Amerikai Pszichológiai Társaság korábbi
elnöke szerint jobb lenne „pszichológiai tudományokról” beszélni.1

Amit egy pszichológus tanulmányozásra kiválaszt, ahogyan meghatározza,
hogy mi „számít” jelentősnek a magatartás vizsgálatában, illetve hogy a felfe-
dezések hogyan kapcsolódnak egymáshoz, és végül hogyan integrálhatóak kö-
vetkeztetésekké, az mind a pszichológus saját elméleti előfeltételezését tükrözi
vissza. Amikor leírja a pszichológiai struktúrákat és dinamikákat – különösen,
ha azok nem figyelhetők meg közvetlenül, hanem csak a külső magatartásból

Bibliaolvasás három dimenzióban

– 45 –

1 SIGMUND KOCH: The Nature and Limits of Psychological Knowledge, in Sigmund Koch
– David E. Leary (eds.): A Century of Psychology as Science, American Psychological Asso -
ciation, Washington DC, 1992, 75–97.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 45    (Black/Black plate)



lehet következtetni rájuk –, a pszichológusok metaforikus nyelvezet használa-
tára kényszerülnek. Mivel nagy fontosságot tulajdonítanak a jellegénél fogva
közvetlenül nem látható tudattalannak, a mélylélektanok különösen kifino-
mult értelmezési rendszereket képviselnek.2

Ha elfogadjuk, hogy az értelmezés a pszichológiai elméletekben elkerülhe-
tetlen, akkor kezdjük megérteni, miért van olyan sok, gyakran egymásnak el-
lentmondó lélektani perspektíva. Ahelyett, hogy a tudományos módszer ku-
darcát firtatnánk, az elméletek sokfélesége világosan demonstrálja, amit Paul
Ricœur az értelmezések elkerülhetetlen „konfliktusának” nevezett, és amely ma-
gának a nyelvnek a természetében rejlik.3 Gerd Theissen újszövetségtudós így
utal erre a realitásra: „A hermeneutikai tudatosság számára pontosan az egy-
mással eredményesen versengő pszichológiai irányzatok sokfélesége jelzi, hogy
önmagukban nincsenek pszichikai folyamatok, csupán értelmezett folyamatok
léteznek, amelyek eltérően működnek a történelmi, változékony emberi önér-
telmezésnek megfelelően.”4

2. MEGVÁLTOZOTT HOZZÁÁLLÁS A BIBLIKUS TUDOMÁNYOK TERÜLETÉN

A XX. század jelentős részében a kutatást a Biblia történelmi gyökereinek elem-
zésére támaszkodó történet-kritikai módszer uralta. Gondos figyelmet fordítottak
a nyelvre, az irodalmi szerkezetekre és a feltételezett történelmi környezetre, hogy
nyomára bukkanjanak a szöveg eredeti formájának, jelentésének és a kezünkben
lévő szöveg előállásának történetére. A felvilágosodás korában gyökerező törté-
net-kritikai megközelítések abból indultak ki, hogy lehetséges objektíven nézni a
szövegértelmezést. Az „igazi”, vagyis a történelmi szerző által szándékolt jelentés-
hez képest a szöveghez való személyes kapcsolódást vagy a közösségi értelmezése-
ket jelentéktelennek tekintették, vagy legalábbis másodlagosnak.

A prédikátorok és a diákok igyekeztek megtalálni a módját, hogy áthidalják
a szakadékot a szemináriumban tanultak, valamint a prédikáció, a tanítás és ta-
nácsadás szükségletei között azokban a vallásos közösségekben, ahol nagyra be-
csülték a Bibliát. Ha a szöveg igazi jelentése ismert volt a múltban, milyen le-

D. Andrew Kille

– 46 –

2 DAVID M. WULFF: Psychological Approaches, in Frank Whaling (ed.): Contemporary
Approaches to the Study of Religion, Vol. 2, The Social Sciences, Mouton, Berlin, 1985, 21–88.

3 PAUL RICŒUR: The Conflict of Interpretations: Essays in Hermeneutics, Nortwestern Univer -
sity Press, Evanston, 1974.

4 GERD THEISSEN: Psychological Aspects of Pauline Theology, Fortress, Philadelphia, 1987, 43.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 46    (Black/Black plate)



hetséges jelentése lehet ma? A szentbeszédeknek többnek kell lenniük, mint
történelmi előadásoknak. Ennek az általános érzésnek erősen hangot adott
Walter Wink, amikor azt írta: „a történeti bibliakritika csődöt jelentett”.5 A ki-
fejezést pontosan értette. A történet-kritika nem volt értéktelen, csak egyszerűen
nem tudta teljesíteni azt, amit megígért a bibliaértelmezés számára.

A történet-kritikai módszerek továbbra is fontos szerepet töltenek be a Biblia
tanulmányozásában, de az elmúlt 30 évben új módszerek felvirágzását láthatjuk
a biblikus tudományokban. Az új módszerek figyelmének középpontjában a Bib-
lia irodalmi szerkezete, nyelvészeti jellegzetességei, narratív és retorikai stratégiái
állnak. Figyelnek arra, hogy az olvasók hogyan olvassák, milyen ideológiákat tá-
mogat a Biblia, és hogyan őrzött meg kulturális normákat. A módszerek közül
sokak gyökerei olyan bibliaolvasásban gyökereznek, amelyek megelőzik a törté-
net-kritikai módszert, köztük a pszichológiai perspektívák kaptak új erőre. Való-
jában számos olyan új megközelítés, amely a kortárs perspektívából született, ma-
gában hordozza azt a lélektani dimenziót, amely jellemzi kortárs kultúránkat.

3. MEGVÁLTOZOTT HOZZÁÁLLÁS
PSZICHOLÓGIAI SZEMLÉLETŰ TÁRSADALMUNKBAN

Kétségtelen, hogy a pszichológia nyelvezete, fogalmai és kategóriái a nyugati kul-
túra mindennapos szókincsévé váltak. Az olyan fogalmak, mint a freudi elszólás,
Ödipusz-komplexus, a tudattalan, a projekció és a szabad asszociáció, egykor csak a
pszichológusok szakszókincseként voltak használatosak. Manapság azonban ezek
a szavak és utalások megtalálhatók a képregények oldalain, a mozikban és a tele-
vízióban. A könyvesboltokban megszaporodtak az önsegítő- és a hétköznapi pszi-
chológiai könyvek, Dr. Phil, a népszerű pszichológus pedig minden este műsoron
van. „Mi, modern nyugatiak pszichológiai perspektívából gondolkodunk, érzé-
seinket ez alapján értékeljük” – írta Robin Scroggs. „Nem vagyunk tudatában pszi-
chénk mély és rejtett dimenzióinak sajátos tartalmával, mert tudjuk, hogy azok
elfojtottak és elérhetetlenek tudatunk számára; annak azonban tudatában vagyunk,
hogy ezek a dimenziók léteznek, és ellenőrzés alatt tartják az életünket és cseleke-
deteinket jobban, mint a tudatos egónk.”6 Peter Homans megállapítja, hogy kü-

Bibliaolvasás három dimenzióban

– 47 –

5 WALTER WINK: The Bible in Human Transformation: Toward a New Paradigm for Biblical
Study, Fortress, Philadelphia, 1973, 1.

6 ROBIN SCROGGS: Psychology as a Tool to Interpret the Text, Christian Century, March 24,
1982, 335.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 47    (Black/Black plate)



lönösen a pszichoanalitikus eszmék Amerikában „irányadó eszmerendszerré váltak,
belenőttek az ország intézményes életébe”. Homans szerint a pszichológia oly mér-
tékben alakította személyes és szociális tudatunkat, hogy helyénvaló az új szociá-
lis lényt úgy leírni, mint a „pszichológiai ember”.7

Ennek a három változásnak a kombinációja – a kidolgozottabb pszicholó-
giai elméletek irányába történt elmozdulás, az új módszerekre és perspektívákra
való nyitottság a biblikus tudományokban, és a pszichológiai kultúra, amely-
ben élünk – olyan környezetet teremtettek a jelenlegi helyzetben, amely új ér-
deklődést és elevenséget váltott ki a pszichológiai bibliatudományokban.

4. PSZICHOLÓGIA ÉS BIBLIAÉRTELMEZÉS

Mi történik akkor, amikor a „pszichológiai ember” találkozik a bibliai szöveg-
gel? A Biblia nem ebből a pszichológiai korból való, még csak a freudi kifeje-
zésmód sem jelenik meg lapjain. Önmagában nem lélektani könyv, a modern
értelmezők azonban ebben a pszichologizált korban élnek, az értelmezés fela-
data pedig az, hogy az ősi szöveget érthetővé tegyék egy olyan hallgatóság szá-
mára, amely lélektani perspektíváktól mélyen befolyásolt. Pszichológiai fogal-
mak és dinamikák némi ismeretére szükség van, ha valaha is reménykedünk
abban, hogy felvesszük a kapcsolatot a modern olvasóval, a templom padjában
ülő személlyel.

Olyannyira kikerülhetetlenek a pszichológiai perspektívák, hogy azok –
gyakran nagyon észrevétlenül – már megtalálták útjukat a bibliaértelmezés más
formáiba. Azok az írók, akik arra törekszenek, hogy feminista vagy irodalmi
nézőpontból hangsúlyozzák a Biblia szerkezeteit, jelentését, vagy megértsék az
olvasás folyamatát, az olvasó és a szöveg közötti interakciót, gyakran dolgozzák
ki érveiket a gondolkodás, tanulás és cselekvés olyan értelmezési keretein belül,
amelyek lényegében véve lélektani jellegűek. Mások arra a felismerésre jutottak,
hogy a pszichológia fontos eszközöket kínál a Biblia-tanulmányozás számára, és
arra törekedtek, hogy világosabban és egyértelműbben használják fel a pszi-
chológiai meglátásokat a Biblia megértéséhez.

Az elmúlt években Wayne G. Rollins vonatkozó könyve, valamint saját
munkám tett kísérletet arra, hogy a pszichológiai módszereknek helyet adjon a
biblikus tudományok főáramában, míg annak a könyvnek, amelyben ez a ta-

D. Andrew Kille

– 48 –

7 PETER HOMANS: Jung in Context: Modernity and the Making of a Psychology, University of
Chicago Press, Chicago, 1979, 1. 3.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 48    (Black/Black plate)



nulmány is megjelent, az a célja, hogy ez a megközelítés az akadémiai körökön
túl is könnyebben hozzáférhető legyen.8

Rollins könyve átfogó és széleskörű vizsgálata a témának. Megjegyzi, hogy
a lélektani témák és reflexiók már a korai egyházatyáknál elkezdődtek és a bib-
liaértelmezés történetének részei voltak egészen napjainkig. A 33 oldalas iro-
dalomjegyzék bizonyítja a megközelítés gazdagságát és sokszínűségét.

Összefoglalója a pszichológiai bibliakritika célját illetően megtévesztő mó don
rövid: „úgy vizsgálni a szövegeket, eredetüket, szerzőségüket, kifejezésmódjukat,
kompozíciójukat, áthagyományozódásukat, fordításukat, olvasatukat, értelme-
zésüket, áthelyezésüket rokon- és idegen művészi formákba, személyes és kul-
turális hatásuk történetét, mint az emberi psziché felépítésének, folyamatainak
és szokásainak kifejeződéseit, mind egyéni, mind kollektív megnyilvánulásaik-
ban – a múltban és a jelenben egyaránt”.9

Röviden: valahányszor egy ember kapcsolatba kerül a Bibliával – legyen az
annak bármely aspektusa, kezdeteitől egy távoli jövőbeli időpontig, amikor azt
már utoljára értelmezik –, az észlelés pszichológiai dinamizmusai, a gondolko-
dás, tanulás és a szocializáció mind munkában vannak. Rollins a könyvében
csupán azt a kérdést veti fel, hogy a pszichológiai témák figyelembevétele áta-
lakíthatja-e az írásmagyarázat (Mit mond a Biblia?), valamint a hermeneutika,
az értelmezés feladatát (Mit jelent a Biblia?).

5. A BIBLIA HÁROM DIMENZIÓBAN

Pszichológia és Biblia: mi lehetne ennél egyszerűbb? Nyilvánvalóan szorosan
összekapcsolódnak. Mihelyt azonban elkezdjük pontosabban és gondosabban
megnézni vállalt feladatunkat, felfedezzük, hogy ami egyszerűnek tűnt, az va-
lójában rendkívül összetett. Fentebb arról írtam, hogy mennyi ága és résztudo-
mánya van a pszichológiának, amelyek egymásnak gyakran kölcsönösen el-
lentmondanak. Kénytelenek vagyunk úgy értelmezni feladatunkat, mint
pszichológiai irányzatok és a Biblia.

Még ha a Biblia bizonyos értelemben egyetlen könyv is, amelyet kézbe fog-
hatunk, ez a könyv mégis különböző tevékenységek és szintek rétegeit képviseli.

Bibliaolvasás három dimenzióban

– 49 –

8 WAYNE G. ROLLINS: Soul and Psyche: The Bible in Psychological Perspective, Augsburg
Fortress, Minneapolis, 1999; D. ANDREW KILLE: Psychological Biblical Criticism, Fortress,
Minneapolis, 2001.

9 WAYNE G. ROLLINS: Soul and Psyche: The Bible in Psychological Perspective, i. m. 77–78.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 49    (Black/Black plate)



Ki írta? Hogyan sugalmazták azoknak, akik írták? Ki gyűjtötte őket össze szám-
talan különböző időben és helyről, illetve ki rakta őket össze egy adott sorrend-
ben? Ki döntötte el, hogy mely írásokat kell tartalmaznia és melyeket kell kizárni
belőle? Mi történt, amikor lefordították héberből, arámiból és görögből szinte
minden nyelvre a földön? Mi történik akkor, ha valaki olvassa? Mi történik akkor,
amikor valaki elmond egy szentbeszédet, órát ad, mennyezetre fest, márvány-
tömböt farag, verset ír, kibocsát egy kiáltványt, szembeszáll a nemzetőrséggel vagy
kenyeret ad az éhezőknek az alapján, amit olvasott és megértett a Biblia lapjain?

Úgy vélem, hasznos három dimenzióban szemlélni a Bibliát, megfontolás
tárgyává tenni három nagyobb területet. Az egyik dimenziót nevezhetjük a szö-
veg mögötti világnak, a másodikat a szöveg világának, a harmadikat pedig a
szöveggel szemközti világnak. Mit foglalnak magukba ezek a területek? A szö-
veg mögötti világ a bibliai szöveg eredetével és fejlődésével foglalkozik. Felöleli
az eredeti kontextust – a kultúrát, a szokásokat, a történelmet, az első igehirde -
tők, írók, szerkesztők és közösségeik idején uralkodó attitűdöket –, ami az évek
folyamán elhomályosodott vagy elveszett. A szöveg világa kifejezést nyer a Bib-
lia irodalmi struktúráiban, elbeszéléseiben, költeményeiben és prózáiban, leí-
rásaiban, karaktereiben és beszédeiben. Végezetül, a szöveggel szemközti világ
az olvasó és a szöveg találkozásában jön létre. Ez a képzelőerőt felhasználó dia-
lógus a szöveg szavai és a képzelet, a személyiség, az attitűdök és annak a sze-
mélynek a tapasztalatai között zajlik, aki arra törekszik, hogy megértse azokat.

A hosszúság, szélesség és magasság dimenzióihoz hasonlóan ez a három di-
men zió is elválaszthatatlanul összefonódik. Ugyanakkor éppen úgy, ahogy elfo-
gadjuk, hogy egy tárgynak van magassága és szélessége, miközben figyelmünk a
tárgy hosszúságára fókuszál, ugyanúgy azt is eldönthetjük például, hogy a szö-
veg világára összpontosítunk, a másik két szempontot pedig a háttérben hagy-
juk. A hosszúság, szélesség és magasság mérőeszközei is hasonlóak, mégis némi-
leg különbözőképpen használjuk azokat a különböző dimenziók mérésére. Ami
működik a hosszúság mérésére, lehet, hogy nem alkalmas a magasság mérésére.

Ha megvizsgáljuk, hogyan közelíthet a pszichológia a Bibliához gyümölcsö-
zően, fontos, hogy mindig tudatában legyünk a használt eszközöknek (azaz a
pszichológiai elméleteknek) és annak is, hogy mire akarjuk alkalmazni azokat
(vagyis hogy a Biblia melyik világáról van éppen szó). A szkepticizmus, amely a
korábbi pszichológiai megközelítéseket fogadta, néha indokolt volt, mivel a ku-
tatók olyan pszichológiai kategóriákat és dinamikákat használtak, amelyek egy-
szerűen nem voltak megfelelőek ahhoz a dimenzióhoz, amelyet tanulmányoztak.
A kutatás legkedveltebb korai formája például a bibliai karakterek pszichoana-
lízisével foglalkozott, akiket szó szerint vettek anélkül, hogy tekintettel lettek

D. Andrew Kille

– 50 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 50    (Black/Black plate)



volna a történelmi környezetre vagy irodalmi formára. Sok ilyen erőfeszítés alap-
jában véve a Biblia és a Bibliát komolyan vevő olvasók elleni támadás volt, így
néhány szerző gyönyörűségét lelte abban, hogy kihangsúlyozza a „patologikus”
tünetek sokaságát Pál apostol, a zsidó próféták vagy éppen Jézus esetében. Vála-
szul az efféle ügyetlen erőfeszítésekre Albert Schweitzer 1913-ban megírt dok-
to ri értekezésében kijelentette, hogy azok, akik Jézust patológiás személyiség-
ként írták le, meghamisították mind a bibliai, mind a pszichológiai tényeket.
Egyrészt figyelmen kívül hagyták az evangéliumi írások történelmi környezetét
és irodalmi fejlődésüket, másrészt megváltoztatták a pszichopatológia klinikai
leírását, hogy azok megfeleljenek saját céljaiknak és következtetéseiknek.10

5.1. A szöveg mögötti világ

Talán a történet-kritikai stúdium utóhatása vezetett sok írót arra a XIX. század
végén és a XX. század elején, hogy megkíséreljen egyfajta pszichohistóriát,
vagyis, hogy múltbeli egyéneket írásos források vagy más beszámolók alapján
analizáljon. A történetkritika határozottan a szöveg mögötti világra összponto-
sított, igyekezett feltárni a beszélgetés vonatkozó aspektusát, ahogy Ricœur le-
írta. Megvizsgálva a rendelkezésre álló legkorábbi kéziratokat, az ókori világ ha-
gyományos beszédformáit és írásait, a szóbeli áthagyományozás módjait, a
régészeti bizonyítékokat és történelmi rekonstrukciót, a történetkritika meg-
próbálta helyreállítani a bibliai szövegek eredetét, kontextusát és élethelyzetét.

Néhány tudós arra törekedett, hogy a pszichológiai felismeréseket mint új esz-
közt alkalmazza a történeti kutatásban, amely lehetővé tenné számunkra, hogy be-
lépjünk az írók és a bibliai karakterek fejébe, és jobban megértsük gondolkodá-
sukat, motivációikat és a hirtelen fordulatokat az életükben. A történelem, főleg
az ókori történelem tanulmányozásának eszközeként azonban a pszichológia csak
korlátozott értékkel bír. Az anyagok, amelyeket alapként birtoklunk egy efféle
egyéni elemzéshez, egy maréknyi bibliai szövegre korlátozódnak, és ezek ráadásul
az irodalmi kompozíció és áthagyományozás folyamatai miatt még összetettebbek.
Még a nemrégiben élt emberek pszichohistorizálásával kapcsolatban is elég nagy
szkepticizmus uralkodik, akikről pedig több teljes életrajzi feljegyzésünk, szem-
tanúleírások, akár személyes naplók vagy más írásaink vannak.

Megkockáztathatunk mégis néhány olyan értelmezést a bibliai alakokkal
kapcsolatban, amelyek segítségünkre lehetnek abban, hogy megértsük őket.

Bibliaolvasás három dimenzióban

– 51 –

10 ALBERT SCHWEITZER: The Psychiatric Study of Jesus: Exposition and Criticism, Beacon Press,
Boston, 1948.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 51    (Black/Black plate)



Ezekiel próféta sok figyelmet kapott, mivel a neki tulajdonított könyv látszó-
lag sokkal inkább önéletrajzi jellegű, és szokatlan tapasztalatok, tevékenységek
vannak benne leírva. David J. Halperin nagy gondot fordított arra, hogy fi-
gyelembe vegye a szöveg fejlődésének kérdéseit, és kidolgozta a prófétának egy
olyan lélektani portréját, amely lehetséges megoldást kínál a régi keletű prob-
lémákra, nem csupán Ezekiel személyiségének megértésében, hanem a könyv
néhány homályosabb szakaszával kapcsolatban is.11 Jézus személyének két újabb
pszichológiai megközelítése is tükrözi a szerzők gondosságát abban a tekintet-
ben, hogy figyelembe veszik az evangéliumi szövegekben mint életrajzi forrá-
sokban rejlő nehézségeket. John W. Miller és Donald Capps könyvei elkerülik
a korábbi művek túlzásait és merítenek más szakterületekről is, hogy a Jézusról
készült lélektani portréikat szélesebb kontextusba helyezzék, amely illeszkedik
az első századhoz.12

A szöveg mögötti világban a leíró pszichológia sokkal hasznosabb szerepet ját-
szik. Klaus Berger legújabb könyve segít áthidalni a távolságot a kortárs pszicho-
lógia és az ókori világ között azáltal, hogy feltárja, hogyan értették az Újszövetség
világában az identitást, érzelmeket, magatartást és a démoni megszállottságot.13

Övé a legátfogóbb munka, amely kortárs tapasztalatok és értelmezések analógiá-
jával képes megvilágítani a bibliai tapasztalatokat, amelyek felölelhetik az olyan je-
lenségeket is, mint a nyelveken szólás vagy a megtérés. A szóbeli hagyományozás-
sal kapcsolatban a kognícióról és az emlékezésről szóló ismereteink vagy a családi
élet lélektani dinamizmusainak tanulmányozása is segíthetnek értelmezni a szöveg
mögötti világot.

5.2. A szöveg világa

A bibliai alakok lélektani portréi népszerűek ugyan, mégsem történelmi jellegű
vizsgálódások, hanem egy történetbeli (akárcsak egy kortárs regénybeli) karak-
ter elemzései, így sokkal inkább a szöveg világához tartoznak. Továbbra is óva-
tosnak kell lennünk azzal kapcsolatban, hogy mennyire láthatunk bele egy tör-
ténelmi alak fejébe; amikor azonban észrevesszük, hogy mindaz, amit tudunk
erről a személyről, egy szöveges leíráson keresztül érkezik hozzánk, akkor tu-

D. Andrew Kille

– 52 –

11 DAVID J. HALPERIN: Seeking Ezekiel: Text and Psychology, Pennsylvania State University
Press, University Park, 1993.

12 JOHN W. MILLER: Jesus at Thirty: A Psychohistorical Inquiry, Fortress, Minneapolis, 1997;
DONALD CAPPS: Jesus: A Psychological Biography, Chalice Press, St. Louis, 2000.

13 KLAUS BERGER: Identity and Experience in the New Testament, Fortress, Minneapolis, 2003.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 52    (Black/Black plate)



dunk figyelmet fordítani arra, hogy magában az írásban hogyan is jelenik meg.
A bibliai elbeszélések karaktereinek vagy a feltételezett szerzőknek, akik levelek,
beszédek és bibliai történetek által beszélnek hozzánk, bizonyára megvan a saját
életük. Nem számít, hogy irodalmi életük kapcsolható-e történelmi tényekhez
vagy sem, ezek az alakok mégis élnek, mozognak, és oly módon léteznek, hogy
felismerhető emberi gondolkodást, érzelmet és magatartást tükröznek. Vitán
felüli, hogy le tudjuk írni ezeket a bibliai karaktereket és el tudjuk képzelni, mi
mozgathatta őket lelkük mélyén, de óvatosnak kell lennünk, hogy ne feltéte-
lezzük: mi most történelmi kutatást végzünk.

Többet sem feltételezhetünk a karakterről, mint ami magában a szövegben ta-
lálható. Amikor ilyen kis anyaggal kell dolgozni, az lehet a kísértésünk, hogy ki-
egészítsük a történet részleteit. Ez a „kitöltés” a bibliai alakok számos lélektani
elemzésében nyilvánvaló, és gyakran nem mutat mást, mint az illető értelmező
kedvenc elméletének fantáziadús igazolását. Ha olyan mondatokkal találkozunk,
mint „lehetséges (valószínű, biztos), hogy…”, „feltételezhetjük, hogy…”, „ez arra
utalhat, hogy…”, vagy „ez nem más, mint…”, akkor fel kell tennünk a kérdést:
vajon az író tudatában van-e a ténynek, hogy a szöveg részletekben való kidolgo-
zottságát kínálja, vagy rejtetten próbálja megerősíteni érvelését.

Nem szükséges kitölteni az üres helyeket csak azért, hogy elegendő bizonyí-
tékot találjunk mindenfajta pszichológiai dinamizmusra a Bibliában. A csalá-
don belüli kapcsolatokban, az emberek közötti konfliktusokban és a közösség
társas dinamikáiban találunk példákat a pszichológiai fejlődésre és védekezé-
sekre. A Biblia nem egy tudatos pszichológiai könyv; jóval azelőtt írták, mielőtt
kialakult volna a kortárs pszichológia nyelvezete és kategóriái. Ugyanakkor a
maga módján beszél a gondolkodásról, akaratról, szándékról, szenvedésről, ér-
zelmekről és az emberi magatartásról. Ezenkívül képekben és szimbólumokban
fejezi ki magát, amely a psziché legmélyebb rétegeit érinti. Felfedezhetjük azo-
kat a hasonlóságokat és kapcsolatokat, amelyek az archetípusos képekben gyö-
kereznek, mint például az élet fája, a megtisztító tűz vagy a mennyei város,
azonban ismét óvatosnak kell lennünk, hogy ne mossuk el az ókori világ és a
saját világunk közötti különbségeket. A történetkritikai módszerek régen felis-
merték, hogy a bibliai szimbólumokat jobban megérthetjük, ha összehasonlít-
juk azokat más, ókori közel-keleti szövegekben, művészeti alkotásokban és kul-
túrákban található szimbólumokkal. A pszichológiai érzékenység segítheti, hogy
az ezekhez hasonló, egész világon elterjedt megnyilvánulásokat jobban össze
tudjuk hasonlítani. A szimbólumok természetüknél fogva közlik és folytatják a
kultúrát, valamint az egyensúly szerepét töltik be az emberi pszichében. Ennek
során a szimbólumok különböző módon fejeződnek ki időben és térben. Rollins

Bibliaolvasás három dimenzióban

– 53 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 53    (Black/Black plate)



emlékeztet arra, hogy a bibliai hagyomány tudatos tevékenységeivel egyetem-
ben létezik „a tudattalan tényezők lehetősége is, amely a kulturális örökségben,
a vallásos motívumok áthagyományozásában és adaptációjában, valamint a Bib-
liában fellelhető kulturális gyakorlatokban működik”.14

A kogníció és a jelentésadás dinamikáinak pszichológiai modellje mély hatást
gyakorolt néhány irodalmi és nyelvészeti bibliaértelmezési megközelítésre. A struk-
turalista kritikai kutatók például tudatosan támaszkodnak olyan pszichológiai fo-
galmakra, mint az archetípusos képek és a visszatérő motívumok, és így az ellen-
tétek egyesítésével elemzik a szöveg „mélystruktúráit”. Szerintük a kognitív és a
szim bolikus keretek, amelyek együttesen alkotják az írott művet, magát a psziché
szerkezetét tükrözik vissza. Más kutatók, akikre nagy hatással volt Freud megfi-
gyelése, miszerint tudatos gondolataink és cselekvéseink gyakran erőteljes tudat-
talan motívumokat lepleznek le, a dekonstruktív és más posztmodern értelmezési
stratégiák útját járják, amelyek megkérdőjelezik a nyelv és a jelentés alapjait.15

Ismét más kritikusokra mély benyomást tett a pszichológiai elmélet, bár úgy
tűnik, hogy ők nincsenek ennek tudatában. A retorikakritika célja, hogy meg-
vizsgálja, egy adott üzenet hogyan függ össze a kívánt hatással, válasszal. Ehhez
azonban modellek kellenek az emberi gondolkodást és motivációt illetően, ezek
pedig természetüknél fogva pszichológiaiak. Bármely szerzőnek, legyen az ókori
vagy modern, aki egy jellegzetes magatartásra szeretné sarkallni olvasóit, szük-
sége van elképzelésekre, hogyan álljon neki. Még ha a történelmi kontextus és
kultúra nyújtotta hagyományos formákat is használja, azok a formák egy em-
beri magatartás-elméletből származnak.

5.3. A szöveggel szemközti világ

A retorikakritika fokozatosan átmegy a szöveg világából a harmadik vizsgálandó te-
rületbe, a szöveggel szemközti világba. Mindig látnunk kell, hogy miközben tö-
rekszünk közel férkőzni a szöveg mögötti és a szöveg világához, nem tudjuk kike-
rülni azt a tényt, hogy az értelmező személy mindig ott áll a szöveg előtt. Ez a
pszichológiai vizsgálat jellemző paradoxona és egyedisége. Maga Jung jegyezte meg
egy alkalommal, hogy az egyetlen kihívás „a pszichológiában, hogy a psziché ta-
nulmányozásának eszköze maga a psziché… a megfigyelő a megfigyelt. A psziché

D. Andrew Kille

– 54 –

14 WAYNE G. ROLLINS: Soul and Psyche: The Bible in Psychological Perspective, i. m. 121.
15 GEORGE AICHELE – FRED W. BURNETT – ELIZABETH A. CASTELLI – ROBERT M. FOWLER

– DAVID JOBLING – STEPHEN D. MOORE et al. (eds.): The Postmodern Bible, Yale University
Press, New Haven, 1995.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 54    (Black/Black plate)



nem csupán tárgy, hanem tudományunk alanya is.”16 Amikor figyelmet fordítunk
az olvasóra és az olvasás folyamatára, akkor belépünk a szöveggel szemközti vi-
lágba. Itt a pszichológiai bibliakritika a leghasznosabb, mivel a jelenlegi olvasók-
kal és az olvasott szöveg közötti kölcsönhatásokkal foglalkozunk.

Paul Ricœur úgy gondolta, hogy a szöveggel szemközti világ olyan aréna, ahol
az olvasó a szöveg olvasásán és értelmezésén keresztül önmegértésre jut. A szö-
veggel szemközti világ egy képzelőerőre támaszkodó, az olvasó tapasztalati világa
és a lehetséges világ (vagy lehetőségek világa) közötti tér, amelyet a szöveg teremt
meg a nyelv, a történet, a szimbólum, a képi világ stb. által. A szöveggel szemközti
világot maga a szöveg nem szabályozza – nincs „objektív”, minden mást kizáró je-
lentés –, nem is egyszerűen az olvasó szubjektivitása szabályozza. A szövegek bi-
zonyos dolgokat jelentenek, másokat viszont nem. A szöveg világa az olvasó és a
szöveg, az objektív és a szubjektív közötti egyezkedést jeleníti meg.

Paul Pruyser szerint a szöveggel szemközti világ egy pszichológiai tér. A kutató
kiterjesztette a gyermekkor átmeneti tárgyának fogalmát (D. W. Winnicott), hogy
magyarázatot adjon a felnőtt ember viselkedésére. Winnicott a gyermek féltve
őrzött tárgyainak (pl. mackó, kendő) lélektani szerepét írta le. Szerinte ezek a tár-
gyak egyszerre konkrét tárgyak és értékes entitások a gyermek szubjektív világá-
ban, ám nemcsak a gyermek látja különlegesnek ezeket, a családtagok és más fel-
nőttek is „együtt játszanak” a gyermek észlelésével, rendkívüli tisztelettel,
óvatossággal és megbecsüléssel kezelik annak imaginatív életereje miatt.

Pruyser szerint ez az „együttes játék” létrehozza a tapasztalat köztes terét, ahol
feszültség van a viszonylag objektív környezet „reális” világa és a szubjektív észle-
lés „autista” világa között. Ezt a harmadik, általa illuzórikusnak nevezett világot
másokkal megosztott és szabályos imagináció jellemzi, ami közölhető másokkal.
A reális világban a tapasztalat és a tények olyan tárgyakon alapulnak, amelyeket
láthatunk, hallhatunk, megtapinthatunk, vagy amelyekre rámutathatunk. A ta-
pasztalat a teljességgel belső autista világban olyan képekből és szimbólumokból
áll, amely meghaladja a kifejezhetőség és kommunikáció határait. Az illuzórikus
világ teret ad a közölhető képeknek, közös szimbólumoknak és értelemmel bíró
történeteknek. A reális világ a munka világa, az autista világ az álmoké. Közöttük
helyezkedik el a játék, a művészet, a vallás és a kultúra illuzórikus világa.17

Bibliaolvasás három dimenzióban

– 55 –

16 CARL GUSTAV JUNG: The Tavistock Lectures, in H. Read – Michael Fordham – Gerhard
Adler (eds.): The Collected Works of C. G. Jung, Vol. 18, Princeton University Press, Prin -
ceton, 1976, 126.

17 PAUL W. PRUYSER: The Tutored Imagination in Religion, in H. Newton Malony – Bernard Spilka
(eds.): Religion in Psychodynamic Perspective: The Contributions of Paul W. Pruyser, Oxford University

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 55    (Black/Black plate)



Mivel az olvasás folyamatában az olvasó mindig tényező, a pszichológiai bib-
liakritika emlékeztet bennünket arra, hogy figyeljünk mind a tudatos, mind pedig
a tudattalan tényezőkre, amelyek formálhatják az egyéni (és közösségi) szövegma-
gyarázatot. Schleiermacher az elsők között mutatott rá, mennyire jelentősek az ol-
vasó kezdeti előfeltevései az értelmezés folyamatában. Az értelmezés tudományá-
ban, a hermeneutikában adottnak veszik, hogy minden értelmező hozza a saját
fogalmait, képességét, kontextusát, attitűdjeit és előítéleteit a szövegolvasáshoz. Az
értelmezés egyik legfontosabb feladata az, hogy az illető tudatában legyen ezeknek
az előfeltevéseknek, illetve annak, hogy azok hogyan befolyásolják értelmezését.

Ezt a tudatosságot nem könnyű elérni. Freud nyomatékos megjegyzése szerint:
léteznek erőteljes tudattalan erők, amelyek tudatos gondolatainkat és cselekede-
teinket befolyásolják. A kortárs kritikusok éppen e megfigyelés alapján hangsú-
lyozzák a „hermeneutikai gyanút”, amely nem veszi szó szerint a szöveget vagy az
állítást. Az ideológiakritika ezzel a gyanúval tárja fel a szent szöveg közösséget
vagy kultúrát kiszolgáló útjait-módjait, mivel a szöveg megerősít és fenntart olyan
jellegzetes világnézetet és későbbi értelmezésmódokat, amelyek kötelezővé tesznek
bizonyos attitűdöket vagy magatartásformákat. Bár az ideológiakritikusok ritkán
utalnak pszichológiai elméletekre (és a kritikai gondolatot ritkán irányították va-
lóban magukra ezekre az elméletekre), elemzéseik mégis érintenek olyan kérdé-
seket, hogy az emberek hogyan szereznek információkat, és hogyan rendszerezik
azokat, hogyan gondolkodnak arról, amit tudnak, hogyan cselekszenek meggyő-
ződéseik szerint és hogyan befolyásolják egymást. Mindezek a tényezők pszicho-
lógiai modellekre és elvárásokra támaszkodnak.

Az olvasók még ennél is több lélektani tényezőt hoznak az olvasás feladatá-
hoz. Tudatos elfogultságokkal vagy előítéletekkel, társadalmilag kondicionált
perspektívákkal és kategóriákkal az értelmező az evidenciákat saját személyes
módján fogadja be és értelmezi. Carl Gustav Jung személyiségmodelljében négy
alapvető személyiségtípus van, amelyek két pólusból származnak. Egyesek, ha
információhoz jutnak, inkább érzékszervi benyomásokra támaszkodnak, vagyis
amit látnak, hallanak, ízlelnek, éreznek; mások inkább intuícióikra, megérzé-
seikre, „zsigereikre” hagyatkoznak. Az információ kiértékelésében is egyesek lo-
gikai és szisztematikus elrendezésre támaszkodnak, másokat jobban érdekelnek
az összefüggések, vagy az, hogy az elképzelések és következtetések milyen ha-
tással lehetnek egymásra. Egyértelmű, hogy a különböző személyiségtípussal
rendelkező tudósok a szöveg más-más szempontjaira összpontosítanak, és alap-

D. Andrew Kille

– 56 –

Press, New York, 1991, 101–115.; RALPH L. UNDERWOOD: Primordial Texts: An Object Re-
lations Approach to Biblical Hermeneutics, Pastoral Psychology, 45/3 (1997) 181–192.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 56    (Black/Black plate)



vető lélektani irányultságuk miatt más-más elmélethez vagy módszerhez von-
zódnak. A keresztény liturgia heti olvasmányrendjén alapuló három könyvé-
ben az angol pszichológus, Leslie Francis megvizsgálta, hogyan lehetne külön-
böző módokon közelíteni az evangéliumi szövegekhez azért, hogy a különböző
személyiségtípusú emberekhez közvetlenebbül szóljon a szöveg üzenete.18

A Biblia fontos forrást kínál a pasztorális tanácsadáshoz, útmutatást az élet-
vezetéshez. A bibliai karakterek a cselekvés modelljeiként szolgálhatnak, a képek
és a szimbólumok pedig segíthetnek a kliensnek, hogy kifejezze saját, belső éle-
tét.19 Egy kiválasztott kedvenc bibliai történet is betekintést adhat az illető lelki
életébe. Wayne Oates pasztorális tanácsadó szerint a Bibliát úgy is szemlélhet-
jük, mint „tükröt, amelybe az ember belevetíti önmagáról alkotott elképzelését,
és amely pontosan visszatükrözi azt”.20

A Biblia hatással volt és továbbra is hatással van minden olvasóra, aki hozzá
járul. Messze tovább terjed a történetkritika által keresett „élethelyzetnél”, ez az
utóélet vezérfonalat kínál nekünk, hogyan is működik a Biblia lélektani szem-
pontból. Ha közelebbről megnézzük, hogy az emberek pontosan hogyan is ol-
vassák a Bibliát, és hogyan formálja (vagy nem formálja) ez az olvasás gondo-
lataikat és cselekedeteiket, találunk egy másik keresztezési pontot is a szöveg és
az olvasó lelkiélete között. Nem csoda, hogy a pszichológiai bibliakritika terü-
letén a legnagyobb munkát a pszichológusok és a pasztorális tanácsadók vé-
gezték. Ők gyakran látják a szent szövegek, történetek és magyarázatok nyil-
vánvaló hatásait a rájuk bízott embereknél. Ezek a hatások lehetnek egészségesek
vagy betegek, gyógyítóak vagy megbetegítőek.

Bibliaolvasás három dimenzióban

– 57 –

18 LESLIE J. FRANCIS: Personality Type and Scripture: Exploring Mark’s Gospel, Mowbray,
London, 1997; LESLIE J. FRANCIS – PETER ATKINS: Exploring Luke’s Gospel: A Guide to the
Gospel Readings in the Revised Common Lectionary, Mowbray, London – New York, 2000;
LESLIE J. FRANCIS – PETER ATKINS: Exploring Matthew’s Gospel: A Guide to the Gospel
Readings in the Revised Common Lectionary, Mowbray, London, 2001.

19 DONALD CAPPS: Biblical Approaches to Pastoral Counseling, Westminster, Philadelphia, 1981;
ID.:The Bible’s Role in Pastoral Care and Counseling: Four Basic Principles, Journal of Psychology
and Christianity 3 (4) 1984, 5–15.; HOWARD CLINEBELL: Basic Types of Pastoral Care and Counseling:
Resources for the Ministry of Healing and Growth (rev. ed.), Abingdon, Nashville, 1984.

20 WAYNE E. OATES: The Diagnostic Use of the Bible: What a Man Sees in The Bible Is a Pro-
jection of His Inner Self, Pastoral Psychology 1 (1950) 43.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 57    (Black/Black plate)



6. VÉGKÖVETKEZTETÉSEK

Ha félrevezető a pszichológiáról mint egyedüli és egységes tudományról beszélni,
illő feltennünk a kérdést, tudunk-e a pszichológiai bibliakritikáról úgy nyilat-
kozni, mint egyetlen megközelítésről vagy módszerről. Mivel számtalan külön-
böző lélektani elmélet közül lehet választani, amikor a Bibliát három dimenzió-
ban olvassuk, ezért arra a következtetésre kell jutnunk, hogy a pszichológiai
bibliakritika inkább olvasási mód, mintsem módszer vagy technika. Egyetlen
módszer vagy megközelítés sem alkalmazható általánosan a szöveg összes dimen-
ziójára, illetve egyetlen elmélet sem meríti ki a szövegértés lehetőségeit.

A pszichológiai bibliakritika, mint olvasási mód, hasonló a feminista kritiká-
hoz, amely sok eszközt (történelmi, kontextuális, irodalmi és ideológiai) használ
fel munkájához. Ami mindezeket összeköti, az a szöveg hátterében, a szövegben
és szöveggel szemközti világban megjelenő női tapasztalat iránti érzékenység.
A pszichológiai bibliakritika is sokféle eszközt használ az értelmezéshez, s ezt a
szövegben és a szöveggel szemközti világban megjelenő pszicholó giai interak-
cióra nyitott szemmel teszi.

A Psychology and the Bible négykötetes munkája élénk illusztrációja a lélektani
megközelítésekből kiemelkedő módszereknek, elméleteknek, eredményeknek és
megfigyeléseknek: Freudtól a családi rendszerekig, a Teremtés könyvétől a Jele-
nések könyvéig, az ókori ősatyáktól a kortárs olvasóig, a gyógyulástól a patológiáig
– a kötetek tanulmányai csak néhányat villantanak fel a bibliai szövegekben rejlő
azon lehetőségek közül, amelyeket a pszichológiai érzékenység nyitott meg.

A gyümölcsöző értelmezés kulcsa az elmélet és a szöveg közötti jó összeil-
leszkedésben van. Tisztában kell lennünk azzal, hogy szövegekkel dolgozunk,
nem emberekkel, ezért az értelmezés során körültekintéssel kell eljárnunk. A szö-
veg (vagy annak szerzője) nem a díványon fekszik, a szabad asszociációval nem
kapunk diagnózist. A szöveg történelmi kontextusban keletkezik, befolyásolja a
kultúra, a nyelv és más idők irodalmi formulái. Az a tény, hogy a Biblia nem ál-
lítja be magát kifejezetten pszichológiai feljegyzésnek, megköveteli az általáno-
sítás nagyobb szintjét is, mivel lélektani elméletet szeretnénk alkalmazni. Nincs
elegendő információnk vagy adatunk egy részletes kifejtéshez, még csak nem is
lehetséges ellenőrizni a megérzéseinket azzal, hogy megkérdezzük a „pácienst”.

Ugyanakkor fontos, hogy szabatosan foglalkozzunk a lélektani elmélettel és
ne általánosítsunk a felismerhetetlenségig. Értékes dolgokat tanulhatunk az el-
méletek közti különbségekből, mert egymástól kicsit eltérő nézőpontot kínál-
nak, amelyek arra szolgálhatnak, hogy megvilágítsák a szöveg rejtett szem-
pontjait és tisztázzák az adott megközelítés erősségeit és gyengéit.

D. Andrew Kille

– 58 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 58    (Black/Black plate)



Bár a Biblia lélektani meglátások és példák tárháza, mégsem csupán pszi-
chológiai mű. Freud beszélt a túldetermináltságról, vagyis hogy bármely jelen-
ség, mint például az álomkép, több mint egy ok kölcsönhatásának eredménye-
képpen jön létre. A pszichológia eszközeivel késznek és képesnek kell lennünk
arra, hogy felhasználjuk a teljes történelmi, irodalmi és kulturális eszköztárat,
hogy előcsalogassuk a szöveg jelentését.

Minden elővigyázatosságon, figyelmeztetésen és tanácson túl egyvalami tény
marad: a pszichológiai bibliakritika fontos segédeszköz az értelmezés feladatában.
A szent megtapasztalásától a szent történet és szöveg felé vezető minden egyes lé-
pésben, minden csoportban, amely összegyűjtötte, értékelte és kanonizálta a Bib-
liát, valamint az értelmezés minden aktusában részt vett az emberi psziché, és ala-
kította azt. Mi azok hosszú sorában állunk, akik szeretnék megérteni ezt a
lenyűgöző szöveget, és vele szemközt, szeretnénk megérteni önmagunkat is.

(Szabó Miklós Xavér OFM fordítása)

Forrás: D. ANDREW KILLE: Reading the Bible in Three Dimensions: Psychologi -
cal Biblical Interpretation, in J. Harrold Ellens – Wayne G. Rollins (eds.):
Psychology and the Bible. A New Way to Read the Scriptures, Vol. 1, From Freud
to Kohut, Praeger, Westport, 2004, 17–32.

Bibliaolvasás három dimenzióban

– 59 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 59    (Black/Black plate)



UJHÁZI LÓRÁND

Szent helyek istentiszteleti tevékenységen kívüli
felhasználásának hatályos jogi szabályozása

A szent helyek megóvása és hasznosítása, illetve hasznosíthatósága egyszerre ak-
tuális kérdése a kánoni jogalkotásnak, az egyes helyi egyházak mindennapi gya-
korlatának, de az állami és városi vezetésnek is.

Európa nagyvárosait a keresztény kultúra és a keresztény építészet remekei
gazdagítják. Eredetileg ezek az épületek elsősorban nem esztétikai gyönyör-
ködtetés céljából, illetve turista látványosságoknak épültek, hanem Krisztus
népének istentiszteleti helyének – szent helyeknek szánták őket. A Katolikus
Egyház ezekre az épületekre ma is úgy tekint, mint amelyek az istentisztelet he-
lyei, amellett, hogy tisztában van az egyes épületek művészeti értékével is.

A szekularizáció és a dezurbanizáció hatására azonban az európai belvárosok
templomainak – melyek művészeti szempontból az igazi értékeket jelentik –
istentiszteleti célból való látogatottsága erősen lecsökkent. Továbbá a paphiány
miatt ezeknek a templomoknak jelentős részében szentmise már vagy egyálta-
lán nincs, vagy csak nagyon ritkán. Ezért szinte minden nagyvárosi egyházme-
gye feltette a kérdést, mi legyen ezekkel a templomokkal? Mi az, amit az épü-
let jellege még elbír? Kiknek és milyen feltételekkel lehet átadni? Milyen
garancia van az Egyház számára a későbbi ellenőrzésre, ha egyszer már átadta
az épületet más jellegű használatra? Esetleg milyen kötelességei vannak a mo-
dern államnak az ilyen társadalmi értékek megőrzésében?

I. SZENT HELYEK

A szent helyekre vonatkozó joganyagot a jogalkotó az Egyházi Törvénykönyv
negyedik könyvében az Egyház megszentelői feladata alatt külön részben tár-
gyalja (1205–1243. k.). A CIC először általánosan a szent helyekről (1205–
1213. k.), majd kifejezetten a templomokról (1214–1222. k.), a kápolnákról,

Sapientiana 4 (2011/1) 60–73.

– 60 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 60    (Black/Black plate)



magán és házi kápolnákról (1223–1229. k.), kegyhelyekről (1230–1234. k.),
oltárokról (1235–1239. k.), végül pedig a temetőkről (1240–1243. k.) beszél.

A jogalkotó röviden mutatja be a szent jelleg elnyerésének feltételét. E sze-
rint a szent helyek a liturgikus könyvekben előírt felszenteléssel vagy áldással
nyerik el szent jellegüket (1205. k.). A szentelés és áldás pontos bemutatása
nem a törvénykönyvben, hanem a liturgikus könyvekben található.1 A szente-
léssel vagy áldással az egyházi hatóság a szent helyeket – templomokat, kápol-
nákat – kiveszi a mindennapi, profán használatból.2

A szent helyek minden esetben valamilyen egyházi jogi személyhez kapcso-
lódnak – plébánia, szerzetesközösség. A jogalkotó már a szent helyekre vonat-
kozó bevezető kánonban (1205. k.) megjelelői a szent helyek küldetését, mely
szerint azok az istentiszteletre és a hívők temetkezésére vannak rendelve. A szent
helyek között a katedrálisok különleges méltósággal rendelkeznek. Szent jelle-
güket ünnepélyes áldással nyerik el (1217. k.), az adott egyházmegyében a klé-
rus és a Krisztus-hívők liturgikus tevékenységének központja (382. k. 4. §). Sőt
a CIC kifejezetten kéri a megyéspüspökök, hogy a nagy ünnepeken a katedrá-
lisokban mutassák be a szentmisét (382. k. 4. §). A helyi közösségek életében
pedig a plébániatemplom rendelkezik nagy jelentőséggel (389. k.). Ez a helyi
közösség liturgikus életének központja. Ezért bár előfordulhat, hogy a plébá-
niának nincs saját temploma – éppen építés alatt van, vagy megrongálódott –,
de a cél, hogy legyen olyan templom, saját liturgikus tér, ahol az istentiszteleti
tevékenység történik. Emellett léteznek a közösségi élet szempontjából kevésbé
jelentős szent helyek: templomigazgatóságok (556–563. k.), kegyhelyek (1230.
k.), kápolnák (1229. k.) is.

A szent helyek amellett, hogy Krisztus népe számára az istentisztelet végzésé-
nek helyei, össztársadalmi értéket is képviselnek. A templomok és kápolnák je-
lentős része műemléképület, és az egész közösséget gazdagítja. Több országban
a Katolikus Egyház és az adott állam közötti szerződés („konkordátum”) külön
kitér a műemlék jellegű épületek védelmének, felújításának és fenntartásának
kérdésére.3 Valóban olyan horderejű kérdésről van szó, ahol közös társadalmi
összefogásra van szükség. Magyarországon is, mint a legtöbb európai országban,

Szent helyek istentiszteleti tevékenységen kívüli felhasználása

– 61 –

1 Vö. UJHÁZI LÓRÁND: Az áldások helye és szerepe az Egyház életében és jogában, Sapientiana
1 (2008/1) 26–46.

2 Vö. NICHOLAS SCHÖCH: Relegation of Churches to Profane Use (C. 1222. § 2); Resons and
Procedure, The Jurist 67 (2007) 485.

3 Vö. FLAVIA HÜBLER PETRONCELLI: I beni culturali religiosi. Quali prospetiva di tutela, Jovene,
Napoli, 1996; LUCIA SCALERA: Beni culturali e „Nuovo concordato”, Giuffrè, Milano, 1990.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 61    (Black/Black plate)



a templomok fenntartása, felújítása az egyházi közösségek erejét meghaladja.4
A templomok építésénél a templom építtetője (kegyúr – amely adott esetben
lehetett egy város is) nemcsak a földterületet adta és nemcsak a templom épít-
tetését vállalta, hanem a templom számára olyan jövedelemforrást hozott létre,
amely a templom fenntartását, felújítását vagy a templomban szolgálatot telje-
sítő papság megélhetését is lehetővé tette.5 Éppen ezért volt, hogy mikor már a
kodifikáció után az egyházi jogalkotás a kegyúri jogok visszaszorítása mellett
foglalt állást, Magyarországon, különösen Budapesten nemhogy visszaszorult
volna, hanem megerősödött a kegyúrság intézménye. Így ugyanis a városok a
plébániák fenntartásának terheit jelentős részben magukra vállalták.6 A két há-
ború között a szabad királyi városok nagyon bőkezűen teljesítették a főkegyúri
jogokat.7 Ma ezek az anyagi források – mikor az épületek rossz állapota miatt ez
valóban fontos lenne – már nem állnak az Egyház rendelkezésére.

Már a hatályos Egyházi Törvénykönyv előkészítésénél sokan szembesültek a
szent helyek nyugat-európai helyzetével,8 és felmerült a kérdés: hogyan lehet
a leg jobban kihasználni, de egyben megőrizni ezeket az épületeket. A legtöbb
esetben, amellett, hogy a szent helyeken továbbra is van istentiszteleti tevé-
kenység, egyéb tevékenységnek is – például tudományos rendezvényeknek, ki-
állításnak stb. is helyet adnak. Sőt ha arányaiban nézzük, akkor nem ritka, hogy
a nagyvárosok bazilikáiban, régi templomaiban csak töredékében történik az a
tevékenység – istentisztelet –, amiért ezek az épületek vannak. A nap nagy ré-

Ujházi Lóránd

– 62 –

4 Vö. VINCENZO MOSCA: I luoghi e tempi sacri, in AA. VV., Il diritto nel mistero della chiesa,
Pontificia Università Lateranense, Roma, Vol. III, 2004, 357–358.

5 A három adományozó – aki vállalta a földterület adományozását, az építést, illetve a fenn-
tartást – nem feltétlenül volt ugyanaz. Előfordult, hogy több felajánló volt (in solidum), de
mindig kellett, hogy legyen olyan, aki a fenntartást vállalta. SZEREDY JÓZSEF: Egyházjog, Ma-
darász E. Könyvnyomdája, Pécs, Vol. II, 1883, 861–862. Lásd még CSIZMADIA ANDOR:
Állam és egyház I. Istvántól II. Józsefig: A magyar királyok és az egyház vitája a főkegyúri
jogról, Világosság 5 (1964/1) 14–19.; CSIZMADIA ANDOR: Főkegyurak és a végrehajtóik: Az
állam és az egyházak Magyarországon a kapitalista korban, Világosság 5 (1964/4) 205–211.

6 Vö. CSIZMADIA ANDOR: Főkegyurak és a végrehajtóik: Az állam és az egyházak Magyar -
országon a kapitalista korban, i. m. 210.

7 Vö. CSIZMADIA ANDOR: A magyar állam és egyházak jogi kapcsolatainak kialakulása és gya-
korlata a Horthy-korszakban, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1966, 382.

8 Vö. JULIO MANZANARES: De aedificio sacro problemata recentiora atque nova codificatio,
Periodica 63 (1974) 69–70.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 62    (Black/Black plate)



szé ben turistalátványosságot jelentenek, hangversenyeknek és tudományos kon-
ferenciáknak adnak otthont.

II. A SZENT HELYEKEN AZ ISTENTISZTELETI TEVÉKENYSÉG MELLETT
VÉGEZHETŐ TEVÉKENYSÉGEK

Amíg a szent hely szent jellegét nem veszítette el, addig az alapelv, hogy a hely
istentiszteleti tevékenységre van rendelve (1205. k., 1210. k.). Más tevékeny-
ség legfeljebb lehetséges, de nem ez a hely elsődleges funkciója. Hagyományo-
san három nagy csoportját szokás megkülönböztetni a szent helyek más jellegű
használatának.

1. Események, melyek az istentisztelet, a kegyesség – pietas – és a vallási ér-
tékek előmozdítására irányulnak.

2. Olyan világi – profán – események, melyek nincsenek ellentétben a hely
szentségével.

3. Olyan világi események, melyek ellentétesek a hely szentségével.9

Ez utóbbit semmilyen körülmények között nem szabad megengedni. A temp-
lomok kapcsán a jogalkotó kifejezetten megerősíti, hogy az „illetékeseknek le-
gyen gondja arra, hogy a templomokban megőrizzék az Isten házához illő tisz-
taságot és ékességet, és távol tartsanak mindent, ami a hely szentségével nem fér
össze” (1220. k. 1. §).

Ezzel szemben olyan eseményeket, melyek a hely szentségével nem ellenté-
tesek, a hatályos jogalkotás értelmében lehet rendezni. Ugyanakkor a jogalkotó
a mérlegelés jogát az ordináriusra bízza (1210. k.), hiszen minden „egyéb jel-
legű használat” egyedi elbírálást igényel. Az elbírálásra az ordináriusnál alacso-
nyabb hatóság (plébános, plébániai kormányzó, templom és kápolnaigazgató)
nem jogosult. Nem szükséges azonban az ordinárius külön hozzájárulása olyan,
nem kifejezetten istentiszteleti cselekményekhez, melyek éppen az istentiszte-
let vagy a vallásos buzgóság előmozdítására irányulnak.10 Így a vallásos kérdé-
sekkel foglalkozó tudományos előadások – feltéve a személy igazhitűségét –
nem igényelnek külön hozzájárulást. Ugyancsak nem kell az ordinárius külön

Szent helyek istentiszteleti tevékenységen kívüli felhasználása

– 63 –

9 Vö. JOSÉ TOMÁS MARTÍN DE AGAR: Kommentár az 1210. kánonhoz, in Juan Ignatio Arrieta
(ed.): Codice di Diritto Canonico e Leggi Complementari Commentato, Coletti, Roma, 2004, 801.

10 Vö. JOHN HUELS: Kommentár az 1210. kánonhoz, in John Beal – James Coriden – Thomas
Green (eds.): New Commentary on the Code of Canon Law, Paulist Press, New York, 1989,
1427.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 63    (Black/Black plate)



hozzájárulása azokhoz a koncertekhez, melyek vallásos témájúak. Az Istentisz-
teleti Kongregáció 1987-ben az egyes püspöki konferenciák elnökei és a litur-
gikus bizottságok vezetői számára körlevelet juttatott el. A körlevélből világo-
san kiderül a Szentszék szándéka, mely szerint olyan koncertek esetén, melyek
vallási témájúak, a keresztény lelkiséget és a vallási buzgóságot mélyítik el, nem
szükséges az ordinárius engedélye. Ezzel szemben a nem vallási témájú koncer-
tek esetén ki kell kérni az ordinárius engedélyét.11

Az ordinárius az engedély megadásáról szabadon dönt. Előfordulhat, hogy
ugyanolyan jellegű tevékenységre az egyik esetben engedélyt ad az ordinárius,
de más esetben megtagadja. Ez érthető, hiszen nemcsak magát az eseményt kell
vizsgálni, hanem az egyéb körülményeket is. Például, ha egy film forgatására
kérnek engedélyt, a színész egyéb szereplései, életvitele is sokat számít. Ha a szí-
nész egyébként botrányos életet él, teljesen érthető, hogy az ordinárius még egy
olyan film forgatására sem adja meg az engedélyt, amely egyébként erkölcsileg
és vallásilag kifogástalan.12

A szent helyek semmilyen körülmények között nem adhatnak helyet poli-
tikai összejöveteleknek és kereskedelmi céloknak.13

III. SZENT HELY SZENT JELLEGÉNEK ELVESZÍTÉSE
ÉS PROFÁN CÉLOKRA VALÓ FELHASZNÁLÁSA

A szent helyek nem csak ideiglenesen és nem csak a liturgikus használattal pár-
huzamosan adhatnak helyet más jellegű tevékenységnek. Előfordulhat, hogy a
szent hely végleg elveszíti szent jellegét. Ez történhet de facto, ténylegesen, vagy
az egyházi hatóság intézkedése által.14 A szent helyek elveszítik felszenteltségü-
ket, „ha nagyrészt romba dőlnek, vagy az illetékes ordinárius határozata által,
vagy ha ténylegesen és tartósan közönséges használatba kerülnek” (1212. k.).
A szent helyek szent jellegének elveszítésére vonatkozó általános meghatározás

Ujházi Lóránd

– 64 –

11 Vö. SC. Cult.: Litt.Circ., 1987. XI. 5, Notitiae 24 (1988) 3–10. Kifejezetten a koncertek
vonatkozásában lásd JOHN HUELS: Canonical Comments on Concerts in Churches, Wor -
ship 62 (1988) 165–172.

12 Vö. SC. Cons.: Decr., 1912. XII. 10, AAS 4 (1912) 742.
13 Vö. JOHN HUELS: Kommentár az 1210. kánonhoz, i. m. 1427. Régi szerzők még azt is hoz-

zátették, hogy a kereskedés még akkor is tilos, ha a bevételt jámbor célra fordítják. Vö.
BÁNK JÓZSEF: Kánoni Jog, Szent István Társulat, Budapest, 1963, Vol. II, 295.

14 Vö. JOSÉ TOMÁS MARTÍN DE AGAR: Kommentár az 1212. kánonhoz, i. m. 802.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 64    (Black/Black plate)



újdonság a hatályos CIC-ben, hiszen a régi törvénykönyv még csak a templo-
mokkal foglalkozott (1917-es CIC, 1170. k.). Az új CIC szóhasználata is meg-
változott. Bár a kánonjogi irodalom általánosan ma is használja a deszekralizáció
és a szekularizáció kifejezéseket,15 de az új törvénykönyv már csak egyszerűen a
„szent jelleg elveszítéséről” beszél.

A kánonjog történelmében egészen Gratianus koráig nem tettek éles különb-
séget a templom meggyalázása – violatio – és a szent jelleg elveszítése között. Így a
templom pusztulása mellett azt az esetet is a szent jelleg elveszítéseként értékelték,
ha a főoltárt lerombolták vagy elvitték, illetve ha vérontás vagy paráznaság történt
a templomban. Ehhez később még a templomban elkövetett öngyilkosságot és a
kiközösítettek és pogányok templomba való eltemetését is hozzávették.16

A hatályos CIC szövegéből az derül ki, hogy ha a szent helyek nagyrészt romba
dőlnek, nincs szükség arra, hogy az egyházi hatóság külön kinyilvánítsa, hogy a
szent hely elveszítette szent jellegét. Ugyanakkor kérdéses, hogy ki ítéli meg, hogy
a kánon szövege alapján mikor tekinthető az épület „nagyrészt romba dőltnek”.
Vannak szerzők, akik a „nagyrészt romba dőlt” alatt azt értik, ha nagyobb felújí-
tás nélkül nem lehet istentiszteleti célokra használni.17 Mások „ha teljesen le-
bontják, vagy ha a falak nagy része leomlott”, de „a tető vagy a templom kisebb
részeinek leomlása nem vonja maga után a szent jelleg elveszítését”.18 Ugyanígy
ha a templom egy része leég, vagy a templombelsőt éri hasonló sérülés, nem lehet
a templomot nagyobb részt romba dőltnek, és így a szent jelleget elveszítettnek
tekinteni.19 Mindemellett országonként, kultúránként nagy eltérés lehet annak
megítélésében, hogy mikor gondolkodnak úgy egy épületről, hogy az nagyobb fel-
újítás nélkül nem használható liturgikus célokra, vagy nagyrészt romba dőlt. Nem
beszélve arról, hogy a kánon romba dőlésről beszél. De mi van azokkal a szent he-
lyekkel, melyek nem dőltek ugyan romba, de valamilyen okból – akár elektromos
vezetékek elhasználódása miatt stb. – nem használhatóak, sőt talán életveszélye-
sek is. Jelentéktelenebb külső átalakítások – tipikusan ilyen napjainkban a temp-
lomtoronyba szerelt antenna – nem érintik a hely szent jellegét.

Szent helyek istentiszteleti tevékenységen kívüli felhasználása

– 65 –

15 Vö. WINFRIED AYMANS – KLAUS MÖRSDORF: Kanonisches Recht, Ferdinand Schöningh,
Paderborn – München – Wien – Zürich, Vol. III, 2007, 572.

16 Vö. MICHAEL SMITH FOSTER: The Violation of a Church (Canon 1211), The Jurist 49
(1989) 696–697. 

17 Vö. JOHN HUELS: Kommentár az 1210. kánonhoz, i. m. 1428.
18 BÁNK JÓZSEF: Kánoni Jog, i. m. 266.
19 Vö. HERIBERT JONE: Kommentár az 1917-es CIC 1170. kánonjához, in Gesetzbuch des kanonischen

Rechtes Erklärung der Kanones, Ferdinand Schöningh, Wien – Zürich, Vol. II, 1940, 366.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 65    (Black/Black plate)



A CIC a szent jelleg elveszítésénél nem utal arra, hogy lenne-e bármilyen kü-
lönbség a szent hely romba dőlésének okai között. Így bármilyen ok előidézheti:
természeti katasztrófa, háború, terrortámadás stb.20

Természetesen attól, hogy az ingatlan romba dőlt és a szent hely de facto el-
veszítette „szent jellegét”, még nagyon sok gyakorlati kérdés és világi jogi ne-
hézség megoldatlan marad. Ez nem csak azokban a falvakban jelent nehézséget,
ahol a paphiány miatt nincs állandó lelkipásztori ellátás.

Budapesten is volt olyan templom, melyet 1946-ban államosítottak, de to-
vábbra is egyházi használatban maradt. 1992-ben új templomot szenteltek fel,
a régi templom pedig használaton kívül került. A plébánia felelős lelkipásztora
csak 2001-ben szembesült azzal, hogy a telek nincs a plébánia nevén, de a visz-
szaigénylésre irányuló kereseti igény már elévült. Tíz év telt el, mire a templom
visszakerült az egyházmegye tulajdonába, de ez a tíz év pont elég volt ahhoz,
hogy a templom „nagyrészt romba dőljön” (1212. k.). Előfordulhat, hogy a
„nagyrészt romba dőlt” templomot már nem lehet megmenteni, és le kell rom-
bolni. Régi hagyomány szerint ilyen végső esetben a templom keresztjét még a
templom lerombolása előtt leveszik.21

A CIC szövegéből úgy tűnik, az ordináriusnak akkor sem kell külön kinyil-
vánítani, hogy a szent hely elveszítette szent jellegét, ha szent hely ténylegesen
és tartósan profán használatba kerül. Itt azonban az is kérdéses, hogy mi számít
tartós használatnak. A tényleges és tartós profán használtra vonatkozóan a tör-
vénykönyv átdolgozása alatt volt egy olyan szövegtervezet, amely az 1212.
kánon szövegébe beiktatta volna, hogy csak a „rosszhiszemű” tartós és tényle-
ges profán használat váltja ki a szent jelleg elveszítését.22 Végül a tervezetet nem
fogadták el, mert a jogalkotó csak a valóságos, tartós profán használatra, de
nem a profán használat motivációjára akart utalni. Ugyanakkor a törvénykönyv
nem határozza meg pontosan, hogy mennyi ideig kell tartani a tényleges és tar-
tós profán használatnak. Ezért feltételezhetjük, hogy ennek pontosabb megha-
tározása az egyes esetekben az ordináriusra vagy a részleges jogra tartozik.

Ujházi Lóránd

– 66 –

20 A templomok ilyen jellegű támadásnak leginkább az egyes keleti (iszlám) országokban van-
nak kitéve. Ezeken a területeken leginkább keleti saját jogú katolikus közösségek találha-
tóak, azonban a CCEO nem tartalmaz a CIC 1212. kánonjával, a de facto szent jelleg el-
veszítését kimondó kánonnal megegyező rendelkezést.

21 Vö. NICHOLAS SCHÖCH: Relegation of Churches to Profane Use (C. 1222. § 2); Resons and
Procedure, i. m. 489.

22 Vö. Communicationes 12 (1980) 331–332.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 66    (Black/Black plate)



IV. A TEMPLOMOK SZENT JELLEGÉNEK ELVESZÍTÉSE
ÉS MÁS JELLEGŰ HASZNÁLATA

A jogalkotó a szent helyek közül a templomok szent jellegének elveszítésére
külön kitér. A templomok jelentik az istentisztelet elsődleges helyét és a Kato-
likus Egyház ingatlanállományának többségét. A jogalkotó ma is szigorúbb kö-
vetelményeket támaszt a templomokkal kapcsolatban, mint általában a szent
helyek vonatkozásában. De még ez a szigorúbb megfogalmazás is enyhébb,
mint a kodifikáció előtti jogi szabályozás. A régi egyházjogi szabályozás értel-
mében ugyanis a templomot, melyet istentiszteleti célokra szenteltek fel, nem
lehetett többé profán használatra átadni.23 Jelentős változtatást ezen a területen
az 1917-es Törvénykönyv vezetett be. A kodifikált jog már megengedte, hogy
az ordinárius, ha nem lehetett egy templomot tovább istentiszteleti célra hasz-
nálni, akkor átadja profán, de nem szennyes használatra (1917-es CIC, 1187.
k.). A hatályos CIC is hasonlóan rendelkezik. Ha egy templomot semmikép-
pen sem lehet istentiszteleti célokra használni, és nincs is lehetőség a helyreál-
lításra, akkor a megyéspüspök a templomot átadhatja közönséges, de nem
szennyes használatra (1222. k. 1. §).

A templomok tekintetében szigorúbb a jogszabály, mint általában a szent he-
lyek vonatkozásában. Először is nem általánosan az ordinárius, hanem egyedül a
megyéspüspök joga, hogy a templomot profán használatba adja. További meg-
szorítás, hogy a megyéspüspök a templomot „szennyes” használatba nem adhatja
át. Bár a korlátozás logikus, de nehéz meghatározni, hogy pontosan hol húzódik
a határ, amin túl szennyes használatról lehet beszélni. Egyes szerzők szennyes hasz-
náltnak nevezik az éttermet, a piacot, a mozit,24 a diszkót,25 de a valóságban sok
helyen éppen éttermekké és kávéházakká alakítottak át a profán használatra áta-
dott templomokat. Másrészt a későbbi tulajdonostól már semmilyen jogi garan-
ciát nem lehet kérni arra vonatkozóan, hogy a későbbiekben hogyan hasznosítja
az ingatlant, vagy a továbbértékesítés után az új tulajdonosok mire fogják fel-
használni.26 A templomok hasznosíthatósága eleve nagyon lehatárolt: más fele-
kezet tudja istentiszteleti célokra használni, vagy kulturális központokat, kiállí-

Szent helyek istentiszteleti tevékenységen kívüli felhasználása

– 67 –

23 Vö. JÓZEF KRUKOWSKI: Kommentár az 1222. kánonhoz, in Ángel Marzoa – Jorge Miras –
Rafael Rodríguez-Ocaña (eds.): Exegetical Commentary on the Code of Canon Law, Wilson
and Lafleur, Montreal, 2004, Vol. III/2, 1823.

24 Vö. JOSÉ TOMÁS MARTÍN DE AGAR: Kommentár az 1222. kánonhoz, i. m. 802.
25 Vö. BRUNO FABIO PIGHIN: Diritto sacramentale, Marcianum Press, Venezia, 2006, 436.
26 Vö. JÓZEF KRUKOWSKI: Kommentár az 1222. kánonhoz, i. m. 1825.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 67    (Black/Black plate)



tótermeket lehet kialakítani a régi katolikus templomokból. Ez azonban azt ered-
ményezi, hogy meglehetősen alacsony áron lehet csak a templomot „értékesí-
teni”. Magyarországon az is kérdéses, hogy lenne-e erre fizetőképes kereslet?

Az Egyesült Államokban és Kanadában nem ritka, hogy úgy alakítják ki a
templomokat, hogy a későbbiekben könnyebben lehessen – leginkább mint
raktár – értékesíteni. Ez egyrészt sem elméletileg nem elfogadott eljárás, hiszen
a hatályos jog fényében a szerzők többsége inkább az előzetes mérlegelésre és
nem a későbbi átalakíthatóságra helyezi a hangsúlyt.27 Másrészt az amerikai pél-
dát nem lehet az európai helyzetre alkalmazni, hiszen az egyes templomok az
európai országokban sokkal stabilabban épültek, sokkal kevésbé a célszerűség-
től vezérelt építmények, viszont meghatározzák egy ország, egy város vagy régió
kulturális, vallási, történelmi azonosságát.28 A templomokhoz való erőteljesebb
ragaszkodáshoz az előnyök mellett szomorú tapasztalatok is társulnak, hiszen az
európai háborúkban – például a balkáni háborúkban, a 90-es években – min-
dig a másik etnikum templomait akarták szisztematikusan lerombolni az etni-
kai tisztogatás keretében. Vagyis az európai országokban sokkal nagyobb az ér-
zelmi kötődés a templomokhoz, mintsem pusztán praktikus okból tömegével
el lehetne adni, vagy le lehetne őket bontani.

A hatályos kánoni előírások szerint a templom profán használatba kerülhet,
mikor semmiképpen nem lehet istentiszteleti célra használni, illetve mikor nincs
lehetőség a templom helyreállítására. Ilyen esetben a megyéspüspök közigaz-
gatási intézkedéssel átadhatja a templomot profán, de nem szennyes haszná-
latra (1222. k. 1. §). A megyéspüspök mérlegelve a körülményeket, saját belá-
tása szerint dönt. Egyes szerzők azonban megjegyzik, ilyen esetben is hasznos,
ha a megyéspüspök legalább néhány szakértő véleményét kikéri.29 Továbbá a
későbbi félreértések elkerülése érdekében ilyen esetben is ajánlatos, ha a me-
gyéspüspök határozatban rögzíti a templom megrongálódásának, illetve pro-
fán használatba kerülésének tényét.30

A megyéspüspök nemcsak a templom megrongálódása miatt, hanem más
„súlyos okból” is átadhatja a templomot profán, de nem szennyes használatba.
A Kódex nem határozza meg pontosan, mit értsünk „egyéb súlyos ok” alatt, de
nem a teljes lehetetlenségről van szó. Így előfordulhat, hogy nagy áldozatválla-

Ujházi Lóránd

– 68 –

27 Vö. MARINO MOSCONI: Chiesa e chiese: le norme canoniche relative alla costruzione di
una nuova chiesa, Quaderni di Diritto Ecclesiale 13 (2000) 248–267.

28 Vö. CSIZMADIA ANDOR: A mai magyar város, Katholikus Szemle 53 (1939/8) 489–490.
29 Vö. JÓZEF KRUKOWSKI: Kommentár az 1222. kánonhoz, i. m. 1824.
30 Vö. WINFRIED AYMANS – KLAUS MÖRSDORF: Kanonisches Recht, i. m. 581.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 68    (Black/Black plate)



lással lehetőség lenne a templom további megtartására, de nagy kiadásokat róna
a templomot fenntartó jogi személyre.

Az egyéb súlyos ok, legalábbis az európai országokban leginkább anyagi ter-
mészetű.31 Németországban egy 2007-es tanulmány szerint a püspöki konfe-
rencia 500 millió dollárt költ évenként a templomok fenntartására és állagmeg-
óvására.32 Nem elégséges ok a templom elidegenítésére, ha a megyéspüspöknek
az a „lelkipásztori terve”, hogy a templomok számát csökkentse, ha az egyház-
megyei vagy a plébániai pasztorális tanács a templom elidegenítését szorgalmazza,
ha a klerikusok számának jelentős csökkenése miatt az adott templomban az is-
tentisztelet száma is jelentősen lecsökken, vagy ha a templomba járók száma
csökken jelentős mértékben.33 A templom profán használatba való átadása előtt
az okok megvizsgálása is a megyéspüspök feladata. A megyéspüspök szakértők-
kel megvizsgáltathatja a templom állapotát, a bevétel-kiadás arányát, a temp-
lomba járók és az istentiszteleti cselekmények számát, a környék demográfiai
adatait, illetve hogy esetleg lehet-e olyan személyeket találni, akik a templom
fenntartását a későbbiekben támogatják.34 A megyéspüspöknek, miután meg-
hozza a döntést, az intézkedés okait össze kell foglalni (51. k.).

Ha a megyéspüspök nem a templom megrongálódása, helyreállíthatatlansága
miatt, hanem egyéb súlyos ok miatt adja át a templomot profán használatba, akkor
a határozat kiadása előtt még a papi szenátus véleményét (1222. k. 2. §) is ki kell
kérnie. A papi szenátus véleményének kikérése a jogcselekmény általános érvé-
nyességi feltétele (127. k.), de a megyéspüspök a szenátus véleményével ellentétes
döntést is hozhat.35 A megyéspüspök, ha nem akar a szenátus negatív állásfogásá-
val szemben cselekedni, akkor később a kedvezőbb vélemény reményében újra
összehívhatja a szenátust. Továbbá a szenátus rendelkezésére kell bocsátani mind-
azokat az adatokat, amelyek a véleményalkotáshoz fontosak lehetnek.

Ki kell kérni azok beleegyezését is, akiknek a templom felett törvényesen
érvényesíteni kívánt jogaik vannak (1222. k. 2. §). Ez plébániai templom ese-
tén a plébánost (532. k.), a plébániai kormányzót (540. k. 1. §), ha többen

Szent helyek istentiszteleti tevékenységen kívüli felhasználása

– 69 –

31 Vö. NICHOLAS SCHÖCH: Relegation of Churches to Profane Use (C. 1222. § 2); Resons and
Procedure, i. m. 492.

32 Vö. NICHOLAS SCHÖCH: Relegation of Churches to Profane Use (C. 1222. § 2); Resons and
Procedure, i. m. 492.

33 Vö. NICHOLAS SCHÖCH: Relegation of Churches to Profane Use (C. 1222. § 2); Resons and
Procedure, i. m. 494.

34 Vö. Sign.Ap.: Decr., 1995.V.3, Prot. n. 25931/95.
35 Vö. Sign.Ap.: Decr., 1989.V.15, Prot. n. 19672/87.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 69    (Black/Black plate)



vesznek részt a plébánia lelkipásztori ellátásában, akkor a lelkipásztorokat, illetve
azok „irányítóját” (517. k. 2. §), a kerületi esperest (555. k.), a templomigaz-
gatót (564–572. k.) jelentheti. Mindemellett egyes szerzők túl nagy hangsúlyt
fektetnek a döntéshozatal előtti konzultációra és a vélemények kikérésére. Va-
lóban sürgős esetben nincs idő ennyi vélemény meghallgatására, másrészt az
egyházmegye elsődleges felelőse úgyis a megyéspüspök.

Előfordulhat, hogy a templom nem az egyházmegye tulajdona, de a lelkipász-
tori ellátást az egyházmegye adja. Ilyen például, mikor a templom tulajdonosa
olyan szerzetesközösség, amelynek az egyházmegyében már nincs is képviselője.
Ebben az esetben a templom karbantartása, felújítása, elidegenítése kapcsán nem-
csak kánoni, hanem világi jogi nehézségek is fellépnek. Hasonlóan problémás hely-
zet, ha a templom tulajdonosa az állam, de a fenntartási kötelezettségeket nem tel-
jesíti. Ez utóbbi esetben az elidegenítés nehezen járható út. Sokkal logikusabb, és
az Egyház szempontjából is előnyösebb, ha ilyen esetekben az illetékes egyházi ha-
tóság inkább igyekszik rábírni a másik felet a templom anyagi támogatására.

Magyarországon az önkormányzati tulajdon a kegyuraságra megy vissza. Ha-
zánkban a templomok 66%-ának a II. világháború utánig kegyura volt, aki
néha odaadta a tulajdonjogot is, néha viszont csak örökös, ingyenes, kizáróla-
gos használati jogot adott. Ellenkező esetben az Egyház nem is fogadta el a
templomot, ezért nem lehet a volt kegyúri templomokért az önkormányzat-
nak ma bérleti díjat kérnie.

A megyéspüspöknek tiszteletben kell tartani az adományozók szándékát is.
A jogalkotó több alkalommal felhívja a figyelmet az adományozók akaratának
tiszteletben tartására (1300. k., 1267. k. 3. §, 1284. k. 2. §). Itt azonban meg
kell különböztetni azokat, akik valóban nagy adománnyal támogatták a temp-
lom építését vagy fenntartását azoktól, akik kisebb összegekkel – pl. vasárnapi
adományokkal – támogatták a templomot.36

Végül igyekezni kell, hogy a templom profán használatba való átadása foly-
tán a „lelkek javát” semmiféle károsodás ne érje (1222. k. 2. §). A templomok
profán használatba való átadása sokszor teremthet konfliktushelyzetet, hiszen a
hívek többsége általában ellenzi, hogy a templom, amelyet látogatnak, profán
használatba kerüljön. A megyéspüspöknek igyekezni kell minimálisra csök-
kenteni a hívekkel való lehetséges ütközési felületeket. Segítséget jelenthet, ha
a megyéspüspök közeli templomokat ajánl fel az istentisztelet látogatására.37 Ez

Ujházi Lóránd

– 70 –

36 Vö. NICHOLAS SCHÖCH: Relegation of Churches to Profane Use (C. 1222. § 2); Resons and
Procedure, i. m. 498.

37 Vö. JÓZEF KRUKOWSKI: Kommentár az 1222. kánonhoz, i. m. 1824.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 70    (Black/Black plate)



a probléma általában nem merül fel, ha újabb templom épült a plébánia terü-
letén, hiszen ilyenkor az új – legtöbb esetben nagyobb – templom veszi át a
régi templom liturgikus szerepét és a Krisztus-hívők szolgálatát. A lelkek java,
amelyről a jogalkotó beszél, nem pusztán „néhány hívőt” jelent.38

Az Apostoli Szignatúra joggyakorlata értelmében a megyéspüspöknek temp-
lom „bezárása” esetén is az 1222. k. 2. §-t kell követni.39

A templom elidegenítésénél is meg kell tartani az elidegenítésre és az elide-
genítési értékhatárokra vonatkozó kánoni előírásokat (1291–1294. k.).

V. A SZENT HELYEK NEM KATOLIKUS KÖZÖSSÉGEK ÁLTALI
HASZNÁLATA ÉS ELIDEGENÍTÉSE

A CIC nem foglalkozik külön azzal a helyzettel, mikor nem katolikus keresz-
tény közösségek szeretnék használni vagy megvásárolni a katolikus templomot.
Így ebben a nem ritka helyzetben az általános kánoni előírásokat és a teológiai
alapelveket, illetve a részleges jogszabályokat kell megtartani. A Zsinatok Szent
Kongregációja 1961. július 31-én leiratot adott ki, amelyben kifejezésre jut-
tatta, hogy a nem katolikusok csak abban az esetben használhatják és vehetik
meg a katolikus templomot, ha ez semmilyen botrányt nem okoz. Ami a „szek-
tákat” vagy a nem keresztény vallásokat illeti, az egyetemes és részleges jogalkotó
is szigorúbb jogszabályokat mond ki. A német püspöki konferencia említett
határozata kifejezetten úgy rendelkezett, hogy a „szekták” és nem keresztény
vallások részére nem szabad a szent helyeket átadni.40

Gyakori, hogy a nem katolikus közösségek istentiszteleti hely hiányában ka-
tolikus templomok használatára kérnek engedélyt. Sőt van, hogy nemcsak is-
tentiszteletre, hanem egyéb tevékenységre is, mint például hitoktatásra vagy
szakrális zeneművek előadására, szakrális képek kiállítására is engedélyt kérnek.

Szent helyek istentiszteleti tevékenységen kívüli felhasználása

– 71 –

38 Vö. NICHOLAS SCHÖCH: Relegation of Churches to Profane Use (C. 1222. § 2); Resons and
Procedure, i. m. 496.

39 Vö. NICHOLAS SCHÖCH: Relegation of Churches to Profane Use (C. 1222. § 2); Resons and
Procedure, i. m. 488.

40 „Die kultische Nutzung durch nichtchristliche Religionsgemeinschaften (z. B. Islam, Budd -
hismus, Sekten) ist – wegen der Symbolwirkung einer solchen Maßnahme – nicht möglich.
Dies geschieht mit Rücksicht auf die religiösen Gefühle der katholischen Gläubigen.” NÉMET

PÜSPÖKI KONFERENCIA: Umnutzung von Kirchen Beurteilungskriterien und Entschei dungs -
hilfen, in Arbeitshilfen, 175, 20, http://www.ctuuk.cz/downloads/NBK_Umnutzung.pdf

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 71    (Black/Black plate)



A II. Vatikáni Zsinat ökumenikus szemszögéből a nem katolikus keresztények
felé szép gesztus lehet a templomok használatának engedélyezése. Azonban min-
den esetben tiszteletben kell tartani a hely szentségét (1210. k.), illetve lega-
lább a használattal járó anyagi vonatkozásokat tisztázni kell. Több esetben nem
az egész templom, hanem csak a templom egy részének – könyvtár, kripta, kö-
zösségi terem stb. – használatára kérnek engedélyt.

Előfordulhat, hogy a nem katolikus közösség nemcsak párhuzamos haszná-
latra tart igényt, hanem szeretné a templomot bérbe venni. Ez különösen olyan
templomok esetében gyakori, amelyet a katolikus közösség már nem használ.
Ebben az esetben továbbra is a Katolikus Egyház marad a templom tulajdo-
nosa, a szent hely nem veszíti el szent jellegét, és az egyházi hatóság felügyeleti
joga, hogy a szent hely használatát ellenőrizze, továbbra is megmarad.41

A helyi körülmények ismeretében a helyi ordinárius pontosabb szabályozást
adhat arra vonatkozóan, hogy a szent helyeket nem katolikus keresztények milyen
feltételek mellett használhatják. Illetve, ha a kérdés egy egész ország területére ki-
terjed, a püspöki konferencia is adhat közelebbi előírásokat. A német püspöki
konferencia például 2003. szeptember 24-én átfogó útmutatást adott a szent he-
lyek hasznosíthatóságáról, mely magában foglalja a nem katolikus keresztény kö-
zösségek számára biztosítható lehetőségeket is. A nem katolikus közösségek időn-
ként meg is akarják vásárolni a katolikus közösség által már nem használt
templomokat. Ilyen esetben az elidegenítésre vonatkozó általános jogszabályokat
kell megtartani, illetve fontos a hívek megbotránkoztatásának elkerülése.

VI. ÖSSZEFOGLALÁS

Mind az Egyház hagyományából, mind a hatályos jogalkotásból az olvasható ki,
hogy a templomok szent helyek, melyek szent jellegüket szenteléssel vagy ál-
dással nyerik. Küldetésük innentől kezdve az istentisztelet szolgálata. Az egyházi
hatóságnak mindent el kell követni a szent jelleg megőrzésére.

A templomok a katolikus istentiszteleti tevékenység mellett egyéb tevékeny-
ségeknek is otthont adhatnak: gyakran nem katolikus keresztények használják is-
tentiszteleti célokra, kulturális tevékenységeknek, művészeti, kulturális esemé-
nyeknek ad otthont. Alapelv, hogy a szent helyet sohasem lehet szennyes vagy a
szent helyhez méltatlan tevékenységekre használni. Így a kereskedelem, a poli-

Ujházi Lóránd

– 72 –

41 Vö. NICHOLAS SCHÖCH: Relegation of Churches to Profane Use (C. 1222. § 2); Resons and
Procedure, i. m. 487.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 72    (Black/Black plate)



tika soha nem használhatja fel a szent helyeket gazdasági vagy politikai céljai
megvalósítására.

A templom tartós jelleggel is profán használatba kerülhet, de ez csak a leg-
utolsó lépés, az „ultima ratio”42 lehet.

A hatályos CIC külön foglalkozik általánosságban a szent helyek (1212. k.) és
külön a templomok szent jellegének elveszítésével. A szent helyeket, ha nagyrészt
romba dőlnek (1212. k.), vagy ha a templomokat semmiképpen nem lehet is-
tentiszteleti célokra használni, és nincs lehetőség a felújításra (1222. k. 1. §) sem,
akkor a megyéspüspök átadhatja profán, de nem szennyes használatba. A tények -
nek azonban objektíve értékelhetőnek kell lenni: a falak leomlottak, a templom
nagyobb felújítás nélkül nem használható, a templom állapotáról szóló negatív
szakértői vélemény stb. Ilyenkor is alapelv, hogy a templomokat „szennyes”
használatba adni nem lehet. Azonban, hogy a CIC által használt általános ki-
fejezés, a „szennyes” használat pontosan mit jelent, azt nehéz meghatározni, és
a szerzői vélemények is nagyon eltérnek.

Nagyon fontos, hogy az amerikai és a kanadai példákat – a templomok ké-
sőbbi praktikus felhasználhatóságára vonatkozóan – ne tekintsük az európai
országokban abszolút követhető modellnek, hiszen Európában a templomok-
hoz való ragaszkodás, a templomok város-, kultúra- és identitásalkotó ereje sok-
kal meghatározóbb.

Szent helyek istentiszteleti tevékenységen kívüli felhasználása

– 73 –

42 Vö. WINFRIED AYMANS – KLAUS MÖRSDORF: Kanonisches Recht, i. m. 582.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 73    (Black/Black plate)



VOLDEMĀRS LAUCIŅŠ

Evangélikus ekkléziológia – konfesszionális perspektívából

1. A „LUTHERÁNUS” KIFEJEZÉS OKOZTA KIHÍVÁSOK

A 2 milliárd fős kereszténységből a lutheránusok száma 70 millió, azaz 3–4%.
Történelmi okok miatt a lutheránusok jelenléte csak egyes helyeken mondható
tradicionálisnak, vagy a lakosság jelentős részét magába foglalónak: főként
Észak- és Közép-Európában, az USA középnyugati részein, Afrika néhány or-
szágában, illetve Kanada és Ausztrália egyes vidékein. Ezeken a területeken kívül
a nem-lutheránus teológusnak nehéz megismerkednie a lutheranizmussal. A kö-
vetkezőkben ezért a lutheránus kifejezés kihívásait szeretném ismertetni.

A lutheránus kifejezés kutatása manapság nehézségekkel jár. Nincs ugyanis
olyan megnevezés, földrajzi/történelmi tényező, globális képviselő, történelmi
vagy jelenlegi személyiség, egyházi struktúra vagy liturgia, amely önmagában
megfelelően leírná azokat az egyházakat, amelyek magukat lutheránusnak, vagy
ehhez az örökséghez tartozónak gondolják.

A lutheránus név előfordulhat egy egyház nevében: VELKD (Vereinigte Evan -
ge lisch-Lutherische Kirche Deutschlands, Németország Egyesült Evangélikus-
Lu theránus Egyháza,1 vagy ELCA (Evangelical Lutheran Church in America –
Amerikai Evangéliumi Lutheránus Egyház). Ugyanakkor vannak olyan egyhá-
zak is, ahol a lutheránus kifejezés nem szerepel: Norvég Egyház, Magyarországi
Evangélikus Egyház.2

Sapientiana 4 (2011/1) 74–89.

– 74 –

A tanulmány előadás formájában elhangzott a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskolán
2010. március 24-én.

1 Sokan azt gondolják, hogy a Német Evangélikus Egyház (Evangelische Kirche in Deutsch -
land – EKD) lutheránus egyház. Az EKD valójában református, lutheránus és egyesített re-
formátus-lutheránus egyházak szövetsége. Mint ilyen, az EKD nem pusztán a lutheránus
hagyományokat képviseli.

2 A lutheránus mellett a világ számos egyházának neve magában foglalja az augsburgi (azaz ágos-
tai) hitvallás fogalmát, mint megkülönböztető jellemzőt (az egyik a kelet-franciaországi luthe-

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 74    (Black/Black plate)



A lutheránus egyházak világszerte földrajzilag is szétszórtak és különböző
történelmi fejlődésen mentek keresztül. Vannak történelmi szempontból régi
lutheránus egyházak Németországban és Közép- illetve Észak-Európában. Az
észak-amerikai, dél-afrikai és ausztrál egyházakat legnagyobb részt Európából ér-
kező telepesek hozták létre a XIX. században.

Három világszintű lutheránus szervezet van. A legnagyobb a Lutheránus Világ-
szövetség (LWF, 1948-tól, kb. 67 millió tag, székhelye Genf), a második a Nemzetközi
Lutheránus Tanács (ILC, 3,5 millió tag, 1952/1993), a harmadik a Konfesszionális
Evangéliumi Lutheránus Konferencia (CELC, 1 milliónál kevesebb tag, 1993).

Egy központi alak azonosítása is nehéz. Luther Márton (1483–1546) a leg-
ismertebb történelmi alak. De még az ő alakját és történelmi örökségét is kü-
lönbözőképpen értékelik különböző lutheránusok.

A lutheránusként számon tartott egyházak struktúrája is eléggé különböző.
Vannak püspöki, zsinati, gyülekezeti vagy kevert modellűek. A lutheránus is-
tentiszteletek is különböznek: vannak liturgikus szempontból „low” és „high”
jellegűek (amelyek az anglo-katolikus, a római katolikus vagy egyenesen az or-
todox liturgiához hasonlítanak.).

Félrevezető lenne azt gondolni, hogy a fent említett jellemzők egyike, vagy
több kombinációja jellemezné a lutheranizmust. Egyik sem fedi le teljesen, és
nem is ez a céljuk.3 Ezek a jellemzők nagyon közel lehetnek a kálvini, anglikán,
római katolikus vagy ortodox hagyományhoz. Bármelyik elem gazdagíthatja az
alapvető megértést, de félrevezető lehet lutheránus értelmezés nélkül.

A hitvallásos/konfesszionális lutheranizmus a lutheránus jellemzőt az evan-
gélium egyedüli szerepének megvallásában látja4 a lutheránus örökségen be -

Evangélikus ekkléziológia – konfesszionális perspektívából

– 75 –

rá nus egyház: Église protestante de la Con fession d’Augsbourg d’Alsace et de Lorraine – Elzász
és Lotharingia Ágostai Hitvallású Protestáns Egyháza). Néhány egyház nevében a protestáns meg-
nevezést használja (Huria Kristen Batak Protestan – Batak Keresztény Közösség Egyháza), bár
ez ritkán fordul elő. N. B. A félreértések elkerülése érdekében a jelen tanulmány a lutheránus
egyházakat nem a protestáns szóval jelöli. Valahányszor a protestáns megnevezés előfordul, min-
dig azokra az egyházakra utal, amelyek kezdetüket a református mozgalomban találták meg.

3 Vö.: „Úgy tűnik, hogy Luther nem tartotta szükségesnek, hogy (az Egyház – V. L.) túlságosan
specifikus legyen az egyházi struktúra és szervezet területén.” ALISTER MCGRATH: Christianity’s
Dangerous Idea, Harper one, New York, 2007, 380. Hasonló dolgok mondhatók el a többi em-
lített ismertetőjegyről is.

4 A konfesszionalisták a lutheránusokra alkalmazott egyik legrégibb angol fogalom. Vö. JAROSLAV

PELIKAN: Foreword, in Werner Elert: The Structure of Lutheranism, CPH, Saint Louis, MO,
1962, vii.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 75    (Black/Black plate)



lül.5 A reformátorok dokumentumaikat a wittenbergi reformáció6 kezdetétől
ezzel a hitvallásos jelleggel hozták létre.

Az első lutheránus egyezségi irat az augsburgi diétán jött létre 1530-ban. Ez
az ún. Confessio Augustana, Ágostai Hitvallás (CA). A CA a Szentírás lényegi ta-
nítását tartalmazza és máig kulcsfontosságú a lutheránusoknak.

A hitvallásos/konfesszionális mozgalom 1580-ban ért csúcsára a második
generációs lutheránus teológusok alatt, az ún. Liber Concordiae, Egyességi Könyv
megalkotásával (LC). Ez a három egyetemes hitvallásból áll (apostoli, niceai,
Atanáz-féle), és a reformáció korának 7 hitvallásából (Az ágostai hitvallás, Az
ágostai hitvallás apológiája, Luther Kis és Nagy Kátéja, A schmalkaldeni cikkelyek,
Értekezés a pápa hatalmáról és elsőségéről, és az Egyességi Irat). A lutheránus egy-
házak többsége teljesen vagy részben elfogadja az LC-t.7

Az LC összeállítói a művet vitaalapként akarták használni a CA által meg-
rajzolt, konfesszionális határokon belül. Természetesen rokonságban állt más
felekezetekkel, de mégis kifejezetten lutheránus marad, és megkülönbözteti a lu-
theránus kereszténységet a római katolicizmustól, de a protestáns mozgalom
más ágaitól is.8 Az LC-hagyomány két módon meghatározza a lutheránus ta-
nítás spektrumát: az LC teológiai szintű megegyezés, illetve fényt vet minden,
korábban felsorolt jellemzőre, és azokat elhelyezi a lutheránus örökségben.

A lutheranizmus külsőleg hasonlíthat más tradíciókhoz, de teológiai szem-
pontból különbözik tőlük. A teológia az egyetlen megkülönböztető kritérium

Voldemārs Lauciņš

– 76 –

5 A hitvallásnak a lutheránus kereszténységben betöltött szerepét elemezte ROBERT KOLB: Con-
fessing the Faith: Reformers Define the Church 1530–1580, CPH, Saint Louis, MO, 1991.

6 Wittenberg a reformáció időszakában egyetemi város volt, ahol Luther Márton és más je-
lentős – később a lutheránus teológia első generációjának tartott – tudósok működtek.
Néha a wittenbergi reformáció fogalmát használják ezen reformátoroknak a reformáció ko-
rának más mozgalmaitól való megkülönböztetésére.

7 A lutheránus örökséghez és a konfesszionalista dokumentumokhoz való összetett hozzáállást az
egyesült államokbeli lutheránusok részéről elemezte CHARLES P. ARAND: Testing the Boundaries:
Windows to Lutheran Identity (CPH, Saint Louis, MO, 1995) és RICHARD CIMONO (ed.):
Lutherans Today: American Lutheran Identity in the 21st century (William B. Eerdmans, Grand
Rapids, MI/Cambridge, 2003). Annak ellenére, hogy a tanulmányok az Egyesült Államokban
készültek, a más területeken előforduló gyakori irányzatokra is reflektálnak.

8 Az LC közvetlenül nem különbözteti meg a lutheránusokat a kereszténység másik két fon-
tos irányzatától – az ortodoxtól és a pünkösdistától, annak ellenére, hogy lényegénél fogva
ezt ténylegesen megteszi, mivel az LC lutheránus hitvallásai a római és a protestáns teoló-
giai tanításokra adott válaszként íródtak.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 76    (Black/Black plate)



a lutheránus egyház számára, nem az elnevezés, egy személy, vagy bármelyik a
fenti jellemzők közül.

A következőkben az LC ekkléziológiájának mai megközelítését vizsgáljuk, és
a lutheránus kifejezést ebben a konfesszionális kontextusban fogjuk használni.

2. A LUTHERÁNUS EGYHÁZTAN ALAPJAI

Az LC egyháztana eléggé zavaros lehet első pillanatra, mert az LC, bár gyakran
hivatkozik az Egyházra, mégsem ad világos egyháztani definíciót, inkább köz-
vetett utalásokat találhatunk. A kutatónak ezt figyelembe kell vennie.

Az Egyházról szóló két legvilágosabb definíció a CA 7–8 cikkelyeiben talál-
ható, és a schmalkaldeni cikkelyekben (SA), a 3. rész 12. cikkelyében. Mindkét do-
kumentum nagyon fontos az LC-n belül: a CA a legelfogadottabb a lutheránus hit-
vallások közül, az SA pedig Luther Mártonnak mintegy a teológiai hitvallása.

CA 7:9 „Tanítják továbbá, hogy az egy anyaszentegyház minden időben meg-
marad. Az Egyház a szentek/minden hívő gyülekezete, amelyben az evangéliumot
tisztán tanítják és a szentségeket helyesen/az evangélium szerint szolgáltatják ki.”10

SA 12:11 „Az Egyház a szent hívők és a kisded nyáj, amely meghallja a pász-
tor szavát.”

Mindkét idézet tisztán leírja az Egyház lényegét – evangélium (azaz Krisz-
tusnak, a pásztornak a hangja). A CA hozzáteszi a szentségeket is. Mivel az SA
a CA után született, és a megelőző hitvallásoknak nem akart ellentmondani,
ezért a szentségeket a CA fényében az Egyház integráns részeként értelmezem.12

Evangélikus ekkléziológia – konfesszionális perspektívából

– 77 –

9 A CA-t egyszerre mutatták be németül és latinul. Mindkét szöveget eredetinek tekintik. Annak
ellenére, hogy mindkét szöveg lényege ugyanaz, megfogalmazásuk kissé eltér. Ezért a szak-
emberek mindkettőt figyelembe veszik a CA különböző részeinek elemzésénél. A jelen ta-
nulmányban ugyanezt tesszük.

10 Az LC legtöbbet használt eredeti nyelven megjelent kritikai kiadása a Die Bekenntnisschriften
der evangelisch-lutherischen Kirche (Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1930). A kiad-
vány rövidítése: BSLK. A jelen tanulmány az 1998-as 12. kiadásra hivatkozik. A fent em-
lített CA 7 a BSLK 61. pontjában található. (A CA magyar fordítása: Ágostai Hitvallás. A
Magyarországi Evangélikus Egyház hitvallási iratai 2, Luther Kiadó, Budapest, 2008, ford.
Reuss András, Bódi Emese.)

11 LC 324, 325, BSLK 459. Vö. János evangéliumának 10. fejezete.
12 Egy ilyen értelmezés igazolható lenne azzal a ténnyel, hogy az SA a CA egyetlen tanítását

sem kritizálja, vagy változtatja meg. Az SA a CA összes elemét lemásolja. Az egyetlen egy-

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 77    (Black/Black plate)



Az evangélium és a szentségek alkotják az Egyházat. Mindkét fogalom ismert
a kereszténység számára. A következőkben ezt a két fogalmat szeretném jobban
megmagyarázni.

2.1. Az evangélium

A CA 7 szerint az evangélium az Egyház alapja. Magát az evangélium kifejezést
is különféleképpen értik a kereszténységen belül, ezért a jól ismert lutheránus
sola-k13 segítségével akarom megmagyarázni.

2.1.1. Sola scriptura
A sola scriptura elvet úgy lehet meghatározni, mint az elsődleges forrás felé való irá-
nyulást: nincs más alapvető forrás a teológia számára a Szentíráson kívül. A Szent-
írás azonban nem átfogó válasz-könyv az emberi élet minden helyzetére. A sola
scrip tura tehát nem kötelez arra, hogy minden választ a Bibliában találjunk meg;
ez abszurd lenne és a sola scriptura nem ezt jelenti. Inkább azt, hogy a Biblia az egyet-
len tekintély a teológiai döntéshozatalban, emberi reflexiók és ötletek felett állva.

Ez a látszatra egyszerű alapelv két kihívással találkozik a mai teológiában: a
hagyomány és a tudomány kérdéseivel. Néha ez oda vezet, hogy antagoniszti-
kus ellentétben látjuk a Szentírást és a hagyományt vagy a tudományt. Ez egy
leegyszerűsített ellentét, ami félreértelmezi a lutheránus teológiát. Minden as-
pektusra nem szeretnék ezzel kapcsolatban kitérni, csak két rövid megjegyzés.

Hagyomány. A sola scriptura elv a reformáció idején a dogmák forrásáról
szóló vita keretében merült fel. Az egyik oldal szerint a Bibliát és a hagyományt
egyformán kell tekintetbe venni. A másik oldal elismerte a Biblia felsőbbren-
dűségét. Amikor a lutheránus teológia ezt az álláspontot fogadta el, akkor ez
nem azt jelentette, hogy a hagyományt teljesen feleslegesnek tartotta. Ellenke-
zőleg, az Egyház hagyományát nagyra becsülte.14 A lutheránus teológia a ha-

Voldemārs Lauciņš

– 78 –

ház tani különbség az, hogy az SA sokkal polémikusabb, és nyíltan tárgyalja a pápára vo-
natkozó kérdést. Keletkezési körülményei miatt a CA nem elemzi a pápának az Egyházban
betöltött szerepét (az augsburgi diéta a Német Nemzet Szent Római Birodalma parla-
mentjének belső ülése volt, és ez a kérdés a reformátorok békülést kereső szándéka ellen lett
volna. Még mindig megvolt a két oldal megbékélésének reménye).

13 Sola scriptura (egyedül az Írás, ti. a Biblia), sola gratia (egyedül a kegyelem), sola fide (egye-
dül a hit).

14 Az LC számos pozitív hivatkozást tartalmaz az egyházatyákra és a középkori teológusokra.
Tartalmaz egy mellékletet: Catalogus Testimoniorum/Verzeichnis der Zeugnissen, BSLK 1103–
1135, amely nagy arányban tartalmaz az egyházatyáktól és teológusoktól vett idézeteket.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 78    (Black/Black plate)



gyományt a bibliai kinyilatkoztatás fényében értékeli. Megtartja azokat a taní-
tásokat, amelyeknek nincsen közvetlen bibliai vonatkozásuk, de támogatják a
Szentírás tanítását. Csak azokat a tanításokat veti el a sola scriptura elv, ame-
lyek ellentmondanak a bibliai kinyilatkoztatásnak.15

Tudomány. A tudományos felfedezések is kihívást jelentenek a teológiának.
Lutheránus teológusok általában támogatták a tudományos kutatást. A tudo-
mány sok mindenben hozzájárult számos teológiai kérdés tisztázásához, külö-
nösen az archeológia, a humán tudományok segítségével. De vannak olyan ese-
tek, amikor a tudományos adatok interpretálása nincs harmóniában a Szentírás
világos üzenetével (pl. teremtés, a rossz eredetének kérdése). A demarkációs
vonal a tények és értelmezésük közt húzódik, mivel az értelmezés az, ami köz-
vetlenül a sola scriptura elv ellen hat.16

A sola scriptura elv utolsó fontos jellemzője a Biblia használatának módját
érinti. A Bibliát különféleképpen lehet értelmezni. Sokan a sola scriptura elvre
hivatkoznak, hogy igazolják saját Biblia-értelmezésüket.

A sola scriptura elv helyes értéséhez a Szentírás használata tekintetében, hasz-
nos, ha megmagyarázzuk Luther módszerét. Richard P. Bucher így definiálja
Luther gyakorlatát: „a hitnek egyedül a Szentíráson kell alapulnia, a helyes
Szentíráson, és a helyesen értelmezett helyes Szentíráson”.17 Hogy a hitnek egye-
dül a Szentíráson kell alapulnia, az annak köszönhető, hogy 1) a Biblia mentes
a tévedésektől; 2) ezt parancsolja a Biblia; 3) Isten szándéka világos a Bibliát il-
letően.18 A Szentírás helyes értelmezésének kívánalma előnyben részesíti a vilá-
gosabb részeket, ezek fényében kell értelmezni a nehezebben érthetőket. Eze-
ket a követelményeket csak a bibliai szövegek gondos tanulmányozásával lehet
teljesíteni, a szövegek történelmi és kulturális hátterének ismeretében.19

A lutheránusok szerint az evangéliumot nem lehet elválasztani a Szentírás
üzenetétől.

Evangélikus ekkléziológia – konfesszionális perspektívából

– 79 –

15 Vö. Scripture and Tradition, in HOLSTEN FAGERBERG: A New Look at the Lutheran Con -
fessions 1529–1537, CPH, Saint Louis, MO, 1972, 45–62.

16 WERNER ELERT: The Structure of Lutheranism, i. m. 405–463.
17 RICHARD P. BUCHER: The Ecumenical Luther, Concordia Academic, Saint Louis, MO,

2003, 28.
18 RICHARD P. BUCHER: The Ecumenical Luther, i. m. 35, 36.
19 RICHARD P. BUCHER: The Ecumenical Luther, i. m. 41, 45.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 79    (Black/Black plate)



2.1.2. Sola gratia (Christus)
Miután megállapítottuk, hogy a Szentírás az evangélium egyetlen forrása, fon-
tos megértenünk, hogy ez a forrás mit hirdet meg evangéliumként.20 A sola gra -
tia elvet a lutheránus teológia magjának nevezhetjük: Isten kegyelme egyedül,
az Isten-ember Jézus Krisztus személyén és művén keresztül, az az alap, amely
megigazulttá teszi a bűnöst Isten szemében. A wittenbergi reformáció szerint
tehát kulcsfontosságú az isteni és az emberi igazságosság közötti különbség.21 Az
isteni igazságosság Isten cselekedete, amely kiengeszteli a bűnöst, míg az emberi
igazságosság emberi. Az előbbi vertikális, Isten és a bűnös közötti, míg a másik
pusztán horizontális, emberek közötti. Az első megadja az egyetlen lehetőséget
arra, hogy a bűnös teremtés kiengesztelődjön a Teremtővel, míg a másikat Isten
adja az embernek, mint feladatot.

Az evangélium szónak több lehetséges jelentése van. Hagyományosan a lu-
the ránusok megkülönböztetik a tág és a szoros értelmezést. Az evangélium tágan
véve jelentheti 1) Jézus Krisztus egész tanítását az Újszövetségben,22 vagy 2) az
Újszövetség egyes részeit, az evangéliumokat.23 Mindkét alkalmazás helyes, de
egyik sem fejezi ki a kifejezés legmegfelelőbb értelmét.24

Az evangélium szoros értelemben az euangelion koiné görög szóhoz áll közel,
azaz jó hír.25 Ez a sajátos értelme, azaz hogy Jézus Krisztus szenvedett és meg-
halt a bűnös emberért, aki elveszne az ő helyettesítő megváltása nélkül. Amint
a lutheránus hitvallás mondja: „Az evangélium szorosan véve az a tanítás, amely
kinyilvánítja, hogy az embernek, aki nem tartotta meg a törvényt, és akit a tör-
vény elítélt, hinnie kell: Krisztus elégtételt adott minden bűnért, és minden

Voldemārs Lauciņš

– 80 –

20 HOLSTEN FAGERBERG: A New Look at the Lutheran Confessions 1529–1537, i. m. 94, 98. skk.
21 ROBERT KOLB – CHARLES P. ARAND: The Genius of Luther’s Theology, Baker Academics,

Grand Rapids, MI, 2008, 30.
22 LC 500, 582, BSLK 791, 953, vö. CARL F. W. WALTHER: The Proper Dis tinction between the

Law and Gospel, CPH, Saint Louis, MO, 21986, 278. skk.
23 HOLSTEN FAGERBERG: A New Look at the Lutheran Confessions 1529–1537, i. m. 87. skk.
24 Ebben áll a különbség a lutheránus egyháztan és azon egyháztanok között, amelyek azt ál-

lítják, hogy az Egyház creatura verbi Dei (lásd 30. lábjegyzet).
25 EDMUND SCHLINK: Theology of the Lutheran Confessions, CPH, Saint Louis, MO, s.a., 198;

vö.: „evangelium, quod est proprie promissio remissionis peccatorum” [az evangélium,
amely sajátosan a bűnök megbocsátásának ígérete”], Az Ágostai hitvallás apológiája IV, 43,
illetve IV, 287, 345, 388, XII, 53, Nagy Káté III, 88.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 80    (Black/Black plate)



emberi érdem nélkül elnyerte a bűnök bocsánatát, »az azt igazságosságot, ami-
nek értéke van Isten előtt«,26 és az örök életet.”27

Ez az az evangélium, amit Luther a Bibliában olvasott és katekizmusaiban
megvallott, és ami később bekerült az LC-be. Az LC további dokumentumai
meghatározzák Isten üdvözítő szavát, azaz az evangélium szoros értelmét. Az
evan gélium szoros értelmezése megkívánja a Törvény specifikus értelmezését
is, ami az evangélium ellentéte.28

Az evangélium szoros értelme a lutheránus teológia magja. Ennek az evangé-
liumnak a teológiai következménye a bűnös megigazulása, amely a reformáció ko-
rának fontos vitatémájává vált. Ezért az LC legrészletesebben tárgyalt témája a meg-
igazulás.29 Az evangéliumot úgy írja le, mint az Egyház megértésének alapját.30

2.1.3. Sola fide
A megigazulást Jézus Krisztus szerezte meg, egyedül az ő érdeme. Egyedül a hit által
ragadhatjuk meg ezt az evangéliumot, és nyerhetjük el a megigazulást. Ez a hit a
Szentlélek műve, és Ő az egyedüli eszköze is e hit befogadásának. A sola fide tehát
szükségképpen kötődik a sola gratia elvhez. Az utolsó sola tehát annak az útja, hogy
leírjuk, a bűnös hogyan nyerheti el a helyettesítő megváltás ajándékait.

Az evangélium hitet hoz létre a bűnösben, és megtéríti. Ez a hit ragaszkodik
az Üdvözítő ígéretéhez. Ugyanakkor a megtért bűnös csatlakozik az Egyházhoz,
amely Krisztus misztikus teste, az Ő menyasszonya és a szentek gyülekezete. Ebből
következik, hogy az evangéliumhoz való ragaszkodás hiánya kizárja a bűnöst az
evangélium jótéteményeiből való részesedésből, és így kizárja őt az Egyházból.31

Evangélikus ekkléziológia – konfesszionális perspektívából

– 81 –

26 Amint az LC 500-hoz fűzött lábjegyzet hozzáteszi, ez utalás Róm 1,17-re a Luther-Biblia sze-
rinti fordításban. [A Károli-féle fordításban ez olvasható: „Mert az Istennek igazsága jelente-
tik ki abban hitből hitbe, miképpen meg van írva: Az igaz ember pedig hitből él.” – A ford.]

27 LC 500, vö. HOLSTEN FAGERBERG: A New Look at the Lutheran Confessions 1529–1537,
i. m. 93. skk.

28 Vö. LC IV, LC 38–41, BSLK 56, Az Ágostai hitvallás apológiája IV, LC 120–173, BSLK
158–233.

29 CA apológiájának 4. pontja az egész LC leghosszabb pontja (BSLK 158–233).
30 Ez a különbség azokkal az egyháztanokkal szemben, amelyek az Egyházat creatura verbi

Dei-ként említik (24. jegyzet), anélkül, hogy különbséget tennének az evangélium/Isten
Szavának szélesebb és szűkebb körű használata között. Itt jelenik meg a Törvény és az evan-
gélium dialektikájáról szóló luthe ránus tanítás.

31 KURT E. MARQUART: The Church and Her Fellowship, Ministry, and Governance: Con fessio -
nal Lutheran Dogmatics IX, Luther Academy, Saint Louis, MO, 1990, 16.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 81    (Black/Black plate)



Mivel a hit az az eszköz, amely összeköti az Egyházat, ezért az Egyház nem úgy
létezik, mint embereket külsődlegesen összefogó szervezet, hanem inkább belülről
egyesíti az embereket, „akik szét vannak szóródva az egész világon, de megegyez-
nek az evangéliumban”.32 Ez az igazi katolicitás a lutheránus teológia szerint.

Ez a hit, amit fiducia-nak nevezünk, amely „megtanul Krisztus jótétemé-
nyeiből élni”, nem összetévesztendő történelmi tények puszta ismeretével,
hanem inkább egy ígéretbe vetett bizalom. A hitnek nincsen önmagában ér-
téke, tárgya Krisztus üdvözítő üzenete nélkül.33

2.1.4. Cretaura evangelii
A sola-k segítségével megvizsgáltuk az evangéliumot, amely az Egyház alkotóré-
sze a lutheránus teológia számára. Ebben a lutheránus perspektívában az ember
az Egyház tanítását egyetlen forrásban, a Bibliában találja meg. Ez az egyetlen for-
rás a bűnöst elvezeti az egyetlen lehetséges életadó forráshoz, az Üdvözítőhöz,
aki üdvösséget ad. Az üdvösség elérésének egyetlen eszköze a hit. Ez a három
egybetartozik. A bűnös egyszerre nyer megbocsátást, válik Isten gyermekévé,
és csatlakozik az Egyházhoz.34

A szoros értelemben vett evangélium tehát kulcsfontosságú az LC-ben gyö-
kerező lutheránus teológia számára. Ezért a lutheránus teológia mindenféle
megvitatása az evangéliummal és a bűnös megigazulásával kezdődik. Az Egyház
többi alkotóeleme az evangéliumhoz képest mind csak másodlagos helyen van.35

Az evangélium kulcspozíciója az Egyház számára, az Isten–bűnös ember kap-
csolatra helyezett hangsúlya nagyban csökkenti az Egyház hierarchikus struk-
túrájának szerepét. Az Egyház igazi helye az, ahol a bűnös az evangéliummal ta-
lálkozik. Az üdvösséget hozó üzenet itt végzi el a munkáját, megbocsátást ad a
bűnösnek, kiengeszteli őt a Teremtővel, és a hívőt az Egyházban táplálja. Ezért
a lutheránus egyháztan számára a legfontosabb hely a helyi gyülekezet vagy plé-
bánia. Nem vet el magasabb szintű egyházi struktúrákat, de ezek nem lényegiek.

Voldemārs Lauciņš

– 82 –

32 PHILIPP MELANCHTHON: Loci Communes 1543, CPH, Saint Louis, MO, 1992, 131–138.,
WERNER ELERT: The Structure of Lutheranism, i. m. 278.

33 CHARLES P. ARAND: That I may be His own, CHP, Saint Louis, MO, 2000, 148. skk.,
HOLSTEN FAGERBERG: A New Look at the Lutheran Confessions 1529–1537, i. m. 155.

34 CHARLES P. ARAND: That I may be His Own, i. m. 163, 168.
35 HOLSTEN FAGERBERG: A New Look at the Lutheran Confessions 1529–1537, i. m. 270. skk.,

amely az evangélium szűkebb, leszűkítő értelmezését vitatja.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 82    (Black/Black plate)



2.2. Szentségek

A szentségeket úgy definiálhatjuk, mint a lutheránus teológia praktikus vagy
pasztorális megvalósítását. Ez a kérdés különösen is fontos a lutheránusok és a
római katolikusok/ortodoxok közötti párbeszédben. A lutheránusok elvetettek
négyet a hét szentségből, és megváltoztatták a bűnbánat értelmezését.36

Elvetették a szentségek hatásának ex opere operato értelmezését, azaz hogy a
szentségeknek lenne jótékony hatásuk hit nélkül, mert ez ellentétben áll azzal,
hogy a hit kulcsfontosságú a szentségek üdvözítő értékéhez.37 A szentségek igazi
vétele megkívánja a fides specialis-t vagy fiducia-t, azaz az ígéretben bízó hitet,
amelyet az evangélium ad a keresztségen vagy az Eucharisztián keresztül.38

2.2.1. Mit nevezünk szentségnek?
Edmund Schlink szerint „a szentségek az evangélium ígéretének egyéni alkal-
mazásai, látható jelek alatt, vagyis annak ajándéka és megvalósulása, amit Isten
megígért”.39 A lutheránusok ebben az ágostoni tradíciót követik: a szentség lát-
ható szó (sacramentum esse verbum visibile).40 Itt a lutheránusok szón (verbum)
az evangéliumot értik szoros értelemben.

A szentség újradefiniálása azzal járt, hogy a lutheránusok újraértékelték a
házasságot, az egyházi rendet, a bérmálást és az utolsó kenetet.41 Egyik sem igazi

Evangélikus ekkléziológia – konfesszionális perspektívából

– 83 –

36 Az LC foglalkozik ezzel a kérdéssel: CA XII, LC, BSLK 68, és a CA apológiája XII, LC,
BSLK 291–297.

37 Fontos, hogy megjegyezzünk néhány szempontot. Az ex opere operato elv kezdetben védte a
szentségek üdvözítő erejét, ti. hogy valóban megtörténik, amit általuk ígért az Úr. A lutherá-
nus kereszténység sohasem kételkedett a szentségek (úrvacsora, keresztség) hatékonyságában.
Sőt a lutheránusok védelmezték ezt a szentségi hatékonyságot azokkal a protestáns teológu-
sokkal szemben, akik elutasították a szentségek hatását a nem hívők esetében. A különbség
a hatékonyság és a jótékony hatékonyság megkülönböztetésében áll.

38 HOLSTEN FAGERBERG: A New Look at the Lutheran Confessions 1529–1537, i. m. 172.
39 EDMUND SCHLINK: Theology of the Lutheran Confessions, i. m. 180., vö. CA XIII:1, 2, LC

46, 47, BSLK 68: „A szentségeket nem csupán azért alapították, hogy jelek legyenek, ame-
lyek a keresztényeket külsőleg is felismerhetővé teszik, hanem hogy Isten felénk irányuló
akaratának jelei és bizonyítékai legyenek, hogy felélesszék és megerősítsék hitünket. Ezért
követelnek hitet, és akkor élünk velük helyesen, ha hitben fogadjuk a hit megerősítésére.” Vö.
HOLSTEN FAGERBERG: A New Look at the Lutheran Confessions 1529–1537, i. m. 132. skk.

40 Az ágostai hitvallás apológiája, CA XIII:5, BSLK 292, 293.
41 HOLSTEN FAGERBERG: A New Look at the Lutheran Confessions 1529–1537, i. m. 173.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 83    (Black/Black plate)



szentség abban az értelemben, ahogyan a keresztség és az Eucharisztia az.42 A négy
említett szentség szentségi mivoltának megszüntetése nem azt jelentette, hogy
bizonyos szertartásokat elvetettek, hanem azt, hogy nem tulajdonítottak nekik
szentségi értéket. Emberek továbbra is kötöttek házasságot vagy nyertek fel-
szentelést egyházi szolgálatokra. A házasság vagy az egyházi rend tagadása Isten
parancsa vagy az Egyház rendje ellen lenne. A bérmálást (konfirmáció) is meg-
tartották szinte az össze lutheránus egyházban pasztorális jelentősége miatt; az
utolsó kenetet kevés egyház használta.

A bűnbánat szentségében történt a legdrámaibb változás. Kötelezettség helyett
a feloldozás szívesen fogadott lehetősége lett. Bár a gyónási gyakorlat felmerül az
LC-ben, de helyesen feloldozásnak kellene nevezni, mert a fókusz nem annak
az erőfeszítésén van, aki megbánja a bűneit, hanem a bűnök megbocsátásának ki-
 engesztelő ígéretén, azaz a feloldozáson. Mint ilyet, a szentségek közé szokták
néha sorolni. A reformáció korában a lutheránusok aktívan gyakorolták, de a
fel világosodás hatására sok helyen kiveszett. A konfesszionális lutheranizmus-
ban gyakorolják, liberálisabb körökben pedig a liturgikus mozgalmak hívei.

A keresztséget és az Úrvacsorát igazi szentségeknek ismerték el.43 Mint a ke-
gyelem eszközei, ezek az evangélium, a bűnök megbocsátásának ígéretei a bűnös
számára.44 A keresztség a bűnös bevezetése az Egyházba. A sima víz,45 amely em-
 beri szempontból nem fontos, rendkívüli jelentőséggel bír Krisztus előtt. A Ká -
ték visszahozták a keresztséget a keresztény élet központjába.46 A keresztségben
Isten gyermeke lesz valaki. Ez az egyetlen, biztos, minden időkre szóló alap,
amelyhez a bűnös visszatérhet a nehézségek közepette.

A lutheránusok azt vallják, hogy az Úrvacsora Krisztus valóságos teste és vére,
amelyet az Egyház szolgáltat ki a bűnök megbocsátására és a hit táplálására. Ez a
tanítás hasonló a római katolikushoz vagy az ortodoxhoz a valóságos jelenlétet il-
letően. De különbözik is tőle abban, hogy elveti a transzszubsztanciáció római ka-

Voldemārs Lauciņš

– 84 –

42 EDMUND SCHLINK: Theology of the Lutheran Confessions, i. m. 146: A keresztség a) Isten sza -
va és elrendelése, b) Isten Igéje Isten nevévé válik, c) ott kapcsolódik hozzá az ígéret; 157.
skk.: az úrvacsora a) Isten által elrendelt, b) Isten Igéjének ereje által működik, c) kapcso-
latban áll az ígérettel, d) oktatja azt, aki magához veszi.

43 Keresztség: CA IX, LC 42, 43, BSLK 63, Kis Káté 4, Nagy Káté 4; Úrvacsora: CA X, LC 44,
45, BSLK 64–65, Kis Káté 6, Nagy Káté 5. Luther fő írása a középkori szentségi rendszer-
ről: Az Egyház babiloni fogságáról.

44 HOLSTEN FAGERBERG: A New Look at the Lutheran Confessions 1529–1537, i. m. 97.
45 Vö. Kis Káté 4:2.
46 CHARLES P. ARAND: That I may be His own, i. m. 168, 181.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 84    (Black/Black plate)



tolikus tanítását, mint ami megfogalmazásában nélkülözi a szentírási alapot. De a
lutheránus felfogás védi Krisztus valóságos jelenlétét Zwingli, Kálvin és más pro-
testánsok ellen. Az ő álláspontjukat mint önmagában nem szentírásit vetették el.47

Itt fontos megemlítenünk az alapvető különbségeket. A lutheránus teológu-
sok vallják a valóságos jelenlétet, amelyet befogad a magához vevő. Protestáns re-
formátorok vagy teljesen elvetették a valóságos jelenlétet, vagy csak szimbolikus-
lelki jelenlétről beszéltek, csak a hívők számára. A lutheránus teológusok mindkét
véleményt elvetették mint nem bibliait, mert vagy nem veszi figyelembe az evi-
dens bibliai tanúságot, vagy félreértelmezi. A lutheránusok megkülönböztették az
Eucharisztia vételének két módját is: először is, mindenki Krisztus valóságos tes-
tét és vérét veszi magához a szentáldozásban. Így megvallják az Eucharisztia szent-
ségi értékét. Ez azt jelenti, hogy a nem valódi hívők is részesülnek a szentségben.
A hívőknek javukra van az Eucharisztia vétele, a nem hívőknek pedig ítéletére. Így
az Eucharisztia személytől függetlenül valóságos, de egyedül a hívőknek használ.

A keresztség és az Úrvacsora „hatalmas, hatékony jelek”48 a lutheránus teo-
lógia és egyháztan számára. Krisztus parancsa és ígérete miatt működnek, és
érezhető kapcsolatot hoznak létre mindazzal, aki részesül bennük. A keresztség
által a bűnös beletestesül Krisztusba, és keresztény lesz, az úrvacsora pedig meg-
tartja a hívőt az Úrban.

2.2.2. A szentség és az evangélium
Milyen kapcsolatban áll egymással az evangélium és a szentségek, mint a lu-
theránus egyháztan alapvető elemei? Ha jól értjük az evangélium szoros értel-
mét, akkor kiderül az evangélium kulcsszerepe minden egyes bűnös számára. Az
evangélium hozza a kiengesztelő üzenetet, és a bűnöst szentté teszi. A bukott
ember Isten gyermeke lesz, és az Egyháznak, Krisztus misztikus testének a tagja.

Az evangélium, azaz szoros értelemben a jó hír különböző módokon jut el az
első hívőktől49 a következő generációkig: írott, szóbeli és szentségi eszközökkel.50

Az evangélium a bűnös kiengesztelésének hatékony eszköze. A jó hír hozza
a bűnöst az Egyházba. Az evangélium ezt úgy teszi, hogy az egyén fel tudja

Evangélikus ekkléziológia – konfesszionális perspektívából

– 85 –

47 CHARLES P. ARAND: That I may be His own, i. m. 171.
48 KURT E. MARQUART: The Church and Her Fellowship, Ministry, and Governance: Confessio -

nal Lutheran Dogmatics IX, i. m. 20.
49 A lutheránus teológia szerint valódi hívők voltak úgy Krisztus helyettesítő áldozatának tör-

ténelmi eseménye előtt, mint utána. Így úgy tekint mind az Ó-, mind az Újszövetség prófé-
táira, apostolaira és szentjeire, mint egyazon hit részeseire.

50 ROBERT KOLB – CHARLES P. ARAND: The Genius of Luther’s Theology, i. m. 12.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 85    (Black/Black plate)



fogni. A Biblia tartalmazza a jó hírt, és ezt szóban adják tovább, a tanítás és ige-
hirdetés által. Az evangélium továbbadásának legfontosabb eszköze az írott ki-
nyilatkoztatás, amelynek alapján a keresztények értékelhetik a beszédekben vagy
máshol hallott tanítást. Az evangéliumot a szentségek is közvetítik, ahogyan a
Szentírás leírja.

Egyetlen ilyen út sem felsőbbrendű vagy alsóbbrendű, hanem különböző.
A szóbeli igehirdetés elviszi az evangéliumot a hallgatónak. Az írott forma ad a
kereszténynek megbízható forrást, kritériumot. A szentségi forma fogható
módon adja meg a kereszténynek a jó hír üdvös üzenetét.

Az evangélium megmentő igazság, amely emberi módon érthető utakon ér-
kezik el az emberekhez. A lutheránus kereszténység ezeket az utakat egyenlőnek,
de nem azonosnak látja. Különböző a befogadásuk módja, de hasonló a haté-
konyságuk. Az állandó alapelem az evangélium, amely különböző módokon
lesz elérhető. Ezek mind az Egyháznak mint creatura evangelii-nek az eszközei.

2.3. Az Egyház, ahol az evangéliumot tisztán tanítják/hirdetik 51 és a szentségeket
az evangélium szerint/helyesen szolgáltatják ki

Ez az alapelv marad a végleges cél az ökumenikus és lutheránus egyházon be-
lüli dialógusokhoz. Az evangélium és a szentségek fenti leírása világos szabályt
ad az Egyház definiálásához. Kizárja az emberi tanítást, és mindent a Szentírás
szabályoz. Ezek az előírások azonban legalizmushoz is vezethetnek, ami teljesen
ellentétes a lutheránus tanítással.

Különböző értelmezési módok szolgáltak kritériumként az évszázadok során
a Biblia olvasásához és az evangélium megvallásához. A két legfontosabbat fog-
juk röviden megvizsgálni, hogy érthetőbb legyen a lutheránus megközelítés. Az
egyik értelmezési kulcs a kétféle igazságosság megkülönböztetése. A másik fon-
tos módszer a Törvény és az evangélium dialektikus használata.

A kétféle igazságosság: a bűnös ember áll a lutheránus teológia központjá-
ban. A Biblia tanítása az embert a teremtésben helyezi el. A Teremtő hívott
létbe mindent, és tartja fenn azokat. A teremtmény függ a Teremtőtől. Kez-
detben a teremtés jó volt, de a bűnbeesés ezt lerombolta. Azóta a bukott em-
beri természet ebben a megromlott valóságában létezik. Az ember mindig egy-
szerre van a Teremtő Isten jelenlétében (coram Deo) és a világban (coram

Voldemārs Lauciņš

– 86 –

51 A tanítás és igehirdetés a lutheránus teológusok első és második generációjának körében
ugyanazt az értelmet hordozta. Vö. CHARLES P. ARAND: That I may be His own, i. m. 21,
28, 58, 63.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 86    (Black/Black plate)



mun do).52 Ez a kétféle valóság két dimenziót hoz létre. Az elsőt csak passzívan, be-
fogadóként lehet megvalósítani. A másodikat a teremtéssel való kölcsönös kap-
csolatokban, tehát aktívan. Amikor egy teológiai kérdést vizsgálunk, akkor fontos
meghatározni, hogy melyik dimenzióhoz tartozik. Ha a vertikális dimenzióhoz, ak -
kor passzív lesz. Ha a kérdést a teremtésen belül kell megoldani, akkor ez aktivi-
tást kíván. Luther példát ad erre a módszerre a Galata-levélről tartott előadásaiban.

A Törvény és az evangélium: ez az értelmezési kulcs segít megkülönböztetni
és alkalmazni a Biblia két integráns részét, Isten haragját a bűnnel szemben és
Isten kegyelmét a bűnösökkel szemben. A döntő hangsúly itt az evangélium
szoros értelmén van: a Törvény mindaz, ami követel, tilt, előír. A kettő dialek-
tikája külön-külön és kölcsönösen megvilágítja egymást.53

3. EGYHÁZI KÖZÖSSÉG/INTERKOMMUNIÓ

Az egyházi közösséget úgy értjük, mint a kölcsönös elismerés és elfogadás végső
jelét, ami az interkommunióban és az egyházak kölcsönös tanítói dokumentu-
maiban jelenik meg. A következőkben azt nézzük meg, hogy mi az egyházi kö-
zösség létrehozásának leggyümölcsözőbb alapja.

3.1. Az ökumenikus egyháztan határai

Az ökumenikus mozgalomról szóló tanítás az Egyház tanításának a része.54 A kö-
vetkező két pont az egyházi közösséget erősítő vagy gyengítő tényezőkről szól.

Az Egyházon belüli és az egyházak közötti egység alapelve a CA már hivatko-
zott 7–8-as cikkelyeiben található: „Az Egyház valódi egységéhez elegendő, hogy
egyetértés legyen az evangélium tanításában és a szentségek kiszolgáltatásában.
De nem szükséges, hogy az emberi hagyományok, vagyis az emberi eredetű egy-
házi szokások és szertartások, mindenütt egyformák legyenek.”55 Az evangélium

Evangélikus ekkléziológia – konfesszionális perspektívából

– 87 –

52 Bővebben lásd ROBERT KOLB – CHARLES P. ARAND: The Genius of Luther’s Theology, i. m., HOLS -
TEN FAGERBERG: A New Look at the Lutheran Confessions 1529–1537, i. m. 102–111, 144. skk.

53 CARL F. W. WALTHER: The Proper Distinction between the Law and Gospel, i. m.
54 KURT E. MARQUART: The Church and Her Fellowship, Ministry, and Governance: Con fes si onal

Lutheran Dogmatics IX, i. m. 41.
55 LC 42, 43, BSLK 61, vö. CA apológiája XIV: „Tudjuk, hogy az Egyház jelen van azok kö-

zött, akik helyesen tanítják az Isten szavát (verbum Dei/Gottes Wort) és helyesen szolgáltat-
ják ki a szentségeket”, LC 223, BSLK 297.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 87    (Black/Black plate)



hirdetése és a szentségek teszik az Egyház egységét külsővé és érinthetővé. Az
interkommunió és a szószék megosztása az Egyház egységének legmagasabb foka.

3.1.1. Az egységet elősegítő gyakorlatok
Az egyháztani alapoknak megfelelően ahol az evangéliumot átadják, ott van az Egy-
ház. Az evangélium vezeti el a keresztényeket Krisztushoz, az Egyház fejéhez, és egye-
síti őket Krisztus egyházában. Ezért ahol az evangélium van, ott az Egyház már egy-
ségben van az evangélium összes többi egyházával. Az egység létezik, konfesszionális
határoktól függetlenül. De ez nem mindig látható egység, fennállhat látható kü-
lönbség ellenére is. Az egység emberi szemnek láthatatlan. Ez a rejtett valóság vi-
lágos Isten előtt, és ki fog nyilvánulni mindenki számára a végső időkben. A Krisz-
tusban lévő igazi egység az oka, hogy a keresztények dolgoznak a látható egységért.

Ez nem a konkrét egyházi struktúrák, szervezetek, liturgikus formák taga-
dása, melyeket a lutheránusok emberi hagyományoknak látják. Ezek az emberi
megegyezésből származó dolgok nem döntő jelentőségűek az egész Egyház szá-
mára. Az egyházszervezet bármilyen lehet; ennek a szabadságnak az szab határt,
ha az emberi tanítás elrejti az evangéliumot, vagy elvonja attól a keresztényeket.
A lutheránusok nem félnek az Egyház katolicitásától sem konfesszionális hatá-
rokon belül, sem azokon kívül.

A szabadság azonban nem arra szolgál, hogy az Egyház úgy alakuljon meg
és működjön, mint valami klub, vagy emberi szövetség. Az Egyház Isten műve,
az evangéliumnak felülről való meghirdetésén keresztül. Ez a vertikális dimen-
zió, a passzív befogadás az, ami az Egyházat bármilyen más földi szervezettől
megkülönbözteti. Ha az Egyház hasonlít is más földi szervezetekre, az evangé-
lium az Egyházat eszkatologikus értelemben teljesen különbözővé teszi.

A helyi és az egyetemes Egyház egymást lefedő valóságok. Az Egyház alap-
oszlopait teljes mértékben lehet látni a helyi gyülekezetben, de egy adott plé-
bánia hívőinek emberi korlátain felülemelkedni alig lehetséges. Ezért a több
helyi gyülekezetből álló egyházi szerveződések jótékony hatásúak lehetnek. Ezek
a plébániai szerveződések a hitben hasonló közösségeket keresnek.

Amikor két egyházi szervezet képviselői összejönnek, hogy egyházi közössé-
get hozzanak létre, akkor először meg kell bizonyosodniuk arról, hogy az ala-
pokat ugyanúgy értik. Ezek az alapok az evangélium és a szentségek; ez a lu-
theránus egyháztani megközelítést széles ökumenikus programmá teszi.

Az Egyház egységéről szóló dialógus a gyakorlati szinten folyik, azaz meg
kell állapítani, hogy mindegyik partner ugyanazt az evangéliumot vallja-e szó-
ban, írásban és szentségileg. Kisebb egyházi egységek esetében ez a vizsgálat a
dialóguspartnerek liturgiáiban való részvétellel is történhet. Nagyobb egyházak

Voldemārs Lauciņš

– 88 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 88    (Black/Black plate)



esetében ez nem lehetséges. Ezért a dialóguspartnerek képviselői saját egyházaik
hivatalos nyilatkozataira támaszkodnak.

Az evangélium tisztaságának kérdése magában foglalja az isteni és emberi
tanítások szétválasztását. Ez nem szükségképpen jelenti minden emberi tanítás
elvetését. Az Egyház is emberi minták mentén szerveződik. A döntő kérdés az
evangélium elfogadása, avagy az annak való ellenállás.

3.1.2. Az egységet visszaszorító gyakorlat
Az óhajtott egység gátjai megjelennek, amikor az evangélium elveszíti a tiszta-
ságát, és a szentségeket már nem szolgáltatják ki helyesen. Mindig ez a helyzet,
amikor emberi tanítás veszi át az isteni helyét. Mivel az Egyház fogalma szoro-
san kötődik a tanításhoz, a helyes tanítás hiánya áthidalhatatlan elszakadást
okoz. A hamis tanítás ebben az esetben megosztóbb, mint a morális bűnök.56

A szorosan vett evangéliumra való puszta hivatkozás nem elégséges az Egyház
egységéhez, inkább az evangéliumnak kell definiálnia és formálnia az Egyház ta-
nítását.57

BEFEJEZÉS

A lutheránus egyháztant a reformátorok a szoros értelemben vett evangéliumra
építették: szóbeli, írásbeli és szentségi formájára. Ez a látszólag rövid definíció egy
eléggé precíz és határozott megközelítést fog át az egyháztannal kapcsolatban.
A lutheránus hitvallások magját Isten bűnöst megváltó munkájának fontossága
perspektívájából fogalmazták meg. Az Egyházat ebben a szituációban nem fog-
hatjuk fel evilági uralomnak. Az említett alkotóelemek megvalósítása viszont
rendkívül nehéz feladat.

A lutheránus teológia felfogásában az Egyház az egész kereszténység. Ez az
Egyház legitim módon létezhet különféle történelmi örökségek, liturgia stb. ke-
retei között. Isten alkotása és Ő tartja létben, tehát nem a világból való. Ugyan-
ak kor célját a világban szolgálja, s ezért világi és nem világi jellemzői is vannak.
Amint H. Sasse írja: „az Egyház el van rejtve a kereszténység földi szervezeteiben,
szervezeteivel és azok alatt”.

(Deák Hedvig OP és Nagy Andrea OP fordítása)

Evangélikus ekkléziológia – konfesszionális perspektívából

– 89 –

56 WERNER ELERT: The Structure of Lutheranism, i. m. 278.
57 WERNER ELERT: The Structure of Lutheranism, i. m. 273.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 89    (Black/Black plate)



GUBA ANDRÁS SCHP – TORNAY KRISZTINA M. PETRA SSND

A szerzetesi férfi-beavatás
A jászói premontrei templom ikonográfiája

A szakrális tér iniciációs, beavatási tér is egyben.1 Ahogy Kunszt György írja: „az
építészetnek nem csupán a vallás gyakorlásában, hanem létrejöttében is van sze-
repe”.2 Ez a gondolat a szakrális építménynek kiemelt értéket tulajdonít: nem-
csak megjelenít, kifejez, szolgál valami önmagánál többet, ami mint „program”,
spirituális koncepció megelőzi és készteti az épület létrehozását, hanem az általa
létrehozott, épített valóság működésbe lép és inspirál, közvetít és megjelenít.

Mit taníthat, mit jeleníthet meg egy évszázadok óta működő férfikolostor
temploma abból a tudásból, amelyet az itt élők – férfivá válásuk és a férfi hiva-
tásuk sajátos útjára vállalkozva – a premontrei közösség karizmájának segítsé-
gével egyénileg és közösségben megéltek?

Úgy tűnik számunkra, hogy kultúránkban talán csak a szerzetesi hagyomány
őrizte meg egy hajdanán mindenütt elevenen élő beavatási folyamat elemeit. Ezek
nyomába eredtünk a jászói premontrei kolostor templomának vizsgálatával.

KÖZELÍTÉS A JÁSZÓI KOLOSTORHOZ

Az egykori Abaúj vármegyében, a Bódva mentén fekvő Jászón váratlanul fen-
ségesen magasodik a premontrei vár a látogató előtt: nyugat felől érkezve a köz-
ségen áthaladva, kelet felől egy hirtelen magasodó, fenyőkkel borított orom
mögül bukkan fel a vártemplom, míg délről, a Bódva völgyéből szép, beszűkült
völgyszorosban találjuk magunkat.

SZERZETESSÉG Sapientiana 4 (2011/1) 90–112.

– 90 –

1 Vö. VÁSÁRHELYI ANZELM OSB: A templom mint iniciációs tér, www.bakonybel.osb.hu/
tanulmanyok01.htm [2011.05.03.]

2 KUNSZT GYÖRGY: A szakrális építészet hermeneutikájáról. Lindsay Jones átfogó hermeneutikai
műve és annak legfontosabb előzményei, Szent István Társulat, Budapest, 2007, 26.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 90    (Black/Black plate)



„A vidék regényességét kitűnően emeli, a vár- és várost északnyugatról
környező érc és márványban gazdag hegylánczolat, mellynek tövében a
zöldelő völgy, a vasgyárak zugása és a hömpölygő patakok lassu moraja
kellemesen hatnak a terebélyes fák hüs árnyékában gondolatokba me-
rült vándorra. […] A jászói vár hazánk jelentékenyebb helyeivel egy
sorban részesült, s különféle események szinhelye volt, gyakran a pusztitás
és mozgalmak sulya alatt romba dőlt s ismét phönixként fölujult.” 3

Körülötte sok minden megváltozott, történelméből tudható, hogy a szerze-
teseket többször is elűzték, de eddig mindig visszatértek.

A hely kisugárzása arra indít, hogy megvizsgáljuk: honnan ered, miben fog-
ható meg az a szakrális vitalitás, amit tagadhatatlanul érez-tapasztal az ideláto-
gató. Természetesen egyszerű válasz volna azt mondani, hogy az európai mércé-
vel is csodálatos barokk templombelső, a neves festők és szobrászok, a műalko tás
ereje és színvonala közvetít évszázados értékeket. Vagy azt, hogy mivel vallásos
célú épületekről van szó, ezért evidensen van spirituális töltése a helynek. Ezek
a megállapítások természetes választ adnak, mégis: úgy tűnik, van itt még va-
lami többlet, amit a hely közvetít.

„…az ég, a föld és a lakóházak ugyanúgy hagyománnyal rendelkeznek,
mint az emberek, és minden talpalatnyi földnek saját ‘karaktere’ van.” 4

Az a hipotézis alakult ki bennünk, hogy mivel a jászói kolostor (bár megsza-
kításokkal) majd’ egy évezredig a szerzetes férfinevelés és képzés kiemelt helye
volt, az összegyűlt tapasztalatok és a transzcendens irányban-dimenzióban meg-
élt egyéni és közösségi történetek sokaságának ereje az, ami megszentelte és fel-
töltötte a helyet. A hely, a szent tér a késői látogatónak is közvetít abból a való-
ságból, amit az itt történtek feltártak. Ez a valóság archetipikus mélységeket, örök
emberi igazságokat, a létezés szintjén zajló törvényszerűségeket jelent, s ezek érin-
tését, megközelítését elősegíti a helyszín, mintegy magában hordozva. A közvetí-
tés csatornái elsősorban a templom és kolostor viszonylag késői, barokk korból
fennmaradt ikonográfiája, az épület és környezete. Ezek a barokk stílusú elemek
továbbadják a keletkezésük előtt eltelt évszázadokból eredő, megszentelődött ha-

A szerzetesi férfi-beavatás – A jászói premontrei templom ikonográfiája

– 91 –

3 KOCSISS ÁDÁM cikke: Vasárnapi Újság 1854–60, http://epa.oszk.hu/00000/00030/00175/
datum03993/cim204000.htm

4 FRÉDÉRIC DEBUYST: A hely szelleme a keresztény építészetben, Bencés Kiadó, Pannonhalma,
2005, 8.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 91    (Black/Black plate)



gyományt, továbbhordozzák, átalakítva megőrzik és a maguk képi eszközeivel fe-
jezik ki: mindent egységbe foglalnak, sugárzóan és „sommásan”.5

A barokk templom és monostor ősi hagyományt hordoz és közvetít, ezt
tudva és figyelembe véve elsősorban mégsem a hagyomány felől közelítjük meg.
Alapvetően a szakrális épületegyüttes mai, XXI. századi valóságát vizsgáljuk, a szent
tér működését, a szemlélőre-befogadóra tett lehetséges hatását. Ebben a szemléle-
tünkben az a tapasztalat (hipotézis, illetve meggyőződés) vezet, hogy egy szakrális
tér „működésében” tetten érhető az adott hely lelke, szelleme, keresztény kifejezéssel
élve: karizmája, ez szólít meg, ez indítja meg a nyitottan betérőt, s ennek materia-
lizált formái, kifejezői a szakrális teret felépítő elemek.

Az épületegyüttes, azon belül is a templom áll kutatásunk középpontjában.
Megközelítéséhez több irányból kezdünk neki. Először a jászói premontrei ko-
lostor és környezetének kapcsolódására, egymáshoz való viszonyára tekintünk,
s e viszonyt értelmezzük hipotetikusan a kolostort létrehozó-fenntartó közös-
séget és tagjait állítva a középpontba. Ezután térünk rá az épületegyüttes vizs-
gálatára: a környezetbe-ágyazottság után az elrendezés szimbolikus szerkezetét
és szimmetriáját elemezzük. Csak ezek után fordítjuk figyelmünket a templom
belseje felé. Ez az egész rendszer spirituális magja, fókusza. A templom részletes
leírása után hipotetikusan elemezzük e szent tér működését, személyiségfej lő -
dés hez, belső kibontakozáshoz segítő hatását. Végül összefoglaljuk „a férfi útját”,
mint egy sajátosan a beavatások lépcsőfokait végigjáró fejlődési sort, amely a ko-
lostori tapasztalatokon át mélyül és bontakozik ki.

Vizsgálódásunkban végig az a fent leírt alaphipotézis vezet, hogy ez a szent
hely, Jászó, évszázadok alatt férfiak nemzedékei számára volt az érlelődés, a fejlő-
dés, a kibontakozás lehetőségének színhelye, és ennek a folyamatnak az összetevői je-
lennek meg, fejeződnek ki a helyszín minden elemében.

A VIZSGÁLÓDÁS ALAPJA – A BAROKK MONOSTOR

A ma látható épületegyüttes döntően a barokk építkezés (1760k.) eredménye-
képpen jött létre. Ez az építkezés a források szerint a középkori eredetű épüle-
tek lerombolásával kezdődött, azok helyén emelték az új tervek alapján elkészült
monostort és templomot.

Guba András SchP – Tornay Krisztina M. Petra SSND

– 92 –

5 Bálint Sándor szavait idézi SZILÁRDFY Zoltán: A kegyképek Bálint Sándor szemével, in ID.:
Ikonográfia-kultusztörténet, Balassi Kiadó, Budapest, 2003, 79–83, itt: 81.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 92    (Black/Black plate)



Sajnos, ahogy Oszvald Arisztid írja, nem született összefoglaló munka a pre-
montrei monostorok középkori emlékeiről.6 Létezik azonban egy fotókkal do-
kumentált összefoglaló mű, amelyből némi fogalmat alkothatunk a jászói mo-
nostor átépítés előtti formájáról. A Premontreiek című könyv7 mintegy 40
középkori eredetű premontrei monostorról közöl adatokat, sokról mai állapo-
tukat feltáró fotókat. Ivanics, Ipolyság, de a leginkább Lelesz mai képe felidézi
azt a várszerű monostort, amilyen Jászó az átépítés előtt lehetett. A bozóki
romok bástyás várfala, és olyan középkori premontrei templomok, mint Türje
vagy Mórichida, Ócsa, a margitszigeti újjáépített román kori templom, vagy
akár a romjaiban is lenyűgöző Zsámbék, segítenek felidézni a középkori Jászót.

Egy képet is közöl a kiadvány Jászóról, amely 1749 előtti, a barokk átépítést
megelőző állapotot mutat.8 Ezen jól látszik a monostort körülvevő vizesárok, a
bástyákkal megerősített fal, a gótikus ablakokkal ékes kéthajós templom. Guzsik
Tamás szerint a barokk kori újjáalkotásnak, újragondolásnak és a szerzetesi épí-
tészetben a Tridenti Zsinat új koncepciója érvényesülésének az alapja továbbra
is a középkori hagyomány volt.9 Így pl. fontos szempontnak látszott, hogy a le-
bontott középkori templom felett legyen az új, és lehetőleg annak egész terét
magába foglalja, továbbá az egykori szent tér felett legyen az új szent tér. Ugyan-
így megmaradt a középkori kolostori építészeti hagyományból a quadrum, a
kolostorudvar, ha esetenként ez szimmetrikusan tükrözve jelent is meg az új
tervekben.

Amikor a mai állapotból kiindulva vizsgálódunk, akkor meg vagyunk győződve
arról, hogy nemcsak hagyományait figyelembe véve, hanem szerkezetileg, helyszí-
nét tekintve is középkori gyökerekig nyúlik a XXI. században szemlélhető épület
számos eleme. Ezen építészeti hagyománynak kevés írott és kutatott nyoma van.

A JÁSZÓI BAROKK MONOSTOR MINT MŰALKOTÁS VIZSGÁLATA

„Van három kulcsfogalom, amely a műre vonatkozó minden konkrét ismeret nél-
kül segít megérteni a művet, vagy felismerni azt, hogy saját törvényeinek mennyire

A szerzetesi férfi-beavatás – A jászói premontrei templom ikonográfiája

– 93 –

6 OSZVALD FERENC: Adattár. Adatok a magyarországi premontreiek Árpád-kori történeté-
hez, Művészettörténeti Értesítő 6 (1957) 231–254, itt: 231.

7 KOVÁCS IMRE ENDRE – LEGEZA LÁSZLÓ: Premontreiek, Mikes Kiadó, Budapest, 2002.
8 KOVÁCS IMRE ENDRE – LEGEZA LÁSZLÓ: Premontreiek, i. m. 38.
9 DR. GUZSIK TAMÁS: Keresztény liturgiák építészete. III. rész: Nyugati liturgiák és építészetük

az újkortól napjainkig, www.eptort.bme.hu/doc/szakral/szakral3.html

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 93    (Black/Black plate)



felel meg. Ezek a fogalmak a kompozíció, a rend és az alak. Aki képes e hár-
masság elemzésére, csak az közelítheti meg egy mű lényegét. […] Anélkül, hogy
lehetőségünk volna ismerni a művész szándékát […] lehetővé válik az adott
művet öntörvénye alapján megítélni.”10 A három fogalom közül a rend „az in-
tellektus állandó jelenléte az alkotófolyamatban”, a kompozíció értelemszerűen
az elrendezés, az alak pedig a megjelenés fizikai, érzékelhető valósága.11

E három szempont szem előtt tartásával látunk hozzá a jászói monostor ér-
telmezéséhez. Megvizsgáljuk a rend/ezettség minőségét, a kompozíciót a tágabb
és szűkebb környezet és a monostor tekintetében, a templombelső terében,
majd a templom képzőművészeti alkotásainak vizsgálatát is bevonjuk kutatá-
saink körébe: az általuk létrehozott-kisugárzott világ feltárulását segítve.

ELEMZÉS

I. Az épület és környezete

1. A környezethez való viszony

Az áttekintő vizsgálat során a gyönyörű természeti környezetbe ágyazottság,
annak kiemelése, a figyelem fókuszába emelése az első fontos hatás, amit a mo-
nostor ránk gyakorol. Nem a magasból tekinti a tájat, mint pl. a bencés mo-
nostorok, hanem belesimul abba, bár egyben ki is emelkedik belőle. Környe-
zetébe harmonikusan beilleszkedve épült fel a kolostor és templom együttese,
tisztelve a természeti adottságokat.

A monostor ilyen elhelyezése hagyomány a premontreieknél: Szent Norbert
„mocsáron” emelte az első kolostort,12 a névadó Prémontrét, a „pratum mons tra -
tum”, „(meg)mutatott rétet-mezőt” Franciaországban. Ezért minden fontosabb
alapítás az eredeti, anyakolostort mintázta: lehetőleg hasonlóan ingoványos
helyre épülve, tó, víz mellé.13 Ha a képek alapján tett észrevételünk helyes, akkor
a helyszín kiválasztásakor is fontos szempont volt a hasonlóság az eredeti for-

Guba András SchP – Tornay Krisztina M. Petra SSND

– 94 –

10 DÁVID KATALIN: A szép teológiája, mint a művészi érték megközelítésének módszere, Szent
István Társulat, Budapest, 2006, 15. (Kiemelés tőlünk: G. A. – T. K.M.P.)

11 DÁVID KATALIN: A szép teológiája, mint a művészi érték megközelítésének módszere, i. m.
37–38.

12 Kiss András jászói perjel szíves közlése alapján.
13 Kiss András jászói perjel szíves közlése alapján.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 94    (Black/Black plate)



rásra: úgy tűnik, Prémontré hegy(ek) mellett, mocsáron, vagyis sík vidéken
épült, erdők közt, kies tájon.

A környezet és a monostor viszonyának megfigyelése további szempontokat
vet fel.

Még pontosabban meghatározható a letelepedés tényezőjeként az, hogy le-
hetőleg forgalmas helyen, útkereszteződés, híd, vásárhely közelében álljon a
premontrei monostor. Ezt némely premontrei alapítások középkori magyar
nevei is igazolják, mint pl. Jánoshida, Mórichida, Somlyóvásárhely.14

A premontrei templom és kolostor másként kapcsolódott a környezetéhez,
mint a kortárs és szintén reformer ciszterci alapítások. Holnapy Dénes Márton
szerint a legfontosabb különbség abban állt, hogy mivel a rend tagjainak nagy
része felszentelt pap, kanonok, a lelkipásztorkodás határozta meg a tevékeny-
ségüket, ezért az építészetben is megjelent az erre való irányulás. A templomok
nyugati homlokzatán kapu nyílt, mintegy beengedve-hívva népet, a templom-
ban pedig népoltár volt, a székesegyházakhoz hasonló elrendezésben.

Amint a jászói barokk kori monostort ábrázoló egyik képen jól látható,15 a falu
akkoriban még nem épült egybe az épületegyüttessel. A település a patak partján,
egy dombon áll. A monostor és környezetének viszonyát az alábbi szempontok
alapján vizsgáljuk: kapcsolódás intenzitása, jellege; funkcionális kapcsolódások.

a) A kapcsolódás intenzitása, jellege
A kolostor ma egybeépülve áll a környező településsel, ugyanakkor elkülönült
egységet alkot, fenséges és autonóm birodalmat. Erőt, nagyságot és biztonságot
sugároz, eligazít. Része az őt körülvevő világnak, ám el is válik tőle.

A monostor mellett, tulajdonképpen mostanra vele egybeépülve terül el a
város, Jászó: tervezetlenül, organikusan fejlődve, a patak mentén terjeszkedve. Te-
rebélyes romatelep, rossz állapotban lévő házak és polgárosult kisvárosias részek:
a monostortól függő, neki alárendelt, mellette álló, de tőle nem függetlenül lé-
tező település ez. Egyfajta hierarchiát, vagy függést jelez, a különbségeket szem-
lélteti: a világi és az egyházi, a szegényes, nyomorúságos vagy csak középszerű és
a kiemelkedően igényes, színvonalas, remekművű között fennálló ellentétet.
Mondhatni, a monostor épített környezete szolgálja az értéket, a színvonalat, de
el is marad tőle, amolyan függelék és cseléd-féle. A mindennapok küzdő és vál-
tozó világa elmarad a teljesebb és maradandóbb mögött. Egyben folyamatos jele

A szerzetesi férfi-beavatás – A jászói premontrei templom ikonográfiája

– 95 –

14 HOLNAPY DÉNES MÁRTON: A rend építészete hazánkban, in Kovács Imre Endre – Legeza
László: Premontreiek, i. m. 32–34.

15 http://asztrorege.blogspot.com/2010_09_01_archive.html

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 95    (Black/Black plate)



annak, hogy a kolostor kiváltságolt és rendkívüli hely, tágabb emberi környezete
pedig mindig (feltehetően régebben is) az adott kor közép vagy alacsonyabb
szintjén marad. Lehetséges úgy szembeállítani mint szent és profán helyszínt is,
a szentnek kijáró megkülönböztetés természetességével.

Ha a személyiségre vonatkoztatjuk mindezt, olyasmit mutat, ami hierarchizált
kettősséget, polaritást idéz. Van a belső kert, a spirituális lélek-mag, és kint az anya-
gias-társadalmi, szociális személyiségrész. Egyértelmű, hogy erősen felértékelt a spi-
rituális terület. A két terület ilyenfajta hangsúlyos szembenállása, e szembenállás
kiemelése tipikusan barokkos szemléletet tükröz, még pontosabban fogalmazva:
ennek a szembenállásnak, különbségnek a megjelenésére/megragadására külö-
nösen is érzékeny volt a barokk lelkisége.

Ugyanez a hierarchizált szemlélet magában a kert és a kolostor kapcsolatában
is tetten érhető. A kolostor-templom önmagában is szigorúan szimmetrizált szer-
kezete és a mögötte elterülő híresen szép, tervezett kert szintén szimmetrikus vi-
lága a természetre is kivetülő rendező, racionálizáló világ fensőbbségét, civilizál-
tabb mivoltát hirdeti a vad, természeti környezet felett. A kolostor magas szinten
megvalósuló művészi rendezettsége tovább hat a kertre, annak rendezettségében
is kifejeződik. Ez az ösztönvilág és a rendezetlen, elemi érzelmek feletti, vagy azok
melletti lehetőséget teszi láthatóvá, sőt, bejárhatóvá: a rálátást, a reflexiót vagy lega-
lábbis kontrolt, rendezettséget. A kertben maga a természet hajlik meg a rendező ész
előtt, fogadja el irányító-alakító erejét, és képez civilizált, értékes és élvezhető teret.

Ha egy épület a benne lakó közösség identitását fejezi ki, akkor a külső kör-
nyezethez való viszonya is szembetűnő. Mit mond arról az épület és a környe-
ze téhez való viszonya, hogy hogyan látja saját létét a benne lakó premontrei
kö zösség a környezetéhez kapcsolódóan?

Ami Jászón látszik: a harmonikus kapcsolódás a környezethez. Ebben kifeje-
ződik a környezet, a külső világ elismerése, tisztelete, értékelése, illetve a saját
tér szabad alakítása saját hagyományoknak, lelkiségnek megfelelően: mindez az
egészséges identitás jele. Az alany és a tárgy, a szubjektum és az objektum, a szem-
lélő és a szemlélt egymás mellettisége, egyaránt fontos volta válik így láthatóvá. Ket-
tejük egyenrangúsága, egymást kiegészítő volta dinamikus egyensúlyt teremt. Ennek
hatása a személyiség fejlődésére egyfajta biztonság, belső egyensúly – az öntudat és az
emberi alázat dinamikája.

A szerzetesi hagyomány mindig nagy hangsúlyt feketetett az aszkézisre. Ez visz-
szavezethető az ember dualista felfogására, mely szerint test és lélek egységet alkot.
A test földi, zabolátlan, akit sanyargatni kell, hogy a lélek szolgálatába álljon. Ez a
viszony megjelenik itt is, kolostor és természet kapcsolódásában, de egyáltalán nem
ellenséges felhanggal. A szerzetesek bemerészkednek a természetbe, abban rendet

Guba András SchP – Tornay Krisztina M. Petra SSND

– 96 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 96    (Black/Black plate)



teremtenek, a rendet művelik. Olyan teret teremtenek, ahol a természet ösztönös
életereje a művelés által csodálatosan megjelenik. Ez a környezet meghatározza a
szerzetesek belső harcának hangulatát a saját test és lélek között.

b) Funkcionális kapcsolódások
Ha más, középkori eredetű monostorok elhelyezkedéséhez hasonlítjuk a pre-
montrei kolostort, feltűnik, hogy a bencésekkel szemben nem magaslaton áll,
azonban mintha igényelne valamiféle magaslatot a kiválasztott hely közelében.
Ahogy Szent Norbert életében olvassuk, szoros barátságban állt Szent Bernáttal,
a ciszterciek alapítójával. Ők szintén a XII. században alapították első monos-
toraikat, s mindig a völgyet keresték megtelepedési helyül, összefüggésben azzal,
hogy földművelő munkát végeztek.

A missziós, prédikáló-lelkipásztorkodó közösségek utakat és találkozási pon-
tokat választottak ki letelepedési helyül. Itt mint viszonyítási pont, biztos hely
állottak (ami hitelességet is jelent). Hiteleshelyi funkciójuk különösen Magyar -
országon volt jelentős: a váradhegyfoki (ma Nagyvárad része) monostor, a lele-
szi és a jászói is a környék igazságszolgáltatási, megbékélési helye volt, egyben
ki állítója, őrzője az iratoknak. Védelem és igazság: ez kapcsolódik a premontrei ko-
lostor, elsősorban Jászó funkciójához. A hiteleshelyi működés egyben a törvényes rend
biztosítéka és őrzője is volt: biztonságot, bizalmat, békét sugárzott létével. A tekin-
tély megjelenítője volt, ami pedig a legfőbb tekintély, a teremtett világ fölötti transz-
cendens valóság, Isten jelenlétét testesítette meg.

A rend küldetéséből fakadó helyválasztás erősítette a küldetés felelős vállalását.
A hiteleshelyi funkció hivatalosan is hozzájárult ehhez. A kolostor és benne a szer-
zetesek közössége referenciapontként kellett, hogy szolgáljon. Mindez atyai funk-
ció, mely a kolostorban élő szerzetesek férfiúi voltának atyai vonását bontakoztat-
ta ki. Az apaság ezen áttételes kiélése mindenképpen hozzájárult személyiségük teljesebb
kibontakozásához. Az apai funkcióhoz hozzátartozik a rábízottak támogatása is.

A monostor történetéből kiderül, hogy már a középkor folyamán, az újjáa-
lapítás után pedig hangsúlyosan, a premontrei gazdasági vezetés tudatos mun-
kával segítette a környék bányáinak, gazdasági és ipari vállalkozásainak előreha-
ladását. Munkahelyet teremtett a környéken, illetve a lehetőségeket terjesztette
ki, emelte az életszínvonalat. Gondoskodást és iránymutatást jelentett a környék
lakóinak. Mint egy családapa, felelősséget vállalt a rábízottakért.

A XVIII. századi újraindulástól kezdődően a kolostor a rendi képzésnek is köz-
pontja volt. A XIX. század végéről vannak olyan adatok, hogy pl. a csornai pré-
postság fiataljainak is egy része itt végezte a noviciátust, néhány teológiai évet is. Az
1853-as vizitáció során ezt az együttműködést kimondottan javasolja a Prí-

A szerzetesi férfi-beavatás – A jászói premontrei templom ikonográfiája

– 97 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 97    (Black/Black plate)



más.16 Kunc Adolf csornai perjel is itt végzett 1864-ben.17 Ilyenformán a mo-
nostor a képzésnek is központja volt: itt fejlesztették, tanították és formálták a
fiatal rendtagokat. Azoknak a fiataloknak, akiket felvettek a rendbe, a szellemi
felemelkedés helyszíne volt a monostor, ami természetesen sokáig – a XX. szá-
zad közepéig – egyértelmű társadalmi felemelkedést is jelentett.

Ehhez a fejlesztő-gyarapító nevelő munkához kapcsolódott a monostor ha-
talmas könyvtára, tudós szerzetesei: a környék számára a premontrei kolostor
tehát egyfajta szellemi központ, a fejlődés és szellemi gyarapodás helye, szellemi kin-
csesbánya is volt, folyamatosan.

II. A monostor épületegyüttesének elrendezése

1. Napév-szimbolika

A mai alaprajz szimmetriát mutat, és a szimbolikus számok alkalmazását az
épületegyüttes tervezésében.

Az épületegyüttesnek 365 ablaka van,18 12 nagy kéménye, 4 bejárati kapuja:
ez a napév ritmusát állítja a néző elé, épületbe foglalva. Hasonló rendszerű a
szintén XVIII. században épült szentantali kastély (ma: Svaty Anton), Jászótól
nem messze, Selmecbánya mellett. Annak hasonló az elrendezése: 365 ablaka,
12 nagy kéménye, 4 bejárata, sőt, 52 szobája és 7 árkádja van.19

Mindez a térben való egyensúlyos elhelyezés mellett az időben való bizton-
ságos berendezkedést is sugallja. Örök rendet, egyensúlyt, kozmikus elrendezett-
séget és abba való betagozódást érzékeltet ez az alapvetően játékos ötlet.

Guba András SchP – Tornay Krisztina M. Petra SSND

– 98 –

16 INZSÖL RICHÁRD PÉTER O.PRAEM: A Csornai Premontrei Kanonokrend belső élete a XIX.
század második felében, Egyháztörténeti Szemle 5 (2004/2) http://www.uni-miskolc.hu/
~egyhtort/cikkek/inzsol.htm#_ftnref35; E mögött a két monostort egyesíteni vágyó tö-
rekvés is rejtőzött.

17 INZSÖL RICHÁRD PÉTER O.PRAEM: A Csornai Premontrei Kanonokrend belső élete a XIX.
század második felében, i. m.

18 Néhány mára elfalazva.
19 Későbbi, a XIX. század második feléből való, de hasonló rendszerű a tiszadobi Andrássy-

kastély, a beregvári Schönborn-kastély. Ez a hagyománya a lengyeli Apponyi-kastélynak is,
illetve a vajtai Zichy-kastélynak: a számszimbolika alkalmazása építészeti divat lett a magyar
arisztokraták közt, elsősorban a Loire-menti kastélyok mintájára.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 98    (Black/Black plate)



A természethez való viszony rendező elve, a harmónia megteremtésére tö-
rekszik. Ez visszahat a szerzetes belső világának rendjére is. Az épület ráirányítja
a figyelmet az idő körforgására és előrehaladására. A benne élő szerzetes ezáltal
felhívást kap, hogy saját időbeliségére reflektáljon.

2. Szimmetria

A szimmetria a középkorban babonásan vagy meggyőződésből kerülendő, az ör-
dög művének vagy világának számító rend volt, aminek tudása a barokk korra el-
halványult, jelentéktelenné vált. A néphitben a mai napig él annak a tudata, hogy
semmit sem szabad tökéletesnek szánni-létrehozni, véteni kell a varrásban, szövésben,
építésben, el kell rontani a szimmetriát, mert a tökéletesség véletlen megvalósulá-
sa káromlás és az ördög helye. Jászón azonban ellenkezőleg: éppen a szimmetriá-
ban jelenik meg az emberi szellem, a racionalitás és értelem káoszon, sötétségen, ördögin
uralkodni képes ereje. A rend olyan kifejeződése ez, ami rend-szert teremt, áttekint-
hetőséget, egyszerű tájékozódást, ismétlődések biztonságát, sőt, játékát. Fontos
kiemelni, hogy ez a szimmetria egyben játékos is, a szellem és a kreativitás „mulatsá -
ga”, mert semmi köze az üres, lélektelenné tevő ismétlődéshez. Ez nem pontos szim-
metria, a középkori hagyományokhoz híven, inkább méreteiben, ritmusában az.

III. A templom

1. Épülete, szerkezete

A kolostor temploma egyhajós, kelet-nyugati tájolású, kéttornyú épület. Hom-
lokzata a kolostor homlokzati falával egybeépült, attól mintegy két oldalról „fel-
vezetve” uralja a teret.

„A templom belső tere a jól áttekinthető, egységben tartott jezsuita templomok
térkompozícióját fejleszti tovább, a hajó teljesen nyitottan áramlik a szentély
felé, a hullámzó falfelületet tagoló, oszlopokkal bővített falpillérek rapszodi-
kus ritmusa sietteti ezt a cél felé sodródást. Az építész által meghatározott
teret gazdag művészi élménnyé fokozzák a társművészetek – Kracker Lukács
falképei és Krauss János mozgalmas szobrai –, amelyek itt már egészen szer-
ves részeivé válnak az építészeti téralakításnak.”20

A szerzetesi férfi-beavatás – A jászói premontrei templom ikonográfiája

– 99 –

20 LEVÁRDY FERENC: Magyar templomok művészete, Szent István Társulat, Budapest, 1982,
180–181.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 99    (Black/Black plate)



2. A templom ikonográfiai programja

Jávor Anna szerint Jászón a művészek összehangolt munkájához a premontrei
atyák készítették el az ikonográfiai programot, az egységes belsőt pedig a temp-
lom tervezője, Pilgram minden részletre kiterjedő rajzai határozták meg, ami-
nek kötöttségei közt alkottak a festő, szobrász, illetve márványozó és segédeik.
Írott források erről nem maradtak fenn, mégis egyértelműen „rekonstruálható
a megrendelői szándék”.21

A kolostor középkori eredetű titulusa „Keresztelő Szent János”.22 Az ő éle-
téhez kapcsolódó tanítás jól illeszkedik a rendi spirituális programhoz is, és ez
a hagyományosan hangsúlyos keresztény téma a barokk korban szintén számos
alkotást inspirált.

IV. A templom ikonográfiai leírása

1. A freskók: a párkány fölötti világ23

A freskókat (5 freskó24) és az oltárképeket (összesen kilenc, amelyből hét nagy
és kettő kicsi) Kracker János Lukács (1717–1779) festette 1762–65 közt.

A jászói templom freskói Keresztelő Szent János életét mutatják be. A freskó-
ciklus a következőképpen épül fel: a szentély felől indul a történet a bejárat felé,
ám a legutolsó freskó már nem a történet része, hanem a kórus felett Szent
Cecíliát ábrázolja az angyalokkal.

Guba András SchP – Tornay Krisztina M. Petra SSND

– 100 –

21 JÁVOR ANNA: Johann Lucas Kracker. Egy késő barokk festő Közép-Európában, Enciklopédia
Kiadó, Budapest, 2004, 89.

22 A magyar premontrei alapítások közül még kettőnek a titulusa ez: Jánoshidáé és Zsámbéké.
23 „A barokk templomok képrendjét, ikonográfiai programját írott és íratlan kánonok szabá-

lyozták […]. A boltozaton, a párkányzat felett a Mennyei Jeruzsálem, a megdicsőült Egy-
ház képeit ábrázolták, a párkányzat alatt pedig a küzdő Egyház képeit. Tehát a párkányzat
alatti képek tematikája különbözik a párkányzat fölötti képek tematikájától, a két szint együtt
alkot egy egészet, egységes ikonográfiai programot.” VÁSÁRHELYI ANZELM OSB: A templom
mint iniciációs tér, i. m.

24 Magyar Katolikus Lexikon, „Kracker” szócikk, szerzője a 9 megemlített freskókba nyilván be-
leszámítja a kolostoron belül a könyvtárban és ebédlőben festett képeket is, vagy összeke-
verte az oltárképek számával.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 100    (Black/Black plate)



1. Az első, a szentély feletti jelenet: itt látható Keresztelő Szent János szüle-
tése. Jobb felől a nők csoportja, köztük a kisgyermeket tartó Erzsébet ül, bal
felől az idős apa, Zakariás férfiaktól körülvéve. Felülről egy angyal érkezik a je-
lenethez, kezében keresztet tartva, mintegy megjövendölve a gyermek küldeté-
sét: ő lesz Jézus előhírnöke, a Keresztelő.

2. A második boltíven a betlehemi gyermekgyilkosság jelenete látszik jobb
felől, bal felől pedig az, ahogyan a legenda szerint a szikla eltakarja a menekülő
Erzsébetet a kis Keresztelő Jánossal.

3. A harmadik boltíven, tulajdonképpen a kupola mezőjén látható a legna-
gyobb festmény: a pusztai prédikációt ábrázoló freskó. A nézőnek lent, középen
állva jelenik meg a prédikáló Keresztelő, tőle jobbra fent, a nézőnek már fejjel
lefelé, a közeledő Jézus alakja, emellett számos, színes embercsoport, köztük, a
Keresztelővel szemben egy férfi, maga a festő. Itt, a kompozícióhoz kapcsoló-
dóan a freskó négy sarkában fehérrel megfestve a négy evangélista is megjele-
nik, mivel mind a négy beszél a Keresztelő prédikációjáról, viszont színek nél-
kül, festett szoborként megmintázva: így ők kívül állnak a jeleneten. A szentély
felőli széles hevederíveken az Ecclesia, Synagóga jelképes alakjai, a karzat felőlin
Malakiás és Ézsaiás próféta látható.

4. A negyedik freskó Keresztelő Szent János lefejezését ábrázolja. A kép kö-
zéppontjában egy bitófa áll, a hóhérral. Mellette az előtérben jobb felől Salóme
látszik, ő (helyesebben a mögüle előrenyúló, tálcát tartó két kéz, a szolgája)
nyúl a levágott fejért, s a kompozíciót két dzsidás katona egészíti ki.25

5. Az utolsó, már a kórus feletti freskó Szent Cecíliát és az angyalok kóru-
sát ábrázolja. „Felhőkön elrendezett népes csoportjuk”26 közt Szent Cecília or-
gonán játszik, egy angyal pedig csellón.

2. Az oltárképek: a párkány alatti világ

A főoltárkép
A főoltárkép Jézus megkeresztelkedését ábrázolja. A központi figura Jézus, aki
bokáig a Jordán vizében áll, mellette jobbról Keresztelő Szent János éppen víz-
zel kereszteli, az előtérben tanítványok, idősebb férfiak figyelik a jelenetet, a
háttérben pedig angyalok jelennek meg.

A kép összefüggéseit más kortárs kompozíciókkal remekül bemutatja Jávor
Anna monográfiájában. Szempontunkból fontos, hogy szorosan összefügg más,

A szerzetesi férfi-beavatás – A jászói premontrei templom ikonográfiája

– 101 –

25 Ide tartozna tematikusan a „Heródes lakomája” kép, ami a prelátusi ebédlő mennyezetét díszíti.
26 JÁVOR ANNA: Johann Lucas Kracker, i. m. 95.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 101    (Black/Black plate)



abban a korban elismert és értékelt alkotások megoldásaival, ugyanakkor sajá-
tos, helyi változata a téma megjelenítésének.

A főoltárkép rendkívül gazdagon kiképzett ornamentikájú, tümpanonos,
kettős oszlopos keretbe ágyazva jelenik meg, amelynek tetején az Atyaisten tró-
nol. Az oltárkép festett felületén ábrázolt jelenet a keretező oszlopokon át az em-
berméretűnél nagyobb szobrok kompozíciójával folytatódik, egyetlen élő, ele-
ven rendszert alkotva (a szobrok keze, köpenye benyúlik a kép terébe), ahol
azonban a különböző világok egymásba játszanak. A Jézus megkeresztelkedését
ábrázoló jelenet a bibliai újszövetség korába visz, a kép fölött ábrázolt Atya az an-
gyalokkal az örök jelent, a transzcendens világ rendjét állítja elénk, míg a jelenetbe
bekapcsolt szobrok a kép két oldalán az Egyház történelmének, tanításának hatal-
mas gazdagságát idézik elénk.

A Szentháromság megjelenik a főoltáron: a festményen Jézus, a Fiú és a
Szentlélek, fölöttük, más dimenzióban, plasztikusan és színek nélkül, arányai-
ban is megnövelve az Atya.

Az oltár két oldalán reliefben megjelenik, tulajdonképpen folytatódik a já-
nosi történet két jelenettel: Keresztelő Szent János elfogatása és fogsága.

A jobb oldali első mellékoltár: Mária oktatása
Két püspökfigura vezet a jobb első mellékoltárhoz: még a főoltáron áll Szent
Ambrus, jobbra tőle már a falon Szent Rókus. A stallumok felett Szent Jakab
apostol áll. Az oltárképen Szent Annát látjuk, amint tanítja a kis Máriát, az elő-
térben Szent Joakimot, Mária édesapját, valamint néhány angyalfigurát, akik
teljes természetességgel vesznek részt a család életében. A festményen néhány
realisztikus, kedves elem teszi természetesebbé a családi hangulatot: olló, tű,
varródoboz, kiskutya.

A bal oldali első mellékoltár: Immaculata
A főoltártól egy püspök, Szent Miklós, majd Szent Sebestyén szenvedő alakja,
a stallumok felett pedig egy apostol, valószínűleg Szent Júdás (vagy Szent
Fülöp27) vezet az első bal mellékoltárhoz. Ez Mária mennybevételét ábrázolja
szokatlan módon: sem az apostolok, sem Fia, Jézus nincs a képen. Máriát az
Atya fogadja és angyalok veszik körül. Az egész jelenet a családi és személyes
kap csolatok híjával magának a belső eseménynek a megjelenítését állítja elénk.

Guba András SchP – Tornay Krisztina M. Petra SSND

– 102 –

27 JÁVOR ANNA: Johann Lucas Kracker, i. m. 99. Júdás Tádé személye mellett szól a türjei párhuzam.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 102    (Black/Black plate)



A jobb oldali második mellékoltár: Szent Ágoston
A kompozíció egy püspököt ábrázol hatalmas könyvvel, Szent Ágostont, aki
trónon ül, körötte angyalok, előtte a legyőzött ellenség csoportja fekszik a föl-
dön. Fent „elmélkedéseinek tárgya”, a Szentháromság mutatkozik meg.28

A nagy kép alatt egy kisebb látható: Mária és a kisded Jézus fogadja a kirá-
lyok hódolatát. E kép vázlata Szegeden található, a Móra Ferenc Múzeumban.29

A kisebb képet két oldalról két női szent vagy szimbolikus figura veszi közre:
a baloldali Alexandriai Szent Katalin, kezében a vértanúságát szimbolizáló ke-
rékkel, a másik, rózsakoszorús női szent keresztet tart a kezében, könyvet, és a
könyvön egy koponya van: Szent Rozália remeteszent, palermói szerzetesnő.30

Az oltár két oldalán, a falon két premontrei szent szobra látható, balra a több
szakirodalom által Szent Gellértnek tartott mű,31 amely azonban Szent Gilbert
apátot ábrázolja, a jobboldali Szent Fridericus apátot.32

A bal oldali második mellékoltár: Szent Norbert megdicsőülése
Egy megdicsőült papot, Szent Norbertet látunk az égbe emelkedni, ahol a föld-
ről egy másik személy követi a pillantásával, akinek török szolgája van. A le-
győzött eretnek figuráját a világrészeket szimbolizáló alakok veszik körül.

A nagy kép alatt egy kisebb látható: Mária és a kisded Jézus fogadja a pászto-
rok hódolatát. A kis kép baloldalán egy pálmát tartó, ékes öltözetű női szent vér-
tanú szobra található, Szent Apollónia, akinek oldalához kígyó csúszik, egy sár-
kány és egy oroszlán törleszkedik. A másik oldalon pedig egy koponyát tartó,
kibontott hajú, vezeklő szent nő, Mária Magdolna szobra helyezkedik el.33 Az oltár
két oldalán egy-egy premontrei szent szobra látható: Ludolphus és Evermodus

A szerzetesi férfi-beavatás – A jászói premontrei templom ikonográfiája

– 103 –

28 JÁVOR ANNA: Johann Lucas Kracker, i. m. 96.
29 Barokk művészet Közép-Európában. Utak és találkozások. Történeti Múzeum, Budapest,

1993, 223–224. A vázlat lényegesen bensőségesebb.
30 OTTO WIMMER: Szentek szimbólumai, Jel Kiadó, Budapest, 2008, 229.
31 ARADI NÓRA összefoglaló művében (A művészet története Magyarországon, Gondolat, Budapest,

1983, 292) mint „szent püspök” szerepel a szobor, a jászói Krausz-műveket bemutató több
magyarországi internetes képtár is ezen a néven ismeri a szobrot, személyének ezzel a jászói szo-
borral való egyeztetése azonban félreértés: a „Gilbertus abbas Can. Ord. Pre.” felirat magyaros
félreolvasása. Szent Gellért ábrázolása Türjén azonban ténylegesen megjelenik, míg Jászón nem.

32 JÁVOR ANNA szerint itt és a szemközti oltáron a premontrei rend négy püspök-szentje lát-
ható (Johann Lucas Kracker, i. m. 96.). Azonban közülük kettő nem volt püspök, csak apát:
Gilbertus és Fridericus. Kovács András perjel hívta fel erre a figyelmünket.

33 IGAZ RITA: A barokk Magyarországon, Corvina, Budapest, 2007, 124.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 103    (Black/Black plate)



püspökök. Ludolphus a talpazat felirata szerint vértanú is volt: S. Ludolphus
episc. et. mart. Can. Ord. Pre.

A harmadik jobb oldali mellékoltár: Szent János és András
A képen a cseh szent pap, Nepomuki Szent János látszik, ahogy Szent András
apostol fogadja a mennyben, angyalokkal körbevéve. A földön egy széttört bi-
lincs is látszik, a pap kezében feszület, feje körül csillag-glória. András Sauberer
apát rendi neve volt, János pedig a legnagyobb cseh szent, azonkívül a festő és
a szobrászművész is Johann volt.

A kijárat felé eső részen, jobb felől áll a falon kiképzett fülkében Szent József
szobra a kis Jézussal.

A harmadik bal oldali mellékoltár: Szent Borbála vértanúsága
Az oltárképen egy, a középkorban igen kedvelt szent vértanú nő kivégzését lát-
juk: Szent Borbála lefejezésének jelenetét ábrázolja a kép, alatta egy kisebb
képen egy vértanú püspök, Apor Vilmos arcképe a legújabb korból. Borbála a
14 segítő szent egyike volt.

Egy férfi szent szobra áll az oltár oldalán bal felől a fali fülkében, Páduai Szent
Antal a Kisjézussal. Más források szerint a premontreiek kedvelt szentje, Her -
mann Szent József, akit szintén a Kisjézussal szoktak ábrázolni. Számunkra ez
utóbbi az elfogadhatóbbnak tűnő verzió.34

V. A jászói apátsági templom ikonográfiai tartalmának elemzése

1. Főoltárkép

A főoltárkép azt az evangéliumokban leírt jelenetet35 ábrázolja, amikor Jézus
„beavatódik”, felveszi azoknak a jelét, akik megtérnek Keresztelő János prédi-
kációjának hatására. Innentől az ő tanítványi köréhez tartozik, a zsidó nép azon
részéhez, akik hallgatnak a próféta szavára. Ugyanekkor az evangélium tanúsága
szerint megnyílt az ég és Jézus szózatot hallott az égből: „Te vagy az én szeretett
fiam, akiben kedvem telik.” Ez a pillanat egyben annak kinyilatkozása is, ami leg-

Guba András SchP – Tornay Krisztina M. Petra SSND

– 104 –

34 JÁVOR ANNA: Johann Lucas Kracker, i. m. 99. A jászói premontrei templom alaprajzát lásd
FARBAKY Péter: Magyar reneszánsz és barokk építészet, BME Építészettörténeti és Elméleti In-
tézet, Budapest, 1982, 77.

35 Mk 1,7–11; Mt 3,13–17; Lk 3,21–22.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 104    (Black/Black plate)



fontosabb identitás-meghatározó viszonya: ő az Atya szeretett Fia. Az Atyaisten
a kép fölött szoborként ábrázolva valóságosan is megjelenik. A festményen meg-
jelenő történet, a szobor és a festmény kompozíciója kétszeresen felhívja a fi-
gyelmet az Atya és a Fiú viszonyára.

A képet szemlélő szerzetes az ábrázolás erőteljessége miatt könnyen belehe-
lyezkedhet Jézus szerepébe, átéli Istennel az atya–fiúi viszonyt, amiben megéli
Isten neki, teremtményének, fiának szóló feltétlen elfogadását. Mindezt az áb-
rázolás azzal is segíti, hogy az Atya szoborként plasztikusan térben is megjele-
nik a szemlélő számára, s így intenzívebben jelen van. Az apa–fiúi viszony ter-
mészetesen megszólítja a szerzetesben a saját apjával való viszonyát, illetve
áttételesen az elöljárójával való viszonyát is. Mindezen viszonyok hiányait, se-
beit az Atyaistennel való viszonya teljessé teszi: gyógyítani-segíteni tudja.

Visszalépve a képen ábrázolt történethez, azon Jézus nyer beavatást saját kül-
detésének lényegébe: mostantól ezt az örömhírt hirdeti. Ekkor kezdődik meg
nyilvános tanítói fellépése is. Ez egyben Jézus első megjelenése a nagy nyilvá-
nosság előtt a szinoptikusoknál. Érett, felnőtt férfiként lép fel, megmutatja
magát a közösségnek, elvállalja az életfeladatát.

Ne feledjük, hogy egy lelkipásztori küldetéssel rendelkező rend tagjai nézik
ezt a képet. Küldetésük az Ige hirdetésére szól. Minden egyes alkalommal, ami-
kor erre a képre néznek, saját küldetésük erősödik meg, illetve reflektálniuk kell
arra, hogy is állnak ezzel.

Jézus nyílt kiállása egy látszólag megalázó-önfeltáró rítussal kezdődik: levet-
kőzve áll a vízben és János vízzel öntözi a tisztulás jeléül: vagyis azok mintájára
cselekszik, akik elismerik, hogy bűnösök, és rászorulnak a másik tisztítására, s
azt vállalják fel, hogy védtelenek, meztelenek.

Az előtérben álló idősebb tanítványok szenvedélyes mozdulatokkal szemlé-
lik a történteket. Az evangélium szerint ők is látták és hallották a szózatot és a
galamb képében leszálló Szentlelket. Ez egyben a Szentháromság emberek előtti
megjelenésének, kinyilatkoztatásának pillanata is.

A főalakot, Jézust, fény veszi körül, a fény forrása ő maga, s a sugárzás kö-
rülötte a vízen, a leplen szétárad. „Világos mandorla fogja körül egész testét.” 36

2. Szentély

A beavatási pillanat a templom leginkább szent helyén: a Szentek szentjében,
frontális nézetben jelenik meg. A kinyilatkoztatás, a megnyilvánulás pillanatát

A szerzetesi férfi-beavatás – A jászói premontrei templom ikonográfiája

– 105 –

36 JÁVOR ANNA: Johann Lucas Kracker, i. m. 92.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 105    (Black/Black plate)



állítja elénk, azt a tiszta pillanatot, amikor az ember (emberré lett Isten) öna-
zonossága és küldetése kinyilvánul. A szerzetesek számára is hivatása, elhívatása
pillanata egyúttal önmaga megtalálásának pillanata is.

A szent tér ikonográfiai programjának fókuszában vagyunk: a fiatal, elhiva-
tott férfi megkapja és elvállalja hivatását a nyilvánosság előtt: feltárul előtte kül-
detésének mélysége, és ezzel egyszerre kapcsolódik az előtte járókéhoz.

Jézusnak ez a tette a templomban megjelenő történeti alakok értelmezési
keretét meghatározza. Minden, ami a múltból megjelenik a szerzetes előtt, örök-
ség, melyet magára vesz és tovább ad. Ez persze nemcsak az ábrázolt örökségre
igaz, hanem az élő szerzetesi közösségre, annak konkrét spirituális örökségére is.

A keresztelkedési-beavatódási jelenet feletti mennyezetfreskón Keresztelő János
születésének ábrázolása a beteljesült ígéret szimbóluma. Zakariás, János atyja
akkor kapta az ígéretet, hogy fia születik, amikor ennek már nem volt emberileg
lehetősége: Erzsébet, a felesége és ő maga is élemedett korúak voltak. Nem is hitt
Zakariás az őt megszólító angyalnak, ennek ellenére mégis megélte fia születését.

Jézus a keresztelkedés pillanatában a fia születéséről hírt kapó Zakariáshoz
hasonlóan még az ígéret állapotában van: az Atya szeretett Fiának nevezi őt. Ez
a küldetés megkapásának az ideje, pillanata: Zakariás ekkor hitetlenkedett,
ennek ellenére Isten hűséges volt az ígéret teljesítésében. A két jelenet a meny-
nyezeti freskón és az oltárképen egymáshoz kapcsolódik: a beavatott fiatal férfi ígé-
retet kap, amire Isten hűsége a garancia.

Minden beavatási szertartás meghatározó mozzanata a közösségi felelősség-
vállalás, küldetés elfogadása egy felsőbb hatalomtól, Istentől. A szerzeteseket, akik
beléptek a templomba, újra meg újra felszólította ez a kép arra, hogy küldetésü-
ket teljes felelősséggel vállalják, úgy, hogy maguk mögött tudhatják Isten erejét.

3. A szentély szobrai

A főoltártól jobb felé indulva még az oltáron Szent Ambrus, mellette jobb felől
Szent Rókus, majd a stallumok felett, de még a szentélyben Szent Jakab apos-
tol szobra áll. Bal felé indulva Szent Miklós még a főoltáron, majd Szent Se bes -
tyén, végül Szent Fülöp apostol szobrai következnek.

Ha pusztán a szobrok által megjelenített képet látjuk, akkor érett, biztonságot
(tudást, bölcsességet és jóságot) sugárzó főpapok figurái állnak a főoltáron, szinte
az oltárkép evangéliumi jelenetének részeként, jobbra indulva pedig a pestises be-
tegek védőszentje, Szent Rókus jelenik meg, vándorként, kutyával, akinek hatalma
van a betegségek fölött. Gyógyulást ígér az alakja, ahogy vele átellenben Sebestyén
átnyilazott figurája a vértanúságot jeleníti meg, a kínok bátor és hittel való elvise-

Guba András SchP – Tornay Krisztina M. Petra SSND

– 106 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 106    (Black/Black plate)



lését. Ugyanarra az élethelyzetre utalnak: a szenvedésre és ennek két lehetséges ki-
menetelére: gyógyulásra illetve halálra, mindkettőre egy-egy mintát adva.

A harmadik szobor-pár, a szentély legkülső részén a két apostol figurája, a za-
rándok Jakabé és Fülöpé. Apostoli tekintélyük, ugyanakkor megjelenésük egy-
szerű volta (Fülöp gyalogosan, mezítláb, Jakab saruban) érett, tekintélyes fér-
fiakként jeleníti meg őket, minden rangjelzés nélkül.

A szentély szobrai olyan férfimintákat tárnak a néző elé, amelyek az érettség,
bölcsesség, tekintély, biztonság, s a szenvedés értelme és vállalása, a vele való
szembenézés világát nyitják meg, egyfajta fejlődési távlatot adnak.

4. Az első két mellékoltár

A két mellékoltár Mária életének elejéről, gyermekkoráról és lezárulásáról,
mennybevételéről, üdvözüléséről szól. Mária földi életének eseményei e kettő
között játszódtak. Az egyiken a családi bázis, a biztos háttér jelenik meg, a má-
sikon életének beteljesedése, örök és megváltoztathatatlan csúcsa: mennyei di-
csősége látható.

A két oltár között állva azon a területen vagyunk, ami a ténylegesen leélt
földi élet íve: a gyerekkorból kilépett emberé a halálig, a halál utánig.

A két mellékoltár felett a betlehemi gyilkosság és Keresztelő Szent János
(meg) menekülésének jelenete látható a mennyezeten. Ez a félelmetes, horro-
risztikus jelenet és a megmenekülés ábrázolása a félelmek és reális veszélyek mel-
lett az isteni gondviselés csodálatos védelmét, a kiválasztottakat oltalmazó atyai/anyai
szeretet példáját mutatja azon terület felett, ahol a földi élet világa húzódik.

Ez a terület egyben az is, ahol a női elem dominál, családi körben (Szent Anna,
Joachim, Mária) és megdicsőülve (Immaculata). Ez a nőiséget pozitív és spiri-
tualizált- átlényegített formában ábrázoló képi világ a szemlélő számára a női prin-
cípiummal való találkozást is lehetővé teszi. Egyrészt saját családi élményvilágát
ismeri fel és látja idealizált megjelenítésben, amivel behozhatóvá válik minden
saját élmény, másrészt az ideális nőt, az Immaculátát, a szentet, tisztát, gyönyö-
rűt látja megjelenítve a másik oldalon. Mindez a férfiszerzetesnek segít integrálni
saját női oldalát, animáját, elfogadni, feldolgozni, megszeretni énjének „női” elemeit.

5. A középső két oltárkép-pár

A premontrei rend nagy szentjei, Szent Norbert és Ágoston, a leginkább iden-
titást meghatározó személyek a rendi lelkiségben, a kupola alatti két oltáron
kaptak helyet. Ez a templom legfelemelőbb helye, a kupola által megkoronázva,

A szerzetesi férfi-beavatás – A jászói premontrei templom ikonográfiája

– 107 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 107    (Black/Black plate)



itt állva tárul fel a templom egész belső szerkezetének ünnepélyessége, könnyed
és érzelemgazdag világa.

A premontrei rend fő mesterei, az alapító Szent Norbert és a regula írója, Szent
Ágoston a templomnak ezen a központi részén megdicsőülve jelennek meg, fe-
lettük pedig Keresztelő Szent János igehirdetésének jelenete elevenül meg. Képi
szinten összekapcsolódik az evangéliumi igehirdetés, a közeledő Jézusra, Mes-
siásra való rámutatás és a premontrei rend tagjai számára az ősi premontrei
rendi mesterek iránymutató tanításának állandó jelenléte. Ez a helyszín szelle-
mileg fogja össze mindazt, ami a premontrei küldetés lényege: hirdetni a Meg-
váltót, előkészíteni útját, tanítani, és mindezt egy pontosan meghatározott for-
mában, a mesterektől tanult módon tenni, a szerzet kötelékében.

Ágoston és Norbert képeit négy püspökszobor veszi körül, a predellákon
ábrázolt Pásztorok imádása és Királyok imádása jelenetet pedig két-két női alak,
szent. Az oltárképek magasságában tehát 6 jelentős püspök látható, a szobrok
statikusan, a képek mozgalmasan jelenítik meg őket. A predella magasságában
azonban a Kisjézus imádásának bensőséges, családias képeit négy nőalak ékesíti.
A fenti sor az eretnekek feletti győzelmet, a magasztos és összetett hitigazságo-
kon való elmélkedést, a mennyei dicsőséget ábrázolja, az alsó sor a Gyermek-
kel való találkozás, a bensőségesség világába vezet, ahol a hatalom és gazdagság
hódol az isteni mindenhatóság előtt, magát megalázva, és az isteni Gyermek is
alázatosan a pásztorok körében jelenik meg. Ezen az alsóbb soron állnak őrt
mintegy a női szentek, ketten koponyával, Mária Magdolna, Szent Rozália,
Szent Katalin a vértanúságára utaló kerékkel, Apollónia pedig állatokkal, sár-
kánnyal, kígyóval, oroszlánnal. A nők, koponyák, állatok világában, mondhat-
juk az ösztönök, érzelmek világában az alázat, elfogadás képei jelentik a köz-
pontot (a két Kisjézus imádása-jelenet), a fenti sorban pedig a stabilitás, az erő,
a szellemi-lelki erő, a győzelem és dicsőség képei uralkodnak. Mindez össz-
hangban van azzal a jelentéssel, amit a kolostor franciakertje hordoz: ez a ra-
cionalitás, az emberi szellem és tudatosság uralma a természeti vadságon.

Talán lehet ezt a test és a lélek két világára vonatkoztatni, melyek egymásra
épülve, együtt jelennek meg itt. Az alsó sorban a férfiak (pásztorok, királyok)
hódolnak a kisfiú alakjában testben megszületett Isten előtt, és ezzel alávetik
magukat a testi mivoltból fakadó korlátnak, elfogadják mint evilág törvényét:
a nemileg és testileg meghatározott valóságot.

A fenti képsor a szellemi-lelki valóság megjelenítése, az ember magasabb képes-
ségeinek, törekvéseinek, vágyainak és tudatosságának megjelenítője, ami azonban az
alsó ösztönvilág, érzelmi szféra elfogadásán áll, azon alapulva bontakozik ki.

Guba András SchP – Tornay Krisztina M. Petra SSND

– 108 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 108    (Black/Black plate)



6. A hátsó két oltárkép-pár

A templomba belépőhöz legközelebb álló két oltár tematikáját többnyire a meg-
rendelők személyes érdekeltségéből magyarázzák, mivel az építtető Sauber apát
András volt, így került Szent András apostol a jobb oldali mellékoltárra, mint aki
fogadja a mennyben Nepomuki Szent Jánost, a barokk kor egyik legkedveltebb
szentjét, és egyben a festő Johann Kracker védőszentjét. Annyi bizonyos, hogy
a hagyományból nehéz megmagyarázni kettejük különös összekapcsolását.37

A szemlélő két férfi találkozását látja, akik „a pályát befutva”, a mennyei di-
csőségben üdvözlik egymást. Mindkettejük élete bevégzett és meggyőződésük-
höz, hitükhöz, elkötelezettségükhöz hűen, vértanúként befejezett életút, ami
különösen is hitelesíti személyüket. Mindkettő egyházi férfiú: apostol, pap.
Megjelenítésükkel tehát egy hiteles, hűséges egyházi szolgálatot végző világ tárul
a néző szeme elé.

A hűség a szemben lévő oltárkép témájával is szorosan összekapcsolódik. A Szent
Borbála vértanúságát ábrázoló kép a középkor óta nagy népszerűségnek örven -
dő szentet állítja elénk, akit elsősorban a haldoklók védőszentjének tartanak.
Azon pillanathoz kötik az ő különös segítőkészségét, amikor az ember végső
hű sége tétetik próbára.

A két oltár felett, a mennyezeten pedig Keresztelő Szent János vértanúságá-
nak jelenete borul a néző fölé: tematikusan illeszkedve a két oltárképhez, azt a
jelenetet ábrázolja, amikor Jánost lefejezik: életével fizet prófétai szavaiért.

A hely, ahol ennek a hármas képi anyagnak az erőtere kibontakozik, a bejá-
rat után, a karzatot éppen elhagyva, a templomba beérve az első olyan tér, ahon-
nan az egész templombelső feltárul, annak nagyszerű, lenyűgöző erejével. Ebben
a térben a halálig való hűség szólítja meg a belépőt, aki egyszerre találkozik ennek
a hűségnek a mintájával, hívásával és a templombelsőben feltáruló, hívogató-
vonzó világgal. Elköteleződésre hív ez a helyszín, és az elköteleződést erősíti.

Még egy vonulata figyelemre méltó ennek a térnek: a két mellékoltár előtt
a falon egy-egy Kisjézust tartó Szent József és Hermann Szent József szobor áll
egy-egy fülkében. A Gyermek Jézus mint ígéret, mint küldetésre hivatott, ki-
választott kisfiú egy-egy érett, felnőtt, atyaian gyengéd és erőteljes férfi kezében
nyugszik. Nyilvánvaló, hogy a gyermeki lét itt biztonságban van: a fejlődése, ki-

A szerzetesi férfi-beavatás – A jászói premontrei templom ikonográfiája

– 109 –

37 Kracker különösen is közel állhatott a megrendelő Sauberer apáthoz: egyéb ezt bizonyító
adatokon túl különös véletlenként ugyanazon év ugyanazon napján haltak meg (1779. no -
vember 30.), különböző helyszínen. Ezt egy jászói premontrei kézirat is csodálva említi:
Rendtört. Cs. J. M. nov. O.C.Praem. 1941/1942. Kovács András jászói perjel szíves közlése.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 109    (Black/Black plate)



bontakozása biztosított, mintát és távlatot kap az őt hordozó felnőtt férfiak
által. Másrészt a szemlélő szerzetes apai érzéseit teszi átélhetővé.

A bejáratnál hangsúlyosan megjelenő két gyermek-ábrázolás a fejlődés, nö-
vekedés belső képét érinti meg a belépőben, az ehhez szükséges biztonságot,
szeretetet és az erre való ráhagyatkozást, bizalmat.

ITT FÉRFIAK ÉLTÉK LE ÉLETÜKET

A templom plasztikus és képi ábrázolásait sorba véve rámutattunk arra, hogy
milyen jelentést hordoznak, hordozhatnak a szerzetesek/szemlélők számára ezek
az alkotások. Vagyis az alkotásokból tekintettünk a szemlélő felé.

Azonban érdekes lehet kiindulni magából a szemlélőből: abból a szemlélőből,
aki évszázadok hosszú során át e térben élt. Olyan férfi ő, aki egy teljes életet él le
ezen falak között. Ennek az életnek a folyamat-jellegét megragadhatjuk azzal, ha
Erikson személyiségfejlődési modelljét követve végigmegyünk azokon a lényeges
fordulópontokon, kríziseken, melyeket átéltek az itt élő szerzetesek. S közben meg-
vizsgáljuk, hogy a körülöttük lévő ábrázolások hogyan segítették/segíthetik őket
ezen krízisek megoldásában: miként váltak a férfi-beavatás lépcsőfokaivá.

Ennek kifejtésére itt nincs mód: összegezve azonban fontos megállapítanunk,
hogy különösen a korai gyermekkor bizalom-krízisét, a pubertás identitás-krí-
zisét és az időskor saját élet-értékelési krízisét segíti-gyógyítja kiemelten a jászói
szent tér szakrális szimbólum-rendszere: ezekkel kapcsolatos a legtöbb ábrázolás.

A kolostorban élő szerzetesek férfiak. Fontos azt is megvizsgálni, hogy sajá-
tos férfi identitásuk kialakításában segítették-e őket a kolostor ábrázolásai? Erre
a választ úgy keressük, hogy Richard Rohr szemléletét követve a férfi identitás
kifejlődésének főbb mozzanatait tekintjük végig, vizsgálva, hogy a kolostor mit
üzen ezekkel kapcsolatban.

A FÉRFI ÚTJAI

A következőkben Richard Rohr ferences szerzetes gondolaihoz kapcsolódunk.38

Rohr a férfi fejlődésének útját és beavatását fogalmazza újra gyakorlatban és el-

Guba András SchP – Tornay Krisztina M. Petra SSND

– 110 –

38 RICHARD ROHR: A Férfi Útja, Ursus Libris, Budapest, 2001; ID.: A Férfi Útja II, Ursus Lib-
ris, Budapest, 2004; ID.: Adam’s Return: The Five Promises of Male Initiation, Crossroad
Publishing Co, U. S., 2004.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 110    (Black/Black plate)



méletben. Az ezzel kapcsolatos megfontolások szorosan ide tartoznak, hiszen fér-
fi szerzetesek személyiségének fejlesztését fedeztük fel a kolostor vizuális programjában.

Rohr a férfi személyiségének fejlődésében kettős mozgást vél felfedezni.
Mindkettő szembe megy azzal a sztereotípiával, amit a társadalom a férfisze-
repben megfogalmaz. Ez a sztereotípia egy olyan társadalmi szerep, mely elfo-
gadottságával nagy csábítás minden férfi számára.

A sztereotípiától való függetlenedés első útja a férfi számára saját női oldalának
felfedezése. A belső érzékenység, az empátia, az érzések, az intuíció önmagában
való felfedezése, értékelése és használata. Ezt általában a nőkkel való találkozás és
kapcsolat közben fedezheti fel a férfi.

A kolostorban élő szerzetesek számára ez a Mária-kultuszban adatik meg.
A má riás lelkület kialakítása ezeknek a női erényeknek a megjelenését szolgál-
ják a férfi szerzetesben.

A jászói templomban az első mellékoltárpár jeleníti meg ezt a lehetőséget. Fel
kell hívnunk azonban a figyelmet arra, hogy ebben a szakrális térben ez a moz-
zanat kevésbé hangsúlyos, mint más premontrei templomokban, pl. Csornán.

A templom hátsó részében, vagy másként szemlélve: a bejáratnál található
két szobor, amelyben két férfi szent kisdedet tart, szintén a férfi női oldalát je-
leníti meg, engedélyt adva a szerzetesnek arra, hogy ilyen irányú – tulajdon-
képpen hagyományosan nőiesnek tartott, gyengéd – érzéseit megélje.

A másik, illetve második utat Rohr Keresztelő Szent János útjának nevezi. Ennek
megjelenítése igen hangsúlyos a jászói templomban. Ez az út a vadsággal való ta-
lálkozás útja. Ez a vadság szólítja Jánost a pusztába, ez állítja szembe a társada-
lom kétszínűségével, ez ad erőt neki arra, hogy kimondja az igazságot és bűn-
bánatra szólítson fel mindenkit. Ez a vadság, agresszió tud pusztító lenni, ami
megjelenik a betlehemi gyermekgyilkosságban (itt ez a jelenet csak jelzés-sze-
rűen látható: az előle a pusztába menekülő csecsemő János és anyja freskóján),
vagy néhány durva, vad ószövetségi jelenetben (pl. Illés hatására az ál-próféták
meggyilkolása [1Kir 18,40], vagy Elizeus átka és az őt csúfoló fiúk halála [2Kir
2,24]), és tud prófétai személyiségeknek erőt adni, akiknek sorába tartozik János
is. De még így is veszélyes, mert áttör minden társadalmi és vallási struktúrát.
Ezért az egyházak tanításában nem is nagyon hangsúlyos. S talán nem véletlen,
hogy az Egyház Anyaszentegyház, aki magához öleli fiait, rossz esetben magához
köti, és nem engedi találkozni saját vadságukkal, saját prófétai mivoltukkal.

Ebben a templomban a Keresztelő János képviselte út nagyon kifejezett, és
az előbbiek alapján veszélyesen hangsúlyos. Alig képzelhető el, hogy ne volna
az építtető tudatos programjának része. És természetesen a szent térben egyér-
telmű a jelzés: aki erre az útra lép, a vértanúság felé tesz lépéseket.

A szerzetesi férfi-beavatás – A jászói premontrei templom ikonográfiája

– 111 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 111    (Black/Black plate)



E férfi vad energia előhívásának és teremtő mederbe való terelésének eszköze
a beavatási rítus. Épp ez a témája a főoltár képének. Jézus ezzel elszakad anyai
környezetétől, otthonától, amit később kifejezetté is tesz az evangéliumokban
(„Ki az én anyám, és kik az én rokonaim?”, Mt 12,46–50). Az Atyához kötődik,
világossá válik identitása, betagozódik a bűnbánók közösségébe, és egyértelművé
válik előtte ottani küldetése. Szimbolikus újjászületés ez, ahogy az ember gyer-
mekien meztelenül, semmit sem birtokolva újjáéled. Mindez ott a képen.

A szerzetesek örökfogadalma bizonyos értelemben ezt a pillanatot mintázza.
Ebben a templomi környezetben viszont nyilvánvalóan feltárul ennek a rítus-
nak teljes jelentése.

Rohr szerint a férfiak fejlődésének legnagyobb akadálya az apák hiánya és az
apáktól elszenvedett sebek.39 Hiszen az apa az, aki először kimondja egy fiúnak,
hogy férfi vagy, az utódom, férfi energiám örököse, és ez jól van így. Ha ez nem
hangzik el, mert vagy nincs apa, vagy ez az apa rossz, akkor alig gyógyuló ha-
lálos sebeket szenved a fiú.

A főoltárképen azonban minden szerzetes megkaphatja apai sebeire a gyógyu-
lást: a képen az a jelenet jelenik meg hatalmas, lenyűgöző és ellenállhatatlan for-
má ban, amikor az Atya így szól a fiához: „Te vagy az én szeretett Fiam…”

Amikor most végigjártuk a templomot, természetesen nem állítjuk, hogy
Richard Rohr lélektani szemléletét ismerték az építtetők. Azonban a férfi má-
sodik, prófétai vadsággal kapcsolatos útja annyira erőteljesen jelenik meg a jászói
templom ábrázolásaiban, s olyan meghatározónak tűnik ikonográfiai program -
jában, hogy szinte egyértelmű szerzői szándékot feltételez.

Amint említettük, Jászó a fiatal szerzetesek nevelésének helye is volt. Az igen
átgondolt tematikával rendelkező épület mindenképpen teljes emberségük ki-
bontakozásában segítette a benne élőket.

Guba András SchP – Tornay Krisztina M. Petra SSND

– 112 –

39 Vö. RICHARD ROHR: A Férfi Útja II., i. m. 95–101.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.06.09.  12:59  Page 112    (Black/Black plate)



Balla Péter: Gyermekek és szülők
kapcsolata. Az Újszövetség
tanítása kortörténeti kontextusban
Kálvin Kiadó, Budapest, 2010, ford. Mucsi
Zsófia.

Érdekes és hiánypótló szakirodalomként üd-
vözölhetjük Balla Péter munkáját. A szerző az
ókori társadalmak sajátos családi hagyomá-
nyait feltárva elsősorban az újszövetségi iratok
családfelfogásában mutatkozó jellegzetességek
vizsgálatát tűzte ki célul. Hogyan értelmez-
hetjük Jézus családi kapcsolatokat erősítő
megnyilvánulásait a tanítványaitól elvárt, tel-
jes embert kívánó szolgálat fényében? E kér-
désre igyekszik a szerző körültekintő, számos
kortörténeti dokumentumra kiterjedő her-
meneutikai elemzés útján választ adni.

A könyvben részletes elemzést találunk a hel-
lenizmus korától a Kr. u. III. századig terjedő gö-
rög, latin és zsidó források szülő–gyermek viszonyt
érintő megállapításairól, melyet az evangéliumi
hagyomány hasonló mélységű áttekintése követ.
A szerző fő törekvése annak az újszövetségi fe-
szültségnek a feloldása, amely a „tiszteld apádat
és anyádat” parancsolat és Jézus radikális mon-
dásai között húzódik. Az ókori pogány hagyo-
mányok elemzése alaposan feltárja a szülők
iránti kötelességek jellegét, forrásait és indokait.
Ugyanakkor a vizsgált szövegekben e kötelessé-
gek korlátozása is megtalálható, hiszen az iste-
nek az elsők a rangsorban, és ők bizonyos ese-
tekben felülírhatják az emberek törvényeit.
A zsidó forrásokból kimutatható gyermeki kö-
telezettségek nagyon hasonlítanak a pogány szö-
 vegek alapján azonosíthatókhoz, de annál lé-
nyegesen szigorúbbak. A kötelességeket korlátozó
tényezők viszont elég jellegzetesek, főként a „ju-
daizmusra” való áttérés és a templomhoz való hű-
ség indokolhatja a zsidó vallást ellenző szülők
végleges elhagyását. Ez a lehetőség pedig egyér-
telműen az isteni tekintély szülőket megelőző do-
minanciájával magyarázható.

A szülő–gyermek kapcsolat újszövetségi vizs-
gálatánál részletes elemzésre kerülnek az evan-
géliumi szövegekben megjelenő, s az ötödik pa-
rancsolat különböző értelmezése miatt keletkező
családi konfliktusok okai, forrásai. A kutatás úgy-
szintén domináns része a „páli korpusz” hagyo-
mányainak és az Újszövetség későbbi iratainak
áttekintése is. A szerző fő következtetései szerint
„az őskereszténység valószínűleg nem úgy értette Jé-
zus radikális mondásait, hogy szakítani kell az ötö-
dik parancsolattal. Inkább azt gondolták, hogy Jé-
zusnak (akit Istennek tartottak) kell a legelső helyen
állnia, és a sürgető hívása a tanítványságra nem állt
ellentétben azzal, hogy a keresztények nagy több-
ségének rendezett családban kell élnie, és a társa-
dalmi környezettel együtt kell vallania, hogy a gyer-
mekek tiszteljék a szüleiket és engedelmeskedjenek
nekik”. Balla Péter könyve alaposan kidolgozott,
pontos adatokkal és logikus elemzésekkel alátá-
masztott munka, me lyet gazdag tartalma és kor-
szerű szemlélete alapján bátran ajánlhatok min-
den értő és igényes olvasó számára.

Pálvölgyi Ferenc

Norman Kretzmann:
The Metaphysics of Theism.
Aquinas’s Natural Theology in
Summa Contra Gentiles
Clarendon Press, Oxford, 1997.

Talán különös vállalkozásnak tűnik olyan
könyv ről recenziót írni, amelynek papírkötésű
kiadása is immár tíz évvel ezelőtt jelent meg.
Mivel azonban e mestermű magyar nyelvű re-
cenziója azóta is várat magára, e hiány pótlá -
sát többé nem halogathatjuk.

Norman Kretzmannt, a Cornell Univer si ty
professzorát, a The Cambridge History of La ter
Me dieval Philosophy (1982) szerkesztőjét aligha
kell bemutatni a középkori gondolkodás iránt
érdeklődőknek. Ám az talán kevésbé ismert,
milyen tragikus körülmények között született

RECENZIÓK Sapientiana 4 (2011/1) 113–118.

– 113 –

RECENZIÓ:Sablon kéthasábos  2011.06.14.  10:22  Page 113    (Black/Black plate)



az eredetileg háromkötetesre tervezett remek -
mű, amelynek rövid bemutatására vállalko-
zunk. A szerző már hozzálátott grandiózus
vállalkozásához, hogy megírja analitikus meg-
közelítésű kommentárját Aquinói Szent Tamás
Summa contra gentiles című művéhez, amikor
az orvosok rákot diagnosztizáltak nála. Keve-
sebb mint két évet jósoltak számára. A profesz-
szor ezután még hét évet élt, ám a három ter-
vezett kötetből csak kettőt tudott befejezni.
A kórral szembeni sztoikus hozzáállásáról a
középkori filozófia másik neves szakértője,
An thony Kenny vall What I believe című el-
mélkedésében (2006). Amikor Kenny telefo-
non felhívta barátját, megjegyezve, hogy cso-
dál ja filozofikus nyugalmát, ő csak annyit
válaszolt: „Hát persze! PhD-m van a tárgyból!”

Kretzmann művét az a világos belátás ins-
pirálta, hogy a filozófia hagyományos (antik
és középkori) tárgyterülete javarészt egybeesik
a teológiáéval. Ennek kétségtelenül legvilágo-
sabb példáját a metafizikai diszciplínában, a
theologia naturalisban találhatjuk meg, mely
hivatásának tekinti, hogy úgy alapozza meg a
teológiai igazságokat, hogy olyan alapelvekből
(premisszákból) vezeti le azokat, amelyek nem
a hiten alapulnak. A természetes teológiának
ez a körvonalazása – azt hiszem, egyetérthe-
tünk a szerzővel – egybeesik azzal a program-
mal, melyet Szent Tamás a „Filozófiai sum-
mában” végrehajtott. Kretzmann a Summa
contra gentilest a természetes teológia máig leg-
igényesebb és legígéretesebb vállalkozásának
látta, ezért tett nagyratörő kísérletet arra, hogy
e mű első három könyvének argumentumait
az analitikus iskola eszköztárával elemezze.

E nagyszabású munkának tehát csak az el -
ső két része készülhetett el. A The Metaphysics
of Theism címet viselő első kötet azokat az ér-
veket vizsgálja meg, melyeket Tamás Isten lé-
tével és tulajdonságaival kapcsolatban fo-
galmazott meg, míg a The Metaphysics of
Crea tion jórészt a teremtés ténye melletti ér-

veket elemzi. A tervezett utolsó kötet pedig,
mely a The Metaphysics of Providence címet
viselte volna, a célirányosság, valamint a gond-
vi selés melletti argumentumokat tekintette
vol na át. A címek is jelzik, hogy a kötetek a
tamási mű könyveinek tartalmához igazod-
nak. A munka mégsem tekinthető hagyo-
mányos értelemben vett kommentárnak.
Nem a Summa contra gentiles-kommentárok
szokásos útját járja ugyanis, bemutatva a fe-
jezetek tartalmát, és azok történeti kontex-
tusát. Ehelyett kiválasztja azokat a kulcsfon -
tosságú érveket, melyeken Tamás természetes
teológiájának roppant épülete nyugszik, s eze-
ket elemzi aprólékos elmélyültséggel. Műve
az angolszász analitikus iskola hagyományá-
ban áll, ám a szerző azzal, hogy figyelmét fe-
gyelmezetten újra és újra az „egészre”, a theo -
logia naturalis összefüggő épületére szegezi,
képes elkerülni a logikai analízis természetéből
adódó szükségszerű perspektívavesztést. Az
egyes érveket nem naivan, kontextusukból ki-
metszve és premisszáikban elszigetelten elem-
zi, hisz ami igazán foglalkoztatja, az volta-
képpen az átfogó szerkezet, melyben Tamás
a filozófia és a teológia épületét egyesítette.
Úgy vélem, ezek a strukturális, alaposan át-
gondolt elemzések Normann Kretzmann
művének legmaradandóbb, legbecsesebb ré-
szei, s belátásai új fényt vetnek a hit és ész vi-
szonyára Aquinói Szent Tamás életművében.

Szeiler Zsolt

Veronika E. Schmitt OCD:
A Kármel elfelejtett gyökerei
Sarutlan Kármelita Nővérek, Magyarszék,
2009, ford. Kausz-Oláh Zsuzsanna.

Aki látott már vízmosta árokparton kapaszko-
dó fákat, az tudja, hogy a gyökerek világa nagyon
szövevényes. S arra is ráérezhet, hogy egy egész-
séges fának legalább akkora a gyökérrendszere,

Recenziók

– 114 –

RECENZIÓ:Sablon kéthasábos  2011.06.14.  10:22  Page 114    (Black/Black plate)



mint a lombkoronája. Nincs ez máshogyan ak-
kor sem, amikor a nyugati szerzetesi hagyomány
klasszikusan kontemplatív rendjeként számon tar-
tott Kármel gyökereinek nyomába szegődik a ku-
tató és vele együtt az olvasó. Veronika E.  Schmitt
dachaui karmelita nővér könyve arra próbál rá-
mutatni, hogy a karmelitáknak a latin egyház-
ban mintegy 800 éve terebélyesedő fája messze
Keletre, a korai szerzetesség szemlélődő hagyo-
mányába bocsátja éltető gyökereit. Tézise szerint
a később felvett jogi struktúra ellenére, mely a kö-
zösséget a kolduló rendek közé sorolja, a Kár mel
– különös tekintettel annak női ágára – tartal-
milag valójában monasztikus rendnek tekinthető.

A Magyarszéken minden tekintetben „mo-
nasztikusnak” nevezhető életformában élő Sa-
rutlan Kármelita Nővérek kiadványa a német tu-
dós szerzetesnő két írását egyesíti egy kötetben.
Az első a Kármel elfelejtett gyökereit a történész
és régész szemével, eszközeivel igyekszik feltár-
ni. A rend legkorábbi idejéből származó doku-
mentumok és a Kármel hegyen fellelhető épü-
letmaradványok gondos elemzéséből a szer ző arra
a következtetésre jut, hogy a harmadik keresz-
tes hadjárat idején létrejött remete-közösség, a kar-
meliták bölcsője kezdetben egy bizánci rítusú ke-
leti kolostor, lavra jogi és lelki fennhatósága alatt
működött. A karmeliták kontemplatív hagyo-
mánya, a karizmatikus alapító hiánya, a korai for-
rásokban említett ikonok és a rend eredeti, Nyu-
gaton idegen ruhája mind azt erősítik meg, hogy
a nyugati zarándokokból és lovagokból lett első
karmeliták egy görög szerzetesközösség tő-
szomszédságában és lelki erőterében kezdték meg
szerzetesi életüket. A szerző állításai a kevés fo-
gódzópont miatt végig a hipotézisek világában
maradnak, de felvetései – az apró tárgyi tévedé-
sek és nyelvismeretbeli hiányosságok ellenére –
mindenképpen megfontolásra, elfogadásra ér-
demesek. A németes, időnként szakdolgozatra
emlékeztető stílus miatt a szöveg kihívást jelent,
de nagy előnye a gondolatmenetek világossága,
az állítások összefogottsága.

A könyvben II. részként szereplő „Kon-
templáció” című írás a Kármel misztikáját a kora
keresztény szemlélődés forrásaiból próbálja ér-
telmezni, levezetni az első részben foglaltaknál
kevesebb sikerrel. Az első századok szemlélődésre
vonatkozó spirituális hagyományát – különös te-
kintettel az apophatikus misztikára – Veronika
E. Schmitt kiemelt szerzők tanításának össze-
foglalásával mutatja be. Az olvasó Alexandriai
Filón, Órigenész, a sivatagi atyák, Nüsszai Szent
Gergely és Areopagita Dénes gon dolataival is-
merkedhet meg. Az ókori szer zők bemutatása jó-
részt idézetekből áll, de az idézetek sajnos nem
a forrásokból, hanem legtöbbször idejétmúlt má-
sodlagos irodalomból származnak. Különösen za-
varó ez a korai szerzetesség szellemi hagyományát
leíró fejezetben, ahol a szerző Karl Heussi 1936-
os monográfiájának minden tekintetben meg-
haladott állításaira támaszkodik. Az pedig a tör-
delő figyelmetlenségére utal, hogy az egyes
alfejezetek mottójául választott idézet minden-
hol az előző fejezet végére került.

Az ókori misztikusokat felsorakoztató fe-
jezetek után a Kármel misztikájára kerül sor.
Az írás egésze szempontjából a legizgalmasabb
éppen a Palesztinában megtelepedő első kar-
meliták szellemi-spirituális légkörének feltárása
lenne a keleti hagyomány tükrében, az ide vo-
natkozó fejezet azonban kevés kézzel fogható
eredményt mutat. A néhány latin nyelvű kar-
melita forrás elszórt utalásai nem elégségesek,
igazi eredményre az vezethetett volna, ha a szer-
ző tanulmányozza a XII. századi Bizánc spiri-
tuális miliőjét, a közeli Antióchia nyugati szír
hagyományát és a palesztin szabaita szerzetes-
ség szellemi örökségét. Ennek hiányában ép-
pen a kapocs nem világos az első karmeliták és
a továbbiakban bemutatott Avilai Szent Teréz
és Keresztes Szent János szemlélődő tapaszta-
lata, valamint a korai szerzetesség hagyománya
között: a latinra fordított Areopagita Dénes ha-
tásán és hasonlóságokon túl valódi, folytonos
gyökereket nem találhatunk.

Recenziók

– 115 –

RECENZIÓ:Sablon kéthasábos  2011.06.14.  10:22  Page 115    (Black/Black plate)



Ennek ellenére mégis dicséretes a szándék,
hogy a nem létező alapító karizmája helyett a
Kármel misztikus hagyományát a kora ke-
resztény szemlélődés és a bizánci spiritualitás
hátterében értelmezzük. A könyvben bemu-
tatott ókori szerzők ha gyökerekként nem is
minden esetben táplálják a középkori vagy a
mai karmelita lelkiséget, a rajtuk mint abla-
kokon keresztül beáradó fény új megvilágításba
helyezi azt. Ezáltal pedig nagy segítségére le-
het a többi rendhez hasonlóan identitását új-
rafogalmazni igyekvő Kármelnek.

Baán Izsák OSB

Paul Ricœur: Egészen a halálig
Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2011,
ford. Bende József.

Egészen különleges élményt jelent Paul Ri cœur
kis kötetének forgatása, ugyanis a gondolkodás
kalandjába, az együtt-gondolkodás izgalmába ve-
zet be minket. A könyv lapjain posztumusz tö-
redékekkel, befejezetlen, kiadatlan írásokkal
találkozhatunk, amelyeket a francia filozófus ha-
lála után egy dossziéból bányásztak elő. A szö-
vegek lezáratlanságukból, töredékességükből, át-
meneti jellegükből adódóan Ricœur szellemi
munkájába, folyamatban lévő, cselekvő gondol -
kodásába kapcsolnak be minket. Olyan köny-
vet tarthatunk kezünkben, mely túlmutat ön-
magán, mely kiváló tartalmán túl magáról a
gondolkodásról, a megértésről, ezek folyamatáról
is közöl valamit. A filozófia, de a hívő értelem
számára is a kérdés-, a problémafelvetés lehet a
hiteles kiindulópont. A megértés, a hívő meg-
értés útja is a kérdésektől tart a válaszok felé:
a kérdésfeltevés, a problémák megengedése se-
gítheti, hogy az öröklött hagyomány, a közve-
tített hittartalom valóban személyessé váljon.
Ricœurnek pedig igen jó kérdései vannak.

Milyen a hozzáállásunk a halálhoz, illetve
az élethez? Melyiket tartjuk az igazi valóságnak?

Mit gondolunk a halál utáni életről? Hogyan
értelmezzük a megváltást, az ítéletet, az üd-
vösséget? A gyökeres Rossz az erősebb vagy a
felebaráti testvériség? Mi is a kompassió, a rész-
vét igazi jelentése? Hogyan válunk kereszténnyé,
miként közvetítődik számunkra a hit? Ilyen és
ehhez hasonló – eszkatológiai, szótériológiai,
vallástani és etikai – problémák kerülnek elő
a kis könyv hasábjain.

Vegyünk egy példát. Egészen a halálig. A gyász-
 ról és a vidámságról című elmélkedésében Ricœur
mindenekelőtt a halállal kapcsolatos hamis kép-
zetek tisztázását, exorcizmusát, aszkézisét tűzi ki
célul. A Rossz megfertőzi a halál képzetét, és azt
hirdeti, hogy minden halál kiirtás. A filozófus
hangsúlyozza, hogy a testvériség szembeszáll a Go-
nosszal, mert a halál igazából élettel, szeretettel
teli, amelyben a lényeggel, a kegyelemmel kerül
kapcsolatba az ember. A kompassió nem szána-
kozás, hanem együtt-küzdés. Ricœur az elmú-
lással kapcsolatban két irányt kíván szintézisbe
hozni: az önmagunktól való teljes elszakadást –
amelynek pozitív etikájaként megjelenik az aga-
pé, a rendelkezésre állás, az életszeretet másikra
történő átvitele – és az Isten gondoskodásába ve-
tett bizalmat.

A Töredékekben olyan témák kerülnek elő,
mint az élet mulandó idejének és a mű halha-
tatlan idejének párosa; Ricœur kereszténysége,
mely folyamatos választással személyes kötődéssé,
átgondolt elköteleződéssé alakított véletlen; a fi-
lozófia keresztény művelése; az áldozati teológia
kérdésessége; a hitvita és a vallások összehason-
lításának különbözősége; Derrida és a dekonst-
rukció; illetve egy vázlat a feltámadásról.

Még fontos szólnunk a szövegeket kísérő
írásokról. Az Utószóban Ricœur barátja, a kö -
tet közreadója számol be az írások keletkezési
körülményeiről, illetve a filozófus hozzáállásá-
ról saját közeledő halálához. Olivier Abel elő-
szava pedig nem egyszerű bevezetés, hanem re-
leváns tanulmány, amely jelen írások lényegi
kérdéseit a ricœuri életmű kontextusában he-

Recenziók

– 116 –

RECENZIÓ:Sablon kéthasábos  2011.06.14.  10:22  Page 116    (Black/Black plate)



lyezi el és magyarázza, számos ponton kiegé-
szítve, megvilágítva a töredékeket. Abel nem-
csak kifejt és magyaráz, hanem párbeszédbe
lép Ricœur gondolataival, elkezdi a tovább-
gondolkodást, együtt-gondolkodást, melyre
mi olvasók is meghívást kapunk.

Borbás Péter SchP

Paul Donders – Peter Essler:
Berufung als Lebensstil.
Aufbrechen in ein wertvolles
Leben
Vier-Thürme-Verlag, Münsterschwarzach,
2011.

A közelmúltban megjelent kötet nagyon hasz-
nos gyakorlati útmutató azok számára, akik
saját hivatásukat keresik, vagy másoknak se-
gítenek a hivatásuk keresésében.

A könyv a „hivatás” fogalmi jelentésválto-
zásának ismertetésével vezeti be az olvasót a té-
mába. Különbség van az Ószövetségben leírt
hivatás (gondoljunk Mózes vagy Sámuel meg-
hívására, illetve Izrael Népe kiválasztására) és az
újszövetségi meghívások között. Jézus személyes
követése eltér az ószövetségi hívásoktól. A Ka-
tolikus Egyház megszilárdulása közben is vál-
tozott a hivatás jellege, a hivatás a struktúrák
támogatását élvezte. Kialakult a szerzetesség in-
tézménye, ami egy – a hivatáson alapuló – ra-
dikális önátadás. A reformáció korában kettévált
a hivatás jellege, a „lelki” és a „külső” hivatásra.
A szerzők szerint itt váltak el markánsan a vilá-
gi- egyházi hivatáshoz tartozó életformák is.

A történelmi megalapozás után a kötet má-
sodik fejezete a társadalom igényeibe vezeti be
az olvasót. Láthatjuk, hogy a nyugati társada-
lomban milyen, eltérő korosztályok vannak,
akiknek szükségük adódhat a hivatásuk tisztá-
zására. A jelenlegi 60–80 éves korosztály, az „új-
jáépítők”, majd őket a 45–60 éves „baby boom”
generáció követi, majd jön az X generáció (je-

lenleg 25–45 évesek). Az X generáció „alapél-
ménye” a posztmodern kor adta bizonytalan-
ság. Őket követi az úgynevezett Y generáció
(10–25 évesek), akiket kommunikációs gene-
rációnak vagy „Einstein generációnak” is ne-
veznek. Ők már a digitális világ gyermekei,
akiket radikális idealizmus jellemez, hisznek
abban, hogy lehetséges jobb világot felépíteni.

A könyv a 3. fejezettől kezdve rengeteg gya-
korlati tanáccsal és feladatsorral szolgál a hiva-
tásukat keresők számára. Abból indul ki, hogy
aki a hivatására kíváncsi, annak először a saját
identitását kell meglelnie és elfogadnia. Az első
kérdéskör a motivációkra, a képességekre, el-
nyomott tapasztalatokra, a képességek határai-
nak elfogadására irányul. Az identitás része a
családtörténet, a gondolkodási struktúra, tanu-
lási hajlandóság is. Ha mindezek feltérképezésre
kerültek, a 4. fejezetben leírtak szerint az érze-
lemvilág megfigyelése következik a hivatáskere-
sés útján. Hogyan függnek össze az igények és
az érzelmek? Milyen a nőiesség/férfiasság elfo-
gadása? Van-e valamilyen hibás gondolkodási
minta, ami az életutat korlátozhatja?

A kötet utolsó fejezetei a konkrét célok,
víziók, stratégiák felépítéséhez adnak segítsé-
get. Mi az a valóság, amihez kapcsolódnia kell
a hivatásnak? Vannak-e megfelelő emberi
kapcsolatok, melyek segítik a hivatás válasz-
tást? A szerzők – a sok pszichologizálás után –
külön kitérnek a hivatás spirituális dimenzió-
jára is, és lelkiségi döntésekhez Loyolai Szent
Ignác lelkigyakorlatait ajánlják, illetve felhív-
ják a figyelmet az ilyen jellegű döntésekhez
szükséges belső, lelki „indifferenciára”.

Az egyszerűen, világosan megírt kézikönyv
hasznos és gyakorlati segítség. Nem kínál részle-
tekbe menő pszichológiai, illetve lelkiségi elem-
zéseket, értéke a konkrétságában rejlik. Nemcsak
hivatásgondozók számára kínál segítséget, hanem
hasznos kiegészítője lehet a lelki vezetésnek is.

Tornya Erika

Recenziók

– 117 –

RECENZIÓ:Sablon kéthasábos  2011.06.14.  10:22  Page 117    (Black/Black plate)



Mezei Balázs: Ezredvégi számvetés
Attraktor, Máriabesnyő – Gödöllő, 2005.

Az újkori, önálló Magyarország története a ma
történelmi távolságából nézve is méltán neve-
zetes és lendületes mozzanattal, az úgynevezett
reformkorral indult el. A magyar nyelv és iro-
dalom megújulása és megerősödése, a nemzeti
hagyomány, a társadalmi és termelési rend át-
gondolása, kulturális pezsgés és technikai újí-
tások bevezetése jellemezték e korszakot.

Mezei Balázs esszékötetében, amely foly-
tatása a szerző korábbi írásaiban jól nyomon
követhető vallásbölcseletei gondolkodásának,
minden hasonló szellemi-erkölcsi-közéleti
megújulás alapvető föltételére mutat rá. Az ál-
tala emlegetett „új reformkor” ugyanis csakis
akkor valósulhat meg, amennyiben készek va-
gyunk a személyes megújulásra. Amint A rend-
 szerváltás másik vége című írásában (158–162.)
figyelmeztet: a dolgok megfordítása, körül-
ményeink és közösségeink megjobbítása raj-
tunk is múlik – hisz amint a botnak, úgy a
rendszerváltásnak is két vége van, amelyek kö -
zül az egyiket mi tartjuk kézben! Ahhoz, hogy
ezt tudatosítsuk, majd az ezzel járó felelőssé-
get vállaljuk, gondolkodásunk átfogó meg-
változtatása szükséges.

E felelős gondolkodásnak mindenekelőtt az
őszinteségen kell alapulnia. Az ember magához
és a valósághoz való maradéktalan őszinteségét
Mezei Balázs vallásnak nevezi. E jellegzetesen
magyar kifejezés egyszerre utal arra, amit az eu-
rópai kultúrában hagyományosan religio-nak
nevezünk, másrészt utal az őszinteség és vallo-
más mozzanatára, ama személyes tanúskodásra,
amely egyedül teszi lehetővé számunkra magá-
nak a valóságnak a föltárulását. A szerző szerint
az így értett vallást nem söpörheti el a szekula-
rizáció sem – hisz ez utóbbi mintegy az előbbi
benső mozzanataként lepleződik le, szabaddá
téve a vallást arra, hogy azzá lehessen, aminek
tulajdonképpen lényegileg lennie kell.

Voltaképp a valóságról van szó, annak egé-
széről, tőle való függésünk sokszínű értelméről,
melynek igazi értelme ugyanakkor elválasztha-
tatlan az emberi szabadságtól. Őszinteségünk tel-
jes jelentése abban áll, hogy csakis e függés po-
zitív értelmének és szabadságunknak fölismerése
teszi lehetővé számunkra az igazi felelősséget.

Jóllehet szerzőnk vérbeli szakfilozófus, egy-
ben mélyre látó politikai gondolkodó, esszéinek
jelen kötetével tudatosan egy bizonyos értelem-
ben szakmáján kívüli mintát követ. A kiváló né-
met fenomenológus és jeles etikai gondolkodó,
Max Scheler (1874–1928) az I. világháború utol-
só éveiben s azt követően több közéleti és kul-
turális tárgyhoz szólt hozzá írásban. Hazája ál-
lamszervezeti, gazdasági, kulturális káosza ellen
emelt szót – közgondolkodóként (publicistaként,
mondanánk ma), soha el nem veszítve a filozó-
fus tekintetének élességét. Hazánk közelmúltjának
hasonló káosza késztette Mezei Balázst arra, hogy
tollat ragadjon. Írásai eredetileg a Hitel, a Való-
ság, a Disputa, a Magyar Napló s a Magyar Nem-
zet lapjain láttak napvilágot 1996 és 2004 kö-
zött. Átdolgozások után, kötetbe gyűjtve, immár
– esetenként akár – tízegynéhány év távlatából
sem veszítettek időszerűségükből. E körülmény
oka kettős: egyrészt a mélyre hatoló elemzések-
nek, másrészt hazai (s világbeli) viszonyainknak
egyaránt köszönhető. Ezért volna ideje, hogy meg-
szíveljük a szerző figyelmeztetését (204.): „Az or-
szágnak, amelyben születtem, megegyezésre van
szüksége ahhoz, hogy fennmaradjon. […] Ehhez
belátó emberekre van szükség, aki képesek le-
mondani a sajátról a közös érdekében… El kell
indulnunk egymás felé, le kell mondanunk sa-
játunknak tekintett, kisajátított igazságainkról,
legalább oly mértékben, hogy teret adhassunk an-
nak az igazságnak, amely mindenkié, amely…
közös. A cél: … maga az igazság.

[…] Meggyőződésem, hogy az őszinteség visz-
szanyerése elvezethet a kölcsönös jóindulathoz…”

Bakos Gergely OSB

Recenziók

– 118 –

RECENZIÓ:Sablon kéthasábos  2011.06.14.  10:22  Page 118    (Black/Black plate)



2011. február – május

2011. február 5. Szentmise és diplomaosztó ünnepség.
2011. február 5. Házszentelés.
2011. február 15. Farsangi bál.
2011. február 22. A hallgatók közös imádságra hívják a főiskola tanárait,

munkatársait, hallgatóit. Kéthetente a kápolnában csendes szentségimádáson
vesznek részt, taizéi imaórát tartanak és közösen zsolozsmáznak.

2011. február 22. Az Iránytű – Hivatástisztázó kurzus folytatódik. A résztve-
vők február 22. és május 3. között kéthetente keddenként 18–20.30 között ta-
lálkoznak. Témák: istenkapcsolat, önismeret, család, szerzetesség, papság, kö-
zösség, imádság, elköteleződés és dönteni tudás.

2011. február 22. Könyvtári esték: Xeravits Géza tanszékvezető tart diavetí-
téses előadást Nepálról Az ember, aki nem találkozott a jetivel címmel.

2011. március 8. Kiemelt vendégelőadás: Belső erőforrásaink felfedezése. A fő-
iskola vendége Robert J. Wicks, Psy. D., a Maryland-i Loyola Egyetem professzora.

2011. március 22. A „Víz napja” alkalmából szentmise azokért az embertár-
sainkért, akik nem jutnak megfelelő ivóvízhez. Szentmise után hálaadási szer-
tartás a Duna partján.

2011. március 25. A Dogmatika Tanszék szimpóziuma: Életünk története –
Aquinói Szent Tamás a gondviselésről és az okosságról. Előadók: Frivaldszky János
(PPKE JÁK), Kézdy Anikó, Kocsis Fruzsina, Szabó Bertalan OP, Szeiler Zsolt
(PPKE BTK), Vivian Boland OP (Blackfriars, Oxford).

2011. március 25. Lukács László piarista, a Sapientia Szerzetesi Hittudomá-
nyi Főiskola alapító rektora mutatja be aranymiséjét a budapesti Örökimádás
templomban.

2011. március 30. Kiemelt vendégelőadás. A Filozófia Tanszék vallásfilozó-
fiai előadássorozatának nyitóelőadása Az ima genealógiája címmel a Pázmány
Péter Katolikus Egyetem BTK Filozófiai Intézetének „Fides et ratio” program-
jával közös szervezésben. Előadó: Mezei Balázs vallásfilozófus, az ELTE BTK
oktatója, a PPKE BTK Filozófiai Intézetének igazgatója, az MTA doktora.

2011. április 1. A gazdaság tízparancsolata. A Keresztény Közgazdász Műhely kon-
 ferenciája. Hogyan fedezhetők fel és alkalmazhatók a keresztény társadalmi elvek

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL Sapientiana 4 (2011/1) 119–120.

– 119 –

119-120. új 2:Layout 1  2011.06.14.  10:24  Page 119    (Black/Black plate)



a gazdaságban? Megvalósítható-e az egyház társadalmi tanítása a gazdaságban? Elő-
adók: Bodroghelyi Csaba, Hernádi Zsolt (MOL), Kerekes Sándor (BCE), Papp Tibor.

2010. április 2. Sapientia nap: A „szombat-év” – Megújulási programok a szer-
zetesi életben. Előadók: Márfi Gyula veszprémi érsek, Kézdy Anikó, Tanguy
Marie Pouliquen (Toulouse), Ulrik Mónika SSND, Vidal Rodríguez OFM
(Róma). A konferencia előadásait a főiskola megjelenteti a Sapientia Füzetek
sorozat 20. köteteként.

2010. április 5. Könyvtári esték: Az alázat mint bibliai paradigma. Előadó:
Bácskai Károly evangélikus lelkész, az Evangélikus Hittudományi Egyetem Új-
szövetségi Teológiai Tanszékének mb. vezetője. Vendég: Szatmári Györgyi.

2011. április 8–10. Felvidéki kirándulás a tanárok, munkatársak és hallgatók
részére – Sáros Vármegye – A Rákócziak egykori földjén – várak, kastélyok, ru-
szin fatemplomok.

2011. április 16. Bokros Balázs Márk bencés hallgató 2. helyezést ér el az áp-
rilis 14–16. között rendezett XXX. Jubileumi Országos Tudományos Diákköri
Konferencián a Míg e testben élünk – az idő Szent Benedek Regulájában című dol-
gozatával a Vallás- és hittudomány II. szekcióban.

2011. május 5. A 2010/2011. évi Tudományos Diákköri Konferencia he-
lyezettjei és dolgozatai: I. helyezett: Naményi Krisztina: A szent rend mint há-
zassági akadály, II. helyezett: Nagypál Emma: A mennyei létra mint a szerzetesi
tökéletesség modellje, III. helyezettek: Gergely Gabriella: Hirschler József és a
Mariánum iskola és Asztalos Dániel: A segítő beszélgetések elméleti problémái.

2011. május 11. Könyvtári esték: Révay Edit tart diavetítéses előadást Indo -
nézia – a gazdag szegények hazája címmel.

2011. május 11. Szentmisében adunk hálát a Föld által nekünk juttatott gyü-
mölcsökért.

2011. május 18. Könyvbemutató: Kálmán Peregrin OFM: Dokumentumok
Grősz József kalocsai érsek hagyatékából 1956–1957 című kötet bemutatója a
Szent István Társulat, a Hamvas Béla Kultúrakutató Intézet és a Sapientia Szer-
zetesi Hittudományi Főiskola szervezésében. Grősz József kalocsai érseket, püs-
pökkari elnök elődjét méltatja Dr. Erdő Péter bíboros, prímás, esztergom-bu-
dapesti érsek, az MKPK elnöke. A kötetet bemutatja: Szabó Csaba a bécsi
Collegium Hungaricum tudományos igazgatóhelyettese.

2011. május 18–20. A Bibliatudomány Tanszék nemzetközi konferenciája.
Címe: Political Power and Ideology in Biblical and Extra-Biblical Tradition. Előadók:
Benka Dávid, Karasszon István, Karin Schöpflin, Fröhlich Ida, Michael Woj -
ciechovszki, Stefan Schorch, Friedrich V. Reiterer, Jack Pastor, Zsengellér Jó zsef,
Moyna McGlynn, Geréby György, Xeravits Géza, Ötvös Csaba, Gátas József.

Főiskolánk életéből

– 120 –

119-120. új 2:Layout 1  2011.06.14.  10:24  Page 120    (Black/Black plate)


