


TANULMÁNYOK

Szent Diadokhosznak, az epiroszi Photiké püspökének látomása 1
ECKHART MESTER: 19., 33. és 103. Prédikáció 10
PUMP EDIT: Az emberi szenvedés és Isten: a halál mint teofánia

Gustave Martelet teológiájában 28
BAGYINSZKI PÉTER ÁGOSTON OFM: Charles Taylor

az észak-atlanti civilizáció elvilágiasodásáról 45
UJHÁZI LÓRÁND: A szent rend házassági akadálya (1087. kán.) 57
JEAN-YVES BRACHET OP: A proporcionalizmus alapfogalmai 73
PATSCH FERENC SJ: A helyzetfüggő segítés etikája: paternalizmus

és autonómia összefüggései a segítői helyzetben (II. rész) 84

SZERZETESSÉG

ANTONIO GASCÓN SM: Közösségmodellek a Mária Társasága
szerzetesközösség történetében 98

RECENZIÓK

Adalbert-G. Hamman: Hogyan olvassuk az egyházatyákat?
(Frenyó Zoltán) 113

Isacco Turina: I nuovi eremiti (Gérecz Imre OSB) 114
Balás Béla: Kis idő (Pákozdi István) 116
Stefan Kiechle: A hatalom gyakorlása (Lukács János SJ) 117
Netanel Miles-Yepez (ed.): The Common Heart. An Experience

of Interreligious Dialogue (Bakos Gergely OSB) 118

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL

2010. szeptember – december 119

Tartalom, B2:Layout 1  2011.02.21.  14:42  Page 1    (Black/Black plate)



Szent Diadokhosznak,
az epiroszi Photiké püspökének látomása

Diadokhosz1 látomása az V. századi patrisztikus irodalom figyelemre méltó alko-
tása, a görög teológiai-spirituális hagyomány fontos láncszeme. A Filokáliából is is-
mert „Száz fejezet” szerzőjének rövid, kérdés-felelet formájában ránk maradt írása
valójában „látomás a látomásról”: a szöveg az Istennel és mennyei hatalmakkal
való találkozás lehetőségének teológiai összefüggéseire kérdez rá, a szellemi és anyagi
világ közötti „kommunikáció” lehetőségét firtatja.

A párbeszéd alaptémája a Jézus megkeresztelkedését kísérő teofánia. Diadokhosz
beszédpartnere kezdetben a jelenet szem- és fültanúja, Keresztelő János, a válaszadó
identitása azonban a beszélgetés során megváltozik, s végül a látnok már magával
a Logosszal, az Igével beszélget. A szöveg mélyén húzódó tematika a klasszikus görög
teológia egyik alapproblémája: hogyan lehetséges, hogy Isten, aki lényegét tekintve
változatlan és örök, a mulandó világban valamilyen látható alakban vagy hallható
hangban közli magát? Kié a keresztelkedés-jelenetben megszólaló hang, és hogyan
lehet a láthatatlan Lélek galamb formájában látható? A műben megfogalmazott vá-
laszok az első keresztény századok teológiai gondolkodásának eredményeit összegzik,
s ágyazzák bele abba a spirituális hagyományba, mely Órigenésztől Evagrioszon át
a görög hészükhaszta hagyomány felé ível.

Diadokhosz élesen megkülönbözteti a valódi teofániát, azaz Isten titkának feltá-
rulását az egyéb mennyei hatalmak, angyalok világban való megjelenésétől. A romol-
hatatlanságban létező Isten, akinek szépsége forma nélküli, az isteni működés (ener -
geia) során, az isteni akarat révén közli magát a kiválasztottakkal, miközben lényege
változatlan marad. Ez a „dicsőségben feláruló erény” a megragadhatatlan természetű
fényhez hasonlítható, s leginkább a feltámadt Krisztus megjelenéseiben érhetjük tetten.

TANULMÁNYOK Sapientiana 3 (2010/2) 1–9.

– 1 –

1 A szerző életéről keveset tudunk. Az V. században élt, monofizita-ellenes főpap volt, való-
színűleg egyike a kalkhedoni dogmával kapcsolatos, Leó császárnak címzett levél aláíróinak.
474 körül halt meg.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 1    (Black/Black plate)



Az imádság magaslataira törekvő, szenvedélyektől mentes emberi értelem (noys), mely
a kor episztemológiája szerint szemhez hasonlóan képes a létezők lenyomatát befogadni,
minden lenyomattól szabadon ezt az alaktalan szépséget szemlélheti. A látomás
ugyanakkor világossá teszi, hogy ez az istentapasztalat csak azért lehetséges, mert az
Atya akaratából a Fiúban az isteni egyesült az emberi természettel, s a Logosz köz-
vetítő szerepe a halál utáni színről-színre való látásban sem szűnik meg.

A mennyei hatalmak megjelenése ettől eltérő, az ő természetük véges, formát és
alakot ismerő, képes az átalakulásra. Az angyalok formát vesznek fel, amikor a szen-
tekkel találkoznak, és hangjukat is képesek hallatni. Nem látnak a jövőbe, s a vi-
lágban való megjelenésükkor nem maradnak meg a mennyben, ez egyedül az isteni
természetű Igére jellemző. A mennyei hatalmak látják mindazt, ami az árnyékvi-
lágban zajlik, a testtől elvált emberi lélek viszont erre nem képes.

Diadokhosz írása a megkeresztelkedés jelenetéből kiindulva végső soron a misz-
tika elméleti alapjait próbálja feltárni, s korának filozófiai és teológiai ismereteit fel-
használva a görög hagyományban a „tudás” (gnōsis) és „látás” (epopteia) metafo-
ráival kifejezett szellemi tapasztalat megértésére törekszik. (A ford.)

Kérdés: Mondd el nekem, kérlek, hogy miért csodáltad annyira a pusztát! –
kérleltem egy éjszaka lelkem magányában a bölcs Jánost, akinek alakja felde-
rengett előttem. – S te, nagyhírű anyánk, az Egyház – mondtam ismét – miért
lelkesedtél annyira egy ilyen vad és marcona külsejű emberért? S azt az édes
szózatot, mely elbűvöli az emberek hallását, miért a kietlen pusztaságba kiál-
tottad? Erre ő2 megjelent előttem, vagy talán inkább jobb azt mondani, hogy
olyan volt, mintha ő lett volna, s ezeket a szavakat intézte hozzám:

Válasz: Hogyan beszélhetnék hozzád kedves barátom – mondta – én, aki kí vül
vagyok a mulandó világon, míg te benne éled életed egészen addig, amíg Is ten
úgy akarja?

K.: Ha akarod, te csodálatos férfi, eme párbeszéd segítségével képes leszel
megmutatni nekem a bölcsesség benned égő szeretetét. S ha elfogadod, én kér-
déseimmel előtted járok majd, s a témák sorrendjét kijelölöm. Így megtanít-
hatod, én pedig megtanulhatom, hogy milyen kegyelem működött benned, te
bátor férfi, amikor szavaiddal és életeddel úgy megbabonáztad a pusztaságot,
hogy benne az erények városa épült fel.

V.: Egy tisztább élet nyomai, a magány jó illata, a városi életmódtól való tá-
vol ságvétel – mindez kívánatossá teszi a pusztai csendességet azok számára, akik

Szent Diadokhosznak, az epiroszi Photiké püspökének látomása

– 2 –

2 A beszélgetés másik résztvevőjének identitása menet közben megváltozik, az elején Keresz-
te lő János a megszólított, a látomás vége felé Diadokhosz már magával a Logosszal társalog.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 2    (Black/Black plate)



látogatják. Ezért tudtam ott eloszlatni a türelem erejével az emberi gondolatok
viharát, miközben lélekben várakoztam az általad említett hang szavára.

K.: Tetszik, amit mondtál. De miféle ez a hang? Először ezt szeretném tőled
megtanulni.

V.: A hang Izrael könnyelműségéről beszélt – mondta. – Mert amikor ők
mintegy betapasztva fülüket a tudatlanság viaszával elvetették a Magasságbeli is-
meretét, akkor én a pusztaságból a vad népeket kezdtem hívni, hogy találkozza-
nak a benne való hittel, s ezért titkainak szemlélését ragyogó rejtélybe burkoltam.

K.: És mi jelezte annak hatalmát, amit hirdettél? – kérdeztem.
V.: Az Atya szózata, melyet a Szentlélekben nyilvánított ki – válaszolta.
K.: Bizonyára így volt. De azt áruld el, hogy mégis hogyan ismerted fel azt,

amit addig nem ismertél?
V.: Emberi formában láttam az isteni erőt.
K.: Én pedig csak csodáltam vakmerőségedet, te szent ember!
V.: Miféle vakmerőségről beszélsz?
K.: Arról, hogy ember létedre alámerítetted az Isten Fiát.
V.: Az engedelmesség által meggyógyítottam vakmerőségemet – válaszolta.

– Hiszen semmi sincs, ami alázatosabb lenne, mint az engedelmesség.
K.: Bizony. Az engedelmesség pedig a megtört szívből születik.
V.: Helyesen mondtad – válaszolta.
K.: Én pedig így folytattam: Hogyan ismerted fel a boldogságos Szentlel-

ket, amikor formát öltve leszállott az Úrra a mennyekből? Hiszen tanúságod
szerint galamb képében láttad meg.

V.: Kimondhatatlan jelenlétét bizonyos örömmel teli szellők előzték meg.
A ma gas egekből hallatszó szózat pedig, mely mint ujj mutatott rá a Fiúra, aki-
ről az Atya tanúságot tett, világossá tette számomra a galamb végtelenségét.

K.: Erről ennyi elég is. De vajon magától az Atyától jött a felhangzó szózat
– kérdeztem –, vagy pedig valamely égi hatalmasság hirdette az Atya helyett?

V.: Az Atya saját hangja volt – válaszolta.
K.: S mondd, hogyan lehet, hogy érzékelhető hangot bocsátott ki az, aki

testetlen, és láthatatlan természetben létezik?
V.: Az isteni természet – mondta – nem valami hangképző szerv segítségé-

vel hallatja szavát, hanem amikor azt akarja, hogy akarata hallható legyen, akkor
ez az akarat hang gyanánt beszél ahhoz, akit az Isten cselekvése céljául kiszemelt.
Ezért csak azok hallják, akiknek akarata szerint hallaniuk kell, még akkor is, ha
esetleg ugyanazon a helyen egyaránt tartózkodnak azok, akik javára a szózat el-
hangzik, és azok, akik nem méltók arra, hogy meghallják. Ezért van az, hogy a
hang csak azon a helyen volt hallható, ahol az Úr megkeresztelkedett. Máskü-

Szent Diadokhosznak, az epiroszi Photiké püspökének látomása

– 3 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 3    (Black/Black plate)



lönben az egész világ hallhatta volna azt a hangot, mely oly magasból hangzott
fel, mintha angyalé lett volna. Mindez pedig a tanulni vágyók előtt világossá vál-
hat az evangéliumból, különösen Szent Márkéból. Ő ugyanis megemlékezik a
hangról, mely a hegyen támad, mikor az Úr színében elváltozik, s így írja: Felhő
támadt, mely árnyékával elfödte őket, s hang szólt a felhőből, „Ez az én szeretett
Fiam, őt hallgassátok!” (Mk 9,7–8).

K.: Ezt helyesen kifejtetted – mondtam. – Viszont azt hogyan kell érteni,
hogy a szent és életadó Lélek formát felvéve lett látható? Hiszen, amint mond-
tad, örök és nincs alávetve a változásnak. Ki tudhatja hát, hogy hogyan jelenik
meg a boldogságos természet?

V.: Ez a dolog is csodálatra méltó – mondta –, mikor az Atya hangjáról elmél-
kedünk. Mert a Lélek láthatatlan és változatlan természete nem azért vette fel
a ga lamb alakját, mintha azt akarta volna, hogy egyszerűen láthatóvá váljék. Ezt
a szépséget, amelyben a mennyből alászálló isteni Lélek az emberek előtt látha-
tóvá kívánt lenni, csak az láthatta, aki erre méltónak találtatott: a forma úgy tárult
fel a szemlélő előtt, ahogyan azt a Lélek maga akarta, nehogy valaki azt állíthassa,
hogy a kimondhatatlan és felfoghatatlan természet ama véges, összehúzódás során
létrejött formában lett szemlélhetővé. Így lehetséges – mondta –, hogy a próféták
mintegy szemmel látható alakban látták az Istent. Mert nem Ő változott valami-
lyen alakká, hogy számukra látható legyen, hanem ők látták az alaktalant a dicső-
ség formájában, s ekkor valójában nem a természet, hanem az akarat mutatkozott
meg előttük konkrét formában. Hiszen az akarat működése volt az, ami előttük a
dicsőség látomásaiban formaként megjelent, s mindez Neki köszönhető, aki úgy
akarta, hogy Őt magát akaratának formájában teljes egészében láthassák.3

K.: Akkor tehát hogyan fogják látni az emberek az Istent a romolhatatlan
életben? – kérdeztem.

V.: A romolhatatlanság – mondta –, az igaz beszéd szerint az embert Isten-
hez közelivé teszi. Ezért van, hogy akkor majd az Isten látható lesz az emberek
számára, mert az ember újra képes lesz Isten látására.

K.: Akkor tehát ez is valamilyen alakban fog majd történni? – kérdeztem ismét.
V.: Nem, hanem a dicsőségben feltáruló erényben – válaszolta. – Ezért aki-

ket majd méltónak találnak rá, azok állandóan a fényben állnak, Isten szerete-
tének szüntelenül örvendeznek a dicsőségben, az őket megvilágosító isteni fény
természetének mibenlétét azonban mégsem lesznek képesek felfogni. Mert

Szent Diadokhosznak, az epiroszi Photiké püspökének látomása

– 4 –

3 A szerző itt az isteni természet változatlanságát hangsúlyozza szemben azzal a tévtannal,
melyet a Konstantinápolyi Timóteusnak tulajdonított eretnekség-gyűjtemény a „messzaliá -
nusok 6. tévedése”-ként tart számon. Vö. De receptione haereticorum, 6 (PG 86, 49A).

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 4    (Black/Black plate)



amint Isten, bár helyhez kötheti magát, ahol csak akarja,4 mégis megmarad ha-
tártalannak, s ugyanúgy, bár láttathatja magát, amikor csak akarja, mégis meg-
marad láthatatlannak.

K.: S mit kell érteni Isten erénye alatt?
V.: Forma nélküli szépséget – válaszolta –, melyet csak a dicsőségben lehet

felismerni.
K.: Már amennyire tudom – mondtam –, a dicsőség emberi szempontból a

látás legkiválóbb fajtáját jelenti.
V.: Ne így értsd – mondta. – Hitünk szerint ugyanis az anyagtalan és bol-

dog természet szépsége felette áll a formának nagy szépsége miatt. Ezért aztán
egyedül Isten lát bele a még nem létező dolgokba úgy, mintha azok léteznének.
Ha ugyanis valamilyen formában lett volna az a kimondhatatlan természet,
akkor nem szemlélhette volna jelenlevőkként a még nem létezőket.

K.: Mire utalsz ezzel?
V.: Arra, hogy ha valami teljes egészen formában létezik, akkor nem képes

előre látni azt, ami majd elhangzik, vagy történik, mert létezése teljesen ter-
mészete határain belüli. Még akkor is így van ez, ha természetének egészét látás
formájában birtokolja. Így a mi értelmünk is, bár pompás szemhez hasonlóan
mindent képes átlátni, mégsem képes arra, hogy valamit megtudjon az eljö-
vendőkről. Még a lélek testtől való elválása után sem lesz rá képes, amikor pedig
hitünk szerint teljesen olyan lesz, mint valami szem. Ezt egyébként joggal gon-
dolhatjuk a mennyei hatalmakról is, akiknek egész természetéről azt tartjuk,
hogy megfelel valamiféle látásnak.

K.: Mit tartsunk hát arról, hogy ezek a hatalmak és a lélek is felette áll min-
den formának?

V.: Ezek a dolgok túlmutatnak azon, amit a beszéd kifejezni képes. Hiszen
sem az angyalokat, sem a lelket nem lehet látni, s így az általánosan bevett véle-
ménnyel egyetértve alaktalannak tarjuk őket. Mégis tudni kell róluk, hogy bi-
zonyos értelemben láthatók, szellemi szépség jellemző rájuk, s körvonalaik is
vannak, viszont formájukat és szépségüket gondolataik ragyogása adja. Ezért
van, hogy amikor a lélek jó gondolatokkal foglalatoskodik, akkor fényesség veszi
körül, és minden oldalról jól látható, viszont amikor rossz gondolatok töltik el,
akkor fénytelen és nincs benne semmi csodálatra méltó. De illő, hogy amennyire
lehet, ezt a láthatatlan dolgokra vonatkozó tanítást egy a látható dolgok köréből
vett példával is megmagyarázzuk: Amint a szembogárban leképződött árnyékok

Szent Diadokhosznak, az epiroszi Photiké püspökének látomása

– 5 –

4 Például az Ige megtestesülésében emberi formában jelenik meg, isteni természete mégis
megmarad határtalannak.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 5    (Black/Black plate)



a pupilla átható, nagy élessége miatt a látásban mint érzékelésben megjelennek,
méghozzá úgy, mintha a szem működésének saját formái lennének, ugyanígy
amikor az értelem saját vágyakozó részéből megragad valami vágyat hordozó
képzetet, az olyanná lesz, mintha a lélek működésének egy formája lenne, s ez
az értelem finomsága5 miatt van így. A testetlen létezők esetében ugyanis mindaz,
ami a működésük során bennük leképződik, az, mint mondtuk, nagy finomsá-
guk miatt mintegy természetük részévé válik, s ez vagy dicsőséggel, vagy szen-
vedéssel jár együtt. Ezt kell tartanunk a bukott angyalokról is. Hiszen amíg az
angyalokhoz illő dolgokról gondolkodtak, addig gondolataik szépsége dicsősé-
gük formájává lett. De amint elkezdték megvetni az Istennek kedves gondola-
tokat, saját, korábbi boldogságukat tették meg a szégyen formájának.

K.: Így akkor – mondtam – testünk sűrűségéhez viszonyítva a lelket is és az an-
 gyalokat is anyag és forma nélküli létezőknek kell tartanunk; ugyanakkor az is-
teni természet végtelen tisztaságához képest már nem is tűnnek annak?

V.: Minden keletkezés következménye valamilyen forma – mondta. – Ami
viszont örökké létezik, s nem keletkezik, arról hisszük, hogy csakis a formát
meghaladó szépsége lehet. Ugyanis nem a keletkezés által jön létre, hanem ma-
gától birtokolja a létezést természetfeletti természete szerint.

K.: Még egy valamit magyarázz meg – kértem –, mert szeretném megérteni a
kérdést: Miért beszélünk Istennel kapcsolatban szépségről, amikor formáról nem
beszélhetünk? Hiszen a szépséget mindenképpen csak a formában csodálhatjuk.

V.: Mert Isten szépsége Isten lényegének dicsősége.
K.: Akkor mit jelenthet az, amit a zsoltáros mondott: „Én igazságban fogom

meglátni a te arcodat, s jóllakom majd, ha láthatóvá lesz előttem a te dicsőséged”
(Zsolt 16,15)?

V.: Mindez nem úgy mondatott a próféta által – válaszolta –, mintha az is-
teni természet valami arcban vagy formában létezne, hanem azért, mert a Fiú
alakjában és dicsőségében az alak nélküli Atya fog láthatóvá válni számunkra.
Ezért lelte kedvét Isten abban, hogy Igéje a megtestesülés által emberi formá-
ban jöjjön el, megmaradva ugyanakkor mindenható dicsőségében. Hisz ezáltal
az ember megpillantja a dicsőséges test formájának sűrűségét (hisz a forma for-
mát lát), s miután megtisztult, képessé válik meglátni a Feltámadás szépségét,
mint Istenről szóló szépséget. Ez tehát az a titokzatos mód, ahogyan az Atya
meg fogja mutatni magát az igazaknak, s ahogyan most az angyalok előtt meg-

Szent Diadokhosznak, az epiroszi Photiké püspökének látomása

– 6 –

5 Az értelem (noys) az emberi lélek legnemesebb, istenképmási voltát hordozó része. A következő
bekezdésekben is előforduló finomság (leptotēta) és sűrűség illetve ritkaság (pyknotēta és ara iotēs)
mint a szellemi természetre is jellemző minőségek az arisztotelészi fizikából származnak.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 6    (Black/Black plate)



jelenik, míg a Fiú a test révén nyilvánvalóan látható. Valóban illő ugyanis, hogy
azok, akik az eljövendő világban Istent ismerve az ő királyi uralma alatt állnak
majd, mindig láthassák vezérüket. Ez pedig lehetetlen volna, ha az Isten-Ige
emberré válásakor nem alakot felvéve jött volna el.

K.: Hittel és értelemmel tanítottál, ó Ige – mondtam –, midőn teljes alapos -
sággal bemutattad nekem János oszlopát.6 Most azonban kérlek, hogy fejtsd ki
nekem mindazt, amit még az angyalokról tudni lehet, mert úgy hiszem, hogy
mindez szorosan összefügg azzal, amit a lélek állapotáról tudhatunk a test fel-
támadása után.

V.: Mit szeretnél megtudni? – kérdezte.
K.: Jellemző-e az angyalokra az érzékelés?
V.: A tudás azt mondatja velünk, hogy szabadságukban állt az érzékelést vá-

lasztani, s emiatt néhányan közülük, akik a szenvedélyeknek szolgáltak, elbuktak.
Mivel azonban az isteni és dicsőséges Lélek megvallása révén azok, akik nem hagy-
ták magukat hűtlenségre csábítani, megőrizték magukat bűntelennek és szenve-
délytől mentesnek, ezért ezek felette állnak az érzékelésnek, s egyfajta változatlan
dicsőségben való létezésnek örvendenek. Nemcsak ugyanúgy, változatlanul isme-
rik a jót, hanem változatlanul nem ismerik annak ellentétét. S azt lehet remélni,
hogy a feltámadáskor az igazakkal is ez fog történni, amikor szabad cselekedeteik
gyümölcsét majd teljes alázattal bemutatják Istennek (vö. 1Kor 15,27–28).

K.: Helyesen mondtad. De vajon ezek a szent és mennyei hatalmak hangot
adnak ki a himnuszénekléshez, vagy belső igével7 viszik azt véghez, amint egye-
sek tanítják?

V.: Hang segítségével teszik – válaszolta –, hiszen ha az Írások tanúsága sze-
rint a lángnyelvekről ismerhetők fel (vö. Zsid 1,7), akkor az is nyilvánvaló, hogy
valamilyen magasztos hanggal éneklik himnuszokban az Istent. Ezért van az is,
hogy a szentek közül sokan és sokszor hallották látomásban hangjukat, amint
az Írások tanúsítják.

K.: Ez valóban nyilvánvaló – mondtam. – De talán egyesek majd azt talál-
ják mondani, hogy az angyalok hangjával kapcsolatos okfejtéshez is úgy ildo-
mos közelíteni, mint ahhoz a tanításhoz, amit az isteni hangról adtál.

V.: Mivel Istennek minden lehetséges – mondta –, ezért ha akarja, úgy jelenik
meg, mint aki beszél, s mégis megmarad mindenek felett állónak, mert egyedül

Szent Diadokhosznak, az epiroszi Photiké püspökének látomása

– 7 –

6 A kifejezés talán az Izrael népét a pusztában vezető tűzoszlopra utal: az éjszakai látomásban
Keresztelő János alakja vezeti a látnokot. A beszélgetőpartner ugyanakkor itt már a Logosz.

7 A „belső ige” (endiathetos logos) a sztoikus filozófia fogalma, melyet később a skolasztika is
hasz nált (verbum mentale) a nem hallható szavakkal történő kommunikáció jelölésére.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 7    (Black/Black plate)



anyagtalan. Az angyalok azonban erre képtelenek. Hiszen ha képesek lennének
bármikor olyannak látszani, mint aki beszél, miközben nem beszélnek, akkor arra
is képesek lennének, hogy akaratukkal a nem létezőből valamit alkossanak.

K.: Nagyon jó – mondtam. – De mit kell tudni a testtől elválasztott lélekről?
V.: A testtől elvált lélek – mondta – mindaddig, amíg a feltámadáskor visz-

szakapja a testet, egybehangzó vélemény alapján belső igével énekli Isten di-
csőségét, mivel a beszéd képessége általában csak a testhez kapcsolódóan van
jelen. Az angyalokról viszont úgy tudjuk, hogy mivel természetük szerint egy-
szerűnek és hangot szeretőnek teremtettek, szüntelenül hangot hallatnak. Per-
sze nem valamiféle testi szerv segítségével szólnak, hanem van bennük egy olyan
rendkívüli örökmozgás, mely a hangzás kategóriájába sorolható. Hiszen ter-
mészetük légies könnyedsége, mely kiváltképp hajlik az ének szeretetére, szün-
telen arra ösztönzi őket, hogy harsányan zengedezzenek.

K.: Ez így világos. De akkor hogyan kell érteni azt, hogy alakot vesznek fel,
amikor Isten valamelyik szenthez küldi őket?

V.: A kérdés nem tartozik szorosan beszélgetésünk tárgyához, ezért nem is
kerül teljesen megválaszolásra. Valamit azonban mégis el kell mondani ezzel kap-
csolatban: Amikor Istentől parancsot kapva vágyni kezdenek arra, hogy formát
vegyenek fel, akkor a látomásban azonnal fel is veszik azt, mert természetük kis
sűrűsége miatt könnyen aláveti magát az akaratuknak. Összesűrűsödve ugyanis
mintegy akaratuk erejéből a látomásban akadálytalanul lesznek láthatatlanból
láthatókká, bármi legyen is az alak, amiben meg akarnak jelenni a tiszta lélek
előtt, ahogyan azt már kifejtettem. Mert csakis a tiszta, szellemi lélek képes arra,
hogy a tudás birtokába jutva lássa a formát, ami a látomásban megjelenik. Hi-
szen ha nem esne egybe a látomásban előtáruló dolog és a látnok belső állapota,
akkor angyal és ember sosem léphetnének kapcsolatba egymással látható módon.
Ezért is használnak ilyenkor észlelhető hangot, s úgy látszik, hogy a már mon-
dott okok miatt a hangot is hozzáigazítják a látomás alakjához.

K.: Meggyőzően beszélsz. Már csak arra kérnélek téged, ó Logosz mesterem,
hogy még mielőtt a nap felkel, egy dolgot magyarázz el nekem (hiszen tudom,
hogy amint feljön a nap, te eltűnsz azonnal, mert nappal nem tudsz a lélekkel
maradni, nem folytathatod a vele való beszélgetést, s nem szívleled az élet csa-
pongó formáit). Vajon az Istentől a földre küldött angyalok, midőn a világban
időznek, elhagyják-e égi lakóhelyüket?

V.: Az angyalok nem képesek arra – mondta –, hogy midőn a világban időz-
nek, ugyanazon a módon fent a mennyben is jelen legyenek. Ez ugyanis csak
az Isten emberré lett Igéjére érvényes, mert ő maga minden képzeletet felül-
múlva megjelent a földön, az ég feletti tájat pedig nem hagyta el, s körülírha-

Szent Diadokhosznak, az epiroszi Photiké püspökének látomása

– 8 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 8    (Black/Black plate)



tatlan természete révén mindent körülölel. Azt azonban tudni kell, hogy bár-
hol is legyenek a szóban forgó angyali hatalmasságok, belelátnak mindabba,
ami a mennyekben vagy a földön történik, mintha minden állandóan körülöt-
tük zajlana. Hiszen természetük áttetszősége s az a tény, hogy minden oldalról
mintha szemük lenne, valamint legfőképp a Szentlélek kegyelme képessé teszi
őket arra, hogy mindent átlássanak. Viszont egyedül Isten az, aki a jövendőt kö-
zelről átlátja, mivel ő mindenek fölött áll, s nemcsak a jelenvalókat, hanem bár-
mely kor majdani létezőit is úgy öleli fel gondolatával, mint a már létezőt. Emi-
att a szívek szándékait is egyedül csak ő ismeri.

K.: Akkor tehát a testtől elvált lélek – mondtam én – az angyalokról adott
tanítás értelmében nemcsak a testetlen létezők világába nyer bepillantást, hanem
ugyanúgy lát a világban is mindent?

V.: Erről szó sincs – válaszolta. – Az angyalok, amennyiben természetük sze-
rint egyszerűnek teremtettek, nemcsak a helyhez nem kötött, hanem a helyben
lévő dolgokat is feltétel nélkül képesek látni. A kis sűrűségű természet sajátja
ugyanis, hogy nem láthatja meg őt a sűrűbb természettel rendelkező létező, ő
viszont látja a sűrűbb természetűeket. A lélek viszont, miután már elvált a test-
től, nem láthatja a helyhez kötött dolgokat. Mert amint az Írás mondja, „ha a
lélek kimegy, nem lesz többé, s helyét sem lehet felismerni” (Zsolt 102,16). Mivel
ugyanis a testtel való egyesülés révén lett helyhez kötött, szükségszerű, hogy
miután elvált a testtől, többé már ne lássa mindazt, amit a testen keresztül lá-
tott. Az ember teljessége ugyanis az összetettségben van, az angyaloké pedig a
természet egyszerűségében.

Sok koronával megkoronázott és fényhozó uralkodó,8 íme, mindössze ennyi,
vagy esetleg még néhány apró dolog, amit János bölcsességéből sugallt nekem
a Logosz. Mert miután felkelt a nap, ő eltűnt, de itt hagyta nekem a barátságá ra
való szomjúságot.

(Baán Izsák OSB fordítása és bevezető írása)

A fordítás alapjául szolgáló görög kritikai szöveg: ÉDOUARD DES PLACES (ed.):
Dia doque de Photicé. Œuvres spirituelles, Sources Chrétiennes 5, Paris, 19973.

Szent Diadokhosznak, az epiroszi Photiké püspökének látomása

– 9 –

8 A záró bekezdés megszólítása alapján a mű címzettje a bizánci császár.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 9    (Black/Black plate)



ECKHART MESTER

19., 33. és 103. Prédikáció

2010-ben Eckhart születésének 750. évfordulója alkalmából világszerte neves teo-
lógusok, filozófusok és nyelvtudósok emlékeztek meg róla, és elemezték életművét
számos konferencia és tanulmánykötet keretében.

A 19. és 33. Prédikáció a Paradisus anime intelligentis gyűjteményből szár-
mazik. Az összesen 64 darabot számláló prédikációgyűjtemény három kéziratban
ismert. A szövegek thüringiai dialektusban íródtak és a XIV. század közepére da-
tálhatók. A pré dikációk felét Eckhartnak tulajdonítják, a többit pedig olyan szer-
zőknek, akik vagy vendégeskedtek Erfurtban, vagy ott éltek Eckhart helynöki mű-
ködésének idején. Nagy valószínűséggel egy erfurti dominikánus szerzetes állította
össze az Eckhart halálát követő második évtizedben, így a szövegek még igen hűen
rögzítik a Mester szavait. A prédikációk első fele a hagyományos liturgiai rendező-
elvet követi, a második fele pedig szentekről szóló szentbeszédeket tartalmaz. Eckhart
munkássága szempontjából azért kiemelkedő jelentőségű, mert – ellentétben művei
nagy többségének kéziratos hagyományával – itt a nevét is megadják, és nem tar-
talmaz olyan szentbeszédet, amelyet esetleg érintett a személye és munkái körül ki-
bontakozó vita. A prédikációknak névvel való megadása arra utal, hogy a gyűjte-
mény mintegy dokumentálni hivatott a dominikánusok erfurti konventjének
hír neves korszakát, amikor az Németföldön a rend egyik központja lehetett.

A gyűjtemény közép-felnémet alcíme „Ez a könyvecske Paradicsom az értelmes lé-
leknek”. Az alcím a rend tanításaiban hagyományosan az értelemre, mint legneme-
sebb emberi képességre, mint az Istenhez közelítés leghatékonyabb eszközére való gya-
kori hivatkozásokra utal, szemben az akarattal. (Aquinói Tamás is külön tárgyalja
ezt a kérdést a Summa Theologicában (I.82.3 „Vajon az akarat kiválóbb az érte-
lemnél?”) Erre vonatkozólag Eckhartnak is volt nyilvános vitája párizsi magisztrá-
tusa idején Gonsalvusszal, a ferences professzorral. Hogy ez a fajta vita mennyire
szokásos volt a korban, dokumentálják a gyűjtemény 41. és 62. sorszámú darabjai.
Az előbbit Giselher, erfurti dominikánus iskolamester tartotta, s ebben azt töreke-
dett bizonyítani, hogy az örök élet szempontjából az értelem művei nemesebbek,

Sapientiana 3 (2010/2) 10–27.

– 10 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 10    (Black/Black plate)



mint az akaraté. (A prédikáció témája és a felhasznált érvek erősen emlékeztetnek
Eckhart párizsi Questioiban megvitatottakra.) Az utóbbi prédikációban pedig „egy
mezítlábas-rendi szerzetes” amellett érvelt, hogy az emberben a legfontosabb az aka-
rat, és döntően ez az, amely a szeretet segítségével Istenhez elvezet. A gyűjtemény ösz-
szeállítója azonban megjegyzi, hogy ezek az érvek a prédikáló-rendi testvéreket nem
győzték meg, és mellőzi a ferences vitapartner nevének megadását is.

A 19. Prédikáció fordításának forrása: MEISTER ECKHART: Die Deutschen
Werke (Herausgegeben und Übersetzt von Josef Quint), Band 1, Kohlhammer,
Stuttgart, 1986, 312–321.; a 33. Prédikáció fordításának forrása: MEISTER
ECKHART: Die Deutschen Werke (Herausgegeben und Übersetzt von Josef Quint),
Band 2, Kohlhammer, Stuttgart, 1988, 148–155. (A ford.)

19. PRÉDIKÁCIÓ

Sta in porta domus domini et loquere verbum (Jer 7,2)

A mi Urunk ekként szól: „Állj az Úr házának kapujába, hirdesd ott ezt az Igét!”1

Egyetlen Igét mond a mennyei Atya, ezt örökkön-örökké hangoztatja, ebben
az Igében adja minden hatalmát,2 kimondja benne teljes isteni természetét és a
teremtményeket.3 Az Ige oly elrejtve nyugszik a lélekben, hogy nincs rá sze-

19., 33. és 103. Prédikáció

– 11 –

Eckhart ezt a prédikációját Kölnben mondta el 1326 Nagycsütörtökén. Ez a harmadik böjti
vasárnapot követő csütörtök (február 26/27. vagy április 1.). Feltehetőleg ezt és a 16b szent-
beszédet közvetlenül a 18. prédikáció előtt tartotta. Néhány itt előadott gondolata kap-
csolódik a 7. és a 37 prédikációk fejtegetéseihez – Josef Quint megjegyzése szerint (in
MEISTER ECKHART: Die Deutschen Werke, Band 2, 208. sk.). (A továbbiakban DW)

1 Jer 7,2 in Ó- és Újszövetségi Szentírás a Neovulgáta alapján, Szent Jeromos Katolikus Bib-
liatársulat, Budapest, 2002, 842. (vö. Ó- és Újszövetségi Szentírás a Vulgáta szerint. Káldi
György nyomán, Eger, 1865, 907.: „Állj az Úr házának kapujában” – tehát a bibliaszöveg
üzenete, hogy légy ott mindig. – B. F. megj.) (A továbbiakban: Káldi)

2 Vö. SZENT ÁGOSTON: Isten városáról, III. kötet: „Istennek a cselekvését megelőző fenséges
beszéde (Igéje) saját cselekedetének megváltozhatatlan oka. Ez nem csengő és elszálló hang,
hanem örökké és az időben munkálkodó erő.” Kairosz, Budapest, 2006, 348. (Ford. Dr.
Földváry Antal)

3 Vö. SZENT ÁGOSTON: Vallomások, 11. könyv 5. fejezet: „Az az igazság tehát, hogy szóltál és
meglettek, vagyis: igéd erejében teremtetted a világot. Időben elhangzó ezen igéid csak hal-
lás útján juthattak el az értelmes észhez, amelynek figyelme viszont a te örök igéd felé hall-

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 11    (Black/Black plate)



münk, se fülünk, és csak a mélységes mélyben lelhet meghallgatásra, másutt
nem, majd ha valamennyi hang és nesz tovatűnik, s ott néma csend honol, hall-
gatás.4 Az Igének erről az értelméről most nem kívánok többet mondani.

Nos, állj ki ama kapuba! Aki ott áll, legyen minden porcikájában rendezett.
Azt akarja ezzel mondani, hogy a lélek legfelső része biztosan irányozva legyen.
Ami rendezett, a fölötte álló által nyert elrendezést.5 Isten nem leli örömét azon
teremtményeiben, akiken nem ragyog át a lélek ama természetes fénye,6 amely-
ben létüket kapják, s akiknél az angyal fénye nem tündöklik át a lélek fényén és
nem készíti elő, nem teszi alkalmassá őket, hogy bennük az isteni fény munkál-
hasson. Isten ugyanis nem a testi dolgokban munkál, hanem az örökkévalóság-
ban. Ezért legyen a lélek összeszedett, húzódjon fölfelé, legyen szellemében egy.
Ott munkál Isten, ott kedvére van minden tett. Soha nem szolgál Isten örömére
egy tett, hacsak nem ott ment végbe.

Tehát: „Állj az Úr házának kapujába!” „Isten háza” nem más, mint Létének
egysége. Az Egy saját magát mindennél jobban megtartja egymagában. Ezért az

Eckhart Mester

– 12 –

gatózik. S mikor értelmünk az időben megcsendülő mondást összehasonlítja néma, örök
igéddel, azt kell mondania: más ez, egészen más; rangban mélyen alattam van, sőt azt sem
mondhatom, hogy van, mert hangzik és elhangzik, az én Istenem igéje pedig örökké meg-
marad fölöttem.” ECKHART: Expositio libri genesis I. 3–5.: „Isten teremtette az eget és a föl-
det a kezdetben, vagyis az eszmei okban (ratio idealis). Erre nézve mondja János, hogy ’Kez-
detben volt az Ige’. A görögben itt ’logosz’ szerepel, vagyis ratio… A szentek egybehangzóan
azt mondják, hogy a kezdet – amelyben Isten az eget és a földet teremtette – a Fiúra vo-
natkozik”. MEISTER ECKHART: Die Lateinischen Werke (Herausgegeben und Übersetzt von
Konrad Weiss), Band 1, Kohlhammer, Stuttgart, 1988. (A továbbiakban: LW)

4 Vö. CLAIVAUX-I BERNÁT: Sermo 45 ad Cantici Canticorum: „Az isteni Szóban (Igében) a Szent-
lélek az emberi lélekhez szól, ámde érzékelhető hangok nélkül.” Lásd még SZENT ÁGOSTON:
Vallomások, IX. könyv X. fejezet: „Tegyük fel, hogy a Teremtő beszélni kezdene. Egyedül. Nem
a mindenség hangjával, hanem ő maga, úgy, hogy szavát megértenők. Nem földi szóval.”

5 Vö. ECKHART: Expositio libri Genesis: „Minél alacsonyabb szintű valamely létező, annál tö-
kéletlenebb, annál inkább megosztott… az érzékek nem ismerik meg a dolgok lényegét, még
az akcidensekét sem… Ha az érzékek teljesen tökéletesen rendeződnek az értelem alá… az
ember tökéletes lesz, a lélekben lecsendesül minden félelem és szenvedély.” LW 1, 377–378.,
továbbá ECKHART: Liber parabolarum Genesis: „Az ember helyes alkata, ha az érzéki képes-
ségek engedelmeskednek az alsóbb értelemnek, arra vannak tekintettel, annak alá vannak
rendelve, amaz pedig a felsőbb értelmet követi, s az Istent.” LW 1, 612., in Gen II n.143.

6 Vö. ECKHART: Sermo 36 n.366, 370, in LW 4 (Herausgegeben und Übersetzt von Ernst
Benz – Josef Koch), Kohlhammer, Stuttgart, 1987.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 12    (Black/Black plate)



Egy-ség Istennél van, aki egybetartja,7 de nem tesz semmit hozzá. Ott van, abban,
ami leginkább sajátja: vagyis létében, teljesen önmagában és sehol másutt, mint ami
az övé. De ahol megolvad, ott ki is árad. Kiáradása a Jósága, amint a minap a meg-
ismerés és szeretet témájával kapcsolatban mondtam. A megismerés eloldoz, tehát
jobb, mint a szeretet. Kettő jobb, mint egy, márpedig a megismerés magában hor-
dozza a szeretetet is. A szeretet belebolondul a Jóságba, rajta csügg, ha a szeretet-
ben megragadok, akkor maradok a „kapuban állva”, s a szeretet vak lenne, ha nem
lenne tudás is. A kőnek is van vonzalma-szeretete, vonzza a föld.8 Ha a Jóságon csügg-
ve maradok az első kiolvadásban, és Istent azért fogadom magamhoz, mert jósá-
gos, akkor a „kaput” választom, de nem Istent. Jobb tehát a megismerés, mert ve-
zeti a szeretetet. A szeretet ugyanis felébreszti a vágyat, a kívánást. A megismerés
viszont egyetlen gondolattal sem tapad ezekhez, sokkal inkább elold és elválaszt tő-
lük, előre fut, Istent leplezetlenségében megérinti, egyedül Létében ragadja meg.9

„A te házadat – melyben magasztalunk téged – szentség illeti, Uram”,10 és ez
legyen imáink háza, amíg csak napjaink tartanak. Ezt nem e világ napjaira
értem. Ha azt mondom: „hossza nincsen hosszúság”, az aztán a Hosszúság!
Széle nincsen szélesség, az már csak a Szélesség!11 Ha azt mondom: „örökké”,
úgy értem: fölötte az időbeliségnek, sőt – miként ezelőtt mondottam – egészen
jelen életünk fölött, ahol nincs „itt és most”.12

Egy asszony megkérdezte a mi Urunkat, hol kell imádkoznunk. Urunk ekként
válaszolt: „Eljön az óra, és most vagyon, mikor az igaz imádók lélekben és igaz-
ságban imádják az Atyát… Lélek az Isten, és azoknak, kik őt imádják, lélekben
és igazságban kell imádniuk.”13 Mi nem vagyunk az Igazság, még ha igazak is

19., 33. és 103. Prédikáció

– 13 –

7 Vö. ECKHART: 7. Prédikáció: „Szent János mondja, hogy a szeretet egyesít… és az Isten szeretet.”
8 AURELIUS AUGUSTINUS: Vallomások 430.: „A tűz fölfelé tör, a kő meg lefelé.” Gondolat,

Bu da pest, 1982, ford. Városi István, illetve ARISTOTELES: Nikomachosi etika, Pantheon, Bu -
dapest, 1942, 60, ford. Szabó Miklós: „a követ, amely természettől fogva lefelé esik, nem
le het arra szoktatni, hogy felfelé haladjon.” ARISZTOTELÉSZ: Fizika 254b: „Természetük el-
lenére való lenne, ha például a földtartalmú létezők fölfelé és a tűz lefelé mozognak.”

9 Lásd ECKHART: Sermo 24,2 n.248, Sermo 33 n.332 (LW 4), ECKHART: In Ge nesim II 80,
vö. ECKHART: A Teremtés könyvének magyarázata M. E. LW 4; In Joh n.673.

10 Zsolt 92,5 és Káldi 642.
11 Ti. olyan hosszú és széles, hogy se vége, se hossza, vagyis határtalan, végtelen.
12 Miként más műveiben, Eckhart Ágoston örökkévalóság-értelmezésére utal, de itt még ezen

is túllép. Vö. LW 4 ECKHART: Sermo 18 n.182; Sermo 36 n.371.
13 Jn 4,23–24 és Káldi 1385. A fordítói és kulturális hagyományból adódóan a magyarban a

’lélek’ szó tölti be azt a szerepet, ami a németben a ’Geist’.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 13    (Black/Black plate)



vagyunk, van bennünk valami nem-igaz is. Istennel azonban nem ez a helyzet.
A lélek álljon az első kiáradásba „az Úr házának kapujába” – ahonnan ered és árad
az Igazság –, ott mondja ki, hangoztassa az Igét. Mindaz, ami csak van a lélekben,
szólaljon meg és zengjem dicséretet, de úgy, hogy ezt a hangot ne hallja senki.
Elnyugvásban, „a csendben” – miként a minap azokkal az angyalokkal kapcsolat-
ban mondtam, akik mint az eleven Tűz kórusa veszik körül Istent, a Bölcsességet
– nos, ott szól Isten, és a lélekben kimondja magát teljesen.14 Ott szüli az Atya a
Fiút, s ebben az Igében oly nagy örömet talál, oly nagy szeretettel van iránta, hogy
soha fel nem hagy ezen Igét hangoztatni mindenkor, vagy helyesebben szólva, fe-
lette minden időnek, örökkön-örökké.15 Jól illeszkedik ez a szavakhoz, melyeket
felidéztünk: „Uram, házadat megilleti a szentség,16 hogy benne dicsérjenek”, s
abban a házban ne legyen más, csak mi Téged dicsér.

Mestereink kérdik: Mi az, ami Őt dicséri? A hasonlóság. Ekként a lélekben
minden Istent dicséri, ami Hozzá hasonló; mindaz pedig, ami nem Istenhez ha-
sonlatos, nem dicséri. Csakúgy, miként a metszett kép mesterét dicséri, aki véste
és a művészetet, mely szívében él, s amihez hasonlónak alkotta a képet. A kép-
 nek ez a hasonlósága szavak nélkül dicséri mesterét. Zengő szavaink dicsérete,
vagy az ima ajkainkon ennél kevésbé értékes.17 Miként Urunk mondta egyko-
ron: „Imádkoztok, de nem tudjátok, kihez imádkoztok. Jönnek azonban majd
igaz imádók, akik Atyámat lélekben és az igazságban imádják.”18 Mi az ima?
Dionüsziosz művének harmadik részében azt mondja, hogy az ima az értelem-

Eckhart Mester

– 14 –

14 PETRUS LOMBARDI: Sententiae II.d.9.c.1 n.59–60. Az Istent körülvevő eleven Tűz utalás a
szeráfokra, az Isten közvetlen közelében lévő legfőbb angyalokra, akiknek neve a száraf
(éget) igéből származik.

15 AURELIUS AUGUSTINUS: Isten városáról: „Az okok rendjét pedig, ahol az Isten akarata leg-
többet tehet, nem tagadjuk, de fátumnak sem nevezzük, hacsak talán a fátum szót a fandum
szóból, vagyis a ’beszéd’-ből nem magyarázzuk. Ugyanis e kifejezés alatt: ‘egyszer szólott’
(Zsolt 62,12) azt értjük, hogy állandóan, azaz szüntelenül szólott, amint szüntelenül tudja
a jövendőt is és mindazt, amit majd tesz.” Budapest, 1943. (Ford. Dr. Földváry Antal)

16 Vö. ECKHART: Tractatus super oratione dominica, in LW 5 (Herausgegeben und Übersetzt
von Bernhard Geyer – Josef Koch), Kohlhammer, Stuttgart, 2007.

17 „Az emberben magában is van egy szó, mely belül marad, bár hang jön ki a száján. Van egy
szó, amely valóban lelkileg szól, az, amit hangból értesz meg, de nem maga a hang. Ezt a
szót mondom ki, amikor azt mondom: Isten.” SZENT ÁGOSTON: Beszédek János evangéliu-
máról I., Jel Kiadó, Budapest, 2008. (Ford. Révészné Bartók Gertrúd), lásd még ECKHART:
In Joannem n.30 és n.107, in LW 3.

18 Jn 4,22–23.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 14    (Black/Black plate)



ben való fölfelé kapaszkodás Istenhez.19 Egy pogány mester mondja: Ahol Lélek,
Egység és Örökkévalóság van, ott munkál Isten.20 Ahol hús van, ott lélek-elle-
nesség, ahol szétszórtság, ott az egység-ellenesség, ahol az idő, ott az örökkéva-
lóság elleniség, és Isten ott nem munkál, mert nem fér össze ezekkel. Inkább
tűnjön el minden gyönyör, megelégedettség, öröm és élvezet, amit e világon
kaphatunk – félre ezekkel! Aki Istent akarja dicsőíteni, legyen megszentelt,21

összeszedett, egyetlen lélek, sehol ne legyen kívül, „hasonló”-ként vitessék föl az
örökkévalóságba, minden dolgok fölé. Nem csupán a teremtményekre gondo-
lok itt, vagyis mindarra, ami már megteremtett dolog, hanem mindarra, ami
csak Tőle telne, ha akarná – a lélek múlja felül ezeket. Ha bármi van a lélek fö-
lött, ami nem Isten, akkor a lélek az idők végezetéig sem jut el az alaphoz.

Szent Ágoston úgy mondja, „hajnalnak” nevezzük, mikor felragyog a te-
remtményben az a lelki fény, amelyben a teremtett dolgok a létüket kapják.22

Ha az angyal fénye átragyogja és magába zárja a lélek fényét, azt „délelőtt”-nek
nevezi.23 Dávid így beszél: „Az igazak ösvénye pedig, mint fénylő világosság,
halad és növekedik egész a teljes napig.”24 Szép ez az út, tetszetős, élvezetes és
kellemes. Majd amikor az isteni fény ragyogja át, s az angyal és a lélek fényei
bezáródnak az isteni fénybe, azt nevezzük „delelő”-nek. A nappal akkor éri el a
csúcspontját, akkor a leghosszabb és legtökéletesebb, amikor a Nap a legmaga-
sabban áll és sugarait a csillagokra önti, a csillagok fényüket a Holdra sugároz-

19., 33. és 103. Prédikáció

– 15 –

19 PS. DIONYSIOS: De divini nominibus III.1 PG 3,680C: „Az ima segítségével kapaszkodjunk fel-
fe lé a jó és isteni fénysugarak egyre nagyobb magasságába, mint egy fényességes láncon, amely
a Mennybolt tetejéről függ lefelé.” Eckhart itt tendenciózusan idéz, ps. Dionysios nem hangsú-
lyozza az értelem szerepét. Lásd JOH. DAMASCENUS: De fide orthodoxe III. cap 24-ből való PG
94,1089 „oratio est ascensus mentis in Deum.” Vö. még Aq.T S. Th II.II q 83 a2; III q. 21 a.1.

20 Liber de causis prop. 24 § 23.
21 Vö. JEHUDA HALÉVI: Kuzári: „Az igaz utat keresse, hogy Isten sugallata vezesse őt helyes

irányba. Az ilyen ember az… akire kiárad Isten sugalmazó lelke, ha eléri azt a fokot. Az ilyen
ember szent lesz… mivel Isten nem zsugori vele szemben… mindennek megadja azt, ami
megilleti.” (Ford. Maróth Miklós), in Arab filozófia, PPKE BTK, Piliscsaba, 1997.

22 SZENT ÁGOSTON: Isten városáról, III. kötet: „Ott (Istennél) világosabban, itt homályosab-
ban ismerik meg, mintegy az alkotóművészetben és az alkotásban. Amely alkotások, ami-
kor a Teremtő dicsőítésére és tiszteletére szolgálnak, mintegy hajnali világossággá válnak
azoknak lelkében, akik azokat szemlélik.” Kairosz, Budapest, 2006. (Ford. Dr. Földváry
Antal), továbbá De Genesim ad litteram IV.c.23 PL34. 

23 Vö. ECKHART: Sermones XLIX n.505, XXXVI, in LW 4.
24 Péld 4,18 és Káldi 681.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 15    (Black/Black plate)



zák úgy, hogy minden a Nap alá rendeződik.25 Az isteni fény ugyancsak magába
zárja az angyal és a lélek fényét, s ez azért van, hogy minden rendezett legyen,
a helyére állítva, és eztán mindegyre Istent dicsérje. Ott már semmi sincs, ami
nem Istent dicséri és nem Istenhez hasonulva áll, minél hasonlóbb, annál in-
kább telve Istennel, mind Istent dicsérve. A mi Urunk mondta, hogy velünk
lakik majd házunkban.26 Kérjük Istent, a mi kedves Urunkat, azért lakjon ve-
lünk e helyen, hogy örökre Vele lakhassunk. Ebben segítsen bennünket az Isten.

Ámen.

33. PRÉDIKÁCIÓ

Sancti per fidem vicerunt regna

Szent Pál mondja: „A szentek a hit erejével birodalmakat győztek le.”27 A szen-
tek négy birodalmat győztek le, és nekünk is le kell győznünk azokat. Az első
birodalom a Világ, amelyet a szellem szegénységével (lelki szegénységgel) kell le-
győzni. A második birodalom hús-vér testünk: éhezéssel és szomjúhozással kell
úrrá lennünk rajta. A harmadik birodalom a sátán birodalma, jajgatással és fáj-
dalommal kell legyőznünk.28 A negyedik birodalom a mi Urunk, Jézus Krisz-
tus, ezt pedig a szeretet ereje által kell megszereznünk.

Még ha az egész Világ lenne is valakié, akkor is szegénynek kellene magát tar-
tania, kezét mindenkoron Urunk és Istenünk ajtaja felé nyújtania, hogy Urunk ke-
gyelmének alamizsnáját kérje, mert a kegyelem teszi az embert Isten gyermekévé.29

Eckhart Mester

– 16 –

25 Vö. PLATÓN: Állam 508a: „Szókratész: Melyik égi istent tudnád megnevezni. Aki ura ennek,
s akinek a fénye előidézi azt, hogy a látás a legtökéletesebben lásson… Glaukón: a Napra
célzol”, in Platón Összes Művei, II. kötet, Európa Kiadó, Budapest, 1984, 444.

26 Jer 7,3 és Káldi 907: „Jobbítsátok meg útjaitokat és törekvéseiteket, és veletek lakom e helyen.”
Lásd még Zsolt 27,4: „csak egy a vágyam: hogy életem minden napján az Úr házában lakjam”.

27 Zsid 11,33. Eckhart pontatlanul idéz, Szent Pál nem katolikus szentekre, hanem zsidó pró-
fétákra hivatkozik: „Kifogynék az időből, ha felsorolnám Gedeont, Bárákot, Sámsont,
Jiftachot, Dávidot, Sámuelt és a prófétákat, akik a hit erejével országokat győztek le.” – Bá-
nyai F. megjegyzése: Ez a szentírási hely (Zsid 11,33) a témája a Sermo LVI (LW 4, 466.),
továbbá idézi a XI,1 n.114 és a Sermo XXXIV,4 n.335-ben, de az itteni német szentbeszéd-
től teljesen eltérően dolgozza fel.

28 Vö. ECKHART: Sermo XXXIV,1, in LW 4, 293.
29 Vö. AUGUSTINUS: Sermo 83 cap.2 no.2 PL 38,515.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 16    (Black/Black plate)



Ezért mondja Dávid: „Uram, kívánságom világos előtted, sóhajtásaim nem ma-
radnak rejtve.”30 Szent Pál mondja: „Uramnak, Krisztus Jézusnak fönséges ismere-
téhez mérten mindent szemétnek tartok. Érte mindent elvetettem, sőt szemétnek
tekintettem, csakhogy Krisztust elnyerhessem és hozzá tartozzam.”31 Lehetetlen,
hogy bármely lélek bűntelen legyen, anélkül, hogy Isten kegyelme áradt volna rá.32

A kegyelem műve teszi a lelket fogékonnyá és derűlátóvá Isten minden műve iránt,
mivel a kegyelem isteni forrásból árad, Isten képmása Isten-ízű és a lelket hason-
latossá teszi Istenhez.33 Ha ez a kegyelem és ez az íz belép az akaratba, azt mond-
juk, ez a Szeretet, ha ez a kegyelem és ez az íz belép az értelmünkbe, úgy hívjuk:
a hit fénye. Ha ez a kegyelem és ez az íz belép indulatos lélekrészünkbe, amely a
mozgatóerő bennünk, akkor úgy hívjuk: remény.34 Azért nevezik ezeket isteni eré-
nyeknek, mert isteni tetteket (műveket) hoznak létre a lélekben,35 úgy, ahogy azt
a Nap erejével kapcsolatban látjuk, ami éltető hatással van a Földre, hiszen ez él-
teti a dolgokat és tartja meg létükben.36 Ha eltűnne ez a fény, a dolgok is eltűn-
nének, és olyan lenne minden, mint amikor még nem voltak.37 Ugyanígy van a lé-
lekkel is, amennyiben kegyelem és szeretet járja át, annyiban könnyű valahány
isteni tettet végbevinnie, és biztos jele a kegyelem hiányának, ha nehezünkre esik
isteni tetteket véghez vinni.38 Ezért mondja egy mester: nem ítélem el azokat, akik
jó ruhát viselnek vagy jókat esznek, ameddig szeretet van bennük.39 Magamat sem

19., 33. és 103. Prédikáció

– 17 –

30 Zsolt 38,10.
31 Fil 3,8.
32 Vö. AQUINÓI TAMÁS: Summa Theologiae I–II quest.109 ad 8.
33 Vö. DW 1, 367. oldal, 3. jegyz.
34 Eckhart az isteni erény és kegyelem megkülönböztetésével eltér Szent Tamástól (I.2. 110,3),

Bonaventurától és Albertus Magnustól.
35 Vö. ECKHART: Sermo LVI, in LW 4, 467,8.
36 Vö. ECKHART: 20b prédikáció: „A nap ereje a fa gyökerében felveszi a legtisztábbat és leg-

finomabbat, felvitetik magasba, az ágakig, s ott virág lesz belőle… ilyen az is, amikor a
Szentlélek ereje fogja a legtisztábbat, legfinomabbat és legfőbbet, vagyis a lélek szikrácská-
ját és felviszi egészen a Tűzbe, a Szeretetbe.”

37 Vö. DW 1, 329,5.
38 Vö. ECKHART: Az isteni vigasztalás könyve: „A pogány mester, Szókratész szerint az erények

lehetetlen dolgokat lehetővé, sőt könnyűvé és kellemessé tesznek”, továbbá Sermo LVI, in
LW 4, 467,7.

39 Vö. PS BERNHARD: Tractatus de statu virtutum, in PL 184,810, illetve ECKHART: Útmutató be-
szédek 18.: „Ne nyugtalankodj amiatt, hogy az ételek és ruhák neked még jónak tűnnek, in-
kább ahhoz szoktasd legbenső alapodat és lelkületed, hogy jóval fölötte álljon az ilyesminek.”

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 17    (Black/Black plate)



tartanám többre azért, ha keményebb életem van, annál, ha azt mondhatom,
hogy több szeretet van bennem. Nagy balgaság, ha valaki annak ellenére, hogy
sokat böjtöl, imádkozik, nagy dolgokba fog, és mindig egyedül van, mégis élet-
vitelét ezek nem javítják meg és nyugtalan, sőt dühösködő marad.40 Arra kel-
lene ügyelnie, hol a leggyengébb, arra fordítsa igyekezetét, hogyan tud azon
úrrá lenni. Ha életének vitelében igaz (Egybe-rendezett), tehet bármit, az Is-
tennek tetsző lesz.

És ekként leszünk úrrá a birodalmakon.
Ámen.

A 103. Prédikáció az Erfurtban töltött hosszú időszakból való, de mindenképpen az
Útmutató beszédek után keletkezett, hiszen e szentbeszéd központi témája az örök
születés, ami egyetlen korábbi művében sem fordult elő. A kéziratban szereplő Eck -
hart tal kapcsolatos tiszteletteljes megszólítás arra enged következtetni, hogy ekkor
Eckhart a szász tartomány vezetője volt. Eszerint 1303 körül mondhatta el ezt a pré-
di kációt, a Vízkeresztet követő vasárnapon (január 7. és 13. között).41 Több neves Eck -
hart-kutató (Stachel, Pfeiffer, Ruh) a Paradisus anime intelligentis gyűjteményben
sze replő Eckhart-beszédekkel való együttes olvasást javasolja a jobb megértés érdekében.

Ebben a prédikációban több szempontból is hivatkozott téma az ’örök születés’, vagy
szerintünk inkább az ’örökkévaló megjelenése az emberi lélekben’, amelynek tárgyalá-
sánál Eckhart egyik forrása Augustinus. Augustinus több művében tanítja, hogy ha
Isten nincsen az időbeliségnek, mulandóságnak kitéve, akkor nincs Benne és az isteni
személyekben semmiféle változás. Az ebből adódó következtetéseket különösen A szent-
háromságról írott munkájában részletezi. Eszerint egyrészt az Atya mindig is Atya, a
Fiúisten pedig mindig is Fiú, másrészt mivel Isten örökkévaló, ezért a Fiú is az örök-
létben, örökké születik. Az Igét, mint Krisztust és mint az Istenről való beszédet, az is-
tenivel kapcsolatos tudást és az értelmet, bölcsességet, vagyis az Atyaistent, egy közbenső
szeretet, vagyis a Szentlélek kapcsolja össze, és velük együtt, mint harmadik, keveredés
nélkül szellemi egységet alkot. Augustinus később ír a Szentháromságnak az emberre
való vonatkozásáról, és az emberi megismeréssel kapcsolatban is beszél a születésről.

Eckhart Mester

– 18 –

40 Vö. ECKHART: Útmutató beszédek: „Némelyek elvonulnak az emberektől és legszívesebben
csak egyedül lennének. Nyugalmukat ebben, valamint abban lelik, hogy folyton a temp-
lomban vannak. Ez lenne hát a legeslegjobb? Azt válaszoltam: nem! És hallgassátok meg,
hogy miért. Az igaz ember mindig igaz marad, legyen bárkivel vagy bárhol.”

41 DW 4/2, 264. E prédikáció szövegét Georg Steer 30 kézirat alapján rekonstruálta az Eck -
hart-összkiadás számára (Kohlhammer, Stuttgart, 2003).

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 18    (Black/Black plate)



Azt írja, hogy a mulandó, vagyis az időben keletkezett dolgok az örök, időtlen Igazság
alapján jöttek létre, és mi értelmünk szemével ebben az örök Igazságban szemléljük
a létezés alapját képező formákat. Amit megismerünk, az mintegy nemzi bennünk a
maga ismeretét, ezáltal mintegy maga lesz megismerésének közvetítője, továbbá, ami
megismeri önmagát, az mintegy gondolatban szüli magában az ismeretet. A szó (tudás,
ismeret) akkor születik meg, amikor kigondoljuk. Az emberben a szó megfogalmazása
és megszületése eggyé válik, amikor az akarat elfogadja a jelentést.42

Eckhart latin nyelven írott Biblia-kommentárjaiban erre erősen emlékeztető ál-
láspontot képvisel. Az Atya természettől fogva nemz és természetszerűleg van Fia. Ha
az Atya örök, mindig volt és mindig van, akkor a Fiú is mindig van, örökkön szülő
az egyik, a másik pedig örökké születik.43

Ezekre építve vélhette Eckhart, hogy mivel Krisztus ismeri meg az Atyát, oly módon
juthatunk el Istenhez, ha lelkünkben mintegy követjük a második isteni személy szel-
lemi értelemben vett (örök) születését. Mint azt egy másik prédikációjában kifejti,
Isten az időtlenségben, vagyis az örök pillanatban munkál, ilyen munkája az Ige ben-
nünk való megszületése. Azt mondja, hogy Istennek olyannyira tetsző ez a fajta szü-
letés, hogy teljes hatalmával hat e születés érdekében, éspedig azért teszi ezt, hogy a lélek
újra Őhozzá menjen és igazán élő legyen. Ez a születés olyan, mintha a lélek fénye Is-
tent fogadná be és Isten mintegy feltárulna számára. Ez a lélekben végbemenő szüle-
tés azonban csak imitálja, de nem azonos az igazi isteni születéssel, Isten és az Ige is-
teni módon való megértésével, hiszen Isten Önmagát Önmagából, Önmagában és
Ön magába szüli (vö. Adolescens tibi dico kezdetű prédikációját). Ugyanakkor má-
sutt azt mondja, hogy mivel az örök születésben a megszületés azonos a szüléssel (hi-
szen isteni fiú csak az örökléttől születhet), ekként egyfajta unio mystica, Istennel való
egyesülés sajátos lehetősége is feltárul (vö. Eckhart: Az isteni vigasztalás könyve).

Az Isten-fiúság és születés gondolata a középkorban sok más szerzőnél és egészen
más értelmezésben jelenik meg. E rövid bevezetésben csak példaként idézzük fel ennek
ferences megjelenését, amely a szívre, a lelkiismeretre és a megszentelt cselekedet pél-
damutató erejére helyezi a hangsúlyt. Assisi Szent Ferenc a Regula non bullatában
azt kéri, hogy az ember szívében készítsen hajlékot az Atyának, Fiúnak és Szentlé-
leknek. Akik Istenért kitartanak abban, hogy mások szolgái legyenek, azokban az Úr
Lelke megnyugszik és lakást vesz Isten, s ezek az emberek fiai lesznek a mennyei Atyá-

19., 33. és 103. Prédikáció

– 19 –

42 Vö. AUGUSTINUS: A szentháromságról, Szent István Társulat, Budapest, 1985, 182, 274–
276. és 281. (Ford. Gál Ferenc)

43 MEISTER ECKHART: Die Lateinischen Werke, Band 3, Expositio sancti evangelii secundum
Johanne. (Hrsg. Loris Sturlese – Albert Zimmermann – Heribert Fischer), Kohlhammer,
Stuttgart, 1994.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 19    (Black/Black plate)



nak. „A Szentlélek által Jézus Krisztussal egyesül a hívő lélek… amikor a szeretet és
a tiszta, őszinte lelkiismeret által tiszta szívben és lélekben hordozzuk Őt és szent cse-
lekvéssel, melynek példaként kell mások előtt világoskodnia, világra szüljük Őt.”44

Hans Urs von Balthasar szerint Eckhart azt írja le, miként születik meg a lélek-
ben Isten, mint az örök Fiú. „Ez az emberhez lépő, benne lakást vevő isteni Ige, és
annak Lelke az az átfogó szféra, amelyből végső soron megképződnek Eckhart saját
szavai, miként megképződik majd Keresztes Szent János misztikus költészete is.”45

A 102. és 103. prédikációk emlékeztetnek Eckhart Útmutató beszédeire, mivel
néhol fiktív, néhol tényleges párbeszédet folytat a hallgatóságával, és ezáltal a
collatio, vagyis a keresztény dogmatika és erkölcs alaptételeinek személyes hangvé-
telű tanítása kérdés-felelet formájában valósul meg. Ez a szentbeszéd a hagyomá-
nyos prédikálási módot követi, hiányzik belőle az Eckhart más beszédeiben gyak-
ran alkalmazott hármas tagolás, itt nemcsak egy mondatot, mint themát elemez,
hanem az egész vonatkozó szentírási szakaszt, nem alkalmazza az értelmezés olyan
sok síkját, kulcsát (claves az ars predicatoria szerint), mint más műveiben.

A prédikáció fordításának forrása: MEISTER ECKHART: Die Deutschen Werke
(Herausgegeben und Übersetzt von Georg Steer), Band 4/1, Kohlhammer, Stuttgart,
1986, 426–492. (A ford.)

103. PRÉDIKÁCIÓ

Et cum factus esset Jesus annorum duodecim (Luc 2,42)

Az evangéliumban ezt olvassuk: Mikor a mi Urunk tizenkét éves lett, Máriával
és Józseffel Jeruzsálembe ment a templomba, és ahogy onnan eljöttek, Jézus a
templomban maradt, de ők ezt nem tudták. És ahogy hazaértek és ott nem ta-
lálták, keresték a rokonok és ismerősök között és a sokaságban, és nem lelték
meg, elvesztették a sok nép között. Ezért vissza kellett fordulniuk oda, ahonnan
jöttek, és ahogy visszaértek a kiindulási helyre, a templomba, ott megtalálták.46

Eckhart Mester

– 20 –

44 Idézi KURT RUH: A nyugati misztika története II., Akadémiai Kiadó, Budapest, 433–434.
(Ford. Görföl Tibor)

45 HANS URS VON BALTHASAR: A dicsőség felfénylése, II. kötet, 2. rész, Sík Sándor Kiadó,
Budapest, 2004, 492. (Ford. Görföl Tibor)

46 Vö. Lk 2,42–46: „Amikor tizenkét éves lett, szintén fölmentek, az ünnepi szokás szerint. Az
ünnepnapok elteltével hazafelé indultak. A gyermek Jézus azonban Jeruzsálemben maradt
anélkül, hogy szülei tudták volna. Abban a hitben, hogy az úti társaságban van, mentek

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 20    (Black/Black plate)



Bizony mondom, hagyj el minden sokaságot, hogy e nemes születést megtaláld,
és térj vissza a forráshoz, az alaphoz, amelyből kiindultál. A lélek valahány ereje és
azok munkái, ez mind a „sokaság”. Az emlékezet, ész és akarat, mindezek so-
kasítanak téged. Ezért hagyd el mind: az érzékelő és képzeleti tevékenységet,
valamint azokat, amikben magad eleve ott találod, vagy szem előtt tartod. Csak
így lelhetsz rá erre a születésre, másként nem, az már biztos. Barátok, rokonok
és ismerősök között Őt nem találták, ezen a módon mi sem találjuk, sőt, kö-
zöttük mi is inkább csak elveszítjük Őt.

Így hát a következő kérdés adódik: Vajon rálelünk-e erre a születésre bizonyos
dolgok révén, melyek ugyan Istennel kapcsolatosak, de kívülről, az érzékek által
vitetnek be, mint például olyan képzetek Istenről, hogy Isten jó, bölcs, irgalmas,
vagy bármi, amit az értelem önmagában létrehozhat, mindegy, hogy mennyire va-
lóban istenieket; nos, mindezzel vajon rátalálhatunk erre a születésre? Bizony nem!
Mert bármennyire jó és isteni legyen is mindez, mégis kívülről, az érzékek által
jut be,47 pedig annak egyedül és csakis belülről kell föltörnie; azért, hogy ez a szü-
letés valóban tisztán ragyoghasson, nyugodjon el minden tevékenységed, erőid
Őneki szolgáljanak és ne magadnak. Hogy e tett tökéletes legyen, egyedül Isten
vigye végbe azt, te csupán hagyd, hogy megtörténjen. Ahol akaratodból és tudá-
sodból valóban kilépsz, ott Isten valóban kész belépni az Ő tudásával, és világí-
tani ott sugárzóan. Ahol Isten akar hírt adni magáról, ott a te tudásod meg nem
állhat, s ebben hasznát venni nem lehet. Nem képzelheted azt, hogy értelmed
képes lenne felnőni Isten megismeréséhez.48 Sokkal inkább úgy áll a dolog, hogy
természetes fényed az égvilágon nem segíthet ahhoz, hogy Isten benned istenien
tündököljön, legyen elébb puszta semmivé, maga-magáról teljesen mondjon le,
s majd akkor tud Isten belépni az Ő Fényével és hozza mindazt magával, amiről
lemondtál, sőt még ezerszer többet, és mindezeken túl azt az új formát, amely
mindent magába foglal.

19., 33. és 103. Prédikáció

– 21 –

egy napig, és keresték a rokonok és ismerősök között. Amikor nem találták, visszafordul-
tak Jeruzsálembe, hogy keressék. Három nap múlva akadtak rá a templomban, ott ült a ta-
nítók közt, hallgatta és kérdezgette őket.”

47 PSZEUDO-DIONÜSZIOSZ AREOPAGITÉSZ: Misztikus teológia 4. fej. „Isten, aki az érzékelhető
dolgok oka, őmaga nem érzékelhető, nem testi, alakja-formája nincs, mennyisége, terje-
delme sincs.” (Ford. Erdő Péter), in Az isteni és az emberi természetről II., Atlantisz, Buda -
pest, 1994.

48 Ez szemben áll Eckhartnak a Nemes emberről szóló prédikációjában olvasható másik kije-
lentése: „mesterek... azt mondják, hogy... bennünk Isten magva van. Ha jó, bölcs és szor-
galmas gazdái lennénk, akkor egyre jobban megerősödne és felnőne Istenhez.”

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 21    (Black/Black plate)



Van erre egy példázatunk az evangéliumban: Amint a mi Urunk a kútnál ba-
rátságosan beszélgetett a pogány asszonnyal,49 az otthagyta korsóját, beszaladt
a városba és hírül vitte a népnek, hogy eljött az igazi Messiás. A nép nem hitt a
szavainak, kimentek hát vele és maguk is látták Őt. Az asszonynak pedig ezt
mondták: „Most már nem a te szavaidra hiszünk, mert magunk is hallottuk, és
most már tudjuk, hogy valóban ő a világ Üdvözítője.”50 Bizony, ekként az összes
teremtmény tudása, se a sajátod, se valamennyi ismereted, nem képesek téged
eljuttatni oda, hogy képes lehess Istent isteni módon ismerni. Ha Istent isteni
módon kívánod megismerni, váljék tudásod tiszta tudatlansággá, megfeledke-
zéssé saját magadra és minden teremtményre vonatkozóan.

Nos, mondhatnád: De hát jó uram, mire való az eszem, ha ekként teljesen
üresnek kell lennie mindenféle tevékenység nélkül? Tán az lenne a legjobb, ha
lelkemet a megismerő nem-ismerés állapotába próbálnám belehelyezni? – De
hiszen ez nem lehetséges! Mert ha valamit megismerek, az már nem a nem-is-
merés, és nem is üres és csupasz létezés. – Legyek tehát teljes sötétségben? –
Úgy bizony! Soha jobbat nem tehetsz, mint hogy ama sötétségbe és tudatlan-
ságba helyezed magad.

– Óh, jó uram, tűnjön hát minden tova és nincs is visszatérés? – Valóban,
nincs visszatérés. – De hát kiféle-miféle ez a sötétség, hogy hívják, van-e neve?
– Ez bizony nem más, mint olyan befogadó-készség és képesség, amely nincs hí-
jával a létnek, nem nélkülöz; tehetős tehetség a befogadásra, s ebben te tökéle-
tesebbé válsz. Ezért ne legyen ebből visszatérés. Mert ha mégis visszatérnél,
annak mozgatója nem az igazság lenne, hanem valami más: az érzékek, a világ,
vagy az ördög. És ha aztán átadod magad ennek a visszafordulásnak, akkor óha-
tatlanul bűnbe esel, s oly messzire eltérsz célodtól, hogy örök kárhozatra jutsz.
Ezért nincs visszatérés, csak állandó felfelé törekvés e képesség megszerzése és
beteljesedése. Ez a képesség és készség nem nyugszik, míg a lét teljességével
megtöltődik, miként az anyag sem nyughat addig, amíg meg nem telik mind-
azon formákkal, melyek számára lehetségesek, és ekként az ész/értelem se nyug-
szik soha, amíg meg nem telik mindazzal (teljesül mindaz), amire képes.51

Eckhart Mester

– 22 –

49 Jn 4,5 sk.
50 Jn 4,42.
51 Eckhart itt a potenciális észről, az intellectus possibilisról, illetve a synderesis-ről beszél, lásd

AQUINÓI TAMÁS: Summa Theologiae, I. 79. art 4 és art 12. Továbbá az intellectus agens mi-
benlétére lásd DIETRICH VON FREIBERG: Opera Omnia (Hrsgs. Kurt Flash – Ruedi Imbach
– Loris Sturlese et al.), Hamburg, 1977–1985; ID.: Abhandlung über den Intellekt und den
Erkenntniskraft, II. 32, 4, 3.2, Hamburg, 1980.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 22    (Black/Black plate)



Erre mondja egy pogány mester, hogy nincs a természetben semmi, ami
gyorsabb lenne az égnél, futásban felülmúl az mindent. – Ám mégis, az emberi
lelki alkat (érzület) felülmúlja gyorsaságban. Ha képessége folyton tevékeny-
kedne, és magát megtartóztatná az alacsonyabb és durvább dolgoktól, akkor
felülmúlná a legfelsőbb eget, és nem nyugodna addig, amíg a legmagasabbhoz
ne jutna, és ott a legfőbb Jóval táplálkozzon és töltekezzen.

Kérdezed hát, mennyire hasznos ezt a lehetőséget (képességet) megvalósí-
tani, magunkat üresen és csupaszon tartani és magunkat egyedül e sötétségnek
és tudatlanságnak átadni, csak azután járni és soha vissza nem fordulni? – Raj-
tatok áll, hogy elnyeritek-e, Aki ott minden. Minél inkább önös-lényedet oda-
hagyóként, a dolgokról mit sem tudóként állsz ott, annál közelebb kerülsz
Hozzá. Ezen pusztaságról vagyon írva Ózeásnál: „Énhozzám édesgetem, és a
pusztába viszem őt, és szívéhez szólok.”52 Az örökkévalóság igaz Igéje csak ama
egyedüllétben kerül kimondásra, ahol az ember önmagának és minden soka-
ságnak pusztaságává lesz, azoktól elidegenedik.53

Erre a sivataggá vált elidegenedésre vágyott a próféta, amikor ezt mondta:
„Ki ad nekem szárnyakat, mint a galambnak, hogy röpüljek és megnyugod-
jak.”54 Hol lelünk nyugalomra és pihenésre? Igazán csak akkor, ha távol va-
gyunk minden teremtménytől, a teremtett dolgoknak sivataga leszünk, ide-
genné válunk azok számára. Erre mondja Dávid: „Lennék inkább számkivetett
és lenézett az én Istenem házában, semmint nagy tisztelettel lennének irántam
és gazdag lennék, ám a bűnösök házában.”55

Mondhatnád mármost: Uram, ha szükségképp úgy kell lennie, hogy min-
den dolog, valamint az erők és működésük számára legyünk belsőleg és külső-
leg pusztaság és idegenség; ha mindennek el kell tűnnie, súlyos helyzet az, ami-
kor Isten úgy hagyja az embert, támasz nélkül, miként a próféta mondja: „Jaj
nekem, mert zarándokságom meghosszabbíttatott!”56 Ha elhagyatottságomat
Isten meghosszabbítja, anélkül, hogy világítana nekem, beszélne hozzám, vagy

19., 33. és 103. Prédikáció

– 23 –

52 Óz 2,14 és Káldi 1093. Eckhart a Nemes ember prédikációjában is erre a szentírási helyre
utal, de megint más szöveggel idézi.

53 A lélek (szellem) pusztasága, szegénysége, üressége Eckhartnál előfeltétele annak, hogy be-
fogadhassa Istent. Az Eyn meister sprichet kezdetű szentbeszédében pedig az emberben meg-
lévő lélekszikrácskáról mondja, hogy abba a csendes pusztába vágyódik, ahol a Szenthá-
romság maga az Egy-ség.

54 Zsolt 54,7 és Káldi 613.
55 Zsolt 83,11.
56 Zsolt 119,5 és Káldi 663.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 23    (Black/Black plate)



hatna bennem – ahogy itt tanítod és értésünkre adod, ezáltal a merő semmiben
állok. Nem lenne jobb, ha tennék valamit, ami a sötétséget és elhagyatottságot
tőlem elűzné – például, imádkoznék, olvasnék, szentbeszédet hallgatnék, vagy
más egyéb erényes dolgot tennék – azért, hogy segítsek magamon?

– Nem! Tudd meg, maradj teljes csendben, nyugalomban, amíg csak lehet
– ez neked a legjobb. Ebből ki nem léphetsz, nem kezdhetsz valamibe anélkül,
hogy kárt ne szenvednél, az már bizonyos. Tetszene neked, ha részben Általa,
részben teáltalad történne meg az a valami, de ez nem lehetséges. Nem tudsz
elég gyorsan csak rágondolni a megtörténésre, vagy vágyni erre anélkül, hogy
Isten ne lenne már ott korábban azért, hogy előkészítsen téged. De ha mégis fel-
tesszük, hogy meg van osztva: a véghezvitel lenne a tied és a hatás vagy befolyás
az Ővé – ami egyaránt lehetetlen –, akkor is tudd, hogy Istennek munkálkodnia
és hatnia kell, mihelyst téged készen talál. Ne gondold, hogy Istennel is úgy áll
a helyzet, mint valamely földi ácsmesterrel, aki munkához lát, vagy sem, ahogy
kedve tartja, és az ő akaratán múlik, hogy megtesz valamit, vagy mellőzi meg-
tenni, ahogy neki tetszik. Istennél nem így áll a dolog, amikor és ahol csak készen
talál téged, akkor hatnia kell és beléd áradnia, miként a Napnak is – ha a levegő
tiszta – bele kell árasztania sugarait, magát attól meg nem vonhatja. Ugyancsak
hiányosság lenne Istenben, ha nem vinne végbe benned nagy tetteket és az Ő
nagy Jóságát beléd ne árasztaná, amikor oly üresen és csupaszon talál.57

Így azt írják a mesterek, hogy amikor az anyaméhben a gyerektest készen
áll, Isten rögvest élő szellemet önt abba a testbe, vagyis a lelket, amely a test
formája. Egy és ugyanaz a pillanat: a test készen-állása és a lélek beáradása. Mi-
helyt a természet elérte a legtöbbet, ami tőle telik, Isten kegyelmét adja ugyan-
azon pillanatban – mivel a szellem készen áll, Isten nem késlekedik, nem ha-
bozik a beáradással. A Jelenések Könyvében áll írva, hogy a mi Urunk így szól
a néphez: „Nézd, az ajtóban állok és kopogok. Aki meghallja szavam, és ajtót
nyit, bemegyek hozzá, vele eszem, ő meg velem.”58 Keresned se kell Őt itt vagy
ott, nincs messzebb a szív ajtajánál, a küszöbön áll és várja, kit talál készen,
hogy ajtót nyisson neki és beengedje. Nem kell szólítanod a messzeségből, alig
várja, hogy feltárd az ajtót. Ez ezerszer hevesebben ösztökéli Őt tefeléd, mint
téged Őhozzá. A kitárulkozás és a belépés nem több, csak egy pillanat.

Eckhart Mester

– 24 –

57 „…a lelket Istenhez emeli fel, ha mentes valamennyi teremtménytől, ha szegény és üres.”
ECKHART: Az isteni vigasztalás könyve. A pusztaság egyfajta tisztaságként szerepel Eckhart
Ego elegi vos de mundo kezdetű prédikációjában, amely nem az időben van, de nem is az
örökkévalóságban, és amelyen keresztül Isten feltárja isteniségének teljes bőségét.

58 Jel 3,20.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 24    (Black/Black plate)



Mondhatnád immár: Hogy lehet ez? Hiszen nem érzem meg Őt. – Akkor
figyelj! Hogy érzed-e, az nem a te hatalmadban áll, hanem az Övében. Ha úgy
tetszik Neki, megmutatja magát, s elrejtőzhet, ha úgy akarja. Erre gondolt
Krisztus, mikor így beszélt Nikodémosznak: „A szél ott fúj, ahol akar, hallod a
zúgását, de nem tudod, honnan jön és hova megy.”59 Ezt így mondta és meg is
ismételte: „hallod és mégsem tudod”. De hát a hallomásból megtudunk vala-
mit! Krisztus így értette. Hallással felfogjuk vagy magunkba fogadjuk Őt,
mintha azt mondaná, megkapod és nem is tudsz róla. Halljad! Isten semmit
nem hagyhat üresen vagy megtöltetlenül. Isten és a természet nem állhatják,
hogy bármi is megtöltetlen vagy üres legyen.60 Ezért tűnjön bár úgy, hogy nem
érzel Belőle semmit és híjával vagy, mégsem ez a helyzet. Mert ha az ég alatt üres
lenne valami – legyen bármily kicsi vagy nagy –, az ég vagy fölvinné magához,
vagy le kéne hajolnia hozzá és magával megtölteni. Isten, a természet mestere
semmiképp nem tűrheti, hogy valami üres legyen. Ezért hát állj csak nyugod-
tan és el ne tántorodj ettől az üres-léttől, mert ha elfordulsz akár egy pillanatra
is, soha többé nem jutsz oda.

Eztán mondhatnád: Nos rendben, jó uram, mindvégig feltételezed, úgy kell
annak lennie, hogy bennem ez a születés végbemenjen, a fiú megszülessen. Ám
legyen, de kaphatok-e valami jelet, amiről felismerhetem, hogy bennem vég-
bement? – Bizonyosan kaphatunk, mégpedig három csalhatatlan jele is van
ennek. De most csak egyiküket adom meg. Gyakran kérdezgetnek, vajon el-
juthatunk-e odáig, hogy nem korlátoz se idő, se sokaság, se az anyagi természet.
Nos, tényleg eljuthatunk. Ha ez a születés valóban megtörtént, nem akadá-
lyozhat már téged az összes teremtmény se, inkább mind Istenre utalnak téged,
és erre a születésre, s erre példázatunk van a villám esetében:61 Mikor lecsap, akit
eltalál – legyen fa, állat, vagy ember –, azt ott helyben maga felé fordítja, és ha
valaki éppen háttal áll, azon nyomban arccal maga felé fordítja. Volna egy fának
ezer levele, mind színükkel a villámcsapás felé fordulnának. Lásd, ez esik meg
mindenkivel, akit e születés eltalál. Hamarjában e születés felé fordíttatnak, és-

19., 33. és 103. Prédikáció

– 25 –

59 Jn 3,8: „Így van mindenki, aki a Lélekből születik.” Káldi 1382., továbbá ECKHART: Exposi -
tio libri Genesis I.46: „A Ter 1,2 esetében a levegő lélek jelentésében szerepel... a szelet a Bib-
 liában sokszor léleknek nevezik.” (Szél-szellet volt a régi magyar nyelvben a lélek megfelelője.)

60 „Ha az isteni boldogságot, ha magát Istent akarod befogadni, akkor a teremtményeket ki
kell öntened... Üresedjen ki mindaz, ami befogadásra képessé és fogékonnyá akar válni.”
ECKHART: Az isteni vigasztalás könyve, vö. DW 5.

61 CLAIVAUX-I BERNÁT: Prédikációk az Énekek Énekéről: „Az isteni való a lelket oly hirtelen
fel lobbantja, mint a villám” 41,3.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 25    (Black/Black plate)



pedig úgy, ahogy éppen vannak, bármi pórias is legyen. Sőt, ami azelőtt akadály
volt neked, most kiváltképp segíteni fog. Arcunk teljesen és mindenben e szü-
letés felé fordul, és eztán amit látsz és hallasz, bármiből te nem mást veszel,
mint ama születést, bizony, minden dolog csupa-csupa Istenné lesz számodra,
merthogy minden dologban csak Istenre tekintesz. Olyanformán, mint ami-
kor valaki a Napba néz, bármire is tekint aztán, azon a Nap képét látja. Ha
nem Istent keresd mindenben, híjával leszel ennek a születésnek is.

Azt kérdezhetnéd mármost: Annak, aki idáig eljutott, kell-e még vezeklési
gyakorlatokat végeznie, és mulasztást követ-e el, ha ezeket nem teszi? – Jól fi-
gyeljetek! Többek között azért találtak ki sokfajta vezeklést – például böjtölést,
virrasztást, hosszas imádkozást, térdepelést, önsanyargatást és ezekhez hasonló-
kat – nos, mindezeket azért találták ki, mert a hús és a test mindig ellenállnak
a szellemnek. A test gyakran túl erős a szellemmel szemben, s ezért minden
módon harcban állnak, örök viszály dúl közöttük.62

A test itt (e világban) merész és erős, mert itt van az otthona, e világ segíti, ez
a Föld a hazája, itt minden pártolja, ami vele rokon: étel-ital, kényelem. A szel-
lem itt idegenben él, rokonai és egész nemzetsége az égben vannak, ha odafordul,
azokkal jó barátságba kerül és meghonosodik ott. Hogy a szellemnek segítségére
legyünk ezen az idegen földön és ebben a harcban támogassuk, a húst gyöngít-
sük egy kicsit, hogy ne győzedelmeskedjen a szellem fölött, nos ezért törekszünk
féken tartani vezeklési gyakorlatokkal, és visszaszorítani, hogy a szellem vele szem-
ben védekezhessen. Azt mondtuk, azért bánunk így vele, hogy féken tartsuk, te
viszont ezerszer jobb módon akarod megbéklyózni és megterhelni, nos, akkor
vesd rá a szeretet béklyóját. Leghamarabb szeretettel győzöd le. Szeretettel a leg-
súlyosabb terhet rakod rá. Isten semmi mással úgy célba nem vett minket, mint
a Szeretettel. Ezzel ugyanis éppúgy áll a dolog, mint a halász horgával. A halász
másként nem tudja kézre keríteni a halat, csak ha az a horgára akad. Ha bekapta
a horgot, a hal már a halászé, bárhova forgolódik is, ide-oda csap, a halász biztos
a dolgában. Így mondom a szeretetről is: akit ez megfog, a legerősebb köteléket,
de mégis édes terhet kap. Aki ezt az édes terhet veszi magára, többet ér el és to-
vább jut, mint mindenféle vezeklési gyakorlat és megtartóztatás, amit az embe-
rek csak képesek megtenni. Képes derűsen elviselni és elszenvedni mindent, ami
kijut neki, amit Isten ró reá, képes kegyesen megbocsátani, ami rosszat tesznek
neki. Semmi nem visz közelebb Istenhez, és tesz Isten sajátjává, mint a szeretet

Eckhart Mester

– 26 –

62 Gal 5,17: „Mert a test a lélek ellen kíván, a lélek pedig a test ellen; mivel ezek egymással el-
lenkeznek, hogy ne cselekedjétek mind, amit akartok (Káldi 1572); Róm 7,23: „más tör-
vényt érzek tagjaimban, s ez küzd értelmem törvénye ellen” (Neovulgáta 1269).

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 26    (Black/Black plate)



ezen édes köteléke. Aki rálelt erre az útra, ne keressen másikat. Aki erre a horogra
akadt, olyannyira meg van fogva, hogy keze-lába, szeme-szája, szíve és minden,
ami csak az embernek van, immáron Isten sajátja kell legyen. Mással, mint a sze-
retettel, jobban Úrrá nem lehetsz az ellenségen, hogy az ne ártson neked. Ezért va-
gyon írva: „Mert erős, mint a halál a szeretet, kemény, mint a pokol.”63 A halál a
lelket elválasztja a testtől, a szeretet viszont a dolgokat választja el a lélektől, ki nem
állhatja azt semmiképp, ami nem Isten, vagy ami nem isteni. Aki fogva van
ebben a hálóban és ezt az utat járja, bármit tegyen vagy mellőzzön, egyre megy,
azon nem múlik semmi, hogy tesz-e valamit, vagy sem.64 Az ilyen ember leg-
csekélyebb műve vagy foglalatossága mégis hasznosabb és gyümölcsözőbb neki
magának és mindenkinek, valamint Istennek, mint azoknak gyakorlatai, akik
ugyan nem estek halálos bűnbe, de a szeretet bennük csekély. A pihenése (a
szeretettel élő embernek) is több hasznot hoz, mint másnak a ténykedése. Ezért
csak keresd ezt a horgot, s majd szerencsésen fogva leszel, minél jobban meg-
fogva, annál inkább megszabadulva.

Hogy ekként legyünk elfogva és megszabadulva, abban segítsen bennünket
Ő, aki maga a Szeretet.

Ámen.

(Bányai Ferenc fordításai és bevezető írásai)

19., 33. és 103. Prédikáció

– 27 –

63 Én 8,6 és Káldi 742.
64 Vö. ECKHART: Útmutató beszédek 5.: „Isten hatalmassá legyen számodra, minden szándékod

és igyekezeted Őreá irányuljon, amikor teszel valamit, vagy tartózkodsz valamitől. Bizony,
minél inkább így teszel, annál jobbá válnak a cselekedeteid, legyenek bármifélék.” (Ford.
Bányai Ferenc) Vö. DW 5.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 27    (Black/Black plate)



PUMP EDIT

Az emberi szenvedés és Isten
A halál mint teofánia Gustave Martelet teológiájában

Mai poszt-szekuláris korunkban, amely már nem a tömeges ateizmussal, hanem
a belőle kialakult közömbösséggel, illetve például Magyarországon a spirituális
szabadpiac hatásaival szembesíti a hívő embert, élesen vetődik fel a kérdés, hogy
a kereszténység, az Egyház képes-e erős és érvényes válasszal szolgálni a hit örök,
de az egyén egyszeri életében mindig először és megkerülhetetlenül jelentkező
alapvető (lét)kérdésekre. Ilyen, a nem hívő ember számára a hit legfőbb aka-
dályát jelentő, a hívő ember számára pedig a hitét próbáló realitás az (ártatlan)
ember szenvedése, a rossz világban való egyetemes jelenlétének tapasztalata, a
végesség, mint conditio humana.

Számos XX. századi gondolkodó feszegeti a jó és mindenható Isten, vala-
mint a világot elborító szenvedés összeegyeztethetőségének kérdését. Az úgy-
nevezett „Auschwitz utáni teológia” már nem tud problémátlanul beszélni a jó
és mindenható Istenről.

A múlt század második felében Gustave Martelet1 (1916–), francia jezsuita
teológus olvasta újra az eredeti bűn több mint másfél évezredes tanát és csaknem
fél évezredes dogmáját. Végkövetkeztetése szerint az ember kétszeres (lelki és fizi-
kai értelemben vett) esendőségéért Isten vállalja a felelősséget. Ez azt jelenti, hogy
a szabadság és a természet vonatkozásában elfogadja, hogy kérdőre vonjuk. Mar-
telet szerint a halál nem a bűn következménye, hanem fordítva: a bűn elsődleges
oka a kezdettől fogva halandó emberi létállapot, az emberi végesség mint léthely-
zet, az embernek ettől – a haláltól – való rettegése. A szenvedés, a halál azonban
nem iktatható ki a létezésből, mert az ember (a „nem-Isten”) szülőföldje a ter-

Sapientiana 3 (2010/2) 28–44.

– 28 –

1 Gustave Martelet francia jezsuita szerzetes, teológus, a párizsi Centre Sèvres Filozófiai-Teo -
lógiai Főiskola emeritus dogmatika professzora, a tudós keresztény világ illusztris szereplője
és képviselője, Teilhard de Chardin egykori tanítványa. Tanított a Gergely Egyetemen, részt
vett a II. Vatikáni Zsinat munkájában.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 28    (Black/Black plate)



mészet, ahol nem minden lehetséges. Isten válasza erre az, hogy eleve elhatározta:
osztozik az ember sorsában. Megtestesülése e sorsközös ség vállalása.

Ennek a gondolatmenetnek járunk utána az alábbi tanulmányban. Az első
részben – ahol fő forrásul Martelet egy magyarul kiadatlan prédikáció-soroza-
tát használjuk – a szerző új bűnbeesés-értelmezését és a megtestesüléssel, a meg-
váltással, valamint a feltámadással való összefüggéseit tekintjük át.

I. A BŰNBEESÉSTŐL A FELTÁMADÁSIG: A MARTELET-I METANARRATÍVA

Lehetségesek-e új metanarratívák – köztük teológiaiak is – posztmodern ko-
runkban, vagy le kell mondanunk az átfogó értelemkeresésről? Ha summázni
akarjuk Martelet életművét, azt kell mondanunk, hogy lehetségesek, hiszen
maga is – az ágostoni olvasathoz képest – újrameséli a nagy történetet a bűn-
beeséstől a megtestesülésen át a feltámadásig. Teszi ezt az Újszövetség felől meg-
közelítve, az egész Szentírás szellemének figyelembevételével.

Martelet új proto-teológiája persze csak az elterjedt egyházi közbeszédhez ké-
pest számít újnak, hiszen nagy jelentőségű könyvét, a Libre réponse à un scandale.
La faute originelle, la souffrance et la mort [Szabad válasz egy botrányra. Az eredeti
bűn, a szenvedés és a halál] címmel 1986-ban írta.2 A halál drámája már egy ko-
rábbi művében is hangsúlyos szerephez jutott, amelyet „a végső dolgok” tárgyalá-
sának szentelt.3 Mindkét könyvében Krisztus misztériumát az ember emberi fel-
tételeivel, azaz halandó emberségével együtt értelmezi: Krisztus megtestesülését az
emberi végesség összefüggésében. A továbbiakban ezen művekre, valamint a szer-
ző e témában megjelent néhány cikkére támaszkodom.4 Újszerű értelmezését leg-

Az emberi szenvedés és Isten

– 29 –

2 GUSTAVE MARTELET: Libre réponse à un scandale. La faute originelle, la souff rance et la mort.
Cerf, Paris, 1986 (újabb kiadás: 1992).

3 GUSTAVE MARTELET: L’Au-delà retrouvé. Christologie des fins dernières [A meg talált Túl-világ.
A végső dolgok krisztológiája], Desclée, Paris, 1975, (refonte, 1995.) (A 2. kiadás az alcí-
met már nem tartalmazza.)

4 Magyar nyelven két, eredetileg francia folyóiratokban megjelent cikkének fordítása olvasható:
GUSTAVE MARTELET: „Isten nem teremtette a halált”, Távlatok 53. sz. (2001) 471–480. (Ford.
Szabó Ferenc) Forrás: Christus 168 (1995. október) 457–467; GUSTAVE MARTELET: Mit je-
lent a teremtés?, Mérleg 1993/4, 395–404. (Ford. Vargyas Zoltán) Forrás: Études 1992. június,
819–830. Ezeken kívül egy vele folytatott beszélgetés olvasható még magyarul: GUSTAVE MAR-
TELET – CLAUDE GOURE: Miért hagyja Isten, hogy meghaljunk?, Mérleg 1988/1, 15–23. For-
rás: Panorama, Le mensuel chrétien, „La mort... et après?”, 6. különszám, 44–49.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 29    (Black/Black plate)



jobb összefoglalásban az említett homíliasorozata alapján ismerhetjük meg, amely
a bűnbeesés, a megtestesülés és a feltámadás belső összetartozását tárja fel, s Jésus
ressuscité [A feltámadt Jézus] címen nyomtatásban is hozzáférhető.5

A bűnbeesés története és Jézus, aki feltámadt a halottak közül: eredeti bűn, szenve-
dés, halál és feltámadás

1. A botrány mibenléte: élő Isten és halandó ember

Létezik egy számunkra adott paradoxon: az élő Isten és a halandó ember néz
szembe egymással. Az ember halandóságának kérdése a Teremtés könyvében, a te-
remtéstörténetben jelenik meg. Keresztényként azonban a teremtéstörténetet nem
választhatjuk el nélkülözhetetlen kiegészítő szövegeitől: a páli levelektől – az
efezusiaknak és a kolosszeieknek írt levéltől – és az Újszövetségtől általában. Ádám
a történelmi kezdet, aki visszautal minket az abszolút kezdethez: az Atyához, aki-
ről ezt mondja az Efezusi levél: „mert kiválasztott minket őbenne – [ti. Krisztusban]
–, a világ teremtése előtt” (Ef 1,4). A Kolosszei levélben pedig ezt olvassuk: „min-
den benne – [ti. Krisztusban] – áll fenn” (Kol 1,17). Az Újszövetség kinyilatkozta-
tásának teljes fényében kell tehát olvasnunk a teremtés- és bűnbeesés-történetet.

A teremtés-elbeszélésből megtudjuk, hogy Isten szerető és adakozó: ő teremtette
a világot, az embernek adta, akit önmagához hasonlóan szeretésre képes létezőnek
alkotott: „férfinak és nőnek teremtette” (Ter1,27). Az ember antropológiailag tehát
férfi és nő. Kiderül továbbá, hogy az embert ellátta értelemmel: nevet tud adni az
állatoknak. Fontos információ még az emberről, hogy Isten szabadnak teremtette:
hamarosan jó és rossz között kell választania. Ez olyan tény, amely fel sem me-
rülne, ha a teremtett létezők közül egyedüliként nem rendelkezne tudattal.

A Teremtés könyvének Istene ugyanakkor rejtőzködő Isten is. Önmagában
véve biztosan felejthetetlen, azonban mégis el lehet felejteni, mert az ember be-
lemerül a csodálatos teremtésbe, ahol viszont sehol nem látja Istent a maga
tiszta mivoltában. Bár Isten a férfit és a nőt „saját képére és hasonlatosságára” te-
remtette, isteni valóságában mégis rejtve marad. Ezért szükséges, hogy mind-
járt a kezdet kezdetén jelezze magát az embernek. Hogyan? Természetesen az ér-
telmén keresztül, de ennél mélyebben is megérinti, azt szólítja meg benne, ami
az embert a legradikálisabban meghatározza: a szabadságát.

Pump Edit

– 30 –

5 GUSTAVE MARTELET: Jésus ressuscité, Carême 2004 à l’église Saint-Ignace de Paris, [s. n.]. A ki-
 advány a teológus professzor 2004 nagyböjtjén a párizsi Szent Ignác templomban tartott
előadásainak anyagát tartalmazza.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 30    (Black/Black plate)



Az „eredeti” helyzet
A kinyilatkoztatás ezzel a történettel kezdődik, különösen fontos tehát, hogy
tisztázódjék az embernek Istenéhez való helyes viszonya. A tiltás, amely előtt az
ember találja magát, az Isten előtti bezárkózásra vonatkozik, mert Istennek
olyan – mindent felülmúló – terve van az emberrel, amelyre önmagától nem
jöhet rá: ez fejeződik ki a Krisztusban való fogadott gyermekségben. A tiltás az
ember javát szolgálja: Isten attól fél, hogy az ember elvéti saját identitását. A tu -
dás fája a Krisztusban való élet misztériumának a szimbóluma. A parancs meg-
szegése halállal fenyeget, de nem a fizikai, hanem a lelki halállal.

Az értelmezésekben a halál természete szokott félreértésekhez vezetni,
mondja a szerző. Azért sem lehet itt szó a fizikai halálról, mert Évát a bűnbe-
esés után ’minden élő anyjának’ fogja nevezni a Szentírás (Ter 3,20). A lelki
halál réme fenyeget tehát itt, pontosan az az állapot, amely a Sátán sajátja, és
amelybe magával akarja rántani az embert is. „Ő gyilkos volt kezdet óta [...]
mert hazug és a hazugság atyja” (Jn 8,44). Azt hazudja az embernek, aki struk-
túráját tekintve halandó – hiszen anyagi test és szellemi lélek –, hogy nem fog
meghalni: „Dehogyis haltok meg!” (Ter 3,4). S még azzal is megtoldja, hogy
„megistenülhet” – ami önmagában nem jelentene problémát,6 csakhogy a kí-
sér tő úgy érti, hogy az ember erre önmaga által, azaz Isten nélkül törekedjék.

Az ember kezdeti naivitásában – hiszen nem ismer mindent azonnal – hisz
a hazugságnak. Hogy is ne kísértené meg Évát – őt, aki megkerülhetetlen az
életadásban – a csábítás ígérete, hogy nem kell majd az élettel halált is adnia?

Kétségtelen, hogy Isten a teremtéskor megígéri az ember lélekben való meg-
tartását, de lényeges, hogy az ember nem tud mindent egyszerre. Folyamatosan
kell megtapasztalnia saját önazonosságát, azt, hogy Isten misztériuma nem ön-
kényes meglepetéseket tartogat a számára, hanem a szeretetre választotta ki. Ez a
nagy próbatétel az ember számára: nem ismer meg mindent egyszerre. Martelet

Az emberi szenvedés és Isten

– 31 –

6 A főleg keleti egyházatyák kedvelt kifejezése, melyet újabban modern teológusok is szíve-
sen használnak. Vö. például FRANÇOIS VARILLON: A hit öröme az élet öröme, Márton Áron
Kiadó, Budapest, 1998, 2005. (Ford. Kaposiné Eckhardt Ilona). A könyv magyar fordítása
Va ril lon kulcsfogalmát, a francia „divinisation”-t hol latinosan „divinizáció”-nak, hol magya -
rosan „megistenülés”-nek fordítja, ahogy ezt egy lábjegyzetben tisztázza is (18. oldal). A kife-
jezés pontosabb tartalmának megértésére a jegyzet is felidézi Nemeshegyi Péter SJ egyik ke-
gyelemtani munkáját, amelyben a szerző az ókori egyházatyák gondolatvilágát bemutató
fejezetének címéül az általa szeretett és gyakran idézett Reményik Sándor: Béke című ver-
sének egyik sorát választja: „Szeretni tisztán: megistenülés”. Vö. NEMESHEGYI PÉTER: Jó az
Isten, Teológiai zsebkönyvek/1, Agapé, Szeged, 1994, 57. (Első kiadás: TKK, Róma, 1981.)

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 31    (Black/Black plate)



itt a francia ismerni szó etimológiája szerinti tartalomra gondol: „együtt megszü-
letni valamivel”.7 Nem magától értetődő, hogy egy véges létező, mint az ember,
születése pillanatától képes legyen bizalmat szavazni olyan realitásoknak, amelyek
spontán módon nem szükségszerűen méltók a bizalomra. Ez az, ami döntő lesz:
megelőlegezni a bizalmat Istennek, akit nem látunk, mégpedig olyan alapvetően
fontos valóságokkal kapcsolatban, mint a végső hivatásunk és a halál kérdése.

Ez tehát az eredeti próbatétel, és formailag bármennyire is tiltásról van szó,
nem l’art pour l’art tilalom: e kezdeti próbatétel a szeretet próbatétele. Gyakran
a hatalom önkényes gesztusaként mutatják be, de szükséges módosítani azokat
az értelmezéseket, amelyek egy adott szövegnek nem a teljes értelmét ragadják
meg a kinyilatkoztatás egészének világosságában.

A kísértés (Ter 3,1–6)
Isten kérése beleütközik a kísértőbe. Bármi legyen is a kísértő identitása, a kinyi-
latkoztatás azt jelenti ki ezzel, hogy nem az ember a rossz kezdeményezője. Szá-
míthattunk arra, hogy történni fog valami, hiszen az emberi léthelyzet mint halálra
szánt létezés megpróbáltatást jelent az ember számára, a kísértő ezt ismeri fel, „meg-
különbözteti” és kihasználja. Az ember pedig a tiltott gyümölcs fogyasztásával bi-
zalmatlanságot fogalmaz meg Isten iránt: ekkor születik meg a kétely.

„A kígyó azonban ravaszabb volt, mint a föld összes állata, amelyet az Úr Isten
alkotott” (Ter 3,1). Ez a teremtmény kételkedett Istenben, és most azt akarja,
hogy az ember is ugyanezt tegye. „Dehogyis haltok meg!” – micsoda ígéret egy
halandó létező számára! Csakhogy ez hazugság, és Éva nem veszi észre, hogy a
cél: kétely ébredjen az ember szívében Isten iránt. A kísértőt hallgatta és nem hal-
lotta meg Isten hangját a szívében: „Nem az az igazi halál, amit annak hisztek; az
igazi halál az, ha elvágjátok magatokat az élet forrásától. Ez akkor történik meg,
ha elhiszitek, amit a kísértő sugall, hogy képesek vagytok önmagatok által élni.
[…] Amit ti az utolsó szónak hisztek, nem az. Hagyjátok, hogy felfedjem, amire
– hiszen én adtam nektek életet – magatoktól nem jöhettek rá.”8

De Évát lenyűgözi a hazugság ígérete és eszik a gyümölcsből: „Mivel az asszony
látta, hogy a fa evésre jó, szemre szép és tekintetre gyönyörű, vett a gyümölcsből,
evett, adott a férjének is, és ő is evett” (Ter 3,6). A tiltott gyümölcs fogyasztása két-
ségtelenül bizalmatlanságot jelent Isten iránt, s ez alapvető hiba, amit minden-

Pump Edit

– 32 –

7 Connaître: Con-naître. Ez azt jelenti, hogy egy kicsit azzá kell válnunk, amit megismerünk.
Egyfajta identifikáció útján a megismerő a megismertet mintegy integrálja az életébe:
„együtt megszületik vele”.

8 GUSTAVE MARTELET: Jésus ressuscité, i. m. 5. (saját ford. – P. E.)

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 32    (Black/Black plate)



képpen el kellett volna kerülni. Ám vajon ez az önmagában igazolhatatlan hiba
– tekintettel arra, hogy kicsoda Isten – emberileg ne volna érthető és istenileg ne
lenne megbocsátható? – teszi fel a kérdést Martelet. Hogy is nem vette észre Éva,
„minden élők anyja”, hogy az élet, amelyet a kísértő felkínált, egyben azt a vágyat
is tartalmazza, hogy az ember önmaga által „istenüljön meg”?!

Isten válasza
Miután az ember Istennel szembeni gyanakvásának a halandóság az oka – amint
az a Levél a zsidóknak 2. fejezete által megvilágított Teremtés könyvéből kide-
rül –, Isten emberi feltételeinket, azaz halandó emberségünket veszi magára,
hogy megmutassa: teremtésében, s kiváltképp az ember számára, nem a halálé
az utolsó szó. Hasonló lett az emberhez mindenben, testvéreinek tekintette
őket, nem a bűn miatt, hanem a haláltól való félelem miatt elkövetett bűn el-
lenére. Teljes mértékben megmerítkezett a halálban, hogy azután a feltámadás-
sal Isten elháríthassa az akadályt, amelybe az ember beleütközött. Így lehetővé
tette, hogy az ember kiszabadulhasson a bűnből, és nem csupán a megbocsá-
tással, hanem a – bűnre is alkalmat adó – halál megszüntetésével. Mivel a bűn
részben a halál miatt érkezett a világba – nem fordítva! –, és a feltámadás le-
győzte azt, ezért a halál a teofánia helyévé válik: Isten szeretete nyilvánul meg
benne, hiszen az kerül itt megsemmisítésre, ami a bűnre alkalmat adott.

Meghatározó ezen a ponton a Levél a zsidóknak szenvedésre vonatkozó teo-
lógiája: „Ezért mindenben hasonlónak kellett lennie testvéreihez, hogy irgal-
mas legyen és hűséges főpap Isten előtt, hogy kiengesztelje a nép bűneit. Mivel
ő maga is megtapasztalta a szenvedést és a kísértést, segítségükre tud lenni azok-
nak, akik kísértést szenvednek” (Zsid 2,17–18). Irgalmas főpap, azaz Istenre
nyitott pap, miközben a kísértő pedig az, aki ezt a nyitottságot, a haláltól való
félelmet kihasználva, eltorlaszolta. A megtestesült Isten Fia úgy mutatja be és vi-
lágítja meg a halált, mint a feltámadás bölcsőjét.

Mindazonáltal megmarad a lehetősége annak, hogy az élet iránti vágy – ami
nagyon is érthető – magában foglalja az ember prométheuszi vágyát is, hogy
isten legyen. Ezért az Isten iránti gyanakvás mindig lehetséges marad, s ez utat
nyit a bűnnek.

2. A kereszt mint teofánia

A feltámadásban Isten megnyilvánulásával találkozunk a szó legteljesebb értel-
mében. Ahhoz, hogy ezt megértsük, fel kell fognunk a Teremtés könyvének
kertjében történtek súlyát, mert az szimbolikusan valami nagyon lényegeset

Az emberi szenvedés és Isten

– 33 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 33    (Black/Black plate)



foglal össze emberségünkről. A dráma eredete a kísértő csalárd ígéretében rej-
lik: „dehogyis haltok meg”, és hogy ezt elhisszük, az Isten ellenére és végső soron
a mi rovásunkra történik.

A teremtményi feltételek
A kísértés tétje, hogy félreértjük-e hivatásunkat, ami az Efezusi levél szerint az, hogy
fiak legyünk a Fiúban, azaz Isten fogadott gyermekei: „Eleve arra rendelt minket,
hogy fiaivá fogadjon Jézus Krisztus által...” (Ef 1,5). Az a nehézség eb ben, hogy spon-
tán módon nem vagyunk azok, hanem az Istenétől különböző emberi létezésün-
ket éljük. Isten elrejtőzött a természetben, és még a létezése is kétségessé vált.

Az angyalnak is ugyanez a különbség a problémája. A Szentírás tanúsága
szerint a Sátán, a teremtmények legtökéletesebbike a különbséget rivalizálásra
változtatja. Nem fogadja el, hogy a nagysága mástól származzék, ne önmagától.
Hogy ezt a visszautasítást elterjessze, kísértővé válik és kanyargós utakon, be-
hízelgő alakokban odáig merészkedik, hogy a Fiúval akarja imádtatni magát. Ez
azt jelenti, hogy nála az Istentől való különbség a teremtményként való létezés
ab szolút visszautasításává válik: nem fogadja el, hogy teremtett létét mástól
kapja: teremtőjét elveti, sőt arról ábrándozik, hogy a helyére lép.

A halál botránya
Az ember halandó voltának drámája abban áll, hogy elvonják tőle azt a bioló-
giai apparátust, amelynek köszönhetően él. Mi csak az életen keresztüli létezést
ismerjük: a világban való életet, a másikkal való találkozást, a dolgok ismeretét,
s ehhez mind helyettesíthetetlenül szükséges biológiai szerkezet. A halálban ezt
elragadják tőlünk, márpedig nekünk nincs más tapasztalatunk a létezésről, csak
az, amely ezen keresztül valósul meg. Érthető, hogy ez szorongást okoz és az Is -
ten elleni gyanakvás helyévé válik, hiszen a természet annak „esik neki”, amin ke-
resztül létezünk. A halál ilyen módon bensőleg része az életnek, és ez a botrány.

Hajlamosak vagyunk megfeledkezni arról, hogy a Levél a zsidóknak formá-
lisan kimondja: a haláltól való félelem olyan megpróbáltatás, amely a húsból és
vérből származik, és bár ez bűnhöz vezethet, nem maga a bűn, hanem az Isten -
től való különbözőségünk esendősége. Minthogy a halál elviselhetetlen ember-
ségünk számára, Isten, aki nem ismeri, de érti, hogy ez mekkora próbatétel,
úgy dönt, hogy maga is elviseli (vö. Zsid 2,14–18).

A Pászka
Amit az ember egyedül nem képes elviselni, mert a halál az elidegenedés szaka-
dékává válik számára, azt maga a Fiú – akiben teremtettünk – fogja elvállalni.

Pump Edit

– 34 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 34    (Black/Black plate)



Miért a Fiú? Mert halandó egzisztenciánk, „az elidegenedés más-léte” (altérité
d’aliénation) a Fiú megtestesülésében fogja megtalálni igazi perspektíváját, sem-
mihez sem hasonlítható megoldását. Ő lesz a megszabadulásunk elve, és bár ez tel-
jesen „egy másik” által következik be, ez a „más-létek – ti. az isteni és az emberi
– megingathatatlan közösségévé” (altérité d’inaltérable communion) válik.

Martelet szerint mintha az ember ezzel a reménysóhajjal fordulna Istené-
hez: „Azt mondják nekünk, hogy Te vagy a szeretet a kezdetek óta, hiszen jó és
szép világot teremtettél, férfit és nőt, hogy szeressünk, tudatot, hogy szabadok
legyünk [...] nem néznéd meg a művedet? Az a különbség, amelyet teremtet-
tél, még részben elidegenítő más-lét; miért ne jönnél hát megtapasztalni, amit
természet szerint nem ismersz még? Add nekünk azt, aki a fiúságban más ben-
ned, hogy a halandóság története a reménység történetévé válhassék, ujjongó
örömmé, de legalábbis emberi feltételeink teljes elfogadásává.”9

Krisztus kenózisa és az ember megszabadítása
A Levél a filippieknek fedi fel számunkra, hogy Krisztus az, aki betölti remény-
ségünket. Isten nem marad meg a tőlünk elválasztó különbségében – a teljes on-
tológiai differenciában –, hanem testté lesz, a Fiún keresztül magára veszi em-
beri feltételeinket. Pál ezt nevezi kenózisnak (kiüresedésnek).

A kenózis Martelet szerint azt jelenti, hogy helyet csinálok magamban a
másik számára.10 Így értjük meg jobban Isten misztériumát is, akit most Krisz-
tus kinyilatkoztat. Az Atya ugyanis mindörökké helyet csinál magában valaki
másnak: a Fiúnak (vö. örök születés), a Lélek erejében, ahogy a Fiú az Atyának,
ugyanannak a Léleknek az erejében. Ugyanezt fogja most tenni a Fiú az embe-
riség vonatkozásában: feláldozza magában mindazt, ami Istenként megakadá-
lyozná, hogy helyet csináljon magában emberségünknek, azaz: halandósá-
gunknak. „[…] isteni mivoltában nem tartotta Istennel való egyenlőségét olyan
dolognak, amelyhez mint zsákmányhoz ragaszkodnia kell, hanem kiüresítette
önmagát, szolgai alakot vett fel, és hasonló lett az emberekhez, külsejét tekintve
úgy jelent meg, mint egy ember. Megalázta magát, engedelmes lett a halálig,
mégpedig a kereszthalálig” (Fil 2,6–8).

A Fiú teljes mértékben csatlakozni akar hozzánk, egy olyan terepen, amely
lényege szerint nem az övé, belép a testben létező ember egzisztenciájába. Ki-

Az emberi szenvedés és Isten

– 35 –

9 GUSTAVE MARTELET: Jésus ressuscité, i. m. 10.
10 A teológiai szakszó a gör. kenószisz: ’üressé tesz, kifoszt’ igéből származik, jelentése Pál után

Krisztus önkiüresítése. Martelet itt az Atya kenózisáról is szólva az egész Szentháromság jel-
lemzőjévé teszi.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 35    (Black/Black plate)



üresedése (kenózisa) gyötrelmében csúcsosodik ki a kereszten. Itt testében ismeri
meg a világ szenvedésének magasságát és szélességét: az Isten hiányát és a világ
gyilkos tébolyát. Ebben a megpróbáltatásában érti meg, hogy sokszor milyen
nehéz is hűségesnek lenni az Atyához.

Vállalja ezt a megpróbáltatást, amely őt magát is kitette az Atyában való ké-
tely tapasztalatának. Istenfiúsága ellenére emberségében feltör belőle a zsoltá-
ros kétségbeesett jajkiáltása: „Atyám, miért hagytál el engemet?”11 Megszenvedi
ily módon a kételyt, amely az emberségünkhöz szorosan hozzátartozó belső
mozzanat, de teszi ezt azért, hogy fiúságának mélységeibe vezesse el az embert,
ami viszont ezt mondatja vele: „Atyám, kezedbe ajánlom lelkemet.” Így amit az
elidegenedés szakadékának véltünk, az a fiúságban, gyermekségben való csatla-
kozás mélységévé válik. Amit az Atya a világ teremtése előtt elhatározott – hogy
gyermekei leszünk –, most végre, hála a Fiúnak, megvalósul a történelemben.

A golgotai kereszt így annak helyévé válik, ahol Krisztus megcáfolja az éden-
kert kísértőjét – az életfa magjából terem a keresztfa12 – és felszabadít minket
az alól a megpróbáltatás alól, amelyet a kísértő felismert és kihasznált, hogy
minket az Istenben való kételkedésre rávegyen. Krisztus a kereszten nemcsak
attól a félelemtől szabadítja meg az embert, amelyet a halál okozott, hanem a
bűntől is, az esztelen álomtól, hogy önmagunk által „istenüljünk meg”. Meg-
szabadításunknak a módja testvéri, hiszen a Fiú úgy tudja fiakká változtatni az
embereket, ha testében hasonló lesz testvéreihez.

Így válik igazán teofániává a kereszt, amely nemcsak Isten örök szeretetét
tárja fel, de annak tagadhatatlan lehetőségét is, hogy Isten – még a szenvedés és
halál pokolinak tűnő bugyraiból vagy alagútjából is – Atyaként szerethető.

3. A Feltámadás világossága

Isten örök szeretete, amely történetiségében a kereszten nyilvánult meg a Fiú
Atya iránti szeretetében, számunkra abban nyeri el végső értelmét, hogy az Atya
szeretete feltámasztotta a Fiút a Lélek erejében.

Pump Edit

– 36 –

11 Vö. „Istenem, Istenem, miért hagytál el engemet?” (Zsolt 21,1).
12 Krisztus keresztje „a megváltás fája, az életet adó fa […].” „A tipológia az Édenben kisar-

jasztott életfát (Ter 2,9) Krisztus megtestesüléséhez kapcsolja (Lk 1,26 kk). Jézus keresztre
feszítésének előképe (Jn 19,19 k) Nebukadnezár álma a nagy fáról (Dán 4,7 kk), »amely-
nek teteje az eget érte, és a föld határairól is lehetett látni... Minden élőlény róla táplálko-
zott.«” DÁVID KATALIN: Fa, in ID.: A teremtett világ misztériuma. Bibliai jelképek kézikönyve,
Szent István Társulat, Budapest, 2002, 72.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 36    (Black/Black plate)



Az emberi végesség, a halál volt az, ami az Isten iránti gyanakvást megala-
pozta. A Fiú azonban a kereszten, halálos gyötrelmei közepette a mi „nem”-ünk
helyett emberségében „igen”-t mond. Ez az, ami a passióban kimondhatatlan:
Krisztus a szenvedés útját választja, hogy lecsendesítse lázadásunkat és elvezes-
sen minket az Atyához.13 A Fiú nagyobb, mint az emberiség, hisz Ő ez utóbbi
létezésének oka. De a Fiú emberségében győzedelmeskedik a kereszten. Ebben az
értelemben a Fiú történelmi „ratifikálása” az Atya tervének, aki a világ terem-
tése előtt mindent a Fiúban tervezett el. Ha a Fiú nem hordozza a világ terhét,
ki teszi meg helyette? Ő azonban megment minket, még azon az áron is, mely
csaknem meghaladja fiúi erőforrásait.

Krisztus passiója olyan mértékű szeretetről árulkodik, amelyre az Atya csak
a feltámasztás dicsőségével tud válaszolni. A Fiú a kereszten tett tanúbizonysá-
got az Atya iránti szeretetéről, az Atya is a kereszten dicsőíti meg a Fiút. Erről
beszél Szent János is a 17. fejezetben: a feltámadás a passióból14 ered.

Ha a Fiúnak a passióban megnyilvánuló szeretete az Atya iránt kimondha-
tatlan, akkor az Atyának a feltámadásban megnyilvánuló szeretete, amellyel
megdicsőíti a Fiút, szintén az. Krisztust Úrrá teszi: nemcsak Megváltó, hanem
Úr is (vö. Filippi levél), olyan nevet kap, amely minden nevek fölött áll, „ame-
lyet nemcsak ezen a világon említenek, hanem a jövendőben is” (Ef 1,21). Tehát
nagysága nemcsak abban rejlik, hogy felszabadított minket a bűn alól, hanem
az elsőség is az övé lett a teremtés felett.

Az „Úr” felségcím ugyanolyan kimondhatatlan a feltámadásban, mint a „Fiú”
név az örök születésben. Ám akármilyen káprázatos is a Feltámadott megdicsőü-
lése, mégsem idegen a mi emberségünktől, és nemcsak azért, mert emberségében
dicsőítették meg Krisztust, hanem azért is, mert az egyben a mi identitásunk be-
teljesítését is jelenti. Szent Pál azt mondja, hogy Krisztus dicsősége abban áll, hogy
mindent alávetettek neki. Márpedig ez a megfogalmazás a 8. zsoltárból származik,
és az ember eredeti programját fejti ki: „...mi az ember, hogy figyelemre méltatod,
és mi az emberfia, hogy meglátogatod? Kevéssel tetted őt kisebbé az angyaloknál,
dicsőséggel és tisztelettel koronáztad, és kezed művei fölé állítottad. Lába alá vetettél
mindent: minden juhot és marhát, és hozzá a mezei vadakat, az ég madarait s a ten-
ger halait, mindazt, ami a tenger ösvényein jár” (Zsolt 8,5–9).

Az emberi szenvedés és Isten

– 37 –

13 Ezt hangsúlyozza Nemeshegyi Péter SJ is, amikor a Szentírás-szövegek fordításának pon-
tosságán őrködik: Jézus az embert, a világot jött kiengesztelni, nem az örök szeretettel sze-
rető Atyát. Jézus azért teszi ezt, hogy megpróbáltatásainkban közösséget vállalva az Atyához
vezessen minket. Vö. http://www.jezsuita.hu/main.php?folderID=1 [2010.03.22.]

14 A francia passion szónak két jelentése van: ’szenvedéstörténet’ (passió) és ’szenvedély(es szeretet)’.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 37    (Black/Black plate)



Az ember azonban halandósága révén alávetett a világnak. Akkor Isten té-
vedett volna? Nem, hiszen Ádám gyöngeségén keresztül már a második Ádám
dicsőségére áhítozott. Krisztus feltámadásában megvalósul az ember teremté-
sekor érvényes isteni program. Ezért mondhatjuk, hogy a feltámadás misztéri-
uma egyszerre fedi fel a Fiút és az Atyát a Lélek erejében, azaz egyszerre tárja fel,
hogy ki a Szentháromság, és hogy mi az ember tényleges sorsa. És ezért mond-
hatja Hitvalló Maximosz a VII. században, hogy a feltámadás reggelén az Atya
mintegy felfedezte Krisztusban azt, akiért a világot teremtette.

II. ISTEN VÁLLALJA A FELELŐSSÉGET: A SZABADSÁG ÉS A TERMÉSZET

Martelet szerint tehát mernünk kell szembenézni a rossz félelmetes kérdésével,
ám az eredeti bűn tanára történő hivatkozás csak megsokszorozza a problémát.
Az evangélium üzenetének vissza kell nyernie reménységhordozó képességét és
életerejét. A fenti tanítás azonban a modern embernek már nem ad kielégítő vá-
laszt a rossz rettenetes jelenlétének okára. François Varillonhoz (1905–1978) ha-
sonlóan azt mondja, hogy Ádám – egyébként szimbolikus – identitásáról át
kell helyeznünk a hangsúlyt Jézus személyére. Ha mélységeiben akarjuk meg-
érteni a rossz problematikáját, Krisztus oldalára kell odaállnunk, hiszen ő az, aki
tisztán lát az emberiség ügyében. Ő beszél a János evangéliumban és mondja
„gyilkos”-nak és „hazug”-nak a kísértőt (Jn 8,44).

Azt szokták mondani, az eredeti bűn lényege a hübrisz: az, hogy az ember
Isten akar lenni. Ehhez Martelet hozzátett egy kis szófordulatot: önmaga által15

akar azzá válni. Hiszen voltaképpen legbensőbb hivatása éppen a megistenülés.
Azt is mondják – ez a dogma lényege –, hogy az ember rosszul élt a szabadsá-
gával. Dönthetett volna-e jól „Ádám”? Martelet az alaphelyzetre irányította a fi-
gyelmet: a kezdettől fogva halandó ember szituációjára.

A teológus szerint mernünk kell kimondani és újramondani, hogy Isten soha
nem döntött volna a teremtés mellett, ha nem határozta volna el előre, hogy
művének súlyát belülről fogja hordozni. Már a bűnbeesés előtt az isteni üdvös-
ségtervben a kegyelem a megtestesült Ige, Krisztus kegyelme. Ádám bűne nincs
ok-okozati összefüggésben a halállal: a fizikai halál az ember struktúrájából adó-
dik, abból, hogy „halálra szánt lény”.16

Pump Edit

– 38 –

15 Vö. GUSTAVE MARTELET: Le Ressuscité, i. m. 4, 12.
16 Vö. még http://w3.externet.hu/~tavlatok/5601tanulm.htm, [2010.01.18.]

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 38    (Black/Black plate)



Amiért Isten ilyen utat járat velünk – amely szenvedéssel teli és emberi vé-
gességünk, a halál miatt a lehető legrosszabbnak tűnik –, hajlamosak vagyunk kö-
zömbösséggel, szeretethiánnyal vádolni, vagy egyszerűen megvonni tőle a létet.
Ezt fejezi ki Nietzsche kétségbeesett mondata: „Isten meghalt.”

A rossz érthetetlen problémájára adandó keresztény válasznak márpedig –
úgy tűnik – éppen abból kell kiindulnia, amit megkérdőjelez: a szeretetből. Az
ember, látva az ártatlanok kálváriáját – a történelmet –, kételkedni kezd a magát
szeretetként kinyilatkoztató Istenben: lehetett volna másféle világot is terem-
teni? De ettől a sortól mégsem tudunk elvonatkoztatni: „Mert úgy szerette Isten
a világot, hogy egyszülött Fiát adta, hogy mindaz, aki őbenne hisz, el ne vesszen,
hanem örök élete legyen” (Jn 3,16).

Mit akart hát Isten? Martelet szerint Isten azt akarta, hogy egy tőle külön-
böző, tehát egy a végtelenhez képest saját identitással rendelkező „nem-Isten”
teremtessék. Hogyha pedig ezt a teremtést a természetből fakadó fájdalmak és
a tönkrement szabadság jellemzi, akkor nem tudott más utat. Mivel azonban
ez az út szörnyűséges, úgy döntött, hogy ő is rálép, azért, hogy az ember meg-
értse: a misztérium mélyén, az „egészen másik” teremtésével Isten végső célja
meghívás a minden elképzelésünket meghaladó isteni szeretetközösségbe.

A botrány óráiban nem ez jut eszünkbe, de Isten elfogadja, hogy a szabad-
ság és a természet vonatkozásában felelőssé tegyük. Az ő szemszöge a végtelen sze-
reteté, együttszenved a világgal, társ-áldozat, de ezen az áron felszabadító és
megistenítő is.17

1. Miért lehetne Istent a tönkrement emberi szabadság vonatkozásában felelőssé
tenni?

Martelet „Isten nem teremtette a halált” című cikkének címe18 láttán, amely a
Bölcs 1,13 verse,19 először azt is gondolhatnánk, hogy a szerző is osztja a ha-
gyományos értelmezést: a halál a bűn – Ádám bűne – miatt került a világba.
Ezzel szemben Martelet azt mondja, hogy Isten nem teremtette a halált, de
helyt kellett adnia neki, ha jól értjük a teremtést.20

Az emberi szenvedés és Isten

– 39 –

17 Vö. http://pagesperso-orange.fr/eglise-sainte-marie/DIEU%20ET%20LE%PROBLEME
%DU%20MAL...htm [2010.03.12.]

18 GUSTAVE MARTELET: „Isten nem teremtette a halált”, i. m.
19 Vö. „Hisz Isten nem alkotta a halált”, Szent Jeromos Bibliatársulat, Budapest, 1997.
20 Martelet teremtés-felfogását a Mit jelent a teremtés? című cikkéből érthetjük majd meg a

gon dolatmenet következő lépcsőjében.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 39    (Black/Black plate)



A cikk tanúsága szerint, tapasztalatainkkal megegyezően, olyan világban
élünk, amely tele van „balszerencsével”, amelyről „Izaiás Istene” büszkén jelenti
ki, hogy ő a szerzője. „Én alkotok világosságot, és teremtek sötétséget, Én szer-
zek jólétet és teremtek bajt; Én, az Úr cselekszem mindezeket” (Iz 45,7). A rossz
misztériuma azonban a modern ember számára botrány.

A Teremtés könyve tilalmának (Ter 2,17) figyelmen kívül hagyása az ember Is-
tentől való szellemi, illetve lelki elszakadását veszélyezteti. A keresztények túlnyomó
többsége ezt fizikai halálnak olvassa: Ádám lesz a szenvedés és halál okozója. Mar-
telet szerint a teológusok tulajdonképpen metafizikai bűnt csinálnak Ádám vétké-
ből, így Istent nem lehet felelőssé tenni. A szerző ezt „elfogadhatatlan válasz”-nak
nevezi, és kettős okból utasítja vissza: 1. Milyen Isten az, aki az egész emberiséget
egy tagjának vétke miatt szenvedéssel és halállal sújtja? S ha az első ember az összes
többit is képviseli, egy bosszúálló Isten nem méltó arra, hogy Isten legyen. 2. Ez a
büntetés haszontalan: nincs szükség arra, hogy erkölcsi vétekkel igazoljuk a bioló-
giai hanyatlást: „nincs élő halál nélkül”. A ha lál természetes, de sok idő kellett, míg
a kereszténységen belül a halál természetes jellegéről szót lehetett ejteni, állítja Mar-
telet, és hozzáteszi: bizonyos kifejezésmódoknak nincs semmiféle dogmatikai te-
kintélye: a biológiai halál bűn általi magyarázata „kultúradottságnak” tekintendő.
Ennek a kijelentésnek azonban az a következménye, hogy Isten elveszíti „hamis”
ártatlanságát. Ő lesz a felelős, és ez az igazi botrány! Legyőzhetetlen botrány, ha-
csak nem bocsátkozunk bele a teremtés misztériumába.21

Összefoglalva: az ember „halálra szánt” létállapota miatt valójában nem sza-
bad arra, hogy a jót tegye, megváltását, szabadulását Krisztus hozza el a számára.

2. Miért lehetne Istent a természetből fakadó fájdalmak vonatkozásában felelőssé
tenni?

A válasz önkéntelenül adódik a fentiekből: a halál miatt, hiszen az nem az ember
műve. Miért van akkor halál és fizikai szenvedés? Megkerülhető lett volna-e a
teremtésben? Mi a halál „jelentősége”, hol van a halál helye? Ezeknek a kérdé-
seknek a megválaszolásához azt kell megismernünk, hogy Martelet szerint Mit
jelent a teremtés?22 E cikk további kulcsot ad Martelet összefüggésrendszerének
átlátásához. Eddig azt láthattuk be, hogy milyen leküzdhetetlennek tűnő aka-
dályba ütközött az ember megvalósítandó szabadsága: ti. a halál alapvetően ve-
szélyeztető tényébe. Most pedig arra keresünk feleletet, hogy ha a halál nem az

Pump Edit

– 40 –

21 Vö. GUSTAVE MARTELET: „Isten nem teremtette a halált ”, i. m. különösen 472–473.
22 GUSTAVE MARTELET: Mit jelent a teremtés?, i. m. 395–404.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 40    (Black/Black plate)



ember bűne miatt került a világba, akkor honnan van, miért létezik, ha „Isten
nem teremtette”. Mit jelent, hogy helyt kellett adnia neki?

Martelet azt mondja, hogy sok nehézségünk származik a megértésben abból,
hogy nem értjük meg, mi is a halál az életben. Az életre úgy „általában” tekin-
tünk, anélkül, hogy észrevennénk: az élet természetbe ágyazottságot jelent. A ter-
mészet pedig születés és hanyatlás. A halál a természet része, azé a természeté,
amely az emberiség láncolatának a helye. A természet teszi lehetővé Isten szá-
mára, hogy a végesből teremtsen fiakat, mert önmagából csak a Fiút nemzi.

Álljunk itt meg egy pillanatra, hogy elkerüljünk egy félreértést és tisztázzunk egy
terminológiai kérdést. Az a kijelentés, hogy az ember teremtéséhez szükség van a
természetre, nem mond ellen az ex nihilo (Makk 7,28) keresztény teremtésfelfogásnak.
„A teremtés abszolút aktus”, Istent „megillető abszolút szuverenitás”. Az ember va-
lamiből, Isten „semmiből” teremt. A természettudós, jezsuita teológus Teilhard de
Chardin a fazekas modellből kiábrándulva öntevékeny dolgokról kezd beszélni (Dieu
fait se faire les choses), hogy a teremtés hogyanját se hagyja teljes homályban. A te-
remtésben van egy „fátyol”, nem kell félnünk tőle, mert nem iktatja ki az alkotót,
csak eltakarja, elrejti – idézi a cikkben tanítvány a mesterét, Martelet Teilhard de
Chardint (1881–1955): „Az evolúció a teremtés tüneményes fátyla.”23

Martelet a teremtésre az ex amore kifejezést használja, hogy a teremtés mi-
értjére is válaszoljon. A teremtés forrása a Szentháromság-Isten, aki „csakis az-
által bírja létét, hogy közli azt” – idézi a svájci papot, misztikust, Maurice
Zundelt24 (1897–1975), aki máshol az ember öntudatával összehasonlítva emeli
ki az isteni öntudat páratlanságát.25 Költőien szólva: „Örvény örvényt hív elő”
(Zsolt 41,8) – eleveníti fel Martelet a zsoltáros szavait, melyek Angelus Silesiust
is megihlették: a teremtés örvénye a Teremtő örvényét.26 A teremtés azért ex
nihilo, módjában mélyből jövő, mert okában is mélyből jövő: ezért ex amore,
„hiszen olyan szeretet hozza létre, amely maga a Szeretet”.27

Az emberi szenvedés és Isten

– 41 –

23 Vö. uo. 397.
24 Uo. 399.
25 „Az isteni Szentháromság […] a mi nárcisztikus öntudatunkkal szemben altruista öntu-

dat.” (saját ford. – P. E.) MAURICE ZUNDEL: Quel homme et quel Dieu. Retraite au Vatican,
Fayard, Paris, 1976, 74.

26 Angelus Silesius, XVII. századi német misztikus költő misztikus utazása juthat eszünkbe,
amely két mélység között bontakozik ki. E két mélység – az emberi és isteni – egymást járja
át, és csak egyszerre lehet „megragadni”. Johannes Scheffler (1624–1677) a katolikus hitre
térés alkalmával választotta magának a Silesius nevet, amely származását is felidézi.

27 GUSTAVE MARTELET: Mit jelent a teremtés?, i. m. 399.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 41    (Black/Black plate)



A Szentháromság-Isten tehát a teremtés forrása. A Szentháromság belső di-
namikájában az Atya az önátadás, a Fiú önmaga elfogadása az Atyától, s e köl-
csönösségből, a tökéletes kommunikációból ered a Szentlélek misztériuma. Az
Atya és a Fiú között személybeli (nem istenségbeli) különbség van, ebből adó-
dik a nemzés és a teremtés közötti különbség. A nemzéssel Isten az önmagával
való azonosságon belül marad, a teremtéssel azonban „kimerészkedik a különbö-
zőség birodalmába”. A teremtmény, a nem-Isten, az ember gyökeresen külön-
bözik a Teremtőtől, de a különbségben benne foglaltatik az éltető vonatkozás.
„A teremtés során a Fiú lebeg Isten szeme előtt, [...] a Belőle Eredő Másról min-
tázza a mást mint Ő.” Vö. „...aki által a világokat is teremtette” (Zsid 1,2). Azért
teremtettünk az Atya által, hogy fiak legyünk a Fiúban.28

Hogyan kell akkor érteni a természet szerepét az ember teremtésében? Az
„Egyetlen Szülött”, a Fiú mintájára teremtetnek a fiak. Teremtettségünkben
mint saját azonosságunk „fönséges jelét” fogadjuk el Istentől a szó legfizikaibb
értelmében: a természetet. A természet teszi lehetővé Isten számára, hogy tőle (Is-
tentől) különböző, egészen-másikat, ti. fiakat teremtsen: erre használja a ter-
mészetet. Önmagából csak a Fiút szüli. Az ember, a nem-Isten szülőföldje: a ter-
mészet. Istennek nincsen szüksége a világra ahhoz, hogy Istenként létezzen, de
szüksége van a természetre, hogy mi emberek emberként létezhessünk.

Ha Isten akarja a természetet, akkor akarja a születést és a hanyatlást (a ha-
lált), de azzal a céllal, hogy fiakat támasszon. „Nem lehet, hogy Isten szenvedést
és halált akart, ha igaz, hogy elkerülhette volna”: „...együtt jár a világ véges
struktúrájával, ahol nem minden lehetséges. Ha a világban nem volna történés
és hanyatlás, az nem a nem-Isten világa volna, mert a nem-Istennek a végtelen
a princípiuma és a végesség a létfeltétele.”29 A halál nélkülözhetetlen tehát, de át-
meneti, az ember és a világ is megszabadul majd születése „végességes vajúdó fáj-
dalmaitól”: „Tudjuk ugyanis, hogy minden teremtmény együtt sóhajtozik és
vajúdik mindaddig” (Róm 8,22). Meddig is?

3. A feltámadás mint epifánia

A Fiú feltámadásában nyilvánul meg a végtelen kölcsönös szeretet, amely a Szent-
háromság belső élete: az Atya nem hagyhatta a halálban azt, aki a végsőkig, egé-
szen a kereszthalálig kockára tette az életét érte, az Atyáért és az Atyában bízva.
Jézus ugyanis nemcsak a bűneink miatt halt meg, ahogy ezt szokták értelmezni,

Pump Edit

– 42 –

28 Vö. GUSTAVE MARTELET: Mit jelent a teremtés?, i. m. 400–401.
29 Uo. 403.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 42    (Black/Black plate)



hanem azért, hogy tanúságot tegyen az Atyáról. Ezzel minket is kiránt a bűnből,
ami lényegét tekintve nem más, mint hogy nem hiszünk az Atyában. A Feltá-
madás a mi hivatásunk epifániája: fiakká válni a Fiúban – istengyermekké.

Képes-e az ember felfogni ezt? Martelet szerint ha az ember utolsó szava a
világ, akkor „vége van”. Ha az ember megmarad az abszolutizált világnál, akkor
értelmetlenségre, abszurditásra kárhoztatott, hiszen a világon kitörölhetetlen
nyomot hagy a természet és a halál. A feltételekhez kötött természetünk meg-
haladására kell igényt tartanunk.30 Isten az, aki erre az igényre az ember nagysá-
gát válaszolja. A nagyságát! Emlékezhetünk „a gyanakvás mestereire” (Nietzsche,
Freud, Marx), akik szerint ha Isten van, akkor az ember semmi. A Fel támadás a
természet meghaladása. Istenileg lehetséges, emberileg ábrázolhatatlan. A Fiú
feltámadásában az a kinyilatkoztatás rejlik, hogy Isten transzcendenciája az
„atyai szeretet transzcendenciája”. Ennek meglátására persze senkit nem lehet
kényszeríteni. Mindig lehetséges marad a visszautasítása.

Elérkeztünk végre a gondolatmenetnek arra a pontjára, hogy megválaszol-
hatjuk a korábban feltett kérdést: miért teremtett Isten, ha a lét annyi szenve-
déssel jár az ember és az Isten számára egyaránt? A válasz így körvonalazódott:
Isten, bár látta előre, hogy a teremtés drámaian veszélyes, nem akart lemon-
dani róla: arról, hogy a „Tőle különböző” (az ember) legyen, s hogy őt a „Benne
lévő Másik” (A Fiú) misztériumába bevezethesse, mert annak végtelen boldog-
ságát látta Nála, hogy önmagát valaki mástól kaphatja. Az isteni szeretet misz-
tériumáról van szó: Isten egy, de nem magányos, s e háromságos szeretet a te-
rem tés forrása. A teremtés célja a meghívás az isteni szeretetközösségbe,
amelynek emberi kapcsolataink számára is modellül kell szolgálnia. Mivel azon-
ban a természetben otthonra lelő életben nem tudta elkerülni a szenvedést és a
halált, maga sem akart mentes maradni ettől. „Így öltött testet »minden te-
remtmény elsőszülöttje«” (Kol 1,15). Vele próbáljuk méltósággal és istengyer-
meki lelkülettel élni gyakran kibírhatatlannak tűnő teremtményi életünket.

� � �

Mint a fentiekben láthattuk, a természettudományokban is jártas tudós teoló-
gus Szentírás-értelmezése is sok újdonsággal szolgált. Reflexiójának eredményét
tekintve azt mondhatjuk, hogy Szentírás-értelmezése nem megy szembe a ha-

Az emberi szenvedés és Isten

– 43 –

30 Vö. a La Croix francia nyelvű katolikus hetilap interjúja Martelet-vel: „Notre avenir est d’être
traités comme le Fils”, http://www.la-croix.com/article/index.jsp?docId=2332711&rubId
=786, [2010.03.21.]

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 43    (Black/Black plate)



gyománnyal, hanem – a hittételekre való reflexiójával – előreviszi azt. Új teo-
lógiája, amely egy posztmodern korban a (hívő) ember számára kínál átfogó
valóságértelmezést, a legérzékenyebb, örök egzisztenciális kérdéseket vizsgálja
újra a bibliai narratíva tükrében, és a mélységes hit mellett nagy intellektuális
erőről, valamint nem kisebb bátorságról tesz tanúbizonyságot.

Gustave Martelet új teológiai metanarratívája tehát nem kevesebbet mond,
mint hogy a halál problémája a rossz problémájának elsődleges formája, de azt nem
állítja, hogy annak kimerítő formája is volna. Azzal, hogy teológiai fejtegetésében
az ember világban való reális helyzetét tekintette kiindulópontnak, válaszjavaslata
a mai ember számára gyümölcsöző lehet az intellektuálisan becsületes hitre törek-
vés elevenen tartása és a lét bátor és reményteli vállalása szempontjából.

Martelet osztja Walter Kasper (1933–) nézetét a hitletétemény és a teológiai
megfogalmazások megkülönböztetendőségéről. Ez utóbbiak változhatnak. A dog-
 mafejlődés lehetőségének ténye áll Martelet újrafogalmazásának hátterében, az
a cél vezeti, hogy a mai ember számára értelmezhetővé tegye a hittételeket: az ne
halott betű legyen, hanem éltető forrássá váljék.

Miután mi nem tudjuk áthidalni Istentől való különbözőségünket, megte-
szi ezt ő maga: a végtelen belép végességünkbe és megszünteti a halált. A terem -
tő szándék mindig is tartalmazta a tervet emberi befejezetlenségünk orvoslásá -
ra. „Mivel nem kerülhette el, hogy véges formában jelenjünk meg, az élettel
strukturálisan együtt járó halálba oltja be annak megszüntetését, ami bennün-
ket szüntet meg.”31 A történelemben ez a feltámadt Krisztus. Ezért a teofánia
he lye a kereszt, vagy mondhatnánk úgy is, a halál. A halál azonban nem az utol -
só szó. Jézus keresztje a feltámadás ígéretének helyévé változott.

Az emberi léthelyzet – mint a szenvedés és halál miatt az értelemkeresés
kényszerhelyzete – így oldódik meg. Ha Istent gyakran távolinak is érezzük a
világunktól, azért az ember a feltámadás világosságában, a remény bizo nyos -
ságával értelmesen járhatja végig emberi keresztútját. Ez természetesen a hit vá-
lasza, s így nem lehet kötelező érvényű mindenki számára. Húsvét éjszakája fel-
hívás arra, hogy tegyünk egy lépést előre. Ha mi, magunkat hívőnek mondó
emberek kicsit tisztábban látunk saját hitünkben, már előbbre léptünk. Akkor
ez a hit nagyobb érdeklődésre tart majd számot, mert a hétköznapokban iga-
zabb, értőbb és bátorítóbb lehet.

Pump Edit

– 44 –

31 GUSTAVE MARTELET: Mit jelent a teremtés?, i. m. 404.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 44    (Black/Black plate)



BAGYINSZKI PÉTER ÁGOSTON OFM

Charles Taylor az észak-atlanti civilizáció
elvilágiasodásáról

A közismert legenda szerint, amikor Nagy Sándor Kr. e. 333-ban a kemény
telet Gordiumban kényszerült eltölteni, szembesült a titokzatos csomó-rejtvény
kihívásával. A régi jóslat szerint az, aki képes a csomó titkának a megfejtésére,
arra is képes lesz, hogy hatalma alá vonja az egész földkerekséget. Ebből ért-
hető, hogy az ambiciózus fiatalember nem nyugodott bele a csomó szabályos
megfejtésének kudarcába, ezért egy elhíresült kardvágással „oldotta meg” a nem
hétköznapi rejtvényt. Talán ennek a félmegoldásnak tudható be az is, hogy
Alexandrosz ezt követő ázsiai hadjárata is csak félmegoldást hozott: a világbi-
rodalom felépítésére irányuló vállalkozása csak rövid időre és csak félig-meddig
sikerült.

A legendának korunk identitáskereső, nyugati embere számára is érdekes át-
hallása van. A titokzatos csomóhoz hasonlítható az a kapcsolatrendszer, amely
a kortárs nyugati világ társadalmait a középkori kereszténységhez és a vallás-
történet többi szereplőjéhez fűzi. A kortárs, identitását kereső ember számára
pedig az összegubancolódott gyökerek rejtvényén keresztül vezet az út a helyes
önismeret megszerzéséhez. A nyugati társadalmak keresztény és szekuláris gon-
dolkodói egyaránt reagálnak ennek a tisztázatlan leszármazási „gubanc”-nak a
jelenlétére, többé-kevésbé érzékelve a feladvány tétjét is. Az e körül kibonta-
kozó aktuális diskurzusnak többek között Charles Taylor, Jürgen Habermas,
José Casanova és John Milbank a meghatározó szereplője.1 A megoldási kísér-
letek akadémikus középpontjától távolabb nagy a kísértés a nehéznek mutat-

Sapientiana 3 (2010/2) 45–56.

– 45 –

1 Az említett szerzők vallás és modernitás viszonyáról kifejtett gondolatait jól szemléltetik az
alábbi publikációk (Taylor műveit lásd később): JÜRGEN HABERMAS: Der gespaltene Westen,
Suhrkamp, Frankfurt, 2004; JÜRGEN HABERMAS – JOSEPH RATZINGER: Dialektik der
Säkularisierung: Über Vernunft und Religion, Herder, Freiburg – Basel – Wien, 2005; JOSÉ

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 45    (Black/Black plate)



kozó probléma túlegyszerűsített látszatmegoldására. Talán éppen innen ért-
hető az „alexandroszi” fundamentalisztikus identitásteremtési kísérletek nép-
szerűsége is. Ezek közös jellemzője, hogy a rejtvény játékszabályoknak megfe-
lelő, felszabadító megoldása helyett vagy a „csomó” történelmi kapocs-szerepét
tagadják, vagy éppen – a kapcsolat evidenciájából kiindulva – a csomó képvi-
selte korszakhatárról nem akarnak tudomást venni. Az egyik beállítottság a
szekula rista felvilágosodás-narratívákkal, a másik beállítottság pedig az új hely-
zet üdvtörténeti kihívásaival számot vetni nem kívánó, keresztény bezárkózás
jelenségeivel szemléltethető. Ez a – nyugati társadalmakat meghatározó – két
pólus látványosan taszítja egymást, miközben gyökereik elválaszthatatlanul
összekötik őket. A helyzet mélyreható megértésének kulcsa a csomó-rejtvény
megfejtésében áll: egy megfelelő modernitás-elmélet keretei között remélhe-
tünk csak érdemi válaszokat kereszténység és szekularitás együttélésének alap-
vető kérdéseire.

Charles Taylor ilyen modernitás-elmélet felvázolásával siet segítségünkre. A ka-
 nadai filozófust, akit a politikai filozófia magyar művelői már jól ismernek2 és
az angolszász keresztény értelmiség körében is nagy elismertségre tett szert, az
A Secular Age (A szekuláris kor) című, 2007-ben megjelent, nagy visszhangot
kiváltott könyve alapján a magyar teológus társadalomnak is érdemes megis-
mernie.3 A könyv – amely a bibliográfiával és a tárgymutatóval együtt közel
900 oldalas és öt, laza időrendiséget követő részből, ezeken belül pedig össze-
sen húsz fejezetből áll – filozófiai-fundamentálteológiai mélységben elemzi a
nyugati civilizáció félévezredes genezisének történetét. Taylor olyan gondol-
kodó, aki sokoldalú európai iskolázottsága, ugyanakkor kanadai perspektívája
révén a szekularizálódó Európa számára fontos mondanivalót képes megfogal-
mazni. Gondolkodói kvalitásai és szellemi háttere egyaránt alkalmassá teszik
arra, hogy a modernitás „gordiuszi csomójának” fejtegetése kapcsán kikerülje az
olcsó alexandroszi megoldásokat, és néhány fontos részeredményt mutasson fel
a rejtvény valódi megfejtése irányában.

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 46 –

CASANOVA: Public Religions in the Modern World, University of Chicago Press, Chicago (IL),
1994; JOHN MILBANK (co-ed.): Radical Orthodoxy: A New Theology, Routledge, London, 1999.

2 Lásd HORKAY HÖRCHER FERENC: Pogonyi Szabolcs Taylor értelmezése, Phronesis 2 (2008/3)
41–45; HORKAY HÖRCHER FERENC (szerk.): Közösségelvű politikai filozófiák, Századvég,
Budapest, 2002.

3 CHARLES TAYLOR: A Secular Age, Harvard University Press, Cambridge (MA), 2007.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 46    (Black/Black plate)



CHARLES TAYLOR, AZ EMBER ÉS A FILOZÓFUS

Charles Margrave Taylor 1931-ben, harmadik gyermekként született egy ka nadai
katolikus családban. A montreáli családi otthonban egyaránt beszéltek franciául
és angolul, valamint a szülők a helyi politika iránt is élénk érdeklődést mutattak.
Ez a környezet Taylor egész életére meghatározónak bizonyult, amennyi ben a
családi otthonnak ezen elemei alapvetően formálták gondolkodói karakterét.
Francia nyelvtudásának köszönhetően már korán megismerkedett Henri de
Lubac és Yves Congar írásaival, ami lehetővé tette számára, hogy a II. Vatikáni
Zsinatot előkészítő európai teológiai vitákat belülről kövesse. Történelem sza-
kos alapozó tanulmányait követően, 21 évesen az Atlanti-óceán túloldalán, az
Oxfordi Egyetemen tanult tovább, ahol filozófiai, politológiai és közgazdaság-
tani B.A. fokozatot szerzett (1955). Tanulmányainak következő szakaszában a
politikai filozófia egyik iskolateremtője, Isaiah Berlin és az analitikus filozófus,
G. Elizabeth M. Anscombe keze alatt mesteri (M.A.), majd doktori (D.Phil.)
(1961) fokozatot kapott. Visszatérve kanadai szülővárosába filozófiát kezdett
tanítani és közéleti tevékenységet is folytatott. Még az oxfordi évek alatt fe-
leségül vette Alba Romert, akitől öt lánya született. A hetvenes években Taylor
már az Egyesült Államok több egyetemén és Oxfordban is tanított, mi közben
mindig visszatért szülőhazájába. 1990-ben, felesége halálakor, Taylor már
világszerte ismert és elismert filozófus volt, aki szerzőként tucatnyi könyvet és
számos szakcikket mondhatott magáénak, amelyek érdeklődésének rendkívül
széles spektrumát tükrözik. Taylor figyelmet szentelt Hegel, Wittgenstein, Hei-
degger, Merleau-Ponty és Polányi tanulmányozásának, miközben ő maga is
iskolateremtő személyiséggé vált. Kompetenciája sok területet átfog: a politikai
filozófia, erkölcs-elmélet, az alanyiság filozófiájának kérdései, episz te mológia,
hermeneutika, nyelvfilozófia, esztétika, valamint az elme filozófiája te rén sokat
hivatkozott publikációi vannak.4 Életének utóbbi két évtizedében figyelme
egyre inkább a modernitás, szekularizáció és kereszténység szellem tör téneti
összefüggéseinek filozófiai analízise felé fordult. Témájához a „közös ség elvű”
filozófiai iskola szemszögéből közelít, amelyet Taylor esetében egyszerre formál
a kontinentális (főként francia és német), valamint az észak-amerikai látásmód.
A társadalomtudományok és a vallás világa közötti kapcsolatokat elem ző mun -
kásságát 2007-ben e terület legrangosabb nemzetközi díjával, a Templeton-díj-

Charles Taylor az észak-atlanti civilizáció elvilágiasodásáról

– 47 –

4 Alaposabb tájékozódáshoz lásd RUTH ABBEY (ed.): Charles Taylor, Cambridge University
Press, Cambridge (UK), 2004.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 47    (Black/Black plate)



jal jutalmazták.5 Taylor sok más kitüntetésnek is birtokosa, és II. János Pál pápa
„castel gandolfói” baráti társaságának is tagja. A ma 79 éves Taylor életmű-in-
terjúiban filozófusnak és (gyakorló) katolikusnak vallja magát.6

A FŐMŰ FELÉ VEZETŐ LÉPÉSEK

A 2007 őszén publikált magnum opus (A Secular Age) bemutatása előtt még
érdemes röviden áttekintenünk a szerző idáig vezető szellemi útját.7 Ez a körül-
tekintés a helyes értelmezéshez szükséges is, hiszen Taylor gondolkodói
világában jellegzetesen fontos szerepet játszik különböző műveinek kapcsolati
hálója. A magnum opus felől visszatekintve az első és legfontosabb előzmény a
Sources of the Self: The Making of Modern Identity (Az „én” forrásai: A modern
önazonosság kialakulása) című könyv, amely 1989-ben jelent meg. Taylor e
művében egyfelől a Descartes-tól, Locke-tól és a felvilágosodás gondolkodóitól
származó hagyomány, másfelől a romantikus-expresszív hagyomány moder-
nitásra gyakorolt filozófiai-antropológiai hatásait elemzi. Az 1991-ben pub-
likált The Malaise of Modernity (A modernitás rejtett kórja) című könyv a mo -
dern ember individualizmushoz fűződő konfliktusos viszonyát veszi górcső alá,
és bevezeti a „hitelesség etikája” (ethics of authenticity) sajátosan taylori fogalmát.
Ezt 1999-ben egy újabb füzet követte, A Catholic Modernity? (Katolikus moder-
nitás?) címmel, amelyben a szerző a Katolikus Egyház modernitáshoz való vi -
szonyát annak fényében elemzi, ahogyan a Katolikus Egyház más civilizáci -
ókhoz és kultúrákhoz viszonyulni szokott: vajon tekinthető-e a modern nyugati
civilizáció is egy új kultúrának? Taylor két szélsőségtől óvja az Egyházat: egyfelől
a modernitással való kritikátlan azonosulástól, másfelől attól, hogy teljességgel
elutasítsa azt. Az 1999-ben Edinburgh-ben tartott Gifford-előadások tovább
fókuszálják Taylor modernitás-elméletét, amelyből egy újabb évtized során még
három könyv születik. Az első ezek közül a Varieties of Religion Today: William

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 48 –

5 Taylor kollégáinak (köztük például a magyar olvasó számára is ismerős Leszek Kola -
kowskinak) a díj átvételekor elhangzott méltató szavai online olvashatók: http://www.temp -
letonprize.orgl/pdfs/Templeton_Prize_Chronicle_2007.pdf

6 Taylor katolicizmusának életművére gyakorolt hatásáról lásd WILLIAM E. CONNOLLY: Ca -
tho licism and Philosophy, in RUTH ABBEY (ed.): Charles Taylor, Cambridge University
Press, Cambridge (UK), 2004, 166–186.

7 Taylor közel teljes elsődleges és másodlagos bibliográfiája online hozzáférhető: http://
www.nd.edu/~rabbey1/

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 48    (Black/Black plate)



James Revisited (A vallás mai változatai: William James újraolvasása) 2002-ben,
amelyben a szerző a nyugati szekularitás kifejlődését veszi közelebbről szem -
ügy re, miközben visszatekint William James egy évszázaddal korábbi hasonló
előadására. 2004-ben a Modern Social Imaginaries (Modern társadalmi képze -
tek) következik, amelyben Taylor a nyugati társadalomnak önmagáról mint tár-
sadalomról alkotott képzeteit, azok időbeli fejlődését vizsgálja. Így érkezünk
meg a vaskos főműhöz (A Secular Age, 2007), amely az eddigi szálakat össze-
fogva felteszi és megpróbálja megválaszolni a kérdést: „Miért volt – mondjuk
1500 körül a nyugati világban – gyakorlatilag képtelenség az istenhit elutasítása,
míg ma sokan ugyanezt legalábbis könnyűnek, ha nem éppen természetesnek
találják?”8

A MODERN VILÁG DIAGNÓZISA TAYLOR SZERINT

Charles Taylor A Secular Age című könyve nem többre és nem is kevesebbre
vállalkozik, mint hogy újratematizálja a szekularizációról folyó, immár több
mint egy évszázados diskurzus bizonyos kulcspontjait, és a részletek elhelyezé-
séhez új értelmezési keretet javasoljon. Ezzel az eszköztárral Taylor nemcsak a
hagyományos modernitás-narratívák gyenge pontjaira mutat rá, hanem maga
is javasol egy olyan „egyesített” modernitás-modellt, amely a szekularizáció je-
lenségeit – minden szereplő szempontjából és minden fontos tényezővel együtt
– megfelelően kezelni tudja. Taylor könyve egyszerre reagál a szekularizáció-
vita három szakaszának kérdésfelvetéseire.9 Először is reflektál a korai szakaszra,
amely a modernizáció és az elvallástalanodási folyamat ok-okozati kapcsolatát
állította („szekularizáció-hipotézis”). Másodszor reagál a XX. század közepének
teológiai vitáira, amelyek a szekularizáció jelenségeinek keresztény gyökereit
igyekeztek felszínre hozni. És harmadszor reflektál a szekularizációs hipotézis
„összeomlására”, vagyis azokra a kortárs jelenségekre, amelyek cáfolják a vita
korai szakaszának naiv előfeltevéseit. Taylor ezzel a könyvvel a vita harmadik
szakaszában szólal meg. Miközben a filozófiailag (és részben teológiailag) ref-
lektált, több szálon futó történeti visszatekintés műfajában marad, tudatosan tö-
rekszik a politika- és gazdaságtörténeti, valamint a vallás- és eszmetörténeti

Charles Taylor az észak-atlanti civilizáció elvilágiasodásáról

– 49 –

8 CHARLES TAYLOR: A Secular Age, i. m. 25.
9 A szekularizáció-vita problematikájának egészéről a teológus számára jól használható áttekin -

tést nyújt TOMKA MIKLÓS: A szekularizációról – pro és kontra, Lelkipásztor 77 (2000/8–9)
282–287.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 49    (Black/Black plate)



szempontok integrálására, és az ezen szempontok arányos szerepével kapcsola-
tos pontos ítéletekre. Ily módon történeti elemzésekből és azokba szervesen be-
leszőtt filozófiai eszmefuttatásokból áll össze a könyv sajátos (távolról Szent
Ágoston filozófiai-teológiai történelemszemléletére emlékeztető) szellemtörté-
neti horizontja.

Taylor e könyvben kifejtett alaptézise szerint jelen világunk elvallástalanodási
jelenségei nem lettek volna a modernitás lényegét alkotó folyamat elkerülhe-
tetlen velejárói, de a történelmileg megvalósult modernitáshoz ezek mégis hoz-
zátartoznak, amit el kell fogadnunk. Abban, hogy ez miért így alakult, sok té-
nyezőt kell számításba vennünk. A hit elleni lázadáson és a mindenkori
reform-hevület vadhajtásain túl a kereszténységnek a modernitást közvetlenül
megelőző szellemi állapota: a korrigálatlan egyensúlyvesztések, az önromboló
mulasztások, a lelkiségi és teológiai elhajlások is alapvetően mind felelősek a
később kialakult helyzetért. Ezeknek a – Taylor által jelzett – problémáknak
egy része a modernitást megelőzően, évszázadokra visszamenőleg is követhető.
A mindezek eredményeként beindult erjedési folyamatból – Taylor szerint –
úgy emelkedik ki a modern világ, hogy abban a hit megélésének kulturális-tár-
sadalmi feltételei mélyreható változáson mennek keresztül. A mai ember szá-
mára – legyen akár hívő vagy nem hívő – a naivitás többé már nem járható út.
Ez a változás azonban nem tekinthető önmagában és teljes egészében rossznak:
érett állásfoglalásra szólít, és ezáltal rostál. Bár a megvalósult modernitás vilá-
gában fenomenológiai szempontból a szekularizmus és a kereszténység „szim-
metrikus” szereplőnek tűnik és alapvető okokból egyik sem tekintheti átmene-
tinek a másikat, ám kettejük viszonyát mégis bizonyos állandó instabilitás
jellemzi az immanencia és transzcendencia paradox kettősségével bánni képes
kereszténység javára.

E modernitás-elmélet összefüggésében Taylor a „szekularizáció” sokféle ér-
telemben használt, így szétfolyó fogalmának fókuszálását is szükségesnek látja.
Az általa használt fogalom elhatárolódik egyrészt az Egyház és állam szétválasz-
tását hangsúlyozó politikai szóhasználattól, másrészt a szociológiai, statisztikai
mutatókban megfigyelhető tendenciákra alapozott felfogástól. A taylori szeku-
larizáció fogalma azt a mozzanatot hangsúlyozza, hogy a hit a továbbiakban
már nem hozzáférhető úgy, mint ahogy korábban a kultúra támogatásával, alap-
értelmezett társadalmi meggyőződésként hozzáférhető volt, hanem az egyén tu-
datosabb, egzisztenciális döntését követeli. Taylor ezzel arra reflektál, ahogyan
a kortárs nyugati világban – és könyvét tudatosan ennek vizsgálatára korlátozza
– hívő és nem hívő sokszor közvetlenül egymás mellett éli az életét, akár ugyan-
abban a családban is. A szekularizációnak ez a fogalma, bár nem teljesen füg-

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 50 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 50    (Black/Black plate)



getlen a politikai és szociológiai megközelítésektől, mégis elsősorban a szel-
lemtörténeti megközelítés céljait és szempontjait tartja szem előtt.10

EGY KIRAGADOTT GONDOLAT-SZÁL
A TAYLORI MODERNITÁS-KÉP SZEMLÉLTETÉSÉHEZ

Taylor szekularitás-felfogásának középpontjában a hit megélésének kulturális-
társadalmi feltételeiben bekövetkezett alapvető változás áll. Ez a változás olyan
szellemtörténeti áramlatok hatása alatt következett be, amelyek az ember bol-
dogulását a „transzcendens” vonatkozásokat zárójelbe téve „immanens” keretek
közé helyezik el. Az ennek hátterében álló antropológiai fordulat – Taylor kon-
cepciója szerint – keresztény eszmei gyökerekből is táplálkozik, így nem el-
lentmondás keresztény humanizmusról beszélni. Amikor azonban a humaniz-
musnak egy radikalizált változataként megjelenik a minden transzcendens
vonatkozással szemben eleve harcosan küzdő „exkluzív humanizmus”, akkor a
modernitás belső szerkezetében lényegesen új helyzet áll elő. Taylor ennek az
eszmei áramlatnak a térnyerésében jelöli meg a modern szekularizmus keresz-
tény hittel szemben eleve ellenséges összetevőjének legfőbb gyökerét. Fontos
mozzanat itt, hogy míg egy bizonyos tágabb értelemben vett humanizmus a
modernitás konstitutív összetevőjét képezi, az ettől elválasztható exkluzív hu-
manizmus a hittel szembeni öntörvényű lázadás mozzanatát viszi bele a társa-
dalmi folyamatba. A komplex helyzetnek megfelelően Taylor elemzése is kel-
lőképpen összetett, amelybe itt épp csak bepillantani áll módunkban.

A modernitás önazonosságának kialakulásában alapvető szerepet játszott a
kritikai tudományosság térnyerése is, amely eleinte természettudományos: pél-
dául csillagászati felfedezésekkel nyűgözte le az értelmiségi elitet. A modern tu-
dományos világkép – az uralkodó istenkép deisztikus átalakulásával párhuza-
mosan – a valóság szemléletének új paradigmáját teremti meg. Ennek a
folyamatnak a velejárójaként beszél Taylor – Max Webertől kölcsönzött kifeje-

Charles Taylor az észak-atlanti civilizáció elvilágiasodásáról

– 51 –

10 A szekularitásnak ez a fogalma a szerző eredeti terminológiájával: Secularity here refers to a
modern context of understanding in which belief and unbelief coexist uneasily, in which one
believes or refuses to believe in God, a cross-pressured condition „in which our experience of and
search for fullness occurs” (A Secular Age, i. m. 19). (Magyar fordításban: A szekularitás itt a
megértésnek arra a modern kontextusára vonatkozik, amelyben hit és hitetlenség kelletle-
nül együtt él, amelyben az ember hisz vagy elutasítja az Istenben való hitet; egy olyan nyíró-
feszültségeknek kitett állapot, amely a teljesség-tapasztalásunk és teljesség-keresésünk helye).

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 51    (Black/Black plate)



zéssel – a világ „varázstalanodásáról” (disenchantment).11 Ez a folyamat egyaránt
magában foglalja a világ kozmikus rendje és szimbolikája iránti érzék elsorva-
dását, valamint a társadalmi rend spirituális jelentőségének háttérbe szorulását.
Mindez beletorkollik abba a hétköznapi tapasztalatba, hogy az emberek min-
dennapi életükben már nem számolnak szellemi erők különböző fajtáival,
hanem egyre inkább immanens keretek között gondolkodva néznek szembe
életük kihívásaival. Taylor ismét csak óva int minket attól, hogy keresztényként
elhamarkodott módon elítéljük ezt az átalakulást. A szerző rámutat arra, hogy
az Egyház már korábban is milyen következetes harcot folytatott a vallási élet
„mágikus” megközelítése ellen. A világszemlélet „varázstalanodása” így új esélyt
adhat a teremtett világ autonómiájának felfedezéséhez. E folyamattal kapcso-
latban is hangsúlyoznunk kell tehát, hogy ami ebből a modernitáshoz konsti-
tutív módon hozzátartozik, az nem feltétlenül képvisel a keresztény hittel szem-
ben ellenséges tartalmat. Csak az exkluzív szcientizmus későbbi megjelenésével
jön létre társadalmi front a „tudományos” és a teológiai „világkép” között.

Taylor ezeknek a – modernitás genezisénél jelenlévő, egymást keresztező – esz-
mei szálaknak az elemzése közben folyamatosan figyelmeztet arra, hogy a lezajlott
változások nem írhatók le egyszerű „letisztulási történettel”, amely világképi „sal-
langok” eltávolításáról, és így egy feltételezett lényegi váz napfényre kerüléséről
szólna. A modernitás megfelelő módon csak alkotó folyamatként érthető meg.
Taylor szerint ennek a kreativitásnak a fókuszában az emberi élet és a világ imma-
nens dimenziójának, a teremtett valóság teremtőtől szándékolt autonómiájának a
korábbinál mélyebb felfedezése és a társadalom rendszerébe való tevékeny beépí-
tése áll. Eközben a történelmileg megvalósult modernitás genezisének szerves eleme
a forradalmiság és egy bizonyos tág értelemben vett, több fázisú reformizmus je-
lenléte is. Mindez ismét csak építő és romboló elemek együttesét eredményezi,
amelyek nehezen szétválaszthatók. A mindennek nyomán jelentkező átalakulás
olyan mélyreható (és Taylor elemzése itt ismét számtalan különböző szálon fut to-
vább), hogy az ember társadalmi képzeteinek a legmélyebb rétegeit is érinti. Taylor
például részletesen bemutatja, hogyan alakul át a premodernitásra jellemző, a koz-
moszba szervesen illeszkedő, „porózus/sebezhető én” (porous self ) a modern ember
politikailag tudatos világára jellemző, „óvott/lehatárolt én”-né (buffered self ).12 Míg

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 52 –

11 Weber, és nyomában Taylor felfogása szerint, a „varázstalanodásnak” ez a folyamata nem a
modernitás szülötte, hanem már azt megelőzően megkezdődött, amikor a monoteista val-
lások felvették a küzdelmet a mágikus világszemlélettel szemben.

12 Taylor sajátos nyelvi-filozófiai leleményeit néha csak gondos körülírással lehet átültetni
magyarra, a könyvben megfigyelt használatukra alapozva. Szerencsére azonban ez a fordí-

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 52    (Black/Black plate)



az előbbi nyitott a világban jelenlévő spirituális erőkkel szemben és fogékony a lé-
te zők összetartozása iránt, utóbbi az önrendelkezése által képes kizárni magából
minden nemkívánatost, és individuumként foglalja el helyét az átalakítandó világ -
ban. Ez a – Taylor által felkínáltak közül kiragadott – példa alkalmas annak szem-
léltetésére, hogy a modernitás hogyan tudja az ember életének minden szférájára
kiható módon átalakítani a hit életre váltásának kulturális-társadalmi feltételeit.

A modern nyugati civilizáció egyszerre beilleszkedik a történelmi civilizációk so-
rába – és egyszerre el is különül azoktól. A modern Nyugatnak azt a felfedezését,
amely ezt az elkülönülést megmagyarázza, Taylor „immanens keretrendszernek”
(immanent frame) nevezi.13 Ez a keretrendszer fogja össze a modern társadalom
különböző alrendszereinek jellegzetes képződményeit. Az immanens irányultság
adta a táptalaját annak a tudományos-technikai fejlődésnek is, amely a nyugati ci-
vilizáció látványos eredményeinek forrása lett. Taylor rátér ennek a modernitás lé-
nyegét alkotó, „immanens keretrendszernek” a vallási szempontú elemzésére is.
Megállapítja, hogy a szekularitásnak a kulturális-társadalmi feltételek átalakulásá-
ban megragadható újdonsága ennek a keretrendszernek a megjelenéséből követ-
kezik. Hamis azonban az a beállítás, amely ezekből az új körülményekből közvet-
lenül az „exkluzív humanizmus” látásmódja szerinti szekularizmust vezet le. Taylor
egész könyvének érvelése abba az irányba mutat, hogy a modernitás – lényege sze-
rint – nyitva hagyja a hit opcióját az ember számára, így nem is igazi meglepetés
a klasszikus szekularizációs hipotézis mára dominánssá vált összeomlása. Az igaz,
hogy a történelmileg megvalósult modernitás világában az „exkluzív humanizmus”
szekularista ideológiája bizonyos mértékéig sikeresen háttérbe tolta a keresztény-
séget, Taylor szerint azonban hosszabb távon semmiképpen sem ilyen egyértelmű
a helyzet, sőt az A Secular Age éppen az „ingának” a jelenlegi fordított irányú ki-
lengését prognosztizálja. A kreativitás világában, az etika felségterületén és az esz-
tétika szférájában Taylor különösen is egyértelmű jeleit mutatja ki annak, hogy az
exkluzív módon immanentista látásmód zsákutcába torkollt. Az a mai társadalom,
amelyet az „immanens keretrendszer” transzcendenciára nyitott és zárt értelmezé-
seinek egymásra merőleges, „nyíró feszültségei” terhelnek, egyre nyilvánvalóbban

Charles Taylor az észak-atlanti civilizáció elvilágiasodásáról

– 53 –

tási nehézség csak a 10–15 kulcsfogalmat érinti, a szerző szövegei egyébként igencsak ol-
vasmányosak.

13 Az „immanent frame” megenged egy korábban alig hozzáférhető lehetőséget, amely a kö-
vetkezőből áll (Taylor saját terminológiájával): Life is lived within a self-sufficient, „natural”
order that can be explained and „envisaged without reference to God” (A Secular Age, i. m.
543). (Magyar fordításban: Az életet önmagában teljes, „természetes” renden belül élik,
amely „Istenre való hivatkozás nélkül elgondolható” és megmagyarázható).

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 53    (Black/Black plate)



adja jeleit annak, hogy a felszín alatt felfedezésre váró strukturális probléma rejlik.
Taylor ennek a problémának az átvilágítására tesz kísérletet.

Végül a filozófus antropológiai előfeltevéseire is érdemes kitérnünk. Az emberi
tevékenység alapvető, sokszor a tudatosnál is mélyebb szinten jelentkező motivá-
cióját Taylor valamiféle teljesség (fullness) keresésében látja. Ez a teljesség utáni
vágy burkoltan akkor is motorja lehet az ember életének, ha ő maga ennek nem is
ébredt a tudatára. Keresztény terminológiára lefordítva itt az örök életben foglalt
teljesség vonzásáról is beszélhetünk. Az élet értelmének, a szépségnek és az össze-
tartozásnak – a mindig csak töredékesen megtapasztalt – élményeiről egyaránt szó
van itt. Mély értelme van annak, hogy az ember nem csu pán az „immanens ke-
retrendszeren” belül, hanem annak kereteit transzcendálva, azon túl is keresi a bol-
dogulását. Taylor ilyen módon a legmélyebb antropológiai adottságokból eredez-
teti a pusztán csak immanens orientáltságú, modern ember „klausztrofóbiáját”, és
annak megoldását a transzcendens fogékonyság nyitva tartásában látja. Ez szerinte
úgy valósítható meg, ha a szekularista „eredet-elbeszélés” alternatívájaként, amely-
nek szinte foglya a mai ember, egy valósághűbb, transzcendenciára nyitott „eredet-
elbeszélés” tudatosodik bennünk. Könyvének utolsó fejezetében Taylor szüksé-
gesnek látja, hogy XX. századi konvertiták életútjának elemzésén keresztül is
szemléltesse, a tágabb létértelmezési keretbe való kitörés lehetősége hogyan áll
nyitva a mai ember számára is, a modernitás lényegi elutasítása nélkül.

NÉHÁNY SZÓ A KÖNYV NEMZETKÖZI FOGADTATÁSÁRÓL

Charles Taylor mondanivalójával, nyelvezetével és érvelésmódjával a moderni-
tás minden szereplőjét megszólítja, sőt a könyv a szakmai érdeklődéstől moti-
vált olvasókon túl a szélesebb értelmiségi közönség kedvelt olvasmányává is lett.
Taylor könyvének másodlagos irodalma azt igazolja, hogy az általa újrate ma -
tizált kérdések valóban felkeltették mind a szekuláris, mind a különböző fele-
kezetű keresztény gondolkodói körök érdeklődését.14 A könyvre reflektáló kon-

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 54 –

14 Néhány recenzió ennek szemléltetésére: LLUÍS OVIEDO: Christians in a Secularized World:
Charles Taylor’s Last Endeavor, Reviews in Religion and Theology 16 (2009/1) 79–85;
MICAH WATSON: Secularism’s Fragile Buffered Selves, Expositions 3 (2009/1) 97–105;
ELIZABETH SHAKMAN HURD: A Secular Age, Political Theory 36 (2008/3) 486–491; JOHN

MILBANK: A Closer Walk on the Wild Side: Some Comments on Charles Taylor’s A Secular
Age, Studies in Christian Ethics 22 (2009/1) 89–104.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 54    (Black/Black plate)



ferenciák15 és folyóiratcikkek alaphangját jól kifejezi az a recenzens, aki így zárta
észrevételeit: „Egy régi kérdés új kontextusba helyezésével és a vallásos hit mai
világban játszott szerepével kapcsolatos élénk, interdiszciplináris vita kiprovo-
kálásával Charles Taylor rendkívül jelentős szolgálatot tett hívőknek és nem hí-
vőknek egyaránt.”16 A könyv recenzensei néha „mérföldkőként”, néha alapvető
tájékozódási pontként, „mintául szolgáló narratívaként” (master narrative) em-
lítik a művet, és abban is egyetértenek, hogy Taylornak a modernitás szellem-
történeti-filozófiai analíziséhez adott hozzájárulását a vitairodalomban kitün-
tetett figyelem illeti meg. A vaskos könyvhöz adott fenti bevezető gondolatok
ennek szellemében figyelemfelkeltőként szeretnének kedvet csinálni Taylor
könyvének magyar feldolgozásához, sőt a lefordításához.17

Charles Taylor A Secular Age című művét úgy is megközelíthetjük, mint a
kontinentális filozófia egyik avatott kommentátorának alapvető elméleti hozzá-
szólását az Európai Unió alkotmányával kapcsolatban kialakult történelmi ere-
det-vitához. A kérdéskör mindaddig napirenden van és marad, amíg Európa
érintett országainak társadalmait a maihoz hasonlóan polarizálja a keresztény
örökséghez való viszony. Az európai identitás kulcskérdése (Taylor általánosabb
értelemben az „észak-atlanti” horizontról ír) az itt jelentkező kettősségnek, di-
chotómiának a helyes kezelése. Taylor éppen ezt a kérdést megcélozva szólal meg.
A közép- és kelet-európai olvasó számára még további színt ad a magnum opus-
szal való találkozáshoz, hogy a szekularitás-kereszténység dichotómia problema-
tikájával a posztkommunista régió szellemi klímáján kívülről is megismerkedhet.

AZ EGYHÁZ A MAI VILÁGBAN

A Sapientiana olvasói számára az eddigieken túl még érdekes lehet összefog-
lalni, hogy a Katolikus Egyház mai világban folytatott missziója tekintetében
mely főbb pontokon lehet inspiráló Taylor könyve. Három területen a könyv
feldolgozása kiemelkedően hasznos lehet:

Először is, Taylor könyve bölcsen hívja fel a figyelmet arra, hogy az újra evan -
gelizáció keretében a helyes és hatékony egyházi cselekvés nélkülözhetetlen felté-

Charles Taylor az észak-atlanti civilizáció elvilágiasodásáról

– 55 –

15 Például lásd MICHAEL WARNER – JONATHAN VAN ANTWERPEN – CRAIG CALHOUN (eds.):
Varieties of Secularism in a Secular Age, Harvard University Press, Cambridge (MA), 2010.

16 RICHARD AMESBURY: Charles Taylor’s A Secular Age , Philosophical Investigations 33 (2010/1)
67–74.

17 Elsőként a könyv olasz nyelvű fordítása készült el: L’età secolare, Feltrinelli, Milano, 2009.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 55    (Black/Black plate)



tele a késő modern világ egész létének, fogantatásának és leszármazásának a ko-
rábbiaknál árnyaltabb megértése (lásd „Gordiuszi csomó”). A kortárs szekularitás
természetének Taylor által javasolt – elsődlegesen kulturális feltételekre alapozott
– megértése más magatartást kíván a keresztényektől, mint a szekularizáció más,
egyoldalúan csak az ellenséges világ erodáló hatását hangsúlyozó narratívái. Ebből
a felismerésből kiindulva az Amerikai Katolikus Egyetemen 2009 novemberében
Taylor jelenlétében megtartott tanulmányi napon az Egyesült Államok Püspöki
Konferenciája több szálon futó, 15 hónaposra tervezett nemzetközi kutatási prog-
ramot indított útjára, amely Taylor könyvének lelkipásztori szempontú kiértéke-
lésére és továbbgondolására tesz kísérletet.18

Másodszor, Taylor könyve egy alapvető témakörben fontos példát ad arra,
hogy a kortárs filozófiai diskurzus játékterébe hogyan emelhetők be két évez-
red keresztény apologetikai hagyományának legértékesebb elemei. Ma egyházi
körökben sok szó esik arról, hogy a XX. század fordulójának irányt tévesztett,
egyoldalúan racionalista apologetikája, amely a század közepére magától össze-
omlott, a keresztény gondolkodás történetében először magát az apologetikát
hozta rossz hírbe. Taylor párbeszédre hívó könyve abból a szempontból is meg-
érdemli a mélyebb reflexiót, hogy a II. Vatikáni Zsinat után az apologetika meg-
újulásának lehetőségét milyen irányban érdemes keresni.19

Végül harmadszor, de nem utolsósorban, Taylor könyve a II. Vatikáni Zsi-
nat hermeneutikájának vitájában is elgondolkodtathat minket. Amennyiben a
zsinat figyelmének középpontjában a modernitás jelenségeinek lelkipásztori
szempontú kiértékelése állott, annyiban igaznak kell lennie, hogy a zsinat egy
bennfoglalt modernitás-felfogásra reflektálva fejtette ki szempontjait. Erre az
implicit modernitás-felfogásra leginkább a XX. század derekán kibontakozó
„szekularizációs tézis” körüli vita volt hatással. Mivel Taylor könyve éppen
ennek a vitának fél évszázad múltán szükséges árnyalt újratárgyalására hívja az
olvasót, és a „szekularizációs tézisnek” is egészen más a szakmai súlya azóta, a
kanadai filozófus által felkínált modernitás-analízis a zsinat értelmezésével kap-
csolatos „alexandroszi szélsőségek” világában kiváltképpen hasznos iránytű.

Bagyinszki Péter Ágoston OFM

– 56 –

18 A Charles Taylorral ekkor folytatott pódiumbeszélgetés online megtekinthető itt:
http://live.cua.edu/CONFERENCES/Year4Priest/faith.cfm

19 William Levada bíboros 2010. április 29-én, a római Regina Apostolorum Egyetemen tar-
tott „Per una nuova apologetica” konferencia nyitóelőadásában és az azt követő pódiumbe-
szélgetésen beszélt a fentiekkel egybehangzóan az apologetika megújulásának nehézségei ről
és szükségességéről.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 56    (Black/Black plate)



UJHÁZI LÓRÁND

A szent rend házassági akadálya (1087. kán.)

A jogalkotó az 1087. kánonban röviden foglalja össze a szent rendhez kapcso-
lódó házassági akadályt, mely szerint érvénytelenül kísérlik meg a házasságot
azok, akik a szent rendben vannak. A CIC általános kifejezést használ: „szent
rend”, amely alatt a hatályos jogi szabályozás értelmében a püspöki, papi és di-
akónusi fokozatot értjük (1009. k. 1. §). A szent rend házassági akadálya a latin
egyházban a celibátus, azaz a papi nőtlenség intézményéhez kapcsolódik. A ha-
tályos latin egyházfegyelem értelmében aki érvényes házasságot kötött, megen-
gedetten nem veheti fel a szent rendet (1042. k. 1˚). Ez alól egyedül a nős ál-
landó diakónusok jelentenek kivételt (1031. k., 1042. k.). Ennek a fordítottja
is igaz. Aki a szent rend szentségében részesült, nem köthet házasságot.1 Jelen-
tős különbség azonban, hogy a megelőző házasság csak a szent rend felvéte -
lének megengedettségét, de nem az érvényességét érinti (1037. k., 1042. k.).
Ezzel szemben a megelőző szentelés és az ahhoz kapcsolódó klerikusi állapot
rendes körülmények között a házasságkötés érvényességét – és nemcsak meg-
engedettségét – érinti.

A latin egyházban ősi hagyományra tekint vissza az a felfogás, hogy a szent
rend nem egyeztethető össze a házas életállapottal. A jogi szabályozásnak teo-
lógiai háttere van. A menynek országáért vállalt nőtlenség a szent szolgálatte-
vőket szabaddá teszi Isten igéjének hirdetésére (LG 48; 1008. k.). Másrészt
Krisztus utánzásának teológiai gondolata jelenik meg benne. A szent szolgálat-
tevő mindenben hasonlítani akar Krisztushoz, aki maga is tisztán és nőtlenül
élte földi életét. A szolgálattevő önként és szabadon vállalja ezt az életformát
Krisztusért és az Egyházért az egész emberiség szolgálatára.2 Ebből következik,

Sapientiana 3 (2010/2) 57–72.

– 57 –

1 Vö. ANGELO D’AURIA: Gli impedimenti matrimoniali, Lateran University Press, Roma,
2002, 121.

2 Vö. VI. PÁL: Enc., Sacerdotalis coelibatus, 1967. VI. 24, 24, 30. pont, AAS 59 (1967) 666–
667, 669.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 57    (Black/Black plate)



hogy a szent rend akadályával a jogalkotó nem illetéktelenül korlátozza a há-
zassághoz való jogot – ius connubiit –, hanem a szolgálattevő maga mond le
arról, hogy ezzel a joggal éljen.3

I. AZ AKADÁLY BIBLIAI ÉS TÖRTÉNELMI HÁTTERE

Az első három században nem létezett olyan szigorú jogi előírás, amely a kleri-
kusokat nőtlen állapotra kötelezte volna. Egyes nem alaptalan vélemények sze-
rint azonban a szent szolgálattevők nőtlen állapota, illetve a nősülési tilalom jog-
szokás erejével már az első három században is létezett. Ezt bizonyítja, hogy már
a tanítványok legjelentősebb követőivel – Márk, Lukács, Barnabás, Timóteus –
kapcsolatban sem találunk semmilyen említést arra vonatkozóan, hogy házas-
ságban éltek volna.4 Éppen ez a nagyon korán kialakult jogszokás tette lehetővé,
hogy a papi nőtlenség és az ehhez kapcsolódó házassági „tilalom” egyrészt gyors
elfogadtatásra találjon, másrészt jogszabályi hátteret nyerjen.5

Az apostolok között lehettek házas emberek. A Szentírás azonban csak Péter élet-
állapotáról tesz említést, de az már az ő esetében sem biztos, hogy pünkösd után
továbbra is élt-e házas életet. Szent Pál nőtlenül élt, és a szolgálattevőkkel szemben
is ezt az életállapotot részesítette előnyben (1Tim 3; Tit 1,5–6). A jogfejlődés szem-
pontjából nem elhanyagolható a házasság és a nőtlen élet morális megítélése és egy-
mással való összehasonlítása sem. Annak ellenére, hogy a Páli levelekből kiolvas-
ható, hogy a házasság az ember természetes állapota (1Kor 11,1; 1Tim 3), megjelenik
az az elgondolás is, hogy a nőtlenség tökéletesebb, Istennek tetszőbb élet, mint a
házasság (1Kor 7,8–9). Innen már könnyen el lehetett jutni arra az álláspontra,
hogy a szolgálattevőknek is a nőtlen, a „tökéletesebb” életállapotot kell élni.

A III–V. században kezdődik el az Egyház jogalkotásában az a folyamat,
amely már zsinati rendelkezések szintjén tiltja a klerikusok házasságkötését. Az
Elvirai Zsinat (300), a Niceai Zsinat (325), a Római Zsinat (386), a Karthágói
Zsinat (390), a Toledói Zsinat (400), az Arles-i Zsinat (443) úgy rendelkeznek,
hogy a nagyobb szolgálattevők ne kössenek házasságot. A zsinati tiltó kánonok

Ujházi Lóránd

– 58 –

3 Vö. JUAN IGNACIO BAÑARES: Kommentár az 1087. kánonhoz, in Ángel Marzoa – Jorge
Mi ras – Rafael Rodríguez – Ocaña (eds.): Exegetical Commentary on the Code of Canon
Law, Wilson and Lafleur, Montréal, 2004, Vol. III/2. 1188.

4 Vö. ANGELO D’AURIA: Gli impedimenti matrimoniali, i. m. 123.
5 Vö. FEDERICO RAFAEL AZNAR GIL: El nuevo derecho matrimonial canónico, Eunsa, Sala -

manca, 1985, 123.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 58    (Black/Black plate)



több esetben büntető lépéseket – pl. elbocsátás – is kilátásba helyeztek.6 Az
533-as Orléans-i Zsinaton még a házasságot megkísérlő diakónusokkal szem-
ben is bűntetőszankciókat helyeztek kilátásba.7 Hasonló büntetőintézkedések
kilátásba helyezése történt a VIII. és a XI. Toledói Zsinaton (653; 657).8 Ezek-
ből a zsinati tilalmakból azonban az még nem derül ki, hogy a tilalmaknak a há-
zasságra nézve érvénytelenítő hatása is lett volna. Ugyanakkor ebben az időben
végérvényesen elválik egymástól a nyugati és a keleti gyakorlat. Ez utóbbi a
Trul lói Zsinat (692) határozatából indult ki, amely csak a püspöknek írja elő
a nőtlen életet, de a papoknak és a diakónusoknak szentelésük előtt megengedi a
házasságkötést.9

A nyugati egyház jogalkotását nemcsak a már említett teológiai és bibliai ala-
 pok – Jézus élete, Pál apostol buzdítása – motiválták, hanem a gyakorlati élet is.
A nyugati egyház – szemben a keletivel10 – az újszövetségi papságra is alkal mazta
az ószövetségi hagyományt, mely szerint a papok a templomi szolgálat végzése al-
kalmával tartózkodjanak feleségüktől.11 Mivel Nyugaton egyre inkább elterjedt a

A szent rend házassági akadálya (1087. kán.)

– 59 –

6 Vö. ANGELO D’AURIA: Gli impedimenti matrimoniali, i. m. 124.
7 „(…) quod sriptum est: Sancti estate, quoniam ego sanctus sum, dicit dominus. Et illud

apostolicum: Mortificate membra vestra, quae sunt super terram, id est, fornicationem &
im munditiam, concupiscentiam malam & avaritiam (…) hoc a sancto concilio definitur,
ut omnes episcopi idipsum in suis querere solicite curent… ut nunquam ulterius tam abomi -
nanda committant. Mulieres vero… ita omnibus modis separentur (…)” DOMINICUS
JO AN NES MANSI: Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, Akademische Druck,
Graz, 1960, Vol. 8, 835.

8 „Si quis diaconus in captivitate redactus uxori fuerit copulatus, reversus ab officii omnino ministerio
removendus est.” DOMINICUS JOANNES MANSI: Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissi -
ma Collectio, Akademische Druck, Graz, 1960, Vol. 10. 1216–1217; Vol. 11. 1960, 29.

9 Vö. JOHANNES LINNEBORN: Grundriß des Eherechts, Verlag Ferdinand Schöningh, Pader born,
1933, 245.

10 Vö. PIETRO AGOSTINO D’AVACK: L’impedimento dell’ordine sacro nel diritto matrimoniale
canonico, Archivo di diritto ecclesiastico, 1941, 15.

11 Erre több pápai levélben is utalás történik. Siricius pápa (384–399) Himerius, Tarragona
püs pökéhez írt levelében ezt írja: „Az Úr Jézus, aki azt kívánta, hogy az Egyház, melynek
Ő a Vőlegénye, a tisztaság fényében ragyogjon, mindannyiunkat, papokat az önmegtartóz -
tatás felbonthatatlan törvénye alá vetett, azért, hogy felszentelésünk napjától kezdve szí-
vünket és testünket a fegyelemnek és tisztaságnak szenteljük, hogy így naponta Istennek
ked ves áldozatot mutassunk be.” Hasonlóképpen ír I. Ince pápa is (401–417). Vö. BÁNK

JO SEPH: Connubia canonica, Herder, Romae, 1958, 209.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 59    (Black/Black plate)



napi szentmise-bemutatás, a feleségtől való megtartoztatás is a mindennapokat
érintette. Idővel egyre többen vállalták nőtlen életformában a szent szolgálatot,
ezért feleslegessé is vált nős emberek pappá szentelése.12

A VIII. és a IX. században különböző zsinati és pápai intézkedésekkel próbálták
szigorítani a celibátus intézményét védő jogi előírásokat. Erre azért is szükség volt,
mert a korabeli klérus meglehetősen szabados életet folytatott. A kle rikusok jelen-
tős része nemcsak konkubinátusban élt, hanem sok esetben házasságot is kötött, és
a törvénytelen gyermekeknek, akik ezekből a kapcsolat ból születettek, igyekeztek az
egyházi vagyonból örökséget biztosítani. Ezért IX. Leó (1049–1054), II. Miklós (1059–
1061), II. Sándor (1061–1063) több pápai megnyilatkozásában megerősítették, hogy
a klerikusok nem köthetnek házasságot. VII. Gergely (1073–1085) pedig nemcsak
megerősítette, hogy a nagyobb klerikusok házassága érvénytelen, hanem különbö-
ző büntetőszankciókat helyezett kilátásba.13 Ilyen büntetések voltak a szent szolgá-
lattól való eltiltás, a javadalmaktól való megfosztás, a kiközösítés, a híveknek szóló
felszólítás, hogy ilyen klerikusoknak ne engedelmeskedjenek stb.14 A XII. században
helyi zsinatok is megerősítették, hogy a „nagyobb” klerikusok házassága érvényte-
len, és a beleegyezés nem hozza létre a házassági köteléket. Az erőteljes fellépésben
tagadhatatlan szerepet játszottak a szerzetesrendek, illetve a rendek egyes helyi ka-
rizmatikus vezetői, akik a saját életformájukat – a nőtlen életet – a világi papok vo-
natkozásában is szorgalmazták.15 Így a XII. századra egyértelműen megfogalmazó-
dott, hogy a szent rend nemcsak egyszerű tilalom, hanem érvénytelenítő akadály.
Ez a felfogás egyetemes jogszabályként a II. Lateráni Zsinattal (1139) nyer megerősítést.16

E szerint a nagyobb klerikusok (szubdiákónus, diakónus, pap, püspök) házasságkötése
eleve érvénytelen, a kisebb klerikusoknak azonban csak tilos a házasságkötés, azon-
ban amennyiben házasságot kötnek, elveszítik hivatalaikat. III. Ince (1198–1216)

Ujházi Lóránd

– 60 –

12 Vö. SIPOS ISTVÁN: Házasságjog rendszere, Haladás Nyomda Részvénytársaság, Pécs, 1940, 197.
13 A klerikusok házassági kísérletének büntetőjogi dimenziójához lásd MARTIN BOELENS: Die

Klerikerehe in der Gesetzgebung der Kirche. Unter besonderer Berucksichtigung der Strafe,
Verlag Ferdinand Schöningh, Paderborn, 1968.

14 Vö. PIERO PELLEGRINO: L’impedimento dei vincoli religiosi nel matrimonio canonico, G.
Giappichelli Editore, Torino, 1999, 45.

15 Vö. UTA-RENATE BLUMENTHAL: The Prohibition of Clerical Marriage in the Eleventh
Century, The Jurist 68 (2008) 22–37. A különböző középkori szövegtanúk és irányzatok
felsorolásával a cikk jól szemlélteti azt is, hogy a szerzetesek és a szerzetesség szerepe a celi-
bátus intézményének megerősítésében igen jelentős volt.

16 Vö. SIPOS ISTVÁN: Házasságjog rendszere, i. m. 199.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 60    (Black/Black plate)



később megerősítette, hogy a házassági akadály a szubdiakónusok rendjét is érin-
ti, vagyis ők sem köthetnek érvényes házasságot.17

Az egyetemes jogszabályok végrehajtása nem kis nehézséget okozott. A ké-
sőbbiekben több pápai intézkedésnek és megnyilatkozásnak kellett a zsinati ha-
tározatot megerősíteni.18 A Trienti Zsinat anathema formájában mondta ki, hogy
a nagyobb klerikusok házasságkötési kísérlete nem hoz létre érvényes házassá-
gi köteléket.19 A Trienti Zsinat nem hozott újdonságot, de a joganyag és a szent
rend szentségének átfogó bemutatása érdekében újra megerősítette a nagyobb
klerikusokra vonatkozó egyházfegyelmet.

II. AZ AKADÁLY TERJEDELME

Az 1917-es Egyházi Törvénykönyv megőrizte a Trienti Zsinat megfogalmazását,
de néhány jogi pontosítást eszközölt. A kodifikált jog először is különbséget tett
a házasságkötés előtti és a házasságkötés utáni helyzet között. Házas férfiaknak
megtiltotta a rend felvételét. Az 1917-es CIC már nem ismeri azt a jogi lehető-
séget, hogy házas férfi, felesége beleegyezésével, ha teljesen megszakítja vele a há-
zastársi kapcsolatot, akkor akár a nagyobb rendeket is felvehetné.20 Annak elle-
nére, hogy egyes esetekben erre a római pápa, illetve a Szentszék a helyi egyház
pasztorális érdeke miatt ma is engedélyt adhat, ez egyedi intézkedésnek, és nem
a jog biztosította lehetőségnek számít.21 Fordítva pedig a régi CIC azoknak, akik

A szent rend házassági akadálya (1087. kán.)

– 61 –

17 Vö. BÁNK JOSEPH: Connubia canonica, i. m. 209.
18 „Huiusmodi namque copulationem, quam contra ecclesiasticam regulam constat esse cont ractam,

matrimonium non esse censemus.” DOMINICUS JOANNES MANSI:  Sacrorum Conciliorum
Nova et Amplissima Collectio, Akademische Druck, Graz, 1960, Vol. 21. 571–578.

19 „Ha valaki azt állítaná, hogy a szent rendekben fölszentelt klerikusok, vagy az ünnepélyes tisz-
 tasági fogadalmat tett szerzetesek köthetnek házasságot, és ez érvényes lesz, nem áll útjában
az Egyház törvénye, sem a fogadalom, s az ellenkezője nem más, mint a házasság megvetése;
vagy hogy mindenki köthet házasságot, aki nem érzi, hogy az önmegtartóztatás (még ha tett
is erre fogadalmat) ajándékát bírja: legyen kiközösítve. Mert az Isten az ezt he lyesen kérőknek
nem tagadja meg, s erőnkön felül nem hagy megkísérteni.” Sess. XXIV, 9. kán, in DH, 1809.

20 Vö. PIETRO AGOSTINO D’AVACK: L’impedimento dell’ordine sacro nel diritto matrimoniale
canonico, i. m. 20.

21 Például Brazíliában, néhány esetben, mikor a feleség hozzájárult ahhoz, hogy ne folytassák
tovább a házassági életközösséget, a Szentszék felmentést adott házassági akadály alól. Ha-
sonló eset a Katolikus Egyházba átlépő anglikán – vagy más protestáns – lelkipásztorok

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 61    (Black/Black plate)



a szent rendben voltak, megtiltotta a házasságkötést. A szabályozás különbséget
tett kisebb és nagyobb klerikusok között. A nagyobb klerikusoknak – szub diakónus,
diakónus, pap, püspök (1917-es CIC, 132. k. 1. §, 949. k.) – érvénytelenség ter-
he mellett tiltotta a házasságkötést. A kisebb klerikusok – akolitus, lektor, ördögűző,
ajtónálló – érvényesen, sőt megengedetten köthettek házasságot (1917-es CIC,
132. k.), de házasságkötésükkel egy időben elveszítették a klerikusi állapotot, a
klerikusi állapotból származó jogokkal és kötelességekkel együtt.22 Mivel VI. Pál
pápa az 1972. augusztus 15-én kiadott Ministeria quaedam kezdetű motu
propriojával megszüntette a kisebb rendeket – a kisebb klerikusokat23 –, ezért lo-
gikusan az új CIC sem beszél róluk (266. k., 1009. k.). Ma a törvénykönyv csak
azokról szól, „akik a szent rendben vannak” – akik diakónusok, papok és püs-
pö kök. Az ő vonatkozásukban azonban megőrizte a régi jog megfogalmazását
(1917-es CIC, 1072. k.), vagyis nem köthetnek érvényes házasságot.

A keleti katolikus saját jogú egyházakban a keleti hagyomány alapján csak a
püspöknek kell nőtlenségben élniük. A szentelés után a házassági akadály azon-
ban a többi klerikus esetén is ugyanúgy éltbe lép, mint a latin egyházban.24

Ujházi Lóránd

– 62 –

helyzete, ahol a római pápa személyesen ad lehetőséget ezeknek a házas embereknek a szent
rend felvételére, úgy, hogy az életközösség megszüntetését sem kívánja meg. Vö. PIERO

PELLEGRINO: L’impedimento dei vincoli religiosi nel matrimonio canonico, i. m. 66. 
22 Vö. JOHANNES LINNEBORN: Grundriß des Eherechts, i. m. 245.
23 Vö. VI. PÁL: MP, Ministeria quaedam, 1972. VIII. 15, AAS 64 (1972) 529–540.
24 A helyi körülményekre való tekintettel előfordulhat, hogy a Szentszék a nem latin klerikusokat

is celibátusra kötelezi. A XIX. század végétől több ilyen szentszéki rendelkezés is született, me-
lyet a megnövekedett migráció váltott ki. A migráció következtében ugyanis azokon a területe-
ken, ahol „hagyományosan” latin katolikusok éltek, nagy számban telepedtek le keleti, különö-
sen is a rutén (ma ukrán) görög katolikusok. Ez utóbbi közösség klerikusaira vonatkozóan a
Hitterjesztési Kongregáció 1913. augusztus 18-án úgy határozott, hogy a nagyobb lelkipászto-
ri eredményesség érdekében és a hívek megzavarásának elkerülése miatt Amerikában csak nőt-
len vagy megözvegyült klerikusok végezhetnek lelkipásztori szolgálatot. Vö. SC. PropFid.: Decr.,
Fidelibus rutheni, 1913. VIII. 18, AAS 5 (1913) 395. Ezt erősítette meg a Keleti Kongregáció a
Cum data fuerit kezdetű határozattal. Vö. SC. Or.: Decr., Cum data fuerit, 1929. III. 1, AAS 21
(1929) 152–159. A Szentszék Kanada vonatkozásában a Graeci-rutheni kezdetű határozattal ha-
sonlóképpen rendelkezett. Vö. SC. Or.: Decr., Graeci-rutheni, 1930. V. 24, AAS 22 (1930) 348.
Egész Amerika és Ausztrália és az összes keleti sui iuris egyházra kiterjedően a Qua sollerti kez-
detű határozat erősíti meg a Szentszék szándékát. SC. Or.: Decr., Qua sollerti, 1929. XII. 23, 13.
pont, AAS, 22 (1930) 104. A szentszéki rendelkezések minden tekintetben a fokozatos szigorí-
tás irányába mutattak. Így rendelkeztek a szeminaristák celibátusra neveléséről, megtiltották olyan

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 62    (Black/Black plate)



Vagyis, akik a keleti saját jogú egyházakban eleve nőtlen életformával vették fel a
szent rendet, vagy a diakónusszentelés után később megözvegyültek, a szent rend
akadálya miatt ugyanúgy nem köthetnek érvényes házasságot, mint a latin egy-
ház klerikusai. Ami a Keleti Egyházak Törvénykönyvének szóhasználatát illeti,
ugyanúgy fogalmaz, mint a CIC: „Érvénytelenül kísérlik meg a házasságot, akik
a szent rendet felvették” (CCEO, 804. k.). Egyes saját jogú keleti katolikus kö-
zösségekben azonban rendnek nevezik a szubdiakónátust is. De a házassági aka-
dály ezekben a közösségekben sem terjed ki a szubdiakónusokra, hanem a latin
egyházhoz hasonlóan csak a diakónusra, a papokra és a püspökökre vonatkozik.25

A szent rend házassági akadálya az anyag és forma szempontjából érvényes
(1009. k.) diakónusszenteléssel jön létre. Ami a szentelés érvényességét illeti, a
jogalkotó minimális feltételeket támaszt. A szent rend szentségének érvényes
kiszolgáltatója a püspök (1016. k.), érvényes felvevője a megkeresztelt férfi
(1024. k.). A szent rend felvételének akadályai és szabálytalanságai csak a szen-
telés megengedettségét, de nem annak érvényességét érintik (1041–1042. k.).26

Az új CIC a II. Vatikáni Zsinat hatására házas férfiaknak, az előírt jogi feltéte-
lek teljesítése mellett (1031. k. 2. §, 1032. k. 3. §, 1035. k.), lehetővé teszi, hogy
részesedjenek a szent rend diakónusi fokozatában: ez a nős állandó dia kó nátus.27

A szent rend házassági akadálya (1087. kán.)

– 63 –

migráns klerikusok szolgáltba való átvételét, akik házasok voltak, sőt végül a megözvegyült kle-
rikusoknál azt sem engedték meg, hogy a gyermekeik szolgálati helyük közelében éljenek. A Szent-
szék még arról is rendelkezett, nehogy Amerikában született keleti katolikusok olyan területe-
ken szenteltessék magukat pappá, ahol a celibátus intézménye nem kötelező. A CCEO kihirdetése
után felemás helyzet alakult ki. A Keleti Egyházak Törvénykönyve (758. k. 1. §) úgy rendelkezik,
hogy „az egyes keleti sui iuris egyházak részleges jogszabályait és az Apostoli Szentszék külö-
nös előírásait kell megtartani házas emberek szent rendre való felvétele kapcsán”. A kér dés be-
mutatásához lásd ROMAN CHOLIJ: An Estern Catholic Married Clergy in North America: Recent
Changes in Legal Status and Ecclesiological Perspective, Studia Canonica 31 (1997) 311–339.

25 Vö. VICTOR POSPISHIL: Eastern Catholic Marriage Law, Saint Marton Publications,
Brooklyn, 1991, 298.

26 Vö. UJHÁZI LÓRÁND: A szent rend gyakorlásának és felvételének szabálytalanságai és aka-
dályai, irregularitások és impedimentumok, Studia Wesprimiensia 10 (2008) 200–202.

27 Joggal jegyzik meg egyes kánonjogászok, hogy a 277. kánon szövegéből nem derül ki, hogy
a latin egyház hatályos jogában kétfajta diakonátus van – a nős és nőtlen. A CIC általában a
klerikusokról beszél, akik a kánon szövege szerint a „mennyek országáért kötelesek teljes ön-
megtartóztatásban élni”. Vö. JOSE F. CASTAÑO: Gli impedimenti matrimoniali, in Adolfo
Longhitano (ed.): Matrimonio canonico fra tradizione e rinnovamento, Edizione Dehoniane,
Bologna, 1991, 149.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 63    (Black/Black plate)



De a szentelés után ők sem köthetnek érvényes házasságot. A megözvegyült ál-
landó diakónusok nem a celibátus törvénye miatt – hiszen nem nőtlen állapotban
vállalták a szent rendet –, hanem tisztán a szent rend házassági akadálya miatt nem
köthetnek házasságot.28 Az Egyházi Törvénykönyv átdolgozásakor felmerült az a
javaslat, hogy a nős állandó diakónusokra ne vonatkozzon a szent rend házassági
akadálya.29 Ez a felvetés, ahogy az a hatályos szabályozásból is kiderül (1087. k.),
nem került meghallgatásra. Az más kérdés, hogy megözvegyült állandó diakónu-
sok esetén a Szentszék meg szokta adni a felmentést a szent rend házassági akadá-
lya alól, méghozzá úgy, hogy a diakónus tovább folytathatja diakónusi szolgálatát.
A házasságkötéshez nem ipso iure van joga a megözvegyült állandó diakónusnak,
hanem a Szentszék – figyelembe véve a körülményeket egyedi közigazgatási in-
tézkedést – felmentést ad a kérelmezőnek. Mivel az elmúlt években túl sok ilyen
felmentést kérelmeztek, a Szentszék igyekezett néhány objektív feltételt meghatá-
rozni a felmentést megadáshoz. Így 1997. június 6-án az Istentiszteleti és Szent-
ségi Kongregáció körlevelet adott ki, amelyben felsorolja azokat a követelménye-
ket, melyek szükségesek ahhoz, hogy az állandó diakónusoknak megadják a szent
rend akadálya alóli felmentést. Eszerint 1; az egyházmegyének szüksége legyen a
diakónus további szolgálatára, 2; kiskorú gyermekei legyenek, 3; nagyszülők koruk
vagy egyéb okok miatt ne tudjanak segíteni a gyermekek nevelésében.30 Sem a kör-
levél, sem a hatályos jogi szabályozás nem írja kifejezetten, hogy az állandó diakó-
nusoknak csak megözvegyülés esetén van lehetőségük a Szentszék felmentését
kérni. Ugyanakkor a körlevél és a hatályos jogi magyarázatok mintha azt bizonyí-
tanák, hogy felmentéskérésre csak megözvegyült diakónusok esetében van lehető-
ség. Vagyis mikor egy állandó diakónus megelőző „házasságát” érvénytelenítik,
nem látszik megalapozottnak az akadály alóli felmentés kérése.31

A II. Vatikáni Zsinat óta egészen napjainkig az Európában jelentkező súlyos
paphiány miatt többször is felmerült, hogy újra kellene gondolni a celibátus in-
téz mé nyét és annak jogi szabályozását. A zsinat után néhány pápai és szentszéki
intéz kedés mintha tényleg a módosítás irányába mutatott volna. Ilyen volt az ál-
lan dó diakónátus intézményének a visszaállítása, melyet a jogalkotó házas em-

Ujházi Lóránd

– 64 –

28 Vö. JOSE F. CASTAÑO: Gli impedimenti matrimoniali, i. m. 150.
29 Vö. Communicationes 9 (1977) 364–365.
30 Vö. C. SACR.: LITT., 1997. VI. 6, EV 16, 555–557.
31 Az egyes keleti nem katolikus egyházak gyakorlata nagyon eltér. Vö. ANGELO D’AURIA: Gli

impedimenti matrimoniali, i. m. 133. Általában azonban nemcsak a megözvegyült diakó-
nusoknak, hanem a megözvegyült papoknak is van lehetőségük újra házasodni az illetékes
hatóság hozzájárulásával. Vö. VICTOR POSPISHIL: Eastern Catholic Marriage Law, i. m. 299. 

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 64    (Black/Black plate)



berek számára is engedélyezett. Hasonlóképpen VI. Pál említett motu proprioja
is mintha egy lépés lett volna a módosítás irányába, hiszen eltörölte a kisebb ren-
deket, és a kisebb szolgálatokat – lektorátus, akolitátus – laikus férfiak számára
is lehetővé tette (230. k. 1. §). Ezek mellett az intézkedések mellett ugyanazok-
ban az években a jogalkotó újra kifejezésre jutatta, hogy a latin egyház hagyománya
miatt a házas állapot és a szent rend papi fokozata a latin egyházban nem egyez-
tethető össze. VI. Pál pápa Sacerdotalis coelibatus kezdetű enciklikája,32 illetve II. János
Pál pápa Pastores dabo vobis kezdetű szinódus utáni buzdítása,33 hivatkozva a latin
egyház hagyományára, kijelenti, hogy a celibátust – és így a házassági akadályt –
továbbra is meg kell tartani. Ezt erősítette meg 1983-ban az új törvénykönyv (277.
k. 1. §) és 1992-ben a Katolikus Egyház Katekizmusa is.34 Mindez nem jelenti azt,
hogy a későbbiekben nem képezheti megfontolás tárgyát a pozitív jogalkotás meg-
változtatása, ha a pasztorális érdek – különösen is Európában – ezt követelné meg.

A szent rend házassági akadálya (1087. kán.)

– 65 –

32 Vö. VI. PÁL: Enc., Sacerdotalis caelibatus, 1967. VI. 24, AAS, 59 (1967) 657–697. – Sőt a
II. Vatikáni Zsinat szövegeiből is a celibátus nagyrabecsülése és a gyakorlat megtartásának
szándéka derül ki (LG 29, PO 16, OT 10).

33 Az evangéliumi tanácsok közül – mondja a zsinat – „kiemelkedik az isteni kegyelem drága
ajándéka, amit az Atya egyeseknek megad (vö. Mt 19,11; 1Kor 7,7), hogy a szüzességben vagy
cölibátusban osztatlan szívvel (vö. 1Kor 7,32–34) egyedül Istennek szenteljék magukat. Az Egy-
ház mindig nagy tiszteletben tartotta ezt a mennyek országáért vállalt teljes megtartóztatást,
mint a szeretet jelét és ösztönzőjét, s mint a lelki termékenység különös forrását a világban.
[…] Ebben a megvilágításban könnyebben érthetők és értékelhetők az érvek, melyek alapján
a nyugati Egyház – minden nehézség és ellenvetés ellenére – kitartott amellett, hogy a papi
rendet csak olyan férfiaknak adja föl, akik bizonyságot adtak arról, hogy Isten a tisztaság aján-
dékára hívja őket a teljes és örök cölibátusban. A Szinódus Atyái világosan, sőt nagyon hatá-
rozottan ki akarták fejezni véleményüket e kérdésben egy nagyon súlyos Javaslattal, melyet itt
teljes egészében idézni akarok: Érintetlenül hagyván a Keleti Egyházak fegyelmét, a Szinódus,
mivel meg van győződve arról, hogy a papi cölibátus karizma, emlékezteti a papokat arra, hogy
a cölibátus Isten fölmérhetetlen ajándéka az Egyház javára, és prófétai értékű a mai világ szá-
mára. E Szinódus újra határozottan megerősíti azt, amit a Latin Egyház és egyes keleti szertar-
tások megkövetelnek, tudniillik hogy a papságot csak olyan férfiaknak szabad föladni, akik a
cölebsz tisztaságra szóló hivatás ajándékát megkapták Istentől.” II. JÁNOS PÁL: Adhort., Ap.
post-synod, Pastores dabo vobis, 1992. III. 25, 29. pont, AAS, 84 (1992) 703–705; magyarul:
PM XXVIII, 53–55.

34 „A Latin Egyház minden felszentelt szolgáját – az állandó diakónusokat kivéve – általában
olyan hívő férfiak közül választják, akik nőtlen életet élnek, s akiknek az a szándékuk, hogy
Isten Országáért cölibátusban maradnak.” KEK, 1579. pont.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 65    (Black/Black plate)



III. VILÁGI ÉS EGYHÁZI JOGI VÉDELEM

Ma a klerikusok szinte kivétel nélkül minden állam jogrendjében szabad álla-
potúnak számítanak. Így a kánonjogi következményeket leszámítva a kleriku-
sok világi fórumon „házasságot” köthetnek. A történelem folyamán, igaz, na-
gyon eltérő módon, de az egyes országok jogrendjében is volt jogkövetkezménye
a klerikusi állapotnak. Jusztiniánusz Konstitúciója az első világi jogi intézke-
dés, mely a klerikusok házasságát világi jogi fórumon is érvénytelennek tekinti.35

Sőt emellett törvénytelen származásúnak nyilvánítja az ezekből a házasságból
származó gyermekeket. A szent rendet a polgári törvények Magyarországon is
sokáig tiltó akadálynak tekintették, ha az az egyes egyházi közösségek belső elő-
írásai szerint is akadálynak minősült.36

Ma a legtöbb országban a szent rend akadályának nincs világi jogi védelme,
és megszegése nem jár világi büntetőjogi következményekkel. Az egyházi jog-
alkotás azonban továbbra is megőrizte az akadály figyelmen kívül hagyásának
jogkövetkezményeit. Így az a klerikus, aki akárcsak polgári fórumom házassá-
got kísérel meg, a szent rend gyakorlásának szabálytalansága alá (1044. k. 1. §.
3˚),37 önmagától beálló felfüggesztésbe (1394. k. 1. §) esik, és ipso iure el lesz
moz dítva egyházi hivatalaiból (194. k. 3˚). Ha az esemény botrányos, egyéb
büntetésekkel is lehet súlytani a klerikust, nem kizárva a klerikusi állapotból
való elbocsátást sem. Ugyanakkor a hatályos jog, szemben az 1917-es CIC-cel,
csak a klerikust bünteti, a vele házasságot kötő laikust már nem (1917-es CIC,
2229. k. 2. §).38

Ujházi Lóránd

– 66 –

35 Vö. C. I. 3, 44.
36 Vö. SIPOS ISTVÁN: Házasságjog rendszere, i. m. 205; KONEK SÁNDOR: Egyházjogtan kézi-

köny ve, Franklin Társulat, Budapest, 1900, 499. „Tilos az egyházi felsőbbség engedélye nél-
kül házasságot kötni annak, aki azon egyház szabályai szerint, amelyhez tartozik, egyházi
rend vagy fogadalom okából házasságot nem köthet.” 1894. évi 31. t. 25. §. A két világ-
háború között hasonlóképpen tiltó akadály volt Ausztriában, Csehszlovákiában is. Né met -
országban azonban nem volt a szent rend házassági akadály. Vö. JOHANNES LINNE BORN:
Grundriß des Eherechts, i. m. 249.

37 Az 1917-es CIC még a régi terminológiával élt, amikor házasságot megkísérelt klerikus ese-
tében a szent rend gyakorlásának bűncselekményből származó „irregularitas ex delicto” sza-
bálytalanságáról beszélt (1917-es CIC, 985. k. 5˚).

38 Vö. TEODORI: De excommunicatione lata in clericos in sacris costitutos matrimonium
contra here praesumentes, Apollinaris 5 (1932) 117–120.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 66    (Black/Black plate)



A Keleti Egyházak Törvénykönyve is büntető szankciót helyez kilátásba a
házasságot megkísérlő klerikussal szemben. Az ilyen klerikusokat, mivel a ke-
leti hagyománytól idegen a cenzúra büntetőjogi kategóriája, a CCEO szerint
„letétellel” kell büntetni (CCEO, 1453. k. 2. §).

IV. AZ AKADÁLY TERMÉSZETE

A szent rend akadályának természetéről mindig nagyon megoszlott a kánonjo -
gászok és a teológusok véleménye.39 Erőteljesen élt az az elképzelés, mely szerint
a szentelés isteni jogon fennálló házassági akadályt hoz létre. Ettől kicsit eltérő
megközelítés, hogy nem a szentelés, hanem a szenteléshez kapcsolódó tisztasági
fogadalom hozza létre a felmenthetetlen isteni jogra visszavezethető akadályt.
Ebben a megközelítésben, bár magát a fogadalmat szabályozó intézkedést tisz-
tán egyházi törvénynek fogták fel, mivel azonban az ígéret Istennek szól, úgy
gondolták, hogy a fogadalommal létrejövő akadály már nem tartozik az egyházi
hatóság hatáskörébe.40 Ezért is történt, hogy néhány helyi zsinat úgy intézke-
dett, hogy a szentelés alkalmával ünnepélyes, örök tisztasági fogadalmat is kel-
lett tenni. III. Sándor (1159–1181) pedig kifejezetten megerősítette ezeknek a
helyi zsinatoknak az intézkedéseit. Enyhébb megközelítés szerint bár az akadály
létét isteni akaratra lehet visszavezetni, és apostoli hagyományon nyugszik,41

maga a jogszabály az egyházi jogalkotó akaratára vezethető vissza.42 Mindez nem-
csak egy teoretikus fejtegetés, hanem joggyakorlatot is érintő probléma, hiszen
ha az akadály eredetét isteni törvényre vezetnénk vissza, akkor az akadály alól
nem lehetne felmentést adni.43 Ezt az elképzelést, mely szerint még a római pápa
sem adhat felmentést, jelentős középkori szerzők is (Hugocius) képviselték.44 Ez

A szent rend házassági akadálya (1087. kán.)

– 67 –

39 Vö. PIERO PELLEGRINO: L’impedimento dei vincoli religiosi nel matrimonio canonico, i. m. 59.
40 Vö. SALVATORE BERLINGO: Ordine – impedimento al matrimonio, in AA. VV., Enciclopedia

del diritto, Giuffrè, Milano, 1980, Vol. XXX, 1158. Lásd még FILIPPO LIOTTA: La continen -
za dei chierici nel pensiero canonista clasico, Giuffrè, Milano, 1971, 210–212.

41 Vö. ALFONS STICKLER: A klerikus celibátus fejlődéstörténete és teológiai megalapozása, Buda-
pesti Központi Szeminárium, Budapest, 1994. Erőteljesen hangsúlyozza a celibátus intéz-
ményének apostoli eredetét.

42 Vö. SALVATORE BERLINGO: Ordine – impedimento al matrimonio, i. m. 1159–1160.
43 Vö. PIERO PELLEGRINO: L’impedimento dei vincoli religiosi nel matrimonio canonico, i. m. 57.
44 Vö. PIETRO AGOSTINO D’AVACK: L’impedimento dell’ordine sacro nel diritto matrimoniale

canonico, i. m. 159–160.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 67    (Black/Black plate)



a megközelítés azonban sem a jogalkotásból, sem a joggyakorlatából nem iga-
zolható. Különösen ha az első századokra gondolunk, amikor a klerikusok há-
zasságát klerikusi állapotuk ellenére is érvényes házasságnak tartották. Ugyan-
csak ellentmond ennek az elképzelésnek a keleti egyházak gyakorlata, ahol
elfogadják a püspöknél alacsonyabb klerikusok házas állapotát. Hasonlókép-
pen ellentétes következtetésre jutunk a hatályos felmentési gyakorlatból (rész-
letesebben lásd lejjebb). Bár az Egyház bizonyos esetekben nem adja meg a fel-
mentést a klerikusi állapot, illetve a celibátus alól, ezt az akadályt a jog nem
sorolja a fel nem menthető akadályok közé. Így a jogtörténelemben is a XVI.
századra már felülkerekedik az a vélemény, hogy a rend akadálya nem isteni,
hanem tisztán kánonjogi intézkedés.45

V. AZ AKADÁLY MEGSZŰNÉSE

A szent rend házassági akadálya megszűnhet a szentelés érvénytelenségének ki-
mon dásával. Mindig a jogcselekmény – jelen esetben a szentelés – érvényessé-
gét kell feltételezni, ebből adódóan az érvénytelenséget kell bizonyítani.46 A szen-
telés érvényességének feltétele meglehetősen alacsony, de amennyiben egészen
biztosan kiderül, hogy a személy nem lett megkeresztelve, vagy a keresztsége ér-
vénytelen volt, akkor a szentelés is érvénytelen (1024. k.). Hasonlóképpen ér-
vénytelen a szentelés, ha a szentelést nem püspök végezte (1012. k.). Továbbá
akkor sem érvényes a szentelés, ha a szentelés liturgiájának lényegi elemei: a fel-
szentelő imádság vagy a kézfeltétel kimaradt, vagy lényeges hiányosság érte. Ugyan-
csak nem beszélhetünk a szent rend érvényes vételéről, ha személy teljes aka ratával
ellene volt a szent rend vételének.47 Mivel a szentelés előtt írásban akaratnyil-
vánítás szokott történni, a szabad akaratot és a kényszermentességet tételezzük
fel. Az érvénytelenség tényét vagy közigazgatási határozatban, vagy bírói ítélet-
ben kell kimondani. A Pastor Bonus kezdetű apostoli konstitúció 68. cikkelye
alapján erre az Istentiszteleti és Szentségi Kongregáció jogosult.48 A régi joghoz
képest a hatályos jogi eljárás jelentősen leegyszerűsödött. A régi CIC a szente-

Ujházi Lóránd

– 68 –

45 Vö. PETRO GASPARRI: Tractatus canonicus de matrimonio, Officina Delhomme et Brigguet,
Parisiis – Lugduni, 1900, Vol. I. 404.

46 Vö. PIERO PELLEGRINO: L’impedimento dei vincoli religiosi nel matrimonio canonico, i. m. 50.
47 A kérdés átfogó bemutatásához lásd BENEDICHT EJEH: The Freedom of Candidates for the

Priesthood, Università della Sata Croce, Rome, 2002.
48 Vö. II. JÁNOS PÁL: Const, Ap., Pastor Bonus, 1988. VI. 28, 68. cikkely, AAS 80 (1988) 877.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 68    (Black/Black plate)



lés érvénytelensége elleni kereset mellett a szentelésből származó kötelezettségek
vállalására való képtelenségre irányuló keresetet is ismerte.49 A hatályos CIC-ben
ez utóbbiról már nincs szó. A Kódex röviden foglalja össze a szentelés „semmisé-
gének kinyilvánításáért folyó pereket” (1708–1712. k.). A különös rész mellett egy-
részt a CIC eljárásokra vonatkozó általános előírásait (1501–1670. k.), másrészt az
Istentiszteleti és Szentségi Kongregáció 2001. október 16-án kiadott határozatát kell
megtartani. Mivel ilyenkor nem volt érvényes szentelés, a klerikusi állapot és a kle-
rikusi állapotból származó kötelezettségek – közöttük a celibátus és a házassági aka-
dály – létre sem jött. Az érvénytelenség megállapítása után külön egyházi intézke-
dés nélkül érvényes házasságot lehet kötni. Mivel nem volt érvényes szentelés, igazából
annak jogkövetkezménye, a házassági akadály sem jött létre. Ezért kérdéses, hogy
a szent rend érvénytelenségének kimondása előtt adott házassági beleegyezés mi-
lyen joghatással bír. Ez azokra az érvénytelen vagy el nem hált házasságokra hasonlít,
ahol az érvénytelenség vagy a bontás még nem lett kimondva. A házassági köte-
lékből származó akadály esetén a jogalkotó a félreértések elkerülése érdekében ki-
fejezetten tisztázza az érvénytelen házasság jogkövetkezményét: „Bár az előző há-
zasság – bármely okból – érvénytelen, vagy fel van bontva, mégsem szabad másikat
kötni, amíg az előző érvénytelensége vagy felbontása törvényesen és biztosan nem
igazolt” (1085. k. 2. §). A szent rend érvénytelensége esetén a CIC semmit nem
mond az érvénytelenség kimondása előtti házasságról. A jogbiztonság miatt azon-
ban logikusnak tűnik, ha egészen az érvénytelenség megerősítését kimondó ítéle-
tig vagy határozatig érvénytelennek vélelmezzük ezeket a házasságokat.50 A szen-
telés érvénytelenségének megállapítása után van lehetőség a házasság érvényesítésére
(1156–1164. k.).

A szent rend házassági akadálya (1087. kán.)

– 69 –

49 A celibátus vállalására való képtelenséghez, a bizonyításhoz és a régi eljáráshoz lásd OWEN

CLORAN: Previews and Practical Cases on Marriage, The Bruce Publishing Company, Milwaukee,
1960, 275–281.

50 Chiappetta azon az állásponton van, hogy a házasság még akkor is érvényes, ha a felszen-
telt nem tud a szentelése érvénytelenségéről, hiszen létre sem jött az a tényező – a szent
rend házassági akadálya –, amely érvénytelenné tenné a házasságot. „È ovvio per altro che,
qualora la sacra ordinazione sia nulla, il reato non sussiste, anche se tale circostanza sia igno -
rata dal chierico, perché nel caso verrebbe a mancare l’elemento oggettivo del delitto e nella
fattispecie non si avrebbe neppure l’attentato del matrimonio, ma per sé, se viene osservata
la forma di celebrazione prescritta dalla Chiesa, trattandosi di celebrazione canonico, un
vero matrimonio, valido a tutti gli effetti.” LUIGI CHIAPPETTA: Il matrimonio nella nuova
legislazione canonica e concordatoria, Edizioni Dehonian, Roma, 1990, 158.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 69    (Black/Black plate)



Az akadály megszűnhet az akadály alóli felmentéssel is.51 A szent rend diakó-
nu si fokozata alól halálveszély esetén az ordinárius vagy a szolgálattevő is felment-
het (1079. k.), de a papi fokozata alól az ordinariusnak vagy a szolgálattevőnek soha
nincs lehetősége felmentést adni. A klerikusi állapot és a klerikusi állapotból szár-
mazó kötelezettségek alóli felmentés – papok esetében mindig, diakónusok eseté-
ben pedig a halálveszélyt leszámítva mindig – a Szentszék adja meg (1078. k. 2. §).
Az államtitkárság 2005. június 21-én kiadott levelében a klerikusi állapot alóli fel-
mentés megadásának jogát a Klérus Kongregáció hatás körébe utalta.52 Erről az Is-
tentiszteleti és Szentségi Kongregáció 2005. július 13-án az egyes püspöki konfe-
renciákat is értesítette.53 A jogalkotó általános kérése, hogy a felmentést diakónusok
estén csak súlyos, papok esetében csak nagyon súlyos esetbe adják meg (290. k. 3˚).
Bár az Egyház hatályos jogában a klerikusi állapot alóli felmentés nem jelenti au-
tomatikusan a celibátus alóli felmentést is (291. k.), a két leiratot általában együtt
szokták megadni.54 A celibátus alóli felmentést a római pápa személyesen adja meg
(291. k.). Diakónusok esetében rövidebb eljárás történik. Számukra a rövidebb el-
járás lefolytatása után a celibátus alóli felmentést az illetékes kongregáció bíboros
prefektusa adja meg. Ezt az Államtitkárság 1989. április 13-án az Istentiszteleti és
Szentségi Kongregáció számára kiadott levele is megerősítette.55 A papi celibátus
alóli felmentés előtti eljárás a hatvanas és a hetvenes években többször képezte meg-
fontolás tárgyát. Ennek elsődleges oka, hogy ezekben az években több ezren kér-
ték felmentésüket a klerikusi állapot és a házassági akadály alól. Ezért 1962-ben VI.
Pál külön hivatalt hozott létre a Szent Hivatalon belül, amelynek az egyes ügyek
megvizsgálása lett a feladata. Ennek a folyamatnak a folytatásaként „titkos” körle-
velet adtak ki a helyi ordináriusok és a nagyobb elöljárók számára, amelyben meg-
határozták az eljárás lefolytatásához szükséges legfontosabb lépéseket és azokat az
információkat, melyek a szentszéki eljáráshoz szükségesek. Ezt követte a Hittani
Kongregáció 1971. január 13-án és 1972. június 26-án kiadott szabályozása.56

Ujházi Lóránd

– 70 –

51 Vö. VELASIO DE PAOLIS: De amissio status clericalis, Periodica 81 (1992) 251–282.
52 Vö. SECR.STAT.: Litt., 2005. VI. 25, Prot. n. 907.
53 Vö. C. SACR.: Litt., 2005. VII. 13, Prot. n. 1080.
54 A törvénykönyv átdolgozása alatt felmerült, hogy a klerikusi állapot alóli felmentés egyben

a celibátus alóli felmentést is magába foglalja, de az átdolgozásban jelentős szerepet betöltő
jogászok – pl. Castillio Lara – erőteljesen hangsúlyozták, hogy a celibátus és a klerikusi ál-
lapot alóli felmentés teljesen más természetű. Vö. Communicationes 14 (1983) 84–85.

55 Vö. SECR.STAT.: Litt., 1989. IV. 13, Notitiae 25 (1989) 486.
56 Vö. MICHAEL O’RELLY: Recent Developments in the Laicization of Priests, The Jurist 52

(1992) 686–687.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 70    (Black/Black plate)



Ma a Hittani Kongregáció 1980. október 14-én kiadott előírása szabályozza a
celibátus alóli felmentés eljárását.57 Az eljárás lefolytatásához megkérik a kleri-
kus ordináriusának vagy nagyobb elöljárójának véleményét. A pápai leiratot a
Klérus Kongregáció, vagy szerzetesek esetében a Megszentelt Élet Kongregáció -
jának felmentésével együtt küldik meg. A felmentés megadása személyre szabott.
Egyedi közigazgatási intézkedés (35–47. k.) – felmentés (85–93. k.) – formá-
jában történik.58 Nem ismeretlen azonban az egyháztörténelemben, hogy a he-
lyi történelmi helyzetre tekintettel a római pápa általános felmentést adott azok-
nak a klerikusoknak, akik házasságot kötöttek.59

Bár lehetséges lenne, de a szent rend püspöki fokozata alól még sohasem
adtak felmentést.60

Az egyházi hatóság intézkedéséről minden esetben értesíteni kell a kereszte-
lés helyének plébániáját. A plébános pedig a kereszteltek anyakönyvébe bejegyzi
a személy életállapotában történt változást (535. k. 1. §).

VI. ÖSSZEFOGLALÁS

A szent rend házassági akadálya hosszú történelmi múltra tekint vissza. Az egy-
házjogi szabályozás kialakítása nem volt problémamentes. A jogi rendelkezé-
sek teológia és morális háttérrel rendelkeznek. Már az első századokban sokan
gondolták úgy, hogy bár a házas állapot az ember természetes állapota, de a

A szent rend házassági akadálya (1087. kán.)

– 71 –

57 Vö. C. FID.: Litt., 1980. X. 14, AAS 72 (1980) 1132–1135; Ua., Norm., 1980. X. 14,
AAS, 72 (1980) 1136–1137. Az egész eljárás csak a kongregáció belső használatára lett ki-
adva. Vö. LUIGI SABBARESE: Il matrimonio canonico nell’ordine della natura e della grazia,
i. m. 218.

58 Az eljárás egyes szakaszaihoz lásd VINCENZO MOSCA: Le procedure per la perdita dello stato
clericale, in AA. VV., I giudizi nella Chiesa. Processi e procedura speciali, Glossa, Milano,
1999, 342–349.

59 Erre példa a két nagy felmentés, III. Gyula és VII. Pius pápáé: előbbi a VIII. Henrik és Ka-
tolikus Mária uralkodásáig megházasodott angliai papoknak biztosított általános felmen-
tést 1554-ben, utóbbi pedig a francia forradalom után megházasodott papoknak. Vö. SIPOS

ISTVÁN: Házasságjog rendszere, i. m. 202.
60 VII. Piusz Talleyrand püspöknek is csak a laikusi állapotba való visszahelyezést engedélyezte,

de nem a szent rend akadálya alóli felmentést. Vö. FRANCISCO WERNZ: Ius Decretalium, Vol.,
V: Ius Matrimoniale Ecclesiae Catholicae, Pontificia Universitas Gregoriana, Romae, 1928,
365–366.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 71    (Black/Black plate)



Krisztusért és az Egyházért vállalt tisztaság magasabb rendű. Másrészt Krisztus
felszentelt szolgái szolgálatuk végzése során minden tekintetben, így a nőtlen-
ség vállalásával is egyre inkább az Alapítóhoz, a Krisztushoz akarnak hasonlítani.
A szolgálattevők ezt az állapotot tudatosan választják, így a nem az emberi ter-
mészetből származó ius connubii illetéktelen, egyházjogi korlátozásáról van szó.
Az első századokban az egyházi rendelkezések csak tilalomról, illetve megszegés
esetén büntetőlépésekről szóltak. Viszonylag későn fogalmazódott meg, hogy a
szent rendhez kapcsolt házasságkötési tilalom nem egy egyszerű tiltás, hanem
érvénytelenítő akadály. Ez a hatályos jogban is így van (1087. k.). Az akadály
természete is sokszor képezte vita tárgyát. Mivel valóban magasztos dologról
van szó, a történelem folyamán sokan isteni eredetű házassági akadályról be-
széltek. Mások az apostolok életére és példájára hivatkozva apostoli jogszabály-
ról szóltak. Idővel mind a jogászok véleménye, mind a joggyakorlat abba az
irányba mutatott, hogy a szent rend házassági akadálya alatt pozitív egyházjogi
intézkedést értsünk. A joggyakorlatot különösen is jelentős. Számtalan esetben
került sor a klerikusi állapot és a celibátus alóli felmentésre. Bár az Egyház ha-
tályos jogában a klerikusi állapot alóli felmentés nem jelenti automatikusan a
ce libátus alóli felmentést is (291. k.), a két leiratot általában együtt szokták meg-
adni. A felmentést diakónusoknak csak súlyos, papok esetében csak nagyon sú-
lyos esetbe adják meg (290. k. 3˚). A püspöki fokozat alól bár lehetne felmen-
tést adni, erre az egyháztörténelemben bizonyítható példa nem található. Ma a
szent rendnek és a celibátus intézményének a legtöbb ország jogrendjében nincs
világi jogi védelme, de az Egyház továbbra is fontosnak tartja, hogy a celibátus
intézményét egyéb védő törvényekkel is támogassa. Így az a klerikus, aki házas-
ságot kísérel meg, akár csak polgári fórumon, a szent rend gyakorlásának sza-
bálytalansága alá (1044. k. 1. §. 3˚), önmagától beálló felfüggesztésbe (1394. k.
1. §) esik, és ipso iure el lesz mozdítva egyházi hivatalaiból (194. k. 3˚).

Ujházi Lóránd

– 72 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 72    (Black/Black plate)



JEAN-YVES BRACHET OP

A proporcionalizmus alapfogalmai

BEVEZETÉS

Az utóbbi években nagy technikai fejlődés tanúi lehettünk. Az erkölcsteológia
az orvostudomány olyan új eredményeivel találta magát szemben, mint a fo-
gamzásgátló tabletta és a művi megtermékenyítés lehetőségei. Határesetekre is
bőven van példa. Úgy tűnt, hogy a hagyományos erkölcsteológia nem képes
mindezekkel a problémákkal szembenézni. Gondolhatunk itt azokra az erős
visszhangokra, melyeket VI. Pál pápa Humanae vitae enciklikájának megjelenése
váltott ki, vagy akár a bioetikával, vagy az élet végével kapcsolatos jelenle gi vi-
tákra. A tanítóhivatal kompetenciája e téren vita tárgyává vált. Ezzel az erköl-
csi ítélet objektivitását és egyetemes voltát is megkérdőjelezik. Vagyis kétségek
vetődnek fel arról, hogy léteznek-e olyan egyetemes erkölcsi normák, melyek
mindig és mindenütt érvényesek. A probléma arra koncentrálódik, hogy vajon
vannak-e természetüknél fogva, bensőleg rossz cselekedetek? Másrészt, hogy
vajon tekinthetjük-e a lelkiismeretet elegendő és végső kritériumnak egy erköl -
csi tett minősítése során, vagy pedig vannak olyan cselekedetek, melyeket bár
teljes őszinteséggel követtek el, önmagukban mégis rosszak?

A válasz egyre vitatottabb. Az erkölcsteológia terén különféle áramlatok fér-
nek meg egymással, többek között: a konzekvencializmus (a következményesség
elve), mely szerint az erkölcsi tett erkölcsi értékét az előre látható következmé-
nyek alapján kell megítélni: ez a lehető legnagyobb jó a lehető legtöbb ember szá-
mára;1 utilitarizmus (hasznossági elv), mely a jó tettet a hasznos jóra vezeti vissza.
Az uralkodó áramlat azonban kétségtelenül a proporcionalizmus, mely bizonyos
értelemben elfogadja az emberi cselekedet tomista elemzését a cél, tárgy és kö-
rülmény alapján, de tagadja a bensőleg rossz cselekedetek létezését.

Sapientiana 3 (2010/2) 73–83.

– 73 –

1 Vö. Veritatis splendor, 74. Kaifás szavaira gondolunk: „jobb nektek, ha egy ember hal meg
a népért, mint ha az egész nemzet elvész” (Jn 11,50).

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 73    (Black/Black plate)



A HAGYOMÁNYOS ERKÖLCSTEOLÓGIA: RÖVID TÖRTÉNETI ÁTTEKINTÉS

Az egyik kritika, mellyel a II. Vatikáni Zsinat során az erkölcsteológiát illették, az
volt, hogy túlzottan „deontologikus” (etikáról, kötelességekről szól). A „de on -
tologikus/teleologikus” közötti különbségtételt az angol filozófus, C. D. Broad2 ve-
zette be. Ezt a különbségtételt alkalmazta a német moralista, Bruno Schüller.3
A de ontologikus áramlat (δεων, feladat) a cselekedet erkölcsi értékét elsősorban
a cselekedet tárgyából, vagy természetéből vezeti le, függetlenül a következményektől.
Ez azt jelenti, hogy a normák érvényesek, bármilyenek legyenek is a körülmények,
és bármilyenek is a következmények. Reakcióképpen Schüller a normák teleologi-
kus alapját védelmezi (τελος, cél): a cselekedet erkölcsi értékét úgy határozzuk meg,
hogy a cselekedet jó és rossz következményeit tesszük mérlegre. A meghatározás ugyan-
így alkalmazható az utilitarizmusra is, mint a konzekvencializmusra. De már maga
a deontológia, illetve teleológia szavak alkalmazása is kétértelműség forrása. A „de -
ontológia” szó hagyományosan egy törvénynek való megfelelést jelent, míg a „tele -
ológiai” szó a célra utal, pontosabban arra, amit a skolasztikusok cél-oknak neveztek.
Az első esetben a törvény a törvényhozóra utal: Ockham számára ez Isten, Hobbes
és Rousseau számára az Állam vezetői, Kant számára pedig az önálló értelem. Iga-
zá ból az erkölcsteológia a XVII. századtól kezdve a kötelezettség erkölcse.

Szent Tamás szerint az erkölcsi cselekedetben három elemet kell megkülön-
böztetünk: a célt, a tárgyat és a körülményeket. A legfontosabb elem a cselekedet
célja. Az ember végső célja a boldogság. Ez objektív. Az itt szóban forgó célszerű-
ség erkölcsi célszerűség, nem pedig technikai, melynek alapja maga a dolgok ter-
mészete. A finis operis (a cselekedetben benne lévő cél) és a finis operantis (a cse lekvő
által hozzáadott cél) megkülönböztetése, mely az erkölcsi kézikönyvekben mindenütt
szerepel, Szent Tamás Summa Theologiae-jában nem az emberi cselekedet elemzé-
se során kerül elő, hanem később.4 Az emberi cselekedet elemzéséhez nincs rá szük-
ség. A második elem, ami szintén lényeges, a cselekedet tárgya; az, amit tettek. Fon-
tos jól megkülönböztetni itt a cselekedet tárgyát annak anyagától: azt, hogy egy
cselekedet anyagát megkülönböztessük annak tárgyától, az értelemhez való viszony
teszi lehetővé. Szent Tamás a házasélet aktusát és a házasságtörést veszi példaként,
melyek a nemzés tekintetében megfelelnek egymásnak, de az értelemhez való vi-
szonyukban eltérnek. Ugyanígy gondolhatnánk a jogos önvédelem és a gyilkosság

Jean-Yves Brachet OP

– 74 –

2 C. D. BROAD: Five Types of Ethical Theory, Harcourt/Brace, New York, 1944 (3. kiadás).
3 BRUNO SCHÜLLER: Die Bergündung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumentation in der

Moraltheologie, Patmos Verlag, Düsseldorf, 1980.
4 IIa–IIae, q.141, a.6, ad 1: „finis operis semper reduciture ad finem operantis”.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 74    (Black/Black plate)



közötti különbségre – mindkét esetben megölnek valakit –, vagy pedig a csonkí-
tásra és az amputációra. Ezek a cselekedetek objektív módon eltérőek, az értelem-
hez való viszonyuknál fogva, függetlenül attól a céltól, amiért megtették azokat. E
két lényeges elemhez, tudniillik a cselekedet céljához és tárgyához a körülmények
társulnak. A körülmények bizonyos esetekben módosíthatják a cselekedet erköl-
csi megítélést. Ha egy férfi telefonál a feleségének azért, hogy boldog születésna-
pot kívánjon neki, akkor a cselekedet célja – hogy felköszöntse őt – jó, a cseleke-
det tárgya pedig – telefonálni, hogy boldog születésnapot kívánjon – szintén jó. De
tegyük fel, hogy ez a férfi úgy telefonál, hogy közben vezet, a cselekedetnek ettől
a körülményétől rossz lesz a cselekedet egésze! Egy cselekedetben elég az, hogy a
kívánt cél, vagy a cselekedet tárgya rossz legyen, vagy pedig az, hogy a körülmé-
nyek változtassanak rosszá egy olyan cselekedetet, mely egyébként teljesen dicsé-
retes, hogy az erkölcsi cselekedet egészében véve rossz legyen. Megfordítva, a cse-
lekedet csak akkor jó, ha egyetlen elem sem rossz, vagyis ha a cél jó, a tárgy jó, vagy
közömbös, és ha a körülmények nem változtatják meg a cselekedet erkölcsi érté-
kelését. A konkrét cselekedet a belső cselekedet és a külső cselekedet együtteséből
áll. Az erény a cselekedet belső princípiuma, míg a törvény a külső princípiumnak
felel meg. A morálteológus Pinckaers fölteszi magának a kérdést, hogy vajon Ta-
más elfogadta volna-e az ’önmagában véve (bensőleg) rossz cselekedet’ kifejezést,
nem azért, mert tagadja annak létezését, hanem azért, mert az, amit a modernek
’bensőnek’ neveznek, az a külső cselekedet, szemben az akarat szándékával.

William Ockham (1280/90–1348) álláspontja egészen más. Pinckaers aláhúz-
za azt, hogy a klasszikus szóhasználat alatt egy új felfogás jelenik meg.5 A legfon-
tosabb elem nem a boldogság, hanem a törvény által előírt kötelezettség, mely a
mindenható Isten akaratát fejezi ki, ami korlátot szab az ember szabadságának. Eb-
ből az következik, hogy az erkölcsteológia rendjét Isten parancsolatai határozzák meg,
nem pedig a boldogság fényébe tekintett erények. Míg Szent Tamás számára a sza-
badság alapja az igaz és a jó vonzása, Ockham a szabadságot úgy fogja fel, mint az
ellentétek iránti közömbösség szabadságát. Míg az erkölcsi törvény eredete Szent
Tamás szerint a természet, Ockham szerint ez egyedül Isten mindenható szabad-
sága. Az erkölcsi cselekedet jósága tehát a törvénynek való megfelelőségből fakad.
Ockham a fideizmust áthelyezi az erkölcs területére. A cselekedeteknek nincs bel-
ső minősítése. Az egyetlen megmaradó norma külső: Isten mindenekfölött való aka-

A proporcionalizmus alapfogalmai

– 75 –

5 SERVAIS THEODORE PINCKAERS OP: Ce qu’on ne peut jamais faire. La question des actes
intrinsèquement mauvais. Histoire et discussion, Edition Universitaires – Editions du Cerf,
Etu des d’Ethique chrétienne 19, Fribourg – Paris, 1986, 43. sk. „Ockham et le nominalis -
me: la radicale mise en cause de la moralité intrinsèque”.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 75    (Black/Black plate)



rata. Egy cselekedet azért jó, mert Isten parancsolta azt, egy cselekedet azért rossz,
mert Isten megtiltotta azt. Az erkölcsi jó tehát egy külső norma által meghatáro-
zott. Mindamellett árnyalni kell: Ockham elismeri egy erkölcsi abszolút létezését,
a bensőleg jó vagy rossz cselekedetet, tudniillik az Isten akarata iránti engedelmességet
vagy engedetlenséget, a kötelezettséget önmagáért. Az engedetlenség kezdeti aktusa
mindamellett formális (határozott), és minden tartalomtól független. Ezzel meg-
nyílik az út a kazuisztika előtt: a cselekedeteket egyenként veszik tekintetbe, és nincs
közöttük összefüggés. Az a cél, melyet a cselekvő kitűz maga elé, csak mint körül-
mény lép be. Itt jegyezzük meg, hogy Ockham elismeri egy természetes törvény lé-
tezését, tehát egy bizonyos stabilitást is, Isten azonban megváltoztathatja ezt.

Suarez (1548–1617) közvetlenül a bensőleg rossz cselekedetek problémáját
tárgyalja.6 A benső erkölcsi érték mellett foglal állást a nominalista propozíci-
óval szemben, de elfogadja a nominalizmus erkölcsi világát, középpontjában a
törvényből adódó kötelezettséggel, melyet mint Isten külső akaratát tekint. Az
erkölcsi cselekedet az akaratból fakad, és magában foglalja a cselekedetnek a tárgy-
hoz való viszonyát, valamint a cselekedetnek a tárgy általi kettős viszonyát, egy-
részt az értelemhez, mely a jóságról ítél, másrészt pedig a törvényhez, mely a kö-
telezettség forrása, és ami Isten külső akaratából ered. Az objektív erkölcsi érték
a cselekedet tárgyából ered, az értelemmel bíró természetnek mint olyannak való
megfelelőségben. Bensőleg rossz az, ami a természettel ellentétes. A természet
mint olyan Isten mindenekfölött való akaratának közvetítése a teremtett lények
felé. Bizonyos pontig normák határozzák meg. Suarez elfogadja a természetes
törvény álláspontját. De a célt ő is a körülmények sorába helyezi vissza. A ter-
mészetes törvény és az értelem mintegy az erkölcsi értékítélet objektivitásának
alapjai. Mindazonáltal az erkölcsi érték továbbra is kifejezett, mivel a törvény
iránti kötelezettség által meghatározott, mely egyedül Isten akaratából ered, a
közömbösség szabadságának megfelelően.

Hume (1711–1776) felrója Suareznek azt, hogy jogtalanul áttért a tettről az
erkölcsi kötelességre: az „is-ought” (van – kell lennie) átmenet elfogadhatatlan
ugrást jelent.7 Hume szerint az értelem nem képes értéket találni a tényben,
van egy „fact-value” (tény-érték) szerinti megoszlás, melyet az angol empirizmus
dolgozott ki és fejlesztett tovább. Például abból, hogy a nemi aktus a nemzésre
rendeltetett, nem vonhatjuk le azt a következtetést, hogy annak is kell lennie.
Ludwig Wittgenstein (1889–1959) szerint az értékeket nem foghatjuk fel ta-

Jean-Yves Brachet OP

– 76 –

6 Vö. la disputatio VII de son traité sur la bonté et la malice des actes humains. Lásd SERVAIS

THEODORE PINCKAERS OP: Ce qu’on ne peut jamais faire, i. m. 50. sk.: „François Suarez”. 
7 Vö. DAVID HUME: Treatise on Human Nature, III, 1,1.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 76    (Black/Black plate)



pasztalati úton.8 Alfred Ayer az erkölcsi jót és rosszat egy érzelemre vezeti vissza
(emotivism).9 Ilyen körülmények között lehetetlen objektív erkölcsi értékről be-
szélni. Legföljebb a katolikusok esetében szólhatunk közös érzelmekről.10

A PROPORCIONALIZMUS

A kazuisztika vitás és nehéz esetekkel találta szembe magát. Ezeknek az esetek-
nek a megoldására a hagyományos moralisták kidolgozták a kettős hatás elvét,
mely pontosan ezekre az esetekre alkalmazható, és amelyet így foglalhatunk
össze: az olyan esetet, melynek kettős hatása van, egy jó és egy rossz, négy fel-
tétellel helyes megtennünk:

(1) a cselekedet önmagában jó, vagy közömbös legyen;
(2) a cselekvő szándéka legyen egyenes (a rossz hatás praeter intentionem – a

szándékon túli);
(3) a rossz hatás ne legyen a jó hatás elérésének eszköze;11

(4) az indíték súlya arányos legyen a rossz hatás dimenziójával.
Egy végtag amputációját helyénvalónak tarthatjuk, ha egy beteg életének a

megmentéséről van szó. Ebben lényegénél fogva eltér a csonkítástól, amire nincs
arányosnak tekinthető indíték. (Jegyezzük meg, hogy a cselekedet tárgyának és
anyagának szent tamási megkülönböztetése elegendő volt ahhoz, hogy megkü-
lönböztesse az amputációt és a csonkítást, anélkül, hogy a kettős hatás elméle-
téhez kellett volna nyúlnunk.) A proporcionalizmus álláspontja az, hogy min-
den erkölcsi cselekedetre ezt a tant kívánja alkalmazni.12

A proporcionalizmus alapfogalmai

– 77 –

8 LUDWIG WITTGENSTEIN: Logikai-filozófiai értekezés, Atlantisz, Budapest, 2004. (Ford.
Márkus György)

9 ALFRED AYER: Langage, Truth and Logic, London, 1947.
10 Az erkölcsteológia történetének részletesebb kifejtéséhez SERVAIS THEODORE PINCKAERS

OP könyvére hivatkozunk: Les sources de la morale chrétienne. Sa méthode, son contenu, son
histoire, Editions Universitaires – Editions du Cerf, Etudes d’Ethique chrétienne 14,
Fribourg – Paris, 1985. Magyarul: A keresztény erkölcsteológia forrásai, Paulus Hungarus –
Kairosz, Budapest, 2001. (Ford. Turgonyi Zoltán)

11 A harmadik feltétel, a hagyományos magyarázat szerint, a jó hatás fizikai elsőbbségét kívánja
meg, oly módon, hogy a rossz hatás valóban ne lehessen célja annak, hogy elérjük a jó hatást.
Egy későbbi, de szintén elfogadható magyarázat már nem kívánja meg a fizikai elsőbbséget.

12 A probléma nem kerülte el II. JÁNOS PÁL figyelmét, lásd Veritatis splendor, 76: „ezek az el-
méletek nem hivatkozhatnak a katolikus erkölcsi hagyományra. Mert igaz ugyan, hogy a ka-

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 77    (Black/Black plate)



A holland Willem van de Marck OP fektette le a proporcionalizmus leg-
alapvetőbb elemeit. Peter Knauer SJ atya egy cikkében rendszerbe foglalta ezt
a tant: „Az erkölcsi jó és rossz meghatározása a kettős hatás alapelve alapján.”13

A proporcionalizmus más képviselői: Richards A. McCormick, Charles Curran,
Joseph Fuchs (a Gregoriana Pápai Egyetem professzora), Bruno Schüller, Louis
Janssens (Louvain).

A proporcionalisták a kettős hatású eset alapelvének alkalmazásával vála-
szolnak Hume-nak. A kapcsolat aközött, amit ők egyrészt ontikus (vagyis az
erkölcsöt megelőző) jónak vagy rossznak,14 másrészt pedig erkölcsi jónak és
rossznak neveznek, vagyis valójában Hume „is-ought” átmenete, ennek az alap-
elvnek az alkalmazásával jön létre. A rossz hatás önmagában csak erkölcsöt meg-
előző, ontikus rossz, amit erkölcsileg nem ítélhetünk meg, mint olyat.15 Az
ontikus jó – erkölcsi jó megkülönböztetése valójában a Hume szerinti „van – kell
lennie” kettősségéhez vezet vissza, és megerősíti azt. Az átmenet érvényesítéséről
van szó. Vannak olyan példák, melyek zavart kelthetnek, mint a már idézett példa:
egy végtagnak az élet megmentése érdekében végzett amputációja. A propor cio -
na lis ták szerint az amputáció és az élet megmentése között arányosság áll fenn.

Peter Knauer fölteszi magának a kérdést, hogy milyen kritériummal külön-
böztetjük meg az erkölcsi jót az erkölcsi rossztól. A hagyományos válasz, tudni illik
„az, ami Istenhez közelebb visz minket”, nem elégíti ki őt; semmiféle támaszt nem
nyújt a konkrét cselekedetek esetére, mivel a mi Istenről való kifejezett ismeretünk
túlságosan korlátozott. Másrészt az ő véleménye szerint a természetes törvény
suarezi koncepciója, mely az erkölcsteológiában a hatvanas évekig használatos volt,
szintén nem kielégítő. Valójában milyen is az a természet, aminek meg kell hogy

Jean-Yves Brachet OP

– 78 –

tolikus hagyomány kifejlesztett egy olyan kazuisztikát, mely bizonyos körülmények között
mérlegeli a nagyobb jó lehetőségeit, másrészt azonban az is igaz, hogy ez csak azokra az ese-
tekre vonatkozott, amikor a törvény bizonytalan volt. Éppen ezért nem tette kérdésessé a
kivétel nélkül, mindig kötelező tiltó erkölcsi parancsok abszolút érvényét.”

13 Nouvelle Revue Théologique, No 87 (1965) 356–376.
14 Az ’ontikus’ és ’erkölcsöt megelőző” kifejezéseket LOUIS JANSSEN fejtette ki: Ontic Evil and

Moral Evil, Louvain Studies 4 (1972–1973) 115–156. Az enciklika vitatja ezt a terminoló-
giát: Veritatis splendor, 75 ss.

15 Két homoszexuális anális kontaktusa ontikus rossz, de azt nem minősíthetjük erkölcsi rossz-
nak. Ez a példa Charles Currantól származik. Ugyanez az okfejtés érvényes a fogamzásgát-
lásra is: ez ontikus rossz, de a túlnépesedéshez viszonyítva kisebb rossz, Knauer szerint. Ará-
nyos ok lenne tehát a fogamzásgátlás mint eszköz és a túlnépesedést elkerülése mint cél
között, oly módon, hogy a fogamzásgátlás ez esetben erkölcsileg elfogadható lenne.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 78    (Black/Black plate)



feleljen a cselekedet? Használhatjuk viszont az emberi természet fogalmát, ha azt
a világegyetem minden valóságára való nyitottságként fogjuk fel. A természet az az
abszolút objektív valóság, mely minden szabad választást megelőz. A kérdés tehát
alapvetően ugyanaz, mint amit Hume vetett fel: hogyan lehet ez az egyetemes ob-
jektív valóság az erkölcsi igények forrása? Az ontikus rendből az erkölcsi rendbe való
átmenet, mely ugyanilyen jelentőségű, az akarat közbelépésével valósul meg, pon-
tosan a cselekedet anyagára kifejtett kettős hatás elve alkalmazásának köszönhetően.
Az erkölcsi ítélet a meghatározott jó vagy rossz megtételére irányuló akaratban áll.
A cselekedet hatásaira vonatkozó ítélet előtt még nincs sajátos erkölcsi jó vagy rossz.
Az erköl csöt megelőző, vagy ontikus szinten a helyes vagy téves cselekedetet minő -
sítjük, de nem a jót vagy a rosszat. Az erkölcsi rend születése az ontikus rendből az
erkölcsi rendbe való átmenet pillanatában valósul meg, az akarat közbelépésével.
Valójában a kettős hatás elvének teljes újraértelmezéséről van szó, a hagyományos
elmélet harmadik feltételéből kiindulva (tudniillik abból, hogy a rossz hatás ne le-
gyen a jó hatás elérésének eszköze): a jó hatás elsőbbségét másképp kell magyaráz-
nunk. A jó korábbi, mint a rossz, ha magasabb rendű annál, vagyis ha arányosság
van az eszköz és a cél között, vagy pedig az eszközben meglévő ontikus rossz és a
kínálkozó célban lévő ontikus jó között. Következésképpen a negyedik feltétel (az
arányosság fennállása) meghatározó jellegűvé válik, mivel biztosítja a jó hatásnak,
az ontikus jónak az ontikus rossz feletti elsőbbségét. A probléma éppen a jó hatás
és a rossz hatás elsőbbségi viszonyának felállításában áll, ami a teljes cselekedet jó
vagy rossz minőségét vonja maga után. Ehhez arányosság szükséges. Ha ez meg-
van, ha a jó hatás magasabb rendű, akkor a rossz hatás közvetett, és a cselekedet
helyes. Knauer egészen odáig megy, hogy azt mondja: egy rosszat el kell fogad-
nunk, ha ez az egyetlen módja annak, hogy ne kerüljünk közvetlen ellentmon-
dásba az elérendő érték maximumával. Az erkölcsi alany tehát egyetlen rossz ha-
tást sem fogadhat el, hacsak ez a hatás nem közvetett, mivel az arányosság
ellensúlyozza. Szent Tamás Summa Theologiae-ját16 gyakran nevezik e princípium
eredetének. Szent Tamás itt a jogos önvédelemről beszél: a támadó halála praeter
intentionem. Ha a cselekedet nem lenne arányos a céllal, tudniillik azzal, hogy va-
laki megmentse a saját életét, akkor nem lenne elfogadható.17 Nem léteznének

A proporcionalizmus alapfogalmai

– 79 –

16 IIa–IIae, q.64, a.7.
17 SZENT TAMÁS néhány írása, az összefüggéseiből kiemelve, valóban zavart kelthet, például az

In Ethicorum, L.I, I.1, 15: „finis, et ea quae ad finem sunt, sunt proportionabilia”. Szent Tamás
azt mondja, hogy a cselekedetnek arányban kell állnia a céllal, de nem szól arról a „viszony-
ról”, melynek a rossz hatással arányban kellene állnia. Más szóval, lehetetlen megvédeni azt,
hogy Szent Tamás itt az arányosság kritériumát alkalmazza. Ezzel azt állítanánk, hogy Szent

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 79    (Black/Black plate)



tehát olyan cselekedetek, melyek bensőleg rosszak lennének, már a célra alkalma-
zott arányosnak ítélt ok előtt. Itt tehát a célnak adott elsőbbségről lenne szó. Ily
módon teleologikus erkölcsünk lenne, szemben a kézikönyvek deontologikus er-
kölcsével. A szándék ekkor igazolhatja egy téves cselekedet véghezvitelét, ameny-
nyiben az elnyert erkölcsi jó arányban áll az alkalmazott eszközökkel. Az erkölcsi
rend az akarat közbelépésével születik meg. A jó (vagy a rossz) abban áll, hogy
az ontikus jót (vagy rosszat) közvetlen szándékkal akarjuk. Az erkölcsi megítélés az
ontikus jóra (vagy rosszra) vonatkozik, és abban áll, hogy felállítjuk az arányt egy
cselekedethez fűződő jó és rossz között, elemei, hatásai vagy következményei sze-
rint, az elérendő célhoz vezető eszközök elrendezése alapján.

Ebben az összefüggésben vannak transzcendentális jellegű normák (hit, sze-
retet), vagy kategoriális (ésszerű) jellegű18 normák (az erények), melyek a bel-
sőleg rossz cselekedeteket meghatározzák. Ezek egyértelműek, és elvontak, ál-
talánosak maradnak. Mindeddig és mindenütt érvényesek, de nincs konkrét
tartalmuk, és inkább egy magatartásmódot határoznak meg.19 Vannak konkrét
és anyagi normák is, melyek a cselekedetet annak ontikus valóságában tekintik.
Ezen a síkon merül fel azoknak a normáknak a problémája, melyek a bensőleg
rossz cselekedeteket rögzítik, s amelyek egyetemesen és kivétel nélkül mindenütt
érvényesek. Ahhoz, hogy ilyen konkrét normákat meghatározzunk, minden le-
hetséges körülményt figyelembe kellene vennünk. Mivel világos, hogy ez lehe-
tetlen, az erkölcsi normák nem lehetnek érvényesek, csak ut in pluribus (legtöbb
esetben), nem pedig semper et pro semper (mindig és mindörökké).

Valójában itt a kazuisztika újjáéledését látjuk, ugyanazzal a következménnyel,
hogy elválasztja egymástól az erkölcsöt (törvény, normák és parancsok) a spiritu-
alitástól (teológiai erények és keresztény erények). Valójában itt alapvető relativiz-
mus van. A belső cselekedetet egy erkölcsi tanításra, vagy egy spiritualitási kérdésre
vezetik vissza. A kettős hatású okok elmélete, melyet azért dolgoztak ki, hogy a
kazuisztika határeseteire választ adjon, ezzel olyan egyetemes alkalmazásra talál,
mely ellentétben áll szándékával. A cél, amiről itt szó van, technikai jellegű: sko-
lasztikus kifejezésekkel élve, a finis operantis-t a finis operis-re vezetik vissza. A régi
kézikönyvek a fontes moralitatis-t (az erkölcsiség forrását) tanulmányozták: ezek a
finis operis (a cselekedetben benne lévő cél, amit mi tárgynak neveztünk) és a já-

Jean-Yves Brachet OP

– 80 –

Tamás elfogad egy kisebb rosszat, mint a nagyobb jó eszközét. A rossz hatás ekkor a jó hatás
oka lenne. Ami erkölcsileg elfogadhatatlan. A választás a jogos önvédelemre vonatkozik, nem
a támadó halálára. Ez utóbbi a cselekedet hatása, nem határozott tárgya.

18 Formális jellegű normákról is beszélünk majd.
19 Vö. amit II. JÁNOS PÁL mond erről az alapvető választásról; Veritatis splendor, 65.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 80    (Black/Black plate)



rulékos dolgok (körülmények). Egy cselekedetet erkölcsileg: materialiter a regula
remota (a norma, végül is Isten örök törvénye) szerint ítélnek meg; formaliter pedig
a tárgyat a regula proxima-val (lelkiismeret) összemérve. A finis operantis (az a cél,
melyet a cselekvő tesz hozzá) külső, és a körülményekhez tartozik. Ha a tárgy kö-
zömbös, akkor ez a cselekedetet jóvá vagy rosszá teheti. Igaz, hogy Szent Tamás né-
hány írása tévedhet.20 De ha a szándékot járulékos dolognak tekinthetjük a külső
cselekedethet képest, mégis lényegesnek kell tekintenünk a cselekedet egészéhez ké-
pest. Nem választhatjuk el a külső cselekedetet a belső cselekedettől, még ha az
elemzés el is választja azokat. A propor cio nalizmus közeli rokonságot mutat az uti-
litarizmussal és a konzek vencializmussal. Egyébként nincs már egyetlen olyan cse-
lekedet sem, melyet erkölcsileg eleve bensőleg rossznak tekinthetünk. A relativiz-
mus győzedelmes visszatérésének vagyunk tanúi.21

II. JÁNOS PÁL VÁLASZA A VERITATIS SPLENDORBAN

Tudjuk, hogy a római dokumentumokat a latin szöveg első szavaival jelölik.
Ezeket a szavakat gondosan választják ki, oly módon, hogy a szöveg tartalmát
illetően iránymutatást adjanak. Nem kell meglepődnünk azon, hogy egy en-
ciklika az erkölcsről, arról, hogy mit kell tenni, az igazság szóval kezdődik, mert
nincs hitelt érdemlő szeretet az igazsághoz való ragaszkodás nélkül, mely e sze-
retetnek a szívében van.

Ha valaki olvasta ezt az enciklikát, akkor a proporcionalizmus alábbi bemu-
tatásában több olyan pontot is föl kellett fedeznie, melyeket a Szentatya is emlí-
tett. Nem arról van most szó, hogy belemenjünk a Szentatya írásának részleteibe,
csak néhány lényeges elemre mutatunk rá. Az enciklika jelentőségét még inkább
megragadhatjuk mindazzal, amit a proporcionalizmusról próbáltunk néhány sor-
ban elmondani. A Szentatya ebben az írásban bőven felhasználja Aquinói Szent
Tamás teológiáját, melyet saját perszonalizmusán keresztül ragad meg:22

– A valódi boldogság kérdésével kell kezdeni, az ember boldogságra rendelt mi-
voltával: „Mester, mi jót kell tennem, hogy eljussak az örök életre?” A Szentatya

A proporcionalizmus alapfogalmai

– 81 –

20 Vö. Ia–IIac, q.18, a.9; q.20, a.1; De malo, q.2, a.5.
21 Ehhez a részhez lásd SERVAIS THEODORE PINCKAERS OP: Ce qu’on ne peut jamais faire, i. m.

III. fejezet, 67–101. „La question des actes intrinsèquement mauvais et le ’proportio nalis me’”.
22 Pl. Veritatis splendor, 78. Miután „Szent Tamás mindmáig érvényes mélyreható elemzését”

említette, a Szentatya hozzáteszi: „Hogy meg tudjuk érteni a tárgyat, mely a cselekedetet
erkölcsileg minősíti, a cselekvő személlyel kell kapcsolatba hoznunk.”

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 81    (Black/Black plate)



ezzel az erkölcsöt az evangéliumhoz kapcsolja. A gazdag ifjú kérdése egyrészt a célt
és a szándékot jelzi, tudniillik az örök életre jutást, másrészt az erkölcsi cselekede-
tek anyagát, mi jót kell tenni. A jóra és a végső célra, azaz Istenre való irányultság,
„az emberi cselekedet tárgya az erkölcsi ítélet elsődleges és döntő eleme”.23

– Jó, ha a természetes törvénynek újra „dinamikus” jelentést tulajdonítunk, mely
a célra irányul. Ez nem egy tisztán formális adottság, mint Suareznél. Nincs a tett-
ből az erkölcsiségbe való átmenet, mint Hume-nál, mivel a célra való irányultság
bele van írva az emberbe. A „kell-lennie” a dolgok lényébe van írva. Az ember nem
egy statikus egész, a természet pedig nem valami nyers adottság. A lelkiismeretet
így az ember önmagával, és végül Istennel szembeni tanújaként fogjuk fel24 (nem
pedig erkölcsi helyzetének másokkal szembeni igazolásaként, amint ez a minden-
napos tapasztalatban igen sokszor megnyilvánul). Az egyetlen lehetséges válasz Ta-
másé: a természetben van egy célszerűség (finalitás). Isten a céljuk felé vezeti a te-
remtményeket: ez a gondviselés, vagy a predesztináció (eleve elrendeltség), ha szellemi
teremtményekről van szó, akiket természetfeletti céljukra rendelnek. A teremtmé-
nyeknek e céljuk felé való irányulását Istenben örök törvénynek nevezzük. A te-
remtmény ebben az örök törvényben a természetes törvény által vesz részt. „Ezt az
irányíthatóságot – jóra, a végső célra, azaz Istenre – az értelem a teljes egységében
szemlélt emberségben fedezi föl, azaz természetes ösztöneivel, erőivel, célosságával
együtt, melyeknek mindig spirituális vonatkozása is van. Éppen ezeket tartalmaz-
za a természetes törvény, azaz a ’személyt szolgáló javak’ együttesét, melyek ’a sze-
mély javának’ szolgálatára vannak, annak a jónak, mely a személy tökéletessége.”25

– Az erkölcsi cselekedet elemei visszakerülnek valódi helyükre: egyrészt a
cselekedet szándéka és tárgya, mint lényeges elem, másrészt a körülmények.
A szándék, bármilyen lényeges is, nem elegendő.26 „A tárgyról mint az erköl-
csiség forrásáról szóló tanítás hitelesen tárja föl a Szövetség, a parancsolatok, a
szeretet és az erények szentírási erkölcsét.”27

– Következésképpen fenn kell tartanunk a bensőleg rossz cselekedetek létezé-
sét.28 Vannak olyan normák, melyek nem kizárólag formálisak, vagyis konkrét tar-

Jean-Yves Brachet OP

– 82 –

23 Veritatis splendor, 79.
24 Veritatis splendor, 57–58.
25 Veritatis splendor, 79.
26 Vö. SZENT TAMÁS: In duo praecepta caritatis, 4 & 6.
27 Veritatis splendor, 82.
28 Veritatis splendor, 78, mely a Katolikus Egyház Katekizmusára (No 1761) és Szent Tamásra

utal, In due praecepta caritatis et in decem legis praecepta. De dilectione Dei: Opuscula theo -
logica, II, n. 1168: Turin, Marietti, 1954, 250.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 82    (Black/Black plate)



talmuk van, és mindig és mindenhol érvényesek. „El kell tehát utasítanunk a te-
leologikus és proporcionalista elméletek sajátos tételét, mely szerint lehetetlen faj-
tája – ’tárgya’ – szerint erkölcsileg rossznak minősíteni bizonyos cselekedeteket
vagy megfontolt választásokat, függetlenül a szándéktól vagy előre látható követ-
kezményeiktől.”29 „Márpedig az értelem tanúskodik arról, hogy vannak az emberi
cselekedetnek olyan tárgyai, melyek ’nem irányíthatók’ Istenre, mert gyökerük-
ben ellentmondanak a személy javának, aki Isten képére teremtetett. Ezek azok a
cselekedetek, melyeket az Egyház erkölcsi hagyománya ’bensőleg rosszaknak’
(intrinsece malum) nevez: mindig és lényegük szerint, azaz tárgyuk szerint, függet-
lenül a cselekvő szándékától és körülményeitől, rosszak.”30 A Szentatya a zsinatot
idézi, mely felsorol néhány cselekedetet.31 Amikor az Egyház a belsőleg rossz cse-
lekedeteket idézi, akkor „hűséges marad az ember teljes igazságához, tiszteletben
tartja és előmozdítja annak méltóságát és hivatását. Következésképpen vissza kell
utasítania a fönn ismertetett elméleteket, melyek ellenkeznek ezzel az igazsággal.”32

ÖSSZEGZÉS

Lehetetlen egy rendszert néhány sorban kifejteni a leegyszerűsítés és az árnya-
latok elhagyásának veszélye nélkül. Szándékunk itt csak az volt, hogy a propor -
cionalizmus vezérfonalát megmutassuk. Fontos fényt deríteni az erkölcsteoló-
gia ismeretelméleti státuszára. Pontosan meg kell mutatni, hogyan épül fel,
szoros kapcsolatban a Szentírással, a Hagyománnyal – melyet a hittől és a Ta-
nítóhivatal magyarázatából kapunk –, és a természetes törvényre való hivatko-
zásban, melyet az értelem által ismerünk.

(Muraközy Nóra fordítása)

Forrás: Le Proportionalisme: notions élémentaires, Aletheia, Revue de formation
phi  losophique, théologique et spirituelle, Ecole Saint Jean, 5, juin 1994, 101–110.

A proporcionalizmus alapfogalmai

– 83 –

29 Veritatis splendor, 79.
30 Veritatis splendor, 80.
31 Vö. Gaudium et spes, 27.
32 Veritatis splendor, 83.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 83    (Black/Black plate)



PATSCH FERENC SJ

A helyzetfüggő segítés etikája:
paternalizmus és autonómia összefüggései a segítői helyzetben

(II. rész)

Ebben a dolgozatban a hatalomgyakorlás gyámkodó/túlgondoskodó módja (pa-
ternalizmus) és az önirányítás/önrendelkezés képessége (autonómia) összefüg-
géseit vizsgálom. Az első részben (lásd Sapientiana 2010/1) arra a széles körű
kulturális és szemléletbeli változásra hívtam fel a figyelmet, amely nagyjából az
1960-as évek óta ment végbe a segítői etika számos részterületén (a pedagógiai
és pszichológiai erkölcstantól kezdve az orvosi etikán át egészen az egyházi
missziológiáig), és amely a gyámkodó-paternalisztikus segítői magatartástól a se-
gített szabadságának és felelősségének (vagyis személyes autonómiájának) mind
határozottabb figyelembevétele felé való elmozdulásban nyilvánult meg. Az
alábbiakban arra teszek kísérletet, hogy az etikailag helyes döntéshozatal és se-
gítői magatartás azon modelljét ajánljam – és szemléltessem újszerű módon –,
amely szerint a segítőnek a segített mindenkori konkrét döntéssel kapcsolatos
autonómia-szintjét kell mérlegelnie, és ehhez – egyfajta csúszó skálán – hozzá-
igazítani beavatkozása paternalizmusának szintjét.

1. PATERNALIZMUS ÉS AUTONÓMIA KÖZÖTT

Miközben egészséges emberként valamennyien törekszünk szabadságunk és ön-
rendelkezési jogaink megélésére (azaz autonómiánk gyakorlására), bizonyos
helyzetekben és adott körülmények között – akaratlanul vagy tudatosan – va-
lószínűleg mindannyian alávetjük magunkat valamifajta gyámkodó magatar-
tásnak (paternalizmusnak) is. Például amikor beoltatjuk a gyermekünket a kö-
telező védőoltásokkal; amikor bekapcsoljuk a biztonsági övet; vagy feltesszük a
bukósisakot (illetve – bosszankodva vagy készségesen – kifizetjük az ezek el-
mulasztásáért kiszabott büntetést); adott feltételek mellett jogosnak vagy egye-
nesen kedvezőnek tekintjük, ha alárendelődünk egy rólunk gondoskodó, jóin-

Sapientiana 3 (2010/2) 84–97.

– 84 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 84    (Black/Black plate)



dulatúnak tételezett társadalmi tekintélynek és hatalomnak. Ugyanezt tesszük
olyan hétköznapi és magától értetődő helyzetekben is, amikor kiváltjuk és be-
vesszük az orvosunk által felírt gyógyszert (anélkül, hogy tisztában lennénk a tel-
jes hatásmechanizmusával); ha kifizetjük az adónkat (vagyis panasz nélkül el-
fogadjuk, hogy az állam gondoskodni kíván nyugdíjas éveinkről); vagy ha éppen
beülünk egy felnőttképző előadásra (bennfoglaltan elismerve ezzel, hogy a
„gyermekké”/tanulóvá regrediált státuszból továbbra is hasznunk származhat).
Tekintélyekbe vetett bizalom, mások jóindulatára való bizalomteli ráhagyatko-
zás nélkül lehetetlen volna élni.

Ráadásul szülőként, lelkipásztorként, tanárként, egészségügyi szakember-
ként gyakran magunk is paternalisztikusan viselkedünk – és ez, a fent mon-
dottak értelmében, nem is számít végzetes hibának! Maga az élet hozza, hogy
olykor továbbtanulási szakirányt, munkahelyet, esetleg – horribile dictu – or-
vosi beavatkozást, vagy házastársat ajánlunk másoknak, vagy éppen óvón-gyám-
kodón igyekszünk lebeszélni őket ugyanezekről. Talán valóban azoknak az eti-
kusoknak van igazuk, akik azt állítják, hogy a társadalmi és családi közösségben
leélt élethez elkerülhetetlenül hozzátartozó (legalábbis „puha”, azaz nem telje-
sen és minden szempontból autonóm személyekkel szemben érvényesített) pa-
ternalizmus csupán azért vált gyanús hangzású szóvá, mert általában (és helyte-
lenül) összekeverik azt mások kényszerítésével.1

Nyilvánvaló ugyanis, hogy – legalább bizonyos helyzetekben – elvileg is he-
lyesnek tűnik egyetérteni valamifajta paternalizmussal. Voltaképpen ezt tesszük
akkor, ha helyeseljük a szociális kontroll bizonyos formáit, a fogyasztóvédelmet,
a kábítószerek, az alkohol és cigaretta reklámozásának, fogyasztásának és terjesz-
tésének korlátozását. Elvileg kérdőjelezzük meg a szélsőséges (individualista) au-
tonómia-felfogást, amennyiben – ha rajtunk múlik – nem igyekszünk korlátlan
teret adni a pornográfiának és a prostitúciónak, illetve – saját érdekünkben – alá-
vetjük magunkat a kényelmetlen biztonsági előírásoknak egy repülőtéren. „Puha”
értelemben paternalisztikusan, anti-individualisztikusan gondolkodunk akkor is,
ha történetesen vitatjuk annak jogosultságát (erkölcsileg megengedhetetlennek
tarjuk), hogy valaki ártson magának (mondjuk azzal, hogy önszántából rabszol-
gának áll),2 vagy ha nem minden esetben helytelenítjük annak jogi úton való
megakadályozását, hogy valaki másnak, annak saját kérésére ártson, illetve, hogy

A helyzetfüggő segítés etikája

– 85 –

1 TZIPORAH KASACHKOFF: Paternalism: Does Gratitude Make it Okay? Social Theory &
Practice 20 (1994/1) 1–23, itt: 2.

2 Vö. ANDREW SNEDDON: What’s wrong with selling yourself into slavery? Paternalism and
deep autonomy, Crítica 33 (agosto 2001) 97–121.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 85    (Black/Black plate)



másokat saját kérésükre meggyilkoljon.3 Ha helytelenítjük az embereken való kí-
sérletezést,4 vagy kötelező biztosítást fizetünk, a gyakorlatban legitimáljuk az állam
gyámkodó szerepét. Hogy mindez valóban paternalizmusnak számít-e, az ter-
mészetesen definíció kérdése is.5 Hiszen nyilvánvalóan az ilyen típusú elvi állás-
pont racionálisan nagyon is megalapozható, amennyiben ugyanilyen alapon re-
ménykedünk abban, hogy bennünket is megóvnak olyan helyzetekben, amikor
esetleg nem felelünk teljes mértékben magunkért. Mindenesetre úgy tűnik, a leg-
kevesebb, amit mondhatunk, hogy a bennünket védő tekintélyekbe vetett biza-
lom, illetve a saját és mások életének védelmét célzó intézkedésekkel való egyet-
értés nem minden körülmény között mond gyökeresen ellent autonómiánknak.

A szakirodalomban a szerzők igen jelentős hányada elfogadja és etikailag
igazoltnak tekinti a paternalizmus fent emlegetett „puha” (soft) változatát,6 ha
– részben az alternatív orvoslás részéről – okkal-joggal féltenek is attól, hogy ki-
szolgáltassuk magunkat a kontroll-nélküli orvosi autonómiának és önkénynek,7
illetve – helyesen – általánosságban is felhívják a figyelmet arra, hogy ha a hi-
vatásos segítő és a segített nem értenek egyet ez utóbbi legjobb érdekeit ille-
tően, ebből nem szabad elhamarkodottan arra következtetni, hogy a segített
téved, vagy hogy döntése eleve irracionális.8

Még a német jog is, amely általában véve kerüli a direkt paternalizmust a
büntetőjogban (a megkísérelt öngyilkosság és önmagunk akaratlagos testi meg-
sértése nem számít büntetendő cselekménynek), törvénykezési gyakorlatában
néhány kivétellel látszik szolgálni: ilyen például a kábítószerhasználat, melyet a

Patsch Ferenc SJ

– 86 –

3 Vö. ANDREW VON HIRSCH: Direct Paternalism: Criminalizing Self-Injurious Conduct,
Criminal Justice Ethics 27 (2008/1) 25–33.

4 FRANKLIN G. MILLER – ALAN WERTHEIMER: Facing Up to Paternalism in Research Ethics,
Hastings Center Report 37 (2007/3) 24–34.

5 Vö. PAUL BOU-HABIB: Compulsory Insurance without Paternalism, Utilitas 18 (2006/3)
243–263.

6 AGNES E. TELLINGS: What eyes doesn’t see: An Analiysis of Strategies for Justifying Acts by
an Appeal for Concealing Them, Ethics & Behavior 16 (2006/4) 363–375, itt: 372; PAUL

ANAND – ALASTAIR GRAY: Obesity as Market Failure: Could a ’Deliberative Economy’
Overcome the Problems of Paternalism? Kyklos 62 (2009/2) 182–190, itt: 188; FRANKLIN

G. MILLER – ALAN WERTHEIMER: Facing Up to Paternalism in Research Ethics, i. m. 28–30.
7 MATTHEW MCCOY: Autonomy, Consent, and Medical Paternalism: Legal Issues in Medical

Intervention, The Journal of Alternative and Complementary Medicine 14 (2008/6) 785–792.
8 JAYNE BREEZE: Can paternalism be justified in mental health care? Jorunal of Advanced

Nursing 28 (1998/2) 260–265.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 86    (Black/Black plate)



büntetőjog körébe von.9 Máshol, még olyan etikusok is, akik az egyenlő elbí-
rálás elve alapján a „halálhoz való jog” mellett szállnak síkra,10 elismerik annak
erkölcsi megengedhetetlenségét, hogy valaki eladja magát rabszolgának.11 Nyil-
vánvalóan jó dolog saját sorsunkat irányítva döntéseket hozni, ám az autonó-
mia csak egy a szóban forgó értékek között, és nem világos, hogy minden más-
sal szemben prioritást kellene élveznie.12 A protektív szabályozás (mint
mond tuk, például a kábítószerek, a prostitúció, a pornográfia, a szerencsejáték
és az eutanázia elterjedésének lehetőség szerinti akadályozása érdekében, illetve
a közlekedésben a bukósisak- és biztonsági övhasználat stb., mely bizonyítottan
csökkenti a halálozási arányszámot)13 – ha végső soron gyámkodó magatartás
is – minden társadalom jól felfogott érdekei közé tartozik.

Mások egyenesen sürgetik a paternalizmus modernizált változatának beve-
zetését, legalábbis a technológiával összefüggő etikai kérdésekben.14 Az orvosi
etikában15 és a pszichoterápiában16 is világviszonylatban sok jele van annak,
hogy erősödik az az irányzat, amely nem hisz többé sem a kizárólagos beteg-au-
tonómiában, sem az orvosi paternalizmusban, hanem a kettő lehetséges kom-
binációjával operál. A fent elmondottak alapján nyilvánvaló, hogy a magam ré-
széről ehhez az áramlathoz kívánok csatlakozni.

A helyzetfüggő segítés etikája

– 87 –

9 ANDREW VON HIRSCH: Direct Paternalism: Criminalizing Self-Injurious Conduct, i. m.
10 ANDREW SNEDDON: Equality, Justice, and Paternalism: Recentreing Debate about

Physician-Assisted Suicide, Journal of Applied Philosophy 23 (2006/4) 392–394.
11 ANDREW SNEDDON: What’s wrong with selling yourself into slavery? Paternalism and deep

autonomy, i. m.
12 SIMON CLARKE: Debate: State Paternalism, Neutrality and Perfectionism, The Journal of

Political Philosophy 14 (2006/1) 111–121, itt: 112.
13 MARIAN MOSER JONES – RONALD BAYER: Paternalism and Its Discontents: Motorcycle

Helmet Laws, Libertarian Values, and Public Health, American Journal of Public Health 97
(2007/2) 208–217.

14 BJØRN HOFMANN: Technological Paternalism: On how medicine has reformed ethics and
how technology can refine moral theory, Science and Engineering Ethics 9 (2003) 343–352.

15 ALIREZA BAGHERI: Regulating Medical Futility: Neither Excessive Patient’s Autonomy Nor
Physician’s Paternalism, European Journal of Health Law 15 (2008) 45–53; ANTHONY G.
TUCKETT: On paternalism, autonomy and best interests: Telling the (competent) aged-care resi -
dent what they want to know, International Journal of Nursing Practice 12 (2006/3) 166–173.

16 HELEN MAISON – UIRIKE SCIINNIDT – HARRIET HUMFRESS: Between paternalism and neo-
liberal regulation Producing motivated cients of psychotherapy, Critical Psychology 18 (2006)
107–135.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 87    (Black/Black plate)



2. FELELŐSEBB/VESZÉLYESEBB DÖNTÉSHEZ NAGYOBB KOMPETENCIA:
A BELÁTÁSI KÉPESSÉG CSÚSZÓ STANDARDJA

E dolgozat első részében igyekeztem röviden igazolni, hogy egy és ugyanazon sze-
mély különböző döntési helyzetekben viselkedhet autonóm módon (s tekinthető
kompetens döntéshozatalra képes, felelős személynek), máskor a helyzettől elbi-
zonytalanodva (mondjuk kórházi környezetben, súlyos fájdalom, stressz hatására,
hospitalizációs szindrómákat mutatva) képtelenné válhat arra, hogy felelős döntést
hozzon saját sorsával kapcsolatban. Ezt a tényállást a jog is elismeri: a magyar jogi
szabályozás szerint például gondnokság alá helyezés nélkül is cselekvőképtelennek
számít az, aki olyan állapotban van, hogy az ügyei viteléhez szükséges belátási ké-
pessége tartósan vagy a jognyilatkozat megtételekor átmenetileg teljesen hiány-
zik.17 Ez másképpen azt jelenti – s e tekintetben a magyar szakemberek közül
mindenekelőtt Kovács Józseffel értek egyet18 –, hogy az ember konkrét döntési
kompetenciája nem univerzális vagy globális (az ún. „küszöb standard” modellje
szerint ui. a kompetenciának egy bizonyos szintet vagy küszöböt kell elérnie ahhoz,
hogy az illető személyt cselekvőképesnek tekinthessük), hanem mindenkor sokféle
tényezőtől függő fogalom. A belátási képességet (kompetenciát) mindenekelőtt a
meghozandó döntés körülményei, tétje és jellege határozza meg, ezért – röviden
szólva – a belátási képesség döntés-specifikus, illetve döntés-relatív fogalomnak tekin-
tendő. Ezt a modellt másképpen – Buchanan és Brock nyomán – a kompetencia
csúszó-standardjának szokás nevezni. De mit is jelent pontosabban ebben az ösz-
szefüggésben a „csúszó” jelző?

Az orvosi etikus szakemberek megfigyelése szerint egy beteg nem általában
rendelkezik vagy nem rendelkezik belátási képességgel, hanem egy adott orvosi
beavatkozás vonatkozásában, egy adott időpontban és adott körülmények kö-
zött tekinthető autonóm, belátási és önrendelkezési képességgel rendelkező sze-
mélynek, míg egy másik beavatkozás vonatkozásában, vagy ugyanazon beavat-
kozást illetően, de egy másik időpontban vagy más körülmények között esetleg
éppenséggel nem rendelkezik vele.19

Nem tűnik logikátlannak a mindennapos orvosi gyakorlat, miszerint ha egy
beteg nem ellenkezik orvosával, amikor az életét megmenteni szándékozó beavat-

Patsch Ferenc SJ

– 88 –

17 Vö. a 2001. évi XV. törvény a cselekvőképességgel, gondnoksággal összefüggő egyes törvé-
nyek módosításáról. 17 § (1).

18 Vö. KOVÁCS JÓZSEF: Bioetikai kérdések a pszichiátriában és a pszichoterápiában, Medicina,
Budapest, 2007, 284–285.

19 Vö. KOVÁCS JÓZSEF: Bioetikai kérdések a pszichiátriában és a pszichoterápiában, i. m. 286–287.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 88    (Black/Black plate)



kozást javasol, akkor általában nem kérdőjelezzük meg a belátási képességét. Ennek
oka az a közgondolkodást is mélyen átjáró bizalom, miszerint általában hajlunk
annak jóindulatú és ésszerű feltételezésére, hogy az orvos javaslata a beteg egész-
ségügyi érdekeit szolgálja, és hogy ez egybeesik a beteg kívánságával. Ám ha a beteg
a kezelést elutasítja, felvetődik a kérdés: vajon tudja-e, hogy mit cselekszik? Meg-
alapozottnak látszik tehát, hogy általános szabályként fogalmazzuk meg: „amikor
a döntés tétje nagy, a lehető legnagyobb mértékű belátási képességet kell megkö-
vetelni […]. Amikor ellenben a döntésnek csekély a kockázata vagy szinte egyál-
talán nincs következménye az illető jólléte szempontjából, […] az illető önrendel-
kezési jogának kell elsőbbséget élveznie, s ezért kis belátási képesség is elegendő az
önrendelkezési jog tiszteletben tartásához.”20 Így tehát a cselekvőképesség elisme-
réséhez szükséges belátási képesség attól függ, hogy a döntés az illető egészségügyi
jóllététre milyen kockázatot jelent (feltételezve ti., hogy az illető egészségügyi jólléte
általában egybeesik a saját értékrendje szerinti jóllétével). A már eddig is elmon-
dott befolyásoló tényezők mellett fontos kiemelni, hogy a döntéshozatali képesség
(kompetencia) nemcsak a döntési helyzetben levő személy kognitív képességeinek
szintjétől függ, hanem a döntés körülményeitől is, amennyiben abba belejátszik a
döntést hozó hangulata, pszichés és mentális állapota, szorongási szintje, stressztűrő
képessége stb. is. A döntés körülményein túl a kompetencia (belátási képesség)
egyúttal feladat-specifikus is, ami azt jelenti, hogy azt, hogy az illető az adott konk-
rét feladat megkövetelte belátási képességgel rendelkezik-e, csak a feladat sikeres
végrehajtásához igényelt képességek és a beteg aktuális belátási képessége össze-
mérése alapján lehet megállapítani. A belátási képesség fogalmának döntés-spe-
cifikus jellegéből következően a belátási képesség romlása általában sohasem tel-
jes, sohasem minden döntésre kiterjedő.21 Még egy pszichiátriai zavar sem jelent
automatikusan csökkent belátási képességet. A belátási képesség szintje továbbá
időről időre változó, a beteget körülvevő környezettől és a körülményektől is
függő lehet, s ezért nem kerülhető el a belátási képesség folyamatos, esetről esetre
történő megítélése.22

Indokoltnak látszik tehát a belátási képesség csúszó standardja alapján a dön-
téshozatali képesség (kompetencia) elismeréséhez csekélyebb belátási képességet
megkövetelni abban az esetben, ha a beteg érdekében álló, a beteg egészségügyi
jóllétét biztosító döntés születik. A beteget így könnyebben cselekvőképesnek mi-
nősíthetjük, és önrendelkezési jogát is tiszteletben tarthatjuk. Minél kisebb súlyú

A helyzetfüggő segítés etikája

– 89 –

20 KOVÁCS JÓZSEF: Bioetikai kérdések a pszichiátriában és a pszichoterápiában, i. m. 297.
21 KOVÁCS JÓZSEF: Bioetikai kérdések a pszichiátriában és a pszichoterápiában, i. m. 326.
22 KOVÁCS JÓZSEF: Bioetikai kérdések a pszichiátriában és a pszichoterápiában, i. m. 327–328.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 89    (Black/Black plate)



egy döntés a beteg egészségére és fizikai jóllétére nézve, annál alacsonyabb szintű
belátási képességet is elegendőnek lehet tartani a döntés tiszteletben tartásához,
vagyis az adott szituációban az illető autonómiája elismeréséhez. Másrészt viszont,
minél kockázatosabb egy döntés az illető személyre nézve, vagyis minél nagyobb
veszélynek tenné ki fizikai egészségét, ha döntését az orvosok tiszteletben tartanák,
annál inkább szükség van a döntéshozó belátási képessége (kompetenciája) meg-
követelésére (azaz annak biztosítására, hogy az illető a döntését a következmények
pontos ismeretében, azok alapos megértése és körültekintő mérlegelése után hoz-
hassa meg). Ezt nevezzük röviden a döntési képesség csúszó-változó standardjá-
nak (sliding scale).

A fentiekben – a részletek említése nélkül – egy közelmúltban zajló orvoseti-
kai vitában foglaltam állást, amely a döntési kompetencia veszéllyel összefüggő
standardjának (risk-related standard) kérdése körül zajlott, az 1990-es évektől
fogva, a Bioethics folyóirat hasábjain. A vitában számos „pro”23 és „contra”24 érv
hangzott el. A magam részéről úgy vélem – mint azt fentebb igyekeztem bizo-
nyítani is –, hogy helyesnek látszik elismerni a józan ész diktálta szabályt, mi-
szerint nagyobb veszély esetén nagyobb döntési kompetenciát (autonómia-szin-
tet) kell megkövetelni a felelős (és jogilag érvényes) döntéshozatalhoz; ennek
hiánya esetén pedig – a döntéssel kapcsolatos kompetencia-szint és autonómia
meglétének fordított arányában – jogosult a protektív-gyámolító segítői maga-
tartás (avagy egyfajta mérsékelt paternalizmus). Bár méltánylandó a veszély-
függő standard ellenzőinek törekvése, mely az emberi személy autonómiájának
(és szabad döntései által is gyakorolt személyi méltóságának) tiszteletben tartá-
sára irányul,25 mégis logikusnak és – a segített jólléte érdekében – messzeme-
nően megalapozottnak látszik a körülményeket is (és nem csak a személyes
kompetencia úgynevezett „küszöb standard” szerint megállapított értékét, il-

Patsch Ferenc SJ

– 90 –

23 Dan W. Brock és Allen E. Buchanan nyomdokain JAN WILKS: Asymmetrical Competence,
Bioethics 13 (1999/2) 154–159; JAN WILKS: The Debate Over Risk-Related Standard of
Competence, Bioethics 11 (1997/5) 410–420.

24 MARK R. WICCLAIR: Patient Decision-Making Capacity and Risk, Bioethics 5 (1991/2)
91–104; MARK R. WICCLAIR: The Continuing Debate Over Risk-Related Standards of
Competence, Bioetics 13 (1999/2) 149–153; GITA S. CALE: Risk-Related Standards of
Competence. Continuing the Debate Over Risk-Related Standards of Competence,
Bioethics 13 (1999/2) 131–148; JOSEPH P. DEMARCO: Competence and Paternalism,
Bioethics 16 (2002/3) 231–245.

25 Vö. mások mellett még ALASDAIR MACLEAN: Now You See It, Now You Don’t: Consent And
The Legal Protection Of Autonomy, Journal of Applied Philosophy 17 (2000/3) 277–288.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 90    (Black/Black plate)



letve a cselekvés szándékát) figyelembe venni egy adott döntés erkölcsi és jogi
érvényességének megítéléséhez.

Nagyobb fokú autonómia kockázatosabb döntést is legitimál; e nagyobb
mértékű autonómiát és döntési kompetenciát tehát a döntéssel járó veszély mér-
tékével arányban kell megkövetelni. Mint láttuk, ez a megközelítés a szakiroda-
lomban a kompetencia mozgó vagy „csúszó standardjának” (sliding scale) ne-
vezett jelenség.26 Általánosságban véve hogyan vonatkoztassuk mármost ezeket
a felismeréseket olyan segítői helyzetekre, ahol – akaratlagosan vagy önkénte-
lenül – befolyásolás történik?

3. „HELYZETFÜGGŐ SEGÍTÉS/BEFOLYÁSOLÁS”? – A SZITUATÍV VEZETÉS
MODELLJÉNEK EGY LEHETSÉGES TOVÁBBFEJLESZTÉSE

Mi igazíthat el bennünket az e dolgozat első részében némiképp részletesebben elem-
zett két modell (a paternalizmus és az autonómia) erkölcsileg helyes arányát ille-
tően? – ezzel a kérdéssel zártuk e dolgozat első részét. Már az eddigi áttekintés so-
rán is láttuk, hogy mind a szélsőséges („kemény”) paternalizmus, mind pedig a liberális
(individualista) autonómia-felfogás önmagában súlyos etikai kétségeket támaszt. De
vajon igazuk van-e azoknak, akik a két álláspont kizárólagosságot hangsúlyozzák?
Avagy eljárhatunk úgy is, hogy – úgymond – „a kecske is jóllakjék” s eközben „a
káposzta is megmaradjon”?27 Világosabban szólva: létezik-e összekötő kapocs a két
szélsőség között?28 A cselekvőképesség fentebb ismertetett „csúszó” standardja eti-
kai álláspontján állva most ennek felvázolására teszünk kísérletet.

E dolgozat első részében láttuk, hogy a segítő (szülő, nevelő/pedagógus,
orvos/etikus, pap/misszionárius) erkölcsi felelőssége növekedésével – ami a dön-
tés következményeinek súlyosságával egyenes arányban áll – általában arra érez
növekvő késztetést, hogy engedjen paternalista tendenciáinak, és nehezen nyug-
szik bele abba, hogy segítettje az általa javasolt vagy jónak tartott döntéssel el-
lentétes következtetésre jusson. Ugyanakkor – az autonómia alapelve és az ál-
talunk is osztott kliensközpontú megközelítés értelmében – nyilvánvalóan arra

A helyzetfüggő segítés etikája

– 91 –

26 Vö. MARK R. TONELLI: Substituted Judgment in Medical Practice: Evidentiary Standards
on a Sliding Scale, Journal of Law, Medicine & Ethics 25 (1997) 22–29.

27 DAVID J. GARREN: Paternalism, Part II, Philosophical Books 48 (2007/1) 59.
28 MIKE J. MCNAMEE – HELEN SHERIDAN – JOHN BUSWELL: Paternalism, professionalism

and public sector leisure provision: the boundaries of a leisure profession, Leisure Studies 19
(2000/3) 199–209.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 91    (Black/Black plate)



is szükség van, hogy saját direkt segítői beavatkozásának módját a segítő kö-
vetkezetesen a másik félhez (aki lehet felnőtt hozzátartozó, tanítvány, kli-
ens/páciens, illetve vallási érdeklődő), az ő döntéshozatali és belátási képessé-
géhez igyekezzék igazítani (mindezt akár saját hajlamainak, gyámkodásra
irányuló tendenciáinak korlátozása árán is).

Általános elvként leszögezhető, hogy egy adott döntés tekintetében elégsé-
ges autonómia-szintet mutató emberek esetében, akik önrendelkezési jogukkal
és képességükkel arányosan magas szabadsági és felelősségi fokon képesek élni,
megengedhetetlen a paternalisztikus magatartás (azaz döntési képességeik kor-
látozása) – éspedig a segítettek ezen szabadsági és felelősségi fokával fordított
arányban. Másként kifejezve: minél autonómabb a segített, a segítő erkölcsi
kötelessége annál inkább tiszteletben tartani ezt az autonómiát, és mintegy
„visszahúzódni”, azaz saját gyámkodó (paternalista) és önérvényesítő (asszer-
tív) tendenciáit háttérbe szorítani.

Ha ábrával akarnánk kifejezni az elmondottakat, egy egyszerű – a szituatív
vezetés Hershey és Blandchard által kidolgozott modelljéből merített – ötlet
jöhet a segítségünkre. Forgassuk most egymásra a korábban (lásd Sapientiana
2010/1) felvázolt koordináta rendszereket. A segítő paternalisztikus tendenciáit
és a segített autonómiáját szemléltető vízszintes nyilak most egymás felé mutat-
nak, szemléltetve, hogy a segítő paternalizmusának és direktivitásának ezennel
a segített autonómiája és asszertivitása javára, annak fordított arányában vissza
kell húzódnia. A függőleges tengelyek eddig a segítő és a segített felelősségét
ábrázolták, mely a veszély növekedésével egyenes arányban nőtt. Tekintsünk
most el a veszélyességi faktortól. A két ellentétes irányú nyíl most a segített és
a segítő erkölcsi felelősségét ábrázolja (ez korábbi ábráinkban éppen a veszély-
faktorral korrelált), jelezve, hogy az egyik növekedése elvileg szükségképpen a
másik csökkenését eredményezi (s ez akkor is igaz, ha – a dolog természeténél
fogva – a mindenkori konkrét arány megállapítása eseti kérdés, amely gyakor-
latilag mindenkor jelentős bizonytalanság forrása). A kliensközpontú szemlélet
értelmében a folyamat nyilvánvaló – ha úgy tetszik pedagógiai – célja a segített
maximális autonómia- és felelősségi szintjének elősegítése az adott kontextuson
belül (ám nem annak mindjárt és automatikusan végzetes következményeket is
megengedő érvényesítése árán). A segítői helyzet e kontextuális modelljében
tehát a segítettnek kell a középpontban állnia; mintegy ő határozza meg a se-
gítő-segített interakció „ritmusát” és mértékét. Ebben az értelemben a min-
denkori segítő (szülő, nevelő/pedagógus, orvos/etikus, pap/misszionárius) min-
denkori feladata marad, hogy a maga eszközeivel előmozdítsa segítettje morális
kompetenciájának növekedését, erősödését, érlelődését. Szerepe tehát – még éles

Patsch Ferenc SJ

– 92 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 92    (Black/Black plate)



nézetkülönbség esetén is – alárendelt, szerény, mintegy „szolgálói” szerep: ön-
maga megszüntetésére (illetve – a hegeli dialektika értelmében – megszüntetve-
megőrzött-felemelésére) irányul, miközben a legszigorúbban hagyja magát ve-
zettetni mindenkori segítettjének (gyermekének, neveltjének/tanítványának,
páciensének/kliensének, illetve vallása iránt érdeklődő felebarátjának) képességei
és igényei által. Ám ugyanez a segítő – szigorúan ugyanezen képességek és igé-
nyek mentén – egyúttal beavatkozni, befolyásolni is hivatott a döntéshozatal fo-
lyamatát; hiszen tekintélyi szerepe révén ennél nem is vállalkozhat kevesebbre.

A segítői kapcsolatban interakció zajlik, amely során akarva-akaratlanul – a
neves német filozófus, Hans-Georg Gadamer (1900–2002) szavával szólva – „ho-
rizont-összeolvadás” (Horizontverschmelzung) jön létre a véleményüket kifejező
felek között.29 A dialógusban résztvevők kölcsönösen hatnak egymásra, befolyá-
solják egymás véleményét. Ezen oda-vissza mozgásban mindenekelőtt a segítő fel-
adata marad a másik „tempójának” figyelembevétele (és segítettje autonómia-szint-
jének erre tekintettel való emelése). A fent leírt modellt a segítő „tennivalója”
(erkölcsileg helyes magatartása) szempontjából az alábbi ábrával szemléltethetjük:

A helyzetfüggő segítés etikája

– 93 –

29 „Már eleve horizonttal kell rendelkeznünk, hogy egy szituációba […] belehelyezkedjünk” –
írja Gadamer. Egy másik horizontjába belehelyezkedni viszont „[n]yilván nem egyszerűen azt

S3
„edző”,
döntést
delegáló

S4
felhatalmazó

S1 
irányító, 
a döntést
befolyásoló

S2
támogató

a segített (döntésspecifikus)
autonómiájának mértéke

a segítő paternalizmusának
erkölcsileg legitim mértéke

a segített (döntésspe cifi kus)
felelősségvállalásiszintje
(ill. döntési hajlandósága)

segített

segítő

1. ábra: Az összeolvadt horizontok modellje a segítő–segített
közös döntéshozatalának folyamatában

a 
se

gí
tő

 e
rk

öl
cs

ile
g 

he
ly

es
fe

le
lő

ss
ég

vá
lla

lá
si 

sz
in

tje
(il

l. 
dö

nt
és

i h
aj

la
nd

ós
ág

a)

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 93    (Black/Black plate)



S1 (Alacsony autonómia-szintű segített magas felelősségvállalási hajlandósággal;
erősen paternalista segítő, kevés késztetéssel a másik döntéséért való felelős-
ségvállalás iránt.) Ez a helyzet például egy fogyatékos fiatal esetében, aki pap
akar lenni. A segítő dolga, hogy igyekezzék őt irányítani, befolyásolni, tu-
datosan lebeszélni róla.

S2 (Kevéssé autonóm segített, csekély felelősségérzettel és döntési hajlandóság-
gal; erősen paternalista segítő, aki határozott döntési hajlandósággal és fele-
lősségérzettel rendelkezik.) Ez a helyzet például egy enervált/hospitalizált
szindrómákat mutató páciens esetén, aki pillanatnyilag képtelen a saját sor-
sát intézni. A segítő feladata elsősorban támogatni őt, sőt, akár időlegesen
teljesen át is vállalni tőle a felelősséget.

S3 (Autonóm segített csekély felelősségérzettel és döntési hajlandósággal; ala-
csony paternalista késztetésű, döntésmotivált segítő, aki átérzi saját felelős-
ségét.) Ez a helyzet például életkérdéseivel szüleihez vagy más tekintélyi sze-
mélyekhez menekülő, nekik szívesen alárendelődő kliens esetében. A segítő
feladata itt elhárítani, visszadelegálni a döntést, „edzeni”, erősíteni kliense au-
tonómiáját.

S4 (Kompetens és döntésmotivált/felelősségteljes segített; alacsony paternaliz-
mus-szintű segítő kis felelősségérzettel és döntési hajlandósággal.) Ez a hely-
zet például egy a segítőétől eltérő vallású érdeklődő esetén, aki meggyő -
ződéses és elégedett követője saját hitének. A segítő dolga így mindössze
felhatalmazni őt saját döntései meghozatalára.

Természetesen a horizontok összeolvadását a segítő beszélgetésekben más
szerzők is észrevették és jelentőségét is igyekeztek kiaknázni.30 A fogalom óri-
ási előnye, hogy – szemben a posztmodernben divatos „összeférhetetlenség”
(incommensurability) koncepcióval – sikeres modellt nyújt a meg nem értés és

Patsch Ferenc SJ

– 94 –

[jelenti], hogy eltekintünk önmagunktól”. Hiszen a „másik szituációba éppen hogy önma-
gunkat is magunkkal kell vinni. […] A megértés inkább mindig az ilyen állítólag magukban
véve létező horizontok összeolvadása.” HANS-GEORG GADAMER: Igazság és módszer. Egy filozó-
fiai hermeneutika vázlata, Gondolat, Budapest, 1984, 216; 217 – kiemelés az eredetiben.

30 HYUN HÖCHSMANN: Foreseeing a fusion of horizons – Gadamer, Quine, and Chung-Ying
Cheng, Journal of Chinese Philosophy 34 (2007/1) 128–149; CHRISTOPHER SHELLEY:
Epistemology and Methods in Individual Psychology: Toward a Fusion of Horizons with
Hermeneutics, The Journal of Individual Psychology 56 (2000/1) 59–73; KARSTEN R.
STUEBER: The psychological basis of historical explanation: reenactment, simulation, and
the fusion of horizons, History and Theory 41 (February 2002) 25–42.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 94    (Black/Black plate)



a félreértés ténylegesen fennálló veszélye ellenére is számos alkalommal tényle-
gesen létrejövő szótértés leírására, mind személyes szinten, mind pedig a kultúr-
és vallásközi kapcsolatok vonatkozásában.31

Ha a heideggeri-gadameri filozófiai hermeneutikai a dialógus művészete,
akkor e tekintetben nagyon sok tanulnivalója van tőle a segítői (szülői/peda-
gógusi, orvosi/etikusi, lelkipásztori/misszionáriusi) praxisnak.32 Annak érdeké-
ben, hogy meghalljuk a másik valódi igényeit, a szakirodalomban Anthony G.
Tuckett jó érzékkel bíztat a kérdezés művészetének elsajátítására.33

4. ÖSSZEFOGLALÁS – EGY LÉNYEGES KIEGÉSZÍTÉSSEL

Kérdésfeltevésem szempontjából – reményeim szerint – kielégítően bizonyítást
nyert a végkövetkeztetés: a segítői helyzetben éppoly hibás volna a túlzott pa-
ternalizmus gyakorlata, mint annak teljes elvetése („puha” formájában is). Más-
képpen fogalmazva: erkölcsi szempontból sem az autonómia kizárólagosságá-
nak állítása, sem az autonómia semmibevétele nem helyeselhető álláspont.
Ehelyett a vizsgált két alapbeállítódás erkölcsileg helyes arányát a segítői hely-
zetben „csúszó skála” segítségével, esetről-esetre kell mérlegelni; hiszen ennek
mértékében a segített személy mindig körülmény- és döntésspecifikus belátási
képessége (autonómiája) és a segítő befolyásolási hajlandósága (paternalizmusa)
alapjában véve fordított korrelációban állnak.

Lényegesnek tűnik azonban végezetül egyetlen kiegészítő észrevételt ten-
nem. Az egész kérdéskomplexum fenti tárgyalásakor – amely jórészt angolszász,
vagy angolszász befolyás alatt álló szerzők alapján történt – lényegében mellőz-
tem az „igazság” és a „jóság” erkölcsi kategóriáit. Ennek oka, hogy e kategóriák
lényegében kívül esnek a fenti szerzők (poszt)modern problémahorizontján. Ez

A helyzetfüggő segítés etikája

– 95 –

31 AMANI ALBEDAH: A Gadamerian Critique of Kuhn’s Linguistic Turn: Incommensurability
Revisited, International Studies in the Philosophy of Science 20 (2006/3) 323–345.

32 CHARLES BINGHAM: The Hermeneutics of Educational Questioning, Educational Philosophy
and Theory 37 (2005/4) 553–565; ROXANNE K. VANDERMAUSE: The poiesis of the question
in philosophical hermeneutics: Questioning assessment practices for alcohol use disorders,
International Journal of Qualitative Studies on Health and Well-being 3 (2008/2) 68–76.

33 „Egyszerűen kifejezve – írja–, az a módszer, amivel megtudhatjuk, mit akar egy kompetens
idősgondozott tudni a saját állapotáról: az, hogy megkérdezzük őt.” ANTHONY G. TUCKETT:
On paternalism, autonomy and best interests: Telling the (competent) aged-care resident what
they want to know, i. m. 171.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 95    (Black/Black plate)



a tény persze már önmagában is tanulságos; jóllehet elemzése e helyt nem fel-
adatunk. Végzetes hiba volna azonban úgy tekinteni, mintha e kategóriák ne
játszanának szerepet a segítő foglalkozásúak etikájának mindenkori konkretizá-
lásában – s talán különösen is igaz ez a lelkipásztori (papi/misszionáriusi) be-
szélgetésekre, mely természeténél fogva erkölcsi természetű.

Az igazság továbbadása persze minden pedagógusnak is szent feladata, ta-
nítványaival szembeni kötelessége. Ugyanígy – jóllehet az élet nem abszolút er-
kölcsi érték – minden orvos páciensei életének, fizikai javának védelmére es-
küszik. Az azonban egészen nyilvánvaló, hogy az igazság ismerete, az arról való
felvilágosítás követelménye a hozzá forduló java érdekében mindenkinél jobban
kötelezi a hithirdetőt. A kinyilatkoztatás ismerője nem hallgathatja el meggyő-
ződését, beszélnie kell arról, amit látott és hallott (vö. ApCsel 4,20). Segítőként
– merítse bár kritériumait a természettörvényből, vagy az isteni önkinyilatkoz-
tatásából – erkölcsi kötelessége a felismert igazságok továbbadása. Ez a fajta
„abszolutisztikus” megközelítés persze – megeshet – idegenül és provokatívan
hangzik a mai füleknek; pluralista, egalitariánus és demokratikus érzelmű, nyu-
gati típusú társadalmi közegünk az ilyen érvelést gyakran elutasítja a „politika-
ilag korrektség” nevében. Ha azonban valóban segíteni akarunk másoknak,
nem mondhatunk le arról, hogy vallási és erkölcsi kérdésekkel is szembesítsük
őket; különösen abban az esetben, ha az illető autonóm módon kidolgozott
nézetei és döntései eltérnek az isteni kinyilatkoztatásból megismert Igazságtól
és Jóságtól. Ez persze nem jelenthet zöld utat annak, hogy másokra próbáljuk
rákényszeríteni saját erkölcsi vagy vallási-hitbeli meggyőződésünket. Arra azon-
ban kétségkívül felhív, hogy az Igazság iránti tiszteletből (s a másik személy
iránti tisztelettel teljes összhangban, mely éppen ebben az Igazságban gyökere-
zik) adott esetben nyíltan ki merjük fejezni: „Nem tudok egyetérteni valamely
döntéseddel, és nem helyeslem azt, mert ellentétben áll Jézus Krisztus tanítá-
sával!” Mindez nem szükségképpen jelent intoleranciát; létezik ugyanis az ab-
szolút igazság toleráns képviselete (amint létezik a mindent elfogad(tat)ás zsar-
noksága, a tolerancia diktatúrája is).34 A keresztény egyház teológiájának fő
vonulata éppen erre az alázatos, türelmes, minden nyomásgyakorlást kerülő,
ám az Igazság mellett elkötelezett kiállásra bátorítja tagjait, mivel kétezer éves
tapasztalata, hogy eszméi az érintettek legjobb érdekeit szolgálják.

A domináns nyugati kultúra által népszerűsített egyoldalú elmozdulás a pa-
ternalizmustól az autonómia felé talán azért gyakorol ilyen ellenállhatatlan von-
zást, mert – egyrészt – a jóléti, ún. „első” világban „az atyák hagyományai” fo-

Patsch Ferenc SJ

– 96 –

34 Vö. BENOIT LOBET: La verità può essere tollerante?, Città Nuova, Roma, 1995.

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 96    (Black/Black plate)



kozatosan feledésbe merültek; másrészt a fejlődő világot mintha megbabonázná
a talmi csillogás, a Nyugat gazdasági prosperitása. Csakhogy – s itt a radikális
hermeneutika érvelése visszájára fordítható – senki sincs a „tiszta ész” állapotá-
ban: valójában mindannyian előítéleteink hatása alatt állunk.35 A Gadamer-féle
előzetes megértés (Vorverständnis) annál inkább befolyásol bennünket, minél
kevésbé tudatosítjuk magunkban hatását. A minden normatív iránymutatást
nélkülöző radikális perspektivizmussal szemben vajon nem jelent-e elfogadha-
tóbb alternatívát a XX. századi nagy német teológus, Karl Rahner (1904–1984)
álláspontja, aki szerint kiindulásképpen ki-ki mintegy előzetesen bizalmat sza-
vazhat annak az előfeltevés-halmaznak, amelybe beleszületett,36 azáltal is –
mintegy anonim módon – rábízva magát az isteni gondviselésre (s ez igaz min-
den eszmetörténeti hagyományra, sőt a vallásra is!).37 Persze senkinek sem kell
itt megállnia. Az autonóm erkölcsi döntésre való képességet ugyanis nem az által
nyerjük el, hogy minden befolyástól függetlenítjük magunkat (ami lehetetlen),
hanem azáltal, hogy konkrét körülményeink között fokozatosan igyekszünk rá-
nevelni magunkat a lelkiismeret, azaz a Szentlélek indításainak követésére. Ezt
neveli, tisztítja és legbiztosabb formában közvetíti a megszentelt hagyomány, a
Szentírás és a tanítóhivatal. A helyzetfüggő segítés tehát nem csupán a „helyzet -
től” függ: a természeti és az isteni törvény is befolyásolja.

A helyzetfüggő segítés etikája

– 97 –

35 A teológus Karl Rahner megfogalmazásában: „A [...] semleges ismeret, az [...] ‘objektivitás’
a filozófia veszélyes elvonatkoztatása [...]” In ID.: Az Ige hallgatója. Vallásfilozófiai alapve-
tés, Gondolat, Budapest, 1991, 116.

36 Vö. – egyebek mellett – KARL RAHNER: Was ist Häresie? in ID.: Schriften zur Theologie V,
Benziger, Einsiedeln, 1962, 527–576, kül. 553. sk.

37 A témával kapcsolatban vö. KARL RAHNER vallásokkal mint üdvözítő struktúrákkal és azok le-
gitimitásával (valamint annak határaival) foglalkozó cikkeit, melyek közül lényegében mind-
össze négy tanulmány tartalmazza vallásteológiájának legfontosabb észrevételeit: Das
Christentum und die nichtchristlichen Religionen [magyarul: Kereszténység és a nem keresz-
tény vallások, in ID.: Isten: rejtelem, Egyházfórum, Budapest, 1994, 51–66.] (1961) (Schriften
zur Theologie V, Benziger, Einsiedeln, 1962, 136–158); Kirche, Kirchen und Religionen [Egy-
ház, egyházak, vallások] (1966) (Schriften zur Theologie VIII, Benziger, Einsiedeln, 1967, 355–
373); Jesus in den nichtchristlichen Religionen [Jézus Krisztus a nem keresztény vallásokban]
(1974) (ez kisebb változtatásokkal megjelent a Hit alapjai [1976] c. kötetben: Schriften zur
Theologie XII, Benziger, Einsiedeln, 1975, 370–383. = Grundkurs des Galubens. Einführung in
den Begriff des Christentums, Herder, Freiburg im Breisgau, 1976, 303–312); végül az Über
die Heilsbedeutung der nicht-cristlichen Religionen [Nem keresztény vallások üdvözítő jelen-
tőségéről] (1975) (Schriften zur Theologie XIII, Benziger, Einsiedeln, 1978, 341–350).

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 97    (Black/Black plate)



ANTONIO GASCÓN SM

Közösségmodellek a Mária Társasága
szerzetesközösség történetében

A Mária Társasága csaknem kétszáz éves történelme során nagy változásokat ért
meg annak formája, ahogyan az evangéliumi testvériséget megélték a marianista
szerzetesi közösségben, és változott az is, ahogyan a közösséget megszervezték
a megszentelt élet jellegzetes tartalmi jegyeinek (fogadalmak, imádság stb.) meg-
élése érdekében. Egyvalami mégis összeköti az összes marianista nemzedéket: az
alapítói karizma.

MINDEN SZERZETESKÖZÖSSÉG HÁROM ÁLLANDÓ ÖSSZETEVŐJE

Meglátásom szerint három marianista közösségmodellt állapíthatunk meg a
XIX. és XX. század során. Az elsőt az alapítás karizmatikus időszakában, a má-
sodikat a társaság klasszikus életszakasza során, a tanítórend alakjában, a har-
madikat pedig a II. Vatikáni Zsinat óta kialakult helyzetben. Ahhoz, hogy he-
lyesen értsük e három modellt, figyelembe kell venni az alábbi három
összetevőt, amelyeknek szerepe van minden szerzetesközösség kialakulásában.

1. A teológiai összetevő: minden szerzetesközösség az evangéliumi testvériség egy
sajátos tapasztalatából születik meg, amelynek modellje Jézusnak a tanítványokkal
megélt közössége, illetve az apostolok körüli első jeruzsálemi közösség.

2. A társadalmi-kulturális összetevő: amikor mi emberek egybegyűlünk, az
adott korban érvényes modellek szerint szerveződünk. Az Egyház története
során a szerzetesi közösségek az adott kor társadalmi modelljeit utánozták: főúri,
feudális, parlamentáris és alkotmányos liberalizmus stb.; és természetesen fi-
gyelembe vették a szerzetesi csoport közös céljait.

3. Az egyházi közösségek bár hajlamosak átvenni az adott kor társadalmi-kul-
turális modelljeit, nem másolják azokat minden részletükben, hanem miközben
másolják e modelleket, erős társadalmi kritikának is alávetik őket az evangéliumi

SZERZETESSÉG Sapientiana 3 (2010/2) 98–112..

– 98 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 98    (Black/Black plate)



testvéri közösség fényében. Minden emberi szerveződés ugyanis (a családot is
beleértve) magában hordja egyeseknek mások feletti uralmát is. Ezzel szemben
a szerzetesközösség az Eucharisztia dinamizmusából ered, abból a húsvéti va-
csorából, amelyet Jézus elköltött apostolaival. A Mester arra tanít minket, ami-
kor Krisztus testét és vérét egymással megosztjuk: „A királyok uralkodnak a né-
peken […]. Közöttetek ne így legyen, […] az elöljáró pedig mintha szolga volna.
Én úgy vagyok köztetek, mintha a szolgátok volnék” (Lk 22,25–27).

Éppen ezért a marianista szerzetesközösségek történelmi modelljeinek le-
írása közben igyekszem majd bemutatni azt, hogy miként jut kifejezésre az
előbbi három összetevő.

TÖRTÉNELMI HATÁSOK A MARIANISTA KÖZÖSSÉG KIALAKÍTÁSÁRA

Minden marianista szerzetesközösséget – akárcsak a Mária Társaságának egészét
– három történelmi hatás befolyásol:

1. Említettük már a marianista karizma adományát. Minden szerzetesközös-
ség újraéli az alapító és tanítványai karizmatikus tapasztalata alapján létrejött ala-
pítói evangéliumi testvéri közösséget. Példaként említhetjük közösségeink vegyes
összetételét és a három hivatalt, amelyeknek karizmatikus [alapítói] eredetük van.

2. Befolyással van ránk a Katolikus Egyház önfelfogása, ahogyan azt törté-
nelme adott időszakában megéli. Esetünkben egy olyan Egyházzal éltünk egy
időben, amely tökéletes társadalomként fogta fel magát, erős jogi szervezetként
épült fel, igen-igen központosított és uniformizált volt. Ennek eredménye egy
olyan Egyház lett, amely magába zárkózott, és szembenálló helyzetet vett fel a
modern szekularizált társadalommal.

3. Végül hatást gyakorolt a marianista közösségmodellre (akárcsak a XIX. és
XX. századi Egyházra) a modern állam – amely alkotmányos alapokon köz-
pontosította és racionálisan építette fel önmagát –, a hatalommegosztás, a par-
lamentarizmus és a polgárjog. Ennek megfelelően a Mária Társasága – akárcsak
minden helyi közösség – olyan előírásokat követve szerveződik, amelyeket egy
egyetlen és központi testület ad ki.

4. Mindezeken túl számolnunk kell minden marianista közösség végcéljával:
a küldetéssel. A közösség ugyanis mindent a neki adott küldetés érdekében szer-
vez meg, hiszen – karizmatikus eredete révén – az egész marianista közösség
egyfajta folyamatos küldetésként érti magát. A küldetés tehát, amely akár egy
közös intézményben, akár különféle személyes feladatokban ölt testet, megha-
tározza a közösségi modellt.

Közösségmodellek a Mária Társasága szerzetesközösség történetében

– 99 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 99    (Black/Black plate)



Miután bemutattam ezeket a tényezőket, továbblépek annak a három maria -
nista közösségmodellnek a leírására, amelyek meglátásom szerint jellemezték
rövid intézményes életünket.

1. MODELL: AZ EVANGÉLIUMI TESTVÉRI KÖZÖSSÉG KARIZMATIKUS
MEGTAPASZTALÁSA A KIS SÉGUR UTCÁBAN

(1817. NOVEMBER 25-TŐL 1819 MÁJUSÁNAK KÖZEPÉIG)

A Mária Társasága alapító tagjainak Ségur utcai életközössége csupán másfél évig
tartott. Az itt szerzett tapasztalat mégis minden marianista közösség alapelveként
és alapjaként kell hogy megmaradjon, mivel ebben fejeződött ki ennek a Katoli-
kus Egyházban újonnan született szerzetesi csoportnak a törekvése és identitása.

Azok, akik az első marianista szerzetesközösség tagjai voltak, azért döntöt-
tek a közös élet mellett, mert valódi spirituális tapasztalatban részesültek a bol-
dog Chaminade vezetésével tartott lelkigyakorlaton. 1817. október 2-án, a lel-
kigyakorlat utolsó napján kifejezték, hogy szándékukban áll szerzeteséletet élni
egy olyan új intézmény keretein belül, amelyet hamarosan megalapítanak. Az
első összejövetelek eredményeként megállapítottak öt alapelvet, amelyek az új
intézmény sarokköveit alkotják: 1. igazi szerzetesi közösség lesz, amelyet az első
idők lelkesedése jellemez; 2. vegyes lesz, azaz papokból és világiakból áll majd;
3. alapvető feladata a középosztálybeli fiatalok nevelés lesz, 4. továbbá a misz-
sziók, a lelkigyakorlatok, valamint kongregációk alapítása és irányítása; 5. a
Szent Szűznek ajánlják és az ő oltalmára bízzák.

1817. november 24-én Auguste úr bérbe vette a Ségur utca 14. számú házat.
Másnap Chaminade megszentelte a hajlékot, Auguste pedig beköltözött. Foko-
zatosan a későbbi közösség többi tagjai is ide költöztek, összesen heten. Az első
közösség hét tagjának társadalmi és egyházi összetétele a következő változatos-
ságot mutatta: kisiparos munkások és középfokú végzettséggel rendelkezők; van-
nak, akik épphogy a betűvetéshez értenek, és vannak, akik középfokú végzett-
séggel rendelkeznek; van, aki polgári, van, aki proletár környezetből származik;
vallási szempontból pedig van, aki világi, ketten pedig szeminaristák.

Chaminade atya úgy szervezte meg a közösséget, hogy kormányzati struk-
túrát adott neki: Auguste urat tette meg elöljárónak, aki tanár volt az Estebenet
iskolában. A szeminarista Lalanne-t nevezte ki hitbuzgalmi vezetőnek (ő volt fe-
lelős a testvérek lelki életéért és a liturgiáért). A másik szeminarista, a gazdag pol-
gári családból való Collineau lett az oktatás vezetője (a vallási és világi képzé-
sért felelt). Antoine Canteau, szakmáját tekintve kádár, lett a munka vezetője

Antonio Gascón SM

– 100 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 100    (Black/Black plate)



(ő a gazdasági ügyekért felelt). Chaminade megbízta Lalanne-t, hogy a szerze-
te si közös ügyek rendezésére állítson össze egy ideiglenes szabályzatot. Az 1817
októberében tartott lelkigyakorlattól az 1818. szeptember 5-én záródó másik
lelkigyakorlatig tartó év alkotja azt a karizmatikus eseményt, amely a Mária
Társasága alapítását jelenti. Ez utóbbi lelkigyakorlaton tették le fogadalmaikat
az első marianisták. Most nem az érdekel minket, hogy mi is volt ennek az első
csoportnak a története. Csupán megkíséreljük összegyűjteni azokat a karizma-
tikus összetevőket, amelyek az első marianista közösség életét alkotják:
1. Istennek szentelik magukat és egyszerű fogadalmat tesznek, mert az a szán-

dékuk, hogy a Katolikus Egyház hagyománya szerinti valódi szerzetesi álla-
potban éljenek. Éppen ezért a közösségi élet elengedhetetlen alkotóeleme
eme új szerzetesi társulásnak.

2. Azért alkottak csoportot és éltek együtt, mert Máriának akarták ajánlani
magukat. A máriás lelkület adja a szerzetesi megszenteltség és az apostoli
odaadottság indítékát. Olyan közösség ez, amely erőteljes máriás és apos-
tolkodó identitással rendelkezik.

3. Valódi szerzetesi közösséget hoztak létre, amely azonban erőteljes laikus jel-
leggel bír mind a tagok származását és szakmáját, mind az életstílust tekintve,
hiszen klauzúra nélkül, a környező társadalomba illeszkedve és világi ruhákat
viselve éltek. Az együtt élő klerikusok és világiak egyenlő jogokkal rendelkez-
tek. Ezt az egyházjog a vegyes összetételű elnevezéssel illeti. Olyan szerzetesi
életet jelöl meg így a kánonjog, amely sem laikus, sem klerikus. A gyakorlatban
pedig a közösség nagyon is világi formák között él. A tagok közötti egyen-
lő ség az evangéliumi testvéri közösség kifejezője.

4. Az előzőekkel összhangban az új szerzetesek nem vettek fel semmiféle titu-
lust, hanem testvéreknek hívták egymást, és magázva vagy az „úr” megszó-
lítással fordultak egymáshoz, még a papokhoz is. Továbbá olyan házban lak-
tak, ahol folytathatták világi foglalkozásukat és eredeti küldetésüket, a
mariánus kongregáció működésének előmozdítását.

5. Figyeljünk föl arra, milyen nagy jelentősége van eredeti szakmájuknak és annak,
hogy kezdetben továbbra is ellátták egykori munkájukat. Arra utal ugyanis ez,
hogy a marianista életmodellbe beillesztették a kétkezi munka, az ügyvitel és a
gazdálkodás polgári értékeit. Azokat az értékeket, amelyeket az új szerzetesek
a szegénység, a testvériség és az egyszerűség evangéliumi értelmében éltek meg.

Ennek megfelelően tehát a következő lényegi karizmatikus elemek nem hiá-
nyozhatnak egyetlen marianista közösségből sem: 1. Istennek szenteltség a szerze-
tesi fogadalmak és a közösségben élt élet révén; 2. a megszenteltség és a küldetés

Közösségmodellek a Mária Társasága szerzetesközösség történetében

– 101 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 101    (Black/Black plate)



mariánus motivációja; 3. a laikus testvérekből és paptestvérekből álló vegyes kö-
zösség; 4. az egyszemélyű tekintély; az elöljáró úgy irányít, hogy feladatait leosztja,
azaz megosztja a hatalmat; ennek megfelelően az elöljáró a hitbuzgóságért, a taní-
tásért és munkáért felelős asszisztenseivel, valamint a közösségi tanáccsal irányít.

Világosan látszik, hogy e karizmatikus elemek annak a polgári ethosznak új ér-
tékeit juttatják kifejezésre evangéliumi módon, amelyben a modernitás kori val-
lás kibontakozik: a három hivatal, a klerikusokból és laikusokból álló vegyes ösz-
szetétel, műveltek és műveletlenek, egyenlő jogokkal és kötelességekkel együtt élő
polgárok és munkások: így fordítódik le az evangélium nyelvére az az új liberális
társadalom, amely felváltja az ancien régime főúri társadalmát. Ez utóbbi társa-
dalmi rétegekre tagolódott, mindenki az abszolút uralkodó uralma alatt állt, a
nemesség és a klérus viszont adómentességnek és jogi kiváltságoknak örvendett.
Az új liberális társadalom ezzel szemben szabad és a törvény előtt egyenlő polgá-
rok integrálódásából jön létre, s e polgárok olyan köz- és magánjogokkal rendel-
keznek, amelyeket törvények szabályoznak. Ez az új társadalom a hatalmat az ész
kritikus irányítása alá helyezte, amelynek eszköze az írott alkotmány és a polgári
törvénykönyv. A hatalom központosítva van az állami hivatalokban, gyakorlását
azonban megosztják három hatalmi ág között: a törvényhozói, a végrehajtó és a
bírói hatalom között. A liberális társadalmat nyitott társadalmi osztályok rétegei
alkotják. Politikailag a polgárság felváltotta a korábbi nemességet, a koronás ural-
kodót és a klérust. Anyagi eszközeivel uralma alá hajtotta a földet és a többi ter-
melőeszközt, a parasztokat, a kézműveseket, a városi iparosokat és az új ipari pro-
letariátust. Mindezekre a polgárság rákényszeríti a maga életideálját, amelynek
kifejezői: a munka, a megtakarítás, a pénz, a teljesítmény, a tisztesség és a közer-
kölcs, a törvényes társadalmi rend, a tudással és jogi jártassággal rendelkezés a
családi vállalkozás vezetése és az állami előírások bonyolult rendszerében való el-
igazodás érdekében – s mindezt azért, hogy kényelmes életet éljen. A polgárok,
akiket az ész és a tudomány ereje támogat, azt remélik, hogy kiterjeszthetik az
anyagi és erkölcsi fejlődést minden polgárra és minden népre. Ez az, amit fejlő-
dés néven emlegettek, s ez a fejlődés az, amely később mint modern mítosz, il-
let ve a polgárság számára kedvező ideológia a kritikák kereszttüzébe került.

Világos, hogy a polgári értékek univerzuma, a vegyes összetételű közösség,
a központosított, de három hivatalra osztott kormányzás, a fizikai/szakiparos
munka mint a szegénység megélésnek formája, továbbá a minden szerzetesre ér-
vényes egyetemes szabályok és rendelkezések nem mások, mint a liberális tár-
sadalom alkotóelemei, amelyeket a marianisták beépítettek közös életükbe és
munkájukba. Így élték meg modern formában a testvériség evangéliumi eré-
nyeit, az alázatot, az egyszerűséget és a szolgálatot.

Antonio Gascón SM

– 102 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 102    (Black/Black plate)



2. MODELL: AZ ERKÖLCSKÉNT MEGÉLT VALLÁSOSSÁG POLGÁRI FORMÁJA:
A SZABÁLYOZOTTSÁG

Korábban bemutattuk már a polgári ethosz összetevőit, és ezzel meghatároz-
tuk a modern társadalom és állam kulturális keretét, amelyen belül kiépült a
marianista közösség legjelentősebb modellje. Legtökéletesebb alakját ez a mo-
dell a Joseph Simler atya által szerkesztett Konstitúciókban kapta. E rendi al-
kotmányt XIII. Leó hagyta jóvá az 1891. július 10-én tartott magánkihallgatá-
son. A marianista hagyományban ez a közösségi modell a szabályozottság
elnevezést kapta. Arra utal ez a megnevezés, hogy az egész Társaság minden kö-
zössége egy egységes és központosított szervezet tagja, mindegyikükben ugyan-
azon szabályzat határozza meg a munkarendet, az imádságot, a szabadidőt, az
öltözködést, továbbá a szerzetesintézmény életének egyéb mozzanatait. Mind-
azonáltal a szabályozottságként értett szerzetesélet nem Simler atya találmánya
volt, hanem visszavezethető Chaminade atyára és tanítványaira (David Monier-ra
és Lalanna atyára), végül pedig a rendfőnöki tisztben őt követő atyák, Georges
Caillet és Jean Cheveux bontották ki teljesen. Nem meglepő, hogy a szabályo-
zottságként értett szerzetesélet fogalma az alapítóra vezethető vissza. Hiszen
Guillaume-Joseph Chaminade bár az ancien régime alatt született, egyetemi
képzettsége, majd pedig a mussidani középiskolában vállalt tanári munkája és
ügyintézői feladatköre révén – azon túl, hogy polgári családból származott –
inkább polgári, mint arisztokratikus szemléletmóddal rendelkezett.

1845-öt tekinthetjük annak a dátumnak, amely lezárja az alapítási korsza-
kot. Ez ugyanis az az esztendő, amikor megtartják az első általános rendgyűlést,
amely Chaminade atyát fölmenti a Társaság rendfőnöki tisztéből. Ettől kezdve
missziós karizmánk ragyogó szakasza nyílik meg az erkölcsként megélt vallás
polgári formája jegyében. E történelmi szakasz nyeri el marianista megfogalma-
zottságát azokban a Konstitúciókban, amelyeket 1891-ben hagy jóvá a Szent szék
Joseph Simler atya rendfőnöksége idején, aki a Mária Társasága negyedik rend-
főnöke (1876–1905). Ez az a kor, amikor a polgárság értékuniverzuma kultu-
rális értelemben uralomra jut.

Az 1891-es rendalkotmány a marianista közösséget mereven központosított
és uniformizált rendbe fogja. A közösségről szóló VIII. fejezet beszédesen a „Kö-
zösségi élet rendszabálya” címet viseli. A szerzetesek élete tehát egy aprólékos
szabályhoz igazodik, amely egyforma rendbe fogja a szerzetes közös és magán-
életének minden tettét. Ezt a fogalmat „szabályozottságnak” hívja a Konstitúciók
71. és 72. pontja. A szabályozottság létjogosultságát az adja meg, hogy haté-
konnyá teszi a közös munkát, mivel biztosítja az iskolai munka hatékonyságát

Közösségmodellek a Mária Társasága szerzetesközösség történetében

– 103 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 103    (Black/Black plate)



és sikerét. Más szóval, a szabályozottság a marianista élet egészét a küldetés függ-
vényében rendezi el; a küldetés a marianista karizma identitásának alapelve.
Ennek megfelelően a szabályozottság reprodukálja az erkölcsi érzéket, amelyet a
polgárság a vallásnak tulajdonít: az erkölcs mint társadalmi rend és mint a munka,
a megtakarítás és a teljesítmény aszketikája. Az egyházakra jut a köz- és magáner-
kölcs védelme, és ezen a módon a kereszténység hozzájárult az emberi történelem
anyagi és erkölcsi haladása mítoszának fenntartásához. Az 1891-es rendalkotmány
sikeresen oldotta meg a marianista karizma teljes inkulturációját a polgári szemlé-
letmódba, és a marianisták csatlakoztak a haladás történelmi vállalkozásához a
maguk iskolai munkájával, olyan fiatalok nemzedékeit nevelve, akik képesek fel-
nőtt katolikusként beilleszkedni a társadalomba, a családba, a munkába, az ál-
lamba és a kultúrába. A marianista karizma eme első nagy szintézisét nevezhetjük
„Simler-korszak”-nak. Ez az időszakasz egy egész századot ölel át, egészen 1950-ig,
amely egybeesik az uralkodó polgárság történelmi túlsúlyának idejével.

E száz esztendő alatt a marianista életnek ragyogó módon sikerült megnyil-
vánulnia és küldetését ellátnia. Köszönhető ez az impozáns iskolai munkának,
amelyet hatalmas elemi és középiskolákban végeztek. Voltaképpen a „Simler-
korszak” sikere abban áll, amivé a marianista iskolát tette: egy olyan apostol-
kodó intézménnyé, amely egybefogta a Chaminade atyától eredő összes sajátos
lelkipásztori tevékenységet. Nem csupán a magas iskolai teljesítmény vagy a
gyerekek körében végzett lelkipásztori, műveltségi, szabadidős stb. gyakorlatok
eredményezték ezt, hanem az a kapcsolati háló, amelyet kiépítettek a csalá-
dokkal, a szülői és öregdiák-egyesületekkel, a marianista intézményhez tarto-
zókkal, a ház barátaival stb. Mindezek a világiak így valamilyen katolikus egye-
sületnek vagy mozgalomnak a tagjai lettek, amely megvédte őket attól, hogy a
modern társadalomban elveszítsék a hitüket. A marianista szerzetesek ekként
megtették a maguk apró hozzájárulását az újkereszténység ama rendszerének
felépítéséhez, amely IX. Piusz és XII. Piusz pápasága között alakult ki azzal a cél-
lal, hogy a modernitás szekularizáló gondolkodásmódjával megütközzön. XIII.
Leó a katolikusok újfajta jelenlétét szorgalmazta az új civil társadalomban. E je-
lenlét egyik jellemzője az volt, hogy befolyásos katolikus intézményeket vett
igénybe, hogy rajtuk keresztül a hívők csoportjai hatást gyakoroljanak a világi
társadalom különféle területeire. Ilyen intézmények voltak: az iskola, az egye-
tem, a sajtó, a kórházak, az árvaházak, a szakszervezetek, a politikai pártok, az
idősotthonok stb. A marianista iskola erre a társadalmi és evangelizáló jelenlét-
és tevékenységmódra adott csodálatos választ. Oktatási intézményeink közül
XIII. Leó a párizsi Stanislas iskolát tartotta a tanítás által végzett katolikus tár-
sadalmi tevékenykedés legjobb példájának.

Antonio Gascón SM

– 104 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 104    (Black/Black plate)



Az alapítói karizma e ragyogó történelmi megtestesülésében a Mária Társasá ga
úgy jelenik meg, mint tanító kongregáció, a marianista szerzetesi közösség pedig
tantestületté változik, amelyet az iskola igazgatója irányít. A szerzetesközösség
és az iskola intézménye annyira azonosak, hogy egybemosódnak ugyanazon épü-
leten belül (établissement [=intézmény, intézet] vagy maison [=ház]). A közös-
ségi napirend és naptár azonos az iskolai napirenddel és naptárral; a testvérek
tanárok; a közösségi szobát tanárinak hívják; a szerzetesi hivatalok és vezetők
egyben iskolaiak is. A hangsúlyt az iskolai munkára teszik, amelyet az ifjúság
evangelizációjaként értenek. E szerzetesi közösség eszménye a názáreti Szentcsa-
lád (vö. 296. cikkely); a szerzetes mint munkavégző Józseffel azonosítja magát;
a diák a gyermek Jézus, aki engedelmeskedik szüleinek és tanul tőlük. A közös-
ségi élet és a csapatban végzett munka a Szent Szűz iránti áhítatból veszi érzelmi
motivációját, s Mária az, aki tápláló anyaként pártfogásába veszi ezt az iskolai csa-
ládot. Ez az eszménykép – amelyet az Egyház a keresztény családoknak és a ka-
tolikus munkásegyesületeknek is felkínál – megismétli a polgári erényeket: a
munkaszeretetet, a rendet és a tekintélyt. Ezért az elöljárók is megtestesítik Szent
Józsefet, miközben tekintélyüket atyai módon gyakorolják, a szerzetesek pedig
fiúi szeretettel engedelmeskednek a Társaságnak és intézményeinek. Ez az, amit
Simler atya „családi szellem”-nek hív. Innen adódik, hogy minden rendfőnök
oly sok körlevelet bocsátott ki Szent József atyai alakjáról.

A szabályozottság és a szabályok arra kötelezik a szerzeteseket, hogy mögé so-
rolják személyes érzelmeiket és kedvüket az oktatóintézmény javának és haté-
konyságának, a beiratkozott diákok száma növekedésének és a jó iskolai ered-
ményeknek. A szakmai siker érdekében végzett óriási személyes erőfeszítés
alapja: a szabálynak megfelelés kötelességének etikája, amely megelőzi a sze-
mélyt („köteles vagy”). De ezt lelkesedéssel éli meg az egyén, mert érzi az em-
beri csoport hevét és közös tevékenységét, azt, hogy sokan egyek ugyanabban
a feladatban. Emberi szempontból a kollegialitás érzése határoz meg mindent.
A szimbólumoknak és értékeknek ez az univerzuma alkotja a „Mária Társasága
fiainak jellemző erényeit”, amelyekről a rendi alkotmány XXX. fejezete szól.
Simler atya itt megteremti a polgári és az evangéliumi értékek szintézisét.

Figyeljünk fel arra, hogy a Katolikus Egyház egésze ugyanezt a képet mutatja
a pápai tekintély központosításában. Az I. Vatikáni Zsinat megszilárdítja az Egy-
ház központosítását és egységesítését a pápai tévedhetetlenség dogmája révén.
Ezt a központosítást erősíti meg 1917-ben a Kánonjogi kódex jóváhagyása.

Közösségmodellek a Mária Társasága szerzetesközösség történetében

– 105 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 105    (Black/Black plate)



3. MODELL: AZ 1983-AS ÉLETSZABÁLYZAT:
A SZEMÉLY ÉRTÉKE ÉS A KOMMUNIÓ

A „Simler-kor” eltartott egészen 1950-ig vagy 1960-ig, amikor is lezárult
Európa második világháborút követő helyreállítása, elkezdődött az új szociál-
demokrácia, a tömegfogyasztástól elválaszthatatlan anyagi fejlődés, s lezajlott a
polgári értékekkel szembeni és az alany személyes érdekeit visszakövetelő 1968-
as kulturális forradalom. Ezek eltüntették a polgárságot és azokat az értékeket,
amelyek a fentebb bemutatott ragyogó marianista életmódot fenntartották.
Mégis, az a döntő esemény, amely doktrinálisan és életvitelszerűen lezárta az új-
kereszténységnek és a valláserkölcs megélésének rendszerét, a II. Vatikáni Zsi-
nat volt. Azok az új kulturális, társadalmi és egyházi paraméterek, amelyek a II.
Vatiká ni Zsinathoz vezettek, befolyást gyakoroltak az 1983-as új Életszabály-
zatra, és ennek következtében meghatározták annak a módját is, ahogyan a
marianista közösség újraszervezte önmagát.

A marianista szerzetesek új közösségi életformája – úgy, ahogyan azt az 1983-
as Életszabályzat tanításként előterjeszti – megfelel annak a képnek és foga-
lomnak, amelyet a Katolikus Egyház saját magáról kialakított a Lumen gentium
és a Gaudium et spes zsinati dokumentumokban. A zsinat számot vetett azzal a
Lumen gentiumban, hogy – belső felépítését tekintve – az Egyház olyan személyek
közössége (kommuniója), akik a Szentháromság révén és képére egyesültek.
A Szentlélek az Egyház minden tagjának – a különféle hivatások és szolgálatok
(világiak, hierarchia és szerzetesek) szerint – megadja a szükséges karizmákat,
hogy felépüljön az egyházi közösség mint Isten népe, Krisztus teste és a Szent-
lélek temploma. Kifelé pedig a Gaudium et spes úgy érti az Egyházat, mint amely
nem a világgal szemben áll – mintha a világon kívül élne –, hanem része a vi-
lágnak. Éppen ezért a küldetés már nem abban áll, hogy alternatív társadalmat
hozzunk létre, ahol lehetséges megélni a hitet, hanem abban, hogy tanúságot te-
gyünk egy szentekből álló népről, és ráadásul együttműködjünk minden társa-
dalmi erővel az emberiséget fenyegető nagy nehézségek megoldásán: a család,
a nevelés, a munka, a háború, a vallások és a kultúrák közötti párbeszéd, a de-
mokrácia, a tömegkommunikációs eszközök, az ökológia, az emberi személy
védelme stb. tartoznak ide. E gondolat alapját ugyanis a vallás új megfogalma-
zása alkotja, amely már nem az előírások védelmén alapul, hanem a személy
értékén és méltóságán, továbbá lelkiismereti szabadságán. 

Ezeknek az értékeknek a képviseletével a zsinat időben és felfogásban megfelelt
az ekkorra megszilárdult szociáldemokrácia törekvéseinek, amely vallotta a ki-
sebbségek védelmét, a népek szabadságát és a kolonizáció megszüntetését, a sze-

Antonio Gascón SM

– 106 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 106    (Black/Black plate)



mély értékét, az együttműködést, a társadalmi szereplők szubszidiaritását és közös
felelősségét a politikai életben, a gazdaságban és a munka világában stb. 

Minthogy a Mundo Marianista egy másik számában már bemutattam az
Életszabályzat összeállításának folyamatát, elegendő itt arra utalni, hogy a zsi-
nat minden alapelve és értéke az 1971 júliusában és augusztusában San Anto -
nió ban (USA) tartott általános káptalan döntései nyomán jutott el a marianista
szerzetesek mindennapi életéhez. A San Antonió-i általános káptalan fogadta be
a zsinati tanítást, és vetett véget a szabályozottság rendszerének azzal, hogy meg-
szűntette a szerzetesközösség és az intézmény korábbi egységét. Ettől kezdve
más-más személyek és vezetői szervek alkotják egyiket és a másikat (más az igaz-
gató és a házfőnök, a tantestület és a közösség); elválasztják a közösség gazda-
sági életét az intézményétől; elkülönülnek az életterek (tanári és közösségi
szoba), a napi- és órarend, sőt a feladatok is, minthogy az adott közösség nem
minden szerzetese dolgozik ugyanabban a marianista intézményben. A folyamat
lassú és konfliktusokkal terhes, de visszafordíthatatlan volt. Ma már nem tud-
nánk a szabályozottság rendszerében élni.

Ezen kívül az 1967-es általános káptalan által kiadott kísérleti rendalkot-
mányban már nem szerepel az alany polgári és individualista fogalma. A kö-
zösség nem együtt élő emberek összességét jelenti, hanem a kommunió szent-
há romságos misztériumát. Nincsenek többé egyszemélyes áhítatok; hanem
Krisztus pászkájának liturgikus ünneplése, amelyben egységbe kapcsoljuk éle-
tünket és küldetésünket, hogy termékenyek (nem pedig hatékonyak) legyenek.
Nem úgy dolgozunk, hogy egy egységes munkatervet követünk együtt, hanem
úgy, hogy együtt élve tanúságot teszünk az evangéliumi testvériségről, kommu -
nióban az Egyház egyik spirituális családjával, a marianista családdal, amelyet
szerzetesekből álló közösségek és világiakból álló közösségek alkotnak. Az 1967-
es rendalkotmány és a San Antonió-i káptalan határozatai fektették le az alap-
jait az 1983-as Marianista Életszabályzatnak.

Hogyan lehet meghatározni azt a marianista közösségmodellt (ha egyáltalán van
ilyen), amelyet az Életszabályzat előterjeszt. Meg kell jegyeznem, hogy könnyebb
egy halottat kettévágni, mint egy élőt, különösen akkor, ha ez az élő maga a mű-
tétet végző személy. Viszonylag könnyű leírni a II. Vatikáni Zsinat előtti marianista
közösségmodellt; nem egészen ilyen jellemezni a jelenlegi közösségeinket.

Mielőtt az új Életszabályzat közösségmodelljéről beszélnék, meg kell je-
gyezni, hogy a szabályzat felépítése, azaz a marianista szerzetesek élet- és kül-
detésmodellje közösségi. Elmondhatjuk, hogy míg Simler atya tematikus jellegű
fejezetekbe rendezte a szerzetesélet különféle szempontjait, az 1983-as szabály-
zat ban életünk és küldetésünk összetevői a közösség szervezőelve szerint rende -

Közösségmodellek a Mária Társasága szerzetesközösség történetében

– 107 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 107    (Black/Black plate)



ződ nek. A szabályzat hármas dinamizmusban strukturálja a közösséget: élet–
imád ság–küldetés. Ennek megfelelően így következnek a fejezetek: életközös-
ség (3. fejezet), hitközösség (4. fejezet), a küldetés közössége (5. fejezet). Érde-
kes, hogy az élet és a küldetés a liturgia körül egyesülnek a szabályzat szerint.
Lehet, hogy a szabályzat szerkesztői nem szándékoztak semmit se mondani
ezzel, nekem mégis nagyon fontosnak tűnik az, hogy így van. A közösségi élet
ugyanis nem valamiféle pszichológiai probléma, és a küldetés sem egy szocio-
lógiai projekt. Hanem az életünk és a küldetésünk be van ültetve Krisztus pász-
kájának, halálának és feltámadásának dinamizmusába. És ez az, ami evangéli-
umivá és termékennyé teszi közösségeink életét.

Az 1983-as Életszabályzatban a marianisták számára előterjesztett közös-
ségmodell két oszlopra támaszkodik: az emberi személy méltóságára (Isten kép-
másának és jelenlétének misztériuma) és a személyekből álló kommunióra (a
szentháromságos megváltásrend misztériuma). Ezeket a II. Vatikáni Zsinat ter-
jesztette elő az Egyház számára. Összefoglalva, átmenetet láthatunk az egyedül
álló individuumtól a kapcsolatban álló személyhez, az alanytól a közösséghez.
Éppen ezért a marianista közösség jelenlegi modellje nem valamiféle közös sza-
bályzat végrehajtásában áll, hanem abban, hogy tudunk személyek között ki-
alakuló kapcsolatok hálózatában élni, amelyben létrejön „egy új, az evangéli-
umban alapot vető család, ahol megosztjuk az imádságot, a barátságot, a
javainkat, a munkát, a sikereket és a nehézségeket” (35. cikkely). Ennek meg-
felelően az Életszabályzat alanya a „mi” (nem pedig a régi rendalkotmány „rend-
társ”-a). Egy evangéliumi testvéri közösséghez csatlakozunk, amelynek alapja a
közös marianista meghívás („Isten, aki meghívott minket, hogy marianisták le-
gyünk” – 2. cikkely) és a testvéri szeretet, amely közös élet- és küldetéstervek-
ben (projektekben) fejeződik ki. Olyan tervekben/projektekben, amelyeknek
megkülönböztető jegye az, hogy Isten akaratát keressük egy egymással meg-
osztott közösségi folyamatban. Ez a szervezésmód azt igényli az elöljárótól, hogy
irányítsa a közösségi csoportot, személyes példájával és azzal, hogy tudja moti-
válni a szerzeteseket Isten akaratának közös keresésére. A maguk részéről a szer-
zetesek részt vesznek a közösségi dinamikában azzal, hogy együttműködnek és
felelősséget vállalnak, a különféle szervezési és szubszidiaritási szinteknek meg-
felelően. Ez a modell immár nem a kötelesség polgári etikáján alapszik, hanem
a személyes felelősség posztmodern etikáján. Onnan, hogy „köteles vagy”, to-
vábbléptünk oda, hogy „azt szeretném” (vagy „rajtam ne múljon”).

Természetesen az Életszabályzatban bemutatott új szerzetesi közösségmodell
megtartja a marianista karizma elemeit: a Chaminade atyától való eredet, az Is-
tennek szenteltség révén az Egyház valódi szerzetesi kongregációja, az evangé-

Antonio Gascón SM

– 108 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 108    (Black/Black plate)



liumi tanácsok és a szeretet tökéletessége, a Máriának adottság, a vegyes össze-
tétel mint az Egyháznak nyújtott szolgálat (1. cikkely). Így ez a közösségi mo-
dell, amelynek alapját a személy értéke és a szentháromságos kommunió adja,
az első jeruzsálemi közösség képében fejeződik ki. Ezt a közösséget Jézus tanít-
ványai alkotják Máriával együtt, és betölti őket a Szentlélek, hogy az Egyház
élete és küldetése legyenek (9. és 34. cikkely). Mindegyikük megkapja az ő ado-
mányát, hogy építse a kommuniót és részt vegyen a küldetésben. Mária a ka-
rizmatikus ösztönzője ennek az életnek és küldetésnek a kánai menyegző jele-
netének megfelelően. Így a Társaság nem egy tanító rend, hanem küldetésben
járó rend, amely nyitott „azokra az apostoli tevékenységekre, amelyekre meg-
hív minket a gondviselő Isten” (10. cikkely).

A küldetés azonban nem abban áll, hogy növekedjék a szerzetesek által el-
végzett munka a Társaság intézményeiben – iskolákban, plébániákon vagy má-
sutt. Mária Társasága nem tanító kongregáció, nem is egyházmegyés papok
kongregációja a plébániák ellátása érdekében. Az új evangelizáció és a poszt-
modernitás helyzetében nem intézmények által történik az evangelizáció,
hanem szerzetesi és világi közösségek hálózatának kiterjedése révén, ahol a sze-
mélyek megélhetik az evangéliumot Boldog Chaminade inspirációja szerint.
Másként kifejezve, a küldetés abban áll, hogy kiterjesztjük a marianista kariz-
mát, amely a Szentlélek ajándéka az Egyháznak. Az a célunk, hogy ösztönöz-
zük a Marianista Család marianista-apostoli mozgalmát; kommunióban éljünk
a Család többi ágával. Mert ez a Család – és immár nem az elszigetelt Mária Tár-
sasága – a karizma hordozója (1.1–1.3. cikkely). Nem arról van szó, hogy együtt
vagy külön végzünk tevékenységeket, hanem arról, hogy együtt éljük meg a
marianista evangéliumi életet. Az 1983-as Életszabályzat marianista közösségi
modellje tehát úgy mutatja be nekünk a szerzetesi közösséget, mint amely
kommunióban van a Marianista Család többi közösségével, azért, hogy együtt
éljék meg az evangéliumot, és közös projektet hozzanak létre az evangelizáció
és a társadalmi, kulturális és erkölcsi fejlődés ügyeiben azon társadalmi cso-
portok javára, akikre a leginkább jellemző az elvilágiasodás, vagy akik a legel-
nyomottabbak. (Ezen a fiatalok evangelizálását és a szegények ügyének társa-
dalmi és kulturális előmozdítását értem.) A marianista közösség a Marianista
Családdal való kommuniót alkotva foglalja el helyét az Egyházban és a világgal
való kapcsolatában, annak megfelelően, ahogyan a II. Vatikáni Zsinat egyházi
és missziós javaslata szól. A karizma e második történelmi megtestesülése meg-
található kezdeti állapotában is. Mégis úgy hiszem – Francisco García de Vinu -
e sát és Lorenzo Amigót olvasva –, hogy karizmatikus csíráját inkább az a tör-
ténelmi fejlődés adta, amelyet a spirituális mozgalmak és családok új egyházi

Közösségmodellek a Mária Társasága szerzetesközösség történetében

– 109 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 109    (Black/Black plate)



kontextusa jelent a jelen Katolikus Egyházban, és amely II. János Pál pápasága
alatt alakult ki az új evangelizációnak megfelelően.

Eme egyházi, kulturális és szerzetesi vonatkozási rendszert látva egyesek – ha
nem is mindenki – azt mondhatják, hogy szép ez az elmélet, de miként műkö-
dik ez az egy fedél alatt összegyűlt marianista közösségben. Felhívom a figyelmet,
hogy a társadalmi és egyházi modellek sosem működtek jól. Nem működött
súrlódásmentesen a szabályozottság modellje sem. Emlékezzenek csak arra, mi-
lyen óriási mennyiségű energiát és időt fordítottak az általános és tartományi
rendgyűlések a törvényszegések és fegyelmezetlenségek javítására. Karizmatikus
eredetétől kezdve a mai marianista közösség őrzi a személyes irányítás felelőssé-
gét, de azt három hivatalra osztja (106. és 7.9–7.14. cikkelyek). Ennek ellenére
nem vész el a tekintély személyes dimenziója, amely a szerzetesélet sajátsága (nem
reprodukáljuk a képviseleti demokráciát), hanem megszólíttatik a közösség min-
den tagjának személyes felelőssége, hogy vegyen részt a közösség belső életének
irányításában és apostoli küldetésében. A feladatok és tisztségek kiosztása a kol-
legialitásra (közös döntéshozatal) és a szubszidiaritásra (a lehető legközelebb vinni
a döntéshozatalt azokhoz, akiket érint a döntés) hivatkozva történik. Ebben a te-
kin tetben a szerzetesélet befogadja a zsinati hatást és a zsinat utáni Egyház lel-
kipásztori tanácsait, továbbá a bizottságokban és csapatban végzett munkamo-
dellt, amelyet a munka világában és a politikában használnak.

A közösségmodell azonban nem taggyűlés jellegű; az Életszabályzat megerő-
síti a személyes tekintély értékét, amelynek szerzetesi célja van, az, hogy segítse
a testvéreket marianista hivatásukban előrehaladni. Más szóval segíti spirituális
fejlődésüket és a küldetésüket (Chaminade ezt irányításnak hívta; vö. 40. cikkely)
– nem pedig arra van a tekintély, hogy őrködjék a beosztottak fölött, hogy be-
tartsák a közös szabályzatot. Ebben az értelemben a tekintély egyben evangéli-
umi szolgálat is, amelyet az ezzel megbízott személy lelki adományként kap, nem
pedig társadalmi hatalomként (44. cikkely). Ezzel szimmetrikusan a szerzetesnek
meg kell nyitnia önmagát e segítség előtt, amely más eszközökkel együtt meg-
adatik neki azért, hogy spirituálisan előrehaladjon. Ez a vezetési forma személyes
és spirituális érettséget kíván az elöljárótól, akinek példájával kell vezetnie test-
véreit, evangéliumi indítékokra és személyes értékekre hivatkozva (lelkesítve).
De ez a vezetési forma csak akkor kivitelezhető, ha érett szerzetesekkel számol.
Természetesen az az érettség, amelyről szó van, egyszerre spirituális és pszichés-
morális jellegű. A szerzetes akkor válik éretté, ha ápolja saját spirituális életét.
Ez minden egyes szerzetestől megköveteli a Szentlélek iránti hűséget (41. cik-
kely). Ezzel egy időben érnie kell belső pszichés-affektív szabadságának megszi-
lárdításában. Ebben az értelemben az Életszabályzat nem a polgári értékeket ja-

Antonio Gascón SM

– 110 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 110    (Black/Black plate)



vasolja, hanem Mária utánzását, aki a keresztény élet hiteles modellje: a hit, az
evangéliumi szegénység, az Úr rendelkezésére állás, a szívélyesség, Isten és az em-
berek befogadása (8. cikkely). Csak így lesz a személy képes felelős és szabad sze-
mélyes kapcsolatokat fenntartani, és együttműködni közös projektekben, ame-
lyeket mindenki részvételével gondoltak végig a megkülönböztetés során.

Ha így van, akkor egy statikus közösségmodellből, ahol a szabály megelőzi
a személyek összejövetelét, áttértünk egy dinamikus modellre, ahol az emberi
és szerzetesi csoport egy élet-, ima- és közös küldetésbeli kapcsolatok hálózatá-
ban jön létre. Más szóval a közösség egy olyan spirituális növekedési dinami-
kában él, amely minden egyes tagé és együtt mindenkié, és amely azért szüksé-
ges, hogy létrejöjjenek a közös élet- és küldetésprojektek, nem pedig azért, hogy
megőrződjék valamiféle belső szabályozottság, amely biztosítja a személyes és
szakmai hatékonyságot az intézményben. Ezért „a közösségi élet fontos irány-
mutatásai az imádság és a párbeszéd révén definiálódnak, az elöljárók irányítá-
sával” (42. cikkely). Ez a modell nagy lelki és érzelmi egységet biztosít a csoport
döntéseiben, továbbá mindennapi és apostoli tevékenységeiben. Sőt, biztosítja
a különféle közösségek nagymértékű sokféleségét is. Hiszen immár nem egy
egyetlen és azonos marianista közösségmodell létezik; hanem minden egyes kö-
zösség megalkotja a maga modelljét, tekintetbe véve a rájuk bízott küldetést és
az egyazon tető alatt egyesült személyek sokféleségét. Ebben az értelemben min-
den egyes közösségnek el kell készítenie a maga közösségi projektjét. De a pro-
jekt nem egy Coutumier [mindenhol ugyanaz] irat, hanem a marianista karizma
konkrét megtestesülése a marianista szerzetesek adott csoportjában.

A modell immár nem a régi vertikális sémát követi: tekintély–szabály–en -
gedelmesség, hanem horizontális, a személyek közötti kapcsolatok alkotják egy
olyan központ körül, amelyet az evangélium hozott létre, amelyet az Életsza-
bályzatban foglalt marianista karizma szerint élnek meg, dinamikáját pedig az
adja, hogy közösen megkülönböztetést végeznek, és együttműködve keresik és
teljesítik Isten akaratát. Már nem úgy van, ahogyan egy kiábrándult szerzetes -
től hallottam egyszer, hogy tudniillik mindegy, melyik közösségbe küld a tar-
 tományfőnök, hiszen mindenütt ugyanabban az órában ebédelnek (Spanyol or -
szágban délután kettőkor). Nem érvényes már az infantilizmus-paternalizmus
sem, amely szerint engem hagyjanak békén, és mondják meg, mit kell tennem,
nincs szükség annyi közösségi összejövetelre. De nem érvényes az ellentétes tétel
sem, a liberális, amely szerint mivel senki sem parancsol nekem, élem a magam
életét (elpolgáriasodott életét: a küldetés továbbra is a szakmai tevékenység; a
legszívélyesebb kapcsolatokat a barátaimmal, a munkatársaimmal és a család-
tagjaimmal tartom; elvagyok a polgári szabadidő-eltöltési módokkal: mozi, újság,

Közösségmodellek a Mária Társasága szerzetesközösség történetében

– 111 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 111    (Black/Black plate)



tévé, sport stb. Érdekes módon ez a szerzetes, aki a zsinat előtt a leghaladóbb
volt, konzervatívvá vált, és akadályozta a szerzetesélet tényleges megújulását.)

Ugyanígy a passzivitásból áttértünk az aktivitásba; az alávetettségből vagy
annak megtagadásából (zsinat előtti harcos tiltakozás) a közös felelősségválla-
lásba. Nem meglepő Manuel Cortés atya megállapítása, hogy mindennek meg-
élése szemléletváltást tesz szükségessé, amely megköveteli az egyénektől a közös
felelősség átérzését (7.3. cikkely), a részvételt (7.4. cikkely) a döntéshozatali és
végrehajtó szervek szubszidiaritásában (7.5. cikkely) és azt a kötelezettséget,
hogy számot adjon a saját élete kötelezettségeiről (7.6. cikkely). Bátorkodom ki-
jelenteni, hogy a közösségmodellnek ez a megváltozása főleg evangéliumi meg-
térést kíván. Marianista tapasztalatom ugyanis azt súgja, hogy ezt a változást nem
a jó fejű szerzetesek fogják végrehajtani, hanem a szentek. A zsinat mindenkit a
szentségre hívott (LG 5. fejezet), és az Életszabályzat is erre hív (33. cikkely) min-
ket. Talán azért, mert mindenekelőtt itt található a szerzetesélet megfelelő meg-
újításának igazi kihívása, és csak másodlagosan a struktúrák megváltoztatásában
vagy a közösségek és intézmények átszervezésében.

(Urbán József SchP fordítása)

Forrás: Mundo Marianista 2 (2004) 555–565.

Antonio Gascón SM

– 112 –

Eleje 1-112.:Layout 1  2011.02.21.  15:13  Page 112    (Black/Black plate)



Adalbert-G. Hamman:
Hogyan olvassuk az egyházatyákat?
Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2009,
ford. Nagy Zsolt és Cseke Ákos.

„Ahhoz, hogy ma tisztán láthassunk, kérdése-
inkkel az apostoloktól eredő Hagyományhoz
kell fordulnunk.” Lyoni Irenaeusnak ezekkel a
– mottóként idézett – szavaival kezdődik Ham -
man sok kiadást megért könyve, amely mes-
teri tudással vezet be bennünket az egyház-
atyák világába. A-G. Hamman (1910–2000),
a patrisztika nagynevű kutatója, akinek a ma-
gyar olvasó korábban egy másik munkáját is
megismerhette már (Így éltek az első kereszté-
nyek, Szent István Társulat, Budapest, 1987),
most hozzáférhetővé vált művével különleges
műfajú könyvet alkotott.

A kötet igen világosan és tagoltan áttekinti
az ókeresztény kort, megismertet a legfontosabb
egyházatyákkal, bemutatja életüket, tanításu-
kat, s mindegyiktől közöl egy-egy jellegzetes
szöveget. Közben az ókeresztény irodalomtör-
ténet és kultúrtörténet időbeli és térbeli alaku-
lásáról a legkülönfélébb áttekintő táblázatokat,
kronológiákat és térképeket találjuk, amelyek
nagyban hozzásegítenek ahhoz, hogy az egy-
házatyák működését el tudjuk helyezni sok-
színű és változatos korukban. Hammannak
kimondott célkitűzése is, hogy csökkentse a
megértés nehézségeit, s átívelje azt a távolságot,
amely az ókeresztény és a mai kor között hú-
zódik. Csak egyetérthetünk a szerzővel, amikor
kijelenti, hogy e távolság nagy, de semmikép-
pen sem áthidalhatatlan (10.).

Az egyházatyák kora a keresztény gondol-
kodás történetének páratlanul nagy alkotóerőt
felmutató hét évszázada és a keresztény euró-
pai civilizáció örök forrása. A könyv idézi
Hen ri de Lubacot, aki szerint a nyugati keresz -
ténység minden nagy megújulását az Atyák
szelleme hatotta át. Ez a XX. században meg-
élénkült patrisztikus érdeklődés vezérli Ham -

mant is, aki ugyanakkor méltán mutat rá arra,
hogy ezzel párhuzamosan a skolasztika tanul-
mányozása némileg visszaszorulni látszik (174.).
A szerző három tényezőben látja az egyház-
atyák szellemiségének vonzerejét. Egyrészt kö -
zel vannak a forráshoz, ami közös világot és
hitelességet jelent. Másrészt az egyházatyák
mindenekelőtt lelkipásztorok. Ezt Szent Ágos -
ton példáján világítja meg, aki hatalmas élet-
művét „arra használta fel, hogy kis népét irá-
nyítsa” (175.). Harmadjára pedig az atyák
közössége az egyetemes, a keletet és a nyuga-
tot átfogó Egyház.

Szólnunk kell még a kötet címének fordí-
tásáról, amelyet némileg félrevezetőnek ér-
zünk. A könyvben van ugyan egy tízsornyi
szöveg „Hogyan olvassunk egy szöveget?”
alcím alatt, ez mégis kevés indok ahhoz, hogy
a cím hermeneutikai művet sejtessen. (A kö-
zelmúlt kiváló könyve volt ilyen: Thomas A.
Szlezák: Hogyan olvassunk Platónt?, Atlantisz,
Budapest, 2000). A könyv eredeti francia cí -
me „Az egyházatyák olvasásáért” volt, ami
ma gyarul valóban nem nagyon áll meg. Talán
szerencsésebb lett volna ezért a címet egysze-
rűen a téma megjelölésére használni, ha ke-
vésbé hangzatosan is, például: „Az ókeresz-
tény irodalom rövid története.”

A hazai patrisztikus megújulás három év-
tizedének alapműve Vanyó László több kiadást
megért ókeresztény irodalomtörténete (Az
ókeresztény egyház és irodalma, Szent István
Tár sulat, Budapest, 1980), amely azonban a
maga sűrű ezer oldalával bizonyára túl súlyos
mű azok számára, akik a kezdő lépéseket igye-
keznek megtenni az egyházatyák világa felé.
Hamman kötete ezért joggal tarthat számot
érdeklődésre a felsőoktatás és a művelt nagy-
közönség körében. Végezetül elismeréssel kell
szólnunk arról, hogy a mű – jelzett szerkeze-
tével – különleges szerkesztői-könyvészeti fel-
adatok elé állította kiadójának munkatársait,
akik a szakszerű fordítástól a szöveggondozá-

RECENZIÓK Sapientiana 3 (2010/2) 113–118.

– 113 –

RECENZIÓK 113-118.:Sablon kéthasábos  2011.02.21.  14:42  Page 113    (Black/Black plate)



son át a magyar változat elkészítéséig és a táb-
lázatok, képek, mutatók elrendezéséig igen ki-
váló munkát végeztek. Tolle, lege!

Frenyó Zoltán

Isacco Turina: I nuovi eremiti
Edizioni Medusa, Milano, 2007.

2009 decemberében Assisiben, az olasz és az
amerikai vallásszociológiai társaság közösen
rendezett konferenciáján az lehetett a résztve-
vők benyomása, hogy a spiritualitás témáját
körbejárva igen eltérő dolgokról esik szó. Az
angolszász világból érkezett előadók spirituá-
lis fordulatról vagy forradalomról beszéltek: a
hagyományos, plébániai közösségek hálóza-
tára épülő civilizáció hanyatlásáról, a kultikus
és közösségi összejövetelek hanyagolása mel-
lett megmaradó, egyénileg alakított hitéletről
(„believing without belonging”), emberek tö-
megéről, akik az intézményes vallásossággal
szemben nem vallásosként („religious”), ha -
nem spirituálisként, lelki emberként („spiritu -
al”) határozzák meg önmagukat. A konferen-
cia záró délelőttjén Isacco Turina foglalta
szavakba azt, ami miatt ez a megkülönbözte-
tés furcsán hangzik az olasz – és hasonlóan a
magyar – közegben. Ahogyan a fiatal bolo -
g nai vallásszociológus megállapította, egyrészt
a Katolikus Egyház intézményrendszere erős,
a püspöki karok véleményformáló szereplői a
közéletnek, amelyben szervezett értelmiségi
kisebbségként számos, az Egyházhoz hűséges,
általában nemzetközi katolikus mozgalom is
képviseli az Egyházat. Másrészt számunkra a
lelki élet, a spiritualitás megélése korántsem
összeegyeztethetetlen a vallásgyakorlat intéz-
ményes formáival. Isacco Turina erre a reme-
ték Olaszországban reneszánszát élő alakját
hozta fel példaként, akik körében 2002 és
2004 között végzett kutatásokat. Az új reme-

tékről írt könyve (I nuovi eremiti – Az új re-
meték), a velük készített interjúk anyagának
olvasóbarát, szociológusi módszerességgel és
őszinte empátiával megírt elemzése.

A 37 olasz remetével készített beszélgetés-
ről 19, ábécérendben közölt szócikk ad tema-
tikus áttekintést, ami megengedi, hogy az ol-
vasó szabadon választott sorrendben haladjon
egyik témáról a másikra. Mindegyik szócikk
egy a téma szempontjából karakteres remete
profiljával kezdődik, majd további beszélge-
tésrészletek és a szerző gondos elemzései hoz-
zák közelebb az olvasóhoz azokat, akik erre az
ősi és a ’60-as évektől kezdve a nyugati orszá-
gokban újjáéledő életformára vállalkoztak.

Az olasz szociológus nem csak azokat tart -
ja remetének, akik az Egyházi Törvénykönyv
– a remeték növekvő számára tekintettel meg-
alkotott – 603-as kánonja szerint püspökük
jelenlétében fogadalmat tettek. Definíciója
szerint szociológiai értelemben remetének te-
kinthetők azok, akik a szerzetesközösségek in-
tézményes keretein kívül monasztikus értékek
szerint, vagyis a szüntelen imádságra töre-
kedve, a lectio divinát gyakorolva, a magányt
és a csendet keresve élik életüket. Ezeknek a
remetéknek a száma Itáliában 100–150, Fran -
cia országban 200–300 közé tehető, Német -
országban pedig körülbelül 80 főről beszélnek.

A beszélgetésre vállalkozó olaszokról el-
mondható, hogy 35–50 évesen, aktív alkotó
életet élve, általában magas végzettséggel és fe-
lelős munkakörrel rendelkező nőként és férfi-
ként, többnyire egy-egy szerzetesközösségben
szerzett hosszabb-rövidebb tapasztalattal a
hátuk mögött vettek távolságot a világtól.
Minél határozottabban vonul vissza a remete,
annál nagyobb kíváncsiság övezi. Élő kérdőjel
környezete számára, akiről minden sztereotí-
piánk lepereg. Nem azért vonul ugyanis el,
mintha nem tudna a világban érvényesülni:
többségük építészként, egyetemi oktatóként,
orvosként vagy éppen politikusként világi,

Recenziók

– 114 –

RECENZIÓK 113-118.:Sablon kéthasábos  2011.02.21.  14:42  Page 114    (Black/Black plate)



avagy plébánosként, misszionáriusként, illetve
felelős munkakört betöltő szerzetesként egy-
házi berkekben megtalálta a helyét és a maga
karrierjét. Nem is mizantróp (embergyűlölő),
sokkal inkább kommunikatív, vendégszerető és
érzékeny ember, aki magányos élete előtt már
foglalkozásánál fogva is kapcsolatgazdag közeg-
ben mozgott. Osztozik az egyedül élő tömegek
kényszerű magányában, de azt önként vállalja,
lehetőséget lát benne az istenközelségre, de arra
is, hogy reflektálhasson a kapcsolatok és talál-
kozások minőségére. Nem maradi, világidegen
gondolkodású, sőt, a remeteéletmód egyes sa-
játosságai – a nők és férfiak egyenjogúsága, az
egyén középpontba helyezése, az istenkapcsolat
közvetlensége, az életvezetés és az önmeghatá-
rozás szabadsága – alapján harmonikusan il-
leszkedik abba a modern, demokratikus, indi-
viduális és emancipált társadalmi miliőbe,
amelyben a múlt század közepén újjászületett.
A remete nem kíván sem társadalmi, sem spi-
rituális forradalmat, sokkal inkább saját életé-
ben kívánja tettekre váltani az evangéliumi élet-
ideált, saját életkeretei között egyben tartani a
sokszor igaztalanul kettészakított „szekulari-
zált” és „vallásos” világot.

A remete puszta létezése ugyanakkor – ép -
pen szótlansága és periférikus pozíciója miatt
– provokáció; az aktivizmus markáns kritikája
úgy az Egyház, mint a társadalom számára.
Tanúságtétele ellenkezik továbbá a döntéskép -
telenség, a kötelezettségek és a személyes érés
vállalására való képtelenség, a felelősség má-
sok ra hárításának, illetve a materiális bizton-
ságkeresés, a szexuális és munkahelyi sikeres-
ség kultúrájával. A kívülálló talán elismeréssel
tekint rá, saját személyes kapcsolataiban vi-
szont a hosszú évekig érlelt hivatását vállaló
döntése konfliktusok sorozatához vezet. Csa-
lád jában meg kell küzdenie a pszichológiai-
gaz dasági függetlenségért, vállalva a konfron-
tációt a családtagok csalódásával és többnyire
ellenszenvével is. Komoly feszültséget jelent

az aktív egyházmegyei munka, illetve a szerze-
tesközösség elhagyása is, hiszen a plébánosok és
a közösség hűtlenségként élhetik meg, ha egy-
kori társuk „leteszi a fegyvert” és remetének áll.

A fiatal szociológus érzékletesen mutatja be
a remete és a megyéspüspök kapcsolatát is.
Sok remete félti lelki szabadságát, ráerőltetett
lelkipásztori kötelezettségektől tart, amik gá-
tolnák abban, hogy minden idejét és figyel-
mét Istennek szentelje. Érintkezésük két
kulcsmomentuma egyrészt a sajátos módon
éppen a szabad egyéni önmeghatározás gyü-
mölcseként születő, az önmagának állított szi-
gorú szabályokat tartalmazó regula jóváhagyá -
sa, ami szükséges a fogadalmak letételéhez és
az egyházjogilag rendezett státuszhoz; másrészt
az Eucharisztia őrzését lehetővé tévő magán-
kápolna létesítésének engedélyezése is a me-
gyéspüspöktől függ. Püspökváltáskor sokszor a
főpásztori attitűd is módosul, több remete
kény szerült már emiatt költözésre. A remete ta-
núságtétele ugyanis az aktív pasztoráció kont-
rasztja, hiszen nem szavakkal, hanem életmód -
jával evangelizál. Nem a hittől akar eljutni az
életvezetésre, hanem az élettapasztalatok meg-
osztásával viszi közel a kereszténységhez az őt
felkeresőket. A vendéglátás, a gyóntatás és a
lelki beszélgetés gyakorlásával olyan emberek
megszólítására képes, akik – vallásukat régóta
nem gyakorlóként, az Egyháztól sebzett egyén-
 ként, vagy éppen problémás fiatalként – a plé-
bános számára elérhetetlenek. A helyi plébá-
nos viszont konkurenciaként élheti meg, ha a
remetelak körül „spirituális központ” létesül.

A remetének – bár tudatában van a fent
jel zett feszültségeknek – nem célja, hogy pró-
fétává váljon. Kizárólagos belső motivációja
az, hogy minden idejét Istennek szentelje, és
az Ő rá vonatkozó akaratát saját életében be-
teljesítse. Hogy Isten akaratát megismerje, azt
kitartóan keresi a lelki olvasmányok, a meg-
különböztető imádság és az aszketikus gya-
korlatok eszközeivel, az elmélyültséghez szük-

Recenziók

– 115 –

RECENZIÓK 113-118.:Sablon kéthasábos  2011.02.21.  14:42  Page 115    (Black/Black plate)



séges csendben és magányban. Döntését nem
menekülésként éli meg a világtól, hanem egy
alternatív és kompromisszumoktól mentes út
lehetőségeként. A remete spiritualitásában
talán az érint meg bennünket leginkább, hogy
– mivel mindent Isten akaratának rendel alá –
képes vágyakozássá alakítani a világ félelmeit.
Keresi a magányt, hogy Isten közelében él-
hessen, megosztottság és szétszórtság nélkül.
Vállalja a böjtöt, ami megtanítja az ételek és az
étkezés értékelésére. Megelégszik a szegényes
és egyszerű életkörülményekkel, mivel nem
célja a jólét, mégis mindene megvan, hogy Is-
tenre hagyatkozva teljes emberi életet éljen.
Mindeközben osztozik a kényszerűségből ma-
gányosok, éhezők és nélkülözők élethelyzeté-
ben is. A remete nem fél attól, hogy a halálról
beszéljen. Ami a társadalom számára az ab-
szolút reménytelenség tabuja, az számára is fe-
kete lyuk, ami viszont Istenhez vezet, és ezért
Istenre hagyatkozva készül arra, hogy szem-
benézzen vele. A véges élet számára az örök
beteljesedés elővételezése.

Az Isacco Turina által megszólaltatott fér-
fiak és nők életét tehát nem a világ félelmei és a
félelmekből táplálkozó célkitűzések alakítják,
éppen ellenkezőleg: a remete képes vágyako-
zássá alakítani a világ félelmeit. Nem véletlen,
hogy a könyv egyik leggyakrabban ismételt sza -
va a derű (serenità). A remete személyes törté-
nete döntésein keresztül a külső kereteket foko -
zatosan hozzáigazítja a hivatás állandó belső
igényeihez. Ez a derűs kiegyensúlyozottság és
békesség teszi vonzóvá alakját, és lehet min-
denki számára felhívás, hogy a maga életében a
saját hivatásának beteljesítéséből fakadó nyu-
galmat keresse, hogy az egyik olasz remetéhez
hasonlóan elmondhassa: „a belső béke, igen,
aztán az életöröm… Minden nap újdonság, ak -
kor is, ha minden elölről kezdődik, mert min-
den nap egy újrakezdés, hiszen tudatában kell
lennünk annak, hogy semmi sem befejezett. De
ez az öröm, hogy a megfelelő helyen vagy, látod,

én úgy érzem, hogy megtaláltam a helyemet.
Milyen rossz állandóan elégedetlen, durcás szer-
zeteseket látni, ami annak a jele, hogy nem ta-
lálták meg a helyüket, nem ez az ő hivatásuk,
meg is házasodhattak volna. Vagy aki házas és
elégedetlen, ami azt jelenti, hogy nem ez a dol -
ga, már az elején elrontotta, vagy nem jól vá-
lasztott társat magának. Ez egy élet kudarca; ha
viszont úgy érzed, hogy megtaláltad a helyedet,
az a legszebb dolog a világon” (207.).

Gérecz Imre OSB

Balás Béla: Kis idő
Szent Jeromos Katolikus Bibliatársulat,
Buda pest, 2009.

Balás Béla püspök Kis idő című könyve az „Egy -
háztörténelmi vázlatok” alcímet viseli. A 140
oldalas munka a hitoktatás céljára szolgáló ösz-
szefoglalása az Egyház kétezer éves útjának,
ma dártávlatú felülről látása mindannak, ami
apró részleteiben ágas-bogas, kiterjedt, sokkal
összetettebb és vaskos történelmi munkákban,
lexikonokban tárgyalt valóság. A szerző pozi-
tív összképet kíván nyújtani az Egyház csodá-
járól, amely minden ellenhatás, kísértés, táma-
dás, emberi bűnök tömkelege ellenére él és
halad előre a történelemben az idők végezetéig.
A kaposvári püspököt már bajóti plébános
korában mindig izgatták a történelem rugói,
s mindig a gondviselő Istenhez vezették. Ezt
bizonyítják a „Hajszolón” tartott előadásai, el-
mélkedései, az ifjúság-pasztorációban részt-
vevő kollégák előtt mondott buzdító szavai.
Sok összegyűlt felismerése, jó és érdekes doku -
mentumokkal, apró betűs, lábjegyzetelt idé ze-
tekkel és főként egyéni, ügyes fejezetcímekkel
tarkított gyűjteménye (pl. Kezdődik a kaland,
A „kincs” nyomában…, Tágul a világ – szűkül
az Egyház) alkalmas segédeszköze lehet az
egyháztörténelemmel foglalkozóknak, főként

Recenziók

– 116 –

RECENZIÓK 113-118.:Sablon kéthasábos  2011.02.21.  14:42  Page 116    (Black/Black plate)



hitoktatóknak, csoportvezetőknek. Hajnal
György plébános szerint lehetne középiskolá -
sok, vagy keresztségre készülők hittankönyve
is. Az egész – szép kiállítású, a kaposvári szé-
kesegyház elmosódó sziluettjével díszített –
kis könyv a püspök apológiája, hitének, vi-
lágnézetének, egyházképének hiteles tanúja.
„Írásaidban mindig van egy utánozhatatlan
belső izzás, mely alakítja szavaidat, formálja
mondataidat… A kifelé tekintés (vagyis a ke-
resők keresése) mindig szívügyed” – írta sze-
mélyes soraiban a könyvről P. Barsi Balázs fe-
rences. Dr. Nasz lady Attila, a budai Irgalmas
Kórház volt igazgatója szerint „egyszerűen
nagy-szerű, alig lehet letenni…” „Rémületes a
lelki dolgok iránti közöny és tudatlanság.
Ezen segít ez a kis könyv – csak akadjon még
olvasni tu dó fiatalember, aki kezébe veszi…”
– írta róla Nemeskürty István történész.

Pákozdi István

Stefan Kiechle:
A hatalom gyakorlása
Korda Kiadó, Kecskemét, 2010,
ford. Németh-Tóth Viktória.

A vezetőknek szóló elméleti és gyakorlati ki-
adványok napjainkban külön polcokat tölte-
nek meg a könyváruházakban. A Korda Ki-
adónál megjelent kis könyv frissítő újdonsága,
hogy nem egyetlen nagy ötletet, a jó vezetővé
válás kettő, öt vagy tíz pontos receptjét kínál -
ja, hanem inkább számtalan szempontot fel-
villantva ad árnyalt és nagyobb összefüggé-
sekre nyitott képet. Alig különül el egymástól
pszichológiai, szociológiai és lelkiségi megkö-
zelítés; inkább kölcsönösen kiegészítik egy-
mást. A megközelítés így életszerű maradhat,
és váratlan hasonlóságokra derül fény a nehéz
személyi döntéseket hozó cégvezető, az anyagi
gondokkal szembesülő püspök és a gyerekeit

keresztény értékrend szerint nevelő szülő tipi-
kus problémái között.

A könyv felépítése nagy vonalakban kö-
veti Szent Ignác Lelkigyakorlatos könyvét. A ki-
 indulópont, hogy a hatalom Isten teremtmé-
nye, és a jó szolgálatába állítható, tehát maga
is jó. Ugyanakkor a hatalom számos veszéllyel
jár, bűnökre ad lehetőséget, „korrupttá tesz”;
ezért aki hatalmat gyakorol, annak igyekeznie
kell elkerülni a személyes érdekeiből vagy nár-
cizmusából, sebzettségéből, szeretetvágyából
vagy a hatalmi struktúrákból fakadó károkat.
További fejezet szól a hatalom jó gyakorlásá-
ról, a szükséges tulajdonságok kialakításáról.
A „Hatalom és hatalomnélküliség” című feje-
zet empatikusan, Krisztus szenvedésére utalva
írja le a paradoxont, hogy a mások által ha-
talmasnak tekintett emberek milyen gyakran
tapasztalják magukat mindenki másnál kiszol -
gáltatot tabb nak. A könyvet néhány gondolat
zárja az emberi és az isteni hatalom összefüg-
géséről. Bár a párhuzam a Lelkigyakorlatos
könyv negyedik hetével itt már nehezen tart-
ható, mégis jó, hogy sikerült a teológiai hát-
tér alapvonásait kicsit részletesebben is meg-
rajzolni.

A könyv könnyen érthető és szókimondó.
Ezt a törekvést jelzi a szóhasználat is: a szerző
szándékosan kerülte az egyházi körökben gya-
koribb „szolgálat” kifejezést, nehogy az idea-
lisztikus kifejezés tompítsa a kérdésfeltevés éles-
ségét. Mivel a könyv műfaja szerint leginkább
egy mai vezető számára írt modern, egészséges
szemléletű, mégis minden részletre kiterjedő
lelkitükörnek tekinthető, ez a fogalmi világos-
ság a legkevésbé sem bántó, hanem inkább sze-
met nyitogató és üdvözlendő.

A szerzőt, Stefan Kiechlét, aki korábban
hosszú évekig volt novíciusmester, 2010 szep -
temberében a német jezsuita rendtartomány
provinciálisává nevezték ki.

Lukács János SJ

Recenziók

– 117 –

RECENZIÓK 113-118.:Sablon kéthasábos  2011.02.21.  14:42  Page 117    (Black/Black plate)



Netanel Miles-Yepez (ed.):
The Common Heart.
An Experience of Interreligious
Dialogue
Lantern Books, New York, 2006.

Beszélgetni sokféleképpen lehet. Egyik módja
a nyugati akadémiai rendszerben a középkor
óta meghonosodott s mára intézménnyé szi-
lárdult tudományos konferencia. A komoly
beszélgetés ezen alakzatának egyik kockázata,
hogy a beszéd tárgyának igazgyöngye köny-
nyen föloldódhat a tudományos követelmé-
nyek királyvizében. Másrészt az előadások (s
az előadók) könnyen elbeszélnek egymás mel-
lett. Igazi céljuk (esetenként) nem annyira a
má sik meghallgatása, hanem inkább saját
ered ményeik előterjesztése. Amennyiben a
hallgatóság elsősorban nem szakemberekből
áll, bizonyos kérdésekről éppen rájuk való te-
kintettel nemigen lehet szólni.

E körülményekből érthető, miért kerül-
hetett sor az Amerikai Egyesült Államokban
1985-től 2004-ig szinte évente egy olyan sa-
játos találkozásra, amely szándékosan keve-
sebb, s ily módon tulajdonképpen több is kí-
vánt lenni egy egyszerűen nyilvános vallásközi
konferenciánál. Az egyik vendéglátó hely, egy
Colorado állambeli ciszter apátság kapcsán
„Snowmass Interreligious Conference”-ként em-
legetett eseményről nem készült sem hang-,
sem képfölvétel, s nem jelent meg tanulmány -
kötet. A legutóbbi időkig nem is igen lehetett
tudni e rendkívüli találkozások eredményei-
ről. 2004 nyarán aztán Netanel Miles-Yepez,
a haszid és a szúfi hagyomány lelkes követője
és kutatója, valamint a vallásközi párbeszéd
elkötelezettje egy sor interjúban kereste föl a
még élő résztvevőket, hogy a konferenciák
alatt készült írásos följegyzéseket is fölhasz-
nálva velük együtt idézze föl az eseményeket.

A könyv bevezetéseként egy tömör szöveg
olvasható Thomas Keating ciszter atya tollá-
ból, amely valójában néhány év alatt a részt-
vevők közreműködésével született meg a kü-
lönböző vallások közös pontjairól (The Points
of Agreement). Majd az első fejezet a gyöke-
rek kel és az eszményekkel, a második a pár-
be széd megkezdésével, a harmadik az alapok-
kal és a határokkal, a negyedik pedig magával
a párbeszéd munkájával foglalkozik. A vissza-
emlékezések és utólagos reflexiók után az ötö-
dik, hatodik, hetedik és nyolcadik fejezetek-
ben néhány töredéket olvashatunk az egykor
elhangzottakból. A függelékben az egyes ta-
lálkozók adataiba (idő, hely, résztvevők), va-
lamint a napirendbe is beletekinthet az olvasó.
Végül pedig a 2004. évi találkozó résztvevői-
nek rövid, azonban annál érdekesebb életraj-
zai zárják a kötetet.

A bemutatott vállalkozás részesei külön-
böző világvallások – buddhizmus, hinduiz-
mus, iszlám; az orosz ortodox, protestáns és
római katolikus kereszténység; valamint az ős-
lakos amerikai indián hagyomány és a zsidó-
ság – gyakorlói és tanítói voltak. A szerkesztő
kérdéseire őszintén válaszolva idézik föl talál-
kozásaik nehézségeit és áldásait, közös élmé-
nyeiket. Ezért aztán a kötet nem annyira a kü-
lönböző vallások tanításai iránt (felületesen)
érdeklődő, hanem sokkal inkább az emberi
bölcsesség bármely alakzatában elmélyülni
kész olvasó számára íródott. E kis könyv ta-
núskodik az élő párbeszéd mozgalmasságáról
– annak lendületéről, egyben akadályairól, s
az őszinte közös keresés élményéből születő
barátságokról is. Méltán viseli „A közös szív”
címet, életszerűen s hitelesen tárva elénk a val-
lásközi párbeszéd elevenen tapasztalatát.

Bakos Gergely OSB

Recenziók

– 118 –

RECENZIÓK 113-118.:Sablon kéthasábos  2011.02.21.  14:42  Page 118    (Black/Black plate)



2010. szeptember – december

2010. szeptember 3–5. Tanévkezdő lelkinapok a kismarosi ciszterci monostorban.
2010. szeptember 11. Tanévnyitó Veni Sancte.
2010. szeptember 17. A Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola és az Agra

Kulturális Utazási Iroda közös rendezvénye. Címe: A tibeti buddhizmus múltja
és jelene. Bevezető előadások a XIV. Dalai Láma 2010-es budapesti látogatásához.
Előadók: Kelényi Béla, Nemeshegyi Péter SJ, Zentai György.

2010. szeptember 24. A budapesti Bencés Tanulmányi Ház meghívására a
főiskola tanárai és hallgatói közösen ünnepelték Szent Gellért napját.

2010. szeptember 25. Az iskolai gyakorlatokat vezető mentortanárok talál-
ko zója, tapasztalatcseréje.

2010. szeptember 28. Terek, tárgyak, anyagok. Szakrális terek építészete, belső -
épí tészete. A MÉK Belsőépítészeti Tagozatának konferenciája.

2010. szeptember 28. Az Egyházjog Tanszék vendége: Adriányi Gábor, a bon-
ni egyetem emeritusz professzora. Előadásának címe: Az 1855-ös osztrák kon-
kordátum magyar és kánonjogi vonatkozásai.

2010. október 6. A Belvárosi Ferences templom és a főiskola közös szervezésé-
ben Sapientia Szabadegyetem indult útjára a teológia iránt érdeklődő felnőttek szá-
mára. Előadó: Papp Miklós morálteológus, a főiskola tanszékvezető tanára.

2010. október 19–20. Örökség és küldetés. Bencések Magyarországon. Konfe-
rencia közös szervezésben a Magyar Bencés Kongregációval és a Pázmány Péter
Katolikus Egyetem Bölcsészettudományi Karával. Megnyitották: Szászfalvy László
államtitkár, Botos Máté dékán és Orosz Lóránt OFM rektor.

2010. november 13. Sapientia nap: Az igazságról címmel, kapcsolódik a Tu-
domány Ünnepe 2010. programsorozathoz. Előadók: Bugár M. István (DE Fi-
lozófia Intézet), Gállos Balázs (Kathekón), Kókai Nagy Viktor (DRHE), Kustár
Zoltán (DRHE), Ötvös Csaba (ELTE BTK), Papp Miklós (Sapientia), Válóczy
József (ESZHF). A konferencia idején Toperczer István Afganisztán igazsága című
fotókiállítása tekinthető meg. A konferencia előadásai a főiskola Sapientia Fü-
zetek sorozata 19. köteteként jelennek meg.

2010. november 17. Pro Urbe Budapest díjat adományozott Budapest Főváros
Közgyűlése a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola részére A teológusképzés

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL Sapientiana 3 (2010/2) 119–120.

– 119 –

119-120.:Layout 1  2011.02.21.  14:46  Page 119    (Black/Black plate)



területén kifejtett egy évtizedes kiemelkedő tevékenységéért. A díj átadására a Főváros
Napja – 2010. november 17-e – alkalmából tartott ünnepi ülésen került sor.

2010. november 18. Erkölcstani és keresztény szempontok a szervátültetésről.
A szervátültetés helyzete Magyarországon. A Morálteológia Tanszék meghívására
a Transzplantációs Alapítvány a Megújított Életekért szakemberei tartottak előadást.

2010. november 18. Könyvbemutató. Mike Valéria: Mike (Mádl) János és kora
(1905–1981), a Magyar Egyháztörténeti Enciklopédia Munkaközösség (METEM),
a Historia Ecclesiastica Hungarica Alapítvány és a Magyar Kolping Szövetség
szervezésében. A Kolping Mozgalomról szóló kötetet Semjén Zsolt miniszter-
el nök-helyettes mutatta be.

2010. november 18. Tükröződések – vallás- és kultúraközi párbeszédsorozat.
Közép-Ázsia est. Közös szervezés a Károli Gáspár Református Egyetemmel és az
Agra Klubbal. Előadók: Sárközy Miklós, Szántó Iván. A program ideje alatt
Toperczer István afgán fotókiállítása.

2010. november 20. Korunk iránytűje. A Caritas in Veritate kezdetű encikli-
ka jelentősége. A Filozófia Tanszék tanulmányi napja. Előadók: Bakos Gergely
OSB, Béres Tamás (EHE), Deák Hedvig OP, Deme Tamás (PPKE VJK), Frenyó
Zoltán (MTA FKI), Frivaldszky János (PPKE JÁK), Kormos József (PPKE BTK),
Máthé Andrea, Sárkány Péter (AVKF), Turgonyi Zoltán (MTA FKI).

2010. november 20–21. Az identitásról. Kétnapos tanulmányi nap közös szer-
vezésben a Katolikus Pszichológusok Baráti Körével, a Faludi Ferenc Akadémiával
és a Magyar Pszichológiai Társaság Valláspszichológiai Szekciójával. Előadók: Bagdi-
Szente Éva, Gőbel Orsolya, Horváth-Szabó Katalin, Kapócs Imre, Kárpáti Gyöngy-
vér, Kézdy Anikó, Kulcsár László, Lukács László SchP, Makai M. Csilla SSND,
Szabóné Kármán Judit.

2010. december 4. Jótékonysági vásár a vörösiszap károsultjai részére.
2010. december 10. A Szent István Társulat és a Luther Kiadó könyvbemuta-

tója a főiskolán. A bemutatásra kerülő könyv: Egyházüldözés és egyházüldözők a Ká-
dár-korszakban. A kötetet Várszegi Asztrik OSB püspök, pannonhalmi főapát,
Tőkéczki László tanszékvezető egyetemi docens (ELTE BTK Művelődéstörténeti
Tanszék), Czenthe Miklós igazgató (Evangélikus Országos Levéltár) és Balogh Margit
c. egyetemi docens, igazgató (MTA Társadalomkutató Központ) mutatta be. A kö-
tet a főiskolán 2010. május 6–7-én rendezett konferencia előadásait tartalmazza.

2010. december 25. A tavalyi évhez hasonlóan a főiskola aulájában a Sant’Egi -
dio közösség ünnepi ebéden látott vendégül hajléktalanokat és szociális otthonban
élő időseket, akiket ezen a napon sehol nem várt ünnepi asztal. A főiskola dísz-
termében Székely János püspök szentmisét mutat be. Ezt követően került sor
az ebédre és az ajándékozásra.

Főiskolánk életéből

– 120 –

119-120.:Layout 1  2011.02.21.  14:46  Page 120    (Black/Black plate)



Főszerkesztő: Patsch Ferenc SJ Felelős kiadó: Orosz Lóránt OFM
Szerkesztőbizottság: Bakos Gergely OSB, Balogh Katalin, Deák Hedvig OP,
Kotschy Andrásné, Lukács László SchP, Orosz Lóránt OFM, Papp Miklós,
Tőzsér Endre SchP, Várnai Jakab OFM

A szerkesztőség címe: 1052 Budapest, Piarista köz 1. Levélcím: 1364 Budapest,
Pf. 235. Telefon: 486-44-40 E-mail: sapientiana@sapientia.hu A Főiskola meg-
bízásából olvasószerkesztés és tördelés: Vigilia Kiadóhivatal. Borító: TANGRAM-
ZIM Kreatív Ügynökség. Nyomdai munkák: Gyomai Kner Nyomda Zrt. Fele-
lős vezető: Fazekas Péter vezérigazgató. ISSN: 2060-3231 Megjelenik évente
kétszer. Előfizethető és megvásárolható a Vigilia Kiadóhivatal címén: 1052 Buda -
pest, Piarista köz 1. Levélcím: 1364 Buda pest, Pf. 48. Telefon: 486-44-43 Fax:
486-44-44 E-mail: vigilia@vigilia.hu Előfizetési díj egy évre: 1.000,- Ft, az egyes
számok ára: 600,- Ft

Számunk szerzői

Pump Edit (1961) család- és gyermekvédő tanár, hittanár, fordító
Bagyinszki Péter Ágoston (1970) ferences szerzetes, teológus, a Sapientia

Szerzetesi Hittudományi Főiskola Fundamentális Teológia Tanszékének
oktatója

Ujházi Lóránd (1979) katolikus pap, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi
Főiskola egyházjog tanára

Jean-Yves Brachet (1961) domonkos szerzetes, a Soproni rendház tagja,
a magyar rendtartomány tanulmányi régense

Patsch Ferenc (1969) jezsuita szerzetes, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi
Főiskola filozófia tanára

Antonio Gascón (1958) marianista szerzetes, a madridi provincia tagja
Frenyó Zoltán (1955) filozófus, az MTA Filozófiai Kutatóintézetének

tudományos főmunkatársa
Gérecz Imre (1983) pannonhalmi bencés szerzetes 
Pákozdi István (1955) katolikus pap, budapesti egyetemi lelkész, a Sapientia

Szerzetesi Hittudományi Főiskola Gyakorlati Teológia Tanszékének vezetője
Lukács János (1966) jezsuita szerzetes, a magyar rendtartomány novíciusmestere
Bakos Gergely (1970) bencés szerzetes, filozófus, a Sapientia Szerzetesi

Hittudományi Főiskola Filozófia Tanszékének vezetője

Szerzök, B3:Layout 1  2011.02.21.  14:41  Page 1    (Black/Black plate)


