


TANULMÁNYOK

JOSEPH RATZINGER: A házasság teológiája 1
TÖRÖK IZSÁK OSBM: Bűnbánat szentsége: a keresztény érettség

korszerű eszköze 22
PAPP MIKLÓS: A „theószisz” (átistenülés) jelentősége

a teológiai etikában 41
HANKOVSZKY TAMÁS: Adalékok a „hit és ész” problematika emberképéhez.

A kanti kihívás és a vatikáni zsinatok válasza 50
SOMORJAI ÁDÁM OSB: A II. Vatikáni Zsinat meghirdetése és a

magyarországi főpásztorok. Mindszenty József
és Shvoy Lajos esete 61

XERAVITS GÉZA: Egy újabb kísérlet Izrael hellenisztikus kori
történetének értelmezésére 70

PIERRE HADOT: Apofatizmus és negatív teológia 79

SZERZETESSÉG

GÉRECZ IMRE OSB: Lelki harc az egységkeresés jegyében.
A XVII. bosei nemzetközi ökumenikus találkozóról 89

DOBSZAY BENEDEK OFM: A hivatásgondozás tervezése a ferenceseknél 94

DOKUMENTUM

XVI. BENEDEK PÁPA: A II. Vatikáni Zsinat helyes értelmezéséről 102

RECENZIÓK

Simon T. László: Nem írnokok, hanem írástudók. Közelítések
a szinoptikus evangéliumokhoz (Borbás Péter SchP) 110

Gerd Theißen: Az őskeresztyénység élményvilága és magatartásformái.
Az őskeresztyénység pszichológiája (Szatmári Györgyi) 111

Enzo Bianchi: Nem vagyunk különbek. A szerzetesek mint jelentéktelen 
laikusok (Baán Izsák OSB) 113

Nagymihályi Géza: Lépj be a szentélybe, lásd a titkokat.
A szentély ikonológiája (Pákozdi István) 114

Emmanuel Levinas: Etika és végtelen (Bakos Gergely OSB) 115

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL

2009. szeptember – 2009. december 119

Tartalom, B2:Layout 1  2009.11.24.  12:53  Page 1    (Black/Black plate)



JOSEPH RATZINGER

A házasság teológiája

A szisztematikus teológia képviselője a házasság lényegének vizsgálatakor nem
is csak egy szempontból reménytelenül dilettánsnak érezheti magát, mint aki a
szakemberek vitája közepette mindössze félénk és érdeklődő fülelésre van kár-
hoztatva. Amennyiben mégis nekiveselkedik annak, hogy hozzászóljon a vitá-
hoz, akkor legjobban teszi, ha a nemszakember előnyeit kihasználva az oly sok-
oldalúan vizsgálható kérdés egységét, egészét nézi. Ahogyan az ember is minden
sokfélesége mellett egyetlen egész, úgy a házasság is az: jelentősége és súlya
éppen a benne találkozó emberi létsíkok összesűrűsödéséből fakad. A követ-
kező tanulmány célja tehát az, hogy specializálódás nélkül a házasság egészét
vegye szemügyre. Nyilvánvaló, hogy emiatt a részszempontokat nem lehet kel-
lő en figyelembe venni, úgyhogy ez a házasság egészéről szóló fejtegetés elégtelen
lesz, inkább kérdés, mint válasz. Mindazonáltal a gondolkodás legalább annyira
él a kérdezésből, mint a válaszokból – ez szólhat eme rövid írás jogosultsága
mel lett. Módszertani eljárásunk a következő: négy kérdéskörben először egy-egy
tézist fogalmazunk meg, majd röviden kifejtjük tételünket.

1. A HÁZASSÁG SZENTSÉGI VOLTA

A katolikus dogmatikából eredeztethető első tézisünk: A katolikus teológia sze-
rint a házasság szentség.

Ha a katekizmusok klasszikus meghatározásából indulunk ki (a szentség egy
külső, Krisztus által alapított jel, amely kegyelmet jelez és közvetít), akkor első
tézisünk elég keveset mond, sőt inkább minden szempontból kérdéses, hiszen
a házasságot nem Jézus alapította, és nem is adott neki semmiféle külső jelet.
A házasság szentség voltának magyarázata esetében már az a túl mechanikus
ke gyelemértelmezés sem meggyőző, amely szerint a házasság szentségi voltából
kifolyólag a házasulandók olyan állapotbeli kegyelmeket kapnak, amelyek ké-

TANULMÁNYOK Sapientiana 2 (2009/2) 1–21.

– 1 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 1    (Black/Black plate)



pessé teszik őket a Krisztus–Egyház titokhoz való hasonulásra, vagy – kevésbé
igényes megfogalmazással – megerősíti őket állapotbeli kötelességeik teljesíté-
sében. Valóban teherbíró választ az Újszövetség vizsgálata kell, hogy adjon.

1.1. Jézus véleménye a házasságról

Anélkül, hogy belebocsátkoznánk a bonyolult exegetikai részletkérdésekbe, meg-
állapíthatjuk, hogy a szinoptikusok tanúsága szerint a házasságra vonatkozóan
Jézus igehirdetésének újdonsága abban van, hogy az Izraelnek Mózes öt köny-
vében adott történelmi joggal szembeállította az isteni teremtés rendjét. Ezzel a
kiindulással Jézus teljesen más alapokra helyezte a vitát, mint népe törvénytudói:
nem a törvényértelmezés kazuisztikájába lép bele – és képviseli ezt vagy azt a né-
zetet –, hanem átnyúl a Törvényen és az értelmezéseken, és abból az ősi forrás-
ból merít, amely meghatározza, hogy mi is Isten szándéka szerint az em ber, és
mi is az ember célja. Jézus – mint annyiszor más alkalommal is – két dolgot állít
szembe: az ősrégit és az eredetit, illetve Isten egyetlen rendjét – amely Ádámnak,
azaz az embernek adatott – és Izrael külön rendjét, amelyet Izrael története
során kapott, és amely megkülönböztette őt a többi néptől. Hogy Jézus eme ér-
velésének jelentőségét kellően értékelni tudjuk, szem előtt kell tartanunk, hogy
ez ugyanaz a struktúra, mint amely a Hegyi beszéd egészére jellemző: Istennek
történelmileg szabályozott, felhígított, de egyben konkretizált akaratát Jézus
szembeállítja Isten feltétlen kihívásának egészével. Jézus ezzel egyrészt kiszaba-
dítja az embert a kazuisztika kétes szövevényéből, de rögtön szembesíti is bű-
nösségével: hiszen a történeti Törvény és annak értelmezése felfogható úgy is,
mint Isten akaratának totalitása elől való menekülés, vagy mint az a bokor,
amely mögé Ádám rejtőzik Isten elől, de amely mögött az „Ádám, hol vagy?”
kérdés – Jézus szavaiban – mégis megtalálja. Immár képek nélkül: mivel Jézus
a Törvény fölött az eredethez nyúl vissza, Jézus szavát sem szabad közvetlenül
és minden további nélkül egyszerűen törvénynek tekinteni; szava elválasztha-
tatlan a hittől és a Krisztus-követéstől, és csakis a Jézus által feltárt és a hitben
elfogadott új szituáció összefüggésében értelmezhető. Csakis ott tehát, ahol a
„szív keménysége” meglágyul a hitben, és ahol az ember vissza mer térni erede -
té hez. Amikor tehát Jézus azokkal a szavakkal magyarázza a házasságot, amelye -
ket Ádám mond a teremtéstörténetben férfi és nő egységéről (Ter 2,24), akkor
nem kazuisztikus erődítményt épít, hanem próféciaként érti ezeket a szavakat,
és a hitben prófétai módon megjeleníti azokat. Ez viszont azt jelenti, hogy Jé-
zusnak új tanítása van a házasságról: az eredet feladata a jelen lehetőségévé lesz
a hitben, a hit összefüggésébe állíttatik, úgyhogy a házasság átkerülhet a hit

Joseph Ratzinger

– 2 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 2    (Black/Black plate)



rendjébe, illetve mint hitben megélt valóság a hitből meríti rendjét és értelmét.
Fontos mindebben is megfigyelni a Jézusra általánosan oly jellemző istenköz-
pontúságot: az embereket a házasságban „Isten illeszti össze”, vagyis a házasság
nem a krisztológiai, hanem a „teológiai” rendbe tartozik. A krisztológia ezen a
ponton is (mint mindenütt Jézus tanításában) csak közvetetten jelenik meg: az
ember csak Krisztus követésében és a szív keménységének e Krisztus-követés
által lehetségessé vált meglágyításában képes maga mögött hagyni az ősit, és
visszanyúlni az eredetihez (vö. Mk 10,1–11; Mt 19,1–12).

Foglaljuk össze az eddig mondottakat! Jézusnak a házasságról szóló tanítása
ugyanolyan felépítésű, mint amilyen tanításának egésze: túlnyúl a kazuista vi-
tá kon, a teremtői szándékot tárja fel, vagyis tulajdonképpen teo-lógiai értelmet
ad a házasságnak. A krisztológiai elem csak közvetetten bukkan fel abban a telj-
hatalomban, amellyel Jézus túlmutat Mózesen. Abban a megfogalmazásban is,
hogy „az igehirdetőből hirdetett lesz, az indirekt krisztológiából direkt”, ennek
a Jézus és Pál közötti átmenetnek az általános problematikáját tapinthatjuk ki.
Nem kell most vitát nyitnunk azokról az alapvető kérdésekről, amelyeket ezzel
érintünk; a továbbiakban is témánk sajátos fonalát követjük. Pusztán röviden
vázoltuk fel azt, hogy témánk hogyan is illeszkedik bele az újszövetségi alap-
döntés általános szerkezetébe.

1.2. A házasság az Efezusiaknak írt levélben

Nem bíbelődhetünk most azzal a sokféle kérdéssel sem, amelyeket Pál az 1Kor 7-
beli fejtegetéseiben vet fel. Rögtön azzal a következő, sorsdöntő fejlődési sza-
kasszal – és az Ef 5,21–23-ban kirajzolódó páli gondolkodás újraértelmezésével
– foglalkozunk, amely a müsztérion (sacramentum) szó használata miatt a ké sőb -
bi fejlődés számára oly döntő lett. Szögezzük le: a Ter 2,24-et krisztológiai prófé-
cia ként értelmezzük. Minthogy a keresztény házasság eme próféciának állan dó
jelene, ezért valóságosan a Ter 2,24 müsztérionja. Vagyis az Ef 5,32 „nagy titka”
– amely igazából Krisztus-titok – reálisan benne foglaltatik a házasság teremtés
adta rendjében. És ez a házasságfogalom a maga részéről újfent Krisztus-ti toknak
is mondható olyan értelemben, hogy benne az Ószövetség szava rejtet ten Jézus
Krisztus valósága által teljesíttetik be. Megint más szavakkal ki fejezve (Heinrich
Schlier nyomán): férfi és nő teremtéstitkában ott rejlik Krisztusnak és az Egy-
ház nak szövetségi titka is. Vagyis teremtés és szövetség nem úgy állnak egymás
mellett és nem úgy különböznek egymástól, mint „világi” és „lelki”, vagy egy-
sze rűen mint „természetes” és „természetfölötti”, hanem mivel Krisztus „az első
teremtmény” (Kol 1,15), ezért a teremtés maga a szövetség potenciális matéri-

A házasság teológiája

– 3 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 3    (Black/Black plate)



á ja. Majdhogynem azt is mondhatnánk, hogy az első teremtéstörténetnek a
szab batban, azaz a szövetség gondolatában való kicsúcsosodása megfelel a má-
sodik teremtéstörténet ama második misztériumának, hogy „férfi és nő egy
testté lesznek”. Ezáltal újfent átléptük a teremtés és a szövetség határát: a végső
(a szövetség: Krisztus, a második Ádám) a tulajdonképpeni első, a másik lehe-
tőségi feltétele. Sőt, még talán a következő lépést is meg kell tennünk, és azt kell
mondanunk, hogy a házasság, mint a teremtés rendjének középpontja, egyben
teremtés és szövetség azon egysége konkretizálódásának is középpontja, amely
konstitutív mind az Ószövetség, mind (Markiónnal szemben) az Újszövetség
számára. (Konstitutív az istenkép számára, az istenképből fakadóan pedig – a
teo centrikusság miatt – minden más számára.)

E ponton nem árt emlékeztetni arra, hogy a szövetség teológiája kezdettől fog -
va a házasság „képével” való nagyon szoros kapcsolatban bontakozott ki: Oze -
ástól Malakiásig a „szövetség” legfontosabb ábrázolása a házasság, a szövetség meg-
szegésének pedig a házasságtörés. Igen könnyű belátni, mennyire összefonódik
kép és valóság: a JHVH-hoz való szövetségi hűség egész konkrétan megnyilvánul
a termékenységi kultuszok, a kultikus prostitúció elutasításában, illetve a JHVH-
hittől való eltávolodás és a más istenekhez való közeledés „házasságtörése” egész
konkrétan megmutatkozik a kánaáni kultuszok fajtalanságában. Izrael számára
ebben a helyzetben a szövetségi hűség annyit jelent, hogy nem létezik az az isteni
szférával való direkt összeolvadás, amelyet a kánaáni kultuszok a kultikus má-
morban kínálnak fel. Mert az az Istennel való egység, amelyet a szövetség jelent,
mindig csak közvetett módon, az Isten parancsának való engedelmességben – és
így is csak a házastársi hűség közvetett képiségében – valósulhat meg: a szövet-
ségből együttélési parancs, az együttélés szociális formája következik. Tehát a há-
zasság – és a fajtalanságnak belőle fakadó elutasítása – a szövetségi hűségnek egész
konkrétan húsba vágó és „a húsban” „bizonyságot tevő” formája, amelyet Isten
meghagy a maga transzcendenciájában, amelyen nem uralkodik direkt módon,
és amely éppen így lesz az ígéret népének és e nép jövőjének garanciája. Oda ju-
tot tunk tehát, hogy még a mai viták számára is fontos eredményt fogalmazhatunk
meg: a házasság pontosan az által a szövetség jele, hogy nem közvetlenül szakrá-
lis (összeolvadás az istenivel); éppenséggel nem evilági a világban való léte, az a
forma, ahogyan megjeleníti azt a különleges „szövetséget”, amelyet Isten kötött
Izraellel. Innen érthető az, hogy Izrael és az Egyház miért határolja körül az erószt,
és szent voltát miért teszi viszonylagossá: ahogy a világnak istenektől való meg-
fosztása nem a világ ördögivé válásához, hanem éppenséggel az ördögöktől való
megtisztulásához vezetett, úgy az erósz megfosztása isteni jellegétől nem ördögivé
teszi, hanem megtisztítja a démonoktól.

Joseph Ratzinger

– 4 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 4    (Black/Black plate)



Korunk vitái számára szintén nem jelentéktelen az előbb felbukkant motívum
sem: tagadó formában a házasságnak a szövetséggel való kapcsolata a „fajta lanság”
kizárása; állító formában pedig az, hogy garanciája az utódoknak – ami viszont
nem más, mint az Ábrahámnak és rajta keresztül Izraelnek adott „áldás” ígérete.
Vagyis a házasság az ígéret szolgálatában áll, és Izrael előtt megnyitja a jövőbe
vezető utat, megadja Izraelnek, hogy nyitott maradhasson a jövőre. Ebben pedig
újfent teremtés és szövetség, teremtés és történelem egymásba olvadása figyel-
hető meg: az ígéret először egyszerűen a teremtés ajándéka, majd feladattá lesz,
aztán pedig „áldás”, az ígéret kifejeződése.

Ezek szerint az Efezusiaknak írt levél alapjában az Ószövetség prófétai vona -
lát folytatja azzal, hogy férfi és nő szövetségének teremtésben adott titkát mint
az üdvtörténet szövetségi titkát, Jézus Krisztus jegyében pedig mint a krisztoló -
giai szövetség titkát értelmezi. Így aztán a házasság ethosza nem profán hasznos -
sági szempontokból és nem is a Törvényből ered, hanem abból, hogy Krisz tus
és az Egyház szövetségének titkából vezethető le, és ebben a titokban felfedez-
hető a házasság előképe is.

1.3. Dogmatörténeti megjegyzések

Még mielőtt az eddig mondottak alapján megpróbálnánk megfogalmazni, mit
is jelent – és mit nem – a házasság szentségi volta, az idevágó bibliai szakaszok
értelmezéstörténetének két részletére szeretnék rávilágítani: Ágostonra és
Bonaventurára.

1.3.a. Ágoston sokféle fejtegetéséből csak azokat a gondolatokat ragadom ki,
amelyek szerintem központiak annak megvizsgálásához, hogy ő a házassággal
kapcsolatban hogyan használja a szentség fogalmát. Ágoston szerint a házasság
az üdvtörténet egyetlen szakramentumából részesedik, vagyis abból a történe-
ti leg szakaszolt szentségből, amely maga Krisztus. Ebből következik, hogy a há-
zasságot a sacramentum temporum szerint kell értelmezni, vagyis aszerint, hogy
az üdvtörténet egyes szakaszainak milyen funkciója van az egyetlen müsztérion-
sacramentum egészében. A házasság szempontjából ez annyit jelent, hogy a szak-
ramentumnak két fő formája van – annak megfelelően, ahogyan a történelem
is alapvetően Ó-, illetve Újszövetségre tagolható –: a pátriárkák házassága a maj-
dani, sok népből álló Egyházat szimbolizálja, ezért a soknejűség jellemző rá.
Egyetlen férfi és sok nő egymás mellé rendelése Ágoston szerint a házasságot a
pillanatnyi kapcsolaton túl a jövő lényegének hordozójává is teszi: a sok nép
egye sül Krisztussal és Krisztus alatt. A soknejűség alkotja tehát ennek a fajta

A házasság teológiája

– 5 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 5    (Black/Black plate)



há zasságnak a „szakramentumát”. Sacramentum pluralium nuptiarummal van
tehát dolgunk, a sokféleség egységének azon jelszerűen reális bemutatásával,
amely felé a történelem tart. A keresztények házassága a „Szakramentum” egyik
fejlettebb szakaszának felel meg: immár megvalósult a sok népből létrejött
egyetlen Egyház, úgyhogy nem erre vonatkozik a jelkép, hanem arra az eszkato -
logikus „városra, amelyben sokak immáron egy lélek és egy szív Istenben”. Te -
 hát a sacramentum pluralium nuptiarum helyére a sacramentum nuptiarum sin -
gularum lép, amely az eljövendő eszkatologikus poliszban való radikális egység
jele. Vagyis a keresztény házasság szakramentuma az egynejűség a maga – idő -
belileg is megvalósuló – radikalitásában (szétválaszthatatlanság). Ez tehát a ke-
resz tény házasságnak az üdvtörténet objektív állása szerinti, az egyetlen „Szak-
ramentumból” fakadó történelmi feladata.

Ez az ágostoni gondolatmenet – amelyet csak elég durva körvonalakban tud-
tunk itt felvázolni – egyrészt igencsak sok kérdést vet fel, másrészt pedig igen je-
lentős a későbbi dogmatörténeti fejlődés szempontjából. Érdekes, hogy még meny-
nyire képlékeny, alakulóban levő a szentség fogalma, hogy mennyire krisztologikus
központú, és hogy mennyire az üdvtörténet alapján differenciálódik. Az sem ér-
dektelen, hogy az ágostoni szentségfogalom a házasságot még messzemenően tör-
ténetileg szemléli, és sokkal lazábban bánik a természetjogi gondolkodással, mint
a későbbi absztrakt szisztematizáló igyekezet: a természetjog alapján például csak
a poliandriát (sokférjűség) utasítja el, a poligámia viszont szerinte lehet a misz-
téri um egyik formája, mert önmagában nem ellenkezik a természettel (De bono
coniu gali, c 17–18 Nr. 19–22 in PL 40, 386 skk. – Nyilván nem kell külön hang-
súlyoznunk, hogy ezzel mi itt nem ezt a sajátos természetjogi felfogást védjük;
pusztán arra a benne rejlő fontos mozzanatra hívjuk fel a figyelmet, amely a ter-
mészetjog és a történelem összekapcsolásában áll, illetve hogy Ágoston az emberi
„ter mészetet” is alapvetően történeti módon fogja fel.) Végül fontos az is, hogy
Hip po püspöke számára a házasság egysége és felbonthatatlansága egyértelműen a
be teljesített krisztologikus hit funkciója, az Istennek Krisztusban emberré lett szö-
vetségi hűségének megvalósulása az ember testében. Micsoda távlatok nyílhattak
volna innen kiindulva egy keresztény házasságethosz megalkotására: a házas ság
mint Isten szövetségi szeretetének és hűségének megvalósulása (megbocsátás, kez-
deményezés stb.) férfi és nő testi együttlétében. Sajnos maga Ágoston nem vitte to-
vább ezeket a gondolatcsírákat; számunkra azonban adottak, továbbgondolhatjuk
őket, és jó lenne, ha nem mennénk el mellettük figyelmetlenül.

1.3.b. Bonaventura egy különös történelemteológiai koncepció alapján sajátosan
összefésül középkori elképzeléseket: először is az Ó- és Újszövetség közös szent-

Joseph Ratzinger

– 6 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 6    (Black/Black plate)



ségeiről, a házasságról és a bűnbánat szentségéről beszél azon az alapon, hogy ezek
a „természet szava által” léteznek, és Krisztus csupán megerősítette őket; utána
szól a közbenső szentségekről, amelyek „jelzésszerűen” már megvoltak az Ószö-
vetségben is, de teljes formájukban már az új szövetséghez tartoz nak: keresztség,
Eucharisztia, papság. Bonaventura szerint Jézus – az Izraelben adott előzmé-
nyekhez kapcsolódva – szoros értelemben csak ezt a három szentséget alapította.
Vannak aztán olyan szentségek, amelyek teljesen az Újszövetség sajátjai, csak
ahhoz tartoznak: a bérmálás és a betegek kenete; ezeket Krisztus csak javasolta, és
csupán később alapította őket a Szentlélek az Egyházban (IV Sent d 23 a I q 2 c).
Ezen a helyen újra el kell tekintenünk e gondolatok problematikájának részletes
elemzésétől, és újfent meg kell elégednünk azzal, hogy rámutatunk az egész kér-
déskör számunkra fontos részleteire, néhány dogmatörténeti vonatkozására.
Bonaventuránál is világosan látszik, hogy (szemben a szokásos elképzelésekkel)
mennyire képlékeny még a szentség fogal ma. Az egyes szentségeket még mindig
úgy mutatja be, mint az egyetlen „Sacramentumnak” – az üdvtörténet alapösz-
szefüggésének – történeti kibontakozását. Így a szentségek krisztológiai összefüg-
gésben maradnak, hiszen Krisztus ennek a történelemnek a tulajdonképpeni tar-
talma, Krisztus a tulajdonképpeni „Szakramentum” Isten és ember között.
Krisztust azonban még nem úgy állít ja be Bonaventura, mint később – vagyis
mint a törvényadót, aki megalapítja egy egyes, egymás mellett álló szentségeket,
mint a kegyelemosztás külső aktusa it –, hanem a szentségeket úgy köti Krisztus-
hoz, hogy Krisztus misztériumához kapcsolja őket, amely átfogja a teremtést, és
amely a történelem korszakain át, Jézus kora után is bontakozik és teljesedik.

1.4. Eredmény

Próbáljuk meg immár megfogalmazni – alapul véve mindazt, amit fentebb végig -
gondoltunk –, hogy mit is jelenthet a házasság szentség volta. A válasz valahogy
így hangozhat: a házasság szentség volta férfinak és nőnek házasságban konkreti-
zálódó egymáshoz rendeltsége – amely a teremtés rendjéből fakad – nem semle-
gesen és pusztán evilági szinten áll Jézus Krisztus szövetségi titka mellett, hanem
felvétetett Isten szövetségi népének szövetségi rendjébe, úgyhogy a házasságban te-
remtés és szövetség egysége ratifikálódik, és Isten szövetségi hűsége a hitből kiin-
dulva mint emberek szövetségi hűsége mutattatik meg és pecsételő dik meg. Igen
fontos, hogy a házasság mint a teremtés rendje válik a szövetség rendjévé, és hogy
mint szövetségi rend teljesíti be a teremtés rendjét. Helye sebben és pontosabban
fogalmazva úgy kellene mondanunk: a „természeti jelenség” teremtésnek való-
ban megfelelő rendjét egyedül a szövetség realitása teszi lehetővé. Hiszen egy „ter-

A házasság teológiája

– 7 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 7    (Black/Black plate)



mészeti jelenség” mint olyan egyáltalán nem maradhat fenn, csakis mint már tör-
ténelmileg rendbe tagozódó, vagyis általában történelmileg meghatározott, befo-
lyásolt valóság. Amennyiben valaki hittel tekint végig a szövetség történetén, akkor
annak a rendje logikusan nem valamiféle történelmen alapul, hanem a szövetség
azon történelmén, amely egyedül képes arra, hogy az embert visszavezesse gyö-
kereihez. Ez viszont azt jelenti, hogy a szentség nem valami házasság feletti,
mel let ti vagy rajta levő dolog, hanem maga a házasság, és mint ilyen annak az
ember nek, aki hitben éli meg, maga lesz a szentség; minél inkább sikerül a házas -
feleknek házasságukat a hitből élniük és alakítaniuk, annál inkább lesz az „szent -
ség”. Valószínűleg most jött el annak az ideje, hogy megpróbáljuk szakszerűen
értelmezni az „állapotbeli kegyelmek” régi megfogalmazását, leásni igazi lényegé-
hez: a keresztény házasság elvárásait csakis a hitben lehet elfogadni és megvalósí-
tani, méghozzá úgy, hogy ezeket a „lehetetlen” elvárásokat mint üdvösséget, mint
„boldogságot” élik meg a házasok, mint mindenféle üdvösségnek hitbéli
paradoxonát. A keresztény házasság elvárásai csak a hitben értelmesek és megva-
lósíthatók – a hit azonban a kegyelem…

És innen nézve már kirajzolódnak a házasság keresztény ethoszának körvo-
na lai: amennyiben ugyanis a teremtés rendje maga is szövetségi rend, illetve
amennyiben a szövetség teszi lehetővé, bontja ki és valósítja meg a teremtésben
foglalta kat, annyiban a házasság teremtés adta komponensei, a szexus és az erósz
a házasságban beemeltetnek a szövetségbe. Amennyiben a házasság a szövetség
rendjébe tartozik, annyiban a szövetség égboltja alá is tartozik, vagyis a kereszt
és a feltámadás égisze alá. És annyiban a házasság a megbocsátásból él, a simul
iustus et peccator paradoxonából, a kegyelemadta megigazulásból; és a házassá-
got akkor mint hiteseményt úgy kell tekintenünk, mint amely a „már” és a
„még nem” jegyében zajlik.

2. A KERESZTÉNY HÁZASSÁG ETHOSZÁNAK KIINDULÓPONTJA

Második tézisünk: A házasság keresztény ethoszát a szentségi mivolt lényegéből kell
kifejleszteni, vagyis abból, hogy a teremtés és a szövetség egy.

A keresztény gondolkodástörténet egyik különösen tragikus és sötét fejeze-
té nek tűnik a mai szemlélő számára a katolikus házassági erkölcs alakulása. Bár
lehet, hogy ez csak onnan ered, hogy túlságosan elvonatkoztatunk a konkrét szi-
tuációtól és attól a történelmi háttértől, amelyben azt kellett megkísérelni, hogy
a hit radikális követelése a következőképpen ábrázoltassék: Isten feltétlen szö-
vetségi hűségének képe az emberek felbonthatatlan szövetségi hűsége, vagyis az

Joseph Ratzinger

– 8 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 8    (Black/Black plate)



egyedülálló isteni szövetségnek (az az isteni parancs, hogy egyetlen Isten legyen
a szövetségi partner) a képe az emberi szövetség egyedülállósága, egyetlensége.
A hit eme követelésének a teljesítése volt végső soron a cél – erről, hogy igazsá -
gosak maradjunk, nem feledkezhetünk meg –, vagyis az, hogy a házasság való-
ban „szentség” lehessen. Az a kísérlet, hogy ennek az elvárásnak eleget tegyünk,
ugyanolyan paradox igyekezet, mint volt hajdan az, hogy az ember megszaba-
duljon a sok istentől, hogy elszakadjon a láthatóba vetett bizalmától, és hívővé
legyen, vagyis egy szóval, hogy az ember átkerüljön az „eszkatologikus egzisz-
ten ciába”. Ezzel egyidejűleg persze tagadhatatlan, hogy a hitnek ez a formális
alapkiindulása mindig is olyan tartalmakkal telítődött, amelyek nem a hitből
származtak, és amelyeket ezért újra meg újra felül kellett vizsgálni, bármennyire
úgy tűnik is, hogy ezek a tartalmak az évszázados hagyományok révén szinte
már eggyé váltak a hittel.

2.1. A házasság ethosza Ágoston szerint

Ágoston e téren való gondolkodását is az határozta meg, ami oly sok más eset-
ben is, hogy erkölcsi alapmagatartására alapvetően a sztoikus racionalizmus és
az ataraxia-eszmény nyomta rá a bélyegét. Ezek szerint az a jó az ember szá-
mára, ami szabad, szabad csak az lehet, ami ésszerű, ésszerű viszont csak az
lehet, ami szenvedélyektől mentes – azaz csak az, ami a „magasabb ész” két ösz-
szetevőjének, az értelemnek és az akaratnak szenvedélyektől mentes, áttetsző
összjátékában zajlik. Ahol azonban szóhoz jut a szenvedély – elkábítva az észt,
és olyan irányba terelve az akaratot, amelyet már nem az ész vezérel –, ott az em-
bernél alantasabb, az álla ti győzött az emberen, ott széthullt az a rend, amelyet
a következő lépcsőzetesség fejez ki: a lélek Istennek van alávetve, a test pedig a
léleknek. E „rendnek” a szétrombolása a bűn lényege. Nem nehéz felismerni
Ágoston eme gondolataiban Plótinosz tanításának nyomait a három szubsz-
tanciáról: a valóság három rendből áll, a hen, a nusz és a pszükhé rendjéből; a
pszükhé akkor egységes és nusz-szerű, ha felfelé irányul; sokszerűségbe és felol-
dódásba hull viszont, ha lefelé, az anyag felé irányul, amivel a nusz elidegene-
désének a folyamatát a végletekig fokozza. Mindez keresztény megfogalmazás-
ban Ágoston szavaival: az ember Isten képmása mint memoria Dei; ha az ember
nem felfelé néz, hanem azokhoz a dolgokhoz fordul, amelyek alatta vannak,
akkor megsemmisíti istenképiségét.1 Ezen az úton aztán – egy fordított freudi
gondolatmenettel – a nemiség lesz Ágoston számára az ember egzisztenciaana-

A házasság teológiája

– 9 –

1 Vö. De trin XIV 12,15, in PL 42, 1048; XIV 4,6, in uo. 1040

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 9    (Black/Black plate)



lízisének középpontja: a nemi ösztön a test lélek elleni lázadásának tulajdon-
képpeni kifejeződése; maga a lázadás pedig onnan ered, hogy eltorzult a lélek-
nek Istenhez való rendeltsége.

Így pedig az ember úgy jelenik meg, mint egy olyan lény, amelyet szétzilál
a nemi ösztön, mint a bűn uralma alatt álló lény, amelynek istenképisége ösz-
szezavarodott. E zavar formája a konkupiszcencia – az állati legyőzi az értelmet
és az akaratot –, mint ahogy „Ádám” létének alapadottsága is a bűn. Ebből ki-
indulva pedig Ágoston számára a nemi ösztön mindenfajta realizálása magában
véve már malum – amelyet persze lehet jól, azaz az észnek megfelelően hasz-
nálni. Bene utitur malo – ezzel a formulával írja le Ágoston a házasságban meg-
élt jogos nemi egyesülést. Hogy a testi egyesülés bizonyos körülmények között
– a házasságon belül – erkölcsös lehet, Ágoston számára javak mérlegelésével dől
el, és „mentségen” alapul: a „házasság javai” – fides, proles, sacramentum – egy-
másra épülve mintegy ellensúlyát képezhetik a realizált concupiscencia malu -
mának. Ezzel a concupiscencia szinte racionalizálódik és bekerül az ataraxia-
etikába. Ezzel a gondolatmenettel azonban a szexualitás és az erósz egyaránt
kiiktatódik a pozitív valóságok sorából – mindkettő csak csere alapon enged-
he tő meg. Ebben a végső soron eléggé dualista elgondolásban mégis felfedez-
he tünk két olyan pozitív részletet, amelyekről később megfeledkeztek.

A nemiség erkölcsösségét nem pontszerűen próbálja meghatározni, hanem
egy személyes-szociális összefüggésből, tehát egy átfogó emberi és hitbéli egész-
ből kiindulva.

Ágoston antropológiai gondolatmenetében nagyon mély teológiai értelme
van annak, hogy az 1Kor 7-hez kapcsolódóan – amely helyet egy későbbi, pont-
szerű megközelítésben a házasság alacsonyabb rendűsége bizonyítékaként em-
legettek – a házasságot mint „a concupiscencia elleni gyógyszert” fogja fel.
Amennyiben ugyanis a concupiscencia az ember bukott voltát fejezi ki – vagyis
sűrített ábrázolása annak, hogy az ember a maga oktalanságában szétrombolja
az értelemadó rendet –, annyiban a concupiscencia „orvossága” a bukott ember
helyzetében a megváltás jelenléte.

E gondolatmenetben tehát éppen az fejeződik ki, hogy a házasság részesedik
a „Szakramentumból”. A házasság tehát a maga konkrét formájában ugyan a
bűn kifejeződése, de a hit jelével ellátva egyben a megbocsátásé és az üdvösségé
is. A házasság nem pusztán a kárhozat jele, hanem mint keresztény házasság
ugyanúgy az üdvösségé is, amely üdvösség az ember gyógyulására szolgál. És ez
esetben a bűn már csak úgy van jelen benne, mint amitől meg kell gyógyulni.

Joseph Ratzinger

– 10 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 10    (Black/Black plate)



2.2. Az ókori naturalizmus befolyása és a skolasztikus házassági ethosz

Ágoston gondolkodása lényegében a mentségül szolgáló javak és a konkupisz -
cencia szembenállásán nyugszik – e gondolati építmény tehát alapvetően teo-
lógiai jellegű, bár eléggé sztoikus és dualista alapokon áll. A későbbi fejlődés
során egyre inkább egy másik elem kerül előtérbe, amelynek legdrámaibb kö-
vetkezményeivel napjaink születésszabályozás körüli vitáiban találkozunk. Egyre
kevésbé Ágoston üdvtörténeti gondolkodásmódját veszik alapul, hanem inkább
filozófiai fogalmakból indulnak ki (natura, genus, illetve generatio). Ezzel pedig
Ágostonnak legalább valamennyire történeti vonatkozású teológiáját egy olyan
elképzelés váltja fel, amelynek történetietlen észközpontúságát absztrakció és
naturalizmus sajátos keveréke jellemzi. A fő szempont ebben immár az, hogy a
nemiség a „természet” kérdése, a természet viszont (Ulpianus gondolatát kö-
vet ve) az, amit a természet minden élőlénynek (animalia) megad. Erről a ter-
mé szetről aztán azt állítják, hogy az embernek nem mint egyénnek, hanem
mint egy faj egyedének adatik meg. Ebből pedig az következik, hogy a házas-
ság a faj egyik funkciója, lényege pedig eszerint a fajfenntartás. Vagyis a nemi-
ség erkölcsi kritériumává a „természetesség” lesz, ami akkor áll fenn, ha a nemi
aktus úgy zajlik, hogy „lényegében nemzésre alkalmas” marad, vagyis eleget tesz
a „természet” faji fogalmának. Mindez azonban azt jelenti, hogy az erkölcsisé-
get adó mozzanat nem a személyes és szociális, sőt egyáltalán nem az antropo-
lógiai körülmények közül kerül ki, hanem végső soron az animális világból (vö.
Ulpianus!). Az így értett természet egyrészt – egészen absztrakt megközelítés-
ben – a faj egyik funkciója, másrészt pedig – szinte durván fiziológiai és natu-
ralisztikus megközelítésben – az olyan aktus, amely pusztán a természetesség
szerint folyik le, és semmiféle emberi gondoskodás nem akadályozza működé-
sét. Vagyis erkölcsös az, ami természetes. Hogy aztán mit nevezünk természe-
tes nek, azt csakis redukcióval állapítjuk meg. Eme gondolkodásmód végén már
csak az nem világos, hogy a nemiség erkölcsös megéléséhez miért van szükség
a házasságra, amely ugyan a gyermekek felnevelésének legjobb biztosítéka, de
nem vezethető le abból a naturális kritériumból, amelynek végül is alá lett ren-
del ve. A természet puszta működése – amelyet Ágoston concupiscenciának ne-
ve zett, és amelyet csak egy lelki-humánus összefüggés alapján mondott megbo-
csáthatónak – immáron az erkölcsiség kritériuma lett. És az, hogy mindeközben
sokhelyütt – egy sajátos paradoxonból kifolyólag – még az ágostoni concupis -
cencia-gondolat is tovább él, egy olyan aggályosság eluralkodásához vezet, amely
a jezsuita laxizmus kudarca után a barokk kor erkölcstanának végétől fogva

A házasság teológiája

– 11 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 11    (Black/Black plate)



megszilárdult, és amely az embert egy olyan legalizmusba kényszeríti bele, amely
logikátlanságával és valóságtól való elrugaszkodottságával csak rombolni tud.

2.3. Keresés új irányban

Az előbbiekben felvázolt történelem belülről való feldolgozása lesz napjaink er-
kölcsteológusainak nagy feladata. Itt most csak röviden vázolunk fel két tézist
– nem azért, hogy elvegyük az erkölcsteológusok elől a munkát, hanem hogy
valamiféle csapást vágjunk.

a) A „természetesség” mint kritérium uralma ellen kulcsszavakban a követke-
zőkre kell rámutatnunk. A szemérmesség nem fiziológiai, hanem szociális erény.
Azaz a szexualitás erkölcsössé tétele a humanizálás, nem pedig a naturalizálás útján
történhet. A humanizálásban viszont döntő szerepe kell, hogy legyen annak, hogy
az ember szexualitását nem a privát vágykielégítés eszközének, nem is valami köny-
nyen beszerezhető kábítószernek tekintjük, hanem olyan kísérletnek, amellyel az
ember igyekszik túllépni önmagán, kilépni önmagából. Mivel az ember ily módon
embertársai közösségére van utalva, a szexualitás erkölcsössége csak onnan eredhet,
hogy beleilleszkedik az emberi együttélés értelmes rendjébe. A nemiségnek nem
akkor van erkölcsi értéke, ha mindez „természetesen” történik, hanem akkor, ha
az embertárssal, az emberi közösséggel és az emberi jövővel szembeni felelősségnek
megfelelően élik meg. E ponton egyelőre el is tekintünk a tulajdonképpeni teoló-
giai tényezőtől, illetve azt magá ban az emberek közti viszonyban kell megtalál-
nunk. A fentebb vázolt, genus gondolaton alapuló házasságfelfogásnak tehát van va-
lamelyest igazsága, csakhogy az általa feltárt megállapítások még messze alatta
maradnak a tulajdonképpeni antropológiának. Mert genus és generatio más, mint
emberi közösség – a különbség akkora, mint fiziológia és antropológia között.
A szexualitás értékeléséhez általánosságban még annyit kell mondanunk, hogy
benne egyszerűen az emberi alaphelyzet, magának az emberlétnek a dilemmája
tükröződik és koncentrálódik: mert lehet az ember legteljesebb megszabadulása
az Én-től, nyitás az Egészre, az Én-től a Te-be való megváltódás lehetősége, az
ember önmagává válása; de ugyanakkor benne rejlik a szexualitásban az ember leg-
teljesebb önpusztításának a lehetősége is, a teljes bezáródás az Én-be, a tökéletes ön-
megtagadás és elidegenedés. Igaza van egyrészt Ágostonnak, másrészt Freudnak,
hogy semmi okunk sincs arra, hogy veszélytelennek tüntessük fel a szexualitást,
amely igenis az emberi egzisztenciadöntés középpontja – de önmagában persze se
nem rossz, se nem minden értékelés önmagában elégséges viszonyítási pontja.

Tézisünk megértése szempontjából érdemes még egy pillantást vetnünk az
Ószövetségre. A szexualitással kapcsolatosan ott két különböző csoportba oszt-

Joseph Ratzinger

– 12 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 12    (Black/Black plate)



ható normával találkozunk: egy erkölcsivel és egy kultikussal. Bár tudjuk, hogy
ez a megkülönböztetés így nem vetíthető vissza az Ószövetségre, és emiatt csak
óvatosan szabad használni, mégis jó lehet arra, hogy megfeleltessük a szexuali-
tás jelensége sokrétűségének. Mert az erkölcsi szabályok tekintetében egyedül
a szociális szempont döntő, a fiziológiai teljesen lényegtelen. Ezzel szemben
kultikus téren csak a fiziológiai oldal számít – amely persze nem esik erkölcsi
megítélés alá, és amely fiziológiai oldalt kiegyenlít a kultikus tisztálkodás rend-
szere. Az Egyház erkölcsteológiájának szerencsétlensége az volt, hogy az Ószö-
vetség kultikus előírásait nem ritkán egyszerűen erkölcsi kötelességekké alakí-
totta át, ezzel pedig egyértelműen valami olyasféle tévedést követett el, hogy a
„régi Törvény” helyébe alkotott egy „újat”.

b) Egy keresztény házasságetika számára teremtés és szövetség együttese
döntő kell, hogy legyen, mert ebben áll a keresztény házasság sajátossága. Mint
már láttuk, az jellemző rá, hogy a teremtés felvétetik a szövetségbe, sőt a szö-
vetség egyik mozzanatává lesz; a szövetség pedig úgy jelenik meg, mint az át-
fogó, a tulajdonképpeni Alfa: az időben későbbi valóság tárgyát tekintve mégis
az előbbi, az eredet. Teremtésnek és szövetségnek ez az összefonódása etikai ka-
tegóriákban megfogalmazva azt jelenti, hogy erósz és agapé egy. Az erósz nem
áll szemben az agapéval, hanem úgy hozzá tartozik, mint a teremtés a szövet-
séghez; így egyfelől az erósz az agapéból származik, de másfelől az agapé is függ
az erósztól. Agapénak és erósznak például Nygren által is végrehajtott művi
szembeállítását teljességgel meg kell szüntetni, és rá kell mutatni hamis voltára.
A pusztán vallási renden belül mindezt nagyszerűen mutatta be Henri de Lubac
az Írás szellemi értelméről szóló könyvében: de Lubac a misztika olyasféle pocs-
kondiázása ellen szól, amelyet „gyakran egy tisztán bibliai hitre való hivatko-
zással” tesznek meg. „Mert túlzottan félünk az ún. pogány befolyásoktól és az
ún. misztikus zűrzavartól, ezért nem vesszük teljességgel komolyan a szeretet-
nek azt a misztériumát, amelynek előképét oly csodásan olvashatjuk Ozeás pró-
féciáiban vagy az Énekek énekében.” És valóban, azt a tényt, hogy az Énekek
éneke a kánon része, máig nem tudtuk igazán feldolgozni. Az Énekek éneke
szétválaszthatatlanul és gyökeresen átfogja az erósz mindkét oldalát: az erósz
mint az ember végtelen vágya Isten után, illetve az erósz mint férfi és nő egy-
másrautaltsága, amely csak azért lehet ama bizonyos Isten utáni vágyódásnak
sacramentuma, mivel maga is sacrum. A keresztény házasság egészéhez hozzá-
tartozik az erósz is, nem állhat pusztán agapéból. Az ember nem lehet csak aján-
dékozó: gazdagságból-szegénységből álló teremtményként meg kell, hogy le-
gyen benne az az egyszerűség is, amely a másik gazdagságában és szépségében
Isten ajándékozó szeretetéből tud ajándékot kapni is. Isten színe előtt érzi magát

A házasság teológiája

– 13 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 13    (Black/Black plate)



az ember a kereszt, a kölcsönös elégtelenség óráiban, de nem kevésbé a betelje-
se dés óriában is, amelyekben a megajándékozottság feltárul a szeretetben, és
amelyekben megérti az ember, hogy mi is a kegyelem. Az erósz beteljesedése-
kor az érintettek számára világos lesz, hogy többet adnak egymásnak, mint
amik, és mint amit adni tudnának. Hogy egymásnak ajándékoztattak, vagyis
hogy ajándékká tudtak válni egymás számára, az maga is ajándék... Miként a
szövetség üres a teremtés nélkül, úgy az agapé is embertelen erósz nélkül. Per-
sze az erósznak nem kell feltétlenül emberek közöttinek lennie, lehet a szüzes-
ségben megélt misztikus erósz is.

Nem visszavonva az előbbi, erósznak szóló igent, hanem mintegy kiteljesítve
azt is kell hangsúlyoznunk, hogy az erósz is részesül a kereszt titkában: csak mint
keresztre feszített, az Én megfeszítésében, Isten szövetségi szeretetébe való beol-
tódással lehet az erósz érett, és találhat igazán önmagára; csak ha beleáll az elmú-
lás, az ajándékozás áramába, ha magában keresi a rosszat, ha mindenek ellenére
megelégszik önmagával. Szeretet és szerelem különbsége nem az erósz kisebb vagy
nagyobb intenzitásából adódik, hanem abból a türelemből, amellyel az erósz meg-
harcolja a harcát saját önzése ellen, és így önmagával szembeszállva talál önmagára.

c) Az emberi lény igazi megalkotottsága miatt tehát a szexust és az erószt bele
kell illeszteni a kereszt és a feltámadás titkába. És ez a megfogalmazás teljesen
más, mint az erósz dualista megkérdőjelezése a „megbocsátást adó javak” révén.
A mi megfogalmazásunk felveszi és átváltoztatja a szexust és az erószt a szent-
ségbe, amelynek matériájává lesznek. Konkrétan annyit jelent ez, hogy a házas-
társi szeretet csak megbocsátó, hordozó, önmagát megfeszíteni hagyó szeretet-
ként létezhet, és hogy mindez megint egyedül hitből, „kegyelemből” lehetséges.

3. A HÁZASSÁG KÜLÖNBÖZŐ SÍKJAI

Harmadik tézisünk: A házasság egyszerre személyes, társadalmi és vallási jelenség.
Az első világháború végétől – elsősorban Herbert Doms írásai révén – egyre

inkább a házasság perszonalista felfogása terjedt el, szemben az addigi pusztán
finalista, naturális, generatív és institucionális elméletekkel, amelyek a katoli-
kus erkölcstanban egészen a XX. századig uralkodóak voltak. A generatio prolis
helyére a házasság teológiája ellenfogalmaként az amor mutuus, a személyes sze-
retet lépett. Korábban a házasság értelmezésének bibliai alapszövegeként in-
kább a „Sokasodjatok és szaporodjatok!”-ot emlegették, és ebből kiindulva fej-
tették ki a házasság célját és jelentőségét. Mostanában a döntő bibliai rész
in kább Éva megteremtése – az a mondat, hogy „Nem jó az embernek egyedül”,

Joseph Ratzinger

– 14 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 14    (Black/Black plate)



illetve az adiutorium simile sibi gondolat –, amelyet a Ter 1,27 istenképiségével
hoztak összefüggésbe, és annak konkrét tartalmaként mutattak be. Az újabb
elgondolás filozófiai hátteréül a perszonalizmus szolgál: az ember Én és Te, szó
és szeretet viszonyán nyugvó egzisztencia; férfi és nő személyes szerelmi együtt-
léte pedig az embert meghatározó Én–Te dialógus legteljesebb formája. A há-
zasság ethoszának – eladdig az utódnemzésben kifejeződő – középpontja immá -
ron férfi és nő szerető önátadása. Míg korábban az anyaság és apaság előtérbe
helyezése miatt szinte teljesen megfeledkeztek az erószról (Szent Tamásnál csak
úgy jelenik meg, mint a házastársakban utólagosan kifejlődő barátság), addig
manapság az erósz szinte minden más szempontnál fontosabb lett. Vita alakul
ki arról, hogy mi is a sorrendje a házasság céljainak, mi is a viszony a házasság
„célja” és „értelme” között. Persze az új megközelítésbe is elég sok minden be-
lefér: pl. az 1930-ban megjelent Casti connubii enciklika álláspontját is – hogy
ti. egyedül „a természetesen lezajló nemi aktus” nevezhető erkölcsileg kifogás-
talannak – lehetett ez alapján úgy elmélyíteni és kifejteni, hogy egyedül az ilyen
„természetes” együttlét felel meg a szeretet feltétlen önátadása nagy elvárásá-
nak, minden mechanikus beleavatkozás a szerető találkozás ellen van, és ezért
erkölcstelen. Az ellentmondás persze elkerülhetetlen, hiszen az időleges meg-
tartóztatás módszere a számítgatás elemét megengedhetőnek véli és beengedi a
szerelmi kapcsolatba. A folyamat tehát kétarcú: nyilvánvaló, hogy a kölcsönös
szeretet mint alapnorma önmagában nem elég. A fejlődés mégis félreismerhe-
tetlen, hisz azzal, hogy a normákat meghatározó szempontok mások lettek, új
értékelés kezdett kialakulni, amelynek idővel a tartalomban is meg kellett jelen -
nie. Érdekes lenne ilyen szemmel összehasonlítani azokat a fejlődési szakaszokat,
amelyekben a II. Vatikáni Zsinaton az Egyház a mai világban konstitúció szövege
kialakult. Mert míg a zsinat előtt készült tervezet a házassági erkölcs terén rigo-
rózusan ragaszkodott a régi institucionalista és naturalisztikus felfogáshoz, addig
a végleges szöveg arról beszél, hogy a szülők nem egy vak ösztön foglyai, hanem
valóban Istent dicsőítik, és Krisztusban tökéletesednek akkor, amikor a szapo-
rodás feladatát „Isten adományainak és az igazi szeretet normáinak” megfelelően
teljes és tudatos felelősséggel gyakorolják. Bár minden egy kicsit a levegőben
marad, mégis új álláspont alakult ki: immár nem a „természet” az alapvető szem-
pont, hanem a partnerség és az annak alapjául szolgáló szeretet.

A fejlődés a két háború között sem állt meg, és ma azt mondhatjuk, hogy nem
maradt egyoldalúságoktól mentes az a házasságértelmezés sem, amelyik a partne-
rek kölcsönös szeretetéből indult ki. Ennek oka, hogy ez az elgondolás csak a sze-
mélyesség kultúrája kialakulásának, az egyes ember teljes emancipációjának hát-
terével együtt érthető – ezek a szempontok pedig Európában a XIX. század óta

A házasság teológiája

– 15 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 15    (Black/Black plate)



lettek uralkodóak. Úgyhogy a II. Vatikáni Zsinaton az afrikai püspökök szépnek
találták ugyan az új, személyközpontú szeretetfilozófiát, de mint házasságteológia
teljesen érthetetlen és irreális volt számukra. Az erre adott reakciót is érdekes volt
látni: az új elméletet győzelemre vivő teológusok szinte képtelen voltak szembesülni
az afrikaiak értetlenségével, és alapvetően csak annyit tudtak mondani, hogy hát a
fejlődésnek erre az általuk elért fokára el kell jutnia mindenkinek, mert csak ott
lehet átlátni a házasság igazi lényegét. E kijelentés kritikájának legalapvetőbben
abból kellene kiindulnia, hogy az Én és a Te csak a Mi alapján létezik, hogy tehát
a személy az Én–Te találkozásban sem létezik vegytisztán. A személy az individu-
alizmus kora által megteremtett absztrakció, amely nem számol azzal, hogy min-
den személy igen mélyen benne gyökerezik az őt átfogó társadalmi egészben, amely
egyáltalán lehetővé teszi és alakítja a személlyé válást. Ez viszont azt jelenti, hogy
amennyire a szexualitás nem pusztán individuális valóság, úgy az erósz sem pusz-
tán személyes: erósz és szexus egyszerre a legintimebb és legnyilvánosabb valami.
Kettőjükön múlik az egész társadalom élete-halála, hisz a társadalom ugyanannyira
él az egyénből, mint az egyén a társadalomból. Ezért nem volt megengedve egyet-
len társadalomban sem az, hogy a szexualitást és az erószt teljesen magánügyként
kezeljék az emberek, hanem mindig is kialakultak az illető felfogásnak megfelelő
társadalmi normák. Ebben a tényben az fejeződik ki, hogy az emberi egzisztencia
szükségszerűen nyilvános jellegű is, és szinte magában hordja a jog és a jogi rende -
zés igényét. Vagyis az ember természete az, hogy nem puszta természet, hanem
hogy van történelme és jogrendje, sőt hogy szüksége van történelemre és jogra is
ahhoz, hogy „természetes” lehessen. Ez a közvetlen antropológiai oka annak,
amiért az emberi szexualitás alá van rendelve a jogalkotó társadalom rendjének, és
amiért csak intézményesen lehet erkölcsös és emberi; ezért kell beleilleszkednie a
szexualitás erkölcsiségének abba a rendbe, amelyet az emberi közösség alkot meg.
És ez a rend a sokféle emberi közösségi forma szerint sokféle lehet. Aki azonban
tudja azt a hitben, hogy az igazi emberi közösség végső soron nem származhat
pusztán az embertől, hanem csakis Istentől; aki tudja a hitben azt, hogy az ember
igazi üdvtörténete az Istennel kötött szövetség történelme, az abban a formában
látja a házasság végső rendjét, amelyet a házasság Istennek Jézus Krisztusban az
emberrel kötött szövetségeként kapott. Ebben pedig a személyest nem erősza-
kolja meg és nem használja ki a közösség, hanem mind a személyes, mind a
szociális rend saját belső identitásához jut el. Ez viszont azt is jelenti, hogy a sze-
mélyes szeretet önmagában még nem hoz létre házasságot, és hogy mindazon kí-
sérletek, amelyek egyedül belőle próbálják meg levezetni a házasságot – vagy a há-
zasság alapelemeit: az egységet és a felbonthatatlanságot –, kudarcra vannak ítélve.
A házasságot a házastársak igenje hozza létre (minél személyesebb, annál jobb),

Joseph Ratzinger

– 16 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 16    (Black/Black plate)



amelyet aztán a közösség fogad és rendez el. A házasságjog nem valami külső ada-
lék az önmagában elégséges szeretethez, hanem az emberi házasság lényegéhez tar-
tozik, mivel az ember természettől fogva jogi lény.

Ez utóbbiakkal egy újabb kérdéskört is érintünk: az ember nem egyszerűen
szükségszerű módon közösségi lény, hanem tudja azt is, hogy az emberi lét és a
közösségben való lét valamiképpen szent (aliquid sacri), hogy e létnek is a lénye-
géhez tartozik az, hogy túllép önmagán. Ahogyan az egyes ember nem áll meg ön-
magában, csakis közösségben, úgy az egész emberlét és emberi közösség sem áll
meg magában: az ember nem vezethető vissza pusztán önmagára, sem individu-
álisan, sem szociologikusan. Az ember a transzcendenciában gyökerezik, és ezért
minden lényeges emberi rend a szenttel, a transzcendenciával határos. Tényleg
létezik a házasság teremtés adta szakramentalitása – különböző történelmi for-
mákban. A serdülő korba való belépés ezért az ősi társadalmakban mindig be-
avatás; a szexualitás formája nemcsak emberi rend kérdése, hanem mindig szak-
rális is, azaz szent. Vagyis az ember felelőssége azon emberiség előtt, amelybe az
emberi elkerülhetetlenül bele van ágyazva, lényege szerint az emberiségnek az is-
tenek előtti, az Örök előtti felelőssége. Korunk teológiai vitáinak egyik alapvető
feladata az lesz, hogy újra kifejtse a személyesnek ezt a kettős voltát, és mind a pro-
fanizálástól, mind az individualizálódástól megvédje az embert.

Összefoglalva: a személyes szeretet önmagában nem hozza létre a házasságot,
és nem is adja meg normáit, csakis a Mi előtti felelősségben, jogilag rendezve.

4. A HÁZASSÁGI ETHOSZ ALAPELVEI

Negyedik tézisünk: Az eddig feltártak fényében újra végig kell gondolnunk azt a
tanítást (a házasság céljai, javai és lényegi meghatározói), amely a latin egyház ha-
gyományában a keresztény házasság ethoszával kapcsolatosan kikristályosodott.

Próbáljunk meg újfent kidolgozni legalább néhány útjelzőt a jövő kutatásai
számá ra – nem megoldva ezzel a kérdéseket, hanem inkább csak a feladat terje-
del mét jelzendő.

4.1. Szeretet és utódok

Világos immár, hogy a házassági ethosz számára nem lehet a régi értelemben
mérv adó a házasságnak az „utódok nemzésére” való irányulása és az ezzel szoro-
san összefüggő „természetszerűség” modellje. Szintén világos, hogy a házastársi
szeretet és a kölcsönös kiteljesedés sem elégséges önmagában mint etikai mérce.

A házasság teológiája

– 17 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 17    (Black/Black plate)



A szeretetben való kölcsönös megajándékozottság kiteljesedettsége olyan mérce,
amelyet keresztény módon csakis a Krisztus–Egyház viszony alapján lehet ér-
telmezni. Vagyis egyaránt bele kell, hogy tartozzon a befogadás, az adás és a
meg bocsátás készsége, az arra való készség, hogy hűségben kitartson a szövet-
ség igenje mellett, és a hűség tudjon mégist is mondani. Így viszont az is világos,
hogy az egymásnak mondott igen lényege szerint nemcsak egymásnak adja oda
a két partnert, hanem nekik közösen is át kell adniuk magukat valami Egész-
nek. Azaz az erósz kettős értelemben is magában foglalja a halál misztériumát:
az Én odaadatik a Te-nek, valamint az Én és a Te közösen odaadatik egy eljö-
vendő valakinek. Az erósz mint gyümölcstermő odaadás újra meg újra a jövőt
nyitja meg az emberiség előtt, a következő generációt, és ezzel azt a készséget is
kifejezi, hogy az ember múlttá teszi önmagát, hátralép, hogy helyet készítsen az
utódoknak. Ha a partnerek csak egymást akarnák látni, az azt jelentené, hogy
a saját idejüket önhatalmúlag végső idővé teszik, a jelent próbálják megörökí-
teni, és azáltal, hogy ezzel ki akarnak térni a halál misztériuma elől, a jövőt va-
ló jában a halálnak adják át. Az Ószövetségben a házasság nagyon hangsúlyosan
az ígéret helye, amelyből a jövő nyílik. Az Újszövetségben ez már nem ponto-
san így van, mert Krisztusban az ígéret immár jelenné vált, és az ember jövője
már Krisztusban rejlik, nem pedig az ígéret beteljesedését majdan meglátó utó-
dokban. A házasság ezért is nem parancsolat már, sőt a házasságot még a szü-
zes ség új életformája is megelőzi; a szüzesség ugyanis a már beköszönt eszkaton
kifejeződése. Amíg a történelem folyik, addig azonban az ember a jövőre utalt
lény marad, és nincs joga ahhoz, hogy önmaga lezárja az időt. Az, hogy a múlt
elnyomja a jövőt, hogy az emberiség elöregedik, valószínűleg egy túlzottan egy-
oldalú partnerközpontú házasságfelfogásnak a következménye, amely felfogás
ilyen értelemben is egy kései kor terméke.

Szögezzük le, hogy sose lesz már olyan könnyen kezelhető házassági nor-
marendszerünk, mint amilyen a fiziológián alapuló volt. Mert nem szül ilyen
egyértelmű válaszokat az, hogy a szeretet egésze, az emberiség és annak jövője,
valamint Isten megbízása előtt felelős az ember; nem ilyen egyértelmű az, hogy
Isten az embert az erószon keresztül egy kettős halálmisztériumba akarja beve-
zetni, és ezáltal persze egy kettős reménymisztériumba is (mert valóban éppen
a halál befogadása a kiindulópontja annak a reménynek, amelyik a másik ember,
illetve a jövő). És ezek a felelősségek az utódok kérdésében megszorításhoz is ve-
zethetnek, úgyhogy épp a megszorítás lesz erkölcsi követelménnyé, az ellen-
tettje pedig erkölcstelenné. Ez viszont azt jelenti, hogy – mint ahogy az ethosz
minden más terén – ebben a kérdésben is a helyes út megtalálása a kifinomult

Joseph Ratzinger

– 18 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 18    (Black/Black plate)



erkölcsi érzék kérdése lesz. Ez az érzék sosem teljesen biztos a maga igazában,
és talán épp az jelenti megigazulását, hogy tudja: rászorul a megbocsátásra.

4.2. Egység és felbonthatatlanság

Világos, hogy a keresztény házasság helyesen értett „szakramentum” voltából
szükségszerűen következik egysége és felbonthatatlansága. A keresztény házas-
ság Isten szövetségi hűségének megvalósulása az emberi szövetség hűségében,
azaz Isten végleges és visszavonhatatlan igenje rejlik az ember végleges és vissza -
vonhatatlan igenje mögött is. Csak ez a magatartás felel meg a hitnek, és lehet
ezért egy valóban keresztény ethosz megvalósulása. A hitet magában foglaló
emberképnek egyik alapvető eleme az, hogy lehetőségünk van a hit által meg-
nyitott visszavonhatatlan döntésekre.

Ezzel egyidejűleg ugyanakkor nyomatékosan hangsúlyoznunk kell, hogy a
házasság egysége és felbonthatatlansága nem vezethető le pusztán a természet-
jogból. A házasság „természete” az, hogy történelmi, és a házasság természetes-
sége csak történelmileg megvalósult rendszerekben nyilvánul meg. A hit rendje
is történelmi rend, amely hiszi azt, hogy Krisztusban elérkezett a történelem
végső formája, és így a hitre való felhívásnak feltétlen jelleget kell tulajdoníta-
nunk. Továbbá arra is kell emlékeztetnünk, hogy Jézusnak az a felhívása, hogy
hagyjuk el az ősrégit az őseredeti kedvéért, átnyúl a Törvényen, és maga nem
lesz törvénnyé. Az a kísérlet, hogy ezt a törvény fölötti és jog fölötti felhívást jo-
gilag is megragadjuk, már a Máté evangélista által képviselt részegyházban ah -
hoz vezetett, hogy az emberek „szívének keménységét” újra beemeljék a jogba,
és annak megfelelően járjanak el. Biztosan lehet azt mondani, hogy ezekben az
újonnan megjelenő válási záradékokban Jézusnak az a gesztusa, hogy félresö-
pörje a kazuisztikát és a mögé vezessen minket, újfent kazuisztikus pozíciót
kap, és hogy ezáltal ilyen esetben megint csak valamiképp elveszhet az őserede -
ti nek a komolysága. Ezzel egyidejűleg azonban meg kell állapítanunk, hogy
Jézus szavát nem választhatjuk el az egyházi recepciótól; és egészen világosan iga-
zolódik az is, hogy bár minden keresztény házasság feltétlen irányát Jézus szava
adja meg, de Jézus szava mégsem válik a szó szoros értelmében vett törvénnyé.
Innen érthető, hogy a keleti egyházban már nagyon korán kialakult annak a le-
he tősége, hogy házasságtörés esetén az ártatlan fél elválhasson, és hogy hasonló,
egyházilag elfogadott gyakorlat hosszú időn keresztül a nyugati egyházban is
létezett. Ez megfelel annak a ténynek, hogy az embernek az Újszövetség szerint
„szíve keménysége” miatt tapintatra van szüksége, hogy az ember csak mint
megigazult bűnös lehet igaz, hogy a Hegyi beszéd csak hitben érvényes mércét,

A házasság teológiája

– 19 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 19    (Black/Black plate)



nem pedig a közös élet jogi formáit adja elénk. De mindebből nem kell következ -
nie annak, hogy akkor a Máté evangélium válási záradékához kapcsolódva a nyu-
gati egyháznak is – hasonlóan Kelet ortodox egyházaihoz – egyházjogba foglalt
lehetőséggé kell tennie a válást. Nagyon mély értelme van annak, hogy ez a jog
tisztán hitbéli jogként maradjon meg. Ugyanakkor a pasztorális gyakorlatnak
jobban át kellene itatódnia mindenféle igazságosság határának és a megbocsá-
tás rea litásának a tudatával, és nem szabad, hogy a bűnbe sodródott ember ezen
a ponton – más bűnökkel összevetve – egyoldalúan hátrányos helyzetbe kerüljön.
A pasztorálisnak jobban rá kell ébrednie a hitbéli jog és hitbéli megigazulás sajá-
tosságaira, és új utakat kell keresnie, hogy a hit közösségét azok előtt is nyitva
tartsa, akik a szövetség jelét nem voltak képesek a maga teljességében megtartani.

4.3. Befejezés: Házasság és szüzesség

Jézus tanítása belső szerkezetének teljességgel megfelel – és ezért semmi vélet-
len és korhoz kötött nincs benne, szemben azzal, ahogy majd Pálnál a legkoráb -
bi megvalósulási formáktól kezdve már annál inkább – az, hogy Jézus a házas-
ságot azáltal, hogy egészen teológiai jelentést ad neki és ezzel lehetővé teszi
krisztológiai értelmezését, egyfelől minden addiginál sokkalta magasabbra
emeli, másfelől pedig – ami az Ószövetségben elképzelhetetlen lett volna –
relativizálja is annyiban, hogy kiemeli a szüzességnek mint keresztény létfor-
mának az Ószövetség számára ismeretlen értékét. Hogy Jézus maga nőtlenül
élt, önértelmezéséből fakad: az Ószövetség számára a gyermek áldást jelent,
mert az életet, a jövőt jelenti, és így megnyitja az ígérethez vezető utat. Jézus már
nem az ígéretre vezető út, hanem maga az ígéret; neki már nem kell keresnie éle-
tet és jövőt a gyermekekben, mert ő maga az emberiség élete és jövője, a tulaj-
donképpeni dzóé, amelyen túl már nincs más jövő és más élet. Jézus annyiban
lezár, amennyiben utat nyit afelé az élet felé, amely a biológián és ezért a halá-
lon is túl van. Ezért definiálja Jézus az eszkatologikus létet házasság nélküli lét-
nek. A szüzességnek tehát olyan értelme van most, amely korábban nem volt
meg: a már köztünk lévő örök életbe vetett hit közvetlen realizálása.

Ezért tekintette az Egyház a szüzességet a tulajdonképpeni krisztologikus,
illetve eszkatologikus létformának. Az Újszövetség egész hagyománya ott áll a
Trentói Zsinat beatius kifejezése2 mögött – az a boldogságtöbblet, amelyet a szü-

Joseph Ratzinger

– 20 –

2 Vö. DENZINGER – SCHÖNMETZER 1810. – a beatius szó paradox eszkatologikus értelmű, és
mind nyelvileg, mind jelentésében a Hegyi beszéd makarizmusainak a folytatása; közvetle-
nül kapcsolódik az 1Kor 7,40-hez.

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 20    (Black/Black plate)



 zességnek tulajdonít a házassággal szemben –, amely azt fejezi ki, hogy a szüzes-
ség közvetlenebbül és radikálisabban utal a Krisztussal elkezdődött üdvtörténeti
kor legjellemzőbb vonására. Innen érthető meg szüzességnek és martüríának
(illetve a mártíromságnak) azon azonosítása, amely meghatározza a szüzesség teo -
lógiájának első szakaszát: a szüzesség megvalósítja azt a hitet, hogy a „húsban és
vérben” való eszkatologikus élet reális. A vértanúsággal pedig az köti össze, hogy
a földi életet, a szarkszot mint a hit zálogát képes odaadni, és így szinte önmagá-
tól fosztja meg magát. A keresztény szüzesség tehát nem a házasság lebecsülé séből
fakad, mint ahogy a vértanúság sem az élet megvetéséből. Mindkettőnek inkább
feltétele az, hogy a házasság nélküli élet önmagában véve az értelmetlenségnek
adott áldozat, mint ahogy értelmetlenség meghalni egy odatett vagy oda nem
tett áldozati tömjénszem miatt. De éppen a földi szempontból értelmet len do-
lognak való kiszolgáltatódásban rejlik az egész szarksz-szal, azaz az egész földi eg-
zisztenciával vállalt tanúságtétel a hit realitása mellett.

Nem szükséges külön mondanunk, hogy a szüzességet is konkrétan csakis a
megbocsátásban való hitben, a simul iustus et peccator tudatában lehet élni. Sem
a szüzesség, sem a házasság nem hoz az embernek megigazulást: mindkettő in-
kább csak a maga módján afelé tereli, hogy bízza rá magát egészen annak az
igazságosságára, aki értünk bűnné lett, és aki által megigazultak lettünk Isten
előtt az örök életre.

(Németh Attila SchP fordítása)

Ez a máig alapvető előadás 1968-ban hangzott el Heilbronnban. A fordítás
alapjául szolgáló nyomtatott változat megjelenési helye: Theologisches Jahrbuch,
St. Benno, Lipcse, 1971, 289–308.

A házasság teológiája

– 21 –

1. Ratzinger - A házasság teológiája:Layout 1  2009.11.24.  11:53  Page 21    (Black/Black plate)



TÖRÖK IZSÁK OSBM

Bűnbánat szentsége: a keresztény érettség korszerű eszköze

BEVEZETŐ

Egyre gyakrabban találkozunk olyan véleményekkel, amelyekben a bűnbánat
szentségét, a gyónást ’negatív’ módon közelítik meg, sőt le is járatják.1 Írják,
ki fejtik, terjesztik, hogy a gyónás – ezt a kifejezést is szinte ’elutasítólag’ hasz-
nálják, hogy kerüljék a ’bűnbánat’, ’bűnbocsánat’ és más kifejezéseket – ’el-
avult’, ’eljárt az idő fölötte’, „már csak kevesen élnek az általa felkínált lehető-
ség gel”, vagyis ez a szentség ’krízisben’ van.

Véleményem ezzel ellentétes. Szerintem ’átmeneti’ korszakban élünk, ahol
a bűnbánat szentsége felértékelődik, jelentősége megnő. Viszont ez a folyamat
nem számokkal, nem statisztikákkal mérhető. Valamennyi szentség, így a bűn-
bá nat szentsége is kilép a ’mérhetőség’, a ’hatékonyság’, a ’mire tudom hasz-
nálni’ értékelés kereteiből. Bár korunkban minket, egyházi embereket is kísért
a ’számok bűvölete’, mégis másképpen értékeljük, látjuk a szentségek valóságát
s annak hatásait. Ami minket leginkább kellene, hogy érdekeljen, az a ’minő-
ség’, még akkor is, ha ezt a mennyiségi szempontok cáfolni igyekeznek. Nem
az iránt kellene elsősorban érdeklődnünk, ’hányan gyóntak’, hanem hogy az a
néhány gyónó ’milyen gyónást végzett’, ’hogyan fejlődött szentgyónásában’.
Nézzük meg egy kérdőív távlatában, milyen fejlődésbeli lehetőségeket hordoz
magában a bűnbánat szentsége, s ennek a fejlődésnek vajon milyen feltételeit
lenne érdemes a keresztény nevelésben előteremteni.

Sapientiana 2 (2009/2) 22–40.

– 22 –

1 Már nem az első alkalommal, de legutóbb három éve is találkoztam az olaszországi L’éspresso
magazinban egy cikkel, amely tudatosan lejáratja a bűnbánat szentségét. Ugyanazon újságíró-
csoport több jelentős olasz templomba elment bűnbánati szándékot színlelve, s az ugyan-
olyan elmondott bűnre, problémára a gyóntató paptól kapott válaszokat összegyűjtötte, majd
a válaszokat összehasonlította. Ezekből arra következtettek, hogy a klérus a bűnbánat szent-
ségének kezelésében járatlan, felkészületlen, sőt bizonyos esetekben ellentmondásos is.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 22    (Black/Black plate)



KÉRDŐÍV

Ahhoz, hogy megvizsgáljam, milyen hozzáállás – esetleg mentalitás – létezik a
bűnbánat szentségét s az azzal kapcsolatba hozható pszichikai folyamatokat ille-
tően, s hogy milyen lehetőséget, alkalmat rejt önmagában a bűnbánat szentsége
a bűnbánó, a szentgyónást végző részéről, egy kérdőívet állítottam össze. A kér-
dőívben olyan kérdéseket intéztem katolikus egyetemistákhoz, amelyek érintik a
bűn, a megbocsátás, a bűnbánat, illetve a gyóntató pap szerepének témáját.

A kérdőívet az egyetemen töltötték ki, a kitöltésre önkéntesen vállalkoztak.
A kitöltésre időt nem határoztam meg. A kérdőív kitöltése átlagosan 15 percet
vett igénybe minden egyes alkalommal.

Íme a kérdőív kérdései:

1. Mikor szokott lenni bűntudata? Hozzon egy példát!
/szabadon kitölthető tér/

2. Mit szokott érezni ilyenkor? (pl. harag, szégyen stb.)
/szabadon kitölthető tér/

3. Mire összpontosít a bűnbánatban? (Húzza alá a megfelelő választ vagy
írja le saját véleményét!)
– kárpótoljam a megbántott személyt
– a szabályok jövőbeni áthágásának elkerülése

4. Szerintem a megbocsátás folyamatában a legfontosabb, hogy megért-
sem, mi zajlik le (húzza alá a megfelelő választ):
– önmagamban
– a másikban (megbántott vagy engem megbántó személyben)
– mit akar tőlem az Isten

5. Ha engem valaki megbánt, akkor a hibás elsősorban (húzza alá a meg-
felelő választ):
– én vagyok
– a másik, aki engem megbánt
– egyikünk sem
– mindketten

Bűnbánat szentsége: a keresztény érettség korszerű eszköze

– 23 –

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 23    (Black/Black plate)



6. Kinek a megbocsátása volt nagyobb, értékesebb a „tékozló fiú” törté-
netében (húzza alá a megfelelő választ):
– az Atyáé, aki megbocsátott a tékozló fiúnak
– az idősebb fiúé, aki megbocsátott a testvérének, mivel ő maradt otthon 

egyedül apjával, s csak egyedül ő segített neki
– a tékozló fiúé, aki megbocsátott az Atyjának, mert túlságosan szigorú 

volt hozzá, s csak nagy nehezen engedte el, s ráadásul megbocsátott 
testvérének is, aki mindig irigy és féltékeny volt rá otthon

– mindhárom szereplő megbocsátása ugyanúgy lényeges

7. Mi lényegesebb szempont a bűn elkövetésében (húzza alá a megfelelő
választ):
– a törvény megszegése
– a szándék
– egy személyes kapcsolatban esett sérelem

8. Ki fontosabb a bűn elkövetésében (húzza alá a megfelelő választ):
– én
– a másik személy
– Isten

9. Elsősorban milyen szerepet töltsön be egy gyóntató pap (húzza alá a
megfelelő választ):
– bírói
– atyai
– vezető/irányító

A kérdőív kitöltése anonim volt. A kérdésekre adott válaszok előtt még a kö-
vetkező adatokat kértem: kora, neme, iskolai végzettsége. A kérdőívet összesen
139-en töltötték ki helyesen, ebből 70 nő, 69 pedig férfi. Mindannyian magya-
rok. A nők átlagos életkora 33,38, a férfiaké 33,12. A kérdőívet kitöltők mind-
annyian végeztek középfokú iskolát, egyesek pedig felsőfokú intézményben is
jártak, illetve járnak jelenleg. Mindannyian gyakorló katolikus keresztények.

A kérdőívet sokan rosszul töltötték ki: 40-en, ebből 28 nő és 12 férfi. A kér-
dőívet rosszul kitöltők vagy üresen hagyták a kérdéseket, vagy egy kérdésre több
lehetséges választ is aláhúztak. Ezeket a rosszul kitöltött kérdőíveket érvényte-
lennek tekintettem.

Török Izsák OSBM

– 24 –

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 24    (Black/Black plate)



BŰNÉRZÉS VAGY BŰNTUDAT

A kérdőív első kérdése: ’Mikor szokott lenni bűntudata? Hozzon egy példát!’
Erre a kérdésre sokféle válasz érkezett.

Az első kategóriát abban határoztam meg, ami a bűntudatot kapcsolatba hozza
a bűnnel, Isten törvényeivel, a – vélhetőleg keresztény módon értelmezett – lelkiisme -
ret-furdalással. Ebbe a kategóriába tartozik a férfiak 19%-a. Válaszaik a követ-
kezők voltak: ’Bűnt követtem el’; ’A Tízparancsolat ellen vétettem’; ’Lelkiis -
meretem ellen tettem’. Ugyanazon első kategóriába a nők csupán 7%-a tartozik.
A következő válaszokat adták: ’Bűnt követtem el’; ’Nem Isten törvényei szerint
cselekedtem’; ’Nem hallgattam lelkiismeretem szavára’.

A második kategóriába soroltam azon válaszokat, amelyekben nincs kifejezett,
egyértelmű utalás se Istenre, se Isten törvényeire, sem pedig a lelkiismeretre, de
a bűn meghatározása ’pontatlan’, s vonatkozhat egyszerűen a társadalmi szabá -
lyok, normák áthágására is. A bűn ebben az értelmezésben azonos a ’rosszal’, a
’hely telennel’, ’valamely szabály megszegésével’. Ebbe a kategóriába tartozik a fér-
 fiak 10%-a, s a nők 5%-a. A férfiak válaszai a következőek voltak: ’Rosszat tet-
tem’; ’Olyat tettem, amit nem kellett volna tennem’; ’Helytelen dolgot tettem’.
A nők válaszai: ’Helytelen dolgot tettem’; ’Másként tettem, mint kellett volna’;
’A szabályokat megszegtem’.

A harmadik kategóriát nevezhetnénk ’mulasztás-kategóriá’-nak. Ebben min-
dig szerepel valamilyen kötelesség vagy feladatat el nem végzése, elmulasztása.
Ebbe a kategóriába a férfiak 25%-a, s a nők 15%-a tartozik. A férfiak ilyen vá-
laszokat adtak: ’Kötelesség elmulasztása’; ’Mulasztás’; ’Feladatomat nem végez-
tem el’. A nők a következőket válaszolták: ’Kötelességem elmulasztása’; ’Nem
végeztem rendesen a munkámat’; ’Fogadalmamat/Ígéretemet nem tartottam be’.

A negyedik kategória kimondottan az emberi, emberek közötti – gyakran
konfliktussal teli – kapcsolatokra utal. Ebbe a kategóriába a férfiak 19%-a, míg
a nők 45%-a tartozik. A férfiak válaszai voltak: ’Megsértettem/Megbántottam
valakit’; ’Vétkeztem valakivel/családtagommal/embertársammal szemben’. A nők
– az általánosságokon túlmenő – sokkal változatosabb, többféle kapcsolatokra ki-
terjedőbb válaszokat adtak: ’Megbántottam valakit’; ’Összevesztem valakivel’;
’Másnak rosszat tettem’; ’Másokkal türelmetlen voltam’; ’Másokkal kritikus va-
gyok’; ’Kiabáltam gyermekemmel’; ’Mások felé indulatos vagyok’.

Az utolsó, ötödik kategória magára a személyre vonatkozik, akinek önmagá-
val szemben bár elvárásai vannak, de megtapasztalja saját gyengeségeit, vagy
bű ne egyéb nagyon speciális területre vonatkozik. Az ezen kategóriába tartozó
ki jelentések esetiek, nem sok alkalommal ismétlődőek. Ebbe a kategóriába tar-

Bűnbánat szentsége: a keresztény érettség korszerű eszköze

– 25 –

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 25    (Black/Black plate)



toz ik a nők 28%-a, illetve a férfiak 27%-a. A férfiak egyedi válaszai közül né-
hány: ’Hibáim miatt’; ’Nem cselekszem elvárásaim szerint’; ’Rosszat vélek má-
sokról’; ’Szexuális kísértéseim vannak’. A nők ’egyéb’ válaszai: ’Hazudnak
nekem’; ’Elfelejtek valamit’; ’Nem mentem misére’; ’Rosszul sikerült valami’;
’Elhallgattam valamit’; ’Lusta voltam’; ’Önző voltam’.

Az első kérdésre adott válaszokból számomra az derül ki, hogy csak nagyon
kevesen látják tisztán a bűn, a bűntudat, lelkiismeret, lelkiismeret-furdalás fo-
galmait. Erre utal az első kategóriába sorolhatók alacsony százalékaránya. Va-
lójában a bűn, bűntudat, lelkiismeret és lelkiismeret-furdalás katolikus keresz-
tények számára teljesen mást jelent, mint a nem-keresztények, nem-hívők,
csupán pszichológiai kiindulású gondolkodók számára. Amikor mi, katolikus
keresztények ezen fogalmakról beszélünk, csakis úgy értelmezhetjük azokat, ha
valamilyen közük van Istenhez, az Istennel való személyes kapcsolatomhoz, az
Isten Szavához. Ezen fogalmak meghatározásában ez az Istennel – vagy az Ő sza-
vával, igéivel – való személyes kapcsolatom a kiindulópont.2 Amikor ugyanis
bűnt követtem el, bűntudatom és lelkiismeret-furdalásom van, akkor ebben az
Istennel való személyes kapcsolatomban ’történt’ valami, még akkor is, ha annak
másokra vagy a társadalom egészére való kihatásai ’szembetűnőbbek’. A keresz-
tény szempontokat figyelmen kívül hagyók szintén használják ugyanezen fo-
galmakat, mint a bűntudat, lelkiismeret, lelkiismeret-furdalás, de hiányzik az Is-
tenre, Istennel való személyes kapcsolatra való utalás. Ők inkább magára az
egyénre, vagy a társadalom által felállított normák betartására-megszegésére
utalnak.3 Szó sincs arról, hogy mi, katolikus keresztények tagadnánk ezen fo-
galmaknak ez egyénre és a társadalmi életre való ’átvitt értelemben’ történő al-
kalmazhatóságát, csupán mi más szemszögből, azaz ’rétegzettebben’ tekintünk
ugyanazon problémára, ugyanis számunkra létezik egy minőségileg ’más di-
menzió’, amely nem következik automatikusan az azt megelőző dimenziókból.
Legelőször tehát tisztázzuk a fogalmakat! Van-e különbség a keresztény és a
nem-keresztény értelemben vett bűn, bűntudat, lelkiismeret, lelkiismeret-fur-
dalás között?

Különböző keresztény szerzők más-más módon közelítik meg a bűntudat-
bűnérzés problémakörét. Benkő Antal és Szentmártoni Mihály megkülönbözteti
a ’bűnérzést’ és a ’bűntudatot’. Szerintük a pszichoanalitikusok bűntudatát he-

Török Izsák OSBM

– 26 –

2 Vö. GIUSEPPE SOVERNIGO: L’umano in confessione. La persona e l’azione del confessore e del
penitente, EDB, Bologna, 2003, 52; ID.: Senso di colpa, peccato e confessione. Aspetti psico -
pedagogici, EDB, Bologna, 2000, 168.

3 Vö. RANSCHBURG JENŐ: Jellem és jellemtelenség, Saxum, Budapest, 2002, 154.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 26    (Black/Black plate)



lyesebben bűnérzésnek lehetne definiálni, mivel a bűnérzésben nem bűnről van
szó, „mert nem a felnőtt, szabad személy követte el Istenhez való viszonyában”.4
A Benkő–Szentmártoni-féle megkülönböztetés tehát két, egymástól eltérő, más
’dimenzióról’ szól, s az egyik dimenzióban – a bűntudatban – két szabad sze-
mély, én és Isten kapcsolatára történik világos utalás. Többé-kevésbé ennek a di-
menziónak felelne meg az általam felállított első kategória. A többi kategóriát
a ’bűnérzés’ dimenzióba lehetne sorolni.

Sovernigo a bűnérzésnek több szintjét különbözteti meg. Létezik egy pszichi-
kus, egy erkölcsi és egy vallási szint. A bűnérzés egyetemes emberi tapasztalat,
ennek jelenléte eredendően pozitív, s ez alól a vallásos, hívő ember sem kivétel.
Az emberben mind a három szint ’együttesen’, ’keverve’ van jelen, sohasem
’tisztán’, ’egyöntetűen’. A különböző szintek vizsgálatakor lényeges szempont,
hogy egy bizonyos szint ’mennyire intenzíven’ van jelen, tehát melyik szint be-
folyása erőteljesebb, meghatározóbb az egyén életében. Bűntudatról igazán csak
a harmadik, a ’vallási’ szinten beszélhetünk. Ezen a szinten a ’Jelenvaló Távol-
lévő’-vel való kapcsolatunkról van szó, arról a kapcsolatról, amely két ’barát’
kö zött jön létre, s amely kapcsolatban ’szakadás’ alakult ki.5 Az érett keresztény
emberben a legbefolyásosabb, legintenzívebb szint ez a ’vallási’ szint.

A Sovernigo-féle keret szerint az első kategória felelne meg a ’vallási szintű’
bűnérzésnek, azaz a bűntudatnak, a második, harmadik és negyedik kategória
az erkölcsi szintű bűnérzésnek, s az ötödik kategória – többé-kevésbé – a pszi-
chikus bűnérzésnek.

Manenti a bűnérzést aszerint osztályozza, hogy az mennyiben járul hozzá a
’bűnbánati tudat’ kialakulásához. Ennek távlatában megállapítható, hogy nem
minden ’bűnérzés’ segíti a bűnbánati tudat fejlődését, s eszerint megkülönböz-
tethetünk ’konstruktív’ és ’destruktív’ bűnérzést. Mindkét bűnérzésnek két al-
típusa van. A konstruktív bűnérzés – amely elősegíti a bűnbánati tudat fejlő-
dését – egyik típusa az ’ontológiai’ bűnérzés, amelyben az ember ráébred arra,
hogy az élet döntések sorozata, s az egyénnek meg kell tanulnia a veszélyek vál-
lalását, az állandó ’próbálkozást’. A konstruktív bűnérzés másik típusa a ’refle-
xív’ bűnérzés, mely egy kognitív folyamat, s ennek során az egyén az általa
internalizált erkölcsi értékek alapján ’ítéli meg’ önmagát, mond önmagáról ’kri-
tikát’. Ez a bűnérzés a kognitív és erkölcsi fejlődéssel párhuzamosan jelenik
meg, s alapja az én és az értékek konfrontációja. Ahhoz, hogy konstruktív bűn-

Bűnbánat szentsége: a keresztény érettség korszerű eszköze

– 27 –

4 BENKŐ ANTAL – SZENTMÁRTONI MIHÁLY: A gyógyító Jézus nyomában. A lelki élet lélektaná-
hoz, Új Ember, Budapest, 2003, 184.

5 Vö. GIUSEPPE SOVERNIGO: Senso di colpa, peccato e confessione. Aspetti psicopedagogici, i. m. 168.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 27    (Black/Black plate)



érzés alakulhasson ki, elengedhetetlen az egyén ’egészséges pszichikus struktú-
rája’.6 A destruktív bűnérzésnek – amely gátolja a bűnbánati tudat kialakulását
– szintén két típusa létezik. Az egyik típusú destruktív bűnérzés a ’pszicholó-
giai’, a másik a ’tudatlan’. A pszichológiai bűnérzés közvetlen és irracionális
érzés, melynek semmi köze a követendő személyes ideálhoz. Ez leginkább szo-
rongást és büntetéstől való félelmet vált ki. A tudatlan bűnérzés alapja az elfoj-
tott ösztönök, amelyek kezdenek visszanyomulni a tudatba. Ezen elfojtott ösz-
tönök visszatérése haragot vált ki, s ezt önmagam ellen fordítom.7 A Manenti
által felállított keret szerint a ’bűnbánati tudat’-nak megfelelhet az 1. kategória,
mivel lehetségessé válik olyan fejlődés, amely során a ’bűnérzéstől eljuthatunk
a bűnösség-lét-tudat-ra’.8 A konstruktív bűnérzésnek megfelelnek a 2–3–4. ka-
tegóriák, a destruktív bűnérzésnek pedig részben – hiszen ez csak egyes kije-
lentésekben jelenik meg – az 5. kategória.

Keresztény emberként is nehéz világos különbséget tenni a bűntudat és a bűn-
érzés között, s ezt mutatják az 1. kérdésre adott válaszok is. A keresztény embe-
rek mindennapi életében gyakran keveredik a bűntudat és a bűnérzés. Ez nem fel-
tét lenül negatív jelenség, azért sem, mivel a kimondottan destruktív, kizárólagosan
pszichikus bűnérzés nem gyakori (ezek csak egyes, 5. kategóriába sorolt kijelen-
tésekre korlátozódnának). Ha nem keresztény hallgatók, hanem állami egyete-
mis ták között végeztem volna el ezt a felmérést, valószínűleg más eredményeket
kaptam volna. A keresztény nevelés egyik feladata ezen a téren a fogalmak és ér-
zések tisztázása lenne, amit a jelen társadalom nem képes az emberek számára
nyújtani. Ellenkezőleg: szándékos fogalmi zűrzavart idéz elő, s a jellegzetesen ke-
resztény fogalmakat tetszőlegesen ’átalakítja’, majd végül ’kisajátítja’.

SZÉGYENÉRZÉS VAGY BŰNÉRZÉS

A kérdőív második kérdése: ‘Mit szokott érezni ilyenkor? (pl. harag, szégyen
stb.)’ Az erre a kérdésre adott válaszokat négy kategóriába tudtam osztályozni.
Az első kategória a ’szégyen-kategória’. A válaszok többsége ebbe tartozik. Mind
a férfiak, mind a nők 54%-a a szégyen-érzést tapasztalja meg. A második kate-
gó ria a ’harag-kategória’. Ide tartozik a férfiak 12%-a, s a nők 22%-a. A har-

Török Izsák OSBM

– 28 –

6 ALESSANDRO MANENTI: Vero e falso senso di colpa, in Amadeo Cencini: Vivere riconciliati.
Aspetti psicologici, EDB, Bologna, 2002, 25–29.

7 Vö. ALESSANDRO MANENTI: Vero e falso senso di colpa, i. m. 26–28.
8 Vö. ALESSANDRO MANENTI: Vero e falso senso di colpa, i. m. 25.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 28    (Black/Black plate)



madik kategória a ’lelkiismeret-furdalás’ kategória. Felmérésem eredményei sze-
rint a férfiak 9%-ának, s a nők 4%-ának ha bűntudata van, azt lelkiismeret-
furdalás kíséri. A negyedik kategória az egyéb érzésekre vonatkozik, amelyek
nem sok alkalommal szerepelnek, esetleg egy-két válaszban. Ebbe a kategóriába
tartozik a férfiak 25%-a, s a nők 20%-a. A férfiak a következő válaszokat adták:
’Jézusra gondolok’; ’Sikertelenség’; ’Önzés’; ’Sajnálat’; ’Értéktelenség’; ’Zavar’;
’Nem tudom, milyen érzés’; ’Elkeseredettség’; ’Szomorúság’; ’Rossz közérzet’.
A nők válaszai ebben a kategóriában: ’Szomorúság’; ’Tervezés’; ’Fájdalom’;
’Bánat’; ’Kiszolgáltatottság’; ’Nem akarok enni’.

Meglepő számomra az, hogy a szégyen mennyire gyakorta adott érzelmi re-
akció. A szégyen (shame) nagyon éretlen emberi érzés, főleg, ha azt egy valami-
vel érettebb érzéssel, a bűnérzéssel (guilt) hasonlítjuk össze. A szégyen minden-
képpen negatív, ’bénító’ érzés, mivel a személyt beszűkíti, s azt hiteti el vele,
hogy ő kizárólag rossz, bűnös egyén. Személyiségében a szégyen által egyesül a
’rossz’ (vagy ’bűnösség’, ha keresztény emberről van szó) és a ’lenni’: én vagyok
az, akit szégyellnem kell. A szégyen fokozatosan beszűkíti az egyént, elszakítja
másoktól. A szégyennel ellentétben a bűnérzés (guilt) lehet pozitív is, ha az
egészséges. Az egészséges bűnérzés során a személyiség azt tapasztalja meg, hogy
egy bizonyos ’cselekedete’, ’tette’ rossz, bűnös, de ez nem vonatkozik személyi-
sége ’egészére’, azaz ’én elkövettem valami rosszat, egy bűnt, de én nem vagyok
csak rossz, csak bűnös’. Az egészséges bűnérzés ’megnyitja’ az egyént a kapcso-
latok felé, a lehetséges ’kijavítás’, a ’jóvátétel’ irányába, a bizonyos időre elvesz-
tett ’egyensúly helyreállítására’. Több keresztény szerző állítja, hogy bár a bűn-
érzéstől el lehet jutni a bűntudatig, viszont ez nem igaz a szégyenre. Az
egészséges bűnérzés kialakulásában még a harag érzése is pozitív szerephez jut,
hiszen a haragban mindig megjelenik a ’másik’, aki az ént zavarja, s akit az én
el akar magától távolítani. Még ebben az ’eltávolítási’ folyamatban is megnyí-
lik valamelyest az én, kifelé mozdul el, s nem befelé, önmaga irányába.9

A keresztény nevelés egyik lényeges szempontja a szégyen minimalizálása,
illetve az egészséges bűnérzés fenntartása.10 Berecz szerint nagy hiba lenne a ke-
resztény nevelésben az ún. ’Krisztus-klónolás’ szindróma: eszerint arra nevelem
a gyerekeket, hogy egyre inkább utánozzák a ’tökéletes Krisztust’. Ez a Krisz-
tus-klónolás inkább a szégyenhez, s nem pedig az egészséges bűnérzéshez vezet,
hiszen a folytonos tökéletes-Krisztushoz való ön-méricskélésem során egyre ’tö-

Bűnbánat szentsége: a keresztény érettség korszerű eszköze

– 29 –

9 Vö. JOHN BERECZ: Beyond Shame and Pain. Forgiving yourself and others, CSS Publishing
Company, Lima, Ohio, 1998, 74.

10 Vö. JOHN BERECZ: Beyond Shame and Pain, i. m. 86.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 29    (Black/Black plate)



kéletlenebbnek’, így egyre ’távolibbnak’ érzem magamat Krisztustól. A tökéle-
tesség-ideált nem Jézus oktatta, hanem a farizeusok erőltették az emberekre.
Jézus, amikor figyelmünket arra hívja fel, hogy legyünk olyanok, mint a meny-
nyei Atya, akkor nem a ’tökéletes’ Atyára utal, hanem az ’érett korú’, a ’nagy-
korú’ Atyára.11 A Mt 5,48-ban használt görög kifejezés (teleios) is erre vonat-
kozik.12 Az 1. ábra a különböző keresztény szerzők – bár eltérőnek tűnő,
ugyanakkor egymást kiegészítő – szempontjait próbálja illusztrálni (az egy
irányba mutató nyíl nem azt jelenti, hogy ’abból következne valami’, sem azt,
hogy ’abból levezethető’, hanem, hogy ’elősegítheti’; a kétirányú nyíl egyértel-
műen az ellentétet, a kizárást, az össze-nem-egyeztethetőséget jelenti).

1. ábra:

BŰNBÁNATTARTÁS: SZABÁLY ÉS SZEMÉLY

A kérdőív harmadik kérdése így szól: ’Mire összpontosít a bűnbánatban?’ A férfiak
30%-a kárpótolná a megbántott személyt, 40%-a kerülné a szabályok jövő beni
áthágását, 30%-a pedig egyéb választ adott. Ezen egyéb válaszok 22% -a is métli,

Török Izsák OSBM

– 30 –

11 JOHN BERECZ: Beyond Shame and Pain, i. m. 90.
12 VARGA ZSIGMOND: Újszövetségi görög–magyar szótár, Református Zsinati Iroda Sajtóosztá -

lya, Budapest, 1992, 927.

SOVERNIGO MANENTI BENKŐ–SZENTMÁRTONI BERECZ

Vallási szint Bűnbánati tudat Bűntudat
egészséges bűnérzés

Bűnérzés (guilt)

ártalmas bűnérzés

Erkölcsi szint Konstr. bűnérzés

Bűnérzés

Pszichikus szint Destrukt. bűnérzés Szégyen (shame)

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 30    (Black/Black plate)



csak másképpen fogalmazza meg az első két választ (ugyanúgy kárpótlásról és a
sza bályok megszegéséről van szó); 28%-a önmaga javításával foglalkoz na (pl. ’Hi -
báim javítása’; ’Önmagam javítása’; ’Megerősödnék gyöngeségeim ből’); 39%-a
megbocsátana és kiengesztelődne; 11%-a személyes kapcsolatait hozná rendbe.
A nők 40%-a kárpótolná a megbántott személyt, 20%-a kerülné a szabályok jö-
vőbeni áthágását, 40%-a pedig egyéb választ adott. Az egyéb válaszok 13%-a a jó-
vátételre-bocsánatkérésre összpontosítana, 10%-a önjavítást, megváltozni sze-
 retne, 40%-a tudatosabb, figyelmesebb, összeszedettebb akar lenni, 10%-a
rendezné másokkal kapcsolatait, 10%-a Istennel való kapcsolatát állítaná helyre,
Isten felé fordulna.

Feltehetjük a kérdést: vajon mi a fontosabb a bűnbánattartásban, a szabályok
vagy a személyes kapcsolat? A válaszokból két ’bűnbánati’ – nemek szerint eltérő
– tendenciára következtethetünk: az egyik ’szabály-központú’, a másik pedig ’sze-
mély-központú’. A férfiak inkább a szabályokra, önmagukra összpontosítanak,
tehát ’szabály-központúak’, a nők inkább a személyre, a személyes kapcsolatokra
– legyen ez embertársaikkal vagy magával Istennel – figyelnek leginkább a bűn-
bánatban, lehetne mondani ’személy-központúak’. A túlzott szabály-központú-
ság egyik veszélye az, hogy a vallásosságot erkölccsé redukálom. Ugyanis nem az
erkölcsiségből származik a vallásosság, hanem fordítva: a vallásos ember viselke-
dése erkölcseiben válhat nyilvánvalóvá. A túlzó személy-központúságnak is le-
hetnek veszélyei, s ez a szabályok, törvények kizárólagosan ’szubjektív’, csak a
saját szempontjaimat érvényesítő módon való értelmezése, mely nem csupán
relativizálja, feleslegesnek tarja a törvényeket, hanem végül is kiszakítja a sze-
mélyt ’kapcsolatából’. Nincs olyan szabály, törvény, amely ne vonatkozna a má-
sokkal – így Istennel – való kapcsolatomra is, s nincs olyan személyes kapcsolat
– főként, ha az rendszerré, azaz családdá, társadalommá szerveződik –, melyre
előbb-utóbb ne vonatkoznának szabályok, törvények.

A keresztény nevelőknek érdemes lenne feltárni a bűnbánat vonatkozásban
a szabály-személy viszonyt: szükség van ugyanúgy az objektív (szabály, törvény),
mint a szubjektív (személyes kapcsolat) pólusra, viszont jó, az emberi érettséget
elősegítő szabályok a személyes kapcsolatban keletkeznek, azt segítik elő, annak
adnak keretet. Minél érettebb az egyén, annál kevesebb törvényre, szabályra van
szüksége. Minél fejletlenebb egy emberi közösség, annál több szabályt, törvényt
alkot, s ez végül az emberi kapcsolatokat is ’személytelenné’ teszi. A nők sze-
mély-központúsága nagyobb érettségre enged következtetni, mint a férfiak sza-
bály-központúsága, de ennek oka valószínűleg a Felettes-én nemenkénti vala-
melyest ’másképpen’ való kialakulása is.

Bűnbánat szentsége: a keresztény érettség korszerű eszköze

– 31 –

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 31    (Black/Black plate)



MEGBOCSÁTÁS MINT VALLÁSOS MEGKÜZDÉS

A kérdőív negyedik kérdése a következő: ’Szerintem a megbocsátás folyamatában
a legfontosabb, hogy megértsem, mi zajlik le…’ A nők és a férfiak között mini-
mális eltérés mutatkozott. A férfiak 20%-a szerint az ’önmagamban’, 20%-a sze-
rint a ’másikban’ zajló folyamat megértése a fontos, de 60%-a szerint a megbo-
csátás folyamatában a legfontosabb az, hogy ’mit akar tőlem az Isten’. A nőknél
ugyanilyen sorrend szerint az arány 10–20–70%.

A legtöbb felmérés szerint megbocsátásra ’hajlamosabbak’ a vallásos emberek,
mint a nem vagy kevésbé vallásosak.13 Viszont ez nem jelenti azt, hogy a meg-
bocsátás kizárólag a vallásos emberek privilégiuma. Magával a megbocsátás fo-
lyamatával a pszichológia már jó ideje foglalkozik, s kezdetben ez nem kis fe-
szültséget váltott ki, hiszen a teológusok egy része ellenezte a pszichológia ilyen
téren való ’beavatkozását’.14 Azon a kérdésen, hogy vajon a megbocsátással való
foglalkozás a pszichológiát vagy a teológiát ’illetné-e’ meg, manapság már túl
vagyunk, s inkább a két terület közötti dialógus zajlik: a pszichológusnak szá-
mításba kell vennie a kliense vallásosságát, viszont a lelkipásztor – tudva vagy
nem tudva is – használ bizonyos pszichológiai teóriát akkor, amikor a megbo-
csátást akarja előmozdítani.15

A szakterületek pontos meghatározása érdekében is megkülönböztetnek le-
gális, terapeutikus és megváltással kapcsolatos megbocsátást. A megváltással
összefüggő megbocsátás elsősorban az Isten és az ember közötti kapcsolatra utal,
s bár magában foglalhatja a legális és terapeutikus szinteket is, elsősorban nem
azokra szorítkozik. Amennyiben a megbocsátást a ’megváltás’ szintjén konst-
ruktív módon alkalmazzák a keresztények, akkor annak pozitív, a ’pszichikum’
egészségére történő kihatásai is lehetnek. Egyik ilyen pozitív hatás a megbocsá -
tás konfliktusokkal való ’megküzdő’ ereje.16

Török Izsák OSBM

– 32 –

13 Vö. MARGARET M. POLOMA – GEORGE H. GALLUP: Unless You forgive others. Prayer and
Forgiveness, in id. (eds.): Varieties of Prayer, Trinity Press, Philadelphia, 1991, 85–106.

14 GREGORY L. JONES: Embodying Forgiveness. A Theological Analysis, Grand Rapids, Michigan,
1995, 46.

15 Vö. JOHN PATTON: Forgiveness in Pastoral Care and Counseling, in Michael E. Cullogh –
Kenneth I. Pargament – Carl E. Thoresen (eds.): Forgiveness. Theory, Research and Practice,
Guil ford, London, 2001, 282.

16 Vö. F. LERHON SHULTS – STEVEN J. SANDAGE: The Faces of Forgiveness. Searching for
Wholeness and Salvation, Baker Academic & Brazos Press, Grand Rapids, 2003, 20–25.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 32    (Black/Black plate)



A keresztény nevelés sokat segíthet a megbocsátás tekintetében is: közelebb
hozhatja a teológiai (lelkipásztori) és pszichológiai szempontokat. Rádöbbent-
heti a vallásos embereket arra, hogy a megbocsátás ’mekkora erő’, másrészt
amennyiben a megbocsátás folyamatát elindítja olyan emberekben (embercso-
portokban), akik eredetileg nem vallásosak, akkor ’missziós’ tevékenységet
végez. Ehhez a hiteles missziós tevékenységhez pedig sok kitartás kell, hiszen
maga a megbocsátás lassú folyamat.

FELELŐSSÉGVÁLLALÁS VAGY ÁTHÁRÍTÁS

A kérdőív ötödik kérdése: ’Ha engem valaki megbánt, akkor ki a hibás elsősorban?’
A férfiak és a nők közötti tendenciák kis eltérést mutatnak, ám ez más hasonló jel-
legű vizsgálatok trendjeit erősíti meg. A férfiak szerint 10%-ban a hi bás ’én va-
gyok’, 20%-ban ’a másik, aki engem megbánt’, 0%-ban ’egyikünk sem’, és 70%-
ban ’mindketten’. A nők szerint 10%-ban a hibás ’én vagyok’, 20%-ban ’a másik,
aki engem megbánt’, 10%-ban ’egyikünk sem’, és 60%-ban ’mindketten’.

Egy vizsgálat során 63 egyetemista hallgatót kértek arra, hogy írjanak le két
olyan, valóban megtörtént ’balesetet’, amelyben egyik alkalommal ők voltak az
elszenvedő alanyok, azaz az áldozatok, míg egy másik alkalommal ők voltak
azok, akik másokat megsértettek, megharagítottak. A vizsgálat eredményei: mind
a megbántott, mind a megbántó torzított a baleset tényén. Az áldozat a leírás-
hoz több időt vett igénybe, az okozott kárra koncentrált, s a károkozónak rossz-
hiszeműséget tulajdonított. Ezzel ellentétben a károkozó, a megsértő személy a
balesetet röviden írta le, annak negatív hatásait minimalizálta, saját tettét pró-
bálta igazolni, s az áldozat válaszát túlreagálásnak állította be.17 Nekem úgy tűnik,
hogy a jelen magyar minta résztvevői az egyéni felelősségvállalás alól szívesebben
’áthárítanak’ a ’mindketten’ válaszba. A ’mindketten’ válasszal a konfliktus való-
színűleg nem tisztázódik, nem oldódik, hanem inkább ’elmosódik’.

Mégis, minek tudhatjuk be azt a minimális különbséget, amely a férfiak és
a nők között mutatkozik? Egy másik vizsgálat során több mint 300 egyetemis-
tát arra kértek, hogy miután elolvasták egy gépkocsibaleset leírását, válaszolja-
nak egy kérdőívre. Ezt a gépkocsibaleset-leírást három alkalommal kissé meg-
vál toztatták, egyes változókat manipuláltak (az első alkalommal az okozott

Bűnbánat szentsége: a keresztény érettség korszerű eszköze

– 33 –

17 Vö. ROY F. BAUMEISTER – ARLENE M. STILLWELL – SARA R. WOTMAN: Victim and Perpetra -
tor Accounts of Interpersonal Conflict. Autobiographical Narratives about Anger, Journal
of Personality and Social Psychology (59) 1990, 994–1005.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 33    (Black/Black plate)



anyagi kár nagyságát /komoly vagy csekély kár/ és a károkozásért vállalt fele-
lősséget /felelősség beismerése vagy tagadása/; a második alkalommal a bocsá-
natkérést /bocsánatot kér vagy nem kér/; a harmadik alkalommal a figyelmet-
lenség kérdését /figyelmetlenségből követte-e el vagy csupán nem volt szerencsés
napja/ és a bánat mértékét /nincs bánata vagy bánata mély/). A vizsgálat első-
sorban arra volt kíváncsi, vajon férfiak és nők között vannak-e ezen változók-
ban eltérések. A vizsgálat megállapította, hogy a férfiak nagyobb anyagi kárté-
rítést követelnek, szigorúbban büntetnének, mint a nők, akik elnézőbbek, főleg
akkor, ha jelen van a felelősségvállalás, a bánat és az elnézéskérés.18 Talán hason -
ló tendencia mutatkozik meg a nőkben akkor, amikor 10%-uk az ’egyikünk
sem’ választ preferálta, míg ezt a választ a férfiak teljesen mellőzték. Ebből kide-
rül, hogy az áthárítás a férfiakban erősebb, mint a nőkben: a férfiak a sértő–sér-
tett, kárt okozó–károsult, kár mértékének nagysága–kárpótlás nagysága pólu sok
mentén gondolkodnak, a nők hajlamosabbak ezen a két-pólusos gondolkodáson
túllépni, egy másmilyen perspektívából tekinteni a konfliktusra.

A keresztény nevelés ebben az összefüggésben is nagyon aktuális: azon túl, hogy
elősegíti a felelősségvállalást, fejlesztheti az emberben az empátia (mit éreznék az
ő helyében) és a perspektíva-átvétel (hogyan látnám az ő helyében) készségeit.

RÉSZREHAJLÁS VAGY MEGBOCSÁTÁS

A kérdőív hatodik kérdése: ’Kinek a megbocsátása volt nagyobb, értékesebb a „té-
kozló fiú” történetében?’ A férfiak 70%-a szerint ’az Atyáé, aki megbocsátott a
tékozló fiúnak’, 30%-a szerint pedig ’mindhárom szereplő megbocsátása ugyan-
úgy lényeges’. A nők szerint 50%-ban ’mindhárom szereplő megbocsátása
ugyanúgy lényeges’, 40%-ban az Atya megbocsátása fontosabb, s 10%-uk sze-
rint értékesebb ’az idősebb fiúé, aki megbocsátott testvérének, mivel ő maradt
otthon egyedül apjával, s csak egyedül ő segített neki’. A tékozló fiú megbo-
csátását sem a férfiak, sem a nők nem választották.

Cencini rámutatott arra, hogy az ember, amikor egy ilyen evangéliumi elbe -
széléssel találkozik, leggyakrabban ’torzít’, hiszen a ’tékozló fiú’ történetében az
olvasó önkéntelenül nem fogad el bizonyos elemeket: elfogadhatatlan, hogy az Atya
megbocsát, hogy a tékozló fiú tényleg megbánja tettét, s különben pedig az idő-
 sebb, otthon maradó fiúnak van igaza.19 Az Atya megbocsátását valójában az el-

Török Izsák OSBM

– 34 –

18 Vö. MICHAEL N. O’MALLEY – JERALD GREENBERG: Sex Differences in Restoring Justice.
The Down Payment Effect, Journal of Research in Personality, 17 (1983) 174–185.

19 Vö. AMADEO CENCINI: Vivere riconciliati. Aspetti psicologici, i. m. 79–83.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 34    (Black/Black plate)



beszélés többi szereplője sem érti igazán, de nagy valószínűséggel mi, mai olva-
sók sem: ezért inkább ’részrehajlóan’ olvassuk, valaki mellé ’odapártolunk’. A
férfiak nem véletlenül ’azonosulnak’ az apával, aki a történetben a tékozló fiú
atyja. A nők nem tudnak kivel azonosulni, hiszen a történetnek nincs női sze-
replője, ők ’mindenkit’ védenek, ’apát házastul, gyerekestül’, még az otthon
maradt fiúnak is igazat adnak, hiszen erősebb szálak köthetnék hozzá, függő-
ség alakulhatott ki a háttérben meghúzódó anya és a mindig-jelenlevő fia kö-
zött. Cencini szerint fontos emberi szükségletek ’forognak kockán’ akkor, ami-
kor mi emberek megbocsátunk: elveszítjük az ’ellenőrzést’ a személyek,
események fölött (a megbocsátásban nem a mindenhatóságom, ellenőrzési szük-
ségletem érvényesül, hanem a gyengeségem, a másoktól való függhetőségem);
önmagunkról kialakított pozitív ’én-képünket’ szeretnénk mindenképpen meg-
védeni mások előtt, de ez sem érvényesülhet (a megbocsátás során sebezhetővé,
sőt nevetségessé is válhatok).

A keresztény nevelés egy-egy evangéliumi elbeszélést tisztábban láttathat úgy,
ha többféle interpretációt megenged, s a bibliai szereplők felé empatikus meg-
közelítést kér a hallgatóktól: mi rejlik az otthon maradt fiú panasza, a tékozló
fiú szabadságvágya, az atya nem-marasztalása mögött? Mit tettem volna én
őszintén az atya helyében (alig vártam volna, hogy jól elnáspángoljam azt a be-
tyár fiamat, persze megbocsátok aztán, de a jövőben…), vagy az otthon maradó
fia helyett (segítettem volna apámnak a verésben, az elmarasztalásban…)?20 Ha
engedem, hogy a szereplőkre vetített érzelmek felszínre kerüljenek, azzal egy
hitbeli, teológiai fogalom megértését gazdagítom.

IDENTITÁS ÉS SZÁNDÉK

A kérdőív hetedik kérdése: ’Mi lényegesebb szempont a bűn elkövetésében?’ A fér-
 fiak 80%-a szerint a szándék, 20%-a szerint pedig ’egy személyes kapcsolatban
esett sérelem’. A nők 10%-a szerint ’a törvény megszegése’, 60%-ban a szándék,
30%-ban pedig ’egy személyes kapcsolatban esett sérelem’ a lényegesebb a bűn
elkövetésében. Többségük tehát a szándékot tartja a leglényegesebbnek a bűn
elkövetésében, s ez a felnőtt érettség jele.

Az emberi viselkedésben a ’szándék’ fokozatos figyelembevétele az ’identitás’
fogalmával párhuzamosan jelenik meg. Csak az képes számításba venni a szán-
dékot, aki tudja, mi is az, hogy identitás, ’önmagával-való-azonosság’. Az iden-

Bűnbánat szentsége: a keresztény érettség korszerű eszköze

– 35 –

20 AMADEO CENCINI: Vivere riconciliati. Aspetti psicologici, i. m. 79.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 35    (Black/Black plate)



titás fogalmának ismerete nemcsak a bűn elkövetésében lényeges (akkor is azo-
nos maradok önmagammal, ha a bűnt elkövettem), hanem ugyanúgy az ezzel
ellentétes folyamatban, a kiengesztelésben és a megbocsátásban is (ha a másik
személy bűnt követett el velem szemben, ő akkor is azonos marad önmagával,
ugyanúgy megmarad emberi méltósága, szeretetreméltósága). Az identitás ki-
alakulásának fogalmával mélyrehatóan foglakozott Piaget.21 Szerinte az identi-
tás az ’egyenlőség’ fogalmának megértéséből ered. Az identitásban (A+0=A) egy
elem hozzákerül az A-hoz, de az semmit nem változtat A-n. Piaget gyerekek
szeme előtt egy sor pénzérmét és egy másik sor kekszet rakott le, egyenlő meny-
nyiségben (7–7 darabot). Egyik sor a másik alatt volt, s mind a pénzérmék,
mind a kekszek szorosan egymás mellé kerültek. Ekkor Piaget elkezdte széjje-
lebb húzni a kekszeket egymástól, de a pénzérméket ugyanúgy szorosan egymás
mellett hagyta. Bár a széjjelebb húzott kekszek többnek tűntek, a gyerekek mé gis
látták, hogy Piaget nem tett hozzájuk többet. Ekkor értették meg az egyenlő-
ség-identitás fogalmát (lásd 2. ábra).

2. ábra:
A. B.

●●●●●●● ●●●●●●●

□□□□□□□ □ □ □ □ □ □ □

A 2. ábra A és B változata között csupán annyi a különbség, hogy a B változat-
ban a kekszek között nagyobb a tér, a hézag. Az A változatot felfoghatjuk a ’bűn
elkövetése előtti állapotként’, a B változatot pedig a ’bűn elkövetése utáni álla-
potként’. A személy még a bűn elkövetése után is azonos-egyenlő marad ön-
magával, akkor is, ha az ’látszólag’ (a kekszek ’széthúzásával’ analóg módon a
’bűn elkövetésével’) másnak tűnne is.

A keresztény nevelés sokat segíthet a szubjektum–objektum, személy–tárgy,
szándékoló–szándékolt tett, hibázó–hiba különbségekre való rámutatással, főleg
kamaszok esetében, amikor már kialakult bennük a formális, elvont gondolko dás,
de még mindig hajlamosak a kisarkított, ’széthasító’ (splitting) gondolko dásmódra,
miszerint vagy bűnösök, vagy szentek, illetve jók, vagy rosszak vannak, s ekkor
a szándék figyelembevétele eltörpül.

Török Izsák OSBM

– 36 –

21 JEAN PIAGET: The child’s conception of number, Humanities, New York, 1952.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 36    (Black/Black plate)



ÉN-KÖZPONTÚSÁG VAGY MÁS-KÖZPONTÚSÁG

A kérdőív nyolcadik kérdése: ’Ki fontosabb a bűn elkövetésében?’. A férfiak 60%-a
szerint ’én’, 10%-a a ’másik személy’-t, 30%-a pedig ’Isten’-t választotta. A nők
esetében ez a következőképpen alakult: ’Isten’ (60%), ’én’ (30%) és ’a má sik sze-
mély’ (10%).

A nők ’személy-központúság’-a már a harmadik kérdésre adott válaszukban
is fellelhető volt. Ugyanez jelenik meg az erre a kérdésre adott válaszukban is,
főleg Istennel való kapcsolatukra vonatkozóan. A férfiak erősebb ’szabály-köz-
pontúság’-a (3. kérdés), az apa-figura (Atya) felé történő részrehajlása (6. kérdés)
inkább azt jelzi, hogy a bűn elkövetésének folyamatában ’önmagukra’ tere lődik
a figyelmük, amely egyrészt a Felettes-én erős befolyására enged következtetni,
de legalábbis nagy küzdelem zajlik le bennük a Felettes-én és a keresztény mó -
don értelmezett lelkiismeret között, amire részben utal az első kérdésre adott vá-
laszuk (a férfiak 19%-a az első kategóriába tartozik, ami nagyarányú különbség
a nők hasonló válaszaihoz képest). Amíg ugyanis a keresztény értelemben vett
bűntudat-lelkiismeret ’extrovertált’, ’értékorientált’, addig a Felettes-én intro ver -
tált és tekintély-figura-orientált,22 vagy jelen esetben ’egocentrikus’. Ransch burg
szerint a Felettes-én a ’jellegzetesen maszkulin kategória’23 – azaz a Felettes-én ki-
alakulása a lányok esetében egy komplikáltabb folyamatra enged következtetni,
s ez biztosan befolyásolja a másokkal való kapcsolatra történő nyitottságukat,
jelen válaszukban allocentrikusabb orientációjukat.

A keresztény nevelésben természetesen fontos kiemelni azt, hogy bár min-
den kapcsolatban előbb-utóbb szabályok, normák is kialakulnak, de a legfonto -
sabb – főleg a bűnhöz való viszonynál – a személyhez fűződő kapcsolat keretein
belül való maradás, annak a helyreállítása, meggyógyítása. Előbb van a személy,
a vele való kapcsolatom, s csak aztán a szabály. Fontos a Felettes-én nevelése,
amely végül is csak személyes-előtti, szabadság-előtti dimenzió marad, de még
fontosabb a lelkiismeret nevelése, amely feltételezi a személyes kapcsolatot, az
ember szabadságát, objektív értékek ismeretét.24

Bűnbánat szentsége: a keresztény érettség korszerű eszköze

– 37 –

22 Vö. JOHN W. GLASER: Conscience and Superego. A key distinction, Theological Studies (32)
1971, 38.

23 RANSCHBURG JENŐ: Jellem és jellemtelenség, i. m. 156.
24 JOHN W. GLASER: Conscience and Superego, i. m. 38.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 37    (Black/Black plate)



ATYA ÉS VEZETŐ

A kérdőív kilencedik kérdése: ’Elsősorban milyen szerepet töltsön be egy gyón-
tató pap?’ Mind a férfiak, mind pedig a nők elutasították a ’bírói szerepet’. Vi-
szont a válaszokban fordított viszonyt találtam: a férfiak 70%-a szerint a gyón-
tató pap inkább legyen ’atyai’, s csupán 30%-a szerint ’vezető/irányító’; a nők
70%-a szerint inkább ’vezető/irányító’, s 30%-a szerint ’atyai’.

A gyóntató pap ’bírói’ szerepének visszautasítása várható volt: a mai embe-
rek szemében ez eléggé ’ellenszenves’ viselkedésmód lenne, de ez az Egyház szá-
mára se sokat segítene.25 Ennél is érdekesebb a férfiaknak és a nőknek a gyón-
tató paphoz való eltérő hozzáállása: a férfiak ebben a rövid gyónási kapcsolatban
az apával való azonosulást, de valami ’személyesebbet’ is keresnek; a nők pedig
vezető–vezetett, irányító–irányított kapcsolatot szeretnének.

Azon keresztény pszichológusok, akik próbálták leírni a gyóntató pap szerepeit,
leginkább a pap általánosan értett olyan emberi tulajdonságait emelik ki, mely
közel áll a kérdőív ’atyai’ jelzőjéhez: a gyóntatónak legyen fontos szempont a ’sze-
mélyes kapcsolat’, azaz a gyóntatásban kerülje a ’hivatalnok’, a ’kötelességből cse-
lekvő’ szerepét, s helyette inkább legyen empatikus, jó hallgató; tisztelje maximá -
li san a másikat, s bízzon abban, hogy a gyónó képes lesz a változásokra; kerülje a
sietséget; ne osztogasson tanácsokat ’csak úgy’; ugyanakkor legyen ő is érett sze-
mély, aki rendelkezik magas fokú ’belső szabadsággal’; legyen képes a segítség-
nyújtáshoz szükséges távolság megteremtésére,26 egyszóval alakítson ki személy-
személy viszonyt, s személybeli érettsége segítse elő a másik személy érettségét.

Szerintem a gyóntató pap ugyanakkor legyen jó vezető/irányító is. Ez első-
sorban a gyónással kapcsolatban említett téma ’minőségi kommunikációjára’ vo-
natkozik: legyen járatos az Egyház tanításában, tárgyilagos, világos, egyszerű, rö -
vid, gondolkodásra-elmélyülésre ösztönző. A vezetéspszichológia is részletesen
foglalkozik a pozitív vezető egyéniségével, s néhány tulajdonsága hasznosnak
mutatkozik, ha azt a gyóntató pap kialakítja önmagában. A mai társadalom ve-
zető-krízisben szenved, s kevés ember akad, aki elvállalja az irányítást, úgy, hogy
adottak képességei, s kellő alázat van benne, s talán ebből a ’jó vezető-hi ány’-ból
fakad annak gyóntató papban való keresése. Milyen is a ’jó vezető’? Két haszno -
sítható elméletet találtam erre vonatkozóan. Az egyik Anderson ’átalakító’ veze-
tője.27 Ez az átalakító vezető nem manipuláló vagy engedékeny, mivel nem ő

Török Izsák OSBM

– 38 –

25 Vö. BENKŐ ANTAL – SZENTMÁRTONI MIHÁLY: A gyógyító Jézus nyomában, i. m. 176.
26 Vö. GIUSEPPE SOVERNIGO: L’umano in confessione, i. m. 82–86.
27 TERRY D. ANDERSON: Az átalakító vezetés, Helfen Bt., Vác, 1992.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 38    (Black/Black plate)



alakítja át a másik egyént, hanem leginkább azt teszi lehetővé, hogy ő maga ala-
kuljon át, azaz nem én, gyóntató pap akarom átformálni a hozzám forduló gyónó
egyént, hanem hagyom, hogy Isten formálja őt. Az átalakító vezető ugyanakkor
nem passzív, hanem ’tudatosan’ használja vezetettje motivációit, s törekszik a
hosszabb távú kedvező változások elérésére. Fontos a vezető szilárd hivatástu-
data és erkölcse. A gyóntatásban a vezető–vezetett kapcsolatára még hasznos
lehet az ún. ’Kontingencia-elmélet’. Ez a modell a ’helyzetfüggő vezetést’ hang-
súlyoz za, azaz a vezetőnek/irányítónak fel kell mérni a vezetettje érettségi szint-
jét, s ehhez kell rugalmasan alkalmaznia egyet a vezetési stílusok közül.28 A gyón-
tatás ban sincs két egyforma gyónó, vezetett, nem mindenki ugyanolyan
ritmusban képes fejlődni a bűnbánat szentségében, s így a gyóntatóra más és
más igényeket, elvárásokat, követeléseket vetítenek rá: a gyóntatónak gyorsan
fel kell tudnia mérnie, hogy kivel, mikor és mi a legjobb teendő.

A keresztény nevelésben ugyanúgy figyelembe kell venni mind a gyóntatott,
mind a gyóntató fejlesztését. A gyónás-gyóntatás mélyreható folyamat, s ezért
még abban a néhány percben is fontos távlatokat nyithat meg vagy – ellenkező
esetben – szűkíthet le.

KONKLÚZIÓ

Amit mindenekelőtt fontosnak tartok megemlíteni, az maga a kérdőív limi-
táltsága. A kérdésekre adandó válaszlehetőségekkel túlzottan irányított, több
teret kellett volna biztosítani az egyén véleményének bővebb kifejtésére.

A kérdőív lehatároltsága ellenére mégis jelen vannak bizonyos általános ten-
denciák, elsősorban a férfiak és nők közötti eltérések a bűnbánat szentségét és
az azzal kapcsolatos folyamatokat illetően. Ezen általános tendenciák közül ne-
gatív tendencia a fogalmak és érzelmek tisztázatlansága (bűnérzés, szégyen-érzés,
bűntudat), a felelősség áthárítására való késztetés; ugyanakkor pozitív törekvés
a szándék mérlegelése a bűn elkövetésében, a megbocsátás folyamatának vallá-
sos szinten való értelmezése, s végül a gyóntató pap szerepének átértékelése.
Amire személy szerint a legkevésbé számítottam, az a férfiak és nők közötti kü-
lönbségek. Amíg a férfiak inkább szabály-orientáltak, nagyobb hangsúlyt he-
lyeznek a kötelességre, a mulasztásra, s egyoldalúan apa-figura-orientáltak, te-
kintélyelvűek, addig a nők nyitottabbak mások iránt, allocentrikusabbak,

Bűnbánat szentsége: a keresztény érettség korszerű eszköze

– 39 –

28 Vö. PAUL HERSEY: A helyzetorientált vezető. Vezetés eltérő helyzetekben, Műszaki Könyvkiadó,
Budapest, 1997.

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 39    (Black/Black plate)



számukra lényegesebb a személy, a másikkal kialakítandó kapcsolat fenntartása,
s gyakran annak megmentése.

Minden egyes kérdőívre adott válasz után igyekeztem azokat a lehetősége-
ket feltárni, melyeket a keresztény nevelés megragadhat, előmozdíthat. Nem-
csak az általában vett ember fejlődik, válik érettebbé, hanem a keresztény ember
is. A bűnbánat szentsége különleges eszköz a keresztény ember érettebbé válá-
sára és ezen érettség előmozdítására, s ez ugyanúgy igaz a gyónóra és a gyónta-
tóra is. Ilyen helyzetben szembesülünk gondolatainkkal, érzelmeinkkel, szán-
dékainkkal, teljes emberi mivoltunkkal, a másik emberrel és a személyes Istennel
való kapcsolatunk összefüggésében. A bűnbánat szentségét nem statikusságá-
ban, hanem inkább dinamikájában érdemes szemlélni: a fejlődni akaró keresz-
tény ebben a szentségben is fejlődni szeretne, érzékenyebbé, nyitottabbá sze-
retne válni Istennel való kapcsolata irányában is.

A bűnbánat szentsége tehát kiváló lehetőséget jelen átmeneti korunkban
minden fejlődni vágyó kereszténynek. Nem idejétmúlt tehát, hanem minden
egyén fejlődési ütemére nyitott, rugalmasan alkalmazható szentség.

Török Izsák OSBM

– 40 –

2. Török Izsák:Layout 1  2009.11.24.  11:54  Page 40    (Black/Black plate)



PAPP MIKLÓS

A „theószisz” (átistenülés) jelentősége a teológiai etikában

„Akar egyáltalán ma egy értelmes ember istenné válni?” – teszi fel a kérdést
Hans Küng.1 Karl Rahnert vallomása szerint sokkolta ez a gondolkodás, mert
közömbösséget lát az Újszövetség központi és lényegi üzenetével szemben, el-
árulását Isten önközlésének, a kegyelemnek, az Istennel való közvetlenségnek,
az eszkatológiai teljességnek. Rahner szerint ugyanis az „átistenülés” tana a ke-
resztény hit középpontjához tartozik.2

Az ember átistenülését (theószisz) illetően ma nagyon érdekes irányzatok fi-
gyelhetők meg. Nyilván vannak ateisták, akiket az egész kérdés nem különö-
sebben érdekel, de létezik két olyan gondolkodásmód, amely figyelmet érdemel.
Egyrészt találunk olyan keresztényeket, akik „csak boldogok” akarnak lenni, de
szentek nem. „Csak jól akarnak élni”, „csak rendes emberek akarnak lenni” – azon-
ban lemondanak az átistenülésről. Ők csak humanistának készülnek. A teoló-
gia „antropológiai fordulata” is mintha nem hangsúlyozná eléggé a theósziszt.
Másrészt óriási éhséget találunk az átistenülés iránt: elsősorban a burjánzó ezo-
terikus irodalomban, önkényes vallásokban, vidám, jóléti vallásosságot hirdető
szektákban. Ma szinte „szégyen” semmiben sem hinni, de divat „valamilyen” is-
teni-spirituális irányzathoz tartozni.

AZ ÁTISTENÜLÉS ŐSVÁGYA

Az ősi mítoszok sejtései rendkívül intelligensek. A válaszaik persze többnyire
meseszerűnek tűnnek a mai tudományos beszéd közegében, pedig a mítoszok-
ban nem a konkrétan kimondott válaszok a fontosak, hanem a kérdésfeltevése -

Sapientiana 2 (2009/2) 41–49.

– 41 –

1 HANS KÜNG: Christsein, Piper, München, 1975, 433. „A mi mai problémánk nem annyira
az átistenülés, hanem ember emberivé válása.”

2 KARL RAHNER: Diskussion um Hans Küngs „Christsein”, Grünewald, Mainz, 1976, 109.

3. Papp Miklós:Layout 1  2009.11.24.  11:55  Page 41    (Black/Black plate)



ik – s a kérdésekben bennfoglalt ősi sejtéseik, azaz az atematikus válaszok. A mí-
toszok sejtelme igaz. Az eredetmítoszok az antropológiára vonatkozó sejtelmeik
miatt is rendkívül izgalmasak: az embert eredetében és céljában is valamikép-
pen az istenséghez rendelik.3 A mítoszok kérdésfeltevései sohasem történtek
volna meg, ha nem lett volna minden népnél egy alapvető tudás arról: az ember
nemcsak egy állat, biológiai lény – hanem valahogy az Istenhez, az istenekhez,
az égi szférához is tartozik, van benne isteni szikra, lehelet, élet. A mítoszok vi-
lágában élő ember sohasem kérdezett volna azután, amiről semmiféle tudással
nem rendelkezik.

Az ősi vallásokban is megtaláljuk az átistenülésre való utalást, de külön tanul -
mányt és részletes vallásfenomenológiai kutatást érdemelne annak vizsgálata,
hogy melyik világvallás hogyan képzeli el az átistenülést. Az upanisádok szerint
a megváltott lélek beolvad a végtelen Brahmába. Egyiptomban az uralkodókat
trónra lépésüktől isteniként tisztelték. Általában kijelenthető, hogy az élet fő cél-
jának tekintik az isteni szféra-jelleg elérését, s ennek elengedhetetlen feltétele
szerintük a morális küzdelem. Az ősi animista vallások, de a hinduizmus, a budd-
hizmus, a taoizmus, a sintoizmus is beszél arról, hogy az ember eredetében és
életcéljában is alapvetően az istenre-világszellemre-világtörvény re irányul.

Az első filozófusok tovább viszik ezt a fonalat. Platón a kép-őskép viszonyá -
ról beszél, Plótinosznál a boldogság egyesülés az istennel,4 Empedoklésznél és
a sztoikusoknál az ember beteljesülése panteista színezetet ölt.

AZ ÓSZÖVETSÉG

Az Ószövetségben egyenesen a legalapvetőbb bűnnek számít, ha valaki olyan
akar lenni, mint az Isten. Már Ádámot azzal veszi rá a kígyó a bűnre, hogy
olyan lesz, mint az Isten, a bábeli torony építői pedig az egekig akarnak fel-
jutni. A főbűn a gőg, ha mindezt önerőből akarják tenni: „megy Isten nélkül
is”. Az Ószövetség el akar határolódni a környező kultúrák istenképétől, meg

Papp Miklós

– 42 –

3 A sumér-babiloni eredetmítoszban a győztes Marduk isten a legyőzött Kingu isten vérét össz-
egyúrja a földdel, s az lesz az ember. A tatár eredetmítoszban az Isten és az ember hattyú
képében kezdetben együtt úsztak a vízen, a tibetiek szerint pedig rokonai vagyunk a Hi-
malájáról alászálló isteneknek. A görög mítoszokban az ember anyja is Gaia, mint minden
más istené is. Egy csodálatos egyiptomi kép szerint az ember Ré könnyeiből keletkezett. Vö.
MIRCEA ELIADE: Vallási hiedelmek és eszmék története, I. kötet, Osiris, Budapest, 1995.

4 Enneaden I, 2, 6f.

3. Papp Miklós:Layout 1  2009.11.24.  11:55  Page 42    (Black/Black plate)



akar állni Isten misztériuma előtt. Ebben a kultúrában nem akarják ábrázolni
Istent, tilos a nevét is kiejteni, Őt a rendelkezésre álló eszközökkel befolyásolni.
Ez a tiszteletteljes megállás jót tesz az istenkép tisztulásának, a transzcendencia
óvása istenképüket igazi magasságba emeli – de mintha túlzott magasságba is.
Isten transzcendenciájának túlzott hangsúlyozása távolra viszi az embertől, arról
még csak nem is álmodhat, hogy az ember átistenülhet.

A keleti atyák szerint az egész Ószövetség Isten emberré válását készíti elő –
hogy aztán az Újszövetségben végre szó lehessen az ember istenivé válásáról. Az
Ószövetségnek nem célja az ember átistenüléséről beszélni, inkább Isten igaz
transzcendenciáját akarja védeni: elő akarja készíteni a csoda mélyebb tisztele-
tét, jobban akarja tudatosítani, honnan is száll alá kenózisában a végtelenül
transzcendens Isten. Mindenesetre az Ószövetség is ismeri az ember titokzatos
elvitelét a túlvilágra: Hénoch 365 évig „járt Isten színe előtt”, egyszer csak „nem
volt többé, mert Isten elvitte” (Ter 5,23–25; vö. Sir 44,16; 49,14, hasonlóan
Illés). Általában nem az egyén, hanem a közösség szentté válásának igénye hang-
sú lyos, később lett ez személyesebb.

A PATRISZTIKUS TEOLÓGIA ÉS HATÁSA

A theószisz tana Péter apostol 2 levelének ígéretére épül: „Isteni ereje az Isten sze-
 rinti jámbor élethez mindent megadott nekünk: megismertük azt, aki saját dicső-
ségével és erejével meghívott minket. Értékes és nagy ígéreteket kaptunk, hogy ál-
taluk részeseivé legyetek az isteni természetnek, és megmeneküljetek a romlottságtól,
amely a világban uralkodik a bűnös kívánság következtében” (2Pét 1,4–5).

A patrisztikus teológia így az átistenülésben (qewsi", qeopoihsi") jelölte
meg az isteni üdvözítő terv célját, valamint az emberi élet célját is. Az atyák ezt
alátámasztották Pál teológiájával is, aki szerint el lehet és el kell jutni odáig,
hogy már Krisztus éljen bennünk (Gal 2,20), felszabaduljunk Isten fiainak lé-
tére (Gal 3,26), Krisztusban új teremtmények legyünk (2Kor 5,17), pneuma-
tikus emberekké váljunk (1Kor 2,13). A keresztséggel elkezdődik egy folyamat,
amely a beteljesülés felé űz: meghalunk vele, hogy feltámadjunk egy új életre
(Róm 6,4–10), így élettörténetünkben futunk a cél felé (Fil 3,12). A jánosi teo -
lógia szerint, aki megtartja a parancsokat, abban a Fiú és az Atya is lakni fog (Jn
14,23), bár különbséget tesz az Atya és a Fiú, valamint a Fiú és az emberek egy-
sége között, maga Krisztus lesz a híd.5 Az apostolok mindenestre visszautasí -

A „theószisz” (átistenülés) jelentősége a teológiai etikában

– 43 –

5 RUDOLF SCHNACKENBURG: Die Johannesbriefe, Herder, Freiburg, 1963, 66–183.

3. Papp Miklós:Layout 1  2009.11.24.  11:55  Page 43    (Black/Black plate)



tották, amikor istenként akarták őket tisztelni (ApCsel 10,26; 14,11). A theó -
szisz beteljesülése az eszkatonban lesz.6

A Szentírás inspirációja alapján a theószisz elméletét a patrisztikus atyák tovább
csiszolták. Iréneusz így ír: „Isten Igéje, a mi Urunk Jézus Krisztus, az ő túlcsorduló
szeretetéből azzá lett, amik mi vagyunk, hogy azzá tegyen minket, ami Ő maga.”7

Hiszen hogyan tudna az ember Istenhez menni, ha Isten nem jött volna el az em-
berhez? Explicite először Alexandriai Kelemen beszélt az „átistenülésről”,8 de
Atanáz magvas kijelentése lesz a keleti teológia egyik kulcsmondata: „Az Isten Fia
emberré lett, hogy mi átistenüljünk.”9 Őt követik a kappadókiai atyák, köztük
Nazianzi Gergely: „Az ember az egyetlen teremtmény, amely minden teremt-
ménytől különbözik abban, hogy az egyetlen, amely istenné válhat.”10 Maximosz
Hitvalló aprólékos fejtegetésekben tárta fel, hogy Krisztus az inkarnációban az
egyéni embert és az egész emberiséget is összekötötte az istenségével. Atanáz ta-
nítását átvéve Ágoston a „deificatio”11 kifejezést használja, és rajta keresztül ez ha-
tott a latin misztikára (Clairvaux-i Bernát, Eckhart Mester), de a skolasztikára is.
Aquinói Tamás szinte szó szerint idézi Atanázt: „Mivel Isten egyszülött Fia min-
ket részesíteni akart istenségében, magára vette természetünket, emberré lett, hogy
az embert istenivé tegye.”12 A theószisz gondolata Luther13 teológiájára is hatott,
majd a pietizmusra is (Philipp Jacob Spener, John Wesley). A nyugati teológiá-
ban mégsem talált olyan centrális jelentőségre, mint a keleti teológiában.

Harnack fenntartása szerint hellenista és pogány örökség ez az elmélet, a po-
gá nyok örök életre való egoista vágya öröklődött át.14 Erich Fromm szerint mi -

Papp Miklós

– 44 –

6 „Nézzétek, mekkora szeretettel van irántunk az Atya: Isten gyermekeinek hívnak minket,
és azok is vagyunk. Azért nem ismer minket a világ, mert őt sem ismeri. Szeretteim, most
Isten gyermekei vagyunk, de még nem nyilvánvaló, hogy mik leszünk. Azt tudjuk, hogy ha
megjelenik, hozzá leszünk hasonlók, mert látni fogjuk, amint van. És mindenki, aki így
remél benne, megszentelődik, ahogyan szent ő is” (1Jn 3,1–3).

7 Haer V. praef.
8 Protreptikosz 114,4 PG 8, 64D
9 De Incarnatione 54,3 PG 26, 296 „Auto" gar enanqrwphsen, ina hmei" Qeopoihqwmen”

PG 25, 192B
10 Vízkereszti szentbeszéd PG 36, 324
11 Ennar, in Ps. 49, 2 PL 36, 565.; Serm 166,4; 192,1 PL 38, 909.
12 De Trin I, 13; S Th III, q. 16a 7
13 „Ideo deus fit homo, ut homo fiat Deus.” WA 5, 167, 40.
14 ADOLF HARNACK: Das Wesen des Christentums, Leipzig, 1900, 145–147. A pogány vágy túlélését,

hellenizálódást látott a szentháromságtani és a megtestesülésre vonatkozó dogmákban is.

3. Papp Miklós:Layout 1  2009.11.24.  11:55  Page 44    (Black/Black plate)



nél inkább megszabadítja magát az ember Isten fennhatósága alól, annál inkább
istenivé válik. Az emberi történelem a „Nem!” kimondásával kezdődik.15 Horst-
Eberhard Richter pszichoanalízise szerint az emberiség istenkomplexusban szen-
ved, amitől meg kell szabadítani, hogy ne maradjon meg középkori infantiliz-
musban.16 Sőt: az embert csak frusztrálja az, hogy ember, de legyen isteni,
fruszt rálja a „már” és a „még nem” eszkatológiai feszültsége. Az átistenülés tanát
egyes nyugati teológusok is elutasítják (Hans Küng, Jacques Pohier17), mert sze-
rintük az a teremtés rendjének elárulása volna; a theózisra való törekvést az ember
végességétől, a „radikális ma” felvállalásától való illuzórikus menekülésnek tekin-
tik. Persze mindebből levezethető a mai „carpe diem” mentalitás, a végesség pá-
tosza, a féktelen hedonizmus, a mulandóság istenítése, a morál konszenzussá zül-
lesztése. Christoph Schönborn szerint mindezek mögött gnosztikus gondolatok
rejtőznek, s az Egyház ezek ellen a neognoisztikus gondolatok ellen csak a tiszta,
egyenes igazsággal küzdhet: többek között a theószisz tiszta hangsúlyozásával.18

A THEÓSZISZ JELENTŐSÉGE AZ ETIKA SZÁMÁRA

A theószisz a teológiai etika számára alapvető jelentőségű; mintegy helyére teszi a
mozaikdarabokat. A theószisz tana képes összeilleszteni a feldarabolt teológiai diszcip-
línákat. A biblikum a gyújtópont, a dogmatika feszíti ki a perspektívákat, a spiri-
tuális teológia szent törekvése végre irányt kap, a morálteológia pedig a maga méltó
rangjára tesz szert: a morál célja a szentség, nem egyszerűen a törvények megtartása.19

A legmagasabb célt adja: a keresztény élet célja nem egyszerűen a „boldogság”,
nem a „tökéletesség”, „az erkölcsösség”, nem a „megigazulás”, hanem az átistenü-
lés. Az embernek a legtöbb van felkínálva, ne akarjon kevesebbet. Karl Rahner
teo lógiája gyönyörűen illeszkedik a theószisz tanához: az üdvtörténetben felénk
megnyíló Szentháromság ugyanaz, mint az immanens, Isten megnyílása önfeltá-
rás, és a kegyelem önközlés.20 Isten a legtöbbet adja. Ha adnak egy versenyautó-

A „theószisz” (átistenülés) jelentősége a teológiai etikában

– 45 –

15 ERICH FROMM: You Shall Be As Gods, Holt, Rinehart and Winston, New York, 1966, 23–70.
16 HORST-EBERHARD RICHTER: Der Gotteskomplex, Rowohlt, Hamburg, 1979, 95.
17 JACQUES POHIER: Quand je dis Dieu, Seuil, Paris, 1977.
18 CHRISTOPH SCHÖNBORN: Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs der vergött -

lichung des Menschen, Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 34 (1987) 3–47.
19 EBERHARD SCHOCKENHOFF: Grundlegung der Ethik, Herder, Freiburg, 2007, 28–42.
20 KARL RAHNER: A hit alapjai, Szent István Társulat, Budapest, 1985, 136–158. ENGELBERT

GUGGENBERGER: Karl Rahners Christologie und heutige Fundamentalmoral, Tyrolia, Inns-
bruck–Wien, 1990.

3. Papp Miklós:Layout 1  2009.11.24.  11:55  Page 45    (Black/Black plate)



slusszkulcsot, ne akarjuk azt mindenféle gyöngébb autóba belepróbálni. Milyen
magasra helyezi a keleti antropológia az embert, s ezzel szemben milyen sekélyes-
nek tűnnek egyes filozófiai-pszichológiai-politikai rendszerek. Ha a felkínált dolog
az ember igazi nagy vágyainak nem felel meg, akkor az ember mindig ürességet
érez, unalmat, zavart. Gyakran pótlékokkal veszi körül magát: élvezetek, zaj,
munka, pénz, hatalom. Nem lesz azonban nyugalma, amíg nem talál egy olyan
igazságot, amely nagyobb, mint ő maga. Az unalom egzisztenciális jelentőségét21

így lehetne megfogalmazni: „unatkozom, tehát tudok a többről”. Látjuk hová
vezet, ha az embertől elveszik a theószisz perspektíváját: Marx az ideális kom-
munizmust, Nie tzsche az Übermensch-et, Hegel a világszellemet, a mai kor az
önző individuumot teszi az átistenülés helyére. Ilyen a túlfűtött „hősök és zsenik
kultusza”, a művészek, a sportolók és a sztárok istenítése, akikre az emberi erkölcs
szinte nem is vonatkozik. Ha lehazudják az ember theósziszát, vagy valami mást
tesznek a helyére, akkor az eredmény mindig ember embertelensége lesz.

Az igaz emberség elérése Krisztushoz kapcsolódik: a humanizmus túlfeszítése sze-
rint az inkarnáció nem azért van, hogy az ember Istenhez közeledjen, hanem azért,
hogy egyre emberibb ember legyen. Persze az etika voltaképpeni kérdése ez: ki a
tökéletes ember? Ki tehát a minta? Hitler, Picasso vagy Einstein? A theószisz tana
leszögezi: az emberi ember krisztusi, azaz a tökéletes ember nem definiálható Isten
nélkül. A Khalkedóni Zsinat krisztológiai dogmája kimondja, hogy Krisztusban az
isteni és az emberi természet keveredés nélkül, osztatlanul s elválaszthatatlanul egy
személyben egyesült. A teológiai etika felveti: ebből az unio hüposztatikából mintha
csak azt hangsúlyoznánk, hogy aki közénk jött emberi alakban, az valódi Isten
(nem pedig csupán ember, adoptált fiú, egyszerű próféta, mint Áriusznál és az ari-
anizmusban). Mintha túlhangsúlyossá vált volna a leszállás – és kevésbé lenne
hangsúlyos a felszállás: az ember átistenülése, azaz az etika. Az unio hüposztatika
nemcsak azt jelenti, hogy isteni természet alászállt, hanem azt is, hogy az emberi
felemelkedett. Az unio hüposztatika nemcsak a Szentháromság odafordulása az
emberhez, hanem az ember útja is a Szentháromsághoz. A cél az, hogy emberi ter-
mészetünket Krisztussal egyesítsük.22 Krisztust nem úgy követjük, mint egy jó ta-

Papp Miklós

– 46 –

21 MARTIN HEIDEGGER: Was ist Methaphysik?, in Wegmarken, Klostermann, GA 9. 1976, 103–123.
22 Az átistenülés nem újabb unio hüposztatikákat jelent: mi nem az isteni lényeggel, hanem

Krisztus átistenült emberi természetével egyesülünk. Az ősi vallások, a panteizmus éppen ezt
kínálják fel s okoznak zavart. Palamasz Gergely arra kereste a választ, hogy mivel egyesül-
hetünk és mivel nem. A Tábor-hegyi színeváltozáskor szerinte az apostolok Isten teremtetlen
energiáit látták, s bevezetett egy distinkciót, miszerint az isteni lényeggel nem egyesülhetünk,
csak Isten teremtetlen energiáival, az ő lényege transzcendens marad (Triaden III. 1. 30).

3. Papp Miklós:Layout 1  2009.11.24.  11:55  Page 46    (Black/Black plate)



nítót, erkölcsi prédikátor vagy teológiai mestert. Többet kínál fel, mint hogy „csak
jók legyünk” – önmagát, a Szentháromság közösségét.

Ebben a perspektívában megerősödik a morál kegyelmi jellege.23 Az ószövetségi el-
beszélés szerint Ádám és a babiloniak önerőből, Isten nélkül akartak istenivé válni.
De nem csak ez a gőg a bűn. A nagyobb bűn a theószisz letagadása, amikor az
ember az Isten-néküli-önmagához akar eljutni, ha Isten nélkül akarja definiálni, mi
a humanizmus. A gőg és a theósziszról lemondó önistenítés, s ez az elbizakodott-
ság volt az, amely éppen az ellenkezőjét érte el: a lelki halált. A theószisz különbö-
zik az önmagunk istenítésétől (qeioth"). Atanáz világosan kimondja: átisteníteni
csak az tud, aki maga Isten, azaz nem az ember önerőből – az átistenülés kegye-
lem szerint (qewsi" kata carin) történik. Valójában ahol a nyugati teológia „ke-
gyelmet” mond, ott a keleti „átistenülést”. A kegyelem dolga-célja az átistenítés –
így világítja meg egymást a keleti és a nyugati gondolkodás. Christophe Dumont
szerint a nyugati gondolkodás mintha túlhangsúlyozná Isten leszállását, kevésbé
hangsúlyozná az ember fölemelkedését – a nyugati teológia kifejlesztette az emberré
válás spiritualitását, a keleti az átistenülés spiritualitását.24

A lex naturalis és a lex christi összeillesztése:25 az emberi természetet Krisztus
nem változtatta meg. Ezt a keleti atyák folyamatosan hangsúlyozzák: a teremtés-
kor kapott istenképiség (ami a bűn által elhomályosult, de nem romlott meg vég-
leg) beteljesedése ragyog fel a Tábor-hegyen. A kezdet és a beteljesedés ragyog fel
Krisztus emberi természetében. A megváltás nem mondhat ellent a teremtésnek.
Maximosz zseniális megkülönböztetést tesz, amikor alkalmazza a logo" és a tro -
po" fogalmát: nem az emberlétünktől kell meggyógyítani minket (nem az emberi

A „theószisz” (átistenülés) jelentősége a teológiai etikában

– 47 –

Isten energiái isteni energiák, magát Istent jelentik, anélkül hogy mégis a lényege lenne.
Nem lehetnek csak teremtett energiák (mert akkor nem istenítenek), de nem lehet a lényeg
sem (mert akkor lényegileg istenné válnánk). A mai napig vitatott Palamasz ezen distinkciója,
hogyan kell Istenben különbséget tenni lényege és energiái között, mit jelent ez az ember
számára, s hogy ez megfelel-e a korábbi patrisztikus gyökereknek. Palamasz igénye legitim,
a megoldás módja vitatott. Maximosz velős rövidséggel fogalmazza meg: „Mindenné, ami
Isten (kivéve a lényegével való azonosulást) válik az, aki a kegyelem által átistenül” (Amb, Io.
41 PG 91, 1308). Ehhez a „mindenhez” (ami tehát nem Isten lényege) ragaszkodott a keleti
és a nyugati teológia is, az üdvösségben nem valamit kínál fel Istenünk, hanem mindent.

23 KLAUS DEMMER: Fundamentale Theologie des Ethischen, (Studien zur theologischen Ethik
82), Universitätsverlag, Freiburg, 1999, 35–43.

24 CHRISTOPHE DUMONT: Katholiken und Orthodoxe am Vorabend des Konzils, in Endre von
Ivánka (Hrsg.): Seit neunhundert Jahren getrennte Christenheit, Herder, Wien, 1962, 116.

25 KLAUS DEMMER: Fundamentale Theologie des Ethischen, i. m. 79–140.

3. Papp Miklós:Layout 1  2009.11.24.  11:55  Page 47    (Black/Black plate)



természet logoszától), hanem az emberlét jelenlegi módjától (troposz).26 Az átiste-
nülés nem jelenti az emberi természet logoszának, értelmének megváltoztatását,
hanem a létmódjának a megújítását. Ez az új létmód persze kegyelmi, az ember
nem érheti el saját erejéből. A theószisz így egy új antropológiát jelent: az összes ant-
ropológiai kulcsfogalmunkat át kell préselni a theószisz tanán (boldogság, szabad-
ság, erény, bűn, reláció, lelkiismeret), s olyan antropológiát kell megfogalmazni,
ami mások számára is vonzó, érthető. A keresztény adósa a világnak azzal, hogy szá-
mot adjon, mit gondol az átistenült emberről. A hit antropológiai implikációi27

mentén kell elindulnia egy új morálnak, s a teológiai etikának végső soron az igaz
emberség őrzőjének, ügyvédjének kell lennie.

A theószisz útja a szentségek és az erények. A keresztségben indulunk el az átis-
tenülésre az Egyház közösségében. A theószisz útján kitüntetett jelentőségű a li-
turgia és az Eucharisztia: az Atya akaratából, Krisztus által a Lélekben történik a
kenyér és a bor átistenülése. Ugyanígy az ember átistenülése is: a keleti liturgián
valóban kérjük, hogy szálljon le a Lélek az emberekre is, őket is újítsa meg, töltse
el kegyelemmel, tegye Istennel és egymással közösséggé (koinwnia). Nazianzi
Gergely nem is vonakodik levonni a következtetést: a papot gyakran nevezi „átis -
tenítőnek”, aki az átistenülés szolgálatában áll. Ez a papság tiszteletét és morális
szentéletűségét követeli meg. Az erkölcsi erőfeszítés persze mindenki útja: az át-
is tenülés nem fizikai varázslás – Krisztus emberré válása sem istenít át automati-
kusan minden embert. Az etikai dimenziót Isten sem kerüli meg. A keleti atyák
ezért az erényeket erősen hangsúlyozták: a Lélek nem hoz létre egy nem-akarást,
hanem az akarást alakítja az átistenüléshez.28 Maximosz kockázatos kijelentést
tesz: Krisztus megtestesül az erényeinkben, az erények Isten szeretetének inkar-
nációi az emberben, amik az embert Istenhez hasonlóvá teszik. A láthatatlan Isten
a látható erényekben testesül meg.29 A szeretet így segíti az embert Istenhez, Is-
tent pedig láthatóvá-észlelhetővé teszi az erényes emberben.

A theószisz kiemeli az Istenszülő és a szentek tiszteletét. Mária a prototípus: ő
az első, aki befogadja Krisztust, aki először átistenült. Bonaventura szerint is
nagyobb tisztelet illeti, mint az összes ószövetségi pátriárkát és prófétát, ő való -
ban a „keruboknál is tiszteltebb, a szeráfoknál is dicsőbb”.30 Mária útja mind-

Papp Miklós

– 48 –

26 Amb. Io. 42 PG 91, 1341D
27 KLAUS DEMMER: Fundamentale Theologie des Ethischen, i. m. 116–131.
28 FELIX HEINZER: Gottes Sohn als Mensch. Die Struktur des Mensch-seins Christi bei Maximus

Confessor, Universitätsverlag, Freiburg, 1980, 169.
29 Amb. Io. 10 PG 91, 1113BC
30 Aranyszájú János Szent Liturgiája

3. Papp Miklós:Layout 1  2009.11.24.  11:55  Page 48    (Black/Black plate)



annyi unk útja: be kell foganunk Krisztust, hogy átistenüljünk. A szentek pedig
állandó segítők és az életszerű átistenülés mintái. A teológiai etika nem győzi
hangsúlyozni a vezető életideálok, példák, minták jelentőségét.

Az átistenülés csúcsa nem a törvények megtartása, hanem a szerelmes „más-
ként-már-tenni-nem-tudás”, egyfajta egzisztenciális lehetetlenség, elhivatott-
ság, örömteli erkölcsösség. Mennyire túl van ez Arisztotelész erénytanán, ami
mindig a középutat, a méricskélést keresi! Nagypénteken meghalt az arisztote-
lészi boldogságfogalom is.31 Csakis a legnagyobb tud a legnagyobb erőbevetésre
ösztökélni, átizzítani. A végeredmény így nem a középszerű polgár, hanem a
nagylelkű ember lesz, aki már „másként nem tud létezni”, csak szeretni. A ke-
resz tény etika tehát nem Arisztotelész erénytanának folytatója, hanem a theó -
sziszból ered. A nyolc boldogság és a hegyi beszéd etikája ez, amihez az arany-
fedezetet Krisztus kereszthalála és feltámadása adja.32

� � �

A theószisz az erkölcsteológia ünnepe. A Tábor-hegyi színeváltozás az új Sínai-
hegy: nem kőtáblát, hanem Krisztust kapjuk, nem merev szabályokat, hanem
élő vezetőt. A hegyen istensége átragyogott emberi természetén, s utána lejött
a hegyről az élet sűrűségébe. Mindannyiunk életének ez a célja: felmenni a
hegyre, még ha nehéz is az út – ott engedni, hogy természetünkön átragyogjon
az isteni – s utána visszatérni a kemény világba, a családhoz, a munkához, a po-
litikához: de már másképpen, megváltozott módon: átistenülve.

A „theószisz” (átistenülés) jelentősége a teológiai etikában

– 49 –

31 KLAUS DEMMER: Das vergeistigte Glück, Gregorianum 72 (1991) 99–115.
32 KLAUS DEMMER: Fundamentale Theologie des Ethischen, i. m. 50–61.

3. Papp Miklós:Layout 1  2009.11.24.  11:55  Page 49    (Black/Black plate)



HANKOVSZKY TAMÁS

Adalékok a „hit és ész” problematika emberképéhez
A kanti kihívás és a vatikáni zsinatok válasza

KANT

Carl Leonhard Reinhold, aki Jénában Fichtét, Schellinget és Hegelt előzte meg
a professzori katedrán, Levelek a kanti filozófiáról címmel közzétett írásaiban
egyebek mellett Kant jelentőségét is megpróbálta felmérni. Szerinte Kant „a
tiszta ész evangéliumát”1 hirdette. Ugyanilyen felhangú az a véleménye is, hogy
Kant a filozófia reformációját indította el, amennyiben felismerte, hogy hason-
lóan ahhoz, „ahogy a vallásban a reformáció az észt állított középpontba, úgy a
filozófiának is az ész filozófiájává kell válnia”.2 Már a szóhasználat is jelzi, hogy
Reinhold Kant filozófiai teljesítményét a vallás összefüggésében szemlélte. Úgy
látta ugyanis, hogy nemcsak az ész szempontjából korszakalkotó az, amit Kant
létrehozott, hanem a hitnek is nélkülözhetetlen szolgálatot tesz. Rendezi a hit
és az ész felvilágosodás következtében nyílt konkurenciává vált viszonyát, még-
hozzá úgy, hogy felségterületének legitim határai között mindkettő megőriz-
heti befolyását. Reinhold számára éppúgy, mint számos kortársa szemében,
Kant filozófiája mindenekelőtt azért volt fontos, mert kiutat mutatott a szellemi
életet korábban meghatározó konszenzusok felbomlása nyomán előállt zűrza-
varból. Főképp ezért a teljesítményéért részesült Kant abban az ünneplésben,
amely A tiszta ész kritikája első kiadása után nemcsak a szakmabeliek részéről
nyilvánult meg, hanem hamarosan széles köröket ragadott magával.

Sapientiana 2 (2009/2) 50–60.

– 50 –

1 Idézi PETER BAUMANS: Fichtes Wissenschaftslehre. Probleme ihres Anfangs, Bouvier, Bonn,
1974, 28.

2 WEISS JÁNOS: Mi a romantika?, Jelenkor, Pécs, 2000, 14.

4. Hankovszky Tamás:Layout 1  2009.11.24.  11:56  Page 50    (Black/Black plate)



A Kritika második kiadásához írt előszavában maga a szerző is kiemeli mű-
vének ezt az aspektusát: „Korlátoznom kellett a tudást, hogy a hit számára tér
nyíljék.” Kevesebbet idézik, de nagyon beszédes az ez után következő mondat
is: „Minden erkölcstagadó hitetlenség igazi forrása a metafizikai dogmatizmus.”3

Kant ezzel a megjegyzéssel nemcsak a hitet és az erkölcsöt vonatkoztatja egy-
másra, hanem mindkettőt szembeállítja az ész bizonyos megnyilvánulási for-
májával. Fontos azonban hangsúlyozni, hogy azt a konfliktust, amelyet Kant a
hit és az ész között érzékel, egyértelműen az ész nem megfelelő, dogmatikus
használatára vezeti vissza. Szó nincsen itt kibékíthetetlen ellentétről, hiszen a
konfliktus könnyen feloldható. Nem kell hozzá más, mint helyesen használni
az eszünket, tehát elfogadni azokat az elveket, amelyek egyébként is nélkülöz-
hetetlenek, ha meg akarjuk érteni a szintetikus a priori ítéletek, vagyis egyáltalán
a tudomány lehetőségét. Ugyanaz nyitja meg az utat a tiszta matematika vagy a
tiszta termé szettudomány alapproblémáinak megoldásához, mint a hit és az ész
szembenállásának elsimításához. Ez pedig nem más, mint hogy a „spekulatív ész
el kell veszítsen egyet-mást eddig magának képzelt birtokából”.4 Bár veszteség-
ről esik itt szó, Kant ezzel kapcsolatban a „világra háramló haszonról”, az utó-
korra hagyott kincsről, „általános emberi érdekről” beszél.

De nemcsak az ember mint olyan nyer ezzel a veszteséggel, hanem maga az
ész is. Ugyanis a tudás korlátozása (Kant az aufheben igét használja) nem jelenti
egyben az ész korlátozását is. Azt a területet, amelyet a spekulatív ész felad, nem
kell a vakhit számára átengedni, hanem részben az ész fennhatósága alatt ma-
radhat, mert a gyakorlati ész veheti birtokba. Mivel pedig a gyakorlati észhasz-
nálat által legitimálhatók a vallás számára döntő jelentőségű fogalmak, a vallás
elhelyezhető „a puszta ész határán belül”. A jól felfogott vallás és a helyesen
használt ész harmóniára lel az „észhit” alapjain. Kant tehát, bár szükségszerű-
nek tartotta a hitetlenségnek a felvilágosodással párhuzamos átmeneti térnye-
rését, nem gondolta, hogy az észre támaszkodó józan filozófia vallásellenes
volna. „Mivel az ész mindenkor szabadságra törekszik, ezért, ha egyszer szét-
töri bilincseit, rég nélkülözött szabadságának első használata visszaéléssé és az
észképesség minden korlátozástól való függetlenségébe vetett vakmerő biza-
lommá kell fajuljon; elhiteti magával, hogy az egyedüli úr a spekulatív ész,
amely semmi egyebet nem fogad el, csak amit a dogmatikus meggyőződés és bi-
zonyos objektív alapok igazolhatnak, s merészen tagad minden egyebet. Az ész
önnön szükségletétől való függetlenségének (az észhittől való lemondásnak) a

Adalékok a „hit és ész” problematika emberképéhez

– 51 –

3 IMMANUEL KANT: A tiszta ész kritikája, Ictus, Szeged, 1995, 42. (B XXX)
4 I. m. 43. (B XXXI)

4. Hankovszky Tamás:Layout 1  2009.11.24.  11:56  Page 51    (Black/Black plate)



maximája pedig hitetlenségnek neveztetik.”5 A felvilágosodás vallásellenessége
tehát Kant szerint a spekulatív ész túlkapásaira vezethető vissza, nem pedig arra,
hogy az ész mint olyan vallásellenes, vagy a hit eleve esztelen volna. Hogyan is
lehetne az, amikor Isten léte, a szabadság és a halhatatlanság egyaránt a gya-
korlati ész posztulátumai, amelyeket kizárólag az ész érdeke, „az ész szükségle-
tének joga”6 miatt fogadunk el?

A hit és az ész konfliktusának kanti feloldása azon az áron valósul meg, hogy
az ész kiterjeszti fennhatóságát a vallás fölé. A vallás jelentős részben az ész bel-
ügyévé lesz. Ez valóban „pozitív haszon” az ész számára: megszabadul konku-
rensétől, méghozzá úgy, hogy önmagába integrálja azt. Még akkor is, ha az ész-
ben eközben két olyan szféra keletkezik, amelyeknek viszonyát csak a gyakorlati
ész primátusának némiképp ad hoc elvével lehet megoldani, magát az észt ön-
magán kívül semmi nem korlátozza többé. A világhoz való elméleti és gyakor-
lati viszony egyetlen autonóm fórumra tartozik immár. „Nem egy állítólagos,
rejtett igazságérzék, nem a hitnek nevezett szertelen szemlélet, amelyre a tradí-
ció vagy a kinyilatkoztatás az ész hozzájárulása nélkül is ráoltható, hanem pusz-
tán az ész […] pusztán az ember saját esze az, amely szerint tájékozódnunk
kell”7 – írja Kant a Tájékozódni a gondolatok között: mit is jelent ez? című mun-
kájában, amelyet már-már himnikus hangnemben fejez be: „ne vitassátok el az
észtől azt, ami őt a földön a legfőbb jóvá teszi, nevezetesen azt az előjogot, hogy
az igazság végső próbaköve lehessen!”8

A hit és az ész vitájának feloldásából Kant szándéka szerint nemcsak az ész, de
a vallás is profitál: az elgondolható legszilárdabb alapra kerülnek az ember számára
legszentebb fogalmak, a hit megtisztul mindattól, ami benne „szertelen”, sőt bi-
zonyos értelemben autonómiához jut. Semmiféle tekintélynek és tradíciónak nin-
csen már kiszolgáltatva, egyedül annak van alávetve, aminek alávetve lenni nem-
hogy hátrány lenne, hanem kifejezetten dicsőség, nevezetesen az észnek.

Tisztelői szerint Kant végre az őt megillető helyre emelte a vallást. Azon túl,
hogy filozófiájában az emberi szellem történetének legjelesebb forradalmát lát-
ták, vallási megújulást is reméltek tőle. Ezért mondta Reinhold is, hogy „Kantnak
száz év múlva akkora tekintélye lesz, mint Jézusnak”.9 Tudjuk, hogy ez nem

Hankovszky Tamás

– 52 –

5 IMMANUEL KANT: Tájékozódni a gondolatok között: mit is jelent ez?, in ID.: Történetfilo-
zó fiai írások, Ictus, Szeged, 1997, 38.

6 I. m. 29.
7 I. m. 26.
8 I. m. 39.
9 Idézi PETER ROHS: Johann Gottlieb Fichte, Beck, München, 1991, 27.

4. Hankovszky Tamás:Layout 1  2009.11.24.  11:56  Page 52    (Black/Black plate)



egészen így történt. Ötven év múlva, 1837-ben A tiszta ész kritikája felkerült az
Indexre, vagyis a katolikusok számára tiltott könyvek listájára. Az az egység, amely-
lyé Kant a hitet és az észt összegyúrta, nem felelet meg a katolikus hit önértel-
mezésének. Az az egyensúly, amelyre az Egyház törekedett, Kantnál elbillent az
ész javára, amikor a hit az ész gyámsága alá került. Katolikus szempontból Kant
filozófiájával szemben nem az volt az ellenérzések fő forrása, hogy a hitet elszakí-
totta az észtől, hiszen ilyent egyáltalán nem tett. A probléma az volt, hogy a tu-
dástól szakította el, részben azzal, hogy elszigetelte az elméleti észtől, részben azzal,
hogy eltávolította a hagyományos értelemben vett kinyilatkoztatástól is. A „hiszek,
hogy megértsek, megértek, hogy higgyek” dialektikus egysége lehetetlenült el.
Hiába került Kantnál a hit szoros viszonyba az ésszel, a megismerésnek a teoreti-
kus észhez való rendelése és a kétféle észhasználat ezzel párhuzamos elkülönülése,
az észben meglevő kettősség lehetetlenné tette, hogy a gyakorlati észben megala-
pozott hit kapcsolatban maradhasson a tudással. Kant szerint a „tiszta ész speku-
latív korlátozása és gyakorlati kibővülése hozza létre először az észen belül azt az
egyenlőségi viszonyt, amelyben az ész általában véve célszerűen használható”.10 A hit
és az ész évezredes egysége, vagyis az ember valósághoz fűződő kétféle episztemikus
viszonya közötti harmonikus együttműködés az észen belüli problematikus egy-
séggé változott, mégpedig annak érdekében, hogy az ész célszerű használatában
biztos és kizárólagos eszköz lehessen mindannak a megismeréséhez, ami egyálta-
lán megismerhető, tehát hogy „az igazság végső próbaköve lehessen”.

Nem egyszerűen arról van szó, hogy Kant pusztán egy átnevezést hajtott
végre, és amit korábban hitnek hívtak, azt most a gyakorlati észhasználat egyik
esetének minősítette. Amikor a hit az ész fennhatósága alá kerül, elveszíti né-
hány aspektusát, köztük azokat, amelyek miatt a valósághoz való viszony észtől
különböző formája lehetett, és ugyanakkor azokat is, amelyek miatt a valóság-
hoz való episztemikus viszonyban kaphatott szerepet. A hit a hagyományos felfo-
gás szerint az ember ráhagyatkozása egy tekintéllyel bíró ismeretforrásra, a ki-
nyilatkoztató Istenre, és ennek megfelelően speciális ismeretek elsajátítása is.
Kant e két aspektusát egyaránt elvitatta. Szerinte „a közvetlen isteni kinyilat-
koztatás […] valamiféle érzékfölötti tapasztalat volna, s az ilyesmi lehetetlen.
Ám abban, ami (miként a vallás) morális észokokon nyugszik, s ezáltal, leg-
alábbis gyakorlati tekintetben, a priori bizonyos, nem szükségeltetik ilyesmi”.11

Még a Szentírás igéinek befogadása sem történhet puszta ráhagyatkozás által,

Adalékok a „hit és ész” problematika emberképéhez

– 53 –

10 IMMANUEL KANT: A gyakorlati ész kritikája, Ictus, Szeged, 1997, 167.
11 IMMANUEL KANT: A fakultások vitája három szakaszban, in ID.: Történetfilozófiai írások, i. m.

382.

4. Hankovszky Tamás:Layout 1  2009.11.24.  11:56  Page 53    (Black/Black plate)



hanem ezt is az észnek kell vezérelnie. „Hisz senkit meg nem értünk, csak aki tu-
lajdon értelmünkön és tulajdon eszünkön keresztül szól hozzánk, és valamely
hozzánk intézett tanítás isteni voltát másként, mint a mi eszünk fogalmainak –
mármint tiszta-morális, és ekképp tévedhetetlen fogalmainak – segedelmével,
föl sem ismerhetjük.”12 Az ember, aki mer (kizárólag) a maga értelmére támasz-
kodni, inkább elismeri, hogy feltehetők olyan kérdések, amelyekkel kapcsolat-
ban semmit sem tudhat, mint hogy a hit által felkínált bizonyosságot ismeret-
nek tekintse. Tulajdonképpeni ismeretet csak az elméleti észtől várhatunk. Ez
viszont annak érdekében, hogy megbízható legyen, a lehetséges tapasztalat körén
belül marad, és lemond arról, hogy a transzcendens szféra megismerésére vállal-
kozzon.

A kanti filozófiával szemben a vallás oldaláról felvethető legsúlyosabb, ma is
érvényes ellenvetés alighanem mégsem az, hogy elutasítja az Istenre és a transz-
cendenciára vonatkozó tudásigényeket, hanem az, hogy a tudásnak a lehetséges
tapasztalat körére való korlátozásával az ember elzárkózik az Istennel való
teljesértékű – mert a teljes embert, annak megismerőképességét is igénybe vevő
– dialógus elől. A kanti filozófia az ember autonómiáját a transzcendenciával
szembeni részleges izolációjával biztosítja. Az autonómia nemcsak A gyakorlati
ész kritikájának kulcsfogalma, hanem a természetnek törvényt szabó értelem13

gondolata révén már az első kritikát is meghatározza. Az autonóm szubjektum,
aki önmagához és az őt körülvevő világhoz fűződő viszonyában döntően a spon-
taneitás, a meghatározás aktusaiban és nem az elszenvedés móduszában éli meg
magát (az emberi receptivitásról A tiszta ész kritikájában feltűnően kevés szó
esik), nehezen találja a helyét az Istennel való hagyományos vallásos viszonyban.
Kant természetesen nem merészkedik odáig, hogy az embert az Isten fölé he-
lyez ze, de az autonómia érdekében fordított viszonyt sem engedhet meg. Így
nem marad más lehetőség, mint hogy az embert, amennyire csak lehet, füg-
getleníti az Istentől. Ennek az emberképet érintő fejleménynek felel meg a fi-
lo zófiai rendszer szempontjából, hogy Istent, aki pedig a metafizikának és így
a kanti filozófiának is az egyik bevallott célja, a lehető legjobban eliminálja a fi-
lozófia tényleges rendszeréből. A kanti filozófia olyan emberképből indul ki,
amely szerint az ember legfontosabb tevékenységei terén nem szorul rá, sőt
egyenesen képtelen (vagy legfeljebb leszűkült és leértékelt csatornákon képes)
az Istennel való párbeszédre. Isten ugyanis az erkölcs terén heteronóm hatalom -
ként volna csak számba vehető, a megismerést valamiképpen segítő vagy befo-

Hankovszky Tamás

– 54 –

12 I. m. 383.
13 IMMANUEL KANT: A tiszta ész kritikája, i. m. 161. (B 159)

4. Hankovszky Tamás:Layout 1  2009.11.24.  11:56  Page 54    (Black/Black plate)



lyásoló erőként pedig az ész természetes képességét felülmúló ismeretforrásként,
vagy az ész használatának valamiféle külső irányítójaként.

EXKURZUS

A szubjektum autonómiájának hangsúlyozása a dialógus felmondásához vezet az
immanens szférával kapcsolatban is. Az autonómiát céljául kitűző ember ebben
a vonatkozásban is igyekszik függetleníteni magát attól, amit nem rendelhet
saját törvényhozása alá. Ez a rendszerépítés terén úgy nyilvánul meg, hogy min-
dent marginalizál vagy eliminál a filozófiából, ami valami miatt nem lehet az
észnek alávetve. Kant számára még nyilvánvaló, hogy a dolgok maguk nem
függhetnek az ember képzetalkotó képességétől, legfeljebb a jelenségek, ezért
ezeknek a magyarázata kedvéért a rendszer határán, mintegy határfogalomként
megtűri még a „magában való dolgot”. Az ember az afficiáció sokat bírált fo-
galma által leírt kapcsolatban áll egy tőle független, uralhatatlan „világgal”.

Ám a német idealizmus egy lépéssel tovább megy, mert a magában való
dolog lökésére mozgásba lendülő megismerő-apparátus gondolata nem fér össze
az ész totális autonómiájának ideáljával. Már F. H. Jacobi felvetette, hogy a ma-
gá ban való dologra történő hivatkozás által a rendszerben megbúvó követke-
zetlenségeket úgy is ki lehetne küszöbölni, hogy a transzcendentális idealizmust
univerzál-idealizmussá szélesítjük.14 Ezt az ironikus felhívást követve minden
képzetet kizárólag a szubjektum teljesítményére vezetnénk vissza. Ebben a meg-
közelítésben tehát a magában való dolog eliminálását a rendszer konzisztenci-
ája motiválja. (Más kérdés, hogy Jacobi szerint egy így eljáró filozófia „nihiliz-
mussá” válna, és automatikusan elveszítené híveit.)

A jénai katedrára lépő Fichtét azonban nemcsak a filozófiai rendszer igénye
sodorta ebbe az irányba, hanem az is, hogy olyan emberkép lebegett a szeme
előtt, amelyben az ember mindenestül aktivitás, spontaneitás, és semminek sin-
csen alávetve. Ezért Fichte számára a magában való dolog olyan korlátokat je-
lent, amelyektől meg kell szabadulni, hogy a szubjektum elnyerhesse autonó-
miáját és szabadságát. „Az én rendszerem az első, amely a szabadság rendszere.
Ahogyan ama nemzet [a francia] elszakítja az ember külső láncait, úgy rázza le
az én rendszerem a magában való dolog, a külső befolyás béklyóit, amelyet min-
den eddigi rendszer – még a kanti is – többé-kevésbé köréje fon, és állítja elénk

Adalékok a „hit és ész” problematika emberképéhez

– 55 –

14 PETER BAUMANS: Fichtes Wissenschaftslehre, i. m. 19. Hasonló értelemben beszélt egyfajta
formalizmusról G. E. Schulze is. (Vö. i. m. 49.)

4. Hankovszky Tamás:Layout 1  2009.11.24.  11:56  Page 55    (Black/Black plate)



az embert az első alaptételben, mint önálló lényt.”15 Ezzel a lépéssel azonban az
ember újabb dialóguspartnerét veszíti el. A tapasztalat ettől kezdve nem a tő-
lünk független valósággal való dialógus történéseként, hanem pusztán „a szük-
ségszerűség érzésétől kísért képzetek” rendszereként interpretálandó.16 A filo-
zófus feladata sem az lesz, hogy jellemezze ezt a dialógust és annak tényezőit,
hanem azt kell megmutatnia, hogy az a meghatározottság-élmény, amely min-
den tapasz talást kísér, nem a szubjektumtól teljességgel független tárgyakkal
való interakció következménye, hanem azért keletkezik, mert a köznapi tudat
nem ismeri fel, hogy saját nem tudatosuló tevékenysége által afficiáltatik.

Számos problémát rejt magában az, ha az individuális szubjektumnak kor-
látlan autonómiát tulajdonítunk, ennek ellenére a német idealizmus hajnalán
megjelent egy olyan szubjektum ideálja, amely tökéletesen autonóm, mert (ta-
pasztalati) világának minden tényezőjével szemben uralmi viszonyban áll.

AZ I. VATIKÁNI ZSINAT

A katolikus hitről szóló Dei Filius című dokumentum alapján kettős ellenvetés
fogalmazható meg a kanti filozófiával szemben, amelyre a zsinat ugyan nem
hivatkozik, ám egyes fordulatok alapján (például „az ún. puszta ész” említése az
Előszóban17) sejthető, hogy szellemi ellenfelei között tartja számon. Az atyák
tanítása szerint az emberi ész egyrészt lényegesen többre képes, mint amit Kant
nyomán várnánk tőle, másrészt kevesebbre. Többre, mert hatóköre nem olyan
korlátozott, mint Kant tanította, hiszen Isten „a teremtett dolgokból az emberi
ész természetes világosságával biztosan megismerhető”,18 és kevesebbre, mert
lehetőségei szerényebbek, mint Kant remélte, hiszen nemcsak Isten titkának
mélyebb megértése kedvéért, hanem már az ember előtt álló célok megvalósí-
tása érdekben, tehát a helyes evilági cselekvés szférájában is rá van utalva a ki-
nyilatkoztatásra.

A tudás, amelyet Kant korlátozott, hogy megvédje a hitet, a zsinat vélemé-
nye szerint kiterjed a lehetséges empirikus tapasztalaton túlra is. Isten ugyanis
megismerhető. Igaz, a zsinat úgy mutatja be ezt a megismerést, mint ami nem

Hankovszky Tamás

– 56 –

15 JOHANN GOTTLIEB FICHTE: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
III. sorozat, 2. kötet, 298.

16 JOHANN GOTTLIEB FICHTE: Válogatott filozófiai írások, Gondolat, Budapest, 1981, 23.
17 DS 3000.
18 DS 3004.

4. Hankovszky Tamás:Layout 1  2009.11.24.  11:56  Page 56    (Black/Black plate)



kizárólag az ember saját teljesítménye, hanem olyasvalami, amit egyúttal a ki-
nyilatkoztatás gyümölcsének is kell tekinteni. Ez a kinyilatkoztatás a teológiá-
ban a „természetes” jelzőt kapja, mégpedig elsősorban nem azért, mintha az ész
természetes képességei alkalmasak lennének arra, hogy általuk az ember saját
erejéből is megszerezze az Istenre vonatkozó információkat, hanem elsősorban
azért, mert természetes képességeink elegendők a befogadására. Az ész, amely „az
igazság végső próbaköve” kívánt lenni, mind a megismerés, mind a legfontosabb
emberi célok és az ezekkel összefüggő emberi cselekvés szempontjából önerejé-
ből tehetetlen, a kinyilatkoztatásra utalt képességként tűnik fel. Tehát a zsinat
nemcsak a „Mit lehet tudnom?” kérdésére ad a kantitól különböző választ,
hanem éppúgy arra is, hogy „Mit kell tennem?” és „Mit szabad remélnem?”
Mindez azért van, mert abban is mást képvisel, amire ez a három kérdés Kant
szerint vonatkozik, hogy tudniillik „Mi az ember?”19 Eszerint az embert úgy
kell elgondolnunk, mint aki leginkább szellemi, minden más létezőtől megkü-
lönböztető (Kantnál egyenesen az autonómiára is igényt tartó) tulajdonságai
tekintetében, tehát értelmes és akarattal rendelkező mivoltában is mindenese-
tül Istenhez rendelt. Sőt Istennek alárendelt. „Egészen Istentől, mint teremtő-
jétől és urától függvén az ember, s a teremtetlen ész a nem teremtett igazságnak
lévén teljesen alárendelve, a kinyilatkoztató Istennek elménk és akaratunk föl-
tétlen hívő hódolatával tartozunk.”20

Az iménti állásfoglalás már jelzi, hogy mi a státusza a vatikáni tanításban a
hitnek, amelynek a felvilágosodás intuíciója szerint ellentétesnek kellene lennie
a tudással, és csak annak határain kívül volna elképzelhető. A tudás kanti kor-
látainak feloldásával a hit nem lehetetlenül el, mert a tudásnak a Kant által
megvont határokon túlra való kiterjesztése éppen a hit segítségével lehetséges.
Nemcsak azért, mert még a természetes ész is lehet „a hit által megvilágosított
ész”,21 hanem azért is, mert vannak olyan ismertek, amelyek csak a hit számára
tárulnak fel. A zsinat, hogy teret nyisson a hit ilyen használatának, gondosan
megkülönbözteti egymástól a megismerés két rendjét, amelyek tárgyuk és elvük
alapján különülnek el egymástól. Az „egyik ismeretelv természetes észen, a
másik pedig isteni hiten alapszik”.22 A megismerés e két rendje azonban nem
független egymástól, ugyanis „nemcsak hogy az ész és a hit egymással soha nem

Adalékok a „hit és ész” problematika emberképéhez

– 57 –

19 Vö. IMMANUEL KANT: Pölitz-féle metafizikai előadások, in ID.: A vallás a puszta ész határain
belül, Gondolat, Budapest, 21980, 123–128, 126.

20 DS 3008.
21 Vö. DS 3016.
22 DS 3015.

4. Hankovszky Tamás:Layout 1  2009.11.24.  11:56  Page 57    (Black/Black plate)



ellenkezhetnek, hanem még inkább kölcsönösen segítik is egymást olyképpen,
hogy a józan ész bebizonyítja a hit alapjait, s a hit fényétől megvilágosítva az is-
teni dolgok tudományának művelését előmozdítja; a hit pedig az észt megsza-
badítja s védi a tévedésektől, és sokféle ismerettel gazdagítja”.23

A zsinat a hitet explicite fölé rendeli az észnek,24 de mind a kettőt alárendeli
Istennek, akire mindkettő irányul. A döntő pont azonban mégis az, hogy a hit
ebben a felfogásban az ésszel együtt a megismerés apparátusához tartozik. Bi-
zonyos területeken az ész segítője, máskor saját ismerettárgyakkal rendelkezik
– de mindig a tudás megszerzésének eszköze. Nincsen ez másképpen akkor sem,
ha a hitet mint a kinyilatkoztató Istenhez való odafordulás, a hűség, a hódolat
aktusát vesszük szemügyre. Mert a zsinat szerint az isteni kinyilatkoztatás min-
denekelőtt tanítás, nyelvi esemény, igazságok közlése. Az I. Vatikáni Zsinat az
Isten–ember kommunikáció központi eseményét, a kinyilatkoztatást minde-
nestül a tudás és az emberi megismerés kérdésköréhez rendelte. A kinyilatkoz-
tatás mindenekelőtt és főként olyan ismereteknek a forrása, amelyek számunkra
egyébként elérhetetlenek volnának. Emiatt azonban a hitre nézve az a veszély
támad, hogy puszta igaznak tartásra, elhívésre redukálódik, „melynél fogva mi,
az Isten ihlető és segítő kegyelmével igaznak tartjuk mindazt, amit ő kinyilat-
koztat, nem azért, mivel a dolgok benső igaz-voltát természetes eszünk világá-
nál átlátjuk, hanem magának a kinyilatkoztató Istennek a tekintélyéért, aki sem
nem csalatkozhat, sem másokat meg nem csalhat”.25

Azzal összhangban, ahogyan valójában Kant sem a hitet és az észt állította
szembe egymással, hanem a hitet és a tudást, a zsinat sem a hitnek az ész rovására
történő megerősítésén fáradozott, hanem olyan tudásfogalom kialakításán, amely-
ben a puszta ész által belátott igazságok mellett helye van a hit által megvilágított
észnek, sőt a hit önálló aktusa által megismert igazságoknak is. A zsinat szemé-
ben az igazi ellentét az autonóm emberi megismerés és a kinyilatkoztatásra is tá-
maszkodó tudás között feszült. Annak érdekében pedig, hogy ez utóbbit legiti-
málja, a hitet mint az ismeretközlésként felfogott isteni kinyilatkoztatásnak
megfelelő emberi aktust határozta meg. Ezáltal a hitet, ha nem is hagyta meg a
„puszta ész határain belül”, döntően mégis a kognitív szférához sorolta.

Hankovszky Tamás

– 58 –

23 DS 3019
24 DS 3017
25 DS 3008

4. Hankovszky Tamás:Layout 1  2009.11.24.  11:56  Page 58    (Black/Black plate)



II. VATIKÁNI ZSINAT

A II. Vatikáni Zsinat, bár kifejezetten „az I. Vatikáni Zsinat nyomdokait”26 kívánta
követni, a kinyilatkoztatásról adott tanításában máshová helyezte a hangsúlyt,
mint elődje. Eszerint a kinyilatkoztatás Isten önközlése, amelyben egy személy
szól a személyhez. A Dei Verbum kezdetű dogmatikai konstitúció a kinyilatkoz-
tatást az Isten és az ember között folyó kommunikációként határozza meg. Olyan
baráti beszélgetésként, sőt társalgásként, amellyel Isten az embereket „meghívja és
befogadja a saját közösségébe”.27 A kinyilatkoztatásnak ebben a felfogásban tehát
nem az az elsődleges értelme, hogy információkat közöljön Istenről vagy az ember
természetfeletti céljairól, még kevésbé, hogy a világ megismeréséhez segítsen
hozzá. Sokkal inkább az, hogy Isten önmagát tárja fel általa, hasonlóan ahhoz,
ahogyan a személyközi kommunikációban a partnerek ismertté válnak egymás
számára a kölcsönös feltárulkozás és elfogadás aktusaiban. Ennek megfelelően a
kinyilatkoztatás nyelvi jellege mellett, ami a korábbi zsinati tanításban dominált,
hangsúlyossá válik az esemény jelleg. Isten az emberi történelem eseményeiben ad
tanúságot önmagáról. A kinyilatkoztatás ettől kezdve nem más történésektől el-
különült isteni aktusokat jelent, hanem az ember és az emberiség egész életét át-
fogja.28 Minden, ami az emberrel történik, a kinyilatkoztatás részeként olvasandó.
Azok a nyelvi események, amelyektől tételszerű igazságok közlését várhatjuk, most
mellérendelt szerepbe kerülnek a történelmi, sőt a köznapi eseményekben meg-
valósuló kinyilatkoztatással. A Dei Verbum feltűnő részletességgel tárgyalja A ki-
nyilatkoztatás természete című rövid részletben, hogy „a kinyilatkoztatás esemé-
nyekben és hozzájuk belsőleg kapcsolódó szavakban bontakozik ki”.29 Aki e köz ben
Istennel találkozik, az nem csak az értelmi síkon találkozik vele, sőt első sorban
nem ott. Bár Isten kinyilatkoztató tevékenységéről a zsinat hangsúlyozottan jelen
időben beszél, a csúcspontja mégis egy múltbéli történelmi esemény, az úgyne-
vezett Krisztus-esemény, amelyről ugyanazt tanítja, mint általánosságban a ki-
nyilatkoztatásról. Tehát Jézus Krisztus nemcsak beszél Istenről, nemcsak egy meg-
fogalmazható üzenetet közvetít Isten és ember között, hanem ő maga az üzenet
„már a puszta jelenlétével, önmaga kinyilvánításával” is.

A kinyilatkoztatás befogadása, vagyis a hit, ennek megfelelően nem puszta
igaznak tartás, hanem mindenekelőtt az az aktus, amellyel „az ember szabadon

Adalékok a „hit és ész” problematika emberképéhez

– 59 –

26 DV 1, vö. DV 5–6.
27 DV 2.
28 DV 3.
29 DV 2.

4. Hankovszky Tamás:Layout 1  2009.11.24.  11:56  Page 59    (Black/Black plate)



Istenre bízza egész önmagát”.30 A hit belebocsátkozás abba a kommunikációba,
amelyet Isten kezdeményez, adekvát felelet arra a szólításra, amelyet Isten ön-
közlése jelent. Bár a kinyilatkoztatás és a hit kognitív aspektusa nem tűnik el, kö-
vetkezetesen háttérbe szorul. Jól jelzi ezt, hogy amikor Isten kinyilatkoztatásának
„tartalmáról” van szó, először azt olvassuk, hogy önmagát tárja fel, és csak azután
esik szó akaratának a többes számban említett szent titkairól (DV 2). Ugyanígy
a hittel kapcsolatban is csak azután kerül szóba az értelem és az akarat meghó-
dolása, hogy előbb az ember önátadásáról olvastunk (DV 5). Jelentőségteljes,
hogy mindkét esetben szövegszerű utalás történik az I. Vatikánum tanítására,
de úgy, hogy e tanítás hangsúlyait a Dei Verbum finoman módosítja.

Még ha a II. Vatikáni Zsinat nem is volt képes minden dokumentumában
(sőt a Dei Verbum egészében sem) érvényesíteni az imént vázolt újszerű teoló-
giai megközelítésmódot, és a hagyományosabb teológia szellemében vissza-visz-
sza is tért olyan megfogalmazásokhoz, amelyek a kinyilatkoztatás-esemény ob-
jektív, valamint tanító jellegét sugallják, a Dei Verbum első fejezetének
hermeneutikus pozíciója megingathatatlan.31 Meglátásom szerint ez egy olyan
nézőpontot kínál fel a keresztény ihletésű filozófia számára, amelyből a hit és
ész vallásfilozófiai témája is újragondolható.

Hankovszky Tamás

– 60 –

30 DV 5
31 Vö. VÁRNAI JAKAB: A kinyilatkoztatás és a hit, Szegedi Hittudományi Főiskola, Szeged, 2000, 39.

4. Hankovszky Tamás:Layout 1  2009.11.24.  11:56  Page 60    (Black/Black plate)



SOMORJAI ÁDÁM OSB

A II. Vatikáni Zsinat meghirdetése és a magyarországi
főpásztorok. Mindszenty József és Shvoy Lajos esete

Ez év elején, január 25-én volt ötven éve, hogy Boldog XXIII. János pápa meg-
hirdette a II. Vatikáni Zsinat megnyitását, a Falakon kívüli Szent Pál-baziliká-
ban. E nyáron volt ötven éve, hogy 1959. június 18-án Tardini bíboros állam-
titkár kézjegyével ellátva elindult a zsinati előkészítő kérdőív a világegyház 2594
püspökének, 156 rend általános rendfőnökének, továbbá a katolikus egyete-
meknek és teológiai karoknak.1

Magyarországra tizenhat főpásztornak (tíz megyéspüspöknek, a pannon-
halmi főapátnak és öt segédpüspöknek) küldték ki ezt a kérdőívet. A főpásztorok
nevei megjelentek nyomtatásban, a II. Vatikáni Zsinat aktáiban, 1960-ban.
A bonyolult számozású és számos kötetből álló dokumentációnak a bibliográ-
fiai leírása sem könnyű.2 Első sorozatából, amely a Commissio antepreparatoria
anyagát tartalmazza, a mutatókat tartalmazó kötetben található meg a ma-
gyarországi főpásztorok névsora.3

A következőkben két főpásztor esetét ismertetjük. Első helyen Mindszenty
József bíboros hercegprímás, esztergomi érsekét, akinek a nevénél a Pápai Év-
könyvben az akadályozott (impedito [olasz], impeditus [latin]) megjegyzést ta-
láljuk, és akihez a Vatikáni Államtitkárság előbb a budapesti olasz követségen

Sapientiana 2 (2009/2) 61–69.

– 61 –

1 Vö. HUBER JEDIN: Das Zweite Vatikanische Konzil, in Huber Jedin – Konrad Repgen (Hrsg.):
Handbuch der Kirchengeschichte VII. Die Weltkirche im 20. Jahrhundert, Herder, Freiburg –
Ba sel – Wien, 1979/1985, 97 skk., itt: 104. Lásd még: ROGER AUBERT: La preparazione, in
Maurilio Guasco – Elio Guerriero – Francesco Traniello (eds.): Storia della Chiesa XV/1. La
Chiesa del Vaticano II (1958–1978), San Paolo, Cinisello Balsamo, 1995, 135.

2 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando, cura et studio Secretariae
Pontificiae Commissionis Centralis Praeparatoriae Concilii Vaticani II., Series I
(Antepreparatoria). Typis Polyglottis Vaticanis, 1960.

3 In: Indices, 268–269, lásd a mellékletet.

5. Somorjai Ádám:Layout 1  2009.11.24.  11:57  Page 61    (Black/Black plate)



keresztül, utóbb a bécsi apostoli nuncius útján kísérelte meg eljuttatni a meg-
felelő dokumentációt. Mint látni fogjuk, sem a zsinat meghirdetése, sem a zsi-
nati előkészítő kérdőív nem jutott el a bíboroshoz, mert az amerikai diploma-
ták úgy döntöttek, hogy ez nem kívánatos az ő szempontjukból. A második
helyen pedig Shvoy Lajos megyéspüspök zsinati előkészítő javaslatait tesszük
közzé. Forrásunk – e nyomtatott zsinati bizottsági sorozat – szerint ő az egyet-
len magyar püspök, aki válaszolt a kérdőívre.4

A ZSINAT MEGHIRDETÉSE ÉS MINDSZENTY BÍBOROS

A budapesti amerikai követség levéltári anyaga – a bíboros külön fondjával
együtt, melynek a neve „His Eminence Files” – egy idő után, mint minden kül-
képviseleté, bekerült a központba, a washingtoni külügyminisztériumba (State
Department), onnan pedig az Egyesült Államok Nemzeti Levéltárába, ahol 2002
óta kutatható.5 Ennek alapján a következő kép tárul elénk.

1959-ben Mindszenty József bíboros harmadik éve élte menedékes életét a
budapesti amerikai követségen. Az amerikai diplomáciai levelezésben nyomát

Somorjai Ádám OSB

– 62 –

4 Fejérdy András tanulmányában tisztázta azt a kérdést, hogy a többi püspök atya válaszai
miért nem juthattak el a Vatikánba, lásd: FEJÉRDY ANDRÁS: Magyar javaslatok a II. Vatikáni
Zsinatra, Vigilia 74 (2009/7) 548–553. A 20. sz. jegyzetben azt olvashatjuk, hogy Shvoy
püspök levele németországi feladóval érkezett meg a Vatikánba, tehát kikerülte a magyar
posta és az ÁEH éberségét.

5 Jelzete: RG (Record Group) 84, MLR (Master Location Register Entry Number [rövidítve:
„entry”]): UD-WX 2691B, Department of State, Budapest Mission [vagy: Post] Files: Lot 75
F 163 Mindszenty. Leírása: Classified and unclassified files relating to Cardinal Mindszenty,
1956–1972, maintained by the Mission in Budapest. A levéltári anyag leírását lásd: SOMORJAI

ÁDÁM (szerk.): „His Eminence Files”. American Embassy Budapest. From Embassy Archives, 15
(1971) – Mindszenty bíboros az Amerikai Nagykövetségen. Követségi Levéltár 15 (1971),
METEM, Budapest, 2008, 9–12; SOMORJAI ÁDÁM – ZINNER TIBOR: Majd’ halálra ítélve. Do-
kumentumok Mindszenty József élettörténetéhez, Magyar Közlöny Lap- és Könyvkiadó, Budapest,
2008, 179–181. – 2009 augusztusában személyesen is lehetőségem nyílt betekinteni a wa-
shing toni anyagba, ahol a Kelet-európai Hivatal levéltári fondja további dokumentációt
rejteget, az itt leírtak hivatali irattükrözését: NARA (National Archives and Records Ad mi n -
ist ration), RG 59, MLR A1 5577., General Records of the Department of State, 1789–2002.
10. doboz. – A katalóguscédulák adatai megtalálhatók internetes keresővel is: ARC (Archival
Research Catalog), www.archives.gov/research/arc (2009. szeptember).

5. Somorjai Ádám:Layout 1  2009.11.24.  11:57  Page 62    (Black/Black plate)



találtuk egy pápai levélnek, amely a budapesti olasz követség ügyvivőjének szí-
vességéből jutott el a budapesti amerikai követség ideiglenes ügyvivőjéhez, Tar-
dini bíboros államtitkár latin nyelvű kísérőlevelével együtt, melyben kéri a levél
kézbesítését Mindszenty bíboros számára. Az angol nyelvű leírás szerint XXIII.
János pápának 1959. január 25-én kelt körleveléről lehet szó, amelyet a bíbo-
rosoknak küldött meg.6 A budapesti ügyvivő fölterjesztésében kifejti, hogy a
pápa választ vár minden bíborostól a fölvetett kérdésekre. Ez azt jelenti, hogy
a levelezés rendszeressé válhat. A pápai levél nyilvános jellegű, mint írja, és a bí-
boros tudomást szerezhet létéről az újságokból. Ezért azt írja Washingtonnak,
hogy a következő hét végén fogja csak átadni, ha nem kap ellenkező utasítást.7

A II. Vatikáni Zsinat meghirdetése és a magyarországi főpásztorok 

– 63 –

6 Egy későbbi, 1959. március 12-én és 13-án kelt belső följegyzésből megtudható, hogy a pápai
levél angol nyelvű („a copy of the English version of Pope John XXIII’s address to the Lord
Cardinals on January 25”), Tardini bíboros államtitkár kísérőlevelének dátuma: 1959. január
29. („a letter in Latin dated January 29 and addressed by Cardinal Tardini, the Vatican
Secretary of State, to Cardinal Mindszenty”) – A följegyzést készítette: Livingston T. Merchant
(1903–1976), 1959–1961 között politikai ügyekért felelős külügyminiszter-helyettes. Jelzete:
RG 84 (lásd 5. jegyzet), 1. doboz, 6. ő.e. (A továbbiakban idézett dokumentumokat is ugyan-
ebben a levéltári egységben találjuk meg, ezért ennek külön feltüntetésétől eltekintünk.)

7 James W. Pratt ideiglenes amerikai ügyvivő 1959. február 27-én kelt levele Edward J.
Trosthoz, az amerikai külügyminisztériumba, a Kelet-európai Hivatalba. Fordításunkban:
„Tegnap az olasz ügyvivő Mindszenty bíboros számára címzett nyitott borítékot hozott,
mely két iratot tartalmazott, lásd a mellékletben. Ezek: a pápának január 25-én a bíboro-
sokhoz intézett beszéde, angol fordításban, továbbá a pápai államtitkárság (latin nyelvű)
kísérőlevele Mindszenty bíboroshoz. Az olasz ügyvivő elmondta, hogy a borítékot diplo-
máciai postájával kapta meg, egy külügyminisztériumi tisztviselő levelének borítékjában,
benne a tájékoztatás, hogy Mons. Tardini kérte, hogy az iratot küldjék meg a bíboros szá-
mára. Átvettem a borítékot, anélkül, hogy megígértem volna továbbítását.

Általában nem gondolom, hogy az erre a célra felhasznált csatornák megfelelőek vol-
nának. Továbbá megjegyzem, hogy a pápa beszéde kifejezetten megkívánja »minden bíbo-
rostól, legyenek jelen vagy távol, a személyes és bizalmas választ« bizonyos itt tárgyalt ja-
vaslatokra. Ez, természetesen, azt jelenti, hogy a levelezés rendszeressé válhat. 

Másrészről a pápa beszéde a nyilvánosság igényével hangzott el, így a bíboros figyel-
mét esetleg az egyházi újságok vagy lapok olvasása révén is fölkeltheti. Úgy gondolom, hogy
ez a személyesen őhozzá intézett közlemény a bíboros számára az annyira szükséges
megerősítést jelentheti. Ezért, ha nem ellenzi, a következő hét végén átadnám neki. Nem
szólnék a küldemény érkezésének útjáról, és nem vetném föl a válaszadás kérdését.”

5. Somorjai Ádám:Layout 1  2009.11.24.  11:57  Page 63    (Black/Black plate)



Mivel XXIII. János pápa ugyanaznap, 1959. január 25-én hirdette meg a
II. Vatikáni Zsinat összehívását, föltehető, hogy arról a szövegről van szó, ame-
lyet megtalálunk az Apostoli Szentszék hivatalos folyóiratában, az Acta
Apostolicae Sedisben.8

A levél kézbesítését a washingtoni külügyminisztérium nem engedélyezte.9

A küldeményt vissza kellett adni az olasz követségnek.

A TÉMAJAVASLATOK ÉS MINDSZENTY BÍBOROS

Amint a követségi levéltári anyagból kiderül, Mindszentynek is megküldték a
témajavaslatokra vonatkozó körlevelet, de az amerikaiak nem juttatták el neki.
Ennek menetét a következőképpen lehet rekonstruálni.

A bécsi amerikai nagykövet 1959. július 13-án továbbít egy számunkra isme-
retlen tartalmú küldeményt Garret G. Ackerson Jr. budapesti ügyvivőnek. Leve-
lében azt írja, hogy ezt a bécsi pápai nuncius kérésére teszi, és úgy tudja, hogy ez
a bíboros államtitkár egy levelét tartalmazza. A levél kézbesítését azonban a buda-
pesti követség nem vállalja. Az amerikaiak hosszabb levelezésben tisztázzák
Mindszenty bíboros kapcsolattartásának általuk megszabott feltételeit. A buda-
pesti ügyvivő 1959. július 16-án kelt válaszában jelzi, hogy zárt borítékot nem
adhat át a bíborosnak, mert a washingtoni külügyminisztérium ezt nem engedé-
lyezi. Csak olyan küldeményt továbbíthat, ami Washingtonon keresztül érkezett.
Ezért a zárt borítékot visszaküldi és javasolja, hogy juttassa vissza a nunciusnak,
azzal a javaslattal, hogy a bíboros államtitkár a washingtoni pápai delegátus útján
küldje meg a külügynek. Minderre való tekintettel kettejük levelezésének másola-
tát megküldi a State Departmentbe, Robert McKissonnak, az európai ügyek hi-
vatalába, aki Mindszenty bíboros ügyében illetékes. Fontosabb kérdésekben, mint
a Vatikánnal való kapcsolat, úgy gondolja, Robert Murphyé az illetékesség.10

Somorjai Ádám OSB

– 64 –

8 Sollemnis allocutio ad E.mos Patres Cardinales in Urbe praesentes habita, die XXV ianuarii
anno MCMLIX, in coenobio monachorum benedictinorum ad S. Pauli extra moenia, post
missarum sollemnia, quibus Beatissimus Pater in Patriarchali Basilica Ostiensi interfuerat,
AAS 51 (1959) 65–69. Ennek szövege itt olasz nyelvű.

9 A budapesti ügyvivő 1959. március 4-én, 195. számú távirati utasítást kapott erről. Mr.
Merchant 1959. március 12-én kelt emlékeztetőjében kifejti az indokokat Mr. Murphy
számára. – Vö. Robert M. McKisson 1959. március 13-án kelt levelét, amelyet Garret G.
Acker son Jr-nak, a budapesti követség ideiglenes ügyvivőjének írt.

10 Garret G. Ackerson budapesti amerikai ügyvivő 1959. július 16-án kelt válaszlevele Freeman
H. Matthews bécsi amerikai nagykövethez. – Robert D. Murphy (1894–1978), 1955–1959

5. Somorjai Ádám:Layout 1  2009.11.24.  11:57  Page 64    (Black/Black plate)



Matthews bécsi nagykövet ezt követően táviratban terjeszti föl az esetet
Robert Murphynek.11 Egy héttel később érkezik a távirati utasítás, mely meg-
erősíti, hogy a washingtoni külügyminisztérium álláspontja szerint az US dip-
lomáciai levelezést és távirati szolgáltatást nem engedélyezi Mindszenty bíboros
és olyan személyek vagy hivatalok között, amelyek nincsenek kapcsolatban az
US kormánnyal. „Az egyedüli kivétel a fenti szabály alól (1) 1958. október ha-
vában a budapesti követség, a római nagykövetség és az Apostoli Szentszék meg-
egyezésre akart jutni a magyar rezsimmel: adjanak salvus conductust a bíboros
számá ra, hogy részt vehessen a pápaválasztáson Rómában...”, „illetve kevés to-
vábbi esetben, amikor a washingtoni külügyminisztérium bizalmas csatornákon
keresztül szóbeli vagy nyitott borítékban írásos üzeneteket továbbított, ame-
lyek nem tartalmaztak politikai vagy egyház(kormányzat)i információkat, csak
és kizárólag a bíboros menedékes helyzetével kapcsolatosat, illetve a helyzetével
kapcsolatos állásfoglalására vonatkozókat.”12

Ezt követően Edward J. Trost aláírásával 1959. július 29-én Ackerson bu-
dapesti ügyvivőnek írt hosszabb levelében részletes utasítás érkezik. Informál
arról, hogy Robert Murphy fölvette a kapcsolatot a washingtoni apostoli dele-
gátussal, jelezte neki, hogy a bécsi nagykövetet utasította, hogy a küldeményt
juttassa vissza a bécsi nunciusnak, majd, hivatkozással a márciusi állásfoglalásra
leszögezte, hogy az Apostoli Szentszék jövőbeni alkalmi küldeményeit hajlan-
dók továbbítani a bíborosnak, ha azok a washingtoni apostoli delegátuson ke-
resztül érkeznek.13 A levelezést 1959. július 31-én a bécsi amerikai nagykövet-
nek a budapesti ügyvivőhöz írt levele zárja.

MIÉRT NEM KAPHATTA MEG MINDSZENTY BÍBOROS
EZT A KÉT FONTOS ZSINATI KÜLDEMÉNYT?

A választ abban találhatjuk meg, hogy az amerikaiak úgy értelmezték Mind -
szenty bíboros menedékes helyzetét, hogy – tekintettel a diplomáciai mentes-

A II. Vatikáni Zsinat meghirdetése és a magyarországi főpásztorok 

– 65 –

között a politikai ügyekkel megbízott külügyminiszter-helyettes (Deputy Under Secretary of
State for Political Affairs. Az amerikai külügyminiszter angolul State Secretary, államtitkár,
amely cím a magyarországi gyakorlat szerint megtévesztő).

11 1959. július 20-án kelt, 193. sz. fölterjesztés.
12 1959. július 27-én kelt 845 sz. távirat, 2 lap, melyet mind Bécs, mind Budapest megkapott.
13 Nem lévén még apostoli nuncius Washingtonban. Az Egyesült Államok és az Apostoli

Szentszék 1984-ben létesített nagykövetséget, illetve apostoli nunciatúrát.

5. Somorjai Ádám:Layout 1  2009.11.24.  11:57  Page 65    (Black/Black plate)



ségre – az amerikaiak budapesti nagykövetségét nem lehet fölhasználni sem egy-
házi, sem politikai tevékenység bázisaként. Az évek alatt kialakult rend szerint a
bíboros csak a washingtoni külügyminisztériummal, illetve a Pápával és a bíbo-
ros államtitkárral levelezhetett, leveleit nyitott borítékban kellett átadnia, nem
tartalmazhatott más jellegű anyagot, mint saját menedékes helyzetével kapcso-
latosat, elsősorban annak megoldására, tehát tekintettel a követségről való távo-
zására. A feltételeket később enyhítették, azzal a megfontolással, hogy szeretnék
ismerni Mindszenty bíboros gondolkodását e kérdéssel kapcsolatban.

Mivel a vatikáni küldemény ismételt levelezést jelentett volna egy olyan kér-
désben, amely nem Mindszenty bíboros személyes helyzetének megoldására
irányult, az amerikaiak, a diplomáciai mentesség megtartása érdekében nem
engedélyezték e két küldemény kézbesítését.

SHVOY LAJOS SZÉKESFEHÉRVÁRI MEGYÉSPÜSPÖK VÁLASZA

A zsinati előkészítő bizottság aktái között megjelent, mint utaltunk rá, Shvoy
La jos székesfehérvári megyéspüspök válasza, 1959. szeptember 3. dátummal.
Eb ben olvasható a kérdőív iktatószáma: I C/59–1313 és dátuma: 1959. június
18. Shvoy püspök a körlevelet július 17-én kapta kézhez.14

A mellékletben megtaláljuk ennek teljes szövegét. Elemzésére itt nem vál-
lalkozunk, csak annyit jelzünk, hogy többek között ő is javasolja a szentmise
anyanyelven való végzését, igaz, csak annak első, tanító részében és csak
katekumenek esetében.

Tanulságos lehet ebben a kötetben a szomszédos országok főpapjai válaszai -
nak vizsgálata. Lengyelország és Jugoszlávia esetében majdnem minden főpász-
tor válaszolt, Csehszlovákia és Románia esetében pedig nem érkezett egyetlen
válasz sem.

Somorjai Ádám OSB

– 66 –

14 Acta et documenta, i. m., Series I (Antepreparatoria), Volumen II. Consilia et vota
Episcoporum ac Praelatorum, Pars II: Europa, 521. A teljes válasz: 521–523. – Magyar
fordításáról Fejérdy András ezt írja: „Kisberk Imre és Shvoy Lajos püspökök javaslatai ma-
gyar fordításban fellelhetők: ÁBTL O–14963/2. 161–165.” FEJÉRDY ANDRÁS: Magyar ja-
vaslatok a II. Vatikáni Zsinatra, i. m. 553. 26. jegyzet.

5. Somorjai Ádám:Layout 1  2009.11.24.  11:57  Page 66    (Black/Black plate)



MELLÉKLET

Shvoy Lajos székesfehérvári megyéspüspök javaslatai
a Commissio antepreparatoria számára

EXC. MI. P. D. LUDOVICI SHVOY
Episcopae Albae Regalensis (Székesfehérvár)
Albae-Regiae, die 3 septembris 1959

Eminentissime et Reverendissime Domine,

Grato animo accepi litteras aestimatissimas Eminentiae Vestrae in praepa -
ratione Concilii Oecumenici sub numero I C/59–1313 die 18 iunii a. c. mihi
datas et die 17 iulii acceptas. Proh dolor, per 5 hebdomadas in nosocomio
detentus nunc tantum responsum dare valeo, veniam pro tardatione petens.

Animadversiones, propositiones et vota circa res et argumenta, quae in Con -
cilio tractari poterunt, consilio quorumdam sacerdotum meorum peritorum
et prudentium, nec non fidelissimorum, utens hisce inadiecto humillime
propono.

Magna expectatione, magnoque gaudio oramus quotidie ut Spiritus Sanctus
det gratiam suam copiosam Eminentiae Vestrae et Commissioni Anteprae -
paratoriae in praeparatione futuri Concilii Oecumenici in emolumentum
Sanctae Matris Ecclesiae.

Eminentiae Vestrae Reverendissimae omni, qua par est reverentia et honore.

addictissimus in Christo
LUDOVICUS SHVOY

Pontificio Solio Adsistens, Episcopus Albae Regalensis

Grato et reverenti animo accepit Dioecesis nostra nuntium Sanctae Sedis
Apostolicae de convocando Concilio et felices successus a Deo optimo maximo
exorat in Concilio Oecumenico inaugurando atque in procuranda Sanctae
Ecclesiae unitate.

Programma Concilii quod attinet, mea proposita ut sequuntur reverenter
Eminentiae Vestrae submitto.

1. Ad unitatem Ecclesiae efficacius promovendam pastoribus et fidelibus
ecclesiae orientalium et sectarum in sinum Sanctae Matris Ecclesiae redeuntium
plane libero et magno animo in rebus mere disciplinaribus occurrendum esset.

A II. Vatikáni Zsinat meghirdetése és a magyarországi főpásztorok 

– 67 –

5. Somorjai Ádám:Layout 1  2009.11.24.  11:57  Page 67    (Black/Black plate)



2. Cum Sancta Fides nos doceat Virginem Matrem Dei omnium gratiarum
esse Mediatricem, ut hanc doctrinam Sacra Synodus sollemniter proponat,
valde optandum videtur.

3. Cura incumbit Synodo condemnandi maximum aetatis nostrae errorem,
nempe materialismum aeque ac sententias sectasque socialisticas spiritualisticas.
Non solum materialismus theoreticus, sed praecipue et practicus fidelium men-
tes inficit, qui se inordinata prosecutione bonorum temporalium et deliciarum
terrenarum se prodit.

4. Sacra Synodus sollemniter determinet et declaret iura Ecclesiae,
nominatim ius et potestatem Sanctae Sedis libere communicandi sine placito
vel censura cuiuscumque potestatis civilis tam cum Ordinariis, quam cum clero
et fidelibus catholicis.

5. Item extensio, terminique iurisdictionis Pontificalis atque Episcopalis apta
circumscriptione firmanda esset: „Pastores atque fideles officio hierarchice sub -
ordinationis veraeque oboedientiae obstringuntur non solum in rebus quae ad
fidem et mores, sed etiam in iis, quae ad disciplinam et regimen Ecclesiae per
totum orbem diffusae pertinent.”

6. Multi fidelium in toto orbe vivunt a vita religiosa et ab intima unione
Ecclesiae remoti si non seiuncti, quibus aequa cura ac separatis consulendum
esset. Numquam non curavit Sancta Mater Ecclesia eorum salutem. Hodie
quoque instituta plurima, instrumenta technica recentissima, coordinatio
Associationum Laicorum, renovatio Constitutionum Religiosorum, vivificatio
vitae parochialis, renovatio sacrae Liturgiae, reformatio catechismi, actiones
paedagogicae et charitativae, etiam quaedam ordinatio practica disciplinarum
tehologicarum ad praedicandum verbum in theologia sic dicta kerygmatica
aliaque similia hunc finem respiciunt. Quae omnia commendanda essent.

7. Applicanda esset a Concilio Oecumenico coordinatio mediorum et metho -
dorum cum grandi missione Ecclesiae ad hominem nostri saeculi. Desideratur
instructio tironum theologiae non solum scientifica, sed maxime practica, ut
ita dicam polytechnica, qua ad exemplum aliquarum communitatum Reli -
giosorum, e. g. Salesianorum, Societatis Verbi divini, Societatis Iesu, vel olim
Seminarii S. Sulpicii, futuri animarum pastores non solum normas directivas
addiscant, sed et habitus facultatesque practicas acquirant.

8. In organismo paroeciali locus adscribendus esset apostolis laicis, quorum
sufficienti instructioni consulendum esset. Actio Catholica in hunc finem
reformanda et modernisanda esset.

Somorjai Ádám OSB

– 68 –

5. Somorjai Ádám:Layout 1  2009.11.24.  11:57  Page 68    (Black/Black plate)



9. Desideratur ulterior progressus Liturgiae decretis Pontificiis iam feliciter
promotae eo sensu, ut assistens populus facilius strictiusque actionibus liturgicis
se consociet et participare possit.

10. Optandum esset introductio linguae vernaculae in prima parte Missae
quae catechumenorum dicitur, porro in administrandis sacramentis et
sacramentalibus.

11. Respectu Officii Divini consulendum esset, ut clerici fructus uberiores
ex eo pro vita sua spirituali et praxi pastorali carpere possint. Suadetur reductio
psalmodiae latinae saltem ad partem cum obligatione persolutionis partim
mane, partim vespere; lectionum autem extensio ad tempus taxatum, sed cum
libera selectione partis alterius ex S. Scriptura eiusque versionibus aut com -
men tariis probatis, partis alterius ex documentis Ecclesiae (v. Enchyridia
typographi Herder), ex variis Liturgiis, ex libris SS. Patrum, Doctorum,
theologorum probatorum.

12. Sacerdotibus saecularibus respectu bonorum spiritualium ex ea
manantium suadenda esset et enixe commendanda vita communis.

13. Cum de derogatione coelibatus haec et alia audiantur, S. Synodus
disciplinam nostram haereditariam confirmet consolidetque. Disciplina cleri
etiam sensu Synodi Vaticani et Litterarum Encyclicarum Pii Papae IX Quanta
cura circumscribenda esse videtur.

14. Organisatio et regimen Ecclesiae indigentiis temporis hodierni
coaptanda essent. Dioeceses enormae magnitudinis in partes dividendae essent,
ut ab Ordinario perspiciantur et facilius gubernentur.

15. Censura atque index librorum prohibitorum revisenda essent, sed et
adiunctis modernis (cinematographia, radio, televisio) providenda essent.

16. Omnino necessarium videtur ut castitas connubiorum catholicorum
contueatur; abusus et damna sacramentum matrimonii imminentia arceantur
et damnentur; educatio prolis christiana vindicetur, solemniter declaranda
essent ius et libertas Ecclesiae a divino Fundatore data parvulos et iuventutem
in vita christiana et fide catholica imbuendi et educandi tum in scholis, quam in
sodalitatibus religiosis.

LUDOVICUS SHVOY
Episcopus Albae Regalensis

A II. Vatikáni Zsinat meghirdetése és a magyarországi főpásztorok 

– 69 –

5. Somorjai Ádám:Layout 1  2009.11.24.  11:57  Page 69    (Black/Black plate)



XERAVITS GÉZA

Egy újabb kísérlet Izrael hellenisztikus kori
történetének értelmezésére

I.

A zsidóság hellenisztikus kori történelme kronológiailag egy jól körülhatárol-
ható korszakot ölel fel. Kezdetét egy nagy jelentőségű eseménysor egyik állo-
másához köthetjük: Nagy Sándornak a Kr. e. 333-ban, az isszoszi csatában ara-
tott győzelmével megnyílt az út a levantei partvidék felé, hogy azt elképesztő
gyorsasággal uralma alá hajtsa. Ezután a hódítás után – a makedón uralkodó és
örököseinek átfogó kultúrpolitikája eredményeképp – Szíria-Palesztina is bele-
tagozódott abba az általános szellemi áramlatba, ami a kor egészét jellemezte, s
amit összefoglalóan mint „hellenizmus” szoktunk emlegetni. Ezt az események
szintjén rendkívül összetett, ám az uralkodó szellemiség szempontjából nagy-
jából egységes kort általában addig szoktuk számolni, amíg a Kr. e. I. század
első felében meg nem jelent ellenállhatatlan erővel egy új politikai hatalom a
Mediterráneum keleti partvidékén – Róma –, amely legkésőbb Kr. e. 31-ben,
az actiumi csatával ott is hosszú időre domináns helyzetbe került.

Jelen rövid előadásunk tárgya ennek a kb. 300 évnek a történetéhez kap-
csolódik. Az események mindenki által jól ismert menetét nem kívánjuk lis-
tázni, sem pedig a klasszikus kutatástörténet fő irányait tárgyalni – ebben a
szakember feltehetően nem lelné túlzott örömét, az érdeklődőt pedig talán csak
untatnánk –, ehelyett a korszak története megértésének egy új kísérletét sze-
retnénk a figyelem középpontjába állítani. Ez a kísérlet lehet, hogy nem telje-
sen meggyőzően, mindenesetre figyelemre méltó invencióval próbálja meg a
korszak sötét foltjait új megvilágításba helyezni.

Ez az új megközelítés egy olasz kutató, az 1958-ban, Firenzében született
Gab riele Boccaccini nevéhez köthető. Boccaccini, aki a torinói egyetemen a

Sapientiana 2 (2009/2) 70–78.

– 70 –

A tanulmány megírása idején a szerző az MTA Bolyai Ösztöndíjában részesült. Eredetileg elhang-
zott a Magyar Hebraisztikai Társaságnak az Izrael története kutatásával foglalkozó szimpóziumán.

6. Xeravits Géza:Layout 1  2009.11.24.  11:58  Page 70    (Black/Black plate)



neves Paolo Sacchi tanítványa volt, majd 1992-től Amerikában, a University of
Michigan kutatójaként és oktatójaként tevékenykedik, a ’80-as évek közepétől
kezdődően több tanulmányban és monográfiában ad új szempontokat a kér-
déses korszak eszmetörténetéhez.1

Másutt már utaltam rá:2 a zsidóság (eszme)története e korszakának megne-
vezése meglehetősen problémás a kutatók között. Míg korábban a kutatók ál-
talában az ideológiailag terhelt, s inadekvát „késői zsidóság” vagy az „intertesta -
men tális kor” elnevezéseket használták, mára a legáltalánosabban elfogadottá a
„korai zsidóság” (early Judaism, Frühjudentum) vált.

Egy eredetileg 1995-ben publikált, majd 2001-ben újra kiadott cikkében
Boccaccini kritikai vizsgálat alá veszi mindezen elnevezéseket,3 és egy új javas-
lattal áll elő, amelyet egy korábbi művében már részleteiben is elővezetett.4

Eszerint a kérdéses korszak megnevezésére a legjobb kifejezés a „köztes zsidó-
ság” (middle Judaism) lenne.5 Boccaccini szerint a zsidóság fejlődésének törté-
nete három szakaszra bontható.

Egy újabb kísérlet Izrael hellenisztikus kori történetének értelmezésére

– 71 –

1 Főbb vonatkozó művei: E Daniele un testo apocalittico? Una (ri)definizione del Libro di Dani -
ele in rapporto al Libro dei Sogni e all’apocalittica, Henoch 9 (1987) 267–302; Middle Judaism:
Jewish Thought, 300 B.C.E. to 200 C.E., Fortress Press, Minneapolis, 1991; Portraits of Middle
Judaism in Scholarship and Arts: A Multimedia Catalog from Flavius Josephus to 1991, Zamorani,
Torino, 1992; Middle Judaism and Its Contemporary Interpreters (1986–1992): Methodolo g -
ical Foundations for the Study of Judaisms, 300 B.C.E. to 200 C.E., Henoch 15 (1993) 207–33;
History of Judaism: Its Periods in Antiquity, in Jacob Neusner (ed.): Judaism in Late Antiquity
II: Historical Syntheses, Brill, Leiden, 22001, 285–308. (első kiadás: 1995); Middle Judaism
and Its Contemporary Interpreters (1993–1997): What Makes Any Judaism a Judaism?,
Henoch 20 (1998) 349–356; Beyond the Essene Hypothesis: The Parting of the Ways between
Qumran and Enochic Judaism, Eerdmans, Grand Rapids, 1998; Roots of Rabbinic Judaism. An
Intellectual History, from Ezekiel to Daniel, Eerdmans, Grand Rapids, 2002. Vö. még: ID. (ed.):
Enoch and Qumran Origins: New Light on a Forgotten Connection, Eerdmans, Grand Rapids,
2005, különösen Part Five: The Enochic-Essene Hypothesis Revisited, 327–454.

2 Deuterokanonikus könyvek: alapvető kérdések, in XERAVITS GÉZA ÉS ZSEN GELLÉR JÓZSEF

(szerk.): Szövetségek erőterében. A deuterokanonikus irodalom alapvető kérdései (Deuterocanonica
1), L’Harmattan – PRTA, Budapest – Pápa, 2004, 1–14; A deuterokanonikus könyvek. Beve-
zetés keletkezés- és irodalomtörténetükbe (Deuterocanonica 4), L’Harmattan – PRTA, Budapest
– Pápa, 2008, 3–8.

3 History of Judaism: Its Periods in Antiquity, i. m.
4 Middle Judaism: Jewish Thought, 300 B.C.E. to 200 C.E., i. m.
5 Megoldásának elvi alapjai az alábbiakban foglalhatók össze. „A ‘zsidóság’ – egy olyan genus,

amely számos species-ből tevődik össze, és különböző ágakká fejlődik – története leginkább

6. Xeravits Géza:Layout 1  2009.11.24.  11:58  Page 71    (Black/Black plate)



1. Ancient Judaism (Kr. e. VI–IV. század). A későbbi szerteágazó fejlődés
alapjai ebben a korban kerülnek megalapozásra. A későbbi zsidóságok alapvető
iratai (founding documents) ekkor alakulnak ki, s a zsidóság ekkor fejleszt ki egy
olyan dinamikus vallási rendszert, amely nagy sikerrel alkalmazkodik új kör-
nyezetekhez és körülményekhez.

2. Middle Judaism (Kr. e. 300–Kr. u. 200). „Történetileg a korszak legfőbb
jellemzője, hogy hidat ver a megelőző zsidóság és a követő korszak áramlatai kö-
zött.” Az idői határokat nem konfesszionális iratcsoportok határozzák meg,
hanem két jelentős esemény: a hellenisztikus világgal való találkozás, majd a
rabbinizmus és a kereszténység szakítása.

3. Modern Judaism (Kr. u 200-tól máig). Ez a korszak a zsidóság új ágainak
története, amelyek önmagukban is számos ágra váltak szét.

A három szakasz áttekintése azt mutatja, hogy Boccaccini javaslata legalább
annyi problémát eredményez, mint amennyit megoldani látszik. Nyilvánvaló,
hogy a middle Judaism fogalom nem eredményez tisztánlátást. A korszak ugyan-
úgy nem saját jogon kerül meghatározásra (transitional age), mint a korábban
használt terminusok esetében, ebből következően ugyanúgy polarizál ideológi-
ailag, mint a korábbi terminusok. Arról nem is beszélve, hogy a záró modern
Judaism fogalma kifejezetten üres – magunk részéről beláthatatlan, mitől lenne
bármilyen értelemben is „modern” pl. a Kr. u. III–V. század rabbinikus zsidósága.

Boccaccini kiváló érzékkel mutat rá a korábbi nézetek nehézségeire, hibáira.
Csak sajnálható, hogy saját javaslata legalább annyira terhelt, mint amikkel
küzdeni kíván.

II.

Boccaccini legprovokatívabb módon két új monográfiájában nyúl a „köztes zsi-
dóság” eszmetörténetéhez.6 Megközelítésének alapja az, hogy radikálisan kép-
viseli az egymás mellett, párhuzamosan élő zsidóságok neusneri tézisét. Jellemző
az, ahogyan áttekinti az elmúlt másfél-két évtized mértékadó kutatásának szem-
lé letmódját e kérdésben.

Xeravits Géza

– 72 –

egy genealogikus fával szemléltethető. Az ókori Kelet politeiszti kus kultúráiban gyökerező,
és kezdetben egy csekély létszámú népre korlátozódó új monoteista vallás törzsöke meg-
erősödött, majd számos ággá virágzott ki, melyek közül egy erőteljesebb mindmáig túlélt
és növekszik. Magának a genus-nak a fejlődése… három alapvető szakaszra oszt ható.” History
of Judaism: Its Periods in Antiquity, i. m. 302.

6 Beyond the Essene Hypothesis és Roots of Rabbinic Judaism, i. m.

6. Xeravits Géza:Layout 1  2009.11.24.  11:58  Page 72    (Black/Black plate)



Kutatástörténet

Minden eredményének elismerése mellett, Boccaccini számára a legszélsősége-
sebb E. P. Sanders megközelítése,7 aki a korszak zsidóságának alapvető egységét
feltételezi. Szerinte a második templom zsidósága sokféleségének hátterében
megfigyelhető egy teológiai közös nevező, amit Sanders az enigmatikus „cove -
nan tal nomism” fogalmában vél megtalálni.8 L. H. Schiffman továbblép Sand -
ers hez képest, amennyiben a zsidóságot nem valamiféle monolit jelenségként ér-
telmezi.9 Úgy tartja ugyanakkor, hogy a zsidóság különböző csoportjai elégséges
közös alappal rendelkeztek ahhoz, hogy a zsidóságot egyetlen – jóllehet válto-
zatos – vallási hagyományként határozzuk meg. Schiffman szerint a zsidóság
egységét az biztosítja, ahogy a különféle ideológiai rendszerek fokozatosan és kö-
vetkezetesen egy „main stream” hagyománnyá álltak össze. Ahogy Boccaccini
fogalmaz, Schiffman számára tehát a zsidóság lényege nem más, mint törté-
nelme, amelynek végállomásánál a rabbinikus zsidóság található. S. J. D.
Cohen10 és M. S. Jaffee11 egyrészt továbbviszik a Schiffmannál is megfigyelhető
nézetet arról, hogy a zsidóság teljes félreértése lenne, ha azt a tanítás és cselek-
vés egysége által meghatározott testként fognánk fel; ugyanakkor azonban meg-
jegyzik azt is, hogy a Schiffman-féle teleologikus és végeredményében apolo-
getikus megközelítés tökéletesen helytelen. A zsidóság ugyanis nem egy olyan
egyenes vonalú evolúció, amely elkerülhetetlenül fut bele a győzedelmes rab-
binikus zsidóságba. Azonban a sokféleség mélyén megbúvó egység keresésének
bűvöletében Cohen és Jaffee egyaránt azt tartja, hogy az etnikai kötelék az, ami
összekapcsolja a zsidóság különböző vallásos kifejeződési formáit. Ez a modell
ebből kifolyóan azt kell, hogy tartsa például, hogy a páli őskereszténységnek
semmi köze nincs a zsidósághoz, mint olyanhoz. Boccaccini végezetül J. Neus ner

Egy újabb kísérlet Izrael hellenisztikus kori történetének értelmezésére

– 73 –

7 Lásd alábbi műveit: Paul and Palestinian Judaism, SCM Press, London, 1977; Jesus and Ju -
daism, SCM Press, London, 1985; Jewish Law from Jesus to the Mishnah, SCM Press,
London, 1990; Judaism: Practice and Belief, SCM Press, London, 1992.

8 Kiértékeléséhez lásd: D. A. CARSON ET AL. (eds): Justification and Variegated Nomism. Volume
I: The Complexities of Second Temple Judaism (WUNT 2/140), Mohr Siebeck, Tübingen, 2001.

9 From Text to Tradition: A History of Second Temple and Rabbinic Judaism, Ktav, New York,
1991; Texts and Traditions: A Source Reader for the Study of Second Temple and Rabbinic
Judaism, Ktav, New York, 1998.

10 From the Maccabees to the Mishnah: A Profile of Judaism, Westminster Press, Philadelphia,
1987; The Beginnings of Jewishness, University of California Press, Berkeley, 1999.

11 Early Judaism, Prentice Hall, Upper Saddle River, 1997.

6. Xeravits Géza:Layout 1  2009.11.24.  11:58  Page 73    (Black/Black plate)



megközelítését említi – amely a saját elmélete számára nyilvánvalóan a legin-
kább elfogadható.12 Közismert, hogy Neusner tagadja azt, hogy a zsidóságnak
bármilyen szellemi vagy történeti lényegét vagy egységét meg lehessen hatá-
rozni. Magát Neusnert idézve: „a kérdés, hogy hogyan határozható meg a zsi-
dóság, megválaszolható: sehogyan. Amit meghatározhatunk, az a zsidóságok.
Valójában, szociológiai értelemben soha nem létezett egyetlen zsidóság, csak
végtelen és különböző zsidó rendszerek”.13 Boccaccini értelmezése innen indul
ki. A zsidóság alapvető jellemzője az ő számára éppenséggel annak fragmentált
természete: azaz különböző csoportosulások, mozgalmak és gondolkodási ha-
gyományok állandó együttélése. Ebből következően pedig, ahogy írja: „mind-
egyik zsidóság történetileg csak saját magából kiindulva vizsgálható, és nem
pedig egy nagyobb metafizikai egész részeként”.14

A köztes zsidóság megértése

Boccaccini megkísérli – a szó legszorosabb értelmében – feltérképezni az ókori
zsidóság különböző csoportjainak önálló fejlődését és egymáshoz való viszo-
nyát. Eredményeit „térképek”, vagy még inkább genealógiák segítségével mu-
tatja be igen szemléletesen. Korábbi könyvében a zsidóság feltárható két, leg-
régebbre visszavezethető, konkurens ága szerinte a cádokita és a hénoki zsidóság
(Zadokite Judaism és Enochic Judaism). A zsidóság későbbiekben megfigyelhető
képviselői mind valamiféleképpen ebből a két csoportból forrásoznak. A cá do -
kita zsidóságból időrendben a samaritánusok, a hellenisztikus zsidóság, a
szadduceizmus és farizeizmus; a cádokita és hénoki zsidóság elemeiből az
esszénizmus, amelynek azután egyaránt örököse lenne a qumráni zsidóság, és a
Jézus-mozgalmon keresztül a kereszténység. Boccaccini arra is veszi a bátorságot,
hogy a fejlődés különböző vonalait iratok egymásutánjával is alátámassza (chain
of documents). Eszerint a cádokita és hénoki zsidóság között eredetükben kapcsot
képez Ezekiel könyve, majd később Dániel – egy „harmadik utas mű” a két nagy
tradíció között, amelynek azonban a hénoki zsidóság számára nagy fontosságú

Xeravits Géza

– 74 –

12 Pl. JACOB NEUSNER ET AL. (eds.): Judaisms and their Messiahs at the Turn of the Christian
Era, Cambridge University Press, Cambridge, 1987; Wrong Ways and Right Ways in the Study
of Formative Judaism: Critical Method and Literature, History, and the History of Religion (BJS
145), Scholars Press, Atlanta, 1988; The Judaism the Rabbis Take for Granted, Scholars Press,
Atlanta, 1994; The Four Stages of Rabbinic Judaism, Routledge, London, 1999.

13 The Judaism the Rabbis Take for Granted, i. m. 12.
14 Roots of Rabbinic Judaism, i. m. 14.

6. Xeravits Géza:Layout 1  2009.11.24.  11:58  Page 74    (Black/Black plate)



Jubileumok könyvére gyakorolt hatása jelentős. A qumráni zsidóság leválását a
hénoki zsidóság törzséről az utóbbihoz tartozó Halákhikus Levél (4QMMT)
megszületésével kereshetjük,15 amelynek hatása a qumráni zsidóság egyik alap-
vető iratára, a Damaszkuszi Iratra tagadhatatlan.16 Hasonlóképpen, a korai ke-
resztény irodalom és a későbbi hénoki irodalom közötti elválást szintén egy mű
környékére lokalizálja Boccaccini, hiszen az általa az időszámítás fordulójára da-
tált hénoki Példázatok Könyve (1 Hénok 37–71) mind a korai kereszténység,
mind a későbbi hénoki zsidóság számára alapvető – utolsó ilyenként.

Újabb könyvében némileg árnyalja a képet, amennyiben a cádokita zsidóság
mellé még egy ősi hagyományfolyamatot állít, amit bölcsességi zsidóságnak
(Sapiential Judaism) nevez. Ez a „világi” ág olyan művekkel fémjelezhető, mint
Ahikár, a Példabeszédek, Jób, Jónás és a Prédikátor, majd ezután Tobit, ami kap-
csoló pont lenne a bölcsességi és cádokita zsidóság között, s Sirák fián és Báruk
könyvén keresztül továbbvezetne egyenesen a szadduceus gondolkodáshoz.

Boccaccini kritikusai előszeretettel vetik szemére, hogy nagy ívű rekonstruk -
ciói nem minden szempontból állnak stabil lábakon. Leginkább az tűnik prob-
lé másnak, ahogy könnyedén állítja lineáris genealogikus sorrendbe azokat az
ira tokat, amelyekkel egy-egy adott szellemi áramlat fejlődését bemutatni kíván -
ja. Egy példával illusztrálva: Boccaccini számára a Halákhikus levél (4QMMT)
Hénok levelének előformája (Proto-Epistle of Enoch) és maga a Hénok levele
(Epistle of Enoch, 1 Hénok 92, 94–105) között helyezkedik el. Bizonnyal, a
Halákhikus levél szerzői a Boccaccini szerinti hénoki zsidóság köréből kerültek
ki. Ugyanakkor azonban a hénoki korpuszba beépített levél (legyen akár a He -
tek apokalipszisével [1 Hénok 93 és 91:11–17] együtt, mint a feltételezett Proto-
Epistle, vagy anélkül) formája, mondanivalója, érvelésmódja gyökeresen más
problémákat és metodikailag is más irányú megoldási kísérleteket tükröz, mint

Egy újabb kísérlet Izrael hellenisztikus kori történetének értelmezésére

– 75 –

15 Vö. pl. HANAN ESHEL: 4QMMT and the History of the Hasmonean Period, in John Kampen
– Moshe J. Bernstein (eds.): Reading 4QMMT. New Perspectives on Qumran Law and History
(SBLSymS 2), Scholars Press, Atlanta, 1996, 53–65; STEVEN D. FRAADE: To Whom it May
Concern: 4QMMT and Its Addresse(s), RevQ 76 (2000) 507–526; MAXINE L. GROSSMAN:
Reading 4QMMT: Genre and History, RevQ 77 (2001) 3–22; HANNE VON WEISSENBERG:
4QMMT: Reevaluating the Text, the Function, and the Meaning of the Epilogue (STDJ 82),
Brill, Leiden, 2009.

16 A 4QMMT viszonyát a qumráni Könyvtár több más iratához tárgyalja pl. F. GARCÍA MAR -
TÍNEZ: 4QMMT in a Qumran Context, in Reading 4QMMT, i. m. 15–27; illetve LAW -
RENCE H. SCHIFFMAN: The Place of 4QMMT in the Corpus of Qumran Manuscripts, in
Reading 4QMMT, i. m. 81–98.

6. Xeravits Géza:Layout 1  2009.11.24.  11:58  Page 75    (Black/Black plate)



a Halákhikus levél. Történetileg elképzelhető, hogy a 4QMMT a Proto-Epistle
és Hénok levele közé datálható. Eszmetörténeti direkt kontinuitás azonban
semmiképpen sincs közöttük. Hasonlóképpen, Tobit helyesen ábrázolható úgy,
mint egyfajta késői kapocs a bölcsességi és cádokita zsidóság áramlatai között.
Ugyanakkor azonban nem látjuk tisztán, hogyan kell érteni azt, hogy a böl-
csességi zsidóság a ptolemaioszi korban kettészakad, az egyik a Septuagintát,
majd Demetriust és Artapanust produkálva, a másik pedig, a cádokita vonallal
kiegyezve Tobitot, hogy aztán belefusson Sirák fia könyvébe.

Megjegyzéseink zárásaképpen Boccaccini teóriájának egy tetszőlegesen ki-
ragadott részletét szeretnénk egy kicsit bővebben körüljárni, azt, ahogy Dániel
könyvének helyzetét értelmezi.

Dániel könyve

Dániel könyvének érdekes helyzete van Boccaccini gondolkodásában, ahogy a
vele fog lalkozó fejezet címe is mutatja: „a harmadik út a cádokita és a hénoki
zsidóság között”.17 A könyv kialakulásához szükséges történeti körülményeket
szerzőnk a cádokiták hatalmi meggyöngülésének bekövetkeztéhez kapcsolja,
amely a III. Oniás személyével kapcsolatos eseményekben csúcsosodott ki. Az
ekkor hatalomra jutó hellenisztikus/hellenizáló párt a cádokiták hatalmának
teljes megtörésével kívánta magának biztosítani a teljes kontrollt a templom fe-
lett, ami azért volt szükséges számukra, mert ezáltal tudták kézben tartani gaz-
daságilag is és politikailag is a szeleukida-kori Jeruzsálemet. Az alapvetően gaz-
dasági kérdés hamar vallási krízissé nőtte magát, jóllehet eredetében semmi
másra nem ment vissza, mint az effektív kontroll feletti disputára. Ettől kezdve
a politikai események szükségképpen vallási színezettel is rendelkeztek immár.
Ami pedig az eseményekben a hellenisták részéről érintett Menelaosz – és az őt
politikai oldalról támogató Antiokhosz Epiphanész – számára kiszámíthatatlan
volt, az éppenséggel az ellenfeleik diszkvalifikálásának eredményeképpen kirob-
bant polgárháború. Ez nem a cádokita uralom iránti nosztalgiából táplálkozott,
hanem abból a tényből, hogy azok a vidéki rétegek, amelyek az adózás igáját a
legkeményebben megtapasztalták, azok kapták a lehető legkevesebbet a helle-
nisztikus gazdaság és kultúra tagadhatatlan javaiból. Számukra viszont szükség-
szerű volt az, hogy világosan kifejezhető ideológiai megokolást is találjanak moz-
galmuknak. Így az ő szemükben Antiokhosz intézkedései nem egyszerűen a

Xeravits Géza

– 76 –

17 Vö. Roots of Rabbinic Judaism, i. m. 151–201.

6. Xeravits Géza:Layout 1  2009.11.24.  11:58  Page 76    (Black/Black plate)



zsidóságon belüli konfliktusok eredményeképpen születtek meg, hanem a hel-
lenizmus és a zsidóság kikerülhetetlen ellentétének gyümölcseiképp.

Az események különös fintora az, hogy miután a cádokiták dominanciája
megszűnt, ideológiájuk fennmaradt. A polgárháborúból győztesen kikerülő
Makkabeusok ugyanis saját magukat a cádokita Tóra iránt a pogányokkal szem-
ben elkötelezett csoportként határozták meg, s ugyanakkor mint Istentől vá-
lasztott új főpapi ház is felléptek. Mi több, azzal, hogy a Makkabeusok a ha-
nyatló cádokiták teológiai önértelmezését – tudniillik azt, hogy hányattatásuk
saját bűneik következménye – kiterjesztették a nép egészére, hogy ezáltal ma-
gyarázatot találjanak a nagy áldozattal járó küzdelmekre, lehetőséget teremtet-
tek maguknak arra, hogy új teológiai köntösben jelenjenek meg. Ez pedig nem
más volt, mint az igazak egy új nemzedékének vezetői, egy olyan generációé,
amely a korábbi bűnös nemzedékek hamvából sarjad ki. Ez a megoldás azon-
ban nem volt elfogadható mindenki számára. Azok a hénokiak, akik részt vet-
tek a Makkabeusok felkelésében, a krízist nem tudták pusztán az emberi bűn
következményeképpen értelmezni. Kikerülhetetlen volt számukra – amint ez az
Álombeli látomások könyvéből (1 Hénok 83–90) jól látszik –, hogy a sok szen-
vedéssel járó háborút egyfelől az egyre romló emberi történelem egyértelmű
következményének tartsák, ami az angyalok bűnével vette kezdetét; másfelől
pedig egy olyan kor kezdetének, amikor Isten helyreállítja a jót a világban. A lá-
tomásokat záró Állat-apokalipszis (1 Hénok 85–90) világos konklúziója szerint
az emberi természet eredeti integritásának helyreállításával az új teremtés hely-
reállítja az első teremtés azon céljait, amit az angyalok bűne aláásott. A krízis so -
rán a hénokiak által adott válasz sokak számára szimpatikusnak bizonyult.
Mind azonáltal maradtak olyanok, akiket sem ez, sem pedig az újraszabott cá -
do kita ideológia nem tudott kielégíteni. Ennek a harmadik útnak a gondolko-
dását tanúsítaná Dániel könyve.

Boccaccini szerint a dánieli könyv végső redaktorának célja nem egy új
könyv létrehozása lett volna, hanem az, hogy egy önálló műbe formázza bele
(reshape) a megörökölt hagyományt. E redaktor tudatos tevékenységének szám-
lájára írja a könyv kétnyelvűségét. A könyv ugyanis szerinte háromosztatú, egy
bevezető részből, majd egy arám és egy héber részből áll össze. Mindkét főrész
koncentrikusan épülne föl magvai (nuclei) körül, amely az arám résznek a 4–5.,
a héber résznek a 9. fejezete lenne. A két rész egymás után a szerkesztő fő cél-
jait fejtené ki, Isten egyedüli Úr voltának témáját, majd azt a meggyőződést,
hogy a történelem romlottsága a mózesi szövetség megtörésének következmé-
nye lenne. Dániel egyszerre hénoki és anti-cádokita, valamint cádokita és anti-
hé noki. A hénoki hagyománnyal együtt szemléletmódja apokaliptikus, és vallja

Egy újabb kísérlet Izrael hellenisztikus kori történetének értelmezésére

– 77 –

6. Xeravits Géza:Layout 1  2009.11.24.  11:58  Page 77    (Black/Black plate)



a történelem fokozatos romlását és finalitását. Ugyanakkor elutasítja a bűn em-
berfeletti eredetének hénoki tanát, és a szövetség cádokita fogalmát, valamint
a templom legitimitását központi jelentőségűnek tartja.

A későbbi zsidó irodalom vizsgálata azt mutatja, hogy a dánieli „harmadik
út” nem maradt nyomtalan a továbbélő cádoki gondolkodás számára. Szövet-
séggel kapcsolatos gondolkodása elősegítette az egyéni és kollektív felelősség
kettéválasztásának erősítését. Az emberi szabadság hangsúlyossá válik, együtt
azzal, hogy a gonosz autonómiáját tagadja. A feltámadás eszméje pedig meg-
oldja az ősi teodiceai problémát. Boccaccini számára a cádokita rendszer dáni-
eli módosításai azért lényegesek, mert alapvető szerepük van azoknak a gondo-
la toknak az útjára indításában, amelyek majd a rabbinikus zsidóság gon dolkodását
meghatározzák.18

Kétségtelen, Boccaccini eszmetörténeti rekonstrukciója attraktív. A forrá-
sok széles skáláját vonultatja fel, s hozza kapcsolatba egymással. Izgalmas szel-
lemi kaland valamennyi művét végigtanulmányozni. Végeredményben azon-
ban azt mondhatjuk, igazi erénye nem abban áll, hogy megnyugtatóan rendezi
a hellenisztikus kori zsidó történelem kritikus kérdéseit, hanem hogy az olvasót
újfajta látásmódra ösztönzi. Ebből aztán nagy eséllyel nőhet ki olyan elmélet,
amely a korszak értelmezését meggyőzően fordítja új irányba – erre azonban
még várnunk kell.

Xeravits Géza

– 78 –

18 Boccaccini elméletének problémái megint néhány alapvető helyen ragadhatók meg. A könyv
kialakulásának folyamatáról alkotott képe pl. igen kérdéses. A legnagyobb gondot éppen a
9. fejezet értékelése jelenti. Ennek másodlagos jellegét Boccaccini nemcsak tagadja, hanem
azt egyenesen a héber nyelvű rész nukleuszának, központi elemének tekinti. Ugyanakkor
azonban Dániel qumráni kéziratai megerősítik ennek a kialakulását illetően is elég komp-
lex és terhelt fejezetnek a szekundér mivoltát.

6. Xeravits Géza:Layout 1  2009.11.24.  11:58  Page 78    (Black/Black plate)



PIERRE HADOT

Apofatizmus és negatív teológia

Negatív teológia helyett helyesebb volna apofatizmusról (a görög apophaszisz szó
jelentése: „tagadás”) vagy afairetikus módszerről (a görög aphairészisz szó je-
lentése: „elvonatkoztatás”) beszélni. Ha ugyanis – a hagyományos felfogásnak
megfelelően – azt a gondolkodásmódot nevezzük „negatív teológiának”, mely
Istent olyan kijelentések által próbálja megragadni, melyek tagadnak minden
felfogható predikátumot, abból az következik, hogy a negatív teológiának még
azt is tagadnia kellene, hogy az istenség a tárgya, hiszen az istenség maga is fel-
fogható meghatározottság. A teológia („az Istenről való beszéd”) szó innentől
fogva nem volna jogosult. Az „apofatizmus” szónak ezzel szemben megvan az
az előnye, hogy csupán a gondolkodás általános irányát jelzi, mely tagadó kije-
lentések segítségével próbál meg eljutni a transzcendens valósághoz. Az apo fatikus
eljárás csírái már Platónnál megtalálhatók. A platonikus teológia és örökö se, a
keresztény teológia foglalta rendszerbe, de olyan gondolkodási irányzatokban is
jelentkezik, mint Wittgenstein logikai pozitivizmusa vagy Jaspers filozófiája.
Az apofatizmus kiterjesztett értelme az emberi nyelv sajátosságából fakad: le-
küzdhetetlen akadályokkal találjuk szembe magunkat, ha a nyelv által ki akar-
juk fejezni azt, ami a nyelvben kifejeződik. Az apofatizmus a létezés kimond-
hatatlan misztériumát jelzi.

I. ELVONATKOZTATÁS ÉS INTUÍCIÓ

Ha még pontosabban akarunk fogalmazni, akkor tulajdonképpen nem is apo fa -
ti kus, hanem afairetikus módszerről kellene beszélnünk, legalábbis a Kr. u. IV.
szá zadig tartó korszak kapcsán, amikor a negatív teológiát nem annyira az apopha -
szisz, hanem inkább az aphairészisz fogalmával jelölték, mely a szellemi elvonat-
koztatás művelete. Ezért olyan nehéz meghatározni a negatív teológia pontos episz -

Sapientiana 2 ( 2009/2) 79–88.

– 79 –

7. Pierre Hadot:Layout 1  2009.11.24.  12:00  Page 79    (Black/Black plate)



temológiai helyét az antikvitásban.1 A régi Akadémia hagyományában és Arisztote -
lésznél az aphairészisz fogalma rendkívül összetett; a tudósok sokat vitatkoztak
azon, mit is jelent valójában Arisztotelésznél az „elvonatkoztatás”.2 Annyit min-
denesetre megállapíthatunk, hogy a noészisz az Akadémia és Arisztotelész tanítá-
sában egy forma vagy egy lényeg intuíciójában áll, és hogy a forma megragadása
feltételezi a lényegtelen elvételét: a gondolkodás az arra való képesség, hogy a lé-
nyegest megkülönböztessük a lényegtelentől. Az elvonatkoztatás a megkülönböz-
tetés és az elvétel módszere; a filozófusok ezt használják a matematikai entitások
meghatározásakor: a mélység elvétele révén határozzák meg a felszínt, a felszín
elvétele által a vonalat, a kiterjedés elvétele által a pontot.3 Ez a módszer egy-
részt lehetővé teszi a matematikai mennyiség meghatározását, másrészt létrehoz -
za a mate matikai valóságok hierarchiáját, a háromdimenziós tértől a legelső egy-
ség testetlenségéig. Logikai értelemben az elvétel felfogható a tagadás módszereként
is. Amikor az alanyhoz állítmányt társítunk, akkor hozzáadásról beszélhetünk,4 az
állítmány tagadása pedig nem más, mint a hozzáadás elvétele. Ezért volt lehetsé-
ges negatív módszernek tartani az elvonatkoztatás módszerét.

Az elvonatkoztatás a megismerés egy lehetséges módja. Elvesszük és tagadjuk
azt a „többletet”, amivel kiegészült az egyszerű elem. A bonyolulttól haladunk az
egyszerű felé és a látható valóságtól – a fizikai testektől – a valóságot megalapozó
láthatatlan és pusztán elgondolható valóságokig. A valóságok hierarchiája és ki-
alakulása a bonyolultság és az egyszerűség szintjétől függ. Az összetett dolgok az

Pierre Hadot

– 80 –

1 A negatív teológiának jelentős irodalma van. Lásd pl.: HARRY AUSTRYN WOLFSON: Albinus
and Plotinus on Divine Attributes, Harvard Theological Review 45 (1952) 115. skk.; ID.:
Infinitive and privative judgements in Aristotle, Averroes and Kant, Philosophy and
Phenomenological Research 8 (1947) 173. skk.; HANS JOACHIM KRÄMER: Der Ursprung der
Geistmetaphysik, Grüner, Amszterdam, 1967, 105–108, 343–350, 359–360; JOHN

WHITTAKER: Neopythagoreanism and Negative Theology, Symbolae Osloenses 44 (1969)
109–125; HELLA THEILL-WUNDER: Die archaische Verborgenheit. Die philosophischen
Wurzeln der negativen Theologie, München, Humanistische Bibliothek I, 8, 1970; JOSEF

HOCHSTAFFL: Negative Theologie. Ein Versuch zur Vermittlung des patristischen Begriffs,
München, 1976; MARIA JUDITH KRAHE: Von der Wesenheit negativer Theologie, München,
1976.

2 Lásd pl.: PHILIP MERLAN: From Platonism to Neoplatonism, 2. kiadás, M. Nijhoff, La Haye,
1960, 85. skk., és HEINZ HAPP: Hyle, Studien zum aristotelischen Materie-Begriff, Walter de
Gruyter, Berlin, 1971, 615–639.

3 Lásd HEINZ HAPP: Hyle, Studien zum aristotelischen Materie-Begriff, i. m. 186.
4 Vö. ARISZTOTELÉSZ: Hermeneutika 21b 27 és 30.

7. Pierre Hadot:Layout 1  2009.11.24.  12:00  Page 80    (Black/Black plate)



egyszerűekből jönnek létre, olyan elemek hozzáadása révén, amelyek – mint pél-
dául a térbeli dimenzió – materializálják az eredeti egyszerűséget. A nem testi és a
szellemi valóságokhoz való visszatérés a materializáló hozzáadások elvétele révén va-
lósítható meg. A visszatérés negatív oldala a hozzáadások kiiktatása, pozitív oldala
pedig az egyszerű valóságok intuíciója. A módszer segítségével az alsóbb ontológiai
szintről felsőbb ontológiai szintre jutunk el hierarchikus előrehaladás révén.

A Krisztus utáni első évszázadok pogány (Albinosz,5 Kelszosz,6 Türoszi
Maximosz,7 Apuleius8) és keresztény (Alexandriai Kelemen9) szerzőinél is meg-
található a teológiai módszerek rendszere, azon belül pedig az afairetikus módszer.
Albinosz megkülönbözteti az Istenhez, tehát az egyedül a szellem által megra-
gadható,10 teljes mértékben testetlen valósághoz való felemelkedés négy útját:11 az
affirmatív módszert (pozitív állítások Istenről), az analógia módszerét (Istent pél-
dául a Naphoz hasonlítjuk), a transzcendencia módszerét (a látható minőségtől
felemelkedünk a minőség eszméjéhez) és végül a negatív módszert (azt állítjuk
Istenről, ami nem Isten). Mivel az isteni elérésének négy útja van, a negatív mód-
szert nem lehet az abszolút Megismerhetetlen megismerésének tekintenünk. Épp
ellenkezőleg, a negatív módszer – ahogy arra már utaltam az elvonatkoztatás mű-
velete kapcsán is – a definíció és az intuíció szigorú módszere, amely lehetővé
teszi, hogy eljussunk az érzéki megismeréstől a szellemi megismerésig. Albinosz
és Alexandriai Kelemen egyaránt a platonikus hagyományhoz köti az afairetikus
módszert. Istenhez hasonló módon juthatunk el, mint a felszín fogalmához (ha
elvonatkoztatunk a mélységtől), mint a vonal (ha elvonatkoztatunk a nagyságtól),
a pont (ha elvonatkoztatunk a kiterjedéstől), vagy pedig – teszi hozzá Kelemen
–, mint a monász fogalmához (ha eltekintünk térbeli elhelyezkedésétől).

Apofatizmus és negatív teológia

– 81 –

5 Didaskalikos, 10, in Platonis Opera, ed. Teubner, VI. kötet, 164, 6. (Hermann). Albinosz
írásait és a következő jegyzetek szerzőinek a szövegeihez lásd ANDRÉ-JEAN FESTUGIÈRE köny-
vében: La Révélation d’Hermès Trismégiste, IV. kötet, 95. skk.

6 Alethes Logos, in ÓRIGENÉSZ: Contra Celsum VI, 62–66, VII, 36, 42, 45, VIII, 63.
7 Quis deus secundum Platonem, Disc. XVII (Dübner) = XI (Hobein), 137, 16. skk.
8 De deo Socratis, 124 (23. Beaujeu szövegkiadásában); De Platone, 190 (64. Beaujeu szö-

vegkiadásában); Apologia (64, 7, Thomas szövegkiadásában)
9 Strom., V, 11, 71, 2–5, vö. ALAIN LE BOULLUEC kommentárját in Sources chrétiennes, 279.

kötet, 244. skk., és RAOUL MORTLEY: Connaissance religieuse et herméneutique chez Clément
d’Alexandrie, Brill, Leyden, 1973, 87. skk. A gnosztikusok negatív teológiájáról lásd ANTO -
NIO ORBE: Estudios Valentinianos, Gregorian University, Róma, 1958, 3–37.

10 Didask., 165., 4. (Festugière 100.)
11 Uo. 165., 30. (Festugière 98.)

7. Pierre Hadot:Layout 1  2009.11.24.  12:00  Page 81    (Black/Black plate)



Ez a Platóntól származó és az első és második században kodifikált módszer az
elvonatkoztatás műveletéhez köthető, amely az érzékiből és a testiből indul ki. Az
elvonatkoztatás azonban nem vezet „elvont” dolgokhoz. A tagadások tulajdon-
képpen állítások, hiszen a tagadás tagadásáról van szó, a kiiktatás elvételéről. Az el-
vonatkoztatások a konkrét értelemben vett teljesség intuíciójához vezetnek,
mivel az egyedüli konkrétum a testetlen, szellemi valóság. A platonizmus sze-
rint az egyszerűség, a testetlenség, a szellemiség a lét teljessége, amihez semmit
nem lehet hozzáadni. A hozzáadással nem meghatározzuk, materializáljuk és
elkülönítjük, hanem degradáljuk, kisebbítjük és tagadjuk a lét teljességét. Erre
utal Plótinosz, amikor azt mondja, a saját individualitását tagadó ember nem
lealacsonyítja önmagát, hanem épp ellenkezőleg, felemelkedik az egyetemes,
szellemi valósághoz.12 Ugyanezt látjuk Spinoza híres formulájában is:
„Determinatio negatio est.”13 Minden egyedi forma, minden meghatározás ta-
gadás, mivel a lét teljessé ge végtelen. A negatív teológia hagyományos elmélete
a kezdettől fogva magában foglalja a lét végtelen hatalmának eszméjét.

Az afairetikus módszerben nincs semmi irracionális: olyan filozófiai és ma-
tematikai eljárásról van szó, amelynek az a célja, hogy a gondolkodás felemel-
kedjen az érzékitől a szellemi valósághoz,14 az egyszerű alapelvek, a pont, a
monász, a lét, a szellem megismeréséhez.15 Az afairetikus módszer lehetővé teszi
számunkra, hogy elgondoljuk a valóságnak azt a szintjét, amelyet elértünk. Ez
a gondolkodás igazi gyakorlata, hiszen a gondolkodás abban áll, hogy megkü-
lönböztetjük a dolgokat és a dolgok lényegét vagy formáját.

II. A GONDOLKODÁS LEHETETLENSÉGÉTŐL A BESZÉD LEHETETLENSÉGÉIG

A szellemi valóság intuíciójaként felfogott afairetikus módszerre Plótinosztól
kezdve ráépül egy másik afairetikus módszer, amely valamiképpen kívül áll a
gondolkodás rendjén, és amely a későbbi újplatonikusoknál és Damaszkiosznál
egyre nagyobb szerepet kap.

Pierre Hadot

– 82 –

12 Enn. VI, 5, 12, 20.
13 SPINOZA: Ep. 50.
14 Például ALEXANDRIAI KELEMEN: Strom., V, 11, 71, 2: a módszer az első noésziszhez vezet,

és Kelszosz (VII, 36: Festugière, 116.): „Ahhoz, hogy meglássuk Istent, a szellemünkkel
kell látnunk, fel kell ébresztenünk a lélek szemét.”

15 Albinosz Istene a Szellem (165., 17. skk., Hermann szövegkiadásában).

7. Pierre Hadot:Layout 1  2009.11.24.  12:00  Page 82    (Black/Black plate)



Plótinosz számára az első Lét, az első Szellem nem saját magában találja meg
önnön alapját, hanem egy olyan princípiumban, amely meghaladja őt. Plóti -
nosz belátása megegyezik Platón elméletével, amely a léten, az úszián túl a Jó
ideáját16 tartja az ideák alapelvének. Plótinosz azonban, Platónnal ellentétben,
felteszi a kérdést, hogy milyen pontossággal tudjuk megismerni ezt a mindent
meghaladó alapelvet. Ha ugyanis az alapelv meghaladja a létet és a gondolko-
dást, akkor nem „lét” és nem is „gondolkodás”. Itt találkozunk az afairetikus
módszerrel: „ha (ehhez az Alapelvhez) bármit hozzáadunk, akkor ez által a hoz-
záadás révén kisebbítjük őt, hiszen neki nincs szüksége semmire”.17

A mindent meghaladó pozitivitás szemszögéből minden meghatározás és
minden állítás tagadás. Az elvonatkoztatás művelete ennek a pozitivitásnak a té-
telezése. A különbség az, hogy míg Albinosznál az afairetikus módszer a gon-
dolkodás tárgyának intuíciójához, tehát Isten elgondolásához vezet, aki maga is
végső Gondolat, Plótinosznál egy olyan alapelvről van szó, amely meghaladja a
gondolkodást. Az afairetikus módszer immár sem az alapelv elgondolásához, sem
az alapelv kimondásához nem vezet el: csak arra nyújt lehetőséget, hogy beszél-
jünk róla.18 Beszélhetünk a Jóról és az Egyről vagy a mindent meghaladó alap-
elvről, hiszen a racionális diskurzus lehetővé teszi, hogy feltegyük az alapelv ra-
cionális szükségszerűségét, és hogy elmondjuk, mi nem ez az alapelv; elgondolni
azonban nem tudjuk, nem lehet róla intuíciónk, épp azért, mert kívül áll a gon-
dolkodás rendjén. Az afairetikus módszer így bizonyos szempontból – ameny-
nyiben a megismerés olyan módszere, mely elvezet az intuícióhoz – értelmét
veszti. Legföljebb egy nem szellemi jellegű megragadás, egy misztikus tapaszta-

Apofatizmus és negatív teológia

– 83 –

16 PLATÓN: Állam 509b 9.
17 PLÓTINOSZ: Enn. III, 8, 11. Vö. VI, 8, 21, 26.
18 Enn. V, 3, 13, 36.: „Ő maga nem megismerő és Őt sem lehet megismerni. – Akkor viszont

hogyan beszélhetünk róla? Úgy, hogy mondunk ugyan valamit Róla, de azt nem mondjuk
meg, hogy mi Ő, és sem ismeretünk és sem tudásunk nincsen Róla. Hogyan beszélhetünk
hát Róla, ha Őt magát nem ragadhatjuk meg? Vajon ha a megismerés útján nem tudjuk
megragadni, akkor egyáltalán nem tudjuk megragadni? Annyiban igen, hogy beszélünk
Róla, megnevezni azonban nem nevezzük meg Őt. Elmondjuk, hogy mi nem Ő, de hogy
mi Ő, azt nem mondjuk meg, vagyis az utána következők alapján beszélünk Róla. Annak
nincs akadálya, hogy birtokunkba vegyük, még ha nem is tudjuk megnevezni. Ahogy az is-
teni révület rabjai vagy a megszállottak…” (Horváth Judit és Perczel István fordítása, lásd:
Az Egyről, a szellemről és a lélekről, Európa, Budapest, 1986, 36.) Plótinosz lehetségesnek
tartja, hogy beszéljünk a misztikus tapasztalatban elért Egyről (hiszen birtokba vesszük).

7. Pierre Hadot:Layout 1  2009.11.24.  12:00  Page 83    (Black/Black plate)



lat számára szolgálhat kiindulópontul; erre még lesz módunk részletesebben ki-
térni.

Az újplatonizmus kései fejlődése Proklosztól Damaszkioszig világosan mutat -
ja a változás jelentőségét. Jellemző, hogy Proklosznál az apophaszisz fogalma na-
gyobb szerepet kap, mint az aphairészisz.19 A negatív módszer legradikálisabb vál-
tozatát Damaszkiosznál találjuk meg, aki kifejtette azt a paradoxont, hogy az
emberi gondolkodás egy olyan abszolút, a gondolkodást meghaladó alapelvet fel-
tételez, amelyet a mindenség, tehát minden felfogható dolog alapelvének tekint.20

Ez az alapelv nem lehet a mindenségen kívül, hiszen akkor nem volna kapcsolata
a mindenséggel, de nem lehet a mindenséggel és a mindenségben levő alapelv
sem, hiszen akkor nem lehetne megkülönböztetni saját okozataitól.21 Fel kell
tehát tételeznünk egy mindent meghaladó alapelv létét, amiről semmit nem
mondhatunk. Plótinosz állítása szerint nem gondolhatjuk el az alapelvet, de be-
szélhetünk róla. Damaszkiosz szerint beszélni sem beszélhetünk róla, legföljebb
azt állíthatjuk, hogy nem tudunk beszélni róla: „Kimutatjuk saját tudatlansá-
gunkat és a róla való beszéd lehetetlenségét (aphaszia)”22 Damaszkiosz tökéletes
tisztánlátással elemzi a megismerhetetlen aporiáit: a végső alapelvről sem azt nem
mondhatjuk, hogy megismerhető, sem azt, hogy megismerhetetlen. Az alapelv-
ről magáról nem mondhatunk semmit, csak azt az állapotot írhatjuk le, amely-
ben mi magunk vagyunk: „Tudatlanságunk teljes, és az alapelvet sem mint meg-
ismerhetőt, sem mint megismerhetetlent nem ismerjük.”23

III. APOFATIZMUS ÉS KERESZTÉNYSÉG

A negyedik századtól kezdve – főként Nüsszai Gergely hatására – a negatív teo -
lógia a keresztény gondolkodás meghatározó részévé vált. Az ötödik század
végén keletkezett szövegcsoportban, amelyet szerzője Areopagita Dénes véd-
nök sége alá helyezett, részletes kidolgozásra került – a Misztikus teológia című

Pierre Hadot

– 84 –

19 Vö. WERNER BEIERWALTES: Proklos, Frakfurt-am-Main, 1979, 339. skk.
20 DAMASZKIOSZ: Traité des premiers principes [Értekezés az első alapelvekről], I. kötet, szöveg-

kiadás: Leendert Gerrit Westerlink, Les Belles Lettres, Paris, 1986, 1–22.
21 Uo.
22 Uo.
23 Uo. A negatív teológia szempontjából nagyon érdekes a Porphüriosznak tulajdonítható

Parmenidész-kommentár töredéke, lásd: PIERRE HADOT: Porphyre et Victorinus, Cerf, Paris,
1968, II. kötet, 65. skk.

7. Pierre Hadot:Layout 1  2009.11.24.  12:00  Page 84    (Black/Black plate)



műben – a minden dolgok alapelvéhez elvezető apofatikus módszer. A corpus
dionysiacum a szerző tekintélye révén óriási hatást gyakorolt a középkori gon-
dolkodásra, neki köszönhető, hogy – némi változtatással – a skolasztikus teo-
lógusok, mint például Aquinói Tamás, maguk is használták a negatív teológia
módszerét. Ez a hagyomány egészen Nicolaus Cusanusig, Keresztes Jánosig és
Angelus Silesiusig nyomon követhető.

Egyes teológusok24 úgy vélték, a keresztény negatív teológia lényegileg külön-
bözik a platonikus negatív teológiától. Szerintük az igazi negatív teológia meg-
alapozásához elegendő a teremtés keresztény fogalma. Isten szabad és érdeknél-
küli akarata hozta létre az embert; a teremtményt átjárhatatlan szakadék választja
el a Teremtőtől. Isten természeténél fogva teljes mértékben megismerhetetlen, az
ember számára tehát csak egy újabb szabad és érdeknélküli cselekedet tette lehe-
tővé, hogy megismerhesse őt: a kinyilatkoztatás, az isteni Ige megtestesülése.

Hosszas, több mint egy évezredes előkészítés után valóban lehetséges elképzelni
egy olyan teológiát, amelyben a Teremtő és a teremtmény közötti szakadék hívja
életre az apofatikus teológiát (mely alátámasztja Isten abszolút transzcendenciá-
ját), és a Megtestesülés teológiáját (mely biztosítja, hogy Istent csak a testet öltött
Ige közvetítése révén ismerhetjük meg). Történetileg azonban nem bizonyítható,
hogy ezt a rendszert tudatosan dolgozták volna ki. A patrisztika keresztény teoló-
gusai – akik elsőként alkalmazták az apofatikus módszert a keresztény teológiában
– az újplatonikusok érvelésmódját és fogalmait vették át. Az újplatonikus Proklosz
hatása Areopagita Dénes írásaira például vitathatatlan.25 Azt a gondolatot is nehéz
volna igazolni, hogy a keresztény apofatizmus radikálisabb, mint a platonikus.
Nem érthetünk egyet Losskyval, aki azt írja: „A platonikus hagyományhoz kötődő
filozófus számára az isteni természet akkor is pozitív módon meghatározható tárgy
marad (hen), ha az eksztatikus egyesülést tartja az Istenhez vezető egyedüli útnak.
Az isteni természet megismerhetetlensége mindenekelőtt a sokasághoz tapadó em-
beri értelem gyöngeségéből fakad.”26 A Lossky által említett „pozitív meghatároz-
hatóság” kritériuma talán érvényes az apofatikus módszer első változatára, bizo-
nyosan nem használható azonban a későbbi, Plótinosz és Damaszkiosz közötti

Apofatizmus és negatív teológia

– 85 –

24 VLADIMIR LOSSKY: Essai sur la théologie mystique de l’Église d’Orient, Cerf, Paris, 1944, 30., és
EKKEHARD MUHLENBERG: Die Unendlichkeit Gottes bei Gregor von Nyssa, Vandenhoeck &
Ruprecht, Göttingen, 1966, aki szerint az isteni végtelenség fogalma keresztény fogalom, amely
nem létezett Nüsszai Gergely előtt, és amely más, mint a hagyományos negatív teológia.

25 Vö. HENRI-DOMINIQUE SAFFREY: Nouveaux liens objectifs entre le Pseudo-Denys et
Proclus, Revue des Sciences philosophiques et théologiques 63 (1979) 3–16.

26 VLADIMIR LOSSKY: Essai sur la théologie mystique de l’Église d’Orient, i. m. 30.

7. Pierre Hadot:Layout 1  2009.11.24.  12:00  Page 85    (Black/Black plate)



újplatonikus szövegek kapcsán. Az újplatonizmus valójában nagyon is hangsú-
lyozza, hogy az Abszolút soha nem lehet a megismerés tárgya.

IV. APOFATIZMUS, NYELV ÉS MISZTIKA

Wittgenstein Logikai-filozófiai értekezésében27 számos olyan problémát találunk,
mely hasonlít Damaszkiosz kérdésfelvetésére. A különbség az, hogy itt nem a
mindenség és az alapelv, hanem a nyelv és a világértelem ellentétéről van szó.
„A kijelentés ábrázolhatja az egész valóságot, de nem ábrázolhatja azt, aminek
közösnek kell lennie benne a valósággal, hogy annak ábrázolása lehessen – a lo-
gikai formát. Ahhoz, hogy a logikai formát ábrázolhassuk, képesnek kellene
lennünk arra, hogy magunkat a kijelentéssel együtt a logikán kívülre, azaz a vi-
lágon kívülre helyezzük” (4.12).

Nem tudunk kilépni a nyelvből (ami számunkra a mindenség) annak érdeké-
ben, hogy kifejezzük, hogy a nyelv kifejez valamit: „Ami tükröződik a nyelvben,
azt a nyelv nem ábrázolhatja” (4. 121). Radikális apofetizmussal van tehát dol-
gunk: létezik valami kimondhatatlan, kifejezhetetlen, egy bizonyos ponton túl el-
gondolhatatlan, ha igaz, hogy az elgondolható azonos azzal, ami reprezentálható.
Az apofatikus tradíció képviselőihez hasonlóan Wittgenstein nem habozik kije-
lenteni, hogy ez a kimondhatatlan megmutatkozik. A kijelentés „mutatja” a való-
ság logikai formáját (4. 121), az a tény pedig, hogy a logika kijelentései tautológi-
ához vezetnek, a világ formális logikai tulajdonságait bizonyítja (6.12). Az, ami
megmutatkozik, nem a logikai diskurzusba illeszkedik, hanem a „misztikus”
rendbe: „Kétségtelenül létezik a kimondhatatlan. És megmutatkozik, ez a miszti-
kum” (6. 522). A „misztika” Wittgenstein számára egy megélt egzisztenciális tel-
jességnek felel meg, mely minden kifejezhetőn túl van: „Nem az a misztikum,
hogy milyen világ, hanem az, hogy van” (6. 44). Wittgenstein – újfent az apofa -
tikus hagyományt követve – a kimondhatatlannal szembeni hallgatás követelmé-
nyére hívja fel a figyelmet: „Amiről nem lehet beszélni, arról hallgatni kell” (7).
A nyelvnek tehát van értelme, a világnak is van értelme, ennek az értelemnek azon-
ban a világon és a nyelven kívül kell lennie (6. 41). A mondható értelme ki-
mondhatatlan. A nyelv nem képes kifejezni, hogy mi teszi őt nyelvvé, ahogy azt
sem, hogy mi teszi a mindenséget mindenséggé.

Pierre Hadot

– 86 –

27 Logikai-filozófiai értekezés, Akadémiai, Budapest, 1989. (A szöveget végig Márkus György
fordításában idézem: Cs. Á.)

7. Pierre Hadot:Layout 1  2009.11.24.  12:00  Page 86    (Black/Black plate)



Wittgenstein szoros kapcsolatot tételez tehát a „kimondhatatlan” és a „miszti-
kus” között. Gyakran előfordul, hogy az apofatikus módszert együtt tárgyalják,
sőt, már-már összekeverik a misztikus tapasztalattal. A kettő valóban közel áll
egymáshoz, hiszen mindkettő a kimondhatatlanra utal, mégis szükséges megkü-
lönböztetni őket. Láttuk, hogy az afairetikus módszer a Szellem vagy a Szellemi in-
tuíciójához vezet. Ez az értelmi intuíció Plótinosznál valóban egyfajta „misztikus”
jelleget ölt. Plótinosz a racionális diskurzust felváltó intuitív szemléletet, az isteni
Szellemtől kapott megvilágosodást és a vele való együttgondolkodást rendkívüli ta-
pasztalatnak tartja, amit a Phaidroszból és A lakomából ismert szerelmes őrület fo-
galmával társít,28 és ami valóban azt mutatja, hogy olyan lélekállapotról van szó,
mely analóg azzal, amit misztikus tapasztalatnak hívunk. Az afairetikus módszer
nem ad lehetőséget arra, hogy elgondoljuk az isteni Szellemet meghaladó és meg-
alapító princípiumot, de feltételezi a vele való kapcsolatot, nem értelmi jellegű
egyesülést és víziót, amely lehetővé teszi a róla való beszédet. Ez több mint az ed-
digiekben bemutatott tapasztalás, hiszen itt az isteni Szellemmel való egyesülésről
van szó. Az isteni Szellemmel való egységnek köszönhetően az emberi lélek részt
vesz az isteni Szellem életében, amelynek két tevékenysége van:29 egyrészt mint
önmagát gondoló Gondolkozás elgondolja önmagát és a benne levő ideákat, más-
részt egyszerű, nem gondolati jellegű kapcsolatban áll azzal az alapelvvel, amely-
ből származik.30 Hozzá hasonlóan az emberi léleknek is lehetősége van arra, hogy
ne csupán elgondolja, hanem egyúttal utánozza is a Szellemnek az Alapelv irá-
nyába mutató eksztázisát. Plótinosz misztikus tapasztalása tehát félúton van az ön-
magát gondoló gondolkozás értelmi intuíciója és a Gondolat szerelmes eksztázisa
között, mely beleveszik saját alapelvébe. Hangsúlyoznunk kell azonban, hogy
Plótinosz világosan megkülönbözteti a misztikus elragadtatást a teológiai mód-
szerektől. Ez utóbbiak, amelyeket a hagyományos platonikus filozófia szabatos fo-
galmaival ír le, csak bevezető tudományok (mathémata),31 melyeket nem szabad
összekeverni az egységgel vagy a szemléléssel. A negatív módszer a racionális rend-
hez tartozik, az egység megtapasztalása azonban túlmegy mindenen, ami racioná-

Apofatizmus és negatív teológia

– 87 –

28 Vö. PIERRE HADOT: Les Niveaux de conscience dans les états mystiques selon Plotin, Journal
de psychologie, 1980, 243–266.

29 Vö. PHILIP MERLAN: Monopsychism, Mysticism, Metaconsciousness, M. Nijhoff, La Haye,
1969, 2. kiadás, 17–25, 81–82 és 131., illetve bevezetőmet Plótinosz értekezéséhez: Écrits
de Plotin, Traité 38, Cerf, Paris, 1987.

30 PLÓTINOSZ: Enn. VI, 7, 35, 19. skk.
31 Uo. VI, 7, 36, 5. skk.
32 Lásd a 18. lábjegyzetet.

7. Pierre Hadot:Layout 1  2009.11.24.  12:00  Page 87    (Black/Black plate)



lis. E két módszer radikálisan különbözik egymástól, még akkor is, ha szoros kap-
csolatban állnak; fontos jelezni azonban, hogy a negatív teológia alapul a miszti-
kus tapasztalaton és nem a misztikus tapasztalat a negatív teológián. Plótinosz azt
mondja: ahhoz, hogy beszélhessünk arról a valóságról, amit nem tudunk elgon-
dolni, előbb „birtokba kell vennünk”.32 A kimondhatatlannak ez a birtokba vétele,
nem értelmi síkon való megragadása teszi lehetővé azt, hogy kimondjuk: létezik a
kimondhatatlan, és hogy negatív formában ugyan, de beszélhessünk róla; egyút-
tal megtiltja, hogy a negatív formán kívül bármilyen más módon beszéljünk róla.

A tapasztalást azonban nem a tagadások váltják ki. Plótinosz jól látta az isteni
értelem transzcendens élete és az emberi értelem immanens tárgyai közötti szaka-
dékot. A negációk játéka nem teszi lehetővé, hogy áthidaljuk az isteni és az emberi
értelem, illetve a racionalitás és a létezés közötti szakadékot: „A misztikum az, hogy
a világ van.” A tagadásoknak legfeljebb az a hatása, hogy olyan ürességet hagynak
maguk után a lélekben, mely felkészíti az embert a tapasztalásra. A tapasztalat után
pedig a tagadás módszerével fejezhetjük ki a kimondhatatlan leírására tett kísérle-
teink kudarcát. Valószínűleg erre utal Lord Chandos csodálatos levele,33 amely-
ben Hugo von Hoffmanstahl elmeséli, hogyan veszítette el Lord Chandos a dol-
gok leírásának képességét, amikor megtapasztalta a lét mindenütt jelenlevő
misztériumát: „Amikor pedig megszűnik ez a különös varázslat, semmit sem tudok
mondani róla.” Ezt a csendet ajánlotta Wittgen stein is a Traktátus végén. A léte-
zés titkával szembesülve a nyelv leküzdhetetlen akadályokba ütközik.

(Cseke Ákos fordítása)

Forrás: PIERRE HADOT: Apophatisme et théologie négative, in id.: Exercices spiri -
tuels et philopsophie antique, Albin Michel, Paris, 2002, 239–252.

Pierre Hadot

– 88 –

33 HUGO VON HOFFMANSTAHL: Lettres du voyageur à son retour, précédé de la Lettre de Lord
Chandos, Mercure de France, Paris, 1969.

7. Pierre Hadot:Layout 1  2009.11.24.  12:00  Page 88    (Black/Black plate)



GÉRECZ IMRE OSB

Lelki harc az egységkeresés jegyében
A XVII. bosei nemzetközi ökumenikus találkozóról

Az észak-olaszországi Bose 2009. szeptember 9–12. között tizenhetedik alka-
lom mal adott otthont az ortodox lelkiség nemzetközi ökumenikus konferenci-
ájának. Ahogy Walter Kasper üzenetében megfogalmazta, ez a zsinat után ala-
pí tott szerzetesközösség az egyre teljesebb keresztény egység keresésének példája,
a konferencia pedig gyümölcsöző alkalom arra, hogy a különböző egyházak-
hoz és hagyományokhoz kötődő személyek találkozzanak egymással. Idén hu-
szonhét nemzet képviseletében 250 résztvevő érkezett Bosebe, Magyarországot
magyarszéki karmeliták és pannonhalmi bencések képviselték. Az egybegyűl-
teket írásban üdvözölte többek között I. Bartholomeiosz ökumenikus pátri-
árka, I. Kirill moszkvai pátriárka, II. Karekin örmény katholikosz, IV. Ignatiosz
antiochiai pátriárka, Daniel romániai pátriárka, Rowan Williams anglikán ér -
sek, Tarcisio Bertone, Leonardo Sandri, Walter Kasper és Roger Etchegaray,
má sok pedig személyesen köszöntötték az előadókat és a hallgatóságot. Koráb-
ban a konferencia elsősorban az ortodox hagyomány lelki mestereivel (Szent
Szer gej, Szent Szerafim, Athoszi Szilvánosz, Lépcsős Szent János, Új Teológus
Simeon, Damaszkuszi Szent János) és az orosz ortodox egyházi hagyománnyal
foglalkozott, az utóbbi években viszont az előadások a lelki élet egy-egy eleme
köré csoportosulnak. 2007-ben Krisztus színeváltozását, tavaly a lelki atyaságot,
idén a lelki harc kérdését járták körül a különböző hagyományokban és meg-
közelítésekkel élő előadók.

A jól felépített előadássorozat biblikus és krisztológiai alapvetéssel kezdődött,
ezt követően a lelki harcról tanító fontosabb keleti szerzők (Lépcsős Szent János,
Ninivei Izsák, Hitvalló Maximosz) gondolatvilágába nyerhettünk betekintést.
A konferencia második, gyakorlatiasabb felében a felkért előadók arra keresték
a választ, hogy a jelenkor miképpen tudja kamatoztatni ezt a spirituális örök-
séget, hol van a helye a lelki harcnak a szerzetesi és a papi képzés keretében, és
mit mond a modern pszichológia a túlzott aszkézis veszélyeiről. A konferencia

SZERZETESSÉG Sapientiana 2 (2009/2) 89–93.

– 89 –

8. Gérecz Imre:Layout 1  2009.11.24.  12:01  Page 89    (Black/Black plate)



záróbeszédei ökumenikus perspektívába helyezték a lelki harc tematikáját, hi-
szen a lelki javak cseréje által az egységkeresés nehézségeivel, illetve közös prob-
lémáinkkal egymás társaként, ugyanabban a világban kell megküzdenünk. A to-
vábbiakban a konferencia során elhangzottakból szeretnék pár gondolatébresztő
meglátást kiemelni – a teljesség igénye nélkül, a hangsúlyok elhelyezésének
szükségszerű szubjektivitásával.

� � �

Amikor a Szentírás lelki harcról beszél, elsősorban egy belső, láthatatlan küz-
delemre buzdít. A más teremtmények vagy személyek elleni viaskodás helyett
arra szólít fel, hogy keresésünket önmagunkra korlátozzuk. Enzo Bianchi, a
bosei szerzetesközösség perjele előadásában a lelki harc biblikus nyelvezetéből
két kulcsszót emelt ki. Az egyik a szív. Az emberi szív nem csak az érzelmeknek
ad helyet, a Szentírás itt lokalizálja az intelligenciát, az akaratot, a bátorságot,
az élet teljességét. Isten szíveket és veséket vizsgál, szavait Izajás és a jézusi pél-
dabeszéd szerint is az ember szívébe veti el, ugyanakkor az evangélium szerint
a tisztátalanság sem kívülről való, hanem az ember szívében születik. A szív
ezért megtérésre hívatott. Az agresszió ugyanis bennünk lakik, és ennek az elemi
agressziónak a gyökerét a Biblia a halálfélelemben találja meg. Ez uralja az em-
bert, és ez veti szolgaságba. Ha az élet véges, a halandó ember legalább a vilá-
got és a többi embert szeretné uralma alá hajtani. Isten akaratának beteljesítése
helyett a véges ember megtagadja a közösséget Istennel és a teremtményekkel,
egoista önszeretet, filauthia vagy egolatria jellemzi, vagyis mindaz, amit Pál a
„test” fogalmába sűrít. A halálfélelem a Teremtés könyvében és a szinoptikus
evangéliumok kezdetén is a kísértés képébe öltözik. Ha a teremtettségünkből
fakadó határainkat nem vagyunk képesek elfogadni, az frusztrációhoz, a régi
Ádám bukásához vezet. Jézus azért lehet a kísértésben is Új Ádám, mert magára
vette szolgaságunkat, az Atya iránti radikális engedelmessége által nyitott utat
az Istennel való közösségre.

A biblikus grammatika másik fontos kifejezése, hogy a lelki harcban fegy-
vereket magunkra öltve kell részt vennünk (2Tim 2,3–4; Ef 6,10–17). A küz-
delem helye az emberi szív, a viadal ugyanakkor nem az ember és a kísértések,
hanem Isten és Sátán között folyik. A keresztény életfeladat abban áll, hogy
minden akadályt elhárítva teret engedjünk a kegyelem működésének. A hit és
a feltámadás bizonyossága védhetnek meg a halálfélelem szorongásától. A ke-
resztény ember az újszövetségi iratok tükrében nem önmagát váltja meg, hi-
szen aki meg akarja menteni az életét, az elveszíti. A keresztény emberben az a

Gérecz Imre OSB

– 90 –

8. Gérecz Imre:Layout 1  2009.11.24.  12:01  Page 90    (Black/Black plate)



Krisztus lakik, az a Krisztus harcol, aki egyedül képes győzni a rossz fölött. Ő
a szikla, az erős vár, akihez a zsoltáros menekül.

Az önmagába zárkózó régi ember késztetéseivel szemben az új ember arra tö-
rekszik, hogy ugyanaz az érzés töltse be, ami Krisztus Jézusban volt (Fil 2,5).
Filaret minszki metropolita arra hívta fel a figyelmet, hogy Pál teológiájában
Jézus istensége elszakíthatatlan az engedelmességtől és attól a végletekig foko-
zott alázatosságtól, amely az evangéliumokban az Olajfák hegyén éri el tető-
pontját. Ezeknek az alapvető értékeknek tehát nem morális, hanem ontológiai
megalapozottsága van. Az emberi természet így talál utat az Atyához, és istenül
meg Jézus Krisztusban. A Bárány misztériumáról olvasunk, aki megtörhető, de
meg nem osztható, étellé lesz, de el nem fogyasztható. Az Eucharisztia ezért –
amely során ontológiai kapcsolat létesül Krisztus és testének egybegyűlt tagjai
között – életforma. Az aszkézist is ennek fényében kell értékelnünk: annak célja
nem lehet más, mint hogy böjttel, okos megkülönböztetéssel, önmagunkat Is-
tennek átadva, a könnyeket is vállalva utat készítsen a megistenült emberség, az
új ember növekedése számára. A metropolita korunk sajátos aszketikus felada-
tának látja, hogy elkerüljük a külsőségeket, és hogy a világból bennünket bom-
bázó ingeráradat közepette is megőrizzük önállóságunkat.

Az ortodox egyházak hagyományával, jelentős lelki íróival foglalkozó előa -
dások során a hallgatóság betekintést nyerhetett abba, hogy a keleti keresztény -
ség a történelem folyamán milyen válaszokat kínált a saját korára jellemző spi-
rituális kihívásokra, miközben a lelki harc újabb formáit fejlesztette ki; azt az
eszköztárat, amely a XXI. század keresztényeinek öröksége. Andrew Louth sze-
rint Hitvalló Maximosz írásaiban minden aszketikus gyakorlat célja, hogy hely-
reállítsa az ember természetes állapotát, amely az Isten szereteté ből forrásozó
élet. Az aszkézis célja, hogy a valódi természetünkhöz tartozó, ezért a teremtés
óta az emberi lélekbe rejtett erényeket kibontakoztatva vágyain kat Istenre irányít -
suk. Ez az aszketikus harc tehát nem „természetes”, de szükséges folyamat, amely
során újra megtanulunk szeretni. Az önkiüresítés, az emberi vágyak
traszfigurációja enged teret annak, hogy Isten erósza működjön bennünk. A ma-
gyar olvasó előtt sem ismeretlen André Louf, Mont-des-Cats trappista közös-
sé gének emeritus apátja Ninivei Izsákról beszélt. A hegyek közé visszavonult
szír püspök kifejezetten remetékhez címzett írásaiban a magányos és imádságos
élet küzdelmeihez ad segítséget tanítványainak, hogy a kísértések során megta-
pasztalva saját szegénységüket és emberi gyengeségüket felismerjék Isten irgal-
masságát és eljussanak a szív tisztaságára. A Sínai-hegyi Szent Katalin monos-
tor szerzetese, Justin Hicks rámutatott, hogy Lépcsős Szent János műveiben a
könnyeknek igen fontos szerepe van. Az ember, aki arra hivatott, hogy visszata -

Lelki harc az egységkeresés jegyében

– 91 –

8. Gérecz Imre:Layout 1  2009.11.24.  12:01  Page 91    (Black/Black plate)



láljon az ártatlanság állapotához, a könnyek adományában részesülhet. A köny-
nyeket János Isten vigasztalásának hűs szellőjeként írja le, ami a keresztséghez
hasonlóan lemossa a bűnöket. Izrael átkelése a Vörös-tengeren annak előképe,
hogy nekünk is a bűnbánat, vagyis a keresztség és a könnyek fürdőjén keresztül
kell megszabadulnunk tévelygéseink egyiptomi szolgaságából. Az orosz tradíció
– amiről a Szentpétervárról érkezett gatcsinai Amvroszij szólt – nagy hangsúlyt
helyez a lelki atyaság intézményére, hiszen a lelki harc során nagy szükségünk
van egy tapasztalt útitársra, mesterre. A spirituális kísérés igényéből született és
újult meg később a sztarec-mozgalom. Nem csak a mai kor problémája, hogy
nehéz a lélek békéjére rátalálni, és hogy olyan gondolatok uralnak bennünket,
amelyekkel nem is akarunk foglalkozni. A Jézus-ima az a sokak által ajánlott
módszer, amely segít, hogy a keresztény ember visszataláljon lelki békéjéhez és
Jézushoz.

A konferencia első felében a hozzászólások világítottak rá arra, hogy a lelki
harc egyéni és belső valósága nem szakítható el annak társadalmi-kulturális,
külső aspektusaitól. A soron következő előadók a közelmúlt és a mai kor prob-
lémáiról beszéltek. Nem feledkezhetünk meg ugyanis a XX. század és a jelen-
kor egyházüldözéseiről – ennek beszédes példája az orvosból lett szent püspök,
szimferopoli Lukács élete és egyházszervező tevékenysége a szovjet egyházpoli-
tika árnyékában –, és azokról a kulturális kihívásokról sem, amelyekre a szeku-
larizált társadalmi viszonyok között az egyháznak és a keresztényeknek hiteles
választ kell találniuk.

Ezek a kihívások részben az egyéni életvitelt érintik. A böjt a fogyasztói tár-
sadalomban elveszíti vallásos jellegét, a fitnesz és a fogyókúra eszközévé degra-
dálódik. A keresztény hagyomány szerint ugyanakkor a táplálkozás és a böjt
egyben önkifejezés. Szembesít bennünket azzal a kérdéssel, hogy mi az, ami va-
lóban fontos, és mit érdemes szeretnünk? Az étel önmagában nem rossz, hiszen
ha csak a teremtésre, a pusztai vándorlás mannájára, vagy Jézus életére gondo-
lunk, be kell látnunk, hogy Isten mindig finom ételekről és italokról gondos-
kodik az emberek számára. A mértékletesség ugyanakkor megóv attól, hogy az
étkezést Isten-pótlékként, a nehézségekből való menekülésként használjuk, sőt,
képessé tesz a csendre, a figyelmességre, a bizalomra és a szövetségre Istennel és
az emberekkel, továbbá növeli érzékenységünket mások testi-lelki éhségének
felismerésére. John Chryssavgis (Bath, USA) szerint a mindennapok feladata
nem abban áll, hogy „ne együnk”, hanem hogy „együnk egy kicsit kevesebbet”.
A modern valláspszichológia az aszkézist fenyegető szélsőséges veszélyektől
óvhat meg bennünket. Vassilis Saroglou (Louvain-la-Neuve) kapta a konfe-
renciát szervező tudományos bizottságtól azt a feladatot, hogy bemutassa a he-

Gérecz Imre OSB

– 92 –

8. Gérecz Imre:Layout 1  2009.11.24.  12:01  Page 92    (Black/Black plate)



lyes önértékelés pszichológiai kockázatait. Az alázat, a szerénység és az altruizmus
szinte minden vallásos etikában alapvető értékek. A vallásos emberek ezeket az
értékeket – de az olyan nem-vallásos értékeket is, mint például az intelligencia
– inkább saját csoportjuk tagjainak és önmaguknak szokták tulajdonítani. Éppen
ezért ezek a viselkedésmódok a pozitív önértékelés – szélsőséges esetben azonban
a gőg – táplálójává válnak. A keresztény ember ellentmondásos elvárásokkal
szembesül: egyszerre kell tökéletességre és alázatosságra törekednie. Egészségte-
len fejlődésre vezet, ha alázatossága valójában rejtett nárcizmust takar, de az is,
ha önmagát megvetve instabillá, végső soron fizikailag is beteggé válik. A ke-
resztény célkitűzés inkább a mérsékelt önstigmatizáció: vagyis a helyes önisme-
ret, saját képességeink reális értékelése és az önreflexió gyakorlása.

A kihívások másik csoportja a keresztény identitást és az Egyház önértelmezését
érinti. Jegari Porfirije (püspök, Kovilj monostorának elöljárója) Szerbiát változó-
ban lévő társadalomként mutatta be, ahol a szocializmus bukását követően töré-
keny családokat, magányos fiatalokat találunk. A ’90-es éveket spirituális vákuum,
lelki éhség, a monostorba látogatók tömege jellemezte, amire a szerb egyház rész-
ben könyvkiadással, a spirituális hagyomány megjelentetésével válaszolt. A meg-
tért neofitákat ugyanakkor a fundamentalizmus, a nemzeti egyházat pedig a zelóta
nacionalizmus veszélye fenyegeti. Grigorije bolgár metropolita, egykori szeminá-
riumi elöljáró (Veliko Tărnovo) a gőg kérdését járta körül. A metropolita szerint
a klerikusokat veszélyeztető legnagyobb csábítás a hatalomvágy. Minden ke-
resztényt érintő probléma viszont, hogy hajlamosak vagyunk lenézni a „bűnös
hitetleneket”, sőt, Isten iránti szeretetünkre hivatkozva keresztény testvéreink-
től is eltávolodunk. Szakadásokhoz vezet, ha úgy gondolunk az Egyházra, mint
a tö kéletesek gyülekezetére, holott az Egyház tagjai megváltást kereső bűnösök.
Az el múlt 20 év szabadságában az Egyház belső gondjaival való szembenézés he-
lyett sokan külső ellenségeket keresnek, hogy problémáikat azokra kivetítsék.

A konferencia záró előadásai az Egyház egységének szolgálatába állított harc-
ról szóltak. Ennek perspektíváját vázolta fel nagy érzékenységgel a „nyugati ka-
to likusként” bemutatkozó párizsi professzor Hervé Legrand, George libanoni
or todox metropolita és Kallistos Oxfordból érkezett metropolita. Az egységke-
re sés ugyanakkor sokkal inkább „a gyakorlatban”, a közös imádság és a közös
ét kezések keretei között zajlott. Ennek szép gesztusa volt a konferencia záró
vesperása, amit bizánci rítus szerint, a szövegeket görög, szláv és arab nyelven
mondva és énekelve végzett a konferencián résztvevők sokszínű gyülekezete.

A konferencia egyes előadásainak szövege az alábbi linkről letölthető:
http://www.monasterodibose.it/index.php/content/blogcategory/252/527/lang,en/
(utolsó megtekintés: 2009. november 16.)

Lelki harc az egységkeresés jegyében

– 93 –

8. Gérecz Imre:Layout 1  2009.11.24.  12:01  Page 93    (Black/Black plate)



DOBSZAY BENEDEK OFM

A hivatásgondozás tervezése a ferenceseknél

„Isten azt hívja, akit akar, és úgy, ahogy Ő akarja.
Az ember pedig szabadon elfogadhatja,

vagy elutasíthatja ezt a megszólítást.
Két szabadság találkozása ez.”

(Fr. J. R. Carballo OFM, Miniszter Generális)

I. A RENDTARTOMÁNY HIVATÁSGONDOZÓ MUNKÁJA A RENDSZERVÁLTÁS ÓTA

„Ismeritek a ferences spontaneitást” – halljuk sokszor a körülöttünk élőktől. És
valóban, sok évtizeden keresztül – talán történelmi okokból, talán megszokásból
– mi ferencesek sok mindent „érzésre”, minden különösebb tervezés nélkül vé-
geztünk. Ne essünk abba a hibába, hogy ezt a „hőskorszakot” teljesen leértékeljük.
Sok tekintetben eredményes volt ez a módszer, mégis, ahogy a rendszerváltást kö-
vetően kezdtek magukra eszmélni a szerzetesrendek, a szekularizmus egyre na-
gyobb teret hódított, a társadalom és benne maga az ember pedig egyre mélyebb
pszichés válságba került, be kellett látni: mint mindent, a hivatások ébresztését és
gondozását sem lehet tovább folytatni átgondolt elvek és tervek nélkül.

Mi ferencesek jó helyzetben vagyunk. Olyan alapítónk van, akinek a szemé -
lyisége ma is sokak számára megszólító erővel bír. Máskor azonban ez nehéz -
séget is okoz, hiszen sokan túlságosan romantikusan fordulnak felé, egyházi kö-
rökben pedig elterjedt az a vélekedés, hogy ha valaki máshova nem nyer felvételt,
még lehet belőle „mezítlábas barát”.

A hivatásgondozás komolyabb megtervezését és megszervezését több mint egy
évtizede kezdte meg a Ferences Rendtartomány. Eleinte egy testvért nevezett ki a
provinciai vezetés, hogy egyéb munkái mellett ezt a területet is ellássa. Emellett
a ma ga helyén a többi testvér is megszólított fiatalokat. A hivatásgondozás felelőse
azután a maga vérmérséklete szerint próbált speciálisan is foglalkozni az érdeklő-

Sapientiana 2 (2009/2) 94–101.

– 94 –

9. Dobszay Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:02  Page 94    (Black/Black plate)



dőkkel. A foglalkozások azonban általában nem voltak túlságosan célirányosak.
Később a hivatásgondozó testvér mellé többen csatlakoztak, és a kis csapat ekkor
már együtt szervezte a hivatásgondozás programjait. Az egységes magyarországi
Ferences Rendtartomány megalakulása után a provincia vezetése elhatározta, hogy
a hivatásgondozás felelősén túl egy kisebb közösséget hivatalosan is kinevez, akikre
rábízza e sajtos lelkipásztori terület megszervezését és működtetését. Az elmúlt évek
során e csoport munkájaként kristályosodott ki az a rendszer, amely az érdeklődők
segítését hivatott szolgálni. 2009 elején az érlelődő gyakorlat első dokumentuma-
ként megszületett a Ferences Rendtartomány hivatásgondozási terve. A további-
akban ennek főbb elemeivel szeretném megismertetni az olvasót.

II. A FERENCES RENDTARTOMÁNY HIVATÁSGONDOZÁSI TERVE

1. Alapvető szempontok

Rendtartományunk hivatásgondozási tervének elkészítésekor tekintettel vol-
tunk a témában fellelhető központi dokumentumokra, különösen rendünk
2002-ben megjelent, A hivatások lelkipásztori gondozása című római kiadványra.
Nem egy új dokumentumot akartunk készíteni a többi mellé, hanem a konk-
rétumokat megjelölve a jelen gyakorlatot kívántuk írásba foglalni, úgy, hogyha
később más személyek veszik át a hivatásgondozás ügyét, számukra egyértelmű
legyen, mi volt a munka menete ezekben az években. Mint ilyen, írásuk nem
végleges, az új és új ötletek gazdagítják, a megélt tapasztalatok alakítják azt.

A dokumentum a tervezés jelentőségén túl rávilágít arra, hogy nem szabad fi-
gyelmen kívül hagyni az alábbiakat: 1) Bármennyire is fontos a szervezett hiva-
tásgondozó munka, a hivatás Istentől jön, az emberi tevékenység ennek csupán
szolgálata. Ezért is fontos a hivatásokért való imádság, melyre külön kitér a do-
ku mentum. 2) Bármennyire sikeresen hajtja is végre a tervet a közösség, nem
hagyható figyelmen kívül, hogy az egyes szerzetesek, sőt a közösség egészében,
egyszerűen léténél fogva, élete minőségével, sokszor nem verbális magatartásá-
val hivatásokat ébreszt és gondoz, vagy rossz esetben képes attól elijeszteni is.

2. A hivatásgondozási terv személyekkel kapcsolatos pontjai

Első részében a terv sorra veszi a hivatásgondozás személyi feltételeit. Itt nem
csu pán a kinevezett hivatásgondozókról beszél, hanem minden egyes testvér fe-

A hivatásgondozás tervezése a ferenceseknél

– 95 –

9. Dobszay Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:02  Page 95    (Black/Black plate)



lelősségéről, a rendházi közösségek szerepéről. Ebből következzék néhány lé-
nyeges részlet:

A hivatásgondozás provinciai szereplői

A) Az egyes testvérek
A kisebb testvér életével és munkájával hivatásokat ébreszt, gondoz, vagy rossz eset-
ben attól másokat eltérít. Ezt minden testvérnek tudatosítania kell. A hivatásgon-
dozásnak ezen az „egyéni szintjén” az alábbi eszközök állnak rendelkezésünkre:

– Tudatos életvitel […].
– A provincia által kézbe adott eszközök terjesztése […].
– Személyes és közösségi megszólítás […].
– Besegítés a provinciai hivatásgondozók munkájába.

B) A rendi közösség
A ferences hivatáshoz elválaszthatatlanul hozzátartozik a közösségi élet. Ennek
megélése és bemutatása nélkül a hivatásgondozás hiányosságot szenved. Ezért
jelentős az a feladat, mely a hivatásgondozás terén a helyi közösségekre, első-
sorban a rendházakra hárul. A hivatásgondozásnak ezen a szintjén az alábbi esz-
közökkel rendelkezünk:

– Tudatos életvitel […].
– A közösség képes megszólítani és befogadni a hivatás iránt érdeklődő-

ket, különösen a megszólító erővel bíró közösségi alkalmak (pl. rendi
ünnepek, szentelés, temetés) során.

– A közösség felelős vezetője figyelmet szentel annak, hogy a tartomány
hivatásgondozó anyagai […] elérhetők legyenek.

– Információk átadása […].
– Jellemzés készítése […].

(Ezen a ponton a dokumentum kiemeli a plébániai, valamint az iskolai hivatás-
gondozás munkáját, mint a rendtartomány működésének fő területeit, gyakorlati
ötleteket is adva a területen szolgálóknak, majd rátér a hivatásgondozással dispozició
szintjén megbízottak személyére.)

C) A hivatásgondozás központi felelősei
A rendtartomány a hivatásgondozás feladatára minden évben kinevez egy pro-
vinciai felelőst, valamint mellé rendel egy kisebb csoportot, akik együtt külön-
legesen is odafigyelnek a hivatásgondozás megszervezésére és működtetésére.

Dobszay Benedek OFM

– 96 –

9. Dobszay Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:02  Page 96    (Black/Black plate)



A hivatásgondozás provinciai felelőse

Személye
– A provinciai hivatásgondozó megbízatását a tabula rögzíti.
– Legyen alkalmas személye, szerzetesi élete, ismeretei és közösségi mun-

kára való képessége tekintetében.
– Lehetőleg végezzen megfelelő tanulmányokat feladatához.
– Feladatai ne legyenek túlhalmozva. Egyéb szolgálatai tegyék lehetővé,

hogy elsősorban a hétköznap estéket, valamint a szombati napot (me-
lyek a hivatásgondozás legalkalmasabb időpontjai) ennek a munkának
szentelhesse.

– Szerencsésnek tűnik, ha az illető egy budapesti vagy közeli rendházban
él […].

Feladatai
– Szervezi a központi hivatásgondozást. Bővebben:

– Összefogja a hivatásgondozó csoportot. (Ennek legfőbb eszközeként
minden év szeptemberében egyeztetésre hívja a provinciai hivatás-
gondozókat.)

– Megszervezi, illetve koordinálja a központi hivatásgondozó ese-
ményeket.

– Serkenti és segíti a helyi hivatásgondozást, kapcsolatot tart és odafigyel
a helyi eseményekre.

– Anyagokat készít és küld a hivatásgondozás előmozdítására.
– Személyesen elbeszélget a hivatás iránt érdeklődőkkel és segíti, esetleg

kíséri őket útkeresésükben.
– Jellemzést készít a rend iránt érdeklődőkről […].
– Kezeli az érdeklődők adatait […].
– Rendszeresen egyeztet a tartományfőnökkel a hivatásgondozás állásáról,

valamint az érdeklődők személyéről. 
– Megszervezi a provincia részvételét a katolikus rendezvényeken.
– Kapcsolatot tart fenn a katolikus médiával […].
– Kapcsolatot tart az egyházmegyék, és a többi szerzetesrend hivatás-

gondozóival […].
– Esetenként […] továbbképzést szervez […].
– Odafigyel arra, hogy a provincia növendékei kezdettől fogva beveze-

tést kapjanak a hivatásgondozó munkába.

A hivatásgondozás tervezése a ferenceseknél

– 97 –

9. Dobszay Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:02  Page 97    (Black/Black plate)



– Rendszeresen tájékoztatja a tartomány tagjait a provinciai hivatásgon-
dozás alakulásáról.

A központi hivatásgondozó csoport

Tagjai
– A hivatásgondozók kinevezését a tabula rögzíti.
– Legyenek alkalmas személyek […].
– Lehetőleg a rendtartomány különféle helyein, különböző típusú intéz-

ményekben dolgozzanak.

A tagok feladatai
– Különleges felelősséget vállalnak a provinciai hivatásgondozásért.
– Munkájukkal segítik a hivatásgondozás felelősének tevékenységét.
– Megvalósítják a hivatásgondozás közösségi jellegét.
– Személyes beszélgetéseket folytatnak az érdeklődőkkel […]. 

3. A hivatásgondozás eseményeinek tervezése

A tartomány hivatásgondozási terve megkülönbözteti a provincia által szerve-
zett, valamint a más egyházi intézményekkel közösen megrendezett hivatás-
gondozó eseményeket. Elkülöníti a rendszeres és a nem rendszeres alkalmakat.
Emellett a továbblépéshez újabb ötleteket is ad.

A fejezet egy általános leírással kezdődik

A hivatásgondozás személyes beszélgetésekben, programok szervezésében és le-
vezetésében, mások által szervezett eseményeken való részvételben, segédanya -
gok elkészítésében és terjesztésében, valamint mindezek előkészítéséhez és a ta-
pasztalatcserékhez szükséges találkozókon való részvételben valósul meg.

(Az elmúlt években bevált hivatásgondozó eseményeket és a kapcsolódó feladatokat
a tervben egy táblázat foglalja össze.)

Dobszay Benedek OFM

– 98 –

9. Dobszay Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:02  Page 98    (Black/Black plate)



4. A hivatásgondozás eszközeiről

A terv következő pontja összegyűjti azokat az eszközöket, melyek a hivatásgon -
dozás területén különösen hatékonyak, mint például: szóróanyagok készítésére,
internetes híradások, tanúságtételek megjelentetése…

5. A hivatásgondozás lépcsőfokairól

A dokumentum a hivatásgondozás lépcsőfokainak ismertetésével és a velük kap-
csolatos teendőkkel folytatódik:

A hivatásgondozás lépcsőfokai
– A hivatás bemutatása: életvitel, együttlét, tanúságtétel…
– Hivatások ébresztése, „csalogatás”: direkt foglalkozás, megszólítás, be-

szélgetés…
– Hivatástisztázás: beszélgetések, lelkivezetés – segítségnyújtás a tisztán-

látáshoz, rendház-látogatási lehetőségek biztosítása.
– Hivatásgondozás: döntésüket már meghozó fiatalok támogatása, hiva-

tás szándékuk ébren tartása, rendház-látogatási lehetőségek biztosítása.
– Utógondozás: útjukon már elindult személyek hordozása az imádság-

ban, amennyiben szükséges, rendelkezésre állás pl. krízisek esetén.

(Itt a dokumentum végigveszi a provinciai hivatásgondozó fenti pontokhoz kap-
csolódó feladatait.)

A hivatásgondozás tervezése a ferenceseknél

– 99 –

Kódolás: adminisztratív vagy előkészítő feladat / konkrét esemény

Találkozó a többi férfirend hivatás -
gondozóival: Tapasztalatok, meg-
 osztás; az év átbeszélése; az októberi
Nagymarosi Találkozó előkészítése

Szeptember

Az évközi hivatástisztázó kurzus nép-
szerűsítése, a jelentkezők gyűjtése

Nagymarosi Találkozó – szerzetesi
fakultáció (október 1. szombatja)

Október A tíz alkalomból álló hivatásgondozó
kurzus elindítása október 4. után –
március közepéig

Időpont Tartományi Közös egyházi

9. Dobszay Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:02  Page 99    (Black/Black plate)



6. A hivatásgondozás során tisztázandó kérdésekről

Az elmúlt évek tapasztalatai szerint a rend iránt érdeklődők nagyon különböző
alapokkal rendelkeznek mind az emberi érettség, mint a keresztény életben való
elköteleződés terén. A hivatásgondozó beszélgetések egyik célja, hogy a közös-
ség megismerje az érdeklődő emberi tulajdonságait, hitbeli ismereteit és a szer-
zetesi életre utaló motivációját. Nemcsak azért szükséges ez, hogy a nem meg-
felelő alappal rendelkezőket kiszűrjük, hanem hogy segítsük a fiatalt élethivatása
felfedezésében, a hozzánk belépőket pedig abban, hogy tisztázzák, miben szo-
rulnak még fejlődésre. A hivatásgondozó beszélgetések alapján a provinciai fe-
lelős jellemzést készít a jelentkezőkről, ezzel segítve a tartományfőnököt a fel-
vételről szóló döntésében. A beszélgetések során nagy vonalakban a következő
témaköröket érintjük:

– Polgári és egyházi „adminisztratív” adatok tisztázása.
– Az emberi érettséggel kapcsolatos kérdések (önismeret, kommunikáció,

döntésképesség, beilleszkedés képessége, szexualitás, önállóság, felelős-
ségvállalás…).

– Családi adottságok (hozott ajándékok és terheltséget, a családtagok
egészsége).

– Egészség (pszichés, testi).
– Képzettség (tanulmányok, munkaviszony, képességek, értelmi és lelki

intelligencia, kulturális nyitottság).
– Keresztény érettség (megtérés, imaélet, kapcsolat az egyházi közössé-

gekkel, katolicitás, hitismeret, szociális érzékenység, fundamentaliz-
mus-liberalizmus…).

– A hivatás jelei (Istentől érintettség, ideálok és valóság, a fogadalmak
pozitív elfogadása, lehetséges buktatók…).

– Jövőkép (Mit szeretne dolgozni a közösségben? Szeretne-e pap lenni?).
– A ferencesség ismerete, mozgatórugók a ferences életre.

A beszélgetések során a fenti „sablon” használata mellett szükséges a nagyfokú,
személyre szabott figyelem.

7. Imádság és hivatásgondozás

A provincia hivatásgondozó munkája önmagában nem képes megadni a hiva-
tást, hisz az mindig az Úrtól származik. A testvérek azonban imádkozhatnak
hivatásokért és szolgálhatják azok alakulását. Erre a feladatra a tervezet a követ -
kező módon hívja fel a figyelmet:

Dobszay Benedek OFM

– 100 –

9. Dobszay Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:02  Page 100    (Black/Black plate)



A mindennapokban a hivatásokért való imádság megvalósulhat:
– A hivatásokért és a meghívottakért való könyörgésben.
– A keresőkkel végzett közös imádságban.
– Az imádságban, amikor az Úrtól várjuk indításait a hivatásgondozás új

és új formáinak felfedezésére.
– Az imádságban, melyben saját meghívásunkat próbáljuk mind jobban

megérteni és azért hálát adni.

III. ZÁRSZÓ

Az egyházi közösségekben készített dokumentumoknak mindig megvan az a
veszélye, hogy csupán holt betű marad. Ez a veszély az általunk elkészített hi-
va tásgondozási tervet is fenyegeti. Ugyanakkor azt is látjuk, hogy a leírtak ma
jól működnek, holnap pedig új kezdeményezésekre, új utak felfedezésére lesz
szükség. Ezért közösségünkben lényegesnek tartjuk, hogy a hivatásgondozással
megbízott testvérek évente leüljenek és átbeszéljék a lelkipásztorkodás ezen spe-
ciális területének alakulását, a hivatásgondozás felelőse évente legalább kétszer
egyeztessen a rendi nevelés többi szakaszának felelőseivel, valamint legalább há-
romévente részletes beszámolót készítsen a hivatásgondozás alakulásáról a tar-
tomány legfőbb testületének, a provinciai káptalannak.

Kívánjuk, hogy más szerzetesközösségek is épüljenek a mi gyakorlatunkból.
Ezért, aki további részletekre kíváncsi, annak szívesen adunk tájékoztatást az
iroda@ofm.hu címen keresztül.

A hivatásgondozás tervezése a ferenceseknél

– 101 –

9. Dobszay Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:02  Page 101    (Black/Black plate)



XVI. BENEDEK PÁPA

A II. Vatikáni Zsinat helyes értelmezéséről
Részlet a Szentatya „Expergiscere homo” kezdetű,

2005. december 22-én a karácsonyi üdvözletek átadása alkalmából
a Római Kúriához intézett beszédéből

Első pillantásra talán furcsának hat, hogy az alábbiakban egy néhány évvel ezelőtt elhangzott
pápai beszéd részletének fordítását tesszük közzé. A tényt – amellett, hogy a szöveg eddig ma-
gyarul nem volt hozzáférhető – a beszédben elhangzott tanítás fontossága és időszerűsége indo -
kolja. XVI. Benedek pápa 2005-ös „évértékelő” beszéde áttekinti az év főbb eseményeit, II. Já -
nos Pál pápa halálától kezdve a kölni ifjúsági találkozón keresztül az Eucharisztia évének és az
azzal kapcsolatos püspöki szinódusnak a felidézéséig. Alább közzétett befejező része, amely a be-
szédből kétségkívül a legjelentőségteljesebb, szól a II. Vatikáni Zsinat értelmezéséről, amit a zsi-
nat lezárásának 2005. december 8-án ünnepelt negyvenedik évfordulója indokolt. A beszéd fő
célja iránymutatást adni a zsinati dokumentumok helyes értelmezéséhez.

Az utóbbi évek egyházi történéseit is figyelembe véve nyugodtan állíthatjuk, hogy ez a meg-
nyilatkozás XVI. Benedek pápaságának egyik programadó, kulcsszövege: gondolhatunk itt pl.
a Hittani Kongregáció 2007-es „Responsum”-ára a zsinati egyháztan kérdéseiről, amely meg kí-
vánta erősíteni a zsinati egyháztan folytonosságát a hagyománnyal, vagy a római rítus rendkí-
vüli és a rendes formája közötti kontinuitás állítására a „Summorum Pontificum” motu proprio-
ban, és nyilvánvalóan fontos lesz a zsinatnak ez a fajta megközelítése a X. Szent Piusz Papi
Testvériséggel jelenleg folyó doktrinális tárgyalásokban is.

A pápa itt közölt beszédének tartalma, a „reform a kontinuitásban” hermeneutikájának
képviselete, egyáltalán nem meglepő részéről. Aki ismeri Joseph Ratzingernek még bíboros-
ként tett megnyilatkozásait, sok ismerős gondolatra lelhet itt, hiszen már a Vittorio Messorival
készített, először 1984-ben megjelent interjúkötetében (Beszélgetés a hitről, Vigilia, Budapest,
1990) egy hosszabb fejezetet szentelt a zsinat értelmezése kérdésének és a „nem törés, hanem
folytonosság” programjának a zsinattal kapcsolatban (A felfedezésre váró zsinat címmel), melyet
az egész hagyományon belül kell értelmezni. A téma aktualitását, illetve hogy XVI. Benedek szá-
mára mennyire fontos mindez, az is mutatja, hogy 2005 decembere óta a pápa sokszor vissza-
tért a helyes zsinati hermeneutika témájára, a 2009-es év során is legalább öt alkalommal, hang-

Sapientiana 2 (2009/2) 102–109.

– 102 –

10. XVI. Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:04  Page 102    (Black/Black plate)



súlyozva a zsinat szövegek helyes recepciójának fontosságát, amely csak úgy lehetséges, ha az
Egyház teljes hagyományának fényében értelmezzük azokat. (A ford.)

[…] Ez év utolsó eseménye, amelyről szeretnék ez alkalommal megemlékezni,
a II. Vatikáni Zsinat negyven évvel ezelőtti lezárásának ünneplése. Az emléke-
zés felveti a kérdést: mi lett a zsinat eredménye? Helyesen fogadtuk-e be? Mi volt
a jó a zsinat recepciójában, mi volt elégtelen vagy elhibázott? Mit kell még ten-
nünk? Senki sem tagadhatja, hogy a zsinat recepciója az Egyházban sok helyütt
eléggé nehezen ment végbe, még ha nem is akarjuk a történtekre alkalmazni azt
a leírást, amellyel a nagy egyháztanító, Szent Baszileiosz élt az Egyháznak a Ni-
ceai Zsinat utáni helyzetéről beszélve; sötét viharban zajló tengeri csatához ha-
sonlítja, és többek közt ezt mondja: „Az egész Egyházat betölti már az ellent-
mondás következtében egymásra támadók durva ordítozása, az érthetetlen
kiabálás, a szűnni nem akaró zavarok kivehetetlen zaja, azoknak hangja, akik az
igaz hit tanítását túlzásaikkal és tagadásaikkal felforgatják.” (De Spiritu Sancto,
XXX, 77; PG 32, 213 A; SCh 17bis, 524.1) Nem akarjuk alkalmazni ezt a drá-
mai leírást a zsinat utáni helyzetre, de mégis tükröz valamit abból, ami történt.
Felmerül a kérdés: a zsinat recepciója miért folyt eddig ennyire nehezen oly sok
helyen az Egyházban? Igazából minden a zsinat helyes értelmezésétől függ, vagy
– ahogyan ma mondanánk – a helyes hermeneutikától, a helyes olvasási és al-
kalmazási kulcstól. A recepció problémái abból a tényből születtek, hogy két el-
lentétes hermeneutika állt szemben egymással és szállt vitába. Az egyik zűrza-
vart okozott, a másik csendben, de egyre láthatóbban, gyümölcsöt hozott.
Egyfelől létezik az az értelmezés, amelyet a „szakítás és törés hermeneutikájá-
nak” szeretnék nevezni, és amely nem ritkán elnyerte a média és a modern teo-
lógia egy részének szimpátiáját is. Másfelől pedig ott van a „reform hermeneu-
tikája”, a megújulásé az egyetlen szubjektum, az Egyház folytonosságában,
amelyet az Úr adott nekünk; ez a szubjektum, az Egyház, növekszik és fejlődik
az időben, miközben ugyanaz marad: Isten vándorló népének egyetlen szubjek-
tuma. A szakítás hermeneutikájának az a veszélye, hogy végül törést okoz a zsi-
nat előtti és a zsinat utáni Egyház között. Azt állítja, hogy maguk a zsinati szö-
vegek, mint olyanok, még nem fejezik ki igazán a zsinat szellemét. A szövegek
kompromisszumok eredményeként születtek volna, amelyekben, hogy az egyet-
értést elérjék, sokszor magukkal kellett hurcolni és meg kellett erősíteni sok
régi, de immár haszontalan dolgot. Ám a zsinat igazi szelleme nem ezekben a
kompromisszumokban nyilvánul ki, hanem az újdonság felé irányuló törekvé-

A II. Vatikáni Zsinat helyes értelmezéséről

– 103 –

1 Vanyó László fordítása, in A kappadókiai atyák, Szent István Társulat, Budapest, 1983, 161.

10. XVI. Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:04  Page 103    (Black/Black plate)



sekben, amelyek a szövegekben rejlenek: csak ezek jelenítik meg a zsinat igazi
szellemét, és ezekből kiindulva és azokhoz alakulva kellene előre haladni. Éppen
azért, mert a szövegek csak tökéletlenül tükrözik vissza a zsinat igazi szellemét
és újdonságát, bátran túl kell lépni a szövegeken, és helyet kell csinálni az új-
donságnak, amelyben kifejeződne a zsinat legmélyebb, bár még zavaros szán-
déka. Egyszóval: nem a zsinat szövegeit kell követni, hanem a szellemét. Így
nyilvánvalóan széles mozgástér nyílik annak a kérdésnek, hogyan is határoz-
ható meg ez a szellem, ám ennek következményeképpen tér nyílt mindenféle
szeszélyes elképzelésnek is. Ezzel azonban gyökeresen félreértik a zsinatnak mint
olyannak a természetét. Így úgy tekintenek rá, mint egyfajta alkotmányozó gyű-
lésre, amely megszüntet egy régi alkotmányt és létrehoz egy újat. De egy al-
kotmányozó gyűlésnek megbízóra van szüksége, és egy megerősítőre, azaz a
népre, amelyet az alkotmány szolgál. A zsinati atyáknak nem volt ilyen felha-
talmazásuk, és nem is adott nekik senki; egyébként nem is adhatott volna nekik
senki, mert az Egyház lényegi alkotmánya az Úrtól származik, s azért kaptuk,
hogy elérhessük az örök életet, és ebből a perspektívából kiindulva képesek le-
gyünk megvilágítani az életet az időben, és magát az időt. A püspökök, a szent-
ség által, amelyben részesültek, az Úr ajándékának sáfárai. Ők „Isten titkainak
szolgái” (1Kor 4,1); mint ilyeneknek, „hűségeseknek és bölcseknek” kell lenniük
(vö. Lk 12,41–48). Ez azt jelenti, hogy az Úr ajándékát helyesen kell kezelniük,
hogy ne maradjon rejtve, titokban, hanem teremjen gyümölcsöt, hogy az Úr a
végén azt mondhassa az intézőnek: „mivel a kevésben hű voltál, sokat bízok
rád” (vö. Mt 25, 14–30; Lk 19,11–27). Ezekben az evangéliumi példabeszé-
dekben a hűség dinamikája fejeződik ki, amelynek az Úr szolgálatát kell jelle-
meznie, s az is nyilvánvaló lesz bennük, hogy egy zsinaton a dinamizmusnak és
a hűségnek hogyan kell eggyé válniuk.

A szakítás hermeneutikájával szemben áll a reform hermeneutikája, amint azt
bemutatta először is XXIII. János pápa zsinati nyitóbeszédében 1962. október 11-
én, majd pedig VI. Pál pápa is záróbeszédében 1965. december 7-én. Itt csak
XXIII. János jól ismert szavait szeretném idézni, amelyekben félreérthetetlen
módon kifejeződik ez a hermeneutika, amikor azt mondja, hogy a zsinat „tisztán
és teljes egészében akarja átadni a tanítást, csorbítás vagy elferdítés nélkül”, s így
folytatja: „A mi kötelességünk nemcsak az, hogy ezt az értékes kincset őrizzük,
mintha egyedül csak a régi korral törődnénk, hanem az is, hogy serény elhatáro-
zással és félelem nélkül annak a feladatnak szenteljük magunkat, amelyet saját ko-
runk kíván… Szükséges, hogy ezt a biztos és változatlan tanítást, amelyet hűsége-
sen tisztelnünk kell, elmélyítsük, és olyan módon mutassuk be, amely megfelel
korunk igényeinek. Egy dolog ugyanis a hitletétemény, azaz azok az igazságok,

XVI. Benedek pápa

– 104 –

10. XVI. Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:04  Page 104    (Black/Black plate)



amelyeket tiszteletreméltó tanításunk tartalmaz, és egy másik az a mód, ahogyan
ezeket hirdetjük, megőrizve mindazonáltal ezeknek az igazságoknak ugyanazon
értelmét és jelentőséget.” (S. Oec. Conc. Vat. II Constitutiones Decreta Declarationes,
1974, 863–865.) Világos, hogy egy bizonyos igazság új módon való kifejezésének
feladata új reflexiót igényel, új élő kapcsolatot azzal az igazsággal; világos az is, hogy
új szavak csak akkor tudnak kiérlelődni, ha azok a kifejtett igazság tudatos meg-
értéséből születnek, és hogy másfelől a hitre való reflexió igényli azt is, hogy ezt a
hitet éljük. Ebben az értelemben a XXIII. János által javasolt program rendkívül
igényes volt, amint igényes a hűség és a dinamika szintézise. De mindenütt, ahol
ez az értelmezés irányította a zsinat recepcióját, ott új élet született és új gyümöl-
csök érlelődtek. Negyven évvel a zsinat után rámutathatunk arra, hogy a pozitív
nagyobb és élőbb annál, mint ahogyan azt az 1968 körüli évek nyugtalanságai kö-
zepette gondolni lehetett. Ma látjuk, hogy a jó mag, bár lassan fejlődött, mégis
növekszik, és így nő mély hálánk is a zsinat által végzett munkáért.

VI. Pál a zsinat bezárásakor mondott beszédében rámutatott még egy olyan
okra, ami miatt a szakítás hermeneutikája meggyőzőnek tűnhet. Az emberről
szóló nagy vitában, amely a modern kort jellemzi, a zsinatnak különös figyel-
met kellett szentelnie az antropológia témájának. Fel kellett tennie egyfelől az
Egyház és a hit, másfelől az ember és a mai világ közötti kapcsolatra vonatkozó
kérdést (uo. 1066 sk.). A kérdés még világosabb lesz, ha a „mai világ” általános
meghatározása helyett egy pontosabbat választunk: a zsinatnak új módon kel-
lett meghatároznia az Egyház és a modern kor viszonyát.

A Galilei-perrel ennek a viszonynak a kezdete nagyon problematikus volt. Ké-
 sőbb teljesen megszakadt, amikor Kant a vallást „a puszta ész határain belül” de-
finiálta, és amikor a francia forradalom radikális fázisában az állam és az ember
olyan képe terjedt el, amely az Egyháznak és a hitnek gyakorlatilag semmilyen he-
lyet nem akart hagyni. A XIX. században az Egyház hitének összeütközése a radi-
kális liberalizmussal és a természettudományokkal, amelyek azt tulajdonították
maguknak, hogy tudásukkal átfogják az egész valóságot annak végső határáig, és
amelyek makacsul azt hirdették, hogy feleslegessé teszik „Isten hipotézisét”, az Egy-
ház részéről IX. Piusz alatt a modern kor e szellemének kemény és radikális elíté-
lését idézte elő. Tehát látszólag nem nyílt tér a pozitív és gyümölcsöző megértés-
hez, és azok részéről is drasztikus volt a visszautasítás, akik saját magukat a modern
kor képviselőinek érezték. Közben azonban a modern kor is fejlődésen ment ke-
resztül. Rájöttek arra, hogy az amerikai forradalom a modern állam olyan mo-
delljét nyújtotta, amely különbözött a francia forradalom második fázisában fel-
merült radikális tendenciák által megalkotottól. A természettudományok egyre
világosabb módon kezdtek el saját határaikra reflektálni, melyeket saját módsze-

A II. Vatikáni Zsinat helyes értelmezéséről

– 105 –

10. XVI. Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:04  Page 105    (Black/Black plate)



rük rótt rájuk, amely, bár hatalmas dolgokat valósított meg, mégsem volt képes
megérteni a valóság egészét. Így mindkét fél egyre inkább kezdett nyitni egymás
felé. A két világháború közötti időszakban, és még inkább a második világháború
után, katolikus államférfiak megmutatták, hogy létezhet olyan modern laikus
állam, amely nem semleges az értékek iránt, hanem a kereszténység által megnyi-
tott nagy etikai forrásokból merítve él. A katolikus társadalmi tanítás, ahogyan fo-
kozatosan kifejlődött, fontos modell lett a radikális liberalizmus és a marxista ál-
lamelmélet közt. A természettudományok, melyek fenntartás nélkül olyan
módszert vallottak magukénak, amelybe Isten nem fért bele, egyre világosabban
felfedezték, hogy ez a módszer nem foglalja magába a valóság egészét, így tehát
újra megnyitották a kapukat Istennek, tudva, hogy a valóság nagyobb a termé-
szettudományos módszernél és annál, amit az át tud fogni. Azt mondhatjuk, hogy
három kérdéskör formálódott ki, melyek a II. Vatikáni Zsinat idején válaszra vár-
tak. Először is újra kellett definiálni a hit és a modern tudományok viszonyát; ez
nemcsak a természettudományokra, hanem a történettudományra is vonatkozott,
mert egy bizonyos iskola szerint a történetkritikai módszer magának tulajdoní-
totta az utolsó szót a Biblia értelmezésében, és teljes kizárólagosságra tartva igényt
a Szentírás megértésében, fontos pontokon szembekerült azzal az értelmezéssel,
amelyet az Egyház hite dolgozott ki. Másodsorban, új módon kellett meghatá-
rozni az Egyház és a modern állam viszonyát, amely teret enged a különböző val-
lású vagy ideológiájú állampolgároknak, amely részrehajlás nélkül viszonyul ezek-
hez a vallásokhoz, és pusztán a polgárok közötti rendezett és toleráns együttélésért
és a saját vallásuk gyakorlásának szabadságáért vállal felelősséget. Általánosabb
módon ehhez kapcsolódott harmadik helyen a vallási türelem problémája – olyan
kérdés, amely a keresztény hit és a világvallások viszonyának új definícióját igé-
nyelte. Szükséges volt értékelni és új módon meghatározni az Egyház és Izrael hite
közötti viszonyt, különösen is a nemzetiszocialista rezsim közelmúltbeli bűneinek
fényében, és általában, visszatekintve egy hosszú és nehéz történelemre.

Ezek a témák mind nagyon jelentősek, de bővebben nem időzhetünk most el
itt náluk. Világos, hogy mindezeken a területeken, amelyek együttesen egyetlen
problémát alkotnak, a szakítás bizonyos formája feltűnhetett. Bizonyos értelemben
valóban megnyilvánult a szakítás, amelyben azonban, miután megtör téntek a meg-
felelő megkülönböztetések a konkrét történelmi helyzetek és követelményeik kö-
zött, nyilvánvalóan megmaradt az elvek folytonossága. Ez a tény első ránézésre
gyakran elkerüli a figyelmet. Éppen a különböző szinteken megvalósuló folyto-
nosság és a szakítás együttesében áll az igazi reform természete. A folytonosságban
való újdonság e folyamata során kellett a korábbinál konkrétabban megtanulnunk,
hogy az esetleges dolgokat érintő egyházi döntések – például a liberalizmus egyes

XVI. Benedek pápa

– 106 –

10. XVI. Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:04  Page 106    (Black/Black plate)



konkrét formái, vagy a Biblia liberális értelmezése – szükségszerűen maguk is eset-
legesek, éppen azért, mert egy önmagában változékony valóságra vonatkoznak.
Meg kellett tanulni felismerni, hogy ezekben a döntésekben csak az elvek fejezik
ki a tartós szempontot, amelyek rejtett áramlatok maradnak és a döntést belülről
ösztönzik. Nem állandóak viszont ugyanígy a konkrét formák, amelyek a történel -
mi helyzettől függenek, és ezért változásoknak lehetnek alávetve. Így az alapvető
döntések érvényesek maradhatnak, míg az új kontextusokhoz való alkalmazásuk
formái változhatnak. Így például, ha a vallásszabadságot úgy tekintjük, mint az
ember képtelenségét arra, hogy az igazságot megtalálja, és ennek következménye-
képpen a relativizmus kanonizálásává válik, akkor a társadalmi és történelmi szük-
ségszerűség szintjéből elhibázott módon metafizikai szintre emelkedik, s így elveszíti
igazi értelmét; ez azzal a következménnyel jár, hogy nem fogadhatja el az, aki hiszi,
hogy az ember képes az Isten igazságát megismerni, és az igazság belső méltósága
alapján ez az ismeret kötelezi. Teljesen különböző dolog viszont, ha a vallásszabad-
ságot úgy tekintjük, mint az emberi együttélés követelményét, sőt mint az igazság-
nak egy belső következményét, amelyet nem lehet kívülről rákényszeríteni senkire,
hanem az embernek csak a személyes meggyőződés folyamatán keresztül szabad
magáévá tennie. A II. Vatikáni Zsinat, amikor a modern állam egy lényegi elvét fel-
ismerte és magáévá tette a vallásszabadságról szóló dekrétummal, az Egyház legmé-
lyebb örökségét újította fel. Tudatában lehet annak, hogy ezáltal magának Jézusnak
a tanításával kerül teljesen harmóniába (vö. Mt 22,21), és a vértanúk Egyházával,
minden idők vértanúival. Az ókori Egyház magától értetődő természetességgel
imádkozott a császárokért és a politikai vezetőkért, kötelességének tartva ezt (vö.
1Tim 2,2). De miközben imádkozott a császárokért, visszautasította, hogy imádja
őket, és ezzel világosan elutasított az állam vallását. A korai Egyház vértanúi abba
az Istenbe vetett hitük miatt haltak meg, aki Jézus Krisztusban nyilatkoztatta ki
magát, és éppen ezért a lelkiismereti szabadságért és hitük megvallásának szabadsá-
gáért is haltak meg – olyan hitvallásért, amelyet egyetlen állam sem kényszeríthet
ki, hanem csak Isten kegyelmével, szabad lelkiismerettel mondhatjuk magunké-
nak. Egy missziós Egyház, amely tudja magáról, hogy üzenetét minden népnek hir-
detnie kell, el kell hogy kötelezze magát a hit szabadsága mellett. Át akarja adni az
igazság ajándékát, amely mindenki számára létezik, és ugyanakkor biztosítja a né-
peket és vezetőiket, hogy nem akarja az igazsággal tönkretenni önazonosságukat és
kultúráikat, hanem olyan választ visz el nekik, amelyekre lelkük mélyén várnak –
olyan válasz ez, amellyel a kultúrák sokfélesége nem vész el, hanem inkább növek-
szik az emberek közötti egység, és így a népek közötti béke is.

Amikor a II. Vatikáni Zsinat újra meghatározta az Egyház hite és a modern
gon dolkodás bizonyos lényegi elemei közötti viszonyt, egyben felülvizsgálta, sőt

A II. Vatikáni Zsinat helyes értelmezéséről

– 107 –

10. XVI. Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:04  Page 107    (Black/Black plate)



kor rigálta is bizonyos történelmi döntéseit, de ebben a látszólagos szakításban is
megtartotta és elmélyítette saját benső természetét és valódi identitását. Az Egyház
mind a zsinat előtt, mind utána ugyanaz az egy, szent, katolikus és apostoli Egy-
ház, amely az időben zarándokol; zarándokútját „a világ üldözései és Isten vigasz-
talása között folytatja”, az Úr halálát hirdetve, amíg el nem jön (ld. Lumen Gentium,
8). Aki azt várta, hogy ezzel a modern korra kimondott alapvető „igennel” min-
den feszültség eltűnik, és az így megvalósult „világ felé nyitás” mindent tökéletes
harmóniává alakít, az alábecsülte magának a modern kornak a belső feszültségeit
és ellentmondásait; alábecsülte az emberi természet veszélyes törékenységét, amely
a történelem minden szakaszában és minden történelmi helyzetben fenyegeti az
ember útját. Az embernek az anyag és saját maga felett szerzett új hatalmával és új
lehetőségeivel együtt járó veszélyek nem tűntek el, hanem új dimenziókat öltenek:
a jelen történelemre vetett egyetlen pillantás világosan bizonyítja ezt. Az Egyház a
mi korunkban is az ellentmondás jele maradt (Lk 2,34) – nem véletlen, hogy
II. János Pál pápa, még bíborosként, ezt a címet adta az 1976-ban VI. Pál pápa és
a Római Kúria számára tartott lelkigyakorlatának. Nem is lehetett a zsinat szán-
déka feloldani az evangéliumnak ezt az ellentmondását az emberre leselkedő ve-
szélyekkel és tévedésekkel szemben. Ellenkezőleg, csak az Egyház és a világ közötti
téves, vagy felesleges ellentéteket kívánta félretenni, hogy a mi világunknak a maga
nagyságában és tisztaságában mutathassa be az Evangélium követelményét. A zsi-
natnak a modern kor felé tett lépése, amit eléggé pontatlanul a „világ felé történő
nyitásként” mutattak be, végső soron a hit és az értelem örök, ám mindig új for-
mában jelentkező problematikájának körébe tartozik. Az a helyzet, amellyel a zsi-
natnak szembe kellett néznie, mindenképpen hasonlítható korábbi korok esemé-
nyeihez. Szent Péter első levelében arra bíztatta a keresztényeket, legyenek mindig
készen arra, hogy választ adjanak (apo-logia) mindenkinek, aki hitük logos-a, ér-
telme felől érdeklődik (vö. 1Pét 3,15). Ez azt jelentette, hogy a biblikus hitnek
vitába és kapcsolatba kellett lépnie a görög kultúrával, és meg kellett tanulnia fel-
ismerni az értelmezésen keresztül a kettejük közötti különbözőséget, de a hason-
lóságot is az Isten által adott egyetlen értelemben. Amikor a XIII. században zsidó
és arab filozófusok közvetítésével az arisztotelészi eszmerendszer kapcsolatba lépett
a középkori kereszténységgel, amelyet a platóni örökség formált, és fennállt annak
a veszélye, hogy hit és ész feloldhatatlan ellentétbe kerül, főként Aquinói Szent
Tamás volt az, aki a hit és az arisztotelészi filozófia közötti találkozást elősegítette,
és így a hitet pozitív kapcsolatba hozta a korában uralkodó értelem-formával. A ke-
resztény hit és a modern értelem közötti nehéz vita, amely a Galilei-per miatt
negatív módon kezdődött, minden bizonnyal sok fázison ment keresztül, de a
II. Vatikáni Zsinattal elérkezett a pillanat, amikor nagymértékű újragondolásra

XVI. Benedek pápa

– 108 –

10. XVI. Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:04  Page 108    (Black/Black plate)



volt szükség. Ennek tartalma a zsinati szövegekben valóban csak nagy vonalakban
került felvázolásra, de a lényegi irányvonal meg lett határozva, úgyhogy a hit és az
értelem közötti dialógus, amely ma különösen is fontos, a II. Vatikáni Zsinat alap-
ján megtalálta irányultságát. Most ezt a dialógust nagy szellemi nyitottsággal kell
továbbfolytatnunk, de ugyanakkor a szellemek megkülönböztetését illetően azzal
a világossággal, amelyet a világ éppen ma jó okkal elvár tőlünk. Így hálával fordít-
hatjuk ma tekintetünket a II. Vatikáni Zsinat felé: ha helyes hermeneutikától ve-
zetve olvassuk és fogadjuk be, akkor egyre nagyobb erővé válik az Egyház mindig
szükséges megújulásához.

(Deák Viktória Hedvig OP fordítása)

Forrás: Acta Apostolicae Sedis 98 (2006) 45–53.

A II. Vatikáni Zsinat helyes értelmezéséről

– 109 –

10. XVI. Benedek:Layout 1  2009.11.24.  12:04  Page 109    (Black/Black plate)



Simon T. László: Nem írnokok,
hanem írástudók. Közelítések a szi-
noptikus evangéliumokhoz
Szent Mauríciusz Monostor – L’Harmattan, Ba -
konybél – Budapest, 2008, „Lectio divina 9”.

Simon T. László (1963) bencés szerzetes, ma-
 gyar–angol szakos tanár, 2000 óta a római
Pon ti ficio Ateneo Sant’ Anselmo egyetem te-
oló gi ai fakultásán tanít Újszövetséggel kap-
csolatos tárgyakat. A zsoltárok (Hozzatok sza-
vakat magatokkal. Közelítések a zsoltárokhoz,
Szent Mau rí ciusz Monostor – L’Harmattan,
Bakony bél – Budapest, 2007, „Lectio divina
6”) és a János evangélium (Hagyományok dia-
lógusban. Közelítések János evangéliumához, Pá-
pai Re formátus Teológiai Akadémia – L’Har -
mattan, Pápa – Bu da pest, 2007, „Simeon
könyvek 5”) után új könyvében a szinoptikus
evan géli u mo kat közelíti meg. Módszere a nar-
ratív elem zés és a modern szentírás-értelmezés
ered mé nyei nek felhasz nálásával konkrét szent-
írási szö ve gek exe gézise, melyek által néhány át-
fogóbb kér dést szeretne tisztázni.

Elsőként a „négyformájú evangélium”
(evan  ge lium quadriformae) kialakulásának
okait és körülményeit kutatja a szerző. Mit je-
 lent he tett, hogy nem egy, hanem négy Jé zus -
ról szóló tanúságtételt ismert el narratívnak az
Egyház? Hogyan formálódott ki az evan gé li -
um négy ar ca és a kánon az eretnekségek ke-
 reszttüzében? Mik lehettek az evangélisták írói
ambíciói, mi lyen széleskörű feladatoknak kel-
 lett megfelel niük? Hogyan fonódott össze
egy mással a négy evangélium kánonja és a
kódex? Simon T. Lász ló Hengel lel együtt ál-
lítja, hogy egyetlen evan gélium van, mely
négy külön böző evangélista szerint hagyomá-
nyozódik az Egyházban. Gyö nyö rű en mutat
rá ennek hit életi, lelkiéleti gaz dag ságára: az,
hogy nemcsak egy, hanem négy evan gélium
normatív erejű, „lehetőségeket is nyújt, hogy
a hitvallás ál ta luk kijelölt terében ki-ki sze-

mélyes keresztény tanúságtételéhez ihle tet és
erőt találjon” (30.).

A bevezető rész után konkrét szentírási szö  -
vegek elemzése, illetve konkrét témák ki fejtése
következik. A szerző az egyes textusok kon-
tex tu sát, makro- és mikroszintjét is vizs gál ja:
mi lyen előtörténetek sorába, milyen össze füg-
gés rend szerbe ágyazódik be az adott szöveg,
inter textuálisan miként kondicionált, mi lehe -
tett a szerző szándéka, milyen implicit olvasót
feltételez az író, illetve hogyan épül fel a szöveg,
milyen utalások, toposzok jelennek meg benne,
az egyes szavak, kifejezések mi lyen értelmezési
horizontot nyitnak meg? Si mon T. László amel-
 lett, hogy igen részletesen bemutat bizonyos
evangéliumi részleteket, ré szeket, a szinoptikus
evangéliumok egészé hez kívánja közelebb vinni
olvasóját, bemu tat va íróiknak különböző
szándékát és szer kesz tési elvét. Ezenkívül az
Ó- és az Újszö vetség vi szo nya sem marad
meg vá laszo latlanul.

A vihar lecsendesítésének történetében
meg láthatjuk, hogy Márk, Máté és Lukács
mi ként rajzolja meg a „maga” Jézus képét, és
mi ként mutatja be a tanítványság mibenlétét.
Majd a vihar témájánál maradva, megis mer -
jük az antik vihar-elbeszélések típusait, mely-
 ben elhelyezést nyer Pál hajótörése is. Simon
T. László az Opus Lucanum alapvető célját kí-
 ván ja ezzel a példával illusztrálni: Lukács „a
ke resztény identitást Jeruzsálem és Róma fe-
szültségekkel telített pólusai között rajzolja
meg” (47.) – olyan toposzokat használ, me-
 lyek mind a judaizmus, mind a hellenizmus
irányából értelmezhetőek.

A tanítványi létmód kérdése ismételten
elő  kerül a márki messiási titokkal kap cso lat -
ban. A szerző arra keresi a választ, hogy mi lyen
implicit olvasót feltételez Máté, illetve Márk
szövege. Máténál a hangsúly Jézus köve té sén
van – erre hivatottak a tanítványok és az ol-
vasó is. Ám Márk jóval bonyolultabb já té  kot
űz ol va sóival és a tanítványokkal is. Márk ta-

Sapientiana 2 (2009/2) 110–118. RECENZIÓK

– 110 –

11. Recenziók --Borbás Péter, Pákozdi István:Sablon kéthasábos  2009.11.24.  12:48  Page 110    (Black/Black pl



nít vá nyai számos alkalommal outside rekké
válnak, nem értik Mesterüket. Jézus meg ra-
gadhatat lan, követhetetlen, újabb és újabb tit-
 kok és fordulatok teszik lehetetlenné azono sí -
tását: mindig megelőzi tanítványait, nem lehet
bir tok ba venni, megragadni Őt. Márk olvasói -
ban is ezt szeretné tudatosítani: amint azt hisz-
szük, hogy kiismertük, meg értettük Jézust, Ő
eltűnik a szemünk elől és újabb meglepeté -
sek kel áll elő. „A vízválasztó nem a tömeg és a
tanítványok között van, hanem a tanítvány
szí vé ben, akinek újra meg újra fel kell élesz te -
nie Istenbe vetett bizalmát” (43.).

„A tékozló fiú drámájának közepében
élünk” – idézi Pilinszky Jánost a szerző, a lu -
ká csi elbeszélés elemzésével pedig valóban
közel hozza hozzánk a történetet. Simon T.
László felhívja a figyelmet a „tékozló fiú” cím
hiányos voltára, mely a perikópa másik két
fon tos szereplőjét, az apát és az idősebb fiút
háttérbe szorítja. Interpretációja során tehát
mind három szereplő személyiségét körüljárja.
Az egyik fiú elment otthonról, elveszett, aztán
mégis hazatalált, míg a másik mindvégig ott-
 hon volt, a történet végére mégis idegenné
vált. Mindketten kenyéradó gazdaként gon-
 dolnak atyjukra, ám míg a fiatalabbat apjuk
megszabadítja ettől a szemléletmódtól, addig
az idősebb fiú képtelen a paradigmaváltásra.

A „Végemben a kezdet” című fejezet Krisz-
tus feltámadásának témakörét járja körül. A szer -
ző bemutatja a feltámadást a modern ember
sze mé vel; ismerteti a felvilágosodás, a raciona -
liz mus, a történet-kritikai módszer néző pont ját,
majd rátér Márk, Máté és Lukács elbeszé léseire.
A szinoptikus evangéliumok feltámadásról szóló
elbeszéléseinek összevetésével ismét az evan gélis-
ták sajátos szándékát, célkitűzését eme li ki. A
legbővebb szövegmagyarázatot Lukács hoz, az
emmauszi tanítványok történetéhez, il letve az
ezzel párhuzamos szerkezetű ApCsel 8,25–40-
hez fűzi, mikor Fülöp diakónus meg kereszteli az
etióp tisztviselőt. Az emmauszi tanítványok tör-

ténetével kapcsolatban a szerző különösen is ki-
tér az Ó- és Újszövetség kapcso latára. A Fülöp
diakónusról szóló elbeszélés kap csán pedig az
igehirdetés helyes módját vázolja fel: az apolo-
getikus vagy erőszakos hit ter jesztéssel szemben
„örömhírként kell hir detniük Jézust, azaz úgy,
hogy Benne a hall gatók életük legkínzóbb kér-
déseire is választ kapjanak” (131.).

A könyv utolsó fejezete, „Kezdetemben a
vég”, Máté, Márk és Lukács bevezetőjével fog-
lalkozik. A Máté-féle genealógia prog ram jával
ismerkedhetünk meg egy igen gondos és iz-
galmas szövegelemzés keretében, megtud hat -
juk, mit jelent Márk archéja, illetve Lukács
történetírói ambícióival is megismerkedhe -
tünk, amint új megvilágításba helyezte az
öröklött hagyományt.

A könyvet áthatja a bencés szellemiség, a
lectio divina aurája. Simon T. László alapvető
cél ja, hogy az olvasó közelebb kerülhessen „a
Szentírás hitről valló és életre vezető szavához”
(7.). Ahogy előszavában írja: az evangéliumok
a Jelenvaló Jézusra emlékeznek, annak a tör té -
netét örökítik meg, aki él. Az élő Jézus jelen léte
járja át az evangéliumok lapjait, így szá munkra,
olvasók számára is megnyílik a Vele való ta lálko-
zás esélye: „Félbeszakítva mondan dónkat, nem -
de reményünknek is hangot adunk: ha róla
szóltunk, találkozhatunk vele?” (126.).

Borbás Péter SchP

Gerd Theiβen:
Az őskeresztyénység élményvilága
és magatartásformái.
Az őskeresztyénység pszichológiája
Kálvin Kiadó, Budapest, 2008,
ford. Szabó Csaba.

A Heidelbergi Egyetem Újszövetségi Tanszéké -
nek professzora az ún. történeti valláspszicho-
lógia segítségével írja le és értelmezi az I. szá-

Recenziók

– 111 –

11. Recenziók --Borbás Péter, Pákozdi István:Sablon kéthasábos  2009.11.24.  12:48  Page 111    (Black/Black pl



zad keresztényeinek élményvilágát és vallásos
magatartását. Közelítése történeti pszichológia -
ként hermeneutikus, kontextuális és narratív.
Hermeneutikus, mivel a közvetlen személyes
találkozás híján a rendelkezésre álló forrásokat
értelmezi. Kontextuális, mivel az emberi ma-
gatartásformákat és élményeket koruk kultu-
rális összefüggéseiben szemléli. Narratív, mivel
az adott kontextusban vizsgált jelenségeket ok-
o kozati összefüggésükben beszéli el. Valláspszi-
chológiaként arra törekszik, hogy megragadtja
azt, ami a vallásos tapasztalatszerzésben és ma-
gatartásban pszichikai jellegű.

Művének első három fejezetében a vallás
mibenlétének meghatározására törekszik, majd
további három fejezetben a vallás hatásainak
vizsgálatával foglalkozik.

Az első fejezet kiindulópontja a Kr. e. VI.
század „újdonsága”, amikor az ember felfedez -
te a „benső embert”, a határ benső és külső
vi lá ga közt élesebbé vált.  A vallás e határok
áttörése, ami radikális és mérsékelt formában
jelentkezik. Az őskereszténységben a Krisztus-
eseményben részesült, megújult benső em-
berről kialakított kép sokszínű: míg Máténál
az etikai, akarati vonás a hangsúlyos, addig
János evangéliumában az ember megváltásra
szorultsága. Pál e kettő szintézisére törekedve
transzformatív emberképet rajzol: az ember
képes engedelmeskedni Isten akaratának, s
ehhez az erőt a Szentlélek adja.

A második fejezet rámutat, hogy a vallás
nemcsak a mindennapok világának áttörése,
de annak legitimálása is, mert a vallásos tapasz -
talás a végső valósággal való kapcsolat. A ke-
resztény tapasztalat egyedisége a „pneuma” fo-
galmában összegződik, amely lehetővé teszi az
Istennel való kapcsolatot, a közösséget a ke-
resz tények között, és cselekvésre ösztönöz.

A harmadik fejezet az őskereszténység kettős
jellemzőjét mutatja be, amely a „bölcsesség” és
a „kérügma” fő fogalmaiban jut kifejezésre.
Míg a bölcsesség az ember mindennapi ta-

pasztalatából kiinduló törekvés Isten megis-
merésére, addig a keresztről szóló kérügma az
istenismeret kizárólag Istentől adott lehető-
sége. A világ és Isten távolságának kérdésére és
a jó és rossz közötti választás feszültségében élő
ember problémájára az őskereszténység Krisz-
tus személyében talál választ, aki valóságos
Isten és valóságos ember. Ennek megfelelően
az őskereszténységben egyszerre látunk extrém,
paradoxonokat hordozó szerepet (szen vedő és
feltámadt Isten Fia) és normál vallási motívu-
mokat (tanítványság, szeretet cselekedetei).

A negyedik fejezet a vallás közösségteremtő
erejét, az őskereszténység szociális dimenzióját
mutatja be a keresztség, az úrvacsora, a karizmák
és az Egyházon belüli csoportok témáján ke-
resztül. Fő fogalma az „Egyház” (ek lészia), amely
ószövetségi alapon Isten (új) népét jelenti, s a
mindennapok világához tartozik. Ugyanakkor
a keresztény közösség önmagát „Krisztus teste”-
ként írja le, ami túllép a köznapin: a Lélektől ve-
zetve közösséggé válás extrém formája ez.

Az ötödik fejezet a vallás életet alapozó ha-
tását fejti ki. Az emberi magatartásban ösztönző
szerepet betöltő agresszió, szexualitás és egyéb
ösztönök, valamint a szabályozó normák, tör-
vények elemző bemutatásán keresztül vezet az
„Isten akarata szerinti önrendelkezés életformá-
jának” (471.) leírásához. A szeretettől motivált
ember felfedezi, hogy Isten ajándékaként auto-
nóm, ez azonban nem öncélú, hanem a lelkiis-
meret által a másik ember szolgálatára kötelez.

A hatodik fejezetben a Kr. u. II. században
terjedő gnózisnak szentel figyelmet a szerző.
A kereszténységen belül is megjelenő misztikus
vallásosság formájaként értelmezi azt. Mint
ilyen, véleménye szerint a kérügmatikus vallá-
sosság fennmaradását segítette, mert az Istennel
összekötöttség élményét erősítette akkor, ami-
kor „az őskereszténység etikai radikalizmusát
az emberi alkalmatlanság fenyegette, adven -
tiszti  kus váradalmait pedig a parúzia késleke-
dése” (510.).

Recenziók

– 112 –

11. Recenziók --Borbás Péter, Pákozdi István:Sablon kéthasábos  2009.11.24.  12:48  Page 112    (Black/Black pl



A Kálvin kiadó gondozásában 2008-ban
magyarul is megjelent mű új utat képvisel.
Az őskereszténységet jellemző magatartásfor-
mák és gondolkodásmód pszichológiai vizsgá-
lata a teológiában ma még szokatlan. Azonban
amint Gerd Theiβen írja: „a vallás az ember
in tenzív dialógusa létének alapjaival, olykor
szenvedélyes, olykor merev, olykor félresiklott
dialógus. Ha e dialógust felelősen akarjuk foly-
tatni, akkor amennyire csak lehet, meg kell is-
mernünk ennek feltételeit és funkcióit” (45.).
Ehhez nyújt segítséget tanulmánya.

Szatmári Györgyi

Enzo Bianchi: Nem vagyunk
különbek. A szerzetesek
mint jelentéktelen laikusok
Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2008, ford. Szi -
ta Bánk, Gérecz Imre, Korompai Eszter, Fe -
hér váry Jákó.

Ki a szerzetes? A keresztény szerzetesi iroda-
lom első századaiban sokan próbáltak választ
adni erre a kérdésre. Ezekből az erőfeszítések-
ből idővel klasszikus definíciók is születtek. A
szerzetesek viszont leggyakrabban nem annyira
meghatározni, mint inkább életükkel meg-
mutatni igyekeztek a szerzetesség lényegét (egy
apoftegma tanúsága szerint a fenti kérdés hal-
latára egy csalódott szerzetes levette és megta-
posta habitusát). Enzo Bianchi, az észak-itá-
liai Bose monasztikus közösségének alapító
perjele könyvében most mégis arra vállalko-
zik, hogy a szerzetesi identitás kérdésére újra
időszerű választ keressen egy olyan korban,
amikor a klasszikus definíciók mintha érvé-
nyüket veszítenék, a szerzetesek élete pedig
mintha nem volna képes egyértelműen rávilá-
gítani a szerzetesi identitás mibenlétére.

A könyv alaptézisei az idők jeleire hívják
fel az olvasó figyelmét. A szerző górcső alá

veszi a II. Vatikáni Zsinat utáni helyzetet: a
kiváltságait és bizonyos értelemben autonó-
miáját veszítő nyugati szerzetességet, mely ke-
resi helyét és önazonosságát az Egyházban és
a világban, de amely ugyanakkor a korábbi-
nál nagyobb szomjúsággal merít Isten Igéjé-
nek forrásából, s nagyobb szabadsággal tanul
a keresztény Kelet egységes és virágzó szerze-
tességétől is. A tanulmánygyűjtemény ebben
a koordináta-rendszerben mozogva, három
nagy fejezetben próbálja megérteni a szerze-
tesi identitás alapvonásait, feltárni azokat a
struktúrákat, melyek előre viszik a szerzetesek
életét, s végül megfogalmazni az üzenetet,
amit ez az életforma közvetíteni akar.

Az első, identitásra vonatkozó, s egyben
meglehetősen provokatív fejezet a szerzetessé-
get azonnal a bibliai próféta-hagyományba
ágyazza. A szerzetesség önkéntes száműzetés,
szakítás a konformizmussal, alternatív élet,
amelyet kritikus szemlélet jellemez egyházi és
világi vonatkozásban egyaránt. Mindennek hát-
terében egy olyan eszkatologikus szemléletmód
áll, mely tisztában van a jelen világ viszonyla-
gosságával. A különböző szerzetesrendek rész-
leges identitásaival szemben az egységes önazo-
nosságot kereső szerző prófétai, túlzásoktól sem
mentes vehemenciával vonja kétségbe olyan be-
rögzült alapelvek és fogalmak létjogosultságát,
mint „az alapító karizmája”, az „evangéliumi ta-
nácsok” vagy a „megszentelt élet”. Az újszövet-
ségi Krisztus-követés tükrében Enzo Bianchi
„alapvető szerzetestana” csak két ismérvet ismer:
az Isten Országáért vállalt cölibátust és a közös-
ségi életet. A szerzetes élete ezek szerint nem kü-
lönb, nem felsőbbrendű a többi keresztény élet-
formájánál, de különbözik attól. Hiszen a
keresztség révén mindenkire vonatkozó evan-
géliumi radikalizmust a szerzetes sajátos lelki
módon éli meg: közösségben megélt cölibátus
formájában. Csak a leegyszerűsödés és a Bibliai
gyökerekhez való visszatérés Bianchira jellemző
igénye teszi értelmezhetővé a könyv provokatív

Recenziók

– 113 –

11. Recenziók --Borbás Péter, Pákozdi István:Sablon kéthasábos  2009.11.24.  12:48  Page 113    (Black/Black pl



alcímét, melyet a magyar kiadó némileg önké-
nyesen ragadott ki az árnyalt egységbe szerkesz-
tett fejezetek közül, s állított az olasz kiadás sok-
kal pozitívabb csengésű „Szerzetesélet az
Egyházban az emberek között” alcíme helyére.
Az olasz médiában közismert és népszerű, vati-
káni kapcsolatai révén egyáltalán nem „jelen-
téktelen” bosei perjel tanítása szerint a szerzete-
sek csak abban az értelemben jelentéktelen
laikusok, amennyiben szerzetességük lényege
nem papi mivoltukban és nem is kiváltságos,
befolyásos társadalmi pozíciójukban keresendő,
hanem abban, hogy az evangélium élő emlé-
keztetői, prófétai jelei az Egyház szívében és az
emberi közösség peremén.

A könyv további fejezetei újszerű közelí-
tésekkel és üdítő belső szabadsággal tárgyal-
ják a szerzetesek mindennapjaiban megjelenő
témaköröket, a szabályzat, a képzés, a belső
élet kérdéseit. A szerteágazó teológiai isme-
rettel és nagy élettapasztalattal megírt fejeze-
tek közül kiemelkedik a Lectio divináról és a
szerzetesség pneumatológiájáról írt két feje-
zet. Enzo Bianchi írásának utolsó része a szer-
zetesség jel szerepére reflektál, s a társadalom
felé közvetített üzenet, az egység, az ökumené
témakörei mellett megkísérli felvázolni a szer-
zetesség jövőjével kapcsolatos elképzeléseit,
melyben a monasztikus szerzetesség kitünte-
tett szerepet tölt be.

Enzo Bianchi tanulmánygyűjteménye egy
szerzetes-próféta írása a prófétai szerzetesség-
ről: egyszerre jellemző rá a néhol túlzó radi-
kalizmus, az Isten Igéjéből merített frissesség,
a művelt éleslátás, a tapasztalatból származó
emberség és – a színvonalas magyar fordítás-
ban is érzékelhető – magával ragadó stílus.

Baán Izsák OSB

Nagymihályi Géza: Lépj be
a szentélybe, lásd a titkokat.
A szentély ikonológiája
Kairosz, Budapest, 2009.

A liturgia, azon belül is a keleti hagyományú,
ha zánkban jobbára a görög katolikusok által
gyakorolt formája manapság jobban az ér dek-
lő dés középpontjába került, mint valaha. A
hi vatalos Egyház is (a II. Vatikáni Zsinatot kö-
 vetően) nagy hangsúlyt helyez a rítusok „kon -
zerválására”, megtartására, értékeik megismer -
tetésére, és a különféle rítusok is talán több
hírt adnak önmagukról, belső szerkezetükről,
imádságformáikról, sajátosságaikról, mint ko-
 rábban. Könyvtárnyi irodalom szól a keleti
ha gyományú formákról, szövegekről, éne kek ről
(gondoljunk csak a nyíregyházi Szent Ata náz
Főiskola kiadványaira). Ezek sorába illesz ke -
dik a kutató, elemző művészettörténész, volt
hajdúböszörményi paróchus tanulmány kötete,
amely a szentélyt (a presbitériumot) vizsgálja.

A több mint száz oldalból álló dolgozat a
szent ély teológiai mondanivalójából indul ki,
építészeti sajátságait tárgyalja – konkrét helyi
megvalósulásokon keresztül: Konstantiná -
poly, az orosz templomok. Kiemeli a bizánci
li turgia és a szentély összefüggéseit, a képi mo-
 tí vumokat, és függelékben közli a görög ka-
to likus templomtervezés alapelveit, valamint
vá lo gatott színes képeket templomokról,
szen télyfestésekről. Mondanivalóját a szerző
ma gából a magyar nyelvű liturgikus szöve -
gek ből vett idézetekkel támasztja alá (vecser-
nye himnusz, kontákion, hitvallások, egyház -
atyák, ún. „nagy liturgiaírók, költők” stb.). Az
elemző leírás mintha igen hamar véget érne.
Talán a szentély leírása, elemzése során a maga
összetettségében, sokirányú részleteiben nyújt-
 hatott volna egy összehasonlítást a görög és a
latin hagyományból, szerteágazóbb figyelem -
mel a részletekre: a tabernákulum, a béma, a
legile (analógion), az előkészületi asztal (pro -

Recenziók

– 114 –

11. Recenziók --Borbás Péter, Pákozdi István:Sablon kéthasábos  2009.11.24.  12:48  Page 114    (Black/Black pl



thé szisz) alaposabb és részletezőbb ismerteté -
sé vel, hiszen ezek mind a szentély részei. Nem
ár tott volna a kiragadott példákon túl (kilenc
magyar templom) az egész Magyar Görög Ka-
 to likus Egyház hagyományvilágát tükrözni
va lamennyi templom szentélyén keresztül,
még ha nem sorolja is fel mindegyiket részle -
te sen, hiszen a könyv szerzője magyarországi
gö rög katolikus pap, és magyar nyelvű köny-
 vé nek olvasói is magyarok lesznek, elsősorban
a görög katolikus egyházból.

A könyv jól dokumentált és lábjegy zetek kel
alátámasztott. Ám a szentírási idézeteket az egy-
séges és még protestánsok által is elfoga dott for-
mában illik használni (a könyvek ne vé nek rövi-
dítése pont nélkül, a több kötetből álló bibliai
könyvek arab számmal való jelö lése, pl. 1Kor
3,10–15). Az egyetemes zsi natok egységes meg-
nevezése is kialakult már, „nikájai zsinat” he-
lyett: I. Nikaiai Zsinat, illet ve II. Vatikáni Zsi-
nat. A szakirodalom jegyzékébe legalább egyet
felvehetett volna a nyír egyházi görög katolikus
liturgikus művek közül (pl. a kislexikont).

Mindent összevetve a könyv, mint egy teo -
lógiai szakdolgozat, segíthet a művészet, az épí-
 tészet terén mindazoknak, akik meg akar ják ér-
teni a keleti hagyományt, illetve teoló giai
alapokkal kívánnak napjainkban újat lét rehozni.
A keménytáblás könyv ikonokkal díszítve, igé-
nyes formában jelent meg a Kai rosz kiadónál.

Pákozdi István

Emmanuel Levinas:
Etika és végtelen, in Bokody Péter
– Szegedi Nóra – Kenéz László
(szerk.): Transzcendencia és megértés.
Lévinas etikája és metafizikája 
L’Harmattan – Magyar Fenomenológiai
Egye  sület, Budapest, 2008, 11–55, ford.
Bo ko dy Péter és Már tonffy Marcell.

„A gondolkodásnak minden emberhez szólnia
kell.” – A litván születésű, oroszos és németes
műveltségű, francia nyelven író zsidó filozófus
és talmudista, Emmanuel Levinas (1906–1995)
e mondatában saját gondolkodói magatartá-
sának egyik alapvető mozgatórugóját fogal-
maz za meg. Levinas szemében „a nyugati filo-
zófiai hagyomány soha nem fogja elveszíteni az
utolsó szóhoz való jogát; valóban mindennek
ebben a nyelvben kell kifejeződnie; de talán nem
ez a létezők elsődleges értelmének a helye, ahol az
értelmes kezdődik.” (Hadd jegyezzük meg, hogy
bár a szerző nevének franciás átírása „Lévinas”
alakban hazánkban elterjedt, az ékezet nélküli
alak olykor olvasható francia nyelven megje-
lent műveinek címlapján, és ez a helyes.)

Amint arra a Transzcendencia és megértés
című kötet előszavában Tengelyi László, a
wuppertali egyetem filozófiai tanszékének pro-
fesszora, a téma magyar szakértője rámutat,
Levinas volt az a filozófus, akinek egyszerre kö-
szönhető a husserli és heideggeri fenomenológia
meghonosítása francia földön, s egyben e gon-
dolati hagyomány megújítása. Levinas nemcsak
Husserl, hanem Heidegger munkásságában is
fölfedezte azokat a döntő hiányosságokat, ame-
lyek helyesbítése oly kulcsfogalmaiban érhető
tetten, mint például az arc, a Másik, a test, az ér-
zékiség vagy éppen a léten túli kifejezés. Ráadá-
sul a fenomenológiának a mai Franciaország -
ban megjelenő harmadik alakzata, amelyhez
például a katolikus Jean-Luc Marion tartozik,
s amelyet a francia fenomenológia teológiai
fordulatával is szokás jellemezni, szintén magán
viseli Levinas hatását.

Mindez jelzi, hogy Levinas nem könnyű
szerző. Mint első magyar fordítója, Tarnay Lász -
ló megjegyzi, a husserli vagy heideggeri kifeje-
zéseket Levinas arra használja, hogy túllépjen
eredeti jelentésükön. Így a német fenomenoló-
giában járatlan olvasó kétségtelenül nehezen
indul el Levinas megértésének útján. Az Etika és
végtelen címet viselő beszélgetés magyar fordí-

Recenziók

– 115 –

11. Recenziók --Borbás Péter, Pákozdi István:Sablon kéthasábos  2009.11.24.  12:48  Page 115    (Black/Black pl



tása, amelyet Philippe Nemo folytatott szer-
zőnkkel a francia közszolgálati rádióban 1981-
ben, ezért is lehet hiánypótló. Levinas szerényen
beszél, elfogadja e sajátos beszédhelyzet egysze-
rűsítéseit, mégsem mond le arról, hogy önálló
gondolkodásáról tanúskodjék az olvasó előtt.

Az első beszélgetés Levinas gondolkodása
két legfontosabb forrásával, a Bibliával és a fi-
lozófiával való (első) találkozására összponto-
sít. A második beszélgetés Heideggerrel való
kapcsolatát tárgyalja. Kiderül belőle, hogy
Levinas mennyire becsüli a német filozófus
gondolkodói teljesítményét: véleménye sze-
rinte a Lét és idő a filozófiatörténet egyik leg-
szebb műve – együtt Platón Phaidroszával
vagy Kant A tiszta ész kritikájával. Heidegger -
nek köszönhető a lét igei megértése: a lenni
történést, eseményt fejez ki.

A harmadik beszélgetés szerzőnk első ön-
álló filozófiai művéről szól, mely A létezéstől a
létezőhöz címet viseli, s középpontjában egy
sajátosan levinasi fogalom, a francia „il y a”
áll. Szemben a heideggeri „es gibt”-tel (mind-
kettő köznyelvi jelentése „van”, „létezik),
amely a lét titokzatos bőségére, adomány jel-
legére utal, Le vinas a közömbösség és sze-
mélytelenség (lét)tapasztalatát fogalmazza
meg. Hasonló ez ahhoz, amit a koncentrációs
táborok foglyai éltek át: a természet tavasszal
a lágerben folyó szörnyűségek ellenére kizöl-
dül, az éjszaka csöndje és hidege a foglyok
szenvedésétől függetlenül elérkezik. A levinasi
„van” élményében nem a létet mint olyat ta-
pasztaljuk meg, hanem a létet és a nemlét kü-
lönbségnélküliségét, az őskáoszt. A hei deggeri
szorongás (Angst) kérdése itt föl sem merül. A
ki út sem a heideggeri tulajdonképpeniség ma-
gányosan vállalt önállósága, hanem a lemon-
dás: sajátos, gyökeres értelemben az énnek le
kell mondania saját magáról, önállóságáról,
önálló létéről a másikhoz való társas viszony-
ban. „Óvakodom az elcsépelt »szeretet« szó hasz-
nálatától, de… a felelősség a másikért, a mási-

kért való lét elhallgattatja a lét értelmetlen ano-
nim morajlását” – mondja Levinas.

Levinas következő kötete, Az idő és másik
a tárgya a negyedik beszélgetésnek. E mű a
tárgyi megismerésnek kiszolgáltatott létből
keresi a kiutat: „A legmerészebb… ismeret sem
az igazán mással hoz kapcsolatba bennünket;
nem pótolhatja a társiasságot; mindörökre ma-
gány marad.” Az idő ebben az összefüggésben
egyfajta lendület, amely nem valami általunk
birtokolható tárgyhoz vezet el, hanem meg-
töri a megismerésben és birtoklásban önma-
gunkhoz való visszatérés szokott ütemét. Az
így, kapcsolatként értett időt példázza a férfi-
nő és atya-fiú viszony.

A következő beszélgetés éppen e két kap-
csolatról szól. Levinas – Platónnal együtt – az
Erószt nem egybeolvadásként érti: e „viszony
pátoszát az a tény adja, hogy ketten vagyunk, és
a másik teljesen más”. A fiúval való kapcsolat,
amely maga a termékenység, még titokzato-
sabb: benne a fiú egyszerre teljesen más, s
ugyanakkor valamilyen módon megegyezik az
atyával. A másság e tapasztalata túl van a bir-
tokláson: „A termékenységet nem tudjuk meg-
érteni sem az ok, sem a tulajdon fogalmaival.
[…] én vagyok bizonyos értelemben a gyerme-
kem. […] A létige itt többszörösséget és transz-
cendenciát fejez ki, olyan transzcendenciát,
ame lyet még a legvakmerőbb egzisztencialisták
analízisei sem írnak le.”

A hatodik és hetedik beszélgetés Levinas
első, magyarul is olvasható főművét, a Teljes-
ség és Végtelent tárgyalja, míg a második főmű,
a Másként min lenni avagy túl a léten a nyol-
cadik és kilencedik beszélgetésben kerül sorra.
A Teljesség és Végtelen a nyugati filozófia rend-
szeralkotó igyekezetével a nem szintetizálható
viszonyokat állítja szembe: Isten és a lét, az én
és a másik, a leélt élet és a történelem kapcso-
latát. Az emberi szubjektivitás itt titokként,
belső szándékként, felelősségként jelenik meg,
nem kezelhető a semleges tárgyi létezők egyi-

Recenziók

– 116 –

11. Recenziók --Borbás Péter, Pákozdi István:Sablon kéthasábos  2009.11.24.  12:48  Page 116    (Black/Black pl



keként. Az ember sem csupán az általános
egyedi esete. „Fontos, hogy a politika minden-
kor ellenőrizhető és bírálható legyen az etika
felől. A társadalmi lét e […] formája igazságot
szolgáltatna a tikoknak, amely kinek-kinek a
saját életével azonos.”

E titkot a következő beszélgetés arcnak ne-
vezi. A másik ember arca ad hírt a Másik más-
ságáról: kiszolgáltatottságáról, s ezáltal az én fe-
lelősségéről. Pontosan ez a mindent megelőző
felelősség teszi énné az ént. Levinas szerint „a
másik: úr és szegény, magam pedig alárendeltje
vagyok és gazdag”. Amint azt a következő be-
szélgetés is hangsúlyozza, az interszubjektív vi-
szony nem szimmetrikus, az erkölcsi felelősség
pedig a szubjektivitás lényegi, alapvető szerke-
zete. Ez kétségtelenül fontos fölismerés, azon-
ban az olvasó úgy érezheti: az elemzés látóteré-
ből kimarad az alapvetően nem aszimmetrikus,
baráti, filiális dimenzió, amely emberségünk
szempontjából legalább olyan lényeges, mint
az erkölcsi felelősség lényegileg egyenlőtlen kö-
vetelménye.

Az utolsó két beszélgetés világítja meg
talán leginkább Levinas vallásos gondolkodá-
sát. Magatartást ebből a szempontból külö-
nös feszültség jellemzi: Levinas az európai fi-
lozófiai hagyomány egyetemes racionális
beszédmódjában kísérli meg kifejezni a kife-
jezhetetlent. Amit az ember kimond (le dit),
az sosem azonosítható minden további nélkül
a mondás aktusával (le dire). A mondás, az élő
beszéd és eleven gondolkodás mindig több,
mint annak bármely rögzíthető eredménye.
A filozófia e szüntelen újramondása szüntelen
visszakozás a Végtelen előtt. A Végtelenről azon-
ban, amit Levinas bátran azonosít Istennel,
nemcsak filozófiailag lehet beszélni (vagy hall-
gatni), hanem az ember tanúskodhat róla –
anélkül azonban, hogy e tanúskodás bármifajta
tárgyi tudást adna kezünkbe. Az etikai tanús-
kodás maga mutatja föl önmagán túl a Végtelen
szerkezetét: senki emberfia nem mondhatja

saját magáról képmutatás nélkül, hogy erköl-
csileg mindent megtett volna… Az etika szent-
ségre törekszik, illetve a tanúskodás Isten dicső-
ségéről tesz tanúságot: magáról a Végtelenről,
amiről fogalmi ismeret nem lehetséges.

A tanúskodás vezet el a prófétasághoz,
ami Levinas számára antropológiai-etikai
alaptény. E közös emberi alaplehetőség sűrű-
södik össze a Bibliában, de erről tanúskodnak
a nemzeti irodalmak is. Az irodalomban szólal
meg, mondja ki magát az emberi arc. „Az iro-
dalomnak köszönhető, hogy szégyenkezünk tör-
ténelmünk miatt.” – Nagyon fontos mondat
nálunk Kelet-Európában is! – Ezen alapmeg-
győződésnek felel meg Levinas Biblia-olvasata:
az Írás a szerző tömör megfogalmazásában
megkérdőjelezi a heideggeri magányos jelenva-
lólét (=az ember) jó lelkiismeretét. Az Írás üze-
nete és működése az ítéletidő, a szélvihar vagy
Isten Lelkének erőteljes képeivel írható körül.

Levinas gondolkodását talán éppen vallá-
sos voltában és vallásosan nem mindig köny-
nyű követni. E nehézség gyökere nem pusz-
tán Isten végtelen transzcendenciája, amelyet
lényegében a zsidó-keresztény hagyomány el-
fogad, hanem szerzőnknek a vigasztaláshoz és
a vallásosság egyéb alakzataihoz való viszonya.
Levinas hangsúlyozza, hogy a vallásos vigasz-
talással nincs semmi baj, azonban csak akkor
vagyunk méltók rá, ha képesek vagyunk nél-
küle élni. A vallástörténelem egyik igen álta-
lános tanúsága ezzel szemben éppen az, hogy
az ember aligha képes vallásos vigasz nélkül
(erkölcsösen) élni. Levinas kétségtelenül erő-
teljes és nagyon komolyan veendő erkölcsi ki-
indulópontot mutat föl a Másikkal való vi-
szonyban, a vallásosság kozmikus és misztikus
dimenzióiról azonban hallgat. Legalábbis úgy
tűnik, számára Isten szentsége kizárólag etikai
lehet. Pedig a lét adományvoltának heideggeri
gondolata nyitott a vallásos értelmezésre, más-
részt a zsidóság egyes irányzataitól sem idegen
a teremtés vallásos dicsérete (lásd a Zsoltárok

Recenziók

– 117 –

11. Recenziók --Borbás Péter, Pákozdi István:Sablon kéthasábos  2009.11.24.  12:48  Page 117    (Black/Black pl



könyvét). A Végtelen, éppen Végtelen volta
miatt, aligha zárható be egy pusztán erkölcsi-
leg fölfogott vallásosságba, legyen bármeny-
nyire vonzó és termékeny Kant után egy ilyes-
fajta redukcionista vallásfölfogás.

Amint Fehér M. István fogalmazta meg,
a fenomenológia csakis akkor maradhat hű-
séges önmagához – azaz magukhoz a dolgok-
hoz –, ha szüntelen visszahúzódik és bevallja
elégtelenségét. Ha hagyja megnyilatkozni
„ma  gát a dolgot”. Ekkor viszont nem zárhatja
ki annak lehetőségét sem, hogy a Végtelen
pontosan Végtelen voltában nemcsak végtele-
nül több és gazdagabb, mint amit a tanúskodás

etikai módozata jelezhet, hanem végtelenül
többre képes, mint amit az emberi lehetősé-
gekből kiinduló filozófiai gondolkodás el-
gondolhat. Ennek be- és fölismerése nem veti
vissza szükségszerűen a fenomenológiát a lét
heideggeri ontológiájába és nem semmisíti
meg Levinas eredményeit, hanem bölcseleti-
leg lehetőséget ad arra, hogy Levinas után új-
ragondoljuk, s jobban értsük Heideg gert.
Ugyanakkor szabadon hagyja annak a beszéd -
mód nak lehetőségét, amit hagyományosan
így hívnak: teológia.

Bakos Gergely OSB

Recenziók

– 118 –

Olvasóink figyelmébe ajánljuk főiskolánk
Szerzetesteológiai Intézetének

közeljövőben megjelenő kiadványait

I. Kis út
1. FABIO CIARDI OMI: Hogyan kövessem? Válasz Jézus hívására
2. BERNHARD WALDMÜLLER: Közösségben dönteni
3. JOSEPH RATZINGER: Örömötök szolgái. Elmélkedések a papi lelkiségről

II. Vita Consecrata
1. AMEDEO CENCINI FdCC: A Fiú lelkülete. A szerzetesi képzés menete
2. JUAN MARI ILARDUIA OFM: Személyes projekt
3. JUAN MARI ILARDUIA OFM: Közösségi projekt
4. TIMOTHY RADCLIFFE OP: Új dalt énekeljetek. A keresztény hivatás

11. Recenziók --Borbás Péter, Pákozdi István:Sablon kéthasábos  2009.11.24.  12:48  Page 118    (Black/Black pl



2009. szeptember – december

2009. szeptember 3–6. A hallgatók tanévkezdő lelkigyakorlata Sümegen a Hall-
gatói Önkormányzat szervezésében. Tartja: Barsi Balázs OFM

2009. szeptember 7. Tanévkezdő Veni Sancte.
2009. szeptember 7. Megnyílik a könyvtár második szintje. Az itt lévő ga-

lé riával együtt immár 4 szinten kutathatnak olvasóink.
2009. szeptember 19–30. A művészeti egyetemek hallgatóinak kiállítása az

ARS SACRA Alapítvány rendezésében A Szentlélek ezer arca címmel, a főiskola
aulájában.

2009. szeptember 23. Fr. Thadée Matura OFM angol nyelvű előadása: Szent
Ferenc nevezhető-e teológusnak?

2009. szeptember 28. Baán István püspöki helynök, a főiskola oktatója elő-
adássorozatot indít A bizánci liturgia címmel.

2009. szeptember 28–október 2. A főiskola vendégelőadója: Fr. Declan Mar -
mi on marista atya, a dublini Milltown Institute dogmatika tanszékének vezetője.

2009. szeptember 29. Az Iránytű – Hivatástisztázó kurzus folytatódik az 1. fél-
 évben is a főiskola szervezésében 18–35 év közötti fiatalok részére. A kurzus
témái: Istenkapcsolat; önismeret; család; szerzetesség; közösség; imádság.

2009. szeptember 29. „Jel – jelek – jelrendszerek” építész-konferencia 1. nap -
ja a főiskolán, a MÉK Belsőépítészeti Tagozata szervezésében.

2009. október 3. Kelényi Tamás József premontrei testvér pappá szentelése
Gödöllőn.

2009. október 14. Könyvtári esték: Jos Decorte emlékest. Téma: Isten le-
eresz kedése, az ember fölemelkedése. Hitvalló Maximosz teológiai antropoló-
giája. Az est moderátora: Bakos Gergely OSB, előadó: Vassányi Miklós filozó-
fus (Károli Református Egyetem Bölcsészettudományi Kar).

2009. október 14–15. Tudományos konferencia – 800 éves a ferences rend cím-
 mel – a rend lelkiségéről, történeti hivatásáról és kulturális-művészeti szerepéről
a Magyarok Nagyasszonya Ferences Rendtartománya, a Pázmány Pé ter Katolikus
Egyetem Bölcsészettudományi Kar Művelődéstörténeti Műhelye, a Sapientia
Szerzetesi Hittudományi Főiskola rendezésében. A konferencia első napja a főis-
kolán zajlik, a második napja Piliscsabán, a PPKE BTK-n.

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL Sapientiana 2 (2009/2) 119–120.

– 119 –

12. Föiskolánk életéböl:Layout 1  2009.11.24.  12:51  Page 119    (Black/Black plate)



2009. október 16. Konferencia Molnár Tamás eszmevilága címmel a főiskola
filozófia tanszéke, az MTA Filozófiai Kutatóintézete, a Pázmány Péter Katolikus
Egyetem és a Barankovics István Alapítvány rendezésében. A konferenciát Pá lin-
kás József, az MTA elnöke nyitja meg. Előadók: Turgonyi Zoltán (MTA FKI),
Mezei Balázs (PPKE BTK), Cseri Kinga (NYME), Frenyó Zoltán (MTA FKI),
Sárkány Péter (AVKF), Frivaldszky János (PPKE JÁK), Karácsony András
(ELTE ÁJK), Molnár Attila Károly (ELTE BTK), Fekete Balázs (PPKE JÁK),
Gáspár Csaba László (ME BTK), Ignácz Lilla (PPKE).

2009. október 22–25. Erdélyi kirándulás–zarándoklat a főiskola tanáraival,
hallgatóival, munkatársaival. Főbb helyszínek: Torockó hegység, Ordaskő,
Vidalykő, Tilalmas erdő, Medgyes, Szászföld Királyföld, a szász települések
erőd templomai, Segesvár, Dévai Gyermekotthon, Marosillye, szentmise Gyula -
fe hér váron az egyházmegye 1000 éves fennállása alkalmából.

2009. október 30. Az Oktatási Hivatal OH-FHF/1778-5/2009. számon
nyilvántartásba vette a Főiskola által indított pasztorális tanácsadás és szerve-
zetfejlesztés mesterképzési szakot. A meghirdetés kezdő tanéve 2009/2010.

2009. október 31. A Környezetvédelmi és Vízügyi Minisztérium „Bringázz
a munkába!” kampányának őszi fordulójában az „Egyetemek” kategóriában 1.
helyezést ért el a főiskola, és Elismerő Oklevelet kap a Minisztériumtól.

2009. november 14. Sapientia nap külföldi előadók részvételével: Mit ér a ka-
tolikus tanítás válság idején? A konferencia témája a keresztény társadalmi tanítás,
amelynek különös aktualitást ad a világgazdasági válság és az új pápai enciklika
(Caritas in veritate). A konferenciát Lukács László SchP nyitja meg. Előadók: Ke-
rekes Sándor (a Corvinus Egyetem tudományos és oktatási rektorhelyettese),
Stefano Zamagni (a Bolognai Egyetem Közgazdasági Karának professzora), Sr.
Helen Alford OP (a Pápai Szent Tamás Egyetem Társadalomtudományi Kará-
nak dékánja, Béres Tamás (az Evangélikus Hittudományi Egyetem docense),
Zsóka Ágnes (a Corvinus Egyetem adjunktusa). A konferencia előtt sajtótájé-
koz tatót tart Lukács László SchP az előadók részvételével. A konferencia szüne -
tében Helen Alford OP – Michael Naughton, Menedzsment, ha számít a hit
című könyvének 2. magyar kiadása kerül bemutatásra.

2009. november 26. Könyvtári esték: Nagypál Emma művészettörténész
elő adása Nazarena, egy remete Róma szívében (1907–1990) címmel.

2009. december 4. A főiskola Bibliatudomány Tanszékének szimpóziuma
Aquédá (Izsák megkötözése, Genezis 22) a zsidó-keresztény hagyományban. Elő-
adók: Karasszon István, Xeravits Géza, Csernai Balázs, Buzási Gábor, Koltai
Kor nélia, Bányai Viktória, Hubainé Muzsnai Márta, Nyáry Péter. A szünetben
Ilka Gábor szobrászművész kiállításának bemutatása.

– 120 –

12. Föiskolánk életéböl:Layout 1  2009.11.24.  12:51  Page 120    (Black/Black plate)


