SAPIENTIANA

A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMANY!
FOISKOLA FOLYOIRATA

Hit és iij evangelizdcio

TOROK CSABA

Kultdra és Uj evangelizacio

GORFOL TIBOR

Exemplum fidei?
A keresztény hit krisztoldgiai és trinitarius alapja
Hans Urs von Balthasarnal

VALOCZY JOZSEF
Az id6 kérdésének posztmodern kori kihivasa
a kereszténység szamara

HANTOS-VARGA MARTA
Interdiszciplinaris szempontok
a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

GAZAI SZENT DOROTHEOQSZ

A lemondasrol

ROWAN WILLIAMS

Beszéd a pUspoki szindduson (2012)

—
m
o
T
(@)
O
o
~
=Z
n
A




TANULMANYOK

Hit és 1ij evangelizdcié

TOROK CsaBA: Kultara és 4j evangelizdcié

GORFOL TIBOR: Exemplum fidei? A keresztény hit krisztolégiai
és trinitdrius alapja Hans Urs von Balthasarndl

VALOCZY JOZSEF: Az id§ kérdésének posztmodern kori kihivdsa
a kereszténység szdmdra

HANTOS-VARGA MARTA: Interdiszciplindris szempontok a katolikus
politikai cselekvés értelmezéséhez

SZERZETESSEG

GAZAI SZENT DOROTHEOSZ: A lemondasrodl

DOKUMENTUM

ROWAN WILLIAMS: Beszéd a piispoki szindéduson (2012)

RECENZIOK

Szab6é Mdria: A zsoltirok kincsei (Szatmdri Gyorgyi)

Elena Bosetti: Enekek éneke (Thorday Attila)

Puskds Attila: Megismertiik és hittiik a szeretetet;

Karen Kilby: Balthasar. A (very) critical introduction (Téth Bedta)

Viléezy Jézsef: A megosztott Logosz (Hegyi Mérton)

Nemeshegyi Péter: ,Megesett rajtuk a szive”; Szimadds a reményrél;
Istenkeresé ember, emberkeresd Isten (Hernddi M4ria)

John Gaskin: The Traveller’s Guide to Classical Philosophy;

Sérkdny Péter — Zsok Ott6 (szerk.): Die Grundlagen der Logotherapie.

A logoterdpia alapjai;
Elisabeth Lukas: A logoterdpia tankonyve (Bakos Gergely OSB)

FOISKOLANK ELETEBOL

2013. augusztus — december

21

36

45

77

96

105
106

108
111

112
114

115
116

118



TANULMANYOK Sapientiana 6 (2013/2) 1-20.

Kultira és 0 evangelizdcid

TOROK CSABA

Abstract

By focusing on the relationship between culture and new evangelization, this
study analyses the dialogical character of faith—culture relationship (part one)
and the ecclesiastical-magisterial evaluation of the situation of Western societies
which are characterized by two great tendencies: the reduction of (valid)
knowledge to scientific data and the predomincance of individualism (part
two). These conditions present true challenges for theology not merely on the
methodological, but also on the factual plane. Therefore, theo-/logical investi-
gation must develop a new stance, one which is attentive to the world and its
influences by readily learning from the world, and one which performs not
only an objective (objectivating) and monological discourse on God, culture
and the human being, but develops a real dialogical Christian identity which
is compatible with Jesus’s never changing, yet always renewed invitation for
mission with regard to the Reign of God (part three).

Keywords: faith, culture, new evangelization, dialogue, fundamental theology
Kulcsszavak: hit, kultiira, 4j evangelizdcid, pdrbeszéd, fundamentdilis teoldgia

Az \ij evangelizdci6rdl tartott piispoki szinédus és a Hit éve kezdeményezése ak-
tualitdst adott egy olyan kérdésnek, amely a II. Vatikdni Zsinat éta egyre inkabb
a hittudomdnyos érdeklédés kozéppontjdba keriil: milyen a viszony a keresztény
hit és a minket koriiloleld kultira valésiga kozott.! A problémafelvetés tobb
szempontbdl is jelentSségteljes: egyrészt segit megérteni, miként alakult ki ke-

TOROK CsABa katolikus pap, az Esztergomi Hittudomdnyi Féiskola oktatéja;
cstorok@gmx.net
' A zsinati és zsinat utdni katolikus teoldgia értékelésérdl ldsd MICHAEL PAUL GALLAGHER:

Fede e cultura. Un rapporto cruciale e conflittuale, San Paolo, Cinisello Balsamo, 1999, 56—

_1-



Torok Csaba

reszténységiink, teolégidnk mai jél ismert, mondhatni standard arculata; mds-
részt — feltdrva és értelmezve helyzetiinket a kulturdlis itt és mostban — tdm-
pontot adhat a tdvlatok felvizoldsdhoz, az elSttiink 4ll6 kihivdsok egyre
val6sdghtibb és életképesebb dttekintéséhez. Hisz végsd soron ez a feladatunk: a
kinyilatkoztatds segitségével a val6sdgrol szolni.? Ezért is hangsulyozta boldog
I1. Janos Pdl a Fides et ratio enciklika végén: ,Sziikségét érzem, hogy ezt az en-
ciklikdt azzal a gondolattal zdrjam, mely elsésorban a teolégusoknak szdl, hogy
kiilonos figyelmet szenteljenek Isten Igéje filozéfiai vonatkozdsaira, és olyan gon-
dolatmenetet kdvessenek, melybdl kovetkezik a teolégiai tudomdny spekulativ
és praktikus jelentésége” (nr. 105). A , praktikus jelentdség” tulajdonképpen
nem mds, mint Wojtyla pdpa nagy megldtdsa elsé enciklikdjaban, a Redemptor
hominis kezdet(iben: ,Az Egyhdz Gtja ez az ember, és erre az Gtra épiil minden
mds Ut, melyen az Egyhdznak jarnia kell” (nr. 14). Ehhez kapcsolédva adja meg
azt a nagy és tagas keretet, amelyben a hittudomdny mivelése nem puszta 6ncél,
eszmei jdtsz6dds, elvont fogalmi okoskodds, hanem valéban hiteles és elkotele-
zett szolgdlat lehet, hlien a misszids parancshoz (Mt 28,19):

»Mivel pedig ez az ember az Egyhdz mindennapi életének és tapasztala-
tainak, kiildetésének és munkdjinak dtja, az Egyhdznak mindig meg kell
Gjulnia, tekintetbe véve azokat a koriilményeket, melyek kozott az ember
él. Tudnia kell az ember egyre 1j képességeirdl, melyek az 4j irdnyzatok-
ban mutatkoznak meg. De az Egyhdznak ismernie kell az emberre lesel-
kedé veszedelmeket is, tovdbbd ismernie kell mindent, ami Gtjdban 4ll
annak, »hogy az ember élete egyre emberibb legyenc, s hogy az egész élet
az ember méltésdgdhoz igazodhassék. Egyszoval tudnia kell minden aka-
dalyrél is” (RH 14).

Jelen irdsunkban arra tesziink kisérletet, hogy e keretet vizsgdljuk meg ko-
zelebbrél, felmutatva azon pontokat, amelyek eszkoziil és segitségiil szolgdl-
hatnak az 0j evangelizicié nagy mivének sikeres eléreviteléhez. Ekozben td-

80.; AYLIWARD SHORTER: Toward a Theology of Inculturation, Wipf & Stock, Eugene (OR),
1999, 179-238.

Ehhez ldsd TOROK CsABA: A teolégia mint a valdsdg nyelve az illazidk vildgdban, in Pus-
ks Attila — Perendy Ldszl6 (szerk.): Az ember krizise: vdgyddds és megkisértettség kiozort. Ant-
ropoldgiai reflexiok a teoldgidban (Varia Theologica 4), Szent Istvdn Tdrsulat, Budapest, 2013,
279-304.



Kultiira és 1ij evangelizdcio

maszkodunk arra az érdekes és a maga médjan egyediildllé dokumentumra, a
Lumen fidei kezdetd enciklikdra, amely egyszerre utolsé és elsé: a lemondott
pdpa, XVI. Benedek pontifikdtusdnak zdrd, Ferenc péteri szolgdlatinak kezdd
korlevele, egyfajta ,négykezes”, ahogyan nem egy kommentdtor jellemezte,
amelyben Réma két egymdst kovetd piispoke kozos hangon egyetlen valdsdgrol:
a hitrdl sz6l.

1. A KERESZTENY HIT ES A KULTURA PARBESZEDE

Magitdl értetddd, hogy a hitrdl valé beszéd mindannyiszor a tér és id6 egzisz-
tencidlis koordindtdi kozott hangzik el. Mar az alap, a logosz tou Theou is emberi
széval s emberi széban ér el benntinket (v6. a DV 1. és 11 fejezete), s az arra adott
értelmes emberi valasz, a theo-logia szintén az adott kor és kulttra szovetében 6lt
testet. Mindig voltak és vannak olyanok, akik a kultira hatdsit az isteni és az is-
tenirdl sz6lé széban veszélynek, st egyenesen botrdnynak, kdrtékony elemnek
tekintik, mivel — szerintiik — ezzel az emberi bélcselkedés, a humdnum logikaja
elferditi, akdr meg is hamisitja az éseredeti tizenetet.” Ekként kidlthat fel Tertul-
lianus: ,Mi dolga van Athénnek Jeruzsdlemmel? Az Akadémidnak az Egyhdzzal?™
Ez a ldtdsmdd azonban nemcsak hitelvileg, de a val6sdg rendjében is téves, mert
azt feltételezi, hogy létezhet egy ,kultiirasemleges”, ,kultdrtranszcendens” iste-
ni sz6. Csakhogy ez a megkozelitési méd nem mds, mint az absztrakcidk abszt-
rakcidja: hisz lehet-e egy sz6, egy fogalom, barmilyen emberi gondolkodds
Lkultirasemleges”? Mdr a proféedk dleali, vagy Krisztusban megvalésulé isteni
megszolalds (v6. Zsid 1,1-2) — mint olyan — kulturdlis tény, hiszen egy nyelv, egy
vildgkép, egy konkrét emberi valdsdg Gsszefiiggésrendszerében értelmes és értel-
mezhetd. Ennek tagaddsa nem mds lenne, mint a megtestesiilés tidvrendi dina-
mikdjdnak az elvetése, a ,vere homo” kiiktatdsa a hitvalldsbdl. Egy konkrét bib-

> Erre példa az antimodernista vélsdg, amelynek értékeléséhez ldsd DARREL JODOCK (ed.):
Catholicism contending with modernity. Roman Catholic modernism and anti-modernism in
historical context, Cambridge University Press, Cambridge (UK), 2000; JOHN THORNHILL:
Modernity. Christianity’s estranged child reconstructed, Eerdmans, Grand Rapids (MI) —
Cambridge (UK), 2000; HUBERT WOLF (Hrsg.): Antimodernismus und Modernismus in der
katholischen Kirche. Beitrige zum theologiegeschichtlichen Vorfeld des I1. Vatikanums, Ferdi-
nand Schéning, Paderborn, 1998.

* TERTULLIANUS: De praescr. haeret., 7,9 (CCL 1, 193).

_3_



Torok Csaba

liaforditdsi, a héber szoveget a hellén nyelvbe és kultirdba dtvezetd eset kapesdn
reflektdl ezen alapadottsdgra a Lumen fidei enciklika:

»Azt gondolhatndnk, hogy a Biblia gordg véltozata, amikor a [hitet leir6
—T. Cs.] »biztosnak lenni« kifejezést »megérteni«-vel forditotta, mélysé-
ges valtozdst okozott a szovegben, amennyiben az Istenre valé rihagyat-
kozis bibliai fogalmdt hdtrahagyta a megértés gorog fogalmaért. Minda-
zondltal ez a forditds, amely bizonnyal elfogadta a hellenista kultirdval
folytatott parbeszédet, nem idegen a héber széveg mély dinamikajicdl”
(nr. 23).°

Vagyis az isteni kinyilatkoztatds és annak irdsos rogzitése, a Biblia torténeti és
nyelvi tény. Nem feledhetjitk, hogy mdr maga a kinyilatkoztatds aktusa implikal
valamiféle ,forditdst”: Isten 6rok igazsdga és bolcsessége emberi széban szélal meg,
Ez magitdl értet8dSen korldtok kozé szoritdst jelent (hacsak nem vélelmezziik,
hogy az isteni igazsdg totdlisan és a maga tokéletességében felhangozhat egy kor-
ldtolt emberi kifejezésmdédban — ez azonban teljességgel fenntarthatatlan 4ll4s-
pont, amely veszélyes fundamentalizmushoz vezetne), amit Isten szabadon, on-
ként felvéllal, hisz csak igy tud az emberrel kommunikdlévi vélni.®

Ennek az isteni kommunikdcidénak egy nagy célja van: az ember tidvossége
(ahogyan azt példdul a Trentdi Zsinat is kiemelte, amikor az ddvhozd igazsig-
16l beszélt, vo. DH 1501). Az ember, aki hit altal fogadja be a kinyilatkoztatdst,
ebben a befogadisi aktusban mindannyiszor kulturdlis lényként jelenik meg:
sajdt nyelvének, viligrél valé ismereteinek és elképzelésének, torténetiségének
és tarsadalmisdgdnak a koordindta-rendszerében tudja megadni az engedel-
mességet, a rahagyatkozdst, a bizalmat az emberi sz6 révén megszolalé Istennek
(vo. DH 3008).” Ez a kommunikativ aktus — az tidvhozé igazsig Isten dltali

5 Az enciklika hivatalos magyar forditdsa tanulmdnyunk megirdséval egy idében keriil meg-

jelentetésre. Ennek okdn a tanulmdnyban végig a sajdt forditdsunkban kozoljitk a LE-bél
vett idézeteket.

Toreéntek mdr kisérletek a kinyilatkoztatds és a hit kommunikdcids aktusként vald leirdsdra
a fundamentdlis teolégidban, pl. UMBERTO CASALE: I/ Dio comunicatore e l'avventura della
fede, Elledici, Torino, 2003.

»,Cum homo a Deo tanquam Creatore et Domino suo totus dependeat, et ratio creata
increatae veritati penitus subiecta sit, plenum revelanti Deo intellectus et voluntatis

obsequium fide praestare tenemur.”



Kultiira és 1ij evangelizdcio

kinyilatkoztatdsa, s a kinyilatkoztatott sz6 emberi, hit 4ltali befogaddsa — feltarja,
miként vélik a kultiira nem pusztdn semleges kozvetitd csatorndvd, de adott
esetben eszkozzé is. Pont az igazsdg megismerésének héber és gorog felfogisa
kapcsdn mutatja ezt be a Lumen fidei enciklika, hangsilyozva, hogy a két meg-
kozelités (héber — hallds, gorog — latds) szélséséges szembedllitdsa® semmilyen
médon nem dllja meg a helyét, s6t a Szentirds félreértelmezéséhez vezet. Ugyan-
is: ,,Ezzel szemben Vilégos, hogy ez a feltételezett szembendllds nem felel meg a
bibliai tényeknek. Az Oszovetség dsszekapcsolta a megismerés mindkét tipusit,
mivel egyesitette Isten Szavanak hallgatdsival az § arca ldtdsinak a végydt. Ily
moédon kifejlédhetett egy parbeszéd a hellenista kultirdval, egy olyan pdrbe-
széd, amely a Szentirds szivéhez tartozik” (LF 29).

Vagyis a hit—kultdra-viszony ott él a szentirdsi tanitds kozéppontjdban, s azt
kell mondanunk, hogy semmilyen hiteles keresztény teoldgia nem mfivelhetd,
ha a hitre vonatkozé kijelentéseket kiszakitjuk abbdl a parbeszédbdl, amely
sziinteleniil tart a kinyilatkoztatds elsé tidvrendi momentumdtdl kezdve egé-
szen napjainkig.

Ha mindezt a keresztény (egyhdzi) gyakorlat nyelvére forditjuk le, vagyis azt
vizsgaljuk, ez a kulturdlis dialégus miként hatdrozza meg a médot, ahogyan a
krisztushivék élnek ebben a vildgban, rogton elérkeziink az egyik legnagyobb
dilemmadhoz: utasitsuk el a blinés vildgot, zdrjuk ki magunkat beléle, vagy eset-
leg épp ellenkezdleg: meriiljiink el benne, a kovasz-hasonlat mintdjdra jarjuk azt
at, tudva, hogy ekozben az is 4t fog jrni benniinket?” Nem szabad azt hin-
niink, hogy itt egy 4j kelet(i kérdésrdl van szé. A legelsd keresztények szdmara
is nehézséget jelentett megtaldlni a helyes viszonyt az uralkodé kultirdval — rd-
addsul az & esetitkben mindezt nehezitette az a tény is, hogy a Birodalom iil-

»~Ami az igazsdg megismerését illeti, a halldst olykor szembedllitottdk a ldtdssal, amely utébbi
a gorog kulttira sajitja. A fény, ha egyrészrél fel is kindlja az egész szemléletét, amelyre az
ember mindig vdgyakozott, mdsrészr8l azonban Ggy tlinik, nem hagy helyet a szabadsdg-
nak, mivel az égbél sz4ll ald, s kozvetleniil a szemhez érkezik, anélkiil, hogy kérné a szem
vélaszdt. Ezen feliil ldtsz6lag egy statikus szemléletre hiv meg, elvdlasztva atedl a konkrét
id6tél, amelyben az ember 6riil és szenved. Ezen felfogds szerint a megismerés bibliai meg-
kozelitése szemben 4llna a gorog felfogissal, amely a valdsdg teljes megértését keresve a l4-
tdshoz kapcsolta a megismerést” (LF 29).

A hit—kultdra-viszony modellezésére tett kisérleteket rendbe szedve, egymadssal dsszeha-
sonlitva hozza a kovetkezd, mara klasszikussd valt mi: RICHARD NIEBUHR: Krisztus és kul-
tiira, Harmat — Sdrospataki Keresztény Filozéfiaintézet, Budapest, 2006.

—5-—



Torok Csaba

dozte, elnyomta 8ket. Epp ezért nagy jelentéség(i minden kutatds, amely e kort
ebbél a szempontbdl vizsgdlja.'

A fundamentilis teoldgia szemében kiilonds fontossdggal bir ezen a téren az
Okeresztény apologetika sziiletése. Egyesek gy vélik, hogy az apoldgia ellen-
p6lusa a dialégusnak, a pdrbeszédnek: mig ez utdbbiban a felek ,bardtsigosan
beszélgetnek”, addig az elsé esetében harcrdl, hiborarél, erészakos védekezés-
r6l, intellektudlis csatdrozdsrél” van szé. Ez azonban a lényeg félreértése. Epp
az egyhdzatydk apologetikus firadozdsai mutatjdk legjobban azt a médot, aho-
gyan a korabeli kereszténység kapcsolatba, parbeszédre igyekezett 1épni kora
kultardjival. Ennek kapcsin megjegyzi J. Aagaard: ,,A hit keres egy olyan ala-
kot, amelyben megismertetheti magit... Az apologetika arra irdnyul6 firado-
zds, hogy alakot taldljunk a keresztény hitnek. A pdrbeszéd pedig eszkéz arra,
hogy a keresztény hitet kozvetitsiitk a kortdrs kultdra felé. A parbeszéd sordn
hitiink tartalmdt olyan formdban fejezziik ki, amely alkalmazkodott a modern
vildg gondolkoddsdhoz.”!!

Emlékezhetiink Jusztinosz munkdssigdra, a poginy Kelszosz vddjaira és
C)rigenész valaszdra — olyan bizonysdgok ezek, amelyekben nem feltétleniil csak
a harcot, az eszmei kiizdelmet, hanem a kulturdlis parbeszéd (olykor gy6trédé) fé-
radozdsdt is megldthatjuk. Ez az irasban rogzitett , lenyomat” egyébirdnt a kor ke-
reszténységének a belsd 6rl6dését is visszatiikrozi: hisz a bibliai erkdlcs kotelezte
a hivét arra, hogy j6 dllampolgar, a csdszdrért és a Birodalomért imddkozé ember
legyen, mikozben a sajdt dllama, a sajdt uralkoddja, a sajdt tdrsadalmi rendje Gjra
meg Ujra az életére tort. A keresztény, aki erkdlcsos, j6 alattvaldja volt Rémdnak,
bizonyos értelemben ,,apoldgidt” vitt végbe: létezésével képezett hidat hit és kul-
tira kozote, folytatott prbeszédet a legdltaldnosabb emberi valésdggal.

Ennek a dialégusnak az értékelése nehéz, hisz évszdzados elérehaladdsa dlal
magéval hozta a Birodalom, az antik kultdra arculatdnak végérvényes megvdl-
tozdsdt, emellett természetesen a keresztény hit ,,inkulturdléddsde” is, elsésorban
a filozéfiai miveltség dtvétele dltal, ami lehetdvé tette a szisztematikus teoldgia
megsziiletését. Ezen folyamat minden vetiiletének bemutatdsa messze talné
jelen irdsunk keretein. Azonban érdemes annak kapcsin alapveté megfontold-

19 Ehhez l4sd CHRISTIAN GNILKA: Kultur und Conversion (XPHZIZ. Die Methode der Kirchen-
viter im Umgang mit der antiken Kultur I1.), Schwabe & Co., Basel, 1993.

1" JOHANNES AAGAARD: Dialog and Apologetics, Update and Dialog (June 1992) 12—-14.; idézi
REINHART HUMMEL: Religidser Pluralismus oder Christliches Abendland? Herausforderung an
Kirche und Gesellschaft, WBG, Darmstadt, 1994, 179.

_6—



Kultiira és 1ij evangelizdcio

sokat tenni, hogy milyen volt ezen hosszti folyamat és fejlédés sordn a keresz-
tény ember magatartdsa, viszonyuldsa. Elfogadhatjuk J. Lehnen megldtdsit mint
tOmOr Osszegzést:

»A vértanusigok felmutatjak az integricié hatdrait, megmutatjik, hogy
ellendlltak az dllamban valé teljes feloldéddsnak. Ehhez a vildg mulan-
désdgdnak a gondolata és Krisztus partzidjdnak a vérdsa adott erét. Az
idegenség gondolata, a nem-eviligb6l-valdsig relativizalta a keresztények
integrdciéjt, azonban nem kérdéjelezte meg azt. Egy Diognétosz-levél
végkovetkeztetése nem a teljes elforduldsban ragadhaté meg, hanem a
vildg kritikus, egy bizonyos tévolsdgbdl megval6sulé vezetésében. Sokkal
inkdbb a vildgban valé kritikus jelenlétrdl volt sz6.”'*

Tévolrdl lenni kozel, idegenként véllalkozni a kultirdba valé belépésre —
ezek a kifejezések, értelmezési médok mintha Jézus furcsdn csengd gondolatdt
adndk vissza: ,Nem azt kérem téled, hogy vedd ki 8ket a vildgbdl, hanem hogy
6vd meg Sket a gonosztél. Hiszen nem a vildgbdl valék, amint én sem vagyok
a vilagbdl valé” (Jn 17,15-16). A vildgban lenni, de nem a vildgbdl valénak
lenni: mér-mdr paradoxon ez, mégis leirja azt, hogy milyen médon valésulhat
meg a lehetséges és sziikségszert parbeszéd Isten és ember, hit és kultdra, ke-

reszténység és emberi val6sdg kozote.

2. A KERESZTENY HIT KORUNK KULTURAJABAN

Napjainkban igen sok helyzetértékelés jelenik meg nyugati vildgunk kulcuralis
dllapotdrdl. Szdmos gondolkodé egyenesen boruldtd, hiszen a nyilvinvalé vél-
sdgjelenségek mélyén egy még radikdlisabb, sz6 szerint a gydkereket érintd kri-
zis valik kitapinthatéva.!* Mindazonaltal a szépnek idealizdlt mult s a csif jelen
ellentétpdrja inkdbb koltéi, semmint realista. Amikor tehdt hiteles dllapotfel-

12 JOACHIM LEHNEN: Zwischen Abkehr und Hinwendung. Auflerungen christlicher Autoren
des 2. und 3. Jahrhunderts zu Staat und Herrscher, in Raban von Haehling (Hrsg.): Rom
und das himmlische Jerusalem. Die friihen Christen zwischen Anpassung und Ablehnung,
WBG, Darmstadt, 2000, 1-28, 28.

3 Ennek kapcsdn ldsd JOSE MARIA MENDEZ: Gazdasdgi valsdg vagy az érékek vélsdga?,
Communio 18 (2010/1-2) 40-62.



Torok Csaba

mérésre toreksziink, el kell kertilniink a félrevezetd leegyszertisitéseket, s a kor-
tars jelenségeket a maguk komplexitdsdban, szellemtorténeti kibontakozdsiban
kell szemlélniink.

J. Daniélounak, a jeles hittudésnak van egy irdsa, amely hazdnkban kevéssé
ismert: Az értelmiségick dltal eldrult kultiira.'* Ebben a szerz6 ramutat, hogy ko-
runk kérképének kialakuldsa terén hatalmas a felel8ssége az értelmiségnek.'
Kiemeli, hogy mér az egyhdzatydk is az intellektus, a szellem bineit (a bdl-
vanyimdddst, a hitehagydst és az eretnekséget) tekintették a legsulyosabbnak,
borzalmasabbnak, mint a test vétkeit — éppen azért, mert ezekben és ezek dltal
az ember sajdt értelmi konstittcidjdval fordul szembe, a megértés képességébdl
fakadé erkolesi kotelezettségét tagadja meg. Ez a pont az, ahol napjaink ,irds-
tuddinak” is komoly feleldssége van: a valldstdl elszakitott megismerés, az ab-
szoltitumtd! eloldott kérdezés és vélaszadds, az etikdtdl elvilasztott tudomdny
formdlja azt a kontextust, amelyben éliink. Nem egyszertien Isten megtagadd-
sdrol, az egyre dltaldnosabb (legaldbbis gyakorlati) ateizmusrdl van itt sz6,'
hanem egy egészen j antropoldgiai kozeg kiforrdsérdl.

LIsten elutasitdsa ideolégiava vdlhat, s igy kollektiv karaktert 6lthet. Ezt
egy kozkeletl kifejezéssel élve szekularizmusnak nevezik. Egy ilyen ti-
pust helyzetben a szellem olyan kontextusban taldlja magdt, amelybél
hidnyzik Isten, s ez a kontextus elgyengiti 6t. Kialakul egy olyan ldtds-
méd, amely megakadélyozza a szellemnek, hogy felfogja a jeleket, ame-
lyeken keresztiil Isten sziinteleniil beszél hozza, és ily médon eljut egy
olyan tdrsadalomtipushoz, amelyben Isten hidnya t(inik a normalis valé-
sdgnak, a vallds pedig kiilonc t(lélé formdnak ldtszik. Lehetséges, hogy ez
a valldsos valsdg azzal fiigg Ossze, hogy tobbé mdr nem fogjdk fel azokat
a jeleket, amelyeken keresztiil a valldsok kifejezték 6nmagukat.”"”

4 Mi az olasz forditds alapjdn idézziik: JEAN DANIELOU: La cultura tradita dagli intellettuali
(Serie ,,I Pellicani”), Lindau, Torino, 2012.

15 Ezt fijéan tudatositotta a Babits Mihdly dltal Magyarorszdgon megismertetett kdtet: JULIEN
BENDA: Az irdstuddk druldsa, Fekete Sas, Budapest, 1997 (a kiadds hozza Babitsnak a miivet
bemutatd, ércékeld tanulmdnydt is).

1" Ehhez ldsd egy kordbbi tanulmdnyunkat: TOROK CsaBA: Mintha nem is lenne Isten? Esz-
mélkedés hitrdl és hitetlenségrdl, in Szécsi Jozsef (szerk.): Keresztény-Zsidé Teoldgiai Ev/ednyv
2010, Keresztény-Zsid6 Térsasdg, Budapest, 2011, 287-302.

17 JEAN DANIELOU: La cultura tradita dagli intellettuali, i. m. 72-73.

_8_



Kultiira és 1ij evangelizdcio

Mindez egybecseng az dkeresztény apologetika helyzetérdl fentebb elmondottakkal:
a hittudomdny elsddleges feladata igy ma is, mint egykor, ugyanaz. Keresnie kell a
hit 6nkifejezd, de ugyanakkor a mai ember szimdra is érthetd formdit, amelyek
csakis a kulturdlis valésdg irdnti érzékenység, a prbeszéd 4ltal lelhetSek fel.

Hasonlé alldspontot tesz magéévd a Lumen fidei kezdet(i enciklika, amikor
a kovetkezd helyzetleirdst tdrja elénk: , Kultarank elvesztette Isten konkrét je-
lenlétének, vildgban valé cselekvésének az érzékét. Ugy gondoljuk, hogy Isten
odadt van, a valésdg egy mésik szintjén, elvdlasztva a mi konkrét viszonyaink-
tol” (LF 17).'® Az isteni irdnti érzék egyfajta napfogyatkozdsardl van itt sz6 — e
képet XVI. Benedek pdpa tobbszor is alkalmazta —, amely végiil azt eredmé-
nyezi, hogy dtalakul az ember lelki-szellemi vildga. Egy olyan kultdra, amely
érzéketlen Isten jelenlétére, végiil az ember jelenlétét sem tudja megragadni, el-
harapézik benne a személytelenség, az erdszak, a j6vdhagyé semmittevés és cin-
kossdg a tdrsadalmi szint( igazsdgtalansdg megannyi formdjdval szemkozt.

Ezzel egy idében megviltozik az igazsighoz val6 viszonyunk is. Az 6nma-
gunkon valé tillépés, tilkérdezés, talldtds képessége vagy szdndéka nélkiil le-
zajlik a minket koriiloleld valdsdg fdjdalmas megesonkitdsa: a mindenféle is-
meret- és tudomdnyelméleti izmusok lecsupaszitjdk a vildgot a pozitivan
tapasztalhatéra, a tudomdnyosan elgondolhatéra, elfeledve az ékori boleselet
egyik legfontosabb megldtésdt: a valésdg és a tapasztalat, a fogalmi gondolko-
dds és a tapasztalds teljessége soha nem fedik dt egymadst tokéletesen. Maga a
vildg talné rajtunk, és ennek tudata teszi lehetévé, hogy tuddsunk és igazsig-
kereséstink mindvégig megdrizze a rdcsodilkozis képességét, a valdban kritikai
gondolkodds lehetéségét. Am ha elhissziik, hogy a tudomény, illetve a technika
a valésdg dtfogd és teljes képét nyujtja, ezzel koltdietlenné, sivarrd tessziik az
igazsdg fogalmdt, alkalmatlannd arra, hogy az egyén és a kozosség szdmdra eg-
zisztencidlis alapul szolgdljon."

8 A dokumentum még hozzdteszi: ,Am ha igy lenne, ha Isten képtelen lenne cselekedni a vi-

lagban, akkor szeretete nem lenne valéban hatalmas, valéban reilis, és ily médon nem is
lenne igazi szeretet, amely képes beteljesiteni azt a boldogsdgot, amelyet igér. Teljességgel 1¢-
nyegtelen lenne, hogy hisziink benne, vagy sem. A keresztények azonban Isten konkrét és ha-
talmas szeretetét valljak, amely ténylegesen mikodik a torténelemben, s meghatdrozza annak
végs6 kimenetelét. Valljak azt a szeretet, amely olyannd lett, hogy taldlkozhassunk vele, amely
Krisztus Szenvedésében, Haldlaban és Feltimaddsdban nyilatkoztatta ki teljességgel magat.”

" Mindehhez l4sd CHRISTIAN DUQUOC: La teologia in esilio. La sfida della sua sopravvivenza
nella cultura contemporanea (gde 302), Queriniana, Brescia, 2004, 12-15.

—9_



Torok Csaba

»A kortdrs kultirdban gyakran hajlanak arra, hogy csakis a technoldgia
igazsdgit fogadjdk el az igazsdgként: az igaz, amit az ember képes megal-
kotni és lemérni a tudomdnydval, azért igaz, mert miikodik, s ily médon
kényelmesebbé és egyszer(ibbé teszi az életet. Manapsdg ez tlinik az egyet-
len biztos igazsignak, az egyetlennek, amely megoszthaté mésokkal, az
egyetlennek, amelyrél lehet kozosen vitatkozni, s amely érdekében ko-
zosen elkotelezédhetiink” (LF 25).

Eziltal rank koszont a ,,hegeménidt gyakorlé technika” kora,*® amelyben
minden egész széttoredezik, s az ember gy érezheti, hogy ,egy rossz szekér fut
vele” a vildg beldthatatlan és értelmezhetetlen orszdgttjdn.”! Ugyan — épp a dol-
gok [ényege okdn — a valdsdg teljessége soha nem rekonstrudlhaté tisztdn a ta-
pasztalati tudomdnyok médszerével, mégis elhissziik, hogy igy van, agy véljiik,
a részek tudomadnyai végiil kiadjék az egészet. Az érvényes tudds ezért csakis a
tudomdnyos ismeret (természetesen /neo-/pozitivista médon értve a tudomdny
fogalmdt), minden mds tuddsforma a priori diszkvalifikdldsdra keriil. E ten-
dencia kivetiilése megfigyelhetd az emberi tdrsadalomban is. Az egésznek, a ko-
z0sségnek a szemlélete hittérbe szorul, s egyeduralomra tesz szert az indivi-
duum-kozpontd gondolkodds. A kozj6, a kozérdek nem mds, mint az egyéni
érdekek lehetdség szerint harmonikus egymds mellé rendezése, az erkdlcs nem
egyéb, mint az individuum szdmadra kellemes, élményt ad6 vagy éppenséggel
hasznos tdrsadalmi léptékd kiterjesztése.?

»Madsrészrdl itt vannak aztdn az egyén igazsdgai, amelyek lényegiik szerint
azzal szemben hitelesek, amit mindenki bensdjében érez, csakis az indivi-
duum szdmadra érvényesek, és amelyeket nem lehet javaslatként a tobbiek
elé tdrni azzal az igénnyel, hogy a kozjét szolgaljak. A nagy igazsdgot, a sze-
mélyes és tdrsadalmi élet Gsszességét megmagyardzé igazsgot gyanakodva
szemlélik. Nem ez volt talin — kérdik — az az igazsdg, amelyre a mult szd-
zad nagy totalitarizmusai igényt formaltak, egy olyan igazsig, amely ugy
kényszeritette ki a maga globalis felfogdsat, hogy ekozben Gsszeztzta az

20 V6. uo. 15-17.

21 V6. ADY ENDRE: Kocsi-iit az éjszakdban. A koltd 4ltal visszaadott hangulat, pillanat, érzés
mintha szimbolikus leirdsa lenne a valdsdg egész-ségér elvesztett emberi létnek.

22 Ehhez ldsd TOROK CsaBA: Kozjé vagy kozérdek? Megfontoldsok a gazdasdgi vildgvélsdg
kapcsdn, Communio 18 (2010/1-2) 63-81.

10—



Kultiira és 1ij evangelizdcio

egyén konkrét torténelmér? Csakis egyfajta relativizmus maradhat fenn
tehdt, amelyben a mindenekre vonatkozé igazsdg kérdése, amely tulaj-
donképpen az istenkérdés is egyben, mdr nem érdekes” (LF 25).

Csakhogy ebben a keretben a nagy, kulttrdt és tdrsadalmat egybetarté em-
beri értékek, mint példdul a kozjé, a szolidaritds, az egyenléség (gazdasdgi ér-
telemben is), vagy éppenséggel a méltésdghoz, szabadsighoz, a privacy-hoz valé
jog puszta utdpia, absztrakcié marad. Hiszen olyan valésigokrol beszéliink itt,
amelyek nem 6nmegalapozdk, amelyek eléfeltételeznek egy egységes vildgné-
zetet és értékrendet, amelyek pusztin az egyedi vélemények 6sszehangoldsaként
képtelenek kiforrni egy gyakorlatban is mikod§ alakzatot. Ez azt eredményezi,
hogy egész emberi valésigunk, amely koriilvesz benntinket, amelynek mi ma-
gunk is részei vagyunk, 4llandé mozgdsban és viltozdsban létezik. Minden: csa-
lad, bardtsdg, szerelem, parkapcsolat, hivatds, munka, szakma, életcél csupdn
egy meghatdrozott idére szél — épp addig, ameddig az egyénnek még hasznos,
kellemes vagy sziikséges. Ferenc pdpa ezért nem annyira szekularizmusrél vagy
etikai relativizmusrél beszél, mint elédei (bdr vildgos, hogy ezek valds jelensé-
gek), hanem az ,ideiglenesség kultirdjérdl” sz6l, mint a kovetkezd beszédében
is, amelyet 2013. julius 6-dn mondott el papnovendékek el6tt:

Figyeljetek ide: mi mindannyian, még mi, idsebbek is, mi is az ideigle-
nesség kultdrdjdnak a nyomdsa alate dllunk; és ez veszélyes, mert az ember
igy nem teszi fel az életét egyszer s mindenkorra egy lapra. Meghdzasodom,
ameddig tart a szerelem; apdca leszek, de csak »egy idécskére. ..« [per un
tempino], »egy kis id6re«, és aztdn majd megldtom; azért leszek kispap, hogy
pap legyek, de nem tudom még, hogy ér véget ez a torténet. Ez nem fér
ossze Jézussal! Nem nekeek teszek szemrehdnydst, hanem az ideiglenesség e
kultdrdjénak, amely mindannyiunkat alaposan sszever, mivel nem tesz ne-
kiink jét: ugyanis nagyon nehéz napjainkban definitiv dontést hozni.”?

Ferenc pdpa az emberi egzisztencia fel6l ragadja meg azt a nagy jelenséghal-
mazt, amelyet elméleti-bdlcseleti oldalrél mar elédei koriiljartak. Az elvildgiasitds
programja, az értéksemlegesség, sot érték-kozonyosség, az egyénkdzpontisig, a
fogyaszt6i szemlélet egytittes kihatdsa az, hogy eltlint létezésiinkbél a nagyobb,

B A szoveg elérhetd: hetp://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/

documents/papa-francesco_20130706_incontro-seminaristi_it.html

—11 =



Torok Csaba

a teljesebb. A tér, amelyben éliink, csupdn kietlen és sivar kozmoszpardny, az idé,
amely megadatik szimunkra, csak egy stlytalan pillanat az ésszel fel nem érhetd év-
millidrdnyi tdvlatok titkrében. Vigyunk arra, hogy ,,a mindenséggel mérjiik ma-
gunkat”,* ugyanakkor egyre vildgosabban érezziik és tudjuk, hogy mind egyéni éle-
tiinkben, mind emberi kézosségiink nagy szintjén képtelenek vagyunk erre.

Ez sajdtos allapotot eredményez. Lassanként elt(inik szemiink elél a maga-
biztos és erételjes modernitds (a maga hasonléképpen magabiztos és erételjes
valldskritikdjéval egyetemben), s helyébe 1ép az a posztmodern, amely egyedi sti-
luséval kifut minden kordbbi valldsos-evangelizdciés médszertan ,karmai” koziil.

»Ha a modernitds elhozta a vildgok kiilonvélasztdsat, és ha tartés hatdsa
nem annyira idedkban vagy ideoldgidkban, hanem az érzékenységben
allt, akkor most a posztmodern Gjranyithat egynéhdny ajtét annak okdn,
hogy aldzatosabban ismeri el a sebestiléseket és sziikségleteket; ebben az
értelemben a posztmodern napjainkban inkdbb a valldsos elkotelezettség
bardtjénak, semmint ellenségének tlinhetne.””

Am ez a tipust posztmodern érzékenység mégsem egyérelmiien ,vallisba-
rat”, mert van egy mdsik oldala is: egyfajta apdtidt hordoz magiban a (valldsos)
igazsdg mindennemi lehetdségével szemben.?® Ez pedig oda vezet, hogy az ember
istenvdgya néhany (j6l piacositott és ,egyénre szabott”) spiritudlis technika fo-
gyasztasi, sét élvezeti cikké degraddlt formdtumaban nyer kielégiiletlen kielégitést.

Ha kell§ érzékkel és érzékenységgel tekintiink ezekre a ,tiinetekre”, lassan
megértjiik, hogy micsoda hiba, s6t blin az, ha az Egyhdz tanitdsa a fenndll6
kulttra elleni fegyverként, timadéeszkozként, erdteljes és lehengerld ,igazsdg-
reprezentdciéként” jelenik meg. Hisz a fenti szempontok (amelyek ténylegesen
ellentétesek a keresztény hit ember-, Isten- és valésdgképével) nem sebezni akar-
jék a hitet, hanem ezek maguk a sebek, amelyeket emberként mi mindannyian
hordozunk.?” A szélséséges individualizmus nem tdmadé ideolégia, hanem egy

2 V. JOZSEF ATTILA: Ars poetica.

2> MICHAEL PAUL GALLAGHER: Fede ¢ cultura, i. m. 133.
%6 Ezzel persze maris mds kulturdlis szovegkdrnyezetet teremt a valldsi diskurzus szdmadra, le-
zdrva a harcos és tdimad6é modernitds kritikdjdnak kordt, vo. uo.

¥ Ezen a ponton megjegyezziik, hogy teoldgidnknak, Istenrdl valé beszédiinknek igencsak
jot tenne, ha a ,mi—8k” kettdsosztat helyett felvdllalndnk a krisztusi szolidaritdst minden

embertestvériinkkel, s gyakrabban szélndnk a kdzosség felvéllaldsinak ,,mi”-retorikdjdval.

—12 —



Kultiira és 1ij evangelizdcio

kozosségvesztett ember egyetlen lehetséges védekezd mechanizmusa: nmaga-
mat allitom, méghozzd mind erdteljesebben, hogy legaldbb ez a stabil pont
megmaradjon az életemben. Ha megnyilnék, sebezhetévé valnék, odafordulnék
a tobbiek felé, azt kockdztatndm, hogy még ezt az egy biztos pontot is elveszi-
tem. Akdrmire tekintiink is korunk valésigiban (legyen az az elszemélytelene-
dés, az anyagiassdg, az onzés, a kapcsolatok hidnya, az igazsigtalansdg elhara-
pézdsa és igy tovdbb), mindenben az emberi lét sebzettségét, megviltdsra
szorultsdgdt kell felismerniink. Nem véletlen, hogy a kortirs teolégidk egyre
stirget6bben odaforditjdk tekintetiinket a f4jé sebhelyekre: a szegények, az el-
nyomottak és legyézottek, a szenveddk,* a nék,* az igazsdgtalansigot szenve-
dék felé.? D. Sélle ekként 6sszegzi ennek az opcidnak, irdnyuldsnak a lényegét:

,Krisztusra hallgatni annyi, mint a szegényekre hallgatni. Krisztus a sze-
gények alakjdban taldlkozik veliink, és csakis akkor érthetjiik meg Krisz-
tust, hogyha vildgnézetiinket a szegények hatdrozzak meg. Minden teo-
16giai beszéd, minden gondolat, imddsdg, megnyilatkozis, bibliaolvass,
amely elhajol ettdl a tévlattdl, valéjaban kitérd stratégia; megkiséreljiik ki-
keriilni Krisztust...”3?

2 Lasd a felszabaditdsi teolégia programadé mivét: GUSTAVO GUTIERREZ: Teologia de la
liberacion. Perspectivas (Verdad e Imagen 120), Sigueme, Salamanca, 1999'°.

# Ilyen értelemben préfétainak is nevezhetd Metz teoldgidja, ldsd magyarul is megjelent mii-

veit: JOHANN BAPTIST METZ: Az 4ijf politikai teoldgia alapkérdései (Coram Deo 4), LHar-

mattan, Budapest, 2004; ID.: Szenvedéstirténet é meguviltdstirténet (Coram Deo 5), CHarmat-

tan, Budapest, 2005.

3 Nem tagadhatd, hogy bér olykor sarkossdgok és tdlzdsok is jellemzik, a feminista teolégia

egynémely megldtdsa igencsak megalapozott és jogos. A témdhoz bevezetésként ldsd

ELISABETH GOSSMANN et alii (Hrsg.): Warterbuch der feministischen Theologie, Giitersloher,

Giitersloh, 1991; LUCIA SCHERZBERG: Grundkurs feministische Theologie, Griinewald,

Mainz, 1995; GERBURGIS FELD et alii (Hrsg.): Wie wir wurden, was wir sind. Gespriiche mit

feministischen Theologinnen der ersten Generation, Giitersloher, Giitersloh, 1998; GISELA

MATTHIAE et alii (Hrsg.): Feministische Theologie. Initiativen, Kirchen, Universititen — eine

Erfolgsgeschichte, Giitersloher, Giitersloh, 2008.

Ilyen és ehhez hasonlé ,bdtor teoldgiai kisérletekrdl” ir CHRISTIAN DUQUOC: La teologia in

esilio, i. m. 49—70.

32 DOROTHEE SOLLE: Wir brauchen Visionen, um die Zukunft anzugehen, in Bernhard
Nacke (Hrsg.): Visionen fiir Gesellschaft und Christentum, vol. 1. Wodurch Gesellschaft sich

31

— 13—



Torok Csaba

Hasonlé megfontoldsokat tehetiink a szcientizmus kapcsdn, amely csak a (ter-
mészet)tudomdnyos eredményeket fogadja el megbizhaté igazsdg-megalapozds-
ként, sokszor még olyan teriileteken is (pl. etika), amelyek belsd 1ényegiik szerint
mis logikdnak engedelmeskednek, mint a pozitiv tudomdnyok. Az uralkod$ tu-
domdnyelméleti retorika ezt sikerként, fejlédésként, elérehaladdsként, a babondk
vilagdbol valé kiszabaduldsként értékeli, mindazondltal nem tagadhaté, hogy ekoz-
ben lejétszddik az emberi egzisztencia durva lecsupaszitdsa arra, ami mérhetd, ki-
sérletileg vizsgalhaté. Ez a tendencia sajdtos ellenhatast vélt ki a fent emlitett egyén-
kozpontisdgban: ugyanis ha igaz a szcientizmus emberképe, akkor ez azt jelenti,
hogy a klasszikus értelemben vett személyesség csak fikcié — minden ember ugyan-
olyan (pozitivan feltdrhat$) struktiirdval rendelkezik, az egyéniség csupdn sajdtos
konstelldcié, az dltaldnos (és személytelen) pszichés elemek egy konkrét 6sszképbe
rendez8dése. Az individualizmus szinte 6sztondsen ellene hat ennek az arctalan és
személyredukalé emberképnek. A tudomdny-technikai vildgnézet tehdt olyan seb,
amely mind jobban megsebesit, s rdvildgit korunk, tuddsunk, igazsigunk paradox
mivoltdra: az egyre tobb egyre kevesebb is, a mind mélyrehatébb folyton felszine-
sebbé vélik, a kozmosz tudomdnyos meghdditdsa kozben elveszitjitk Gnmagun-
kat. Ez korunknak olyan vondsa, amely 0j kontextusban igazolja vissza a valtozat-
lan jézusi igazsdgot: ,Mit ér az embernek, hogy megszerzi az egész viligot, ha a
lélek kdrat vallja?” (Mk 8,36). Erre a jelenségre természetesen a teoldgidnak, ki-
emelten az apologetikdnak is valaszt kell taldlnia. Nem véletlen, hogy szemben a
klasszikus ttvonallal (tudomdnyos-objektiv dllitdsok, fogalmi konstrukeidk tit-
koztetése egy ,kiilsddleges”, a ,signa externa” tdlsdlydt mutat6 apologetika kere-
tében), mdr a XIX. szdzad végére megjelent az immanens apologetikai mddszer
(Newman, Dechamps, Ollé-Laprune és még mdasok utdn feltdrulva M. Blon-
delnél). Ez megvetette korunk ,,4j apologetikdjinak” alapjdt,* amelynek egyik f§

entwicklen kann, Echter, Wiirzburg, 2001, 178-187, 182. Ehhez a gondolathoz Solle még
egy erds kritikdt is kapcsol az intézményes Egyhdzzal és magatartdsformdival szemben.

% Ennek kiemelked§ alakja Avery Dulles biboros volt, aki mdr munkdssiga kezdetén kutatta
az apologetika megutjuldsinak lehetséges ttjait, vo. AVERY DULLES: Apologetics and the Biblical
Christ, Newman Press, Westminster, 1963; ID.: The History of Apologetics, Hutchinson, Lon-
don, 1971. Teoldgusi palydjdnak sszegzése volt az a ,,program”, amelyet az apologetika uj-
jasziiletése kapcsdn meghirdetett — ebbe az irdnyba mutatott bucstel6addsa a Fordham Egye-
temen. A 8 vonalakat kozérthet8en és vildgosan kifejtette: AVERY DULLES: The Rebirth of
Apologetics, First Things nr. 143 (2004/May) 18-23 (az irds elérhetd interneten is:
hetp://www.firstthings.com/article/2008/08/ the-rebirth-of-apologetics—11)

— 14 -



Kultiira és 1ij evangelizdcié

elgondoldsa, hogy nem annyira hitvitéz4, hanem sokkal inkdbb tantsigtevé ka-
rakterrel kell megszélitani a minket koriilolels kontextust.* Hiszen ha az ember-
telen (objektivald, kilsédleges, személytelen) tudomdnnyal szemben ugyanilyen
karakter(i apologetikdt tudunk csak felmutatni, végiil mi is elveszitjiikk az embert.
Ezért hangsulyozza t6bb (angolszdsz) teolégus, hogy az ,,4j apologetika” tantsig-
tevé hitelességének a kulcsa az Sszinteség és a kompetencia — vagyis egy olyan egy-
hdzi-teol6giai magatartds, amely képes személyessé valni, s felmutatni, hogy
mindannak, amit mondunk, koze van az emberi valésdghoz.”

Ezért is irdnymutaté és sz6 szerint alap-vetd a hitrl sz616 enciklika megfo-
galmazdsa, amely tiikrozi a teoldgia sziikségszer(i valdsdgorientdcidjanak, sze-
mélyességének és aldzatdnak igényét:

»A hit nem olyan fény, amely eloszlatja minden homdlyunkat, hanem
olyan ldmpds, amely fényével vezeti az éjszakdban lépteinket, s ez épp
elég ahhoz, hogy eldre haladjunk. Isten nem ad mindent megmagyarazé
okfejtést a szenvedd embernek, hanem egy olyan jelenlét formdjédban ki-
ndlja fel neki a vdlaszdt, amely elkiséri 6t. Ez a jonak egy olyan torténete,
amely egyesiil a szenvedések mindennemt torténetével, hogy a fény egy
kis hasadékdt nyissa meg azokban. [...] A szenvedés emlékeztet rd, hogy
a hitnek a kozj6 érdekében végzett szolgdlata mindig egyben a remény
szolgdlata is, amely el6re tekint, tudva, hogy csakis Isten, csakis a feltd-
madt Jézustdl érkezd jové nydjthat szildrd és tartds alapokat tdrsadal-

munknak” (LF 57).

Mindezzel — taldn észre sem vesszitk — mar meghatdrozdsra keriil az 0j evan-
gelizdci6 kovethetd, egyenesen kovetendd stilusa, médszertana. Ferenc pdpa egy
beszédébdl szédlldigévé valt a gondolat, miszerint a pdsztoroknak ,bardnyszagu-
nak” kell lenniiik — ennek mintdjdra azt kell mondanunk, hogy a keresztények-
nek, aki be akarjdk tolteni az j evangelizciora sz6lé6 meghivdsukat, ,,embersza-
giva” kell vdlniuk. E nélkill nem az evangéliumot (amely kozelség, jelenlét,

3 PAOLO MARTINELLI: La testimonianza. Verita di Dio e liberta dell'uomo (Diaconia alla verita

9), Paoline, Milano, 2002.

3 V6. SALVADOR PIE-NINOT: La teologia fundamental. ,, Dar razén de la esperanza” (1Pe 3,15)
(Agape 7), Salamanca, 2001%, 655.; itt idézi ROBERT AUDI: Epistemology. A Contemporary
Introduction to the Theory of Knowledge, Routledge, London — New York, 1998, 129-148
(»Sources of justification, knowledge and truth: Testimony”).

— 15—



Torok Csaba

idvozitd és megszabaditd, életadd erd), hanem csupdn valamiféle absztrake valld-
sos gondolkoddst (keresztény értékrendet, vilignézetet, hagyomdnyt) terjesztiink,
amivel nem sok segitséget nytjtunk a sebestilt vilignak, amely maga is tudatdban
van 6nnon sebeinek, ezért nincs szitksége se moralizdldsra, se lamentéldsra. Or-
vosra, tanitéra, mesterre, tantira azonban nagyon is sziiksége van.

3. KIHIVASOK ES TAVLATOK

Ha az dltalunk sokszor ellenségként kezelt gondolkoddsmdédokat elkezdjiik se-
bekként szemlélni, akkor megértjiik azt is, hogy valdjdban ezek fogjik meg-
mutatni az Gj evangelizdcié sziikségszer(i Gtjdt. Egy vaknak nem a ldbdt, egy
béndnak nem az emésztését kell kezelni — minden fdjdalmat, szenvedést, tore-
dékességet, valdsdg- és értelemvesztést ott kell orvosolni, ahol az fellép. Miel&tt
az individualizmust kdrhoztatndnk, elébb 6nnon kozdsségi mivoltunkat kell
inkdbb mérlegre tenni. Ha az anyagelviiség miatt hdborgunk, akkor sokkal he-
lyesebb, ha sajdt viszonyuldsainkat vessziik gércsé ald, és toreksziink arra, hogy
kritikink mellé préfétai mintde, alternativ modellt is kapcsoljunk. Ez valéjd-
ban nem mds, mint az Egyhdz kontraszt-tdrsadalmi, préfétai szerepének a tu-
datositdsa nmagunkban.?®

Persze ezzel egyiitt jar egyéni (hive) és kozosségi (Egyhdz) szerepiink djraol-
vasdsa. Hiszen ha htiek akarunk lenni a fentebb elmondottakhoz, abbél az ko-
vetkezik, hogy nekiink nem kész vilaszokat kell adnunk, hanem a val4sdg irdnti
végtelen érzékkel, tapintattal és tiirelemmel engedniink kell, hogy katalizdto-
raivd, 6sztonzdivé, eldmozditéiva (de nem kizdrélagos kiszaboivd és végrehaj-
t6ivd) valjunk a véltozdsoknak, ekdzben egyre jobban és figyelmesebben értel-

3¢ Errél 14sd GERHARD LOHFINK: Braucht Gott die Kirche? Zur Theologie des Volkes Gottes, Her-
der, Freiburg i.Br., 1998% ID.: Milyennek akarta Jézus a kizisséget?, Egyhdzférum, Luzern
— Budapest, 1990; NORBERT LOHFINK: ,Option fiir die Armen”. Das Leitwort der
Befreiungstheologie im Lichte der Bibel, S22 203 (1985) 449-464. A Lohfink-testvérek
dolgozzdk ki a keresztény kozosség, az Egyhdz mint kontraszt-tirsadalom elgondoldsit,
minek kapesdn tobben is vitdt folytattak veliik, ehhez l4sd GERHARD LOHFINK — NORBERT
LOHEFINK: , Kontrastgesellschaft”. Eine Antwort an David Seeber, Herder-Korrespondenz 38
(1984) 189-192. A téma kapcsdn ldsd még JOHN FUELLENBACH: Church. Community for
the Kingdom, Logos, Manila, 2004, 196-198.; MICHAEL AMALADOSS: Oltre linculturazione.
Unita e pluralita delle chiese, EMI, Bologna, 2000, 173-174.

_16—



Kultiira és 1ij evangelizdcio

mezve mindazokat a sajdtos karakterjegyeket, amelyek kultdrinkban fellelhe-
t8k.”” Ha az irgalmas szamaritdnus példdjdt parafrazedljuk, azt mondhatjuk,
hogy a mi szerepiink az olaj és a bor sebre 6ntése, a bekotozés, a szélldsra vitel
—a gyégyuldst azonban magdnak a testnek kell kiforrnia. Igy van ez a hit szint-
jén is, hisz mar a nemzetek apostola is igy irt: En iiltettem, Apollé 6ntozte, de
a novekedést az Isten adta” (1Kor 3,6). Ugyanigy a vildg, a kultdra szintjén is
a magvetdi feladat hdrul rank. Ennek okdn csakis az aldzatos, a végteleniil tii-
relmes, a nyitott és odafigyeld, a legkisebbel is egyiitt 6rvendd keresztény tud
hiteles evangélium-hirdetd lenni a vildgban, olyan ember, aki elveti a magot, de
minden egyebet Istenre biz. Hisz a vetés utdn csoda jdtszédik le: ,Utdna, akdr
alszik, akdr ébren van, éjjel vagy nappal, a mag kicsirazik és szdrba szokik, maga
sem tudja hogyan” (Mk 4,27). A ,maga sem tudja hogyan” tulajdonképpen
Isten tevékenységét rejti magaban. Igy ériink el a legalapvetébb hivé beltdshoz:
az evangelizicié elsédlegesen nem a hithirdetd, de még csak nem is az Egyhdz,
hanem Isten hatalmas miive. A kultrat nem nekiink kell 4tszabnunk, nekiink
csak alkalmas eszkdzzé kell valnunk ahhoz, hogy az Ur miikodése minél haté-
konyabban haladhasson elére. ,Ldm, nem alszik, nem pihen, aki 6rséget 4ll Iz-
rael felett” (Zsolt 121,4) — a mi Isteniink nem Deus otiosus. A hitiink pedig
nem halott eszmerendszer, hanem elevenség a totus Christus-ban, s éppen ezért
az élet torvényeinek engedelmeskedik.

LA hit egysége tehdt egy €16 organizmus egysége, ahogyan ezt j6l megvild-
gitotta boldog John Henry Newman, amikor a tanitds folyamatossdgdnak
elkiilonitésére szolgdld ismertetdjegyek kozott felsorolta a hit azon ké-
pességét, hogy magdba olvassza mindazt, amit csak taldl mindazon kii-
16nféle kozegekben, amelyekben megjelenik, a kiilonb6z8 kultirdkban,
amelyekkel taldlkozik, megtisztitva mindent, s elvezetve a jobb kifejezés-
formdra. A hit ily médon egyetemesnek, katolikusnak mutatkozik, mivel
fénye noévekszik, hogy igy megvildgitsa az egész kozmoszt és az egész tor-

ténelmet” (LF 48).

% Ennek kapcsin mondja M. Amaladoss: ,Amikor kérdések mertilnek fel, nem kell elsietve

az evangéliumot olvasni, hogy ott kdzvetlen vélaszokat taldljunk. Ez fundamentalista hoz-
z44ll4s lenne. A kérdéseket elsésorban meg kell érteni és f6kuszdlni kell. Ezt a tdrsadalom
elemzése révén tehetjitk meg. E célt szolgdlhatjdk a humdn- és térsadalomtudomdnyok.”
MICHAEL AMALADOSS: Oltre linculturazione, i. m. 130.

17—



Torok Csaba

Ez az idézet csoddlatos szintézise annak a feladatnak, amely ma el6ttiink 4ll.
Ez az oka annak — hogy miként ezt egy tanulmdnyunkban mir megfogalmaz-
tuk®® — az 4j evangelizdciénak a sz6 legszorosabb értelmében kat-holikosz-nak,
egész szerintinek, teljes értékiinek kell lennie. Csakis igy tud tantsdgot tenni
arrél az Istenrdl, ,,aki mindennek folotte 4ll, mindent athat és mindenben benne
van” (Ef 4,6). Ebbél a szempontbdl elgondolkodtaté tanulmdnyokat taldlunk
az Echter kiadé kétkotetes gytjteményében, amely a Vizidk a tdrsadalom és a ke-
reszténység szamdra cimet viseli.”” Itt taldlhat6 egy értékes Gsszegzé megldtis:

»...végidds karaktere okdn a keresztény tidvfelfogds minden egyes torté-
netileg megvaldsult tdrsadalmi rend elé 4llitja annak mindig nagyobb le-
het8ségeit. Ez nem morilis felhivds vagy normativ médon feldllitott cse-
lekvési kotelezettségek dltal torténik meg, hanem meghivisként arra,
hogy az elkézelgd isteni uralom »fényében« megvaldsitsuk egy adott élet-
rend jobb életlehetdségeit.”*

Az (j evangelizdcié nem a multrél, hanem a j6v8, az eszkatologikus jové fé-
nyében megélt jelenrdl szél. Célja nem a régmult egyhdzi rendszerek, a ,szép
régi vildg” nosztalgikus visszahozatala, hanem a krisztusi ,,4j” kimunkal4sa ugy
az egyes ember, mint a teljes emberi-kozosségi valésig, a tirsadalom és a kul-
tura szintjén. Ennek sordn tanulnunk is kell korunktdl, az embert6l: djra fel kell
fedezniink a személyességre valé igényt, az el- és befogadds lelkiségének erejét,
a szolidaritds kozpontisigit, a torédést, azt a fajta oltalmazdst, amelyre kortars
vildgunk olyannyira vigyakozik, s amelyet ,,egyetemes emberi hivatdsként” fo-
galmazott meg Ferenc pdpa péteri szolgdlatdnak megkezdésekor bemutatott
szentmiséjének a homilidjdban.

Ehhez vissza kell taldlnunk az evangéliumi evangelizdcié nyelvezetéhez. Nem
rendszereket és intézményeket kell adnunk a vildgnak, hanem Kirisztust. E fel-
adat sokat kovetel t6liink, adott esetben egyenesen azt, hogy még 6nmagunk-

38 Ldsd TOROK CsaBa: Katolicitds és 4j evangelizicié, Communio 20 (2012/3—4) 58-68.

3 BERNHARD NACKE (Hrsg.): Visionen fiir Gesellschaft und Christentum, vol. 1: Wodurch
Gesellschaft sich entwicklen kann, vol. 11: Wohin Gesellschaft sich entwicklen kann, Echter,
Wiirzburg, 2001.

4 ANDRE HABISCH: Die beziehungsreiche Gesellschaft. Die jiidisch-christliche Heilsvision
und soziale Desintegrationsprobleme des 21. Jahrhunderts, in Bernhard Nacke (Hrsg.):
Visionen fiir Gesellschaft und Christentum, vol. I, i. m. 315-330, 329k.

_ 18—



Kultiira és 1ij evangelizdcio

ol is eloldédjunk. Hiszen ki merné azt dllitani, hogy akik keresztényekként,
egyhdzi kozosségekként vagyunk, az valéban ,4j magvetés”? Az Egyhdznak
egylitt kell mondania Szent Péllal: ,Fiaim, Gjra a sziilés fijdalmait szenvedem
értetek, amig Krisztus ki nem alakul bennetek” (Gal 4,19). Nagyon sokszor
azok az elemek, amelyeket az evangelizdcids tevékenység szivének tekintiink,
val6jaban torténetileg és kulturalisan determindlt egyhdzi lenyomatok, s mint
ilyenek, maguk is véltozékonyak, s6t viltoztatdsra szorulnak. Az 4j evangeliza-
ci6 elészor minket szab 4t ,,a jov6 fényében”, s csak ezutdn vilik hatékony erévé
emberi-tdrsadalmi viszonyaink dsszetett szovetében. Ezért ismételhette oly sok-
szor XVI. Benedek pdpa, hogy az Gj evangelizicié rajtunk kezd8dik, s ez volt
az oka annak, hogy a Hit évét meghirdet8-megnyit6 Porta fidei dokumentum
ekként fogalmazott:

,Ebbdl a szempontbdl a Hit éve meghivds hiteles és ismételt megtérésre az
Urhoz, a vildg egyetlen Megvaltdjahoz. [...] A hitnek kdszonhetéen az 1j
élet a feltdmadds radikalis Gjdonsdga alapjin dtformdlja az egész emberi
létet. Amilyen mértékben dtadja magdt az ember, oly mértékben — ebben
az életben soha nem be nem fejez6d6 folyamatban — lassan megtisztul-
nak és dtalakulnak a gondolatai, érzései, érziilete, magatartdsa” (nr. 6).

Az 4j evangelizdciéra villalkozé Egyhdz ezért mérlegre teszi 6nmagat: hitét,
életét, gyakorlatde, jelenlétét a térsadalomban. Kritikusan megvizsgélja, hogy
léte, strukttrdja alkalmas-e itt és most az evangélium hiteles meghirdetésére.”!

A Lumen fidei kezdetl enciklika a keresztség szentségében, az ahhoz vezetd
Gtban ldtja mintdjdt és konkretizdléddsdt ennek az dralakuldsi folyamatnak:

»Ez az dtalakuldsi dinamika, amely sajdtja a Keresztségnek, segit abban,
hogy megragadjuk a katekumendtus fontossdgdt, amely ma, az 8si ke-

#1 Ldsd FRaNZ BREID (Hrsg.): Glaubenskrise und Seelsorge. Wie geht es mit der Seelsorge weiter?
Referate der »Internationalen Theologischen Sommerakademie 2009« des Linzer Priesterkreises,
Christiana, Stein am Rhein, 2009; valamint REINHARD LETTMANN: Kirche in verinderter
Gesellschaft (375-379); ILONA RIEDEL-SPANGENBERGER: Glaubenserneuerung oder Struktur-
wandel in der katholischen Kirche? Bemerkungen aus kirchenrechtlicher Sicht (380-396);
HERIBERT HALLERMANN: Eine Kirche mit zukunftsfihigen Seelsorgestrukturen (397-408);
mindhdrom tanulmdny in Bernhard Nacke (Hrsg.): Visionen fiir Gesellschaft und Christen-

tum, vol. 1, i. m.

~ 19—



Torok Csaba

resztény gyokerekkel rendelkezd tdrsadalmakban is, amelyekben a fel-
néttek mind nagyobb szdma kozeledik a keresztség szentségéhez, kivéte-
les fontossdgra tesz szert az Gj evangelizdcié szempontjabdl. Ez a Ke-
resztségre, a teljes [étezés Krisztusban val dtalakuldsdra vezetd felkésziilés
Ggja” (LF 42).

A keresztség szentsége kinyilvanitja és hirdeti, hogy Krisztus ,eljovetele az,
ami mindent 1ijjd tesz: nem Uj dolgokat hoz létre, hanem ugyanazon meglévé-
ket teszi Gjj4, azokat mutatja meg végsS értelmiikben, azokat teszi az eljovendd
Orszdg jeleivé”.*> Az Gj evangelizdcié erre hivja meg a kulttrdt: szentlelkes szent-
ségi dinamikdval fogadja be az Igét, dltala megtermékenyiilve valjon 4jj4, nyerje
el teljes és egész szerinti értelmét.

Nem hissziik, hogy a fenti gondolatokkal azonnali és biztos médszertant jelol-
tiink ki az el8ttiink ll6 pdlya befutdsdhoz. Abban azonban bizonyosak vagyunk,
hogy a fenti meglatdsokat Gjra és Gjra tudatositani kell 6nmagunkban, hogy el-
kotelez8désiink, firadozdsunk ne valjon meddé aktivizmussa, ne legyen eleven
tartalom nélkiili formélis torekvés. Meg kell tanulnunk szeretni az embert, a
kultardt — nemcsak a ,nagy keresztény muveltséget”, hanem az emberi valésig
redlis, minket is magiban hordozé szovetét, amely teste, eleven és litktetd va-
16ja, tere és tdgassdga az evangélium korunkban oly sziikséges hirdetésének.

2 ALEXANDER SCHMEMANN: Vizbél és Szentlélekbil. Liturgikus tanulmany a keresztségrél,

Bizantinoldgiai Intézeti Alapitvdny, Budapest, 2012, 178-179.

—20—



Sapientiana 6 (2013/2) 21-35.

Exemplum fidei?

A keresztény hit krisztolégiai és trinitdrius alapja
Hans Urs von Balthasarndl

GORFOL TIBOR

Abstract:

One of Hans Urs von Balthasar’s major theological innovations is his un-
derstanding of fides Christi, the faith of Christ. On this understanding Christ’s
existence is based on a total and comprehensive openness towards God the
Father and this obedience (understood as faith) is inclusive in its nature. Chris-
tian faith is thus participation in the original fides Christi. Balthasar’s aim is to
highlight both the source (the immanent life of the Trinity) and the consequences
(the radical claims of the evangelical counsels) of this attitude, in cooperation
with Adrienne von Speyr’s efforts in the field of trinitarian theology.

Keywords: analysis fidei, Christology, Trinitarian theology, Christian existence,
evangelical counsels

Kulcsszavak: hitelemzés, krisztoldgia, szenthdromsdgtan, keresztény egzisztencia,
evangéliumi tandcsok

Nem pusztin filolégiai jelentSsége van annak, hogy Hans Urs von Balthasar
mir eleve a ciménél fogva rendhagyé kérdésfeltevéssel szolgdld, Fides Christi
cim( tanulmdnya' eredetileg Adrienne von Speyr egyik kotetéhez irt elszé-
ként jelent meg: a Krisztus hitének kérdésével foglalkozé széveg alapvetd tar-
talmi rétege a két szerz6 kozotti belsé rokonsdg kiilondsen megragadé példdjaval

GORFOL TIBOR a Pdzmdny Péter Katolikus Egyetem Bélcsészet- és Trsadalomtudomdnyi
Kardnak oktatdja, fordits, nés, egy gyermek apja; gorfol.tibor@gmail.com

' HaNs URs VON BALTHASAR: Fides Christi, in id.: Sponsa Verbi. Skizzen zur Theologie 11,
Johannes Verlag, Einsiedeln, 19713, 45-79.

- 21—



Gorfol Tibor

szolgal. Ennek a belsd kapcsolatnak a ténye pedig szintén nem egyszer(ien fi-
lolégiai vagy torténeti érdekességgel szolgdl, mivel a Krisztus hitével megneve-
zett kérdéskor a kereszténység és a keresztény hit egész valdsdgdnak értelmezé-
sével dll osszefliggésben; mas széval a fides Christirdl alkotott balthasari felfogds
dttekintéséhez a kereszténységrdl rajzolt dtfogd kép igérete kapesolédik, rdadd-
sul nemcsak valamiféle térténelmietlen absztrakcié szintjén, hanem egy konk-
rét torténelmi helyzet keretén beliil — és lehet-e k6z6mbos egy ilyen kép barki-
nek, akit elevenen foglalkoztat a kereszténység sorsa a jelenlegi koriilmények
kozott, van-e olyan jézan szellem, aki kzombosen viszonyul egy ennyire dtfogd
szellemi ajdnlathoz?

Adrienne von Speyr életmiive rendszerint kellemetlen tényez6ként jelentke-
zik még azok szemében is, akik amiagy nagyfoku jéindulattal viszonyulnak Hans
Urs von Balthasar gondolati vildgihoz, s ennek a kellemetlenségnek tobbnyire
a teljes elhallgatds a jele (hogy a csekélyebb mértékii rokonszenvet taplalok ko-
rében ennél joval drasztikusabb reakcidk sziilettek, azt pontosan tudja, aki is-
meri Karl Rahner és a Rahner-tanitvdnyok idevdgé nyilatkozatait).? Ennek a
diszkrét hallgatds kontosébe bujatott kozombosségnek a megsziinésével kap-
csolatban nem tdplilhaté ugyan megalapozott remény, mégsem érdemes figyel-
men kiviil hagyni azt a tényt, hogy amit Balthasar a keresztény hit végs6 alapjd-
r6l mond, az nagyrészt kozos alapmotivuma a két bézeli szerz6 életmiivének.

Nem véletlen, hogy Adrienne von Speyr teoldgiai vildgdnak bemutatdsit
Balthasar egy magatartdsforma, egy alapvetd viszonyulds, egy alapallds felvizo-
ldsdval kezdi: annak a nyitottsdgnak a koriilirdsaval, amely korldtok nélkiil ren-
delkezésére 4ll Istennek.’ Ez az Adrienne-nél kiilon kényvben? is bemutatott
magatartds, a teljes készenlét, az 6nrendelkezésrél valé lemondds és a teljes eg-
zisztencidt felajdnlé 6nkiszolgdltatds tilzds nélkiil annak a meghatdrozé szdl-
nak tekinthetd, amelyre a legkdnnyebben felftizhetd Balthasar egész teoldgiai
univerzuma. Természetesen Shatatlanul gyands minden unilinedris magyar-
zati és értelmezési minta, igy az az dllitds is, amely szerint a legegyszer(ibben
engedelmességnek vagy hitnek nevezhetd alapallds alkotja a Balthasar gondol-

2 PAuL IMHOFF — ULRICH BIALLOWONS (Hrsg.): Karl Rahner im Gesprich, Band 1, Kosel,
Miinchen, 1982, 245sk.; HERBERT VORGRIMLER: Karl Rahner. Gotteserfabrung in Leben
und Denken, Primus, Darmstadt, 2004, 125.

3 HANS URS VON BALTHASAR: Ester Blick auf Adrienne von Speyr, Johannes Verlag, Einsiedeln,
1968, 44-49.

*  ADRIENNE VON SPEYR: Beritschafi, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1975.

—22 _



Exemplum fidei?

koddsit egybefogd kapcsot — a jelen 4ttekintésnek azonban pontosan az a célja,
hogy megvildgitsa ennek a monotematikus redukciénak a létjogosultsagat.

Hans Urs von Balthasarnak a teljes nyitottsigként jellemezhetd emberi ma-
gatartdsformdrdl alkotott felfogdsa azt tanusitja, hogy a kereszténység nem va-
lamiféle dltaldnos isteneszme horizontjdn beszél a hit valésdgdrdl, hanem olyan
monoteizmust képvisel, amely a katolikus tiibingeni iskoldhoz tartozé Johann
Evangelist Kuhn Gjabban ismét felelevenitett kifejezésével (a szigora vagy abszt-
rakt zsid4 és muszlim egyistenhittdl eltéréen) konkrétnak® nevezhetd: azaz nem
pusztdn elvont képet fest Isten és a vildg viszonydrdl, hanem konkrétan meg
tudja nevezi Isten vildghoz f(iz8dé viszonydnak formadit. A keresztény hit nem
csupdn a hitvallds hdrmas szerkezete miatt tanusitja a keresztény monoteizmus
konkrétsdgdt, de Balthasarndl az is vildgosan megmutatkozik, hogy maga a hit,
az ember minden képességét igénybe vevd, vagyis a lehetd legaktivabb passzivi-
tds (hiszen nyitottsigrdl és elfogaddsrdl van sz8) meghatdrozott formdval ren-
delkezik, meghatdrozott alapja van és meghatdrozott megnyilvanuldsi médja 1é-
tezik: a formdja krisztoldgiai, az alapja trinitdrius, a megnyilvanuldsi médja pedig
kontemplativ. Hans Urs von Balthasar gondolati kozmoszdban mindhdrom as-
pektushoz egészen eredeti, sokszor rendkiviil szokatlan elképzelések kapcso-
l6dnak, s a kovetkez8k sordn ezeknek kell elétérbe keriilniiik, elsésorban
Balthasar csekélyebb figyelemre méltatott irdsainak alapjdn.

A hit valésagardl alkotott balthasari felfogds alighanem legeredetibb vondsa,
hogy krisztoldgiai formdt tulajdonit a keresztény hitnek, s a hit kifejezéssel je-
161t magatartdsformat eredendden Jézus Krisztusnak tulajdonitja. A Fides Christi
cim, viszonylag korai tanulmdnyban az a meggy6z8dés fejezddik ki, miszerint
nem elegendd egyszerlien annyit allitanunk, hogy maga Jézus nem valdsitja
meg a hit aktusdt, hanem kizdrélag tdrgya a hitnek, ily médon ugyanis nem
adhat vélasz arra a kérdésre, hogy miként teszi lehetévé a hitet Jézus. A szoveg
alapvetd tartalmi magja szerint inkdbb arrél van sz6, hogy ,,Jézus tokéletesen

Dogmatikdjiban Kuhn a keresztény szenthdromsdgtant ,konkrét monoteizmusnak” ne-
vezi, amelyet egyrészt az aridnus vitdk osszefliggésében Athanasziosz tanitdsdnak jeldlésére
haszndl, mdsrészt arra a levezethetetlen — azaz pozitiv — igazsdgra vonatkoztat, amelyhez az
ész hatdrfogalmaként felfogott filozéfiai monoteizmus csupdn dtmenetként szolgl (v6. Jo-
HANN EVANGELIST KUHN: Katholische Dogmatik, Band 11: Die christliche Lehre von der
gottlichen Dreieinigkeit, Tiibingen, 1857): az Gjabb teolégusok kérében Kuhn kedvelt hi-
vatkozési alapja példdul Walter Kaspernek, a legfiatalabb generdcié korében pedig példdul
Georg Essennek.

—23_



Gorfol Tibor

megvaldsitja azt az emberi magatartdsformdt, azt az emberi alapéllast, amelyet
Isten kivdn”:® a maradéktalan készséget és a teljes nyitottsdgot. A szoveg szerzdje
természetesen pontosan tudja, hogy a Jézusnak hitet tulajdonité felfogds ha-
gyomdnyosan szimtalan akadalyba titkozik (egyrészt a skolasztikus gondolko-
ddsban a hit a ldtds hidnydnak szdmit, Jézus Krisztus viszont a f5ldi élete sordn
is élvezett visio beatificindl fogva eleve mentes volt az ennek a felfogdsnak a
titkrében fogyatékossigként megjelend hittél, masrészt a hagyomdnyosan t6bb-
nyire egyoldaldan dllitdsok elfogaddsaként értelmezett hitnek Jézus egziszten-
cidjdban nem felelhetett meg semmiféle kognitiv assensus), ennek ellenére az
ember Jézus eszkatologikus visidjdnak tételét kordntsem bizonyitottnak tekintve
és a kognitiv assensus kizdrélagossigat sulyos redukciénak mindsitve hitnek ne-
vezi azt, ahogyan Jézus Krisztus az Atydhoz viszonyul: ,Jézus az, akiben meg-
van a hit, aki megmutatja, hogyan kell hinni”.”

Balthasar szerint Jézus azonban nemcsak példaszertien valdsitja meg a hitet,
hanem &sképszertien is: nemcsak erkélesi példat ad arra, hogy miként valdsit-
haté meg és gyakorolhaté a hit aktusa, de a hit ontoldgiai lényegét is 1étrehozza.
Balthasar egyenesen archetipikus hitrél beszél Jézussal kapcsolatban (ahogyan
az eredetalkot6 eseményeknél, a Jézus-eseménynél jelen 1év6 személyek tapasz-
talatdr is archetipikus tapasztalatnak nevezi®), mivel Jézus teljes mértékben he-
lyet ad nmagdban Istennek, végtelen nyitottsiggal viszonyul Isten végtelensé-
géhez, s ennélfogva biztos lehet Isten valésdgdnak teljességében: ezért biztos
mindig abban, hogy kérései meghallgatdsra taldlnak. Mds széval Jézus bizo-
nyossdga és szuverenitdsa sajdt tokéletes hitébdl kovetkezik, abbdl, hogy telje-
sen lemond az 6nrendelkezésr6l. A balthasari trildgia elsd részét alkotd teold-
giai esztétika utolsé kotete egészen bdmulatos leirdsdval és bemutatdsdval szolgal
Jézus egzisztencidjinak és magatartdsinak, s ebben a keresztény litdsméd’ ma-
gasiskoldjdt elénk tdré leirdsban szintén kitlintetett szerepet kap a — szegény-

¢ HANS URS VON BALTHASAR: Fides Christi, i. m. 45.

7 HANS URS VON BALTHASAR: Glaube und Naherwartung, in id.: Zuerst Gottes Reich. Zwei

Skizzen zur biblischen Naherwartung, Johannes Verlag Einsiedeln, Freiburg, 2002, 9-33.,

24,

Ez az ekkléziol6giai szempontbdl szinte teljesen figyelmen kiviil hagyott elképzelés az egyik

legmaradandébb értéke a teoldgiai esztétika elsd kotetének (HANS URS VON BALTHASAR:

A dicséség felfénylése, 1. kotet: Az alak szemlélése, Stk Sandor Kiadd, Budapest, 2004).

7 V6. HANS URS VON BALTHASAR: Vom Schauvermégen des Christen, in id.: Homo creatus
est. Skizzen zur Theologie V, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1986, 51-60.

—24 —



Exemplum fidei?

séggel azonos jelentéstinek tekintett — hit jelensége: ,,A nem tokéletes hitlieket
Jézus fokozatosan bevezeti abba, ami neki tokéletesen megvan.”'® Ez a beveze-
tés konkrétan azt jelenti, hogy Jézus redlis részt ad a sajdt hitébdl: és pontosan
ez a részesedés az emberi hit. ,Jézus magdval visz minket a sajdt Gtjdra: ponto-
san ezt jeloli a hit kifejezés™"! — rendelkezésiinkre bocsdtja a hit terét, pontosan
azzal, hogy archetipikus formdban valéra véltja a hit aktusdt.

Amikor az id6s Balthasar provokativ gesztusok, éles birdlatok és kiméletlen
élességli kovetelmények formdjdban valaszt keresett arra a kérdésre, hogy ki te-
kinthetd és ki nevezhetd kereszténynek, azt a tényt valasztotta a keresztény em-
berrdl rajzolt képének vezérfonaldul, hogy Jézus hite (vagy mds széval az enge-
delmessége) megnyitja az emberi képességek végességét Isten végtelenségére.
Ujabb és tjabb varidcick formajaban mutatja be annak az embernek az egzisz-
tencidjdt, aki Jézus Krisztus archetipikus hitébdl részesedve kész addig menni,
amig Isten akarja, aki nem kanalizdlja el6re megszabott pdlydkra Isten akaratdt,
hanem teljes készséggel nyitott a befogaddsira, s elhiszi, hogy Isten messzebbre
vezeti, mint valaha gondolnd."

De nem hat-e kidbranditéan ez a hitrél rajzolt kép? Nem okoz-e csalédist,
hogy egy komolynak szdmité teolégus ldtszélag csupdn jambor intelmeket és
biztatdsokat sorjdz az embertdl elvirhaté keresztény magatartdsformaval kap-
csolatban, s olyan néz&pontbdl lttatja a hit teoldgiai erényét, amelyet inkdbb
az aszketikus irodalom korében ldtndnk szivesen? Szerencsére Balthasarndl jéval
tobbrél van szd: egyrészt azért, mert rendszeresen kiemeli, hogy Jézus Krisztus
alakjdt nem a reflexiv szavak vildgitjadk meg a legjobban, hanem (visszafelé) az
dszovetségi események és (eldrefelé) a hiteles keresztény egzisztencidk; mdsrészt
azért, mert ennek a hatdrtalan nyitottsdgnak a teoldgiai kifejtése szimrtalan be-
vett hatdron dthatolé nyitottsdggal valdsul meg Balthasar gondolati vildgaban.

Kordntsem magitdl értet8dd, hogy a keresztény hit archetipikus (magdndl Jé-
zusndl megvaldsuld) és részesedett (a keresztények korében él8) formdjéval kap-
csolatban valaki kitiintetett jelentéséget tulajdonit az Oszovetségnek. A balthasari
életmii és gondolkodds szintén elhanyagolt tényezdi kozé tartozé Oszovetség-ér-
telmezésnek azonban az egzegetikai jelentéségen tilmenden valédi teoldgiai silyt
is ad az a tény, hogy az idevdgd szovegekben az 6szovetségi torténelem az en-

10 HANS URS VON BALTHASAR: A dicséség felfénylése, 111/2/2. kotet: Ujszo"vetxég, Sik Sandor
Kiadd, Budapest, 2013, 124.

""" HANS URS VON BALTHASAR: Glaube und Naherwartung, i. m. 23.

12 HANS URS VON BALTHASAR: Wer ist ein Christ?, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1993°, 57-105.

—25—



Gorfol Tibor

gedelmesség és a hit (sokszor széttartd és kudarcot valld) elemeinek integrécié-
jaként jelenik meg. Egészen bimulatos megfigyelni, hogyan rajzol Balthasar kon-
vergalé és lényegi elemeinek szintjén fokozatosan integrdl6dé képet az 6szévet-
ségi magatartasformdkrdl és alakokrdl (hasonlé konvergencia megrajzoldsdra
taldn csak Gerhard von Rad volt képes az elmdult szdzadban), kiemelve tobbek
kozott, hogy a profétai egzisztencia (a torténelem folyamdn ,az engedelmesség
lépcs6jén”"? jarva) miként valik szimbdélumévd az elfogadott isteni akaratnak,
vagy miként prébal tragikus konyortelenséggel egyidejiséget teremteni az ere-
dettel (azaz a hit valésdgit élettel megtolteni) a Deuteronomium teolégidja.

Az észovetségi hit folyamatdrdl nydjtott dteekintésnek azért van igazi jelen-
t6sége, mert Balthasar meggyd6z6dése szerint Jézus Krisztus hite az 6szovetségi hit
alapelemeibdl 4ll 6ssze, a hiiségbdl, a bizalombdl, a kitartdsbdl és f6ként abbdl,
amit Balthasar dtengedésnek'* nevez: abbdl a jovébeli események ismeretérdl le-
mondé szegénységbdl, amely Jézus esetében az eszkatologikus tudds tidvtdrténeti
hidnyaként jelentkezik." Az egész egzisztencidjukban a feladatként kapott isteni
akarat szimb6lumavd val6 6szovetségi kivélasztottak ,kitiintetett engedelmes-
sége” és a nép ,egyszeri engedelmessége” Jézus engedelmességében éri el a tel-
jességét, mert ,az isteni kivalasztds teoldgiai apriorijanak csak Jézusban felel meg
az engedelmességi készség éppoly apriori vdlasza”.!® Az az engedelmesség, amely
»Jézus egész 1étének foglalata”,'”” maradéktalanul megvaldsitja tehdt az Oszovet-
ségben kivinatosnak szimité magatartdsformat, a valédi szovetségi viszonyt, a fo-
lyamatos isteni vezetés elfogaddsi, a teljes 6nfeldldozdst, s archetipikus termé-
szeténél fogva azt eredményezi, ,,hogy az C)szévetség és az Ujszévetség, Sion és
az Egyhdz minden Gdvtorténeti kiildetésének krisztolégiai formdja van, mivel
ebben az engedelmességben (a hitaktus alapjéban) részesedik”.'®

A keresztény hitaktus alapjat szokatlan médon Jézus Krisztus hitként felfo-
gott engedelmességében megjel6ld balthasari felfogds dszovetségi hangsilyai alig-

13 HANS URS VON BALTHASAR: A dicséség felfénylése, 111/2/1. kotet: Oszoverség, Sik Sandor
Kiadé, Budapest, 2013, 197-282.

4 HaNs URS VON BALTHASAR: A dicséség felfenylése, 111/2/2. kotet: Ujszovetség, i. m. 128.

5 HANS URS VON BALTHASAR: Glaube und Naherwartung, i. m. 13.

¢ HaNS URS VON BALTHASAR: Christologie und kirchlicher Gehorsam, in id.: Preuma und
Institution Skizzen zur Theologie IV, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1974, 133-161., 136-137.

17" HANS URS VON BALTHASAR: Christen sind einfiiltig, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1983, 37.

'8 HaNS URS VON BALTHASAR: Der Glaube der Einfiltigen, in id.: Spiritus Creator. Skizzen zur
Theologie 111, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1967, 51-75., 59.

_ 26—



Exemplum fidei?

hanem elvalaszthatatlanok Henri de Lubac felismeréseitdl, aki a patrisztikus és
a kozépkori irdsmagyardzat hagyomdnydra tdmaszkodva mindenki mdasnal na-
gyobb teoldgiai hangsilyt helyezett a két szovetség belsé dsszhangjdra."” Mds-
részt Osszefliggésben dllnak Martin Bubernek az 6- és az Gjszovetségi hit kii-
16nbségére vonatkozé fejtegetéseivel, amelyek értelmében a kereszténység hite
pusztdn egy torténelmi tény elfogaddsira korldtoz6dé torzuldsa a hit valédi 1é-
nyegét képviseld zsidé bizalomnak.”” Az — Eugen Biser szerint a kereszténység
legkomolyabb XX. szdzadi megkérdéjelezésének szimit6* — buberi felfogds 6ha-
tatlanul sz6ba keriil Balthasarnal, amikor a zsidé hit elemeinek jézusi integrici-
6ja korvonalazédik, minthogy a hit szempontjdbdl ,megvildgité erével rendel-
kezd 6szovetségi események mar elézetesen magukban foglalnak valamit Isten
Igéjének megtestesiilésébdl: akkor mennek végbe, amikor Isten megbizisit el-
fogadva valaki rendelkezésre bocsdtja az egzisztencidjdt (vagyis testéig és véréig
hatoléan engedelmes lesz), hogy a felkindlt térben megvalésulhasson az isteni
ige”.?? A kérdésnek Balthasar akkora jelentdséget tulajdonitott, hogy a zsidésdg
dltaldnos ,krisztusformdjisigdnak” és a zsidésdg maradandé ekklézioldgiai sze-
repének kimutatdsa érdekében 6ndllé konyvben foglalkozott ,,az Abrahdm hitét
az eredet hangjin megszdlaltat6™* Buberrel, és egészen hangsulyos helyen (a hat-
vanas évek elején a kor egyhdzi tapasztalatardl irt dttekintésében) azt dllitotta,
hogy a kereszténység eredeti [ényegét érinté kérdés szempontjdbol azért vagyunk
Uj egyhdztorténeti szitudcidban, mert nyilvdnvaléva valt, hogy ,egyetlen kérdés
sem annyira aktudlis, mint a régi és az Gj Izrael viszonydnak kérdése”.*

A fides Christi és az abbdl részesedd keresztény hit dszovetségi dimenzidja
abban is fontos szerepet jatszik, hogy Balthasar elhibdzottnak itéli a két szovetség
kozott éles ellentétet feltételezd lutheri hitteoldgide. A térténelmi véltozdsokra és
dralakuldsokra rendkiviil érzékeny ldtdsmdédja szerint az Gjkorban két olyan kisérlet

19 Ldsd err8]l RUDOLF VODERHOLZER: Die Einheit der Schrift und ibr geistiger Sinn. Der Beitrag
Henri de Lubacs zur Erforschung von Geschichte und Systematik christlicher Bibelhermeneutik,
Johannes Verlag, Einsiedeln, 1998.

20 MARTIN BUBER: Zwei Glaubensweisen, Schneider, Gerlingen, 19942

21 EUGEN BISER: Buber fiir Christen. Eine Herausforderung, Herder, Freiburg, 1988, 109.

22 HANS URS VON BALTHASAR: Der Glaube der Einfiltigen, i. m. 54.

2 HaNS URS VON BALTHASAR: Einsame Zwiesprache. Martin Buber und das Christentum,
Johannes Verlag, Einsiedeln, 1993, 26.

24 HANs URS VON BALTHASAR: Kirchenerfahrung dieser Zeit, in id.: Sponsa Verbi, i. m. 11-44.,
41skk.

_27 -



Gorfol Tibor

figyelheté meg, amely egyetlen személyes kozéppontra prébdlja visszavezetni a
széttartdva és tulsigosan Osszetetté valod keresztény hitet: Lutheré és Igndcé. Mig
az el8bbi azért vall kudarcot, mert a mindennél fontosabbnak tartott isteni ige
végs4 soron barhonnan felhangozhat, akdr tgy is, hogy fiiggetlennek mutatko-
zik az eredetalkotd torténelmi eseménytdl (ezért vezet egyenes ut Luthertdl
Bultmannig), az utébbi esetében az a szélitis és hivis, amelyet az embernek meg
kell hallania, mindig az eredet terébdl, a lelkigyakorlatos benséséggel megkozeli-
tett jézusi eseménybdl érkezik.” Akdresak Igndc lelkigyakorlatainak hitvildgit,
Balthasar szellemi vildgat is az eredetalkoté eseményekkel kialakitott sajétos egyi-
dejliség jellemzi: egyetlen mds wjkori teolégus sem torekedett hozz4 hasonlé erd-
vel az Gjszovetségi események folyamatos megvildgitdsdra és lehetd legosszetet-
tebb bejdrdsdra (a legnagyobbak koziil Karl Rahnernél minimalizdlédik a konkrét
Ujszovetségi textusidézés, Henri de Lubac nem dolgozott ki 6ndllé Gjszovetségi te-
oldgidt, Romano Guardini bibliai elmélkedései inkdbb a keresztény egzisztencia
megvildgitisira véllalkoznak, mintsem dogmatikai célkit(izést kovetnének).

Az bszdvetségi és az Gjszovetségi mozzanatok egészen aprélékos teoldgiai fel-
dolgozdsa miatt taldn nem elhibdzott tidvtorténeti spekuldciérdl beszélni
Balthasarral kapcsolatban, hiszen gondolati eréfeszitései szinte mindig a konk-
rét torténelmi anyag megértésére irdnyulnak, s azt kutatjak, hogy miként késziti
elé vagy alapozza meg az ()szévetség Jézus Krisztus jelenségét, anélkiil, hogy
Jézus logikai Gton levezethetd lenne az 6szovetségi eseményekbdl. Elsésorban
ebbdl a szempontbdél mutatkozik mésnak egész szellemi magatartdsa, mint a
szintén az igndci lelkigyakorlatos kultdrabdl tdplalkozé Karl Rahneré, akinek
spekulativ torekvései nem a térténelmi el6zményekbe prébéljik integralni Jézus
Krisztust, hanem azt kutatjdk, miként illeszkedik alakja a vildg fokozatokon ke-
resztiil kibontakozé torténelmébe,?® s hogyan integrélhaté a hiiposztatikus egy-
ség az emberi szellem inherens dinamikdjdba.”

Mivel a hit minden formdjdt Jézus Krisztus teszi lehetévé és alapozza meg,
a péli szovegek fides lesu Christi kifejezésének genitivusdt Balthasar genitivus
mysticusnak nevezi, mivel a fogalom esetében nem egyszertien Jézus sajdt hit-
aktusdrél van sz6, és nem is csupdn arrél, hogy Jézus targyat képezi a hitnek,

#  HANS URS VON BALTHASAR: Zwei Glaubensweisen, in id.: Spiritus Creator, i. m. 76-91.

% KARL RAHNER: Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung, in id.:
Schriften zur Theologie, Band V, Benziger, Einsiedeln — Ziirich — Kéln, 1962, 183-221.

¥ KARL RAHNER: Zur Theologie der Menschwerdung, in id.: Sehrifien zur Theologie, Band 1V,
Benziger, Einsiedeln, 1960, 137-155.

_28—



Exemplum fidei?

hanem ,a Krisztus valésdgdn beliil megvalésuld hitrél, arrdl, amely részesedik
Krisztus igazsdgdnak, szeretetének, cselekvésének, szenvedésének és feltimada-
sanak teljességében, s azon keresztiil vilik lehetségessé”.”® A Jézus hitén beliil
megvalésulé emberi hit egyik alapvetd 6sszetevdje Balthasarndl, hogy az ember
belsé kozéppontja kiviilre helyezédik, extrapolalédik, vagyis az emberi szub-
jektivitds objektiv sikra keriil: Isten szubjektivitdsdba helyezédik. A teolégiai
esztétika elsé kotetének a hitrél kidolgozott tanitdsin kiviil ugyanez az objek-
tiv igény hatja 4t Adrienne von Speyr egész megismerési mozgdsat is, hiszen
~misztikus indiszkréciéja”,” Isten belsd életébe behatolé megismerési 1épései
mindvégig objektiv igény hatdlya alatt dllnak.*

Arra a kérdésre, hogy Krisztus alakja és engedelmessége miként tudja meg-
valésitani ezt az extrapoldciét, Balthasar azt felelné: annak készonhetSen, hogy
evidencidval hat, hogy bels§ sszhang és egységesség jellemzi — egyszertien a sajét
kozvetlen valsdgandl fogva hat meggy6z8en. Erre hivatkozva egy helytitt Robert
Spaemann annak a figyelemremélt6 felvetésnek ad hangot, hogy Balthasar az
tjkori filozéfia meghatdrozott tendencidival rokon médon ,aposteriori sziik-
ségszerliség” kimutatdsdra tesz kisérletet. Ennek értelmében a XX. szdzadi teo-
16gia kétféle filozéfiai szitkségszertiséghez tudott kapesolédni. Egyrészt ahhoz az
apriorista szemléletmédhoz, amely annak igazoldsdn fdradozik, hogy a bekévet-
kez§ kinyilatkoztatdsnak apriori emberi struktirdk kovetkeztében eleve megha-
tdrozott tartalommal kell rendelkeznie, amely ,,mar csak kitolti az apriori kidol-
gozott sémdt” (ez lenne Karl Rahner megolddsa) — ezzel szemben a XIX. szdzad
derekdn megjelend (Schelling nevéhez fiz3d9) ,,pozitiv filozéfidhoz” kapcsolddéd
teoldgiai torekvés (Balthasaré) gy igyekszik megérteni a torténelmi kinyilat-
koztatdst, ahogyan egy mualkotdst értiink meg: utélag beldtva, hogy mésként
nem lehetséges, mint ahogy megtortént, még akkor sem, ha tudjuk, hogy egyet-
len mualkotdst sem tudndnk létrehozni csak azért, ,,mert beldtjuk, hogy sziik-
ségképpen olyan, amilyen”, vagyis ebben az esetben ,olyan sziikségszertiségrdl

28 HANS URS VON BALTHASAR: Fides Christi, i. m. 58sk.

# Arois M. Haas: Adrienne von Speyrs Typologie der Mystik, in Hans Urs von Balthasar-
Stiftung (Hrsg.): Adrienne von Speyr und ibre spirituelle Theologie. Symposion zu ihrem 100.
Geburtstag, Johannes Verlag Einsiedeln, Freiburg, 2002, 9-30., 22.

3 Minél wbb szubjektivizmus tdpldlja az egyéni szubjektivizmust, anndl inkdbb hajlamos a min-

dig szubjektiv alapon tdjékozddé ember azt hinni, hogy végre az igazi objektivitdssal van dolga.

Ebben rejlik a tévedése minden kornak. Objektiv valésdghoz csak objektiv valésdg tud elvezet-

ni.” ADRIENNE VON SPEYR: Lumina und neue Lumina, Johannes Verlag, Einsiedeln, 19697, 24.

—29_



Gorfol Tibor

van sz6, amely nem sziinteti meg az esetlegességet”.>' A két szerzd viszonydnak
ezzel a megitélésével lehet vitatkozni (hiszen a teoldgiai apriorizmus is csak a
mar bekdvetkezett kinyilatkoztatds ismeretében tud véllalkozni az el8zetes séma
megalkotdsdra), de ha dsszehasonlitjuk Rahner és Balthasar felfoghatatlansdg-
fogalmdt, nehéz tagadnunk megvildgit6 erejét. A teoldgiai esztétika szerzdje egy
helytitt ugyanis arrél beszél, hogy az Isten (, filozéfiai”) felfoghatatlansigdt abszt-
rakt spekuldciéval, a negativ teoldgia gesztusdval hangsilyozé szemléletméd (1é-
nyegében a rahneri gondolkodds alapveté mozgatéja) merd ,drtalmatlansig”
ahhoz a konkrét tidvtorténeti eseményekre alapozott (,teoldégiai”) felfoghatat-
lansdghoz képest, amely a végsdkig elmend isteni szeretet ,,abszurditdsdbdl és ne-
vetségességébdl” kovetkezik:** ennek értelmében eredendd formalitdsindl fogva
a teoldgiai apriorizmus kénytelen megmaradni az isteni felfoghatatlansdg abszt-
rakt hangsilyozdsindl, mig a teoldégiai aposzteriorizmus az tidvtdrténet pozitiv
(vagyis konkrét tartalmi) tényezdin keresztill térja fel azt a valddi isteni felfog-
hatatlansdgot, amelyhez a negativ teoldgia soha nem tudna eljutni (és nyilvin
ezzel fligg Ossze az is, hogy Balthasar rendszeresen felemeli a szavit az absztrakt
negativ teoldgidval szemben, s6t még a negativ teoldgia legfébb tekintélyének
szdmité Dioniisziosz Areopagitésszel kapcsolatban is annak kimutatdsin féra-
dozik, hogy egész gondolkoddsmédjanak a pozitiv teoldgia az alapja®).

Ha Jézus Krisztus engedelmessége, ha a keresztény hitet kozvetit fides Christi
keriil a kozéppontba, akkor természetesen a szenthdromségi horizont is nyom-
ban megnyilik, elvégre Jézus nem 6nmagdnak és nem is valamiféle anonim sors-
nak engedelmes, hanem annak, akit Atydnak nevez, s akinek a torvénye azon
keresztiil jut el hozz4, akit az Ujszovetség Léleknek mond. Es ha a Jézusnak hitet
tulajdonitd felfogds a legeredetibb Balthasar vonatkozé elgondoldsai koziil, akkor
nyugodt szivvel dllithat6, hogy a keresztény hit alapjdt a Szenthdromsdg belsd éle-
tében megjelld értelmezés tlinik a legszokatlanabbnak. Mér az Oszovetségben
is Isten belsd életének ,szinpaddvd™ lettek azok, akik engedelmesek voltak,
mivel sajétos kiildetésiikon keresztiil magiban Istenben jelentkez$ magatartds-

31 ROBERT SPAEMANN: Christentum und Philosophie der Neuzeit, in id.: Das unsterbliche
Geriicht. Die Frage nach Gott und die Tiuschung der Moderne, Klett-Cotta, Stuttgart, 2007,
65-91., 89sk.

32 HANS URS VON BALTHASAR: Der Glaube der Einfiltigen, i. m. 65.

3 HANS URS VON BALTHASAR: A dicsdség felfénylése. Teoldgiai esztétika, 11. kdtet: Teoldgiai sti-
lusok, 1. rész: Klerikusok, Sik Sdndor Kiadd, Budapest, 2005, 145-212.

3 Uo. 56.

—30—



Exemplum fidei?

formakat (haragjdt, irgalmassdgit, megbdndsdt) éltek dt — és ez teljesedik be az
Ujszovetségben azdltal, hogy a hit a kézépponti esemény forméjaba helyezédik,
amely pedig szenthdromsdgi szerkezet.

Ha létezik a teoldgiai koztudatban olyan tartalmi elem, amelyet ltaldnosan
Balthasarhoz szokds kapcsolni, minden bizonnyal Balthasar rendhagyé szent-
hdromsdgtana és szenthdromsagi szétériolégidja jelolheté meg ekként a legis-
mertebb mozzanatként. A hit kérdésével kapcsolatban ezen beliil az a legszo-
katlanabb, hogy Balthasar a foldi Jézus hitével és az emberi hittel kapcsolatban
hasznalt kifejezésekhez hasonlé kifejezésekkel irja le a Szenthdromsag belsé éle-
tét, annak az dltaldnos torekvésének az osszefiiggésében, hogy az tidvtorténeti
események alapjdn ,tapogatézva” visszahatoljon®® az immanens isteni élet szfé-
rdjéba, s pairhuzamokat és (nem mindig linedris) megfeleléseket keressen az is-
teni élet e kétféle dimenzidja kozott. Ennek a szinte pdratlan véllalkozdsnak a
keretében képek és metafordk segitségével egészen részletes és eleven tabldt fest
a belsé isteni élet folyamatairél, amelyen beliil ugyanolyan meghatdrozé szere-
pet jétszik az eredési folyamatokkal kapcsolatban a lemondds, az dtengedés, a
passziv befogadds és az ellendllismentesség, mint a Fitd tidvtorténeti engedel-
mességének bemutatdsa sordn. A legmeghokkentébb parhuzamra az a kifejezés
ad példit, amely a legkevésbé magdtdl értet6dé a hit és a szenthdromsdgi élet
vonatkozdsdban: a haldl. A hitrél sz616 balthasari szévegekben rendszeresen fel-
bukkan az a megéllapitds, miszerint az isteni akarat belehelyezédése az emberi
egzisztencidba mar az dszdvetségi mintdknal haldlos kimeneteld (a titokzatos
izajdsi szolga esetében példdul azért, mert egyszerre jeleniti meg Isten igéjét és
az Istennel szemben kimondott emberi szavakat), és az Isten akaratdnak meg-
testesitésébe beleegyezd keresztény elfogadds szintén ,,a halal helyévé” teszi az en-
gedelmes egzisztencidt.’® Ennek titkrében szokatlannak ugyan szokatlan, de
semmiképpen sem meglepd, hogy az immanens életben megvalésulé lemon-
ddst, onkiiiresitést és dtengedést Balthasar szintén meri a haldl széval jel6lni.?”
Ugyanilyen szokatlan (széhasznélatdban is szokatlan) megfelelés jelentkezik
Adrienne von Speyr taldn legismertebb konyvében. A gyéndsrél sz6l6 terjedel-
mes konyvének szenthdromsagi alapvetésében egyardnt ,,gy6ndsi viszonyulds-

3 HaNS URS VON BALTHASAR: Theodramatik, Band 111: Die Handlung, Johannes Verlag,
Einsiedeln, 1980, 301.

3¢ HANS URS VON BALTHASAR: Der Glaube der Einfiltigen, i. m. 55. és 57.

% HANS URS VON BALTHASAR: Theodramatik, Band IV: Das Endspiel, Johannes Verlag,
Einsiedeln, 1983, 74.

—3]—



Gorfol Tibor

nak” nevezi Jézus ,maradéktalan nyitottsdgdt, amelynek dllapotdban semmit
sem rejt el, hanem mindig kész arra, hogy minden pillanatban eleget tegyen a
Szentlélek beavatkozdsinak”, és a szenthdromsagi személyeknek azt az imma-
nens viszonyuldsdt, amely révén leplezetlen nyiltsdggal olyannak mutatkoznak
egymds el6tt, amilyenek ténylegesen — és ezért a gyénds hisvétkor megalapitott
szentségével Jézus ,az isteni viszonyuldst akarja kozelebb hozni az emberekhez,
dtadva nekik valamit a szenthdromsdgi életb8l”.”®

Jézus Krisztus hite a szenthdromsagi élet valésdgdt nyitja meg tehdt az ember
elétt, és a valédi (az egyszer(i) hit ,,a szenthdromsagi megismerés korforgisdba”,”
az isteni személyek egymdst megismerd dinamikdjiba vezeti be az embert, hi-
szen Jézus Krisztus alapvetd szitudcidjiban részesedik. A szenthdromsigi élet
valédi megnyildsa pedig a kereszt eseményéhez kapcsolédik, ahhoz az ese-
ményhez, amelyben az dszovetségi alakok alakhidnyba torkollnak, az isteni sz6
sz6hidnnyd alakul, az §szovetségi relacionalitds a kapcsolat megszakaddsdhoz ér
el. Ez a holtpont egészen konkrétan valéra véltja azt, ami amagy is haldl volt az
engedelmesek egzisztencidjiban, s igy a természetesen nélkiilozhetetlen anal4-
gidk ellenére is belsd dsszefliggés rajzolddik ki a szenthdromsdgi ,haldl”, az tidv-
torténet krisztolégiai haldla és a hitben élt keresztény egzisztencidt jellemzd
»haldl” kozote. Ismeretes, hogy Balthasar sztauroldgidja és szétérioldgidja olyan
hangsulyokkal bontakozik ki, amelyek radikdlisan komolyan veszik a keresz-
ten elszenvedett elhagyatottsigot — és alighanem a legtobb birdlatot is hiramol-
tattdk Balthasar egész gondolkoddsdra. E helyiitt azonban nem ez a legfonto-
sabb, hanem az, hogy a Jézus hitén keresztiil megnyilé belsé isteni élet a
Theodramatik szerzbje szerint minden olyan torténésnek kozegéil szolgil,
amelyben engedelmesség valésul meg. Ezért dllithatja, hogy ,a vildg kezdetétdl
a végéig az egész tidvtdrténet [...] az isteni interszubjektivitdson beliil megy
végbe, amely Jézus Krisztusban nyilik meg, hogy befogadjon minket a terébe.
Nem a mi emberi interszubjektivitdsunkban torténik meg Isten [vagyis a fele-
bariti szeretet sosem meriti ki a hit lényegét], mi torténtink meg a Szenthd-
romsag belsd parbeszédében, a kélesonds viszonyok, a Szentlélek helyén”.*

Mint mér sz6 volt réla, a kozépponti esemény mdsik hiteles kommentdrjdt
a szentek, a hiteles keresztény egzisztencidk irjak. Ez Balthasar teolégiai vildgd-

38 ADRIENNE VON SPEYR: Die Beichte, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1960, 20-27.

3 HANS URS VON BALTHASAR: Kennt uns Jesus — kennen wir ibn?, Johannes Verlag Einsiedeln,
Freiburg, 1995°, 72-73.

4 HANS URS VON BALTHASAR: Glaube und Naherwartung, i. m. 23.

—32—



Exemplum fidei?

nak egyik leghangstlyosabb tartalmi rétege, amely azonban meglehetdsen rit-
kdn részesiil figyelemben, taldn érthetd médon is, hiszen a teoldgia bevett gya-
korlatdban nem szdmit kiildnosebben szalonképesnek a szentek tapasztalataira
hivatkozé eljdrds. A teoldgiai esztétika 6todik részkdtete (A merafizika terében
cimi kétkotetes torténeti vizsgalddds Uj/eor cim( része) azonban olyan tanul-
sdgos dttekintést nyujt a ,szentek metafizikdjar6l”, amely a legkevésbé sem
merill ki jdmbor fejtegetésekben és buzditdsokban, hanem abba a tartomanyba
vezeti be az egész teoldgiai gondolatisdgot, amelyen kiviil csak komoly veszte-
ségek drdn létezhet. A keresztény életforma elemzésének a teoldgia legbelsébb
tartomdnydban helyet adé szemléletmddja pedig nemcsak azt igazolja, hogy a
dogmatika két alappillére (a megtestesiilés és a Szenthdromsdg) egyben a ke-
resztény életrdl sz616 tannak is az alapjat alkotja, de Gjra szenthdromsdgi 6ssze-
fuggésbe helyezi a keresztény hit egész valdsdgdt, azt hangstlyozva, hogy ,ha
sajdt szeretetének Isten [Jézus foldi életében] az engedelmesség formdjdt adta,
akkor sajdt engedelmességének az ember csak a szeretet értelmét adhatja”.#!
Ezen a ponton kezdddik meg Balthasarndl a hiteles keresztény alapéllds di-
csérete, az egyszer(i hit kialakuldsdnak sziikségességét hangstlyozo fejtegetések
sora. Annak tudatdban, hogy Jézus Krisztus alakjanak egyszertiségét csak az egy-
szerliek értik meg, mert ,bels6 rokonsdgba kertilnek Krisztus legbelsé alapalla-
sdval”,*? Balthasar kiilon konyvben foglalkozik a keresztény egyszer(iséggel, az
ember szellemi tartomdnyat semmivel el nem torlaszol6 szegény életstilussal (s
azon beliil az Egyhdz, a teoldgia, a filozéfia és az imddsdg egyszertiségével),®
nagyra értékeli Igndcnak azt a — kritikai egzegézis titkrében —,naiv” torekvését,
hogy feltdrja Jézus Krisztus belsé vildgdt,* és egész életmiivében a teoldgiai ha-
gyomdny nagyjainak értékével megegyezd jelentdséget tulajdonit a keresztény
tapasztalat nagyjainak. Ezen a tartomdnyon beliil kiilonleges helyet foglal el az,
aki a tokéletes hit aktusit valdsitotta meg, aki hatdrok nélkili, ,Isten
katolicitdsival koextenziv” beleegyezésre és elfogaddsra volt képes Istennel szem-
ben, s ezzel biztositani tudta, hogy a zsinagdgdbdl tt nyiljon az Egyhdz felé,
amely e nélkiil a megalapozé aktus nélkiil nem lenne szentnek nevezhetd.” Az

41 HANS URS VON BALTHASAR: Wer ist ein Christ, i. m. 72.

42 HANS URS VON BALTHASAR: Der Glaube der Einfiiltigen, i. m. 70.

# HANS URS VON BALTHASAR: Christen sind einfiltig, i. m. 81-118.

4 HANSs URS VON BALTHASAR: Zwei Glaubensweisen, i. m. 82.

 HANS URS VON BALTHASAR: Katholisch. Aspekte des Mysteriums, Johannes Verlag, Einsiedeln,
1975%, 54-55.

—33



Gorfol Tibor

az eredetalkotd jelentéséggel felruhdzott né, akinek Jézus ,elsésorban koszon-
heti emberi 6ntudatdnak kialakuldsit”,* szintén a belsd rokonsdg szaldval fizi
ossze Balthasar életmivét Adrienne von Speyréval, aki els§ megjelent konyvé-
ben Az Ur szolgdldlednydnak alakjit és életét mutatta be.”

Az el6bbiekbdl belsé logikaval kévetkezik, hogy Balthasar meglepSen be-
haté figyelmet szentel a ,habitualizdl6dé hitaktusként™® felfogott kontempla-
cidénak, amelynek elsébbségét olykor a legvératlanabb helyeken domboritja ki,
nem utolsdsorban azzal az aktivizmussal szemben, amelyet korai egyhdzi életén
beliil figyelhetett meg. Azok az dllitdsai, amelyek szerint a keresztény hit elséd-
legesen az embert sajdt magdtdl elszakit és eltdvolité mozgist jelent, s a hittel
jaré onfelejtés és 6ndtadds mdr minden sziitkségeset megvaldsit, mert a hitbeli
ondtadds mér eleve magiban foglalja a hit egész termékenységét, s ami kiviilrél
cselekvéshidnynak tlinik, kdnnyen nagyobb hatdst lehet, mint a kiilséleg ész-
lelhetd cselekvésformak® — ezek az 4llitdsai tehdt idegeniil csengenek taldn a
dogmatika viligdban, de elvilaszthatatlanok a hit krisztol6giai formadjat és szent-
haromsagi alapjit kidomborité teoldgiai reflexidjdnak tengelyétsl.

A habitualizdlédé hitaktus jelentdségének kiemelésén beliil kiilonésen alap-
vetd stlya van Balthasarnal az evangéliumi tandcsok krisztolégiai alapt elmé-
letének. ijent csak az mondhaté: szokatlan és vdratlan, hogy az evangéliumi
tandcsok elmélete polgdrjogot nyer a dogmatika legbelsébb terében, de ennek
a jelenségnek a szokatlansdgdt nagymértékben tompitja, ha nemcsak az imma-
nens szenthdromsdgi élet felé hiizzuk végig a balthasari krisztoldgia és szétério-
l6gia szdlait, de a mdsik irdnyban, az egyhdzi élet valdsdga felé is nyomon ko-
vetjiik a logikdjdt (és mindenki leegyszer(siti Balthasar teol6gidjdt, aki nem
hajlandé erre a kovetkezetességre). Rdaddsul nyugodt szivvel kijelenthetd, hogy
Balthasarnak ez volt a legfontosabb: az evangéliumi tandcsok teoldgiai jelentd-
ségének érvényesitése. Mivel a keresztény ember ,,nem Krisztus eseménye el6tt
foglal helyet, s még kevésbé utdna helyezkedik el, hanem magiban Krisztus ese-
ményében”, ezért Balthasar belsé meggy6zderével dllithatja, hogy az ember a
Krisztus ,,belsé kozéppontjdbdl kovetkez8” evangéliumi tandcsok formdjéban

4 HANS URS VON BALTHASAR: Maria in der kirchlichen Lehre und Frémmigkeit, in Joseph
Cardinal Ratzinger — id.: Maria. Kirche im Ursprung, Johannes Verlag Einsiedeln, Freiburg,
19974, 87-111., 90.

47 ADRIENNE VON SPEYR: Az Ur szolgdldlednya, Sik Séndor Kiadd, Budapest, 2011.

4 HANS URS VON BALTHASAR: Wer ist ein Christ?, i. m. 79.

4 HANS URS VON BALTHASAR: Katholisch. Aspekte des Mysteriums, i. m. 50-52.

34—



Exemplum fidei?

részesedhet Krisztus ,,tokéletes tirességében és szegénységében”.” Egészen egy-
szerlien kifejezve a hdrom tandcs ,,ad kulcsot Jézus megfeszitett szeretetéhez, |[...]
s ezért minden egyhdzi életdllapotban meghatirozéak és kovetenddk”.”!

Balthasar azonban nem éri be az egyhdzi életdllapotok kozos gydkerének fel-
tdrdsdval,’> hanem szdmos helyiitt részletesen foglalkozik a tandcsok tényleges
megvaldsitdsira meghivottak intézményalkoté (ekklézioldgiai) és torténelem-
formal6 (szétérioldgiai) jelentdségével, kiilondsen az Ggynevezett instituta
saecularia vonatkozasaban. Eppen ezért a keresztény hitrél alkotott balthasari
felfogis teljessége csak akkor mutatkozik meg, ha az is vildgossd vdlik, amit
krisztoldgiai és szenthdromsdgtani horizonton a ,laikusok és a tandcsok kap-
csolatdrdl”, az instituta saecularia Jényegérol és jelentSségérdl”, a ,tandcsok sze-
rinti életdllapot teoldgidjdrdl”, az ,evangéliumi tandcsok mai szerepérél” és ,az
egyhdzi laikus mozgalmakrél” mond.”®> Meggy6z8dése szerint ugyanis ,a ha-
tartalan készség az egyetlen aktus, amellyel az ember meg tud felelni a kinyi-
latkoztat6 Istennek”, aki ,csak az abszolat készség 6lébe helyezi be igéjének és
kiildetést adé megbizdsinak magjdt, csak a hatdrtalan készség igenje képezi azt
az agyagot, amelybdl meg tud formdlni valamit”,** s ez a készség kitiintetett
moédon valésul meg a tandcsok vallaldsdval: az ember elsésorban ebben a for-
maban adja tantjelét annak, hogy kész belépni arra a ,csatatérre”, amely Jézus
Krisztus hite. Ennélfogva pedig teljesen érthetd, hogy Hans Urs von Balthasar
meggy6z8dése szerint az Egyhaz és a kereszténység csak akkor tudja majd iga-
zdn magdra vonni a figyelmet, akkor tud majd igazdn vonzévd valni, ha nem 6n-
magira mutat, hanem a hit logikdjdnal fogva 6nmagitdl elszakadva sajdt 6nki-
tiresitésével ,,mikodik kozre abban, hogy Krisztus onkiiiresitése kinyilvinuljon
a vildg szdmdra”.”

% HANS URS VON BALTHASAR: Glaube der Einfiiltigen, i. m. 71.

51 HANS URS VON BALTHASAR: Kirchenerfahrung dieser Zeit, i. m. 33.

52 HANS URS VON BALTHASAR: Christlicher Stand, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1981% vo.
ADRIENNE VON SPEYR: Christlicher Stand, Johannes Verlag, Einsiedeln, 19872

53 HANS URS VON BALTHASAR: Der Laie und der Ritestand; Wesen und Tragweite der
Sdkularinstitute; Zur Theologie des Ritestandes; Evangelische Rite in der heutigen Welt?;
Laienbewegungen in der Kirche, in id.: Gortbereites Leben, Johannes Verlag Einsiedeln,
Freiburg, 1993, 31-107., 111-138., 139-198., 199-213., 214-240.

54 HANS URS VON BALTHASAR: Berufung, in id.: Die Antwort des Glaubens, Johannes Verlag
Einsiedeln, Freiburg, 2003, 175-203., 184.

> HANS URS VON BALTHASAR: Kirchenerfahrung dieser Zeit, i. m. 29.

—35_



Sapientiana 6 (2013/2) 36-44.

Az id6 kérdésének posztmodern kori kihivdsa
a kereszténység szdmdra

VALOCZY JOZSEF

Abstract:

An investigation into the problem of time discloses the postmodern subject’s
markedly changed attitude to time. It also prompts the question of the
relationship between the Christian philosophical/theological concept of time
and the implicit and often pre-reflective assumptions of earlier ages. What is at
stake is the possibility of re-articulating the content of our Christian faith along
the lines of a new post-modern understanding of time.

Keywords: rime, postmodernity, history, narrativity, linear concept of time
Kulcsszavak: idd, posztmodernitds, torténelem, narrativitds, linedris idészemlélet

1. AZ IDO HATALMA

A lendiiletes thriller fszerepldje, miutdn gy gondolja, hogy nem szolgdltattak
neki igazsdgot a csalddjdt kegyetleniil meggyilkold blinozékkel szemben, az egész
vildg(rend) ellen bosszut eskiiszik. Tervének része, hogy hagyja magit elfogni, igy
a bortonbdl minden gyanu felett keverheti a lapokat, oszthatja a maga 6nbirds-
kodé igazsdgdt. Alkukat ajinl a nyomozdknak, példdul egy elegins ebédért cse-
rébe a gyilkosokat védé, dltala binhddésre itéle tigyvéd életét. Az ebéd csak né-
hany perces késéssel érkezik, az tigyvéd meghal, és a nyomozdék dobbenten fedezik
fel: ,kihivéjuk” tgy idézitett, hogy pontosan ezen a pdr percen mulott az dldo-
zata élete. A forgatokonyvird zsenidlis tlete egy pillanatra megérezteti az id6 ha-
talmdt, és igy egy pillanatra — akarva-akaratlanul — filozéfussd avatja a nézét.

VALOCZY JOZSEF teolbgus, az Esztergomi Hittudomdnyi Féiskola f8iskolai tandra, a Buda-

fok-Fels6varosi egyhdzkdzség plébdnosa; valoczyjozsef@gmail.com

36—



Az idd kérdésének posztmodern kori kihivdsa a kereszténység szamdra

Bérmennyire érdekfeszitd, szofisztikalt, intelligens volt is a kordbbi filozéfu-
sok tobb évezrednyi meditdcidja és eszmecseréje az id6rdl, az egész nagyjabdl
megmaradt a teoretikusok belterjes tigyének: leginkdbb a ‘kiilsé vagy bels,
‘szubjektiv vagy objektiv’ dilemma artikuldldsdt és felolddsdt tartotta méleé fela-
datdnak az id6vel kapcsolatban a filozéfus. Ma viszont (koszonhet8en éppen a
filmiparnak, vagy olyan modern és népszer(i tudomdnydgaknak, mint a szocio-
16gia, a kdzgazdasigtan és a politoldgia)' az id6kérdés olyan mozzanatai kertil-
nek kibontdsra, amelyek szélesebb rétegek figyelmét felkelthetik, amelyeket barki
megérthet és a sajdt tapasztalata dltal visszaigazoltnak tekinthet. Ki gondolta
volna példdul, hogy a hordozhaté kényv és a hordozhaté éra feltalldsa, késbb
az iparosodds,® napjainkban pedig a mobiltelefon haszndlata* megvdltoztatta az
ember idéélményét is? (Innentdl, ezen tények fényében, szinte magitdl tudja
folytatni az Olvaso a felsoroldst tovabbi, az id8tapasztalatot is markdnsan meg-
jelold technikai vivmdnyokkal: a tetsz6leges lejdtszdsi sebességli mozgdképpel,
vagy az utazds és a kommunikdcié tdvolsdgokat és iddeltoléddsokat dthidal6 esz-
kozeivel, a reptildgéppel, a rddiéval-televizival, az internettel.) A szocioldgidt, a
politoldgidt és végiil a filozéfidt, amikor a technikai fejlédés idétapasztalatra gya-
korolt hatdsit tételezi és elemzi, végs6 soron ugyanaz érdekli, mint amikor ant-
ropoldgiai-trsadalmi dinamikdk, példdul a kés6 kozépkor éta tartd (és legaldbbis
részben valldsi-teoldgiai el6zményekre visszavezethetd) individualizdcids, eman-
cipdcids folyamat hatdsdt vizsgdlja:® az id6nek a tdrsadalom életében betoltote

Természetesen a filozdfia emellett reflekedl mds tudomdnyteriiletekrdl érkezd informdci-
Okra-felvetésekre is: igy példdul a relativitds-elmélet filozdfiai implikdcidira és kovetkezmé-
nyeire (vo. NYIRI KRISTOF: Szubjektiv idd, www.hunfi.hu/nyiri/Nyiri_Szubjektiv_ido.pdf,
2013.08.07), vagy az irodalom-, illetve mivészettorténet aktudlis invencidira is (vo. ME-
SZAROS ANDRAS: Az idd problémdija a filozdfidban és az irodalomtudomdnyban, el8adds a Fi-
lozdfia az ezredfordulén cimli konferencidn, Kecskeméten, 2000. mdrcius 25-én,
heep://www.phil-inst.hu/projects/kecske.met/meszaros_el.htm, 2013.08.14; valamint PE-
RENYEI MONIKA: Az iddélmény reprezentdcidja és prezentdcidja a kortdrs képzdmiivészerben,
2007. janudr, htep://www.lektoratus.hu/osztondijak/perenyei06.html, 2013.08.09).
2 Vo. NYIRI KRISTOF: 1dé és mobilrend, 92, www.hunfi.hu/nyiri/IMR.pdf (2013.08.26.)
3 Vo. ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvorstel-
lungen, http:/[www.gradnet.de/papers/pomo02.papers/postmodernezeit.htm (2013.08.10.)
4 V3. NYIRI KRISTOF: 1dé és mobilrend, i. m. 91-93.
> V6. ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvorstel-
lungen, i. m.

—37_



Viléczy Jozsef

meghatdrozé szerepe, ,struktdrateremtd funkcidja’,® amely — ma gy érzi: saj-
ndlatosan — szinte fel sem mertilt a kordbbi filozéfiai antropolégidban.

Minél inkdbb felderitjiik-kiteritjiik ezeknek a hatdsosszefiiggéseknek a sz6-
vetét, anndl inkdbb vildgossd vélik, hogy az idé kérdése nem pusztdn egy a sok
érdekes elméleti kérdés koziil, hanem olyan téma, amelynek az élet minden te-
riletén van jelentésége, amennyiben az idéfelfogis az élet minden teriiletére
visszahat. Filozéfiai-vilignézeti eléfeltevéseiktdl és kontextustdl fuggden eltérd
nyelven és hangsilyokkal, de alapjdban véve mégis egybehangzban fogalmazzik
meg kiilonboz8 szerz8k az idSkategdridnak ezt az egyetemességét:

»Az id6i gondolkodds képzetalkot6 tehetségiink legnagyobb hatalma és
legrugalmasabb organonja. Ez létfontossdgt ‘szerviink’: ha nem tudna va-
lami folytatélagossigként mikodni szimunkra, ha nem tudndnk emlé-
kezni, reménykedni, sszpontositani, ha nem értenénk a kezdéshez és
bevégzéshez, ha valamilyen hatdrpont nem tudna kijel5lédni szimunkra,
ha nem lenne idéérzékiink, ha botfiiltick lennénk az {itemhez és ritmus-
hoz — akkor elpusztulndnk.””

»A bonyolult, kollektiv-individudlis tdrsadalomban valé eligazoddst le-
het6vé tette és megkdnnyitette az, hogy az élet minden teriilete bele-
dgyazdédott az id6be mint intézménybe.”®

»Az idé mint semleges forma szinte kindlja magat arra, hogy a tdrsadalmi
1étezés kiilonbozd teriiletei kozott kozvetitsen...””

Keresztény filozéfusként-teolégusként én magam nemcsak az id§ kérdésével
val6 foglalkozds (teoretikus és pasztordlis szempontbdl is) siirgetd szitkségével
szembesiiltem, hanem kifejezetten inspirdld, (gondolat)ébresztd és megterméke-
nyitd kalandként éltem meg az id8 mai szenvedélyes kutatéinak tanulmdnyozésit.
Reményeim szerint az ebbdl a taldlkozdsbdl sziiletett esszé hozzdjdrulhat ahhoz,
hogy a téma tdrgyaldsa — jelentdségének megfelelden — a magyar teoldgiai dis-
kurzus részévé valjék.

® V5. MESZAROS ANDRAS: Idé dltal homilyosan, Kalligram, Pozsony, 1999, 43.

Hévizi Ottd: 1dé és szinkretizmus (dllandd tekintettel Nietzschére), Kalligram, Pozsony —
Budapest, 2013, 337 (kiemelés az eredetiben).

8 ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvorstellungen, i. m.
9 MESZAROS ANDRAS: Idd dltal homdlyosan, i. m. 13.

— 38—



Az idd kérdésének posztmodern kori kihivdsa a kereszténység szamdra

2. AZ 1DO TORTENETE

A jelenségek és értelmezések ,,pszichogenezisének” tanulmdnyozisa és rekonst-
rudldsa jellemzd torekvése a posztmodern kornak, amelyben éliink. Ennek meg-
felelden nem meglepd, hogy az id§ kérdésérdl sz6lé6 mai irdsok olykor rejtett,
olykor tematizdlt, de szinte egyontet(i eléfeltevése, hogy az idének és az aktu-
alis id6felfogdsnak is torténete van, vagyis hogy az egyes filozéfusok-teoretiku-
sok elméletei-dlldspontjai kozotti kiilonbségek nem véletlenszertiek, nem pusz-
tdn személyes, biografiai gyokereik hatdrozzdk meg 8ket, hanem ,koruk
gyermekei” is, részei egy jol artikuldlhat6 folyamatnak. Ha egy folyamat vala-
mely momentumdnak tekintjiik, madsképpen kell értékelniink akar a sajdt ko-
runk id8sémdjdt, akdr azt az id8sémdt, amelyet a keresztény filozéfia és teold-
gia kimondva-kimondatlanul feltételez — mdsképpen, mintha 6nmagukban
néznénk (és abszolutizdlndnk) Sket.

Az id8szemlélet torténetét premodern, modern és posztmodern korszakra
szokds felosztani. A premodern korszakban a természet, példdul az év- és nap-
szakok, illetve az ezeket lekovetd tevékenységek (a munka, az tinnepek) ritmu-
sahoz igazodott az ember idéélménye. Ez (is) kollektiv id6élmény volt, amely
hatdrozottan kijelolte az egyén mozgdsterét, de rugalmas is volt, nem mecha-
nikusan ismétl6dé, egynemi egységekbdl dllt 6ssze, és nem determindlt. Az
idének az egész egzisztencidra kiterjedd, ritelepedd ,funkcionalizdldsa” a mo-
dern kor, a gépesedés terméke.

Ahogy egyre merészebb lett a mesterséges kornyezet teremtésének ambicidja
és egyre béviiltek lehetdségei, ugy vették dt egyre inkdbb a ,metroném” szere-
pét a természettdl a gépek: a gépek ideje egyetlen végtelenitett, homogén folyam
lett (télen-nydron és éjjel-nappal ugyanaz), tdrgyilagossigdval, kiszdmithatésd-
gdval abszolt mérték és érték (,mennyi az id6?”, ,az id6 pénz!”); ez magyardzza
az id§ egyre kisebb egységekben torténd, egyre pontosabb mérésének igényét is.
Az igy ,hatalmi poziciéba” keriil$ szocidlis idé azutin minden tevékenység,
minden déntés normdjévd valt, meghatdrozva a feladatok fontossigi sorrend-
jét, a preferencidkat, és igy végiil a tirsadalmak értékrendjét is.'” Az id6tényez6
lehetett a tirsadalmi stdtusz vagy befolyds kifejez6je, példdul abban az értelem-

10 V6. MESZAROS ANDRAS: Idd4 dltal homidlyosan, i. m. 13—-14.42 ; figyelemre mélt$, ahogyan
a szerz@ dsszefliggésbe hozza az 1d8 ,funkcionalizaldsdt” a politika és az erkoles reneszdnsz-
ban kezd8dé§ szétvaldsdval; vo. i. m. 24. Ldsd még ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit.

Entwicklung der postmodernen Zeitvorstellungen, i. m.

-39 —



Viléczy Jozsef

ben, hogy az alsébb rétegek kiszolgdltatottsiga nemcsak abban llt, hogy keve-
sebb (szabad)idejiik volt, hanem abban is, hogy nagyrészt valaki més (a folot-
titk hatalmat gyakorld) rendelkez(het)ett az & idejiikkel.!!

A modernitds id8sémdja évszdzadokig miikodste harmonikusan, érvénye-
sen ¢és f8leg hatékonyan, ugyanakkor csak azért és addig tolthette be orientdl,
értelemadd, normativ és kommunikativ-kozvetitd szerepét, mert és amig (pél-
ddul vilagnézeti, valldsi vagy kulturdlis szempontbdl) alapvetéen egységes volt
a tarsadalom, érvényesiilt a torékeny egyensuly kollektiv és individudlis, tradi-
cié-vezérelt és kritikus-reflexiv kozott, mert és amig mindenki dltal osztott evi-
dencidval hatott a haladdsba vetett hit.'"* A XX. szdzad mdsodik felében ezek a
feltételek mér egyre kevésbé teljesiiltek, és ez a koriilmény az id6hoz valé vi-
szonyra is kihatdssal volt. A szdzad utolsé évtizedeiben jelentkezd Posztmodern
Gjdonsdga ugy is leirhatd, hogy leviltotta a modernkori idésémadt: a Jean-
Francois Lyotard nevéhez kotdd8 tétel, amely szerint a ,, nagy narrativik ideje le-
jdrt”, nemcsak a klasszikus metafizikai rendszerek, a valdsdg egészét magyardzni
kivdné (filozéfiai) paradigmdk végét, anakronisztikus voltdt jelenti be, hanem
ezzel egylitt az egységes id6- és torténelem-értelmezés lehetetlenségée is.'

3. A NARRACIO POSZTMODERN IDEJE

Nyiri Kristéf hipotézise szerint, amely az dgostoni, kanti, bergsoni és heideggeri
»szubjektiv id8”-hagyomanyt Gjraértelmezi az arisztotelészi, newtoni ,,objektiv
id6”-hagyomdny és a modern természettudomanyok (példdul a neurobiolégia)
szempontjaival kiegészitve, az id8 Osszefligg a vizualitdssal, azzal, hogyan lesz
szdmunkra jelentéshordozé (mozgd)képpé az érzékelt kiilsé mozgds.'* Ez az

1 V8. MESZAROS ANDRAS: [1dé dltal homdlyosan, i. m. 39.

12 V6. ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvorstel-
lungen, i. m.

».a ‘posztmodernt’ a nagy elbeszélésekkel szembeni bizalmatlansdgként hatdrozom meg”.
JEAN-FRANCOIS LYOTARD: A poszimodern dllapot, Szazadvég, Budapest, 1993, 8.; lisd még
STUART SIM: Derrida és a torténelem vége, Alexandra, Pécs, 2002.

Ennek a hipotézisnek a kifejtését is tartalmazza a szerzd idére reflektdlé tanulmdnyait sszegytijtd
Kép és idd cimii kdtet (Magyar Mercurius, Budapest, 2011); rovid recenzidjaként ldsd NEMETH
GABRIELLA: Posztmodern erdk és konzervativ hésok, hiep://epa.oszk.hu/01900/01963/00035/
pdf/EPA01963_informacios_tarsadalom_2011_1_4 208-216.pdf (2013.09.10.)

_ 40—



Az idd kérdésének posztmodern kori kihivdsa a kereszténység szamdra

osszefliggés magyarazatot adhat arra, miért nyilik esély éppen ma, a fejlett kom-
munikdcié- és vizualizdcié-technoldgia kordban, a képjelentés filozéfiai vizsgd-
latdnak 0j lendiiletével, az id§ problematikdjénak megolddsira — és egyszers-
mind segithet azonositani a mai idétapasztalat jellemzd vondsait is.

A mozgbkép-alkotds és -lejatszds szinte korldtlan technikai lehetSségeinek
vildgdban mdr nem evidencia az idé linearitdsa, sokkal inkdbb az a toredezett-
sége, szaggatottsdga, akdr ciklikussdga," kiilonboz4 sikjainak, szdlainak parhu-
zamossiga (,,a nem-egyidejli egyidejlisége”),'® a(z ismeretlen) j6v6 felé valé nyi-
tottsdga. A mai irodalom és mozgdékép célk6zonsége szdmdra (és a modern,
Proust 6ta mintegy kotelezd regény- vagy film- és videoklip-szerkesztési trend
tudatosan épit is erre) annyira természetesnek, a gondolkodds-irds-olvasds-nar-
rici6 igazi természete szerint valénak hat a szubjektiv és objektiv id§ egymdsba
cstsztatdsa, az id rétegei kozotti spontdn hatdratlépés,'” hogy szinte mir a li-
neiris elbeszélés tlinik erdltetett, mesterkélt fikciénak.

A Posztmodern szdmidra a legfontosabb eszmény a kiilonbozdség és sokféle-
ség tisztelete, adekvat megjelenitése és érvényesitése, igy értéknek tudja litni az
ezzel egytitt jaré relativitdst és toredékességet is. A tdrsadalmi idét, a mindenki
szdmdra egyformdn adott és egyformdn normativ idét elmossa az individuali-
z4l6dds egyre gyorsulé drama, mindenki egyszerre tobb, ,sajdt ideji” rendszer
része, és az ezeket integrdld ,id6rend” (,idékolldzs”) megalkotdsdndl nem ta-
maszkodhat kész mintdkra, a sajdt kreativitdsin mulik, elbirja-e az ezzel a sza-
badsiggal és szuverenitdssal egyiitt elnyert feleldsséget is. Ebben a konstelldci-
6ban kiilondsen fontos erény a rugalmassdg, a (rendszerek, idésémak kozotti)
gyors véltds készsége.'®

Ezt az 0j valdsdgot (ez is Nyiri Kristof gondolata) meggydz8en szimbolizilja
a gép-id6 dikeatdrdjdc kiszolgdld 6ra helyébe 1épd mobiltelefon, amely a szub-
jektiv idék kozotti folyamatos egyeztetés, a korldtlan dinamikus djratervezés

Az irodalomelmélet és -torténet szempontjdbdl megfogalmazva: ,,...megkérdéjelezédnek a
torténetirds axiomaként vett eléfeltéeelei az id6 irdnydrdl és irreverzibilitdsdrdl, a narrdcié
ondlloként tételezett szubjektumdrdl, valamint az elbeszélés teleoldgidjdrsl”. MESZAROS
ANDRAS: Az idé problémdja a filozdfidban és az irodalomtudomdnyban, i. m.

»...a nem-egyidejli egyidejlisége Uj természetté valt”. WOLEGANG WELSCH: Unsere postmo-
derne Moderne, Akademie Verlag, Weinheim, 1987, 216.

17 V6. MESZAROS ANDRAS: Az idd problémdja a filozdfidban és az irodalomtudomdnyban, i. m.
'8 V§. ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvorstel-
lungen, i. m.

— 41 -



Viléczy Jozsef

lehetdségét biztositja az egyes ember szdmdra."” A mobiltelefon haszndlatdn tdl
a virtudlis térben bizonyitja leginkdbb a posztmodern ember, hogy rendelkezik
ezzel a készséggel: otthonosan mozog a mult- és j6v6-utazdsok vagy az internet
és a szdmitdgépes jatékok egyszerre tobb élet illtzidjaval kecsegtetd virtudlis
végtelenjében, és nem okoz neki nehézséget a virtudlis végesség és a virtudlis vég-
telenség kozotti dtjdrds sem.

4. A KERESZTENY FILOZOFUS-TEOLOGUS TOPRENGESEI

A mult évezredek-évszdzadok szubsztancidlis gondolkoddsdt (részben) feliilmulé
XX-XXI. szdzadi keresztény filoz6fidnak-teolégidnak az (lett) a meggy6zddése,
hogy a linedris id6 és a torténetiség paradigmdja eredendden és sajdtosan bib-
liai-keresztény ihletés(i: mivel ahhoz, hogy torténelemrél, egyenes vonald fej-
18désr8l beszélhessiink, elengedhetetlen, hogy az események folydsinak lega-
1abb a végpontjdt (a Biblidban ez az eszkatologikus beteljesedés) és egy kiemelt
pontjdt (a Biblidban ez az egyiptomi kivonulds, illetve a hisvéti esemény: Jézus
halala és feltimaddsa) egyszerinek és megismételhetetlennek tételezziik.?

A keresztény torténelem- és id6felfogds, ezen ihletettségébdl-megalapozottsd-
gdbdl adédban, azéta mind egészében, mind részleteiben magdtdl értetédének
tlinik és szdmit (a teoldgidban). Az id6 témdjdval kapcsolatos mai szociolégiai-iro-
dalomelméleti-filozéfiai dlldspontok, valamint az idéértelmezés torténetének
megismerése nyomdn azonban egyes részletek magatdl értet6ddségével kapcso-
latban kétely tdimadhat benniink: péld4ul félmeriilhet benniink a gyand, hogy
amikor a keresztény filozéfia-teoldgia idérdl és egyenes vonald torténelmi fo-
lyamatrél beszél, nem tudatosan, nem reflektdltan, de valéjéban a modern kor
mechanikus, a hatdrtalan fejlédés ideoldgidja ltal funkcionalizdlt linedris-idé-
sémdjdt haszndlja. Ha belegondolunk, hogy az idé és a torténelem ujra-felfe-
dezése a keresztény gondolkoddsban jorészt az jkori (féleg hegeli) filozéfidval
véllalt parbeszéd nyomdn tortént meg, érthetévé és rekonstrudlhatévd vélik ez

19 V6. NYIRI KRISTOF: 1dé és mobilrend, i. m. 91-93.; ID.: A konzervativ idonézet, 7,
www.hunfi.hu/nyiri/Nyiri_Konzervativ_idonezet_roviditve.pdf (2013.08.07.)

20 Ezt az dllitdst kiegészitheti az individualizdcié és a linedris idéképlet kialakuldsa kozotti dsz-

szefliggés hangsulyozdsa: ,[az id6mddok, a milt-jelen-jévé vildgos megkiiléonboztetése] fel-

tételezi az individualitdst mint a szdmlél4s zéré-pontjat”. Michail Bachtintdl idézi ELISAVETA

SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvorstellungen, i. m.

— 42 —



Az idd kérdésének posztmodern kori kihivdsa a kereszténység szamdra

az Osszefliggés. Ugyanakkor az ehhez a sémdhoz valé kot8dés és ragaszkodds te-
hetd felel8ssé azért, ha esetleg a keresztény id8- és torténelem-szemlélet a mai,
posztmodern ember szemében nehezen értelmezhetdnek, anakronisztikusnak,
tulhaladottnak hat.

Az imént példaként kiemelt témdndl maradva: legaldbb két fontos kérdés
megvilaszoldsdban jétszik 1ényeges szerepet az, hogyan gondolkodunk a linea-
ritdsrol. Az egyik, az egyetemes torténelem, az tidvtorténet értelmezésének kér-
dése elvontabb, elméletibb; a masik, a személyes torténelem, a személyes iden-
titds és beteljesedés kérdése (inkdbb, vagy ezen feliil) spiritudlis-egzisztencidlis
jelent8ségi. Mindkettével kapesolatban azt érdemes pontosan tisztéznunk, me-
lyek azok az axiémak, amelyek a keresztény hit-tartalom 1ényegébdl kovetkezd
sajatossdgok, amelyekhez tehdt mindenképpen ragaszkodnia kell, ha 6nmagd-
hoz hii akar maradni — hogy aztdn kideriilhessen, hol nyilna tere a posztmodern
idészemlélet befogaddsdnak és integrdldsinak.

Ami az egyetemes torténelem témdjdc illeti: A keresztény hit-tartalom, a
megvalté evangélium hiiséges és szabatos képviselete biztosan nem mondhat le
a Jézus-esemény egyszeri és megismételhetetlen, ilyen értelemben abszolut std-
tuszdnak dllitdsdrél, és ugyanilyen lényegi momentum a pozitiv jovékép, az
eszkatologikus dimenzid, a folyamat kezdépontjdtdl kiilonboz8, valédi teljes-
séget igérd befejezés, abszolut jovd tételezése. Ez a két sarokpont azonban (el-
lentétben a geometridval) csak egy hatdrozott, egyértelmi irdnyd folyamatot
jelol ki, de nem feltétleniil egy egyenes vonalt folyamatot. Ebbél az kéovetke-
zik, hogy a linearitds Gjkori eszméje (a maga szigord, homogén idészamitdsd-
val) nem sziikségszer(i, kotelezd kerete a keresztény torténelem-értelmezésnek;
az didvtorténet kategéridja attdl killonbozd filozofiai eléfeltevésekre épitve is
megdll. Hans Urs von Balthasar meggy6z8en mutatja be, miként sikertilt a ke-
resztény 6kor egyik-mdsik kiemelkedd szerzéjének (példdul Niisszai Szent Ger-
gelynek vagy Hitvallé Maximosznak) a harmonikus egyensuly megteremtése a
keresztény hangsulyok és az 6korban természetes ciklikus személet kozote, az
Gjplatonizmus kereszténységgel sszebékithetetlen elemeinek kiiktatdsdval.?!

Ami a személyes torténelem témdjdt illeti: A keresztény hit-tartalom, a meg-
valtd evangélium hiiséges és szabatos képviselete ugyanigy biztosan nem mond-
hat le annak dllitdsirél, hogy az ember beteljesedésének kérdése Gsszefligg a
krisztolégidval, az ember igazi rendeltetése a teljes Krisztushoz hasonléva valis.

2 V6. HANS URS VON BALTHASAR: Apocatastasi, in id.: Sperare per tutti, Jaca Book, Milano,
1989, 115-134.

43 _



Viléczy Jozsef

A torténelem-fogalomhoz sziikséges masik pillér, a normativ érvénnyel rendel-
kez6 ,kozbiils6” mozzanat lehetne ebben a kontextusban a személyes dontés, a
»végérvényes elkotelez8dés™: ennek kurrens értelmezése azonban, amennyiben
hatdrozott, definidlhaté, zirt identitds megvalsuldsaként-megvaldsitdsaként
fogjuk fel, gyantisan idézi ugyancsak az Gjkori linedris idészemléletet (a szubsz-
tancidlis gondolkoddssal egyiitt). Konzekvens [épés tehdt megfontolni, nem
oldhaté-e el az elkotelez8dés kérdése is a linearitds Gjkori paradigmajadl.

Alternativaként kindlkozik véleményem szerint a narrativ identitds fogalma:
ez azt a lélektanilag és filozéfiailag is aldtdmasztott beldtdst fejezi ki, amely sze-
rint a nem elmosott, valédi identitds egy md, egy torténet belsé egységéhez-
koherencidjéhoz, formdléddsa pedig a torténet elbeszéléséhez hasonlithatd,
amely elviseli, megengedi, sét egyenesen megkivanja az elemei konfliktusos-
paradox egymdsra-kovetkezését, és amelynek jelentése-értéke ezek dsszességébdl
adddik-érik dssze.?

Mind az egyetemes, mind a személyes torténelem keresztény felfogdsdnak
hiiséges és egyszersmind posztmodern tjrafogalmazdsihoz nytjthat inspirdciét
Mészdros Andrés reflexi6ja az irodalomban (miivészetben) jelen 1év8 transzcen-
dencidrdl, illetve transzcendencia és végesség/végérvényesség dialektikdjarol. Az
irodalomban szubsztancialitdson a jelentések bizonyos lezértsigit, autonémidjdt
érthetjiik, a jelentések azonban mégsem statikusan rogzitett tételek. Egyrészt a
miivek hatnak egymidsra, ,,egymdst nemzik”, egyik valamiképpen a masikban él
tovabb, mésrészt az olvasds tetsz6leges szdmu és mintdzatt ismétlést enged meg,
az ismételhetdség pedig felbontja a kronologikus rendet. ,A transzcendencia vi-
ldga az dllandé jelentések szférdja. Ezért véljiik gy, hogy idén kiviili és idéfeletti.
Pedig ‘csupdn’ arrdl van sz4, hogy ennek a vildgnak az elemei nem linedrisan el-
rendezettek, és az irreverzibilitds elve itt elveszti hatalmdt. A transzcendens vildg
tipikus idéviszonya az egyidejiitlenségek egyidejiisége.”

22 A narrativ identitds kérdéséhez lisd WOLFGANG KRAUS: Identitit als Narration: Die narrative
Konstruktion von Identitiitsprojekten, http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/berichte3/
kraus.htm (2013.09.12.); DR. MAJA STORCH: ldentitit in der Postmoderne — magliche Fragen
und Antworten. Die postmoderne Position: Die Vielfalt von Mes, http://zrm.ch/images/stories/
download/pdf/publikationen/publikation_storch_19990101.pdf (2013.09.12.); PauL
RICOEUR: Soi-méme comme un autre, Editions du Seuil, Paris, 1990.

B MESZAROS ANDRAS: Az idd problémdija a filozdfidban és az irodalomtudomdnyban, i. m.; vo.
ID.: 1d6 dltal homdlyosan, i. m. 30-31 (kiemelés az eredetiben).

_ 44 —



Sapientiana 6 (2013/2) 45-76.

Interdiszciplindris szempontok
a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

HANTOS-VARGA MARTA

Abstract

A thorough historical understanding and interpretation of the changes in the
relationship between state and Church and the factors which motivate Catholic
political actions call for an interdisciplinary approach: the perspectives of both
the history of ideas and theology. In this article, the author investigates by what
right (via vindication of the salus animarum, the bonum comune and the law of
nature) and to what extent (in ordine ad spiritualia) the Church — because of its
identity and mission — has influenced the development of society and politics
for centuries.

Keywords: Church and State, politics, papal political encyclicals, Catholic political
thinking, secularity

Kulcsszavak: Egyhdz és dllam, politika, neokatolikus, politikai enciklikdik,
laicizdlédds

Az 1930-as évek magyar neokatolicizmusdt kutatva azonnal komoly akadéllyal
szembesiilhetiink. Bevett definicié hijdn e ,jelenséget” eltéré szempontrend-
szer alapjdn kozelithetjitk meg, s akdr a leirds, akdr a narrdcid, akdr a permanens
Gjraértelmezés médszerét valasztjuk, elSttiink dll az interdiszciplinarits prob-
lematikdja. A lehetséges tarsadalomtdrténeti, eszmetorténeti, egyhdztorténeti,
egyes esetekben politikatorténeti, valamint teoldgiai ldtészog egyszerre gazda-
git és szab korldtokat. Ezen tdl csapddkat is rejt.

Az aldbbi tanulmdny olyan alapvetés szeretne lenni, melyrél mint hasznos
hactérrdl el6tiinnek haszndlhaté értelmezési keretek. Kiinduldsi pontként Pierre

HANTOS-VARGA MARTA PhD hallgaté (PTE BTK Interdiszciplindris Doktori Iskola), tor-
ténelem—f5ldrajz szakos kizépiskolai tandr, a Szegedi Keresztény Roma Szakkollégium pe-

dagégusa, pasztordcios referens; hantos.varga@gmail.com

_ 45—



Hantos-Varga Mdrta

Manent tézisét fogadom el, aki a nyugat-eurdpai politikai fejlédés és gondol-
kodés pdlydjat , teoldgiai-politikai probléma” kibontdsdnak tartja.! Az 4llitds, mely
szerint az Egyhdz mdr onmagdban lérezésével és hivatdsdval, mint ,egy egészen j-
fajta emberi tdrsuldsi forma”, az antikvitdstdl ismert két ,természetes politikai
eszme’, a birodalom és a véros, majd a XIII. szdzadt6l meger6s6dé monarchia
mellett olyan torténelmi szerepléként mikodott, mely kolesonos kihivas-valasz re-
akciét indukdlt, a hangsuly miatt figyelemre mélté. Az Egyhdzat Manent nem
csupdn hierarchizalt strukedraként, meghatdrozé (univerzilis) hatalmi-politikai
kozpontként, s nem egyszertien a kultdra kozvetitdjeként, netdn teremtdjeként
fogja fel. Ami eredeti, az egy alapjiban teoldgiai elem beemelése a torténelmi
és politikatorténeti szemléletbe: az Egyhdz ondefinicidja. E megkozelités véle-
ményem szerint alapvetd fontossdgg, hiszen a tdrténéseknél mélyebb szintre
vezet el. Lehetdvé teszi az elmélettel dsszefiiggésben 1évd cselekvés logikdjdnak
megragaddsdt. Az eszmék, s a beldliik fakadé tdrsadalmi és politikai aktivitds a
torténelmet alakité gazdasdgi, technikai, monetdris, s tegyiik hozzd emberi-
pszicholégiai hatétényezdk okdn sem hanyagolhatbak el.

Hérom hermeneutikai irdny segit. Legkiils§ korként fel kell tehdt idézniink 2
lelki hatalom [sacerdotium] é a vildgi hatalom [regnum] viszonyat, mely rejtve vagy
leplezetleniil korunkig valamelyik fél primdtus-igényeként jelentkezett. Els6 ol-
vasatban a visszatér$ kérdés: hierokrdcia a vildgi szférdban vagy cezaropapizmus
az Egyhdzban? Végelemzésben ez nem mads, mint iurisdictio (joghatdsdg) és potestas
(hatalom) gyakorldsa, egyik esetben a politikai test [respublical, a mésikban a
hivek kozossége [corpus mysticum], roviden a keresztény, késdbb a laicizal6dé tar-
sadalom folott. Az Gj keletli meghatdrozas a szuverenitds problémdjaként irja le e
kérdést, mely az dllam és az Egyhdz kapcsolatrendszerét alapvetSen érinti.

Egy mdsodik {6 kérdés a klerikus és laikus viszony megemlitése, anndl is inkdbb,
mert a fentebb pontositds nélkiil hasznalt Egyhdz [ecclesia] sz6 a XIII. szdzadtdl
kezdve jelentésvaltozdson esett 4t. A folyamat kettds. Az egyhdzszakadds (1054)
utdn mdr nem beszélhetiink a helyi egyhazak kiilonboz6 liturgikus tradicidkat ko-
vetd, sokféle viszonylatban 6sszeftiz6dé hilézatardl [communio ecclesiarum], hanem

' PIERRE MANENT: A liberdlis gondolar torténete, Tanulmdny Kiadd, Pécs, 1994, 13-20.
Babarczy Eszter forditdsdt (,teologiko-politikai probléma”) értelemzavarénak tartom.
Baruch Spinoza mivét — Tractatus theologico-politicus (1670) — a magyar filozéfiai nyelv
egyik megteremtdje, Szemere Samu ,, Teoldgiai-politikai tanulmdny” cimmel forditotta, a
késdbbi 4tdolgozdsok (Boros Gdbor és Szalai Judit) is e cim mellett maradtak. Ldsd
BENEDICTUS DE SPINOZA: Teoldgiai-politikai tanulmdny, Osiris Kiad6, Budapest, 2002.

_ 46—



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

a Réma piispoke koriil egyesiilt ecclesia Romanarél, mely elsédlegesen mdr nem az
LIsten dltal egybehivottak kozdsségét”,> hanem egyre inkdbb a rémai (latin) Egy-
héz hierarchikus szervezetét jelolte.? A hivek (laikusok) kiszorultak az egyhdzfoga-
lombdl, melyet a Tridentinumtdl (1545-1563) kezdédden lényegében a II. Vati-
kéni Zsinatig (1962-1965) a ,,tokéletes trsasdg” [societas perfecta] modellje irt le.
Szamunkra nem ekkléziol6giai momentumként jelentés e valts. Az az éles meg-
kiilonboztetés, amely a klérus és a hivek kapcsolatdban dllt be, a modern korban
is kozvetlen hatdst gyakorolt a laikus cselekvés médozataira. Gondoljunk X. Piusz
1910. augusztus 10-i levelére a francia ptispoki karhoz, melyben a Michel Sangnier
dltal életre keltett laikus Bardzda (Sillon) mozgalmat megrétta. Mikozben a pdpa
elismerte a ,,dolgozé osztlyok felemelése és megujhoddsa” érdekében végzett mun-
két, erésen nehezményezte autonémiatdrekvésiiket.

»Ha doktrindik tévedésmentesek lennének, mér akkor is igen stlyos vét-
ség lenne a katolikus fegyelem ellen az, hogy cs6kdnydsen kivonjdk ma-
gukat azok irdnyitdsa aldl, akik a mennytdl kaptdk a kiildetést, hogy az
egyéneket és a tdrsadalmakat az igazsdg és a jO egyenes ttjdn vezessék.”

Idézziik fel Csernoch hercegprimds — s dltaldban a piispokok — aktiv szerep-
véllaldsdt 1919 decemberében a Keresztény Nemzeti Egyesiilés Partja képvise-
18jelsle-listdjdnak osszedllitdsdban.” De gondolhatunk Mindszenty biborosra s,
aki 1947 jaliusdban P. Badalik Bertalan kdzvetitésével hat pontban megfogal-
mazott elvdrdsrendszert juttatott el a Demokrata Népparthoz,® melyben vildg-

2 PAuL TiHON: LEglise, in Bernard Sesboiié: Histoire des dogmes, 111., Desclée, Paris, 1995, 407—
439.; HERBERT VORGRIMLER: Uy teoldgiai szétir, Goncol Kiad6, Budapest, 2006, 113-117.

3 SASHALMI ENDRE: A nyugat-eurdpai dllamfejlédés vdzlata, 1000—1700, Pannonica Kiado,
Budapest, 2006, 42.

4 ZSIGMOND LASZLO: Politikai és szocidlis enciklikdk, XIX-XX. szdzad, ELTE, Budapest, 1.
kétet, 1970, 233., JEAN-DOMINIQUE DURAND: LEurope de la démocratie chrétienne, Edi-
tions Complexe, Bruxelles, 1995, 69-72.; M. SZEBENI GEZA: A francia kereszténydemok-
racia torténetérdl, Miiltunk (2007/3) 181-183.

> GERGELY JENO: A katolikus egyhiz torténete Magyarorszdgon, 1919—1945, ELTE Ujkori
Magyar Torténeti Tanszék, Budapest, 1997, 106.

©  GERGELY JENO: A kereszténydemokrdcia Magyarorszdgon, Miiltunk (2007/3) 150.; KOVACs
K. ZOLTAN: A Gyéri kidltvdny, a Demokrata Néppdrt programja és valasztdsi sikere 1947-ben,
in Bab6thy Ferenc [et al.]: Félbemaradt reformkor, 1935—1949, Piiski, Budapest, 2006, 197.

47—



Hantos-Varga Mdrta

nézeti kérdésekben a piispoki kar irdnyitdsinak elfogaddsa is szerepelt. S ez 4t-
vezet utolsé csapdsirdnyunkhoz.

A laicizal6dé dllammal és a laikus személyekkel, tarsulatokkal szembeni egy-
hazi reakciok mogott kikristdlyosodott, ezért értelmezhetd gondolati rendszer
4ll. Noha egyes idevonatkoz6 reoldgiai fogalmak felszinesen keriilnek elénk,
megfontoldsuk nem haszon nélkiili. Az Egyhdz 6nértelmezése, a ,lelkek java”,
az dllam és a politika feladata, a tekintély kérdése, a tanit6hivatali dokumentu-
mokban, s6t valasztisi programokban is oly sokszor hivatkozott ,,természetjog”
és ,ko6zjo” eszméje, a reform jogosultsiga és korldtai, mint megannyi téma, ta-
nulsdgos kitérd.

Az aldbbi oldalak célja nem tobb, mint néhdny szempont kiemelése, ami hoz-
zdjarulhat ahhoz, hogy a torténeti munkakban egymds mellé sorakoztatott tények
természetes szovedéket taldljanak, s valamelyest életre keljenek, hiszen mind az
egyhdzkormdnyzatban résztvevék, mind a reformkatolikusok szdmadra egyszerre je-
lentettek mértéker (hivatkozdsi pontot) és korldror. Itt, e munkdban eltekintiink az
Egyhdz szocidlis tanitdsdnak taglalasatol, a Rerum Novarum (1891) és a Quadragesi-
mo anno (1931) enciklikdk ismertetésétél és az értelmezésiik koriili vitdkedl.

Tételiink: a cselekvések mogott nem feltétlen és minden esetben 4ll a hata-
lom keresése és megtartdsa, az érdek biztositdsa, hanem fel-felbukkan az eszme
(a keresztény dllam- és tdrsadalomfelfogds) hatdsa, mely minden esetben konf-
rontdlédik a hatalom és az érdek kisértd vonzdsival. Az emlitett harom meg-
kozelitési sik természetszertileg nem fuggetlen egymdstdl.

A LELKI ES A VILAGI HATALOM KAPCSOLATA — KOZEPKORI GYOKEREK

A piispokok megszentelt tekintélye [auctoritas sacrata pontificum] és a kirdlyi ha-
talom [regalis potestas] mint egymdst kolcsdnosen tdmogaté és elismerd kor-
madnyzat gelasiusi’ tana (494) VII. Gergely pdpa (1020—1085) idejében a pdpai
hatalom irdnyadé szerepének megfogalmazdsivd médosult. Nem véletleniil: a
hibéri viszonyok, a szakrdlis kirdlysdg,® a laikus invesztitira és az Eigenkirche

7 HEINRICH DENZINGER — PETER HUNERMANN: Hitvalldsok és az Egyhdz lanitohivatalinak
megnyilatkozdsai, Ordkmeécs Kiadé — Szent Istvan Tirsulat, Budapest, 2004, 141.

8 A kézépkorban az uralkodé cime ,kirdly és pap”. Igy a VII. Gergellyel szembekeriilé TV.

Henrik titulusa is ,,rex et sacerdos” volt. Nem mellékes, hogy a corpus mysticum kifejezés po-

litikai drnyalatot kapott: a kialakulé nemzeti dllamot kezdte jellni.

_ 48 _



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

rendszerének kordban egyszerre csorbult az Egyhdznak a kezdeti szdzadokban
fennall6 erkolesi hatalma és 6néllésdga.” Az I. Ott6 csdszdr (936-973) alatt be-
vezetett gyakorlat alapjdn a megvélasztott pdpa felszentelése elétt hiiségeskiit
tett a csdszdri kiildote elétt. A Dictatus papae (1075) neves pontjai (12. pont:
csdszérok letétele, 12. pont: alattval6k felolddsa a hiiségeskii aldl) az 6ntudat
markdns jelei: jogot formdlnak a vildgi-politikai tigyekbe valé beleszéldsra.'
VIL. Gergely deklaralta el6szor (de nem fiiggetleniil a kordbbi hagyomdanytdl),
hogy a spiritudlis hatalom joghatésdga (I11. Ince kifejezését visszavetitve) a biin
elkeriilése okdn [ratione peccati] kiterjedhet a vildgi szférdra. Az aldrendel8dés
akcidentdlis, s nem abszoldt. A reformpdpak, illetve a dekretistdk nem kérdé-
jelezték meg a kirdlyi hatalmat. A jurisdikci6 tartalmdnak és médjanak helyes
értelmezésére kés6bb visszatériink. A IV. Fil6p francia kirallyal az egyhdziak
vildgi javai kapcsdn konfliktusba keriil VIIL. Bonific pdpa (1294-1303) Unam
sanctam kezdet(i bulldjaban (1302) olvashaté — a klasszikus formdjdban a XIII.
szdzad folyaman megfogalmaz6dé — két kard elméletet leirdsa.'" Az egyhdzi ha-
talmat jelképezd ,spiritudlis”, valamint a vildgi hatalmat szimbolizdl6 ,,anyagi”
kard is a pdpasdgot illeti. Ez utébbit a , kirdlyok és katondk” azért kapjik, hogy
az Egyhdz érdekében (,ahogyan a pap akarja és engedi”) forgassak."

A pdpasdgnak a vildgi szférdra vonatkozé kozvetlen és korldtlan igényei, mely
a hagyomdnyos tanitds #éves tézise,"> nem érvényesiilt maradéktalanul.' Ki-
nyilvdnitdsuk — t6bb mds tényez6 egybeesése folytin — Lagarde kifejezésével a

?  GUY BEDOUELLE: L’ histoire de [’Eglise, Cerf, Paris, 1997, 79-87.; SIEGFRIED WIEDENHOFER:
Ekkléziolégia, in Theodor Schneider (szerk.): A dogmatika kézikinyve, 11., Vigilia, Buda-
pest, 2002, 78

10 PAUL TIHON: LEglise, i. m. 427-433.; KATUS LASZLO: A kizépkor torténete, Rubicon — Pan-
nonica, Budapest, 2001, 314-321.; RICHARD W. SOUTHERN: A nyugati tdrsadalom é az
Egyhdz a kozépkorban, Gondolat Kiad6, Budapest, 1987, 118-158.; JACQUES LE GOFE:
Eurdpa sziiletése a kizépkorban, Atlantisz, Budapest, 2008, 88-89.

1 PAUL TIHON: L'Eglise, i. m. 427-433.

12 HEINRICH DENZINGER — PETER HUNERMANN: Hitvalldsok és az Egyhdz Tanitéhivataldnak
megnyilatkozdsai, i. m. 294.

13 CHARLES JOURNET: La juridiction de | ’Eglz’se sur la Cité, Desclée, Paris, 1931, 42. [, La thése

de I'absorption du pouvoir civil dans le pouvoir spirituel apparait comme une thése erronée

qui se développe en marge de la pensée traditionnelle.”]

Ennek el8bb az avignoni pdpasdg intermezzdja (1309-1378), majd az elsé nagy egyhdz-

szakadds (1378-1417) vetett gdtat.

49 _



Hantos-Varga Mdrta

Jlaikus szellem” [esprit laique] megjelenését, filozéfiai és dllamelméleti kidol-
gozdst provokalt. Katus Liszl6 egy mdsik aspektust, az egyhdzi, s dltaldban a
spiritudlis teriilet fliggetlenségigényének késébbi jotékony kovetkezményét
emelte ki. Azzal, hogy az emberi életnek e szelete nem esett az dllam hatalma
ald, ,a szabadsignak egy olyan 4j koncepcidja jelent meg az eurdpai gondol-
koddsban, amely nélkiil a modern politikai intézmények létrejotte nem érthets
meg”."” Osszességében nem felejthetd, hogy a papasig horizontja a Christianitas
eszméje volt. Az egész kereszténység (és a keresztény kirdlyok) folott gyakorolt ird-
nyitdsi jog igénye beleirédik az Egyhdz 6nazonossigiba.

Pierre Manent e szdlat vette észre, amikor az eurdpai torténelem ivét és moz-
gatéit keresve egy helyzeti és egy strukeurdlis problémdt emlit. Mig az elsé egy
kezelhetd tény (az ecclesia a barbar betdrések miatti bomlds kovetkeztében olyan
tarsadalmi és politikai szervezéfunkcidkat ldtott el, melyek végiil kialakitortdk
a vildgi és a valldsi szférdk ,természetellenes vegyiilékét”), a mdsik megragad-
hatatlanabb, de nem kevésbé jelentds elem. Bdr az Egyhdz tevékenysége nem az
ideigvald, nem a vildgi, nem az uralkodé [imperator, rex, princeps] teriiletére ird-
nyul, mégis a beavatkozds felel8sségét veszi magdra, mivel az , iidvosség”, vagyis
a spiritudlis értelemben vett j6, aminek egyediili kozvetits eszkozeként defini-
dlja magdt — a dolog logikdja szerint — erre viszi.

»Mivel minden emberi cselekedet a j6 és a rossz alternativdja eléte all —
kivéve a ‘kozombosnek’ vett tetteket, amelyek kore igen fontos teoldgiai
és politikai vitdk tdrgya lesz majd, f6ként a reformdcié idején — az Egy-
haz ‘beleszoldsi kitelezettsége’ 1ényegében minden emberi cselekedetre ki-
terjed. S az emberi cselekedetek koziil legfontosabbak azok, amelyek a
legtobb kovetkezménnyel jarnak, a kormdnyzok cselekedetei.”*

A francia szerzd a helyzeti elemnél, a feuddlis szisztémdba vald beilleszke-
désnél, nagyobb jelentdséget tulajdonit e mdsodik hajtéerének. Ebbél vezeti le
— ahogy 6 ldtja — a plenitudo potestatis kovetelésé, illetve visszahatdsként a mo-
narchia mint 4j, laikus, a vdrosdllamnal és a birodalomnal életképesebb politi-
kai forma megerésodését.'” Mivel a reformpdpdk ,hatalmi torekvése” igyekezett
megfosztani az uralkodét a szakrdlis jellegtdl és megsziintetni az Egyhdz ird-

5 KATUS LASZLO: A kizépkor torténete, i. m. 318.
16 PIERRE MANENT: A liberdlis gondolat tirténete, i. m. 15. A d8lt betis kiemelés télem szdrmazik.
7 1. m. 13-20.

—50—



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

nyitdsiba valé beleszéldst (egyetemes viszonylatban a Dictatus Papae piispo-
kokre vonatkozé pontjai ezt hilen titkrozik), mds legitimdcids alap keresését
kényszeritette ki, ,,szinte megkdvetelte az dllam fogalmdnak feltaldldsic”.'®

Mindezzel pirhuzamosan az egyhdzjogiszok — a hangsilyozandé onallésdg
értelmében — a spiritudlis hatalmar a vildgi ellentéteként hatdrozedk meg. Ert-
hetben, ellenben a vildgi jog terminusait haszndlva a tekintély [auctoritas] gaz-
dag tartalmu fénév helyett egy politikai kategéria, a hatalom /potestas] fogalma
kertilt elétérbe, amely szorosan kotédik az uralomhoz [dominium]. Wiedenhofer
szerint az eljdrds kettds hangsulyeltoléddst okozott. Kiilsé vetiiletként ,,az egyhdzi
tekintélyt gyakorlatilag és elméletileg egyfajta magasabb rendti vildgi tekintéllyé
alakitottdk 4t”." Egyhdzon beliili leképezésként pedig megfigyelhetd a kozosség
struktdrdjinak dtalakuldsa: egy réteg, a hatalom-hordozé papsdg kiilonvéldsa és
e hatalom kiilonb6z6 mértéki birtokosai kozotti fesziiltség megjelenése (potestas
ordinis, potestas iurisdictionis, illetve a konciliarizmus eszménye). Az intézményi
valtozs kihatott a liturgidra: az invokdciék kozos ,mi”-je eltlint, elterjedt a ma-
ganmisék rendszere, a hivek passzivitdsba szorultak. Az egyhdzi élet klerikuss3,
jogdsziva és individualistavd valt.** Szent Agoston Isten vdrosinak fél(re)olvasata
miatt a ,,misztikdbdl politika lett”.?!

A teoretikus és gyakorlati dllamépités mellett e kor jellegzetessége a térsada-
lomfejlédés tendencidja: a jogi személynek szdmit autoném egyesiilések vi-
rigzisa. A szabadsdg légkorében €16 ,, koztes testiiletek”, a kommundk, rendek,
korpordcidk sajdt tisztségviselvel, miikodési szabdllyal, k6z6s vagyonnal ren-
delkeztek. Az uralkodénak késdbb, az abszolutizmus idején is figyelembe kel-
lett venni 8ket, hiszen alattvaléinak javarészét e kozvetitd testiiletek sokasdgdn
keresztiil érte el. Sashalmi Bodint idézi: ,Ha minden testiiletet és kozosséget
megsziintetnek, tonkreteszik magdt az dllamot és barbdr zsarnoksdgot csindl-
nak beléle.”** A kiilonboz8 szintli szervez8désekbdl, joghatdsigokbél allé 6sz-
szetett struktdrdban, melynek egyfeldl a teriiletiség, mdsfeldl a korporacidk ké-

18 SASHALMI ENDRE: A nyugat-eurdpai dllamfejlédés vizlata, i. m. 36.

9 SIEGFRIED WIEDENHOFER: Ekklézioldgia, i. m. 83.

20 SIEGFRIED WIEDENHOFER: Ekklézioldgia, i. m. 81.; PAUL TIHON: L'Eglise, i. m. 425-427.

2 Guy BEDOUELLE: Lbistoire de I’Eglise, i. m. 86. ,La Papauté s'est retranché derri¢re une
lecture partielle de la Cité de Dieu, l'identifiant abusivement avec I’Eglise visible, tandis que
le temporel était assimilé a la cité terreste, qui pour Augustain était la cité des réprouvés.”

22 SASHALMI ENDRE: A nyugat-eurdpai dllamfejlédés vzlata, i. m. 52. Egy mdsik tipoldgia sze-

rint ez a ,.korpordcidkbdl 41l dllam” kora (D. Gerhard).

—51—



Hantos-Varga Mdrta

pezik az tartSpillérét [societas civilis cum imperio], a francia forradalomig ,nincs
uniformizalt 4dllamhatalom”.??

E politikai-térsadalmi formdciéban van jelen ,koztes testiiletként” a maga
tdrsuldsaival és birtokaival az Egyhdz. Tudjuk, hogy a XX. szdzad kozepéig szi-
mos megnyilatkozdsban — hol az egyoldald dicséret hangjan, hol szerény kriti-
kdval — nosztalgidval idézik a rendi-, illetve a fiskdlis-katonai dllam kordt, bele-
értve utébbi altipusait, az abszolut- és az alkotmanyos monarchidt, elsésorban
az 1793-1801 kozotti szélséséges francia centralizdcids és homogenizicids to-

rekvések, késébbi altémdnk reakcidjaként.

A TIPUSOS FRANCIA FEJLODES

A kozépkori pdpasig fénykora utdn a laikus szféra tényleges aktusokkal bizonyi-
totta életerejét. A francia példa az 4ltaldnos tendencia titkre. A Konstanzi Zsinat
(1414-1418) konciliarista elveit* dtvevd bourges-i Pragmatica Sanctio (1438) te-
kinthetd az egyhdzi és a politikai gallikanizmus® gydkerének. Utébb a sziik szdz
évvel késébb X. Le6 pédpa és 1. Ferenc dltal megkotott bolognai konkorddtum
(1516) a Forradalomig (1790) érvényben maradé kompromisszum volt. Az ok-
irat mdr nem ismerte el a zsinat els6bbségét, ezzel szemben a piispokoket és az apa-
tokat nem a helyi kdptalanok vagy a konventek vilasztottdk: az uralkodé nevezte
ki 8ket. E metddust, az Egyhdz kiils6 irdnyitdsit, a ,fejedelmi f6episzkopdtus”
rendszerének kialakitdsdval a megreformdlt egyhdzak is dtvetcék.?

3 SASHALMI ENDRE: A nyugat-eurdpai dllamfejlédés vdzlata, i. m. 50-82.
2 A Sacrosancta dekrétum (1415. 4prilis 6.) kozéppontjdban a kivetkezd 4ll: az egész Egyhi-
zat képviseld egyetemes zsinat a hatalmdat Krisztustdl kapta: mindenki — a pdpa is — az egy-
ség, a hit és a reform kérdésében engedelmességgel tartozik neki.

»  E két irdnyzat nem keverhetd 6ssze. A politikai gallikanizmus a cezaropapizmusra emlé-
keztet: a vildgi hatalom szivesen beleszdl a valldsi szféra tigyeibe, az egyhdzi gallikanizmus
helyi, nemzeti szinten nagyobb 6ndllésdgot kovetel Rémdval szemben, s nem hétrdl meg az
uralkodéval szemben sem, ha az Egyhdz jogainak és szabadsigdnak védelme ezt koveteli.
XIX. szdzadi példa Henry Maret, illetve Felix Dupanloup piispokdk egymadssal ellentétes vé-
leménye a I1I. Napéleon rendszeréhez illeszkedd egyhdzi jelenléerdl.

%6 \WOLFGANG HUBER: Az Egyhdz korszakviltds idején. Tirsadalmi dtalakulds és az Egyhdz meg-

tjuldsa, Kélvin Kiad, Budapest, 2002, 90-94.

—52_



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

A rendi dllambdl kinévé ,organikus-nemzeti”, mds néven ,modern” vagy
Lfiskdlis-katonai” dllam?” lett a gallikanizmus igazi kdzege. Jellemzd vondsa az
orokségiil kapott legalizmus. A ,jog szentsége” hozzdjarult ahhoz, hogy tovibbra
is alapvetd fontossdgt maradt a hatalom igazoldsa. Az egyén mdr nem csupdn
alattvaléként, hanem magdntulajdonnal biré dllampolgarként volt szimon
tartva. ,Az dllam a jogon alapult és a jog érvényesitése volt a célja.”*® Az abszo-
lat monarchidban — melynek egyik teoretikusa a gallikdn Jacques-Bénigne
Bossuet (1627-1704) — az uralkodé sajit jogon, mds intézmény (rendek, pa-
pasdg) kototsége nélkiil hozhat torvényeket, s bar 6 maga a jog kozponti eleme,
mégsem kertilt a jogi gondolkodds keretein kiviilre. Déntése nem sérthette sem
az isteni jogot [lex divinaj, sem a természetjogot [lex naturales], sem az orszig
alaptorvényeit [leges fundamentales]. Az abszoltt hatalom eme korldtait a nem-
zeti, illetve dllami szuverenitds elméletének két kidolgozdja — Jean Bodin (1530—
1597) és Hugo Grotius (1583-1645) — sem tagadta. Grotius optikdjédban a leg-
f&bb hatalom cselekedetei nincsenek mds jognak oly médon aldvetve, hogy azt
mds emberi akarat dontése hatdstalanitani tudnd.?

Perreau-Saussine, mas szerzé6khoz hasonléan, nem habozik ,antiklerikalis-
nak” nevezni a gallikdn t6rekvéseket.”® Provokéld jelzé, hisz nagy alakjai Bossuet-
t6l kezdve a pdpai infallibilitds koriili vitdkban kittint Henry Maret-ig (1805—
1884) és Felix Dupanloup-ig (1802—1878) hitht piispokok voltak. Rdmutat
egy paradoxonra, arra, hogy ez az Egyhdzon beliili irinyzat az dllam és az Egy-
hdz harménidjan (s nem konfaziéjin) nyugvé rendszert®' tgy kezelte, melyben
a vildgi rend — az dllam — nem aldrendelt tarsulat [societas inferior]. Ezzel ossze-
fuggésben az isteni jogon uralkodd kirdlynak a spiritudlis hatalomtdl fiiggetlen

¥ SASHALMI ENDRE: A nyugat-eurdpai dllamfejlédés vdzlata, i. m. 83—149.

2 1. m. 85.

¥ Bodin ,egy dllam 4llandé és abszolit hatalmaként” irta le a szuverenitdst. RIGO ANETT —
JAKAB ANDRAS: Fiiggetlenség. Féhatalom. Allam, in Takdcs Péter (szerk.): Allamelmélet, Szent
Istvan Tdrsulat, Budapest, 2007, 144-148.

30 EMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, Cerf, Paris, 2011, 210-214.

31 Az osszeszervezddés néhdny aspekreusa: a felekezeti dllam léte (a politikai egység alapja a val-
ldsi egység, a polgdri és politikai jogok gyakorldsa is ehhez ftiz8dik); az dllam elismeri és td-
mogatja az egyhdzi torvényeket; az egyhdzi hatalomnak lehetdsége van a kényszeritésre, s
rendelkezik az oktatds-nevelés monopéliumdval, valamint szimos mentességgel; az dllam az
Egyhdzzal szemben messzemend jogokat tart fenn: ius reformandi, ius nominandi, ius

exclusivae; ius placeti, ius inspiciendi, ius appellationis.

—53_—



Hantos-Varga Mdrta

cselekvést tulajdonitott. Ezért lehetett — Perrau-Saussine tétele szerint — meg-
hatdrozé szerepe a laicitds kibontakozdsiban.

Az 1682-ben, a regdlia-vita kontextusiban kiadott négy gallikdn cikkely
(Declarationis Cleri Gallicani) koziil az els§ a francia klérusnak a vildgi-politi-
kai szférdra vonatkozé dlldsfoglaldsa volt. E passzust elfogaddsakor egység®” mu-
tatkozott, nem tgy, mint a tobbi, egyhdzi vonatkozdsi* szakasz esetében. Az
uralkodéi szuverenitds kozvetlen Istentdl eredeztetése, a ,nagyon keresztény ki-
raly” [Roi Trés-Chrétien] aktivitdsit jellemz6 teljes autondmia, s az egyhdzi ha-
talom mind kézvetlen, mind kézvetett befolydsdnak visszautasitdsa** nem mds,
mint a vildgi teljes elismerése.

»Az Egyhdz és az igaz vallds szilirdan és tokéletes médon dll fenn
[subsister] anélkiil, hogy az id8beni hatalomhoz kétédne. Az ideigtartd
hatalom és politikai kormdnyzat is tokéletes médon fennallhat és 1étez-
het [subsister et étre] az igaz Egyhdz és az igaz vallds nélkil”

— irta kés6bb Bossuet a deklardcié védelmében.?> Az allitds a kovetkezd: mind-
két intézmény [societas] a maga nemében tokéletes, vagyis 6Gnmagiban hordozza
azokat az eszkozoket, melyekkel sajat 1étéhez, mivoltdhoz kothetd céljit elérheti.
A politikai gallikanizmus az id6beni dolgokban a vildgi rendnek az egyhdzi hie-
rarchidtdl fiiggetlenitve teljes autonédmidt ad. Ebben az értelemben antiklerikdlis.
De megmarad a hagyomdnyos gondolkoddsi keretben, a keresztény filozéfia és te-
olégia rendszerében, s e szisztémadn beliil értékeli a laikus cselekvést. Az uralkodé
LIsten kormdnyzéja és f6ldi helytart6ja”, kirdlyi trénusa nem az embereknek,
hanem ,maginak Istennek trénusa”, személye szent, akire kezet emelni szentség-

32 René Pillorget a ,nagyfoku szervilitds” jeleit ldtja ebben. Ez nem zdrja ki Perreau-Saussine

torténelmi tdvlatd tézisét. GEORGES DUBY (szerk.): Franciaorszdg torténete, 1., Osiris Kiadd,
Budapest, 2005, 597-598.
3 A tobbi cikkely kijelenti a zsinat fels6bbségét a pdpdval szemben, kiemelik a jogszokdsok ere-

jét, s a gallikdn egyhdz szabadsdgjogait, valamint tagadjik a pdpai tévedhetetlenséget.
3 A kirdlyok és fejedelmek tehdt, Isten rendelése szerint, a vildgi dolgokban semmilyen egy-
h4zi hatalomnak nincsenek aldvetve, [...] nem valthaték le sem kozvetleniil, sem kozve-
tetten, alattvalikat nem lehet a hiiség és az engedelmesség aldl felmenteni.” HEINRICH
DENZINGER — PETER HONERMANN: Hitvalldsok és az Egyhdz Tanitdhivatalinak megnyilat-
kozdsai, i. m. 476.

35 EMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 212.

54—



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

torés.*® Bossuet a szuverén hatalom mégott nem a népakaratnak formdt adé em-
beri tdrvényhozdt, vagy szerzdésben dtruhdzott korldtlan jogot bird fels6bbséget
lat. Azzal, hogy a Politika a Szentivds szavai szerint cim(i munkdjiban® a tekintélyt
természetes mdédon eredezteti Istentdl, azt eloldotta teszi (2b-solutus) minden mds
hatalomtél. De nem korldtok nélkiilivé. Igaz, hogy a kirdlyokat ,,pusztin tisztitk
is megszenteli, mivel 6k az isteni felség megtestesit6i”,* ellenben e hatalom td-
madhatatlan szentségéhez szorosan kotédik annak atyai jellege: ,Isten helyét t6l-
tik be, aki az emberi nem igaz atyja. [...] A kirdlyi név megfelel az atyai névnek, a
josdg a kirdlyok legtermészetesebb tulajdonsdga.” A paterndlis vonds kihangsu-
lyozdsa antimachiavellista® éld. A fenség ,,abszoltt, de nem zsarnoki” kormdnyzdsa
a kozos jora irdnyul. Teljes hatalom nélkiil — érvel Bossuet — sem jét nem tehetne,
sem a politikai testben 1év6 rosszat nem tudnd hatékonyan elnyomni. Erkélcsi
és spiritudlis hatdrok szegélyezik cselekvését, melyet a jézan ész szintén korldtoz.
LA fejedelem megfeddheti magdt mikor felismeri, hogy rosszat cselekedett, de ha-
talma ellenében nem taldlhat gyégyirt, csakis sajét hatalmaban. Eppen ezért nagyon
kell 8rkédnie rendeletei felett.”*! Elszdmoldsi kotelezettsége — mai kifejezéssel — a
lelkiismeret férumdra tartozik. Egyediil Isten tekintélye 4ll felette.

A kortdrs Hobbes (1588-1679) a politikai intézményt az egyén jogaibdl veze-
ti le. A természetes dllapotukban egymdssal habortt vivo, korldtlan joggal rendel-
kez6 egyének a biztonsdg és a béke beldrtott sziikséglete miatt szerz6dést kotnek: a
jus in omnia dtruhdzdsa a hatalom forrdsa. Taldlé Manent 6sszefoglalésa: ,,Az ab-
szoltt hatalom nem Isten ‘képviselSje’, hanem az emberek ‘képviseldje’; ‘transz-
cendencidja’ nem Isten erejében gydkerezik, hanem az emberi gyengeségben.”*
Hobbes mar nem metafizikai, teolégia elvek mentén épiti fel gondolati rendszerée.®

3 JACQUES-BENIGNE BOSSUET: Politika a Szentirds szavai szerint, II1. kdnyv, L. cikk, in Kis
Gergely — Radé Balint — Sashalmi Endre: Abszolutizmus és isteni jogalap. Sziveggyiijtemény,
METEM, Budapest, 2006, 102.

7 Bossuet a dauphin nevel6jeként 1679-ben készitette el az elsd kéziratot, melyet tdbbszor dt-
dolgozott. A részletes kifejtés elStt egyetlen mondatban 8sszegez: a kirdly hatalma ,szent,
atyai, abszolut, az ész aldrendeltje”.

3% Kis GERGELY — RADO BALINT — SASHALMI ENDRE: Abszolutizmus és isteni jogalap, i. m. 103.

¥ Uo.106.

4 EMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 52.

#1 Kis GERGELY — RADO BALINT — SASHALMI ENDRE: Abszolutizmus és isteni jogalap, i. m. 109.

42 PIERRE MANENT: A liberdlis gondolat tirténete, i. m. 45. A szerzédéselméletek (Locke,
Rousseau) més kiindulépontrél foglalkoznak a szuverenitds forrdsdnak kérdésével.

4 JOHN GRAY: Liberalizmus, Tanulmdny Kiadé, Pécs, 1996, 26-35.

—55-—



Hantos-Varga Mdrta

A gallikdn elvek adottak, 4m a gyakorlat mdst mutatott mindkét oldalon.
A politikai és egyhdzi gallikanizmus hivei az ,,igaz Egyhdz és az igaz vallds” pozici-
6inak megtartdsa miatt sorakoztak a korona mogé, s a pdpasdggal szembeni tdvol-
sdgtartds miatt remélhették a protestdnsok szabad visszatérését az Egyhdz kebelébe.
A nantes-i ediktum visszavondsinak (1685) koriilményei (az ,,Gjonnan megtér-
tekkel” szembeni erészak) és kovetkezményei (a kivindorlds) egyértelmivé tették
a felekezeti dllam alapvetéen intolerdns voltdt. A pdpai f6ségtél eloldott kirdly
,Oszintén hitt az eretnekség hamarosan bekdvetkezd kiveszésében”,* a gallikdn klé-
rus pedig azzal, hogy azonositotta a nemzet identitdsat a katolicizmussal — melyet
egyébirdnt a kereszténység szinonimdjdnak tartott —, éppoly tiirelmetlennek mu-
tatkozott. Paradoxonnak tlinhet, hogy a XIX. szédzad elején az ultramontdn Joseph
de Maistre a gallikanizmusban a Forradalom elészelét vélte felfedezni. Az ellent-
mondds ldtszélagos, hiszen a Trén és az Oltdr szovetsége egybefonddott a ,nagyon
keresztény” és ,isteni jogon uralkodd” kirdly hatalmdnak a pdpai jurisdikciétdl
valé fiiggetlenitésével: Maistre szemében a szekularizdléddssal.®

A HATALOMROL ES ANNAK TARTALMAROL — A ,,FELREERTETT” KLASSZIKUS
EGYHAZI TANITAS

E ponton hasznosnak tinik egy kitéré. Erdemi és lényegi kérdés, hogy az Egy-
hdz hogyan definidlta az id6beni és a spiritudlis rend helyes viszonydt, s ehhez
kapcsoléddan mit tartott sajét jurisdikcids jogdrdl. Aldbb megvizsgdljuk, mit ne-
vezett 1931-ben Charles Journet alapos torténeti és teoldgiai dsszegzésében ha-
gyomdnyos tézisnek, a keresztény gondolkodds sodorvonaldnak, melynek szélsé
szegélyein két téves elmélet jelent meg: az Egyhdz politikai gydmkoddsa a vildgi
szféra folote (a hierokricia), illetve a keresztény szellemi univerzum keretei ko-
zott mozgd kormdnyzat teljes fiiggetlensége (a gallikanizmus, a felvildgosult ab-
szolutizmus, a laicizmus).

Kordbban ldttuk, hogy a XI. szdzadban elkezd6dé reformfolyamat sordn az
Egyhiz igen tudatosan lépett fel a Karoling-kor 6ta az eurdpai politikai szervezd-
déseket dtjdrd jelenség, a valldsi és a vildgi teriilet egybemosisa — és jelei, a ,,corpus
mysticum” jelentésvaltozésa, a ,,vex et sacerdos” cim alkalmazésa — ellen. A kdnon-
jogdszi munka eme eljrdssal szembefordulva a pdpasig jogainak megalapozdsdra

4 GEORGES DUBY (szerk.): Franciaorszdg torténete, 1. m. 618.
4 EMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 213.

~56—



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

irdnyult, ennek értelmében a vildgi uralkodé kiilon hatdskérét is definialni kellett.
Humbertus kardindlis (1000/1015-1061) egyértelmsitette, hogy az Egyhdzban
minden tekintély forrdsa a pdpa, a ,hercegek hatalma” a vildgi szféra spiritudlis te-
rilletet érintd kérdéseiben ennek aldvetett. VII. Gergely papa egyik utdda, I11. Sdn-
dor (1159-1181) a kiralyi hatalmat nem csupdn az Egyhdz szolgdlataban 4ll6 esz-
koznek, hanem sajat miikodési tertilettel biré uralomnak tekintette. III. Ince
mestere, Pisai Huggucio 1190 koriil pedig arrdl beszélt, hogy az instittcié tekin-
tetében egyik hatalom sem fiigg a mdsikedl. A tradicié eme vonaldt a XIII. szd-
zadban Aquindi Tamds foglalta szabatos rendszerbe. A XVI. szdzadban az Ujvilég
felfedezésével és a Reformdcié szinre [épésével 0j kihivdsok elé keriil§ Egyhdzban
a salamancai iskola teolégusai, valamint Tomasso de Vio biboros (1469-1534) a
szisztematizalt tamdsi elveket 6nndn korukra értelmezték, ahogy a modernitéssal
elédeinél konstruktivabb kapcsolatot keresd XIII. Le6 papa politikai enciklikdiban
is vildgos nyomait ldtjuk a ,hagyomdnyos tézisnek”. Nem véletlen, hogy a tamdsi
filozéfia és teoldgia kotelezdvé tételével® kivnta egységes és versenyképes intel-
lektudlis armatdrdra alapozni az Egyhdz vilaszdt. Végiil a szétvalasztds és a laikus
dllam korszakdban, a XX. szdzad elsd felében is ez a rendszer adja a cselekvés alap-
jat: a kérdés ez esetben az alkalmazds mdédja lesz, valamint az, hogy id8szerti-e
egyéltalin az Egyhdz fellépése és jogainak kifejezése. ,,Egy érzékeny és autonémi-
djat irigyen 6rz6 viligban, mely mindig kész a papsig tdlkapdsait ldtni mindenben,
az Egyhdz gyakorta inkdbb lemond legautentikusabb jogairdl azért, hogy meg-
sziintesse a félreértések rdes okait.”" Az Gj ldtészogben a keresztény politika szé-
lesebb jelentést kapott (Katolikus Akcié), melyet az e jelz8t hasznalé pértok poli-
tikdja messze nem merithetett ki.

Mi tehdt az a véltozatlan mag, melyet a tamdsi gondolatok osszefogtak, s
melyet a késébbiek sajit korukra alkalmaztak?*®

Az dllam isteni eredetd, egyben természetszer( szervezet. Isteni eredet(i, mivel
az Isten (mint causa prima) dltal alkotott, és az 616k térvény [lex aeterna] dltal
létbentartott mindenség része.”? Az dllam ugyanekkor , természetszert”, mert kii-
16nb6z6 képességekkel felruhdzott, az értelmes természet adottsdga révén egy-
misra taldlé, a tdrsadalmi egyiittmiikodésben célokat kdvetd erkolesi 1ények ko-

4 Aeterni Patris enciklika; 1879. augusztus 4.

7 CHARLES JOURNET: La juridiction de U'Eglise sur la Cité, i. m. 217-218.
% Uo. 17-87.; PAKSY MATE — TATTAY SZILARD — TAKACS PETER: A keresztény politikai bol-
cselet f&bb jellemz6i, in Takdcs Péter (szerk.): Allamelmélet, i. m. 62-79.

4 Ezért magdt az dllamhatalmat is isteni eredet(inek tekintik.

—57—



Hantos-Varga Mdrta

z0ssége — igy az id6beni és a természetes rendhez hiven els6dleges és kozvetlen célja
a foldi boldogulds el8segitése, az anyagi és erkolcsi javak biztositdsa. Sajdr rendjé-
ben tokéletes és autoném tdrsulds, ezért nincs folotte egyéb szuverén hatalom,
jollehet az eltérd természeti eréforrdsok, civilizdcids fok, presztizs miatt a nemze-
tek kozotti egyenlStlenség tapasztalati valdsig. Mivel természete szerint minden
dllami képz6dmény egyenld, ebbdl fakaddan egyikéjiik szuverenitdsa sem lehet
egyetemes vagy abszoltit.”® Egytittélésre és egytittmiikodésre hivatottak (ez vals-
sult meg a Respublica Christiana eszméjében). Az dllam 6ncélt sem lehet, belsd
rendjében polgarai javidt és a kozjot kell szolgilnia. A természetesnek vett hie-
rarchikus tdrsadalomban a sokféleség egységének zdloga nem mds, mint a részek
(dllampolgdrok) célra irdnyuldsa, az egyéni jé, a kozjé, s a legtébb jé (Isten) ko-
vetése, ezen tdl az egymdshoz valé helyes viszonyulds. Az értékek konfliktusa ese-
tén a harmoénia szavatoldsa érdekében a kozj6 élvez elsébbséget, ami az igazsd-
gossdg mindenkire kotelezd erénye miatt nem jelenti az egyén elsorvasztdsdt.

Az egyéni j6 és a legfébb j6 emlitése jelzi, hogy az dllamelmélethez szorosan
kapcsolédnak az antropolégiai vonatkozdsok. A természete szerint autoném
dllam polgdranak (az emberi személynek) jogosultsdg nélkiil (nem kiérdemel-
hetéen) és minden gyengesége (az dteredd biin) ellenére megadatik az Istennel
val6 személyes kapcsolat lehetésége. Ezt az egyén két ton fedezheti fel: értelme
révén, valamint a kinyilatkoztatds dlcal. A tamdsi rendszer a riciée’! és a rendet
— mint rendez8dést, valami felé irdnyuldst — helyezi f6kuszba: az ember célokat
kit(iz8 és kovetd 1ény. Cselekedetei mindig vdgyanak targydra, valamilyen jéra
irdnyulnak; e vigyak és az annak megfeleld javak hierarchikus rendet képez-
nek. Az emberben természetes vagy [desiderium naturale] él a legfbb j6, Isten
ldtdsa utdn, igy végsd célja, egyben legalapvetdbb vigya a visio beatifica formd-
jiban megval6sulé 6rok tidvosség, melyrél a kinyilatkoztatds révén tud.

A hierarchizlt javak és célok rendszerében az egyén tehdt ,foldi” céljai mel-
lett ,természetfeletti” célt is kdvet, melyet a kegyelem [gratia] révén tud elérni.
Isten, aki immanens mdsodlagos okokon keresztiil is miikodteti a vildgot, te-
remtményét, a természete szerint tdrsadalmi lényt, a Krisztus dltal alapitott (ezért
isteni jog) Egyhdznak adott kegyelemkozvetité eszkozokon keresztiil vezeti az
tidvosségre. A megkeresztelt igy két tdrsasdgnak tagja: az id8beni/vildgi, vagyis
természetes célhoz juttatd societas civilisnek (Aquindi Tamds inkabb a provincia

A totdlis rendszerek ennek okdn elfogadhatatlanok.

St A ratio (az értelem) a szellem egyik miikodési médja. Nem azonos az ésszel (a beldté szel-

lemmel), hanem a fokrél-fokrdl el8rehaladé (diszkurziv) szellemet jeloli.

—58—



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

és regnum szavakat kedveli), valamint az 6rok/spiritudlis, vagyis természetfolotti
céle kozvetitd Egyhdznak. A két cél alapvetd kiilonbsége miatt a két szféra is el-
hatdrolédik. Az el8bbi a ,spiritudlis dolgokat” érinté kérdésekben az utébbi ald
rendel8dik (Journet fogalmazasdban: distinct et ordonné).

AXIIL szézad végére kialakult a keresztény politika szilird elméleti viza, mely
korunkig érvénnyel birt. Alapja egy kardindlis mondat: ,,Az isteni jog, mely a ke-
gyelembdl forrésozik, nem rombolja le az emberi jogot, mely a természetes ész-
b6l szdrmazik.” Az ,isteni jog” Egyhdz eltér a kiilonb6z6 formdt felvevé emberi
tarsuldsoktdl (birodalom, vdrosillam, monarchia), s miutdn az emberi élet ter-
mészetfolotti célhoz rendelédik, spiritudlis hatalom hordozéja.>* Ezzel egyiitt
minden id8beni formdci6 is sajdt értékkel és mikodési teriilettel [res civiles/ ren-
delkezik, amelyben az Egyhdz semmiféle jurisdikcids jogot nem igényelhet.

Kizirdlag a logikai rendszeren beliil maradva mi okozza mégis a két hatalom
[regnum et sacerdotium] Ssszetitkozésée? A spiritudlis teriilet [res spirituales] meg-
hatdrozésa és osztdlyozdsa. A természetébdl fakaddan és rendszeresen e korbe tar-
toz6 esetek (pdpavilasztds, egyhdzmegye hatdrai, templomok hasznilata) mel-
lett léteznek részlegesen ide sorolanddk, melyek egyszerre tartoznak az Egyhdzra
és az dllamra. Késdbbi néven® ezek lettek a ,kozos tigyek” [mixtae causae], Ggy-
mint a hdzassdg vagy az oktatds. De taldlunk egy igen kényes pontot is: vannak
olyan ,dolgok” (t6rvényhozasi aktusok), melyek a koriilmények folytdn, min-
tegy alkalmilag és kivételesen keriilnek teljes jurisdikciés hatalom ald. E helyze-
tek rendszerint a vildgi szférdhoz tartoznak, ellenben egy adott kontextusban a
Jlelkek természetfolotti java” miatt erkdlesi sziikségesség dllhat eld.* A kozépkori
homogén civilizdciéban, amikor egyetlen igazoddsi pontként keresztény alap-
elvek nyomdn szervezték a politikdt és a tdrsadalmat, ennek tipikus esete azon
uralkoddk letétele, akik ezt az értékrendet stilyosan veszélyeztették. Ezzel egyiitt

52 A természetfolotti jelolésére eredetileg a supranaturales sz6t haszndledk, ami erésen sugallta

a hierarchizéltsigot, az aldrendeldés helyett az aldvetést. A teolégiai vitdk sordn megjelend
supernaturales sz6 sokkal szerencsésebb: a tamdsi gondolatot adja vissza. A kegyelem mint-
egy dtjdrja a természetet, felemeli, tokéletesiti.
3 A terminus el6szor XII1. Le6 Immortale Dei (1885) enciklikdjéban tlint fol egy mdr régéta
tapasztalt tény megnevezésére.
> Etl'on appelle choses spirituelles par accident, par occasion, par exception, les choses qui, étant
régulierement et de leur nature temporelles, deviennent spirituelles exceptionnellement dans
certaines circonstances concrétes ol elles entrent en connexion moralement nécessaire avec le

bien surnaturel des 4mes.” CHARLES JOURNET: La juridiction de I'Eglise sur la Cité, i. m. 31.

—59_



Hantos-Varga Mdrta

se felejtsiik, hogy a fentebbiek értelmében mdr Aquindi Tamds is megemliti,
hogy érvényes a hitetlen uralkodé (pogany ékori csdszdrok) legitim hatalma, hi-
szen az 4llam a természetes észbdl szdrmazd, emberi jogon alapuld, természet-
szer(i intézmény, amelyben a hatalom isteni eredetdi. Az Gjkor kezdetén (kdz)is-
mert teolégusok mélyitik el a régi gondolatokat.

A nagy foldrajzi felfedezések hajnala el6tt, a XV. szdzad kézepén Tomasso de
Turrecremata OP (1388-1468) Summa de Ecclesia (1461) cim( konyve két teo-
retikus szélsségre reagdl. Nem helyesli azok alldspontjdt, akik semmiféle egyhazi
beleszdlést sem engednek a vildgi tigyekbe, de azokét sem, akik a fejedelmi hatal-
mat a papdtdl szirmaztatjdk. A via media Gtjén jérva dllitja, hogy ,.els6bbsége révén
Réma piispoke az idébenvalé f6l6tt az egész keresztény viligon valamiféle [aliquam]
jurisdikciéval rendelkezik,” annyival, amennyi ahhoz elégséges, hogy a hivek és az
Egyhdz lelki javdt és sziikségleteit biztositsa, és a blinosoket kiigazitsa”. 1. Miklds
papdra hivatkozva megerdsiti, hogy a pdpa ,,nem kirdlya vagy csdszdra a foldnek”,
a vildgi hatalom a pdpasdg sziiletése el6tt is torvényesen létezett. Az egyhdztd
jurisdikcidja nem kozvetlen és nem teljes (mint a spiritudlis szférdban), igy koz-
belépése nem lehet rendszeres [regulariter]. Intervencidja bar sajit jogu, de ,ex
consequenti” torténik, ha a keresztény nép békéje és a hivek tidvosségre vezetése ki-
vdnja.”® A kés6bbi teolégusok élldspontjival sszevetve sajitos, hogy szerinte az
egyhdzi biintetés (exkommunikacié) kiszabdsdn tdl nem csupdn eretnekség,
skizma, sulyos biintett esetében tehet le uralkoddkat, hanem a kozjé elhanyago-
ldsa miatt is. Két emberoltével késébb Tomasso de Vio Cajetan biboros a tamadsi
Secunda Secundae kommentdrjdban (1522) szintén azt dllitja, hogy a pdpanak nincs
kozvetlen hatdskore az ideigvalé felett, ellenben abban az esetben — és csakis akkor
— érvényesiil Krisztus helytart6jdnak fens6bb hatalma, ha az adott kérdés a spiri-
tudlis tertilethez rendelhetd [in ordine ad spiritualia].”” A salamancai iskola hires
mestere, Francisco De Vittoria OP (1483—1546) De Indis (1532) cim{i m{ivében
hasonlé gondolati ivben mozog. A hdttér az indidnok feletti joghatdsdg proble-
matikdja. Kijelenti, hogy a pdpa ,,nem vildgi és idébeni ura a foldnek”,’® nincs ha-
talma sem az indidnok, sem a hitetlenek felett. Viszont amennyiben a lelki javak
adminisztraldsihoz sziikséges és nélkiilozhetetlen, jurisdikcidja kiterjed az idbeni

% ,Quod romanus pontifex, jure principatus sui, habeat jurisdicionem aliquam in temporalibus

in toto orbe christiano.” CHARLES JOURNET: La juridiction de I'Eglise sur la Cité, i. m. 147.
6 Uo. 148.
7 Uo. 92.

58 Papa non est dominus civilis aut temporalis totius orbis.” Uo. 151.

- 60—



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

szférara.”” Hatdlytalanithatja azokat a torvényeket, melyek ,,a bint tdplaljak”, ha-
bord esetén birdskodhat, uralkodék felett itélkezhet — de a keresztény kozosségen
beliil. A Tridenti Zsinat egyik teolégusinak, Domingo de Sotonak (1494-1560)
témdnkkal kapcsolatos tételei 1556-ban lattak napvildgot a Commentarium in
quartum librum sententiarum cimet visel§ konyvében. Feliitése emlékeztet a
gelasiusi tanra: az egyhdzi és a vildgi hatalom két kiilén hatalom. A folytatds a ko-
zépkorra mdr kiforrott szemlélet: az el6bbi felsébb, meghaladja a vilagit /potestas
spiritualis praestantior est civili], de ez semmiképp sem jelenti azt, hogy a papa az
egész f6ld és minden vildgi dolog uralkoddja [dominus/.®° Nem feje a foldi 4lla-
moknak, nem institudl kirdlyokat. Azonban ,,a hit kdrosoddsa és a vallds alddsdsa”
kivélthatja fellépését. Ilyenkor a testvéri korrekcién tdlmenden joga van ,koaktiv
itéletet” hozni. Ha a fejedelem zsarnokka vélik, de ennek nincs kihatdsa a hit kér-
déseire, nem a pdpa, hanem politikai kozosség joga eljarni.®!

Osszegezve a hagyomdnyos tanitist: a pipa (mint egyhdzf8) egyetlen, spiritud-
lis hatalmar birtokol. Jurisdikcids jogdt azon dolgok felett gyakorolja, melyek eleve,
természetiik szerint a lelki szféra részei. A vildgi rend lényegileg szuverén. Abban
az esetben azonban, amikor a politikai cselekvés (a torvényhozds) a tdrsadalomra
nézve, vagyis a ,lelkek java” szempontjdbdl kdros, az 5nmagukban idébeni/vildgi
dolgok elveszitik 6nallosdgukat, a spiritudlis szféra kozbeléphet. A papa (az Egyhaz)
nemcsak ajinldsokat, megolddsi médokat javasolhat (a keresztény uralkodénak,
vagy a tobbségében keresztény polgdroknak), hanem parancsolhat is. Pontatlan
elnevezéssel ez a ,potestas indirecta”, mely a XV1. szdzad utdn terjedt el. A teoldgiai
nitansz nem mellékes. A kifejezés azt sugallta, mintha két hatalom /potestas/ lenne
az Egyhdz kezében. Ezért alkalmasint adott a cstszdsveszély a hierokrdcia felé,
amely feltaldlt teoldgiai terminus nélkiil is megjelent VIII. Bonifdc papa kordban.
A Lutherrel vitdzé de Vio Cajetan még egészen vildgosan fogalmazott : a pdpa koz-
vetlen mddon gyakorolja hatalmdt a spiritudlis teriiletet érint§ kérdésekben, s koz-
vetett mddon (ugyanazt a hatalmat) a vildgi dolgok felett, abban az esetben, ha
azok (a dolog jellegébdl adéddan) a spiritudlishoz rendelédnének.®

59 Papa habet potestatem temporalem in ordine ad spiritualia.” Uo.

% Uo. 154.

1 Uo. 153-158. A , koaktiv” jelzd VIII. Bonifidc dokumentumaiban is el6keriil.
62 A tomizmusra épiil8 kategorizdlds a ,,természetébdl adéddan”, a ,részlegesen” és a , kivéte-
lesen” a spiritudlishoz rendel8dd dolgok (7es) mellett emlit egy utolsé alcsoportot: a ,két-
ségesen” e tdrgyhoz tartozd eseteket. Az elsé hdrom esetében az Egyhdz eléirhat valamit, a

negyedik kategéria kapesdn csak tandcsot adhat.

_61—



Hantos-Varga Mdrta

Mi kovetkezik ebbdl? Az dllam és az Egyhdz helyes viszonya — e nézet alap-
jan — a két teriilet kiilondlldsa és egytitemiikodése. Az elvalasztds [séparation], az
osszemosds [fusion], illetve az ald- és folérendelddés (hierokrdcia vagy cezaro-
papizmus) nem természetes jelenség.

A HERMENEUTIKA GYAKORLATI TETJE

A szdraz teoldgiai eszmefuttatdsok gyakorlati vetiilete azonnal izgalmassd vilik,
amint egyfeldl a laicizdléd6 édllamra gondolunk, melyben a nem feltétlen
laicizalt tirsadalmat részben keresztény partok képviselik, mdsfelél ha — a kort
sziikitve — magunk elé idézziik a két vildghdbora kozotti , keresztény-nemzeti”
Magyarorszag politikai-tdrsadalmi szerkezetét és neobarokk vildgdt, s abban he-
lyezziik el a ,spiritudlis szféra” mozgdsterét és a kozjo irdnti felel8sségée. 1923-
ban Schiitz Antal (1880-1953) Dogmatika cimii konyvében — melyet tobb ge-
nerdcié alapmiként forgatott — az Egyhdzrdl sz6l6 részben a szerzd a két
»tokéletes tarsasdg” kapcsolatdnak kiilon alfejezetet szentelt. Ennek tartalmdt,
mint a hivatalos 4lldspont titkrét, feltételezhetden a katolikus politikusok tobb-
sége igyekezett magdévd tenni.

,Az Allam al4 van rendelve az Egyhdznak nem kozvetleniil, nem egyenest
és mivoltdndl fogva, hisz mint tokéletes tdrsasignak megvan az 6ndll6
lét- és tevékenységkore, hanem az Allam rendeltetése és célja ald van ren-
delve a természetfolotti élet- és létrendnek, melyet az Egyhdz képvisel is-
teni megbizdsbdl, és igy a célok rangfokozata szerint vagyis oldallagosan
(indirecte) az 4llam al4 van rendelve az Egyhdznak.”®

Schiitz lentebb mindhdrom lehetséges reldciét is megemliti /potestas in
temporalia directa, indirecta, directival, de hosszabban a liberalizmus 4llispont-
javal foglalkozik. A ,teljes elkiiloniilés” szerinte elvetendd, tobbek kozote azére,
mert mindaz, amire az dllam jogositvinya szdl, ,egyrészt dtmeneti, mdsrészt mint
tt és eszkoz ald van rendelve a természetfolotti végeélnak, melyre az Egyhdz
vezet”.* Az érvelésben mdr az ,oldallagos hatalom” kifejezést haszndlja, mely

6 SCHUTZ ANTAL: Dogmatika. A katholikus hitigazsigok rendszere, Pax Kiadé, Esztergom,
2008, 141. Reprint kiadds. A d8lt bet(is kiemelés t6lem szdrmazik.
% Uo.

_62—



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

Bellarmino biboros (1542-1621) révén keriilt az egyhdzi szakzsargonba. Charles
Journet nem véletlenill figyelmeztetett e kifejezés ambivalens értelmezésére.

»Az Egyhdz ezen hatalma oldallagos, vagyis az Egyhdz a dolgok rendes
menetében az ideigvalé javak f6lotti rendelkezést mindenestiil az dllam
kezében hagyja, de ha ellentétbe jutnak az Egyhdz céljival, vagy annak
biztositasdra sziikségessé valnak, joga van a megfelel6 médon rendelkezni
foloteiik.”®

E mondat — 6nmagdban — kétféle hatalom birtokldsdt sugallja (ahogy az
Unam sanctam bulla jelezte), hiszen a vildgi javak igazgatdsa nem az dllamé,
hanem csupdn az ,,6 kezében van hagyva”.

Taldn nem tdlzds, hogy ezek a szubitilis részletek igen fontosak. A fellépést, a
keresztény politizdl4s attitiidjét a hangsuly ide- vagy odahelyezése megvaltoztatja.
S ami ugyanilyen lényeges, kihatdssal van arra az eszkoztdrra, mely a keresztény
éreékrend dtaddsdt hivatott szolgdlni. Egészen leegyszer(isitve: nem mindegy, hogy
az egyhazi vezetés els6dlegesen az dllamhatalom részeként szereplé klérus tekin-
télyére alapozva,*® esetleg egy-egy keresztény pdrt hatalmi tényezévé valdséval,
tehdt feliilrdl, a politikai intézményrendszer Gtjin kivinja-e eljuttatni a népet a ter-
mészetfolotti végeélhoz (a politikai cselekvést csak ezekre a csatorndkra korla-
tozza), avagy a koncepcié szdmol a laikus mozgalmak [étével és cselekvésével, a
societas civilis alulrdl val6 szervezésével. Schiitz idedlis esetnek azt tartja, amikor
,az dllamhatalom nem jir az Egyhdz ellenére, s6t [...] kezére jir a torvényhozas-
ban és intézkedéseiben az Egyhdz torvényeire és érdekeire kifejezett tekintettel
van”.”” Almdsy J6zsef a magyar torténelem kiilonosen nehéz id8szakdban vissza-
téréen birdlta sajat kordt. 1942-ben egy olyan mili6ben, amely ,kozel negyed-
szézada hirdeti magdrél szerénynek és aldzatosnak éppen nem mondhaté médon,
hogy keresztény”,*® s amelyben ,egyetlen jelszoként jelent meg a kereszténység, il-
letve a keresztény nemzeti politika, bar a kereszténység a legkevésbé alkalmas arra,
hogy politikai jelszové legyen”,® nem értett egyet az eszme képviseletének méd-

¢ Uo.
6 A papsdg hivatal jogdn a fels6hdzban iilve vagy vdlasztdsok utdn a képvisel6hdzban szere-
pelve, valamint virilisként volt az dllamhatalom része.

7 SCHUTZ ANTAL: Dogmatika, i. m. 141.

68 ALMASY JOZSEF: A Tizparancsolat a kizéletben, Arkadia Kényvkiadd, Budapest, 1942, 197.

® 1.m. 141.

63—



Hantos-Varga Mdrta

javal. Nélkiilozhetetlennek tartja a keresztény értékeknek a kozéletben valé érvé-
nyesiilését, de teljesen elutasitja a politika akkori dltaldnos irdnyultsdgit.

Az Egyhdz 6nmeghatdrozdsinak cseppet sem indifferens voltdt (tdrsadalmi
jelenlétének tétjét) mutatja egyébirdnt Schiitz mély spiritudlis tartalmu egyhdz-
definici6ja is. Ugyanazon miiben a hivatalos katekizmusok intézménykozpontd
meghatdrozdsa helyett mast emel ki: az Egyhdz ,viligtorténetileg megszervezett
és megvaldsitott, Istenbe gySkerezd, véglegesiilt emberszeretet — tabernaculum
Dei cum hominibus”.”° Az indul6 neokatolikus irodalmi periodika, a Vigilia szer-
kesztésége nem véletleniil kérte fel 6t a , programcikk” megirdsdra.”

Journet a vildgi és a spiritudlis rend kapcsolédasi pontjdnak modernkori al-
kalmi esetei kozé sorolja XIII. Leé fellépését, aki az Egyhdz és az dllam szétvd-
lasztdsa elStti id8szakban, a napdleoni konkorddtum érvényessége mellett a
kozj6 érdekében nemcsak javasolja, hanem eldirja a hivé francidknak a I1I. Koz-
tdrsasdg rendszerének elfogaddsdt.”* A politikai enciklikdk aldbb keriilnek széba.

A szekularizdlédds, illetve a szekularizmus jelensége mellett a XX. szdzad els§
harmaddban mind a szentszéki, mind a lokdlis katolikus fellépést az eurdpai
politikdt egyre inkdbb alakité totdlis dllam kiilonféle tipusai is préba elé 4lli-
tottdk.”” Konklaziéként allithatd, hogy minél precizebb és egyértelmiibb egy de-
finici6, annal nehezebb azt a gyakorlatban elferditeni, s annal konnyebb eszmei,
filozéfiai, teoldgiai tartalmat tovébbfejleszteni. Az eddigiekbél vildgos, hogy az
1682. évi gallikdn cikkelyek és Bossuet érvrendszere nem illik e keretbe. Az ak-
cidentalisan és részlegesen egyhdzi jurisdikcié ald esd vildgi hatalmat teljesen
kivonta a spiritudlis hatékorbdl. De Maistre kivalé érzékkel ldtta ezt meg.

7% SCHUTZ ANTAL: Dogmatika, i. m. 136.

"\ Vigilia, 1935. 1. szdm, 3-5.

72 CHARLES JOURNET: La juridiction de I'Eglise sur la Cité, i. m. 216.
7> A katolikus lakossdg valldsgyakorlatdnak biztositdsa érdekében a Szentszék 1924 juniusa és
1927 decembere kozott Pacelli nuncius vezetésével titkos tdrgyaldsokat folytatott Berlinben
a szovjet kormdnnyal egy modus vivendi kotésének szandékdval. Pdr évvel késdbb, 1929-ben
megkdtik a Laterdni Egyezményt (szerz8dés és konkorddtum) Olaszorszdggal, utébb 1933-
ban pedig egy konkorddtumot a Harmadik Birodalommal. XI. Piusz pdpa Mit brennender
Sorge (1937. mircius 14.), Divini Redemptoris (1937. mércius 19.) cim( enciklikdi a nd-
cizmussal, valamint a kommunizmussal kapcsolatban foglalnak 4lldst. Igen jelentdsek XII.
Piusz pdpa 1942. és 1944. évi kardcsonyi rddidiizenetei és a Szent Officium 1949. julius 1-i

tiltd rendelkezése a kommunistdkkal vald egyiicemikodésrdl.

— 64—



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

A POLGARI FORRADALMAK ES A LAICIZALODAS HATASAI

A XVIIL. szézad végére a szuverenitdsnak, a hatalom forrdsinak és hatésugari-
nak Marsilius, Hobbes, Locke, Montesquieu, Rousseau munkdssdga hatdsira
kialakult liberdlis szemlélete semmilyen mértékben sem szdmolt sem az Egy-
hézzal, sem annak tanitdsdval.”* Egy mdsik vonalon a reforméci6 kovetdi, kezdve
Luther Marton (1483-1546) A vildgi felséségrél (1523) cimli miivével, szintén
kidolgoztik az dllami és az egyhdzi hatalomra és az egyhdzszervezésre vonat-
kozé tételeiket.”” Katolikus részr8l majd folytatdlagosan a ,szakaddrok” sze-
mére vetik, hogy a hit dltali megigazulds tana azzal, hogy teljesen elkiilonitette
a vallds kifejezésformdinak ldthat6 és lithatatlan elemeit, mintegy sziikséges-
nek allitotta be a vildgi és a spiritudlis rend szétvalasztdsdt, s ezzel el8segitette a
vallds magdnszféraba rendelését.

A francia forradalom nyomadn az arisztokratikus jelleg(i felekezeti dllamokban
—a modern, ,katonai-fiskdlis” dllam kiilénféle tipusaiban — a XIX. szdzad folya-
mdn mds idépontokban és kiilonbozé mértékben, de alapjaiban rendiiltek meg
az Egyhadz szildrd pozici6i. Az Ancien Régime mintadllaméban, Franciaorszdgban,
nem a feuddlis el6jogok megsziintetésének aktusa, hanem a papsig polgdri al-
kotmanydnak bevezetése (1790) vélt vizvalasztévd. A folyamat logikdja kérlelhe-
tetlennek tlint: mig kordbban a politikai akarat hordozéja egy sziik bazisu réteg
volt, melyben a papsdg csoportja politikai és tarsadalmi feladattal oveztetett fel,
az 1789-et kovetd esztendSkben az dllam egy politizaldsba bevont tdrsadalom fe-
lett gyakorolt hatalmat. A képviseleti demokrdcidban nem ldtszott sziikségesnek
semmiféle kdzvetitd csoport (tobbek kozott az Egyhdz) léte. Az egalitarizmus ma-
gaban foglalta az individuum és az dllam kozott zajlé kozvetlen dialégust.

Az iddbeni és a lelki szféra kolesonds elényoket biztosité egymdshoz rendeld-
désének szisztémdjit a népszuverenitds (EPJNY 3. cikkely) és a valldsszabadsig
(EPJNY 10. cikkely) liberdlis elvei dtforméltdk. A papsdg polgdri alkotmdanya’® és
az arra kimondandé eskiik (1790, 1792, 1795, 1797) kotelezettsége a gallikaniz-

74 JOHN GRAY: Liberalizmus, i. m. 36—46.; PIERRE MANENT: A liberdlis gondolat tirténete, i. m.
33-101.; RIGO ANETT — JAKAB ANDRAS: Fiiggetlenség. Féhatalom. Allam, in Tak4cs Péter
(szerk.): Allamelmélet, i. m. 144—148., TAKACS PETER: Allam. Megéllapodds. Jogszeriiség,
in Takdcs Péter (szerk.): Allamelmélet, i. m. 171-189.

75> PAKSY MATE — TATTAY SZILARD — TAKACS PETER: A keresztény politikai bslcselet f6bb jel-
lemzéi, in Takécs Péter (szerk.): Allamelmélet, i. m. 81-92.

76 http://www.assemblee-nationale.fr/histoire/eglise-etat/constitution-civile-clerge/page63.asp

— 65—



Hantos-Varga Mdrta

mus hagyomanydt kovetd, ellenben az 0rddbdl funkciondriussd degradalt papsig —
és a karolikus lakossdg — nagyobb részét elforditottdk a Forradalomtdl. Amikor a
polgéri adminisztracié strukedrdje és eszkozeit az dllam az Egyhdzra alkalmazta,
a klérust az dllampolgdrok — teljes és felekezettd] fliggetlen — kozdssége [électeurs
du canton, lletve lassemblée de département] mintegy politikai joggyakorlds értel-
mében vélasztotta. E dontés, beleértve az dtrajzolt egyhdzmegyei hatdrokat, az Egy-
haz belsé alkotmdnydnak, igy lényegének felszdmoldsdt jelentette. A papsag alkot-
ményit elutasitok tild6zése ellentmondott a valldsszabadsig elvének. A demokracia
ilyetén logikdja a liberalizmus elve ellen fordult. A kirdlyok ,isteni jogdt” felvaltd
népszuverenitds nem ismerte el hatalmdnak valaming transzcendens fennhatésdg
dleali erkolesi korldtozdsdt. A valldsi intolerancidt — amely mogott az a meggy$zd-
dés hizddott, hogy a kinyilatkoztatott igazsdggal szemben ,,a tévedésnek nem lehet
joga” — az ij berendezkedés politikai tiirelmetlensége valtotta fel.”” Jean-Etienne
Portalis’ (1746-1807) a bizarr helyzet szlikszavt birdlatdt adja: ,Ha egy Egyha-
zat bevett valldsfelekezetté nyilvanitunk, egész dogmarendszerével és kormdnyza-
téval kell elfogadnunk.”” Frangois Furet a gallikanizmus tilz6 készségességére is
utalva jelenti ki: ,,A valldsi tényezd azonnal politikai probléméva alakult, abban a
mértékben, ahogy elészor az abszolit monarchia, majd a forradalom az dllamnak
aldrendelt testiiletté tette a Katolikus Egyhdzat.”®

A forradalom el6tt mind az abszolutista, mind a hatalommegosztdson alapul6
politikai rendszerekben a ,,j6 kormdnyzis” eszméje egyet jelentett az alattvalok
életének szinte mindenre kiterjed szabalyozasdval. De a ,koztes testiiletek” sz-
szetett hdlézatdn nyugvé tdrsadalmat az dllamhatalom nem homogenizilta. Most
a szélséséges centralizdcié jelent meg. A torténelemben 4j korszak kezdédot, s
»ezzel Eurépa minden nagy szelleme tisztdban volt”.®!

Az Egyhdz aldvetésének igénye a napéleoni korszakban is folytatédott. Az 4j
konkorddtum (1801. jalius 15.) kiilondsen az egyoldaltan hozzdcsatolt organi-
kus cikkelyek miatt egyenldtlen felek megegyezésének tinik. A pozitiv hozadék

77 EMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 15—66.

78 Portalis, ahogy ezt az dltala szerkesztett konkorddtum (1801) mutatja, maga sem volt az

Egyhdz szabadsdginak tdimogatdja.

79 EMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 159.

80 FRANCOIS FURET: A francia forradalom torténete, Osiris Kiadd, Budapest, 1996, 99. A pap-
sdg polgdri alkotmany4rdl ugyanott: 97-101.

81 FRANCOIS FURET: Egy illiizid mitltja. Esszé a 20. szdzad kommunista ideoldgidjdrsl, Eurépa

Kényvkiadd, Budapest, 2000, 23.

— 66—



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

nem 4llt ardnyban az elvett jogokkal. Az Ancien Régime llamvalldsibél a t6bb-
ség valldsa lett [la religion de la grande majorité des citoyens frangais]. Egy Gjonnan
feldllitott piispoki kar kertilt az ismét dtszervezett egyhdzmegyék élére, a hitéleti te-
vékenység szabadon folyhatott. Ellenben a pispokkinevezések joga az elsé konzult
(az dllamf8t) illette, a pdpa hatdskore a beiktatds procedirdjanak végzésére korld-
tozédott.®* Plébanosi kinevezéshez a kormdnyzat beleegyezése sziikségeltetett.®
Mind a fels8klérust, mind az alsépapsdgot hiiségeskii kototte,* a szentmisék végén
a francia templomokbdl tidvkérd fohdsz széllt az ég felé: ,Domine, salvam fac
Republicam; Domine, salvos fac Consules”.* Az elveiben a kereszténységtdl a for-
radalom kezdete 6ta elhatdrolédé vildgi hatalom egyhdzjogi kddexe (a napdleoni
organikus cikkelyek) a zus placetum® és a ius appelationis®” felelevenitésével meg-
kototeék VII. Piusz pdpa (1742-1823) kezét. Az dllam megakaddlyozhatta a pdpai,
s6t az dltaldnos zsinati dokumentumok kihirdetését csakigy, mint a szentszéki ko-
vetek miikodését. LehetSség nyilt az egyhdzi dontések vildgi hatdsdg elStti megtd-
maddsdra, az egyhdzi cselekvést aprolékosan szabélyoztak, a hdzassdgjog dtalakult.

A vallds szabad gyakorldsinak igénye, mely 6nmagdban ,liberalis” kovetelés,
a katolikus tdrsadalom Réma felé forduldsdt valtotta ki. Paradox, hogy e [épés
a modern 4llam visszafordithatatlanul laikus voltdnak beismerését is jelentette.
Napéleon egyeduralmi fellépése tovibb erésitette az ultramontin mozgalom
tibordt. Joseph de Maistre brilidns érveléssel timadta a ldtszat szerint semleges
dllamot. Politikai-teolégidja nem volt hatdstalan. A konzervativ ellenforradalmi
szerz8k® félelmei jogosak voltak, megkezdédott a térsadalom lassd, de vissza-
fordithatatlan szekularizdléddsa.® A restaurdcié idészakdr leszdmitva az dllam-
hatalom nemcsak az Egyhdz irdnyitdsit6l, hanem befolydsdtdl is igyekezett dvni
polgdrait. A liberdlis eszmék és/vagy a kormdnypolitika hatdsdra a francia fel-
nétt lakossdg korében a valldsi kozombosség az 1830-as években volt a legma-

82 http://www.droitcanon.com/Concordat.html, 5. artikulus.

8 Uo. 10. artikulus.

8 Uo. 6. és 7. artikulus. 1923-ban apostoli kormdnyzéi kinevezésekor Zichy piispdk a na-

p6leoni konkorddtum eskiiszévegét javasolta, s nem az 1867-es hagyomdnyos textust.

8 Uo. 8. artikulus.

8 htep://www.droitcanon.com/Articles_organ.html, 1. artikulus

8 Uo. 7. és 8. artikulus.

88 Louls DE BONALD: Réfléxion sur lintéret général de Europe, 1815, FELICITE DE LAMENNAIS:
Essai sur 'indéfférence, 1817, JOSEPH DU MAISTRE: Du Pape, 1819.

8 JEAN-DOMINIQUE DURAND: L'Europe de la démocratie chrétienne, i. m. 25-29.

_67 —



Hantos-Varga Mdrta

gasabb,” annak ellenére, hogy a militdns szekularizmus ellenpontjaként ugyano-
lyan tdlzé tendencidk jelentek meg. Egy 1818-ban kiadott rendelet, mely a ka-
tolikus rnapi kormenet tinneplésére vonatkozott, rendkiviil heves vitdkat oko-
zott. A polémia sordn a protestins Odilon Barrot a csata mélyebb rétegére
mutatott rd: ,Maga a valldsszabadsdg a tét, az Egyhdz és az 4llam kapcsolata, a két
hatalom elvélasztisdnak alapelve, végs6 soron a forradalom legbecsesebb ered-
ményének védelme a legitimitis legretrogrddabb torekvéseivel szemben.™' A po-
litikai elképzelések és tarsadalomszervezési modellek kiilonbozésége miatt a koz-
életi tablé igen Osszetetté valt.

A XIX. szdzad két hatalmas kihivdsa, a polgdri, politikai forradalom kezelése és a
gazdasdgi liberalizmus, valamint az ipari forradalom hatdsdra sziiletd ,,szocidlis kér-
dés” vélaszra vért. A tradicionalistdk és a liberdlisok tdbordban e kérdések koriil nem
csak véleménykiilonbség fogalmazddott meg. A reagdldsok a szélséségig fokozodrak.
A katolicizmus megerdsodését és szabad mikddésének biztositdsdt varta az ultra-
montdnok tdbordnak két, ideoldgidjdban egymdssal ellentétes irdnyzata: az Ancien
Régime nosztalgidjiban él§ intranzigensek és az Uij eszmék egyes elemeit adaptdlni
kész katolikus liberalisok mozgalma. A gallikinok szintén a katolicizmus presztizsé-
nek &rzésére és bézisinak kiépitésére”* torekedtek, ezért —a régi alapelvekhez hiien —
a laikus, de mér a forradalom eszméibdl tdpldlkozd, s fel-feltoréen antiklerikélis 4l-
lamhatalomnak belsd, egyhdzi szervezeti tigyekben messzemend beavatkozdsi teret
engedtek. 1815-1848 kozott ez az ,iskola” mélyen belegyokerezett a francia koz-
gondolkodésba és a Napéleon dltal létrehivott Egyhazi Ugyek Minisztériuma hiva-
talnokkardnak mentalitdsiba. A korra igen jellemzé Mgr. Affre, Pdrizs érsekének
monddsa: ,A papa Franciaorszdgban uralkodik, de nem kormdnyoz.” A plasztikus

9 JAMES MCMILLAN: Catholic Christianity in France from the Restoration to the separation of
church and state, 1815-1905, in Sheridan Gilley — Brian Stanley: The Cambridge History
of Christianity VIII., Cambridge University Press, Cambridge, 2008, 219.

9 EMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 84. Az 1818-ban tigyvédként
praktizdlé Barrot 1848-ban miniszterelnok lesz.

92 Gérard Cholvy és Yves-Marie Hilaire kutatdsai alapjén McMillan a katolicizmus mélypontja-

ként kényveli el a XIX. szdzad mdsodik és harmadik évtizedét. Franciaorszdgban intézményi

szinten, mindségében és szdmardnydban is visszaesik a katolikus valldsgyakorlat. Erdekes és ti-

pikus példa e korra a hirhedt intranzigens Gjsdgird, Louis Veuillot édesapja. A szegény és irds-

tudatlan kdddrmester, Frangois-Brice Veuillot semmiféle valldsos ismerettel sem rendelkezett.

9% JAMES MCMILLAN: Catholic Christianity in France from the Restoration to the separation of
church and state, 1815-1905, in Sheridan Gilley — Brian Stanley: The Cambridge History
of Christianity VIIL, i. m. 221.

— 68 —



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

francia megosztottsig és tusakodds, a legkiilonfélébb csoportosuldsok léte a kontinens
tobbi orszdgdban is kirajzolédott.”

Ahogy az Egyhdzon beliili irdnyzatok mindegyike, tigy a laikus dllamhata-
lom is hatdrozott koncepci6val rendelkezett a politikai test javdt és szervezését il-
letéen. A kiizdelem — Eurépaban mindenhol — a szézad utolsé harmaddban csa-
csosodott ki. A bismarcki Kulturkampf, az olasz és a francia laicizmusnak a ,,k6zos
tigyeket” érintd torvényhozisa, utdbb az egyhdzi szervezetek (szerzetesrendek) el-
leni drasztikus fellépés sorolhatd ide, s nem lebecsiilendd a megjelend szocialista
szervez8dések tdrsadalmi hatdsa, valamint a pozitivizmus térhéditdsa sem.

XIII. Leb papasiga (1878-1903) a kordval dialégusba 1ép6 f6pdsztor idé-
szakaként aposztroflt. A Mirari vos (XVI1. Gergely; 1832), a Quanta cura és a
Syllabus (IX. Piusz; 1864) rigordzus szemlélete, a ,modern elvek” teljes eluta-
sitdsa utdn békiilékenyebb hang jelent meg. Mindazondltal a pipa — s erre ki-
val6 példa a rémai kérdés” — nem engedett az Egyhdz jogaibdl. Politikdjanak
értelmezési kulcsa az 4j dllamtitkdrnak, Mariano Rampolldnak irt,” s nyilva-
nossigra hozott levelének bevezetd gondolata:

a ,rosszakarat és a forradalom stjtotta” szézad kiizdelmei kozepette ,,mé-
lyen gyokeret vert meggy6z6désiink ama nagy eré fel6l, melyben bével-
kedik az Egyhdz nemcsak a lelkek orok didvére, amely igaz és tulajdonkép-
peni czélja [la salvezza eterna delle anime, che ne é il fine vero e proprio™],
hanem az egész tdrsadalom javdra is”.”®

A XV-XVI. szézadi szerz6knek a joghatdsdg kiterjedésérdl sz616, mar idézett
szovegeiben {6 argumentumként keriil el§ a ,hivek (lelkek) java (iidve)”. Lehe-
tetlen megérteni az Egyhdz — mint kozosség vagy szervezet — mitkodését anélkiil,
hogy e célt ne a maga stilya szerint mérnénk. A teoldgusok irdsainak recepciéja

%4 JEAN-DOMINIQUE DURAND: LEurope de la démocratie chrétienne, i. m. 25-55.

% LAURENT KOELLIKER: Le pontificat de Léon XIII ou les effets indus d’une ,,grande poli-
tique”, in The Papacy and the New Word Order, Vatican Diplomacy, Catholic Opinion and
International Politics at the Time of Leo XIII, Leuven University Press, Leuven, 2005,
103-114.

% 1887. junius 15.

7 http://www.intratext.com/IXT/ITA0325/_P2. HTM#1

%8 PROHASZKA OTTOKAR: Szentséges Atydnknak XIII. Led pdpdnak beszédei és levelei, Szent Ist-
véan Térsulat, Budapest, 1891, 277.

69—



valtoz6 lehet, azonban az egyhdzjog szildrd erével bir. A jogi gondolkodds a XI.
szdzadtol kezdve mindkét socieras miikddésébe megfellebbezhetetlen mérceként
irédott bele. Chartres-i Szent Ivé (1040—1115) Decretuma és Pennaforti Szent
Rajmund (1175-1275) Summa de poenitencia et matrimoniis cimd mive 6ta a
olelkek java” az Egyhdznak és az egyhdzi torvényeknek legfébb céljaként szere-
pel.”? Ivé megfogalmazdsit [omnis institutio ecclesiasticarum legum ad salutem
referenda est animarum] Szent Rajmund béviti. Oa kozjét is belefoglalja e ki-
fejezésbe, s hozzdteszi, hogy ez a momentum killonbozteti meg a vildgi torvé-
nyektdl az Egyhdz szabélyait.'®

XIII. Leé politikai enciklikdi a Journet-féle tézist titkrozik. Az alkalmi fél-
recstiszdsok ellenére — a gelasiusi kezdetektl a kozépkori reformpapdk és a kora
Gjkori teolégusok miikodésén dt egészen a modernitdsig — az egyhdzi tanitds
koherens. E helyiitt a pdpa 16. korlevelére utalunk, mely az dllamok keresztény
szervezetével foglalkozik (Immortale Dei, 1885. november 1).'%!

Terjedelménél fogva is figyelemremélt6 alkotds, ,a pdpa bélcsességének
epochdlis mtive” — irja Prohdszka Ottokdr, jéllehet az dltala 1891-ben készitett
magyar nyelvi forditds és kiadds eltekint az elsd logikai egység kozlésétdl, az
Egyhdz és az dllam viszonydnak leirdsdtol!'”* A korlevél e részének gondos ol-
vasdsakor visszatéréen taldlkozunk a ,,salus animarum” kifejezéssel, mint az Egy-
haz természetébél fakad6 f6céllal, s az is feltting, hogy XIII. Leé a spiritudlis ha-
talom kapcsdn nem tdgit a tekintély [auctoritas] szé6 hasznilatdcdl, dltaldnos
értelmi szinonimadit /imperium, potestas] a polgdri hatalom szdmara tartja fenn.
Journet minden kétséget kizdrdan a tradiciondlis tanitds kiemelkedd megnyil-
vanuldsinak tartja az irdst. Az enciklika sérelmezi az Egyhdz m{ikodési szabad-
sdgdnak és tdrsadalmi befolydsinak csokkenését. E kozszellem készteti XIII.
Ledt az emberi nemet [gens humana] irdnyité két ,tokéletes tdrsasdg”, az egy-
hazi és a polgdri hatalom hatékérének definidldsara.

»A maga nemében mind a kettd legfébb hatalom: mindkettének bizo-
nyos hatdrai vannak, s mindkettd ezeken belill 4ll fenn, ezen hatdrok

% ERDO PETER: A kozj6 és a lelkek tidve. Adalékok a jogrendek teoldgiai vonatkozdsdhoz,
Magyar Tudomdny (2011/5) 558-567.

100 T m. 563-564.

191 Latin nyelven, francia tikorforditéssal: Lettres apostoliques de S.S. Léon XIII, Maison de la
Bonne Presse, Paris, 1893, I1., 16-53. http://archive.org/details/lettresapostoliq02cath

102 PROHASZKA OTTOKAR: Szentséges Atydnknak XIII. Led pdpdnak beszédei és levelei, i. m. 215.

— 70—



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

pedig olyanok, amelyek 6nnén jellegiikbél és legkdzvetlenebb tdrgyuk-
bél fakadnak; ezért mintegy korvonalazhaté az a teriilet, amelyen tevé-

kenységiiket sajat joguk [jure proprio] alapjin kifejtik.”'%

Az irasban nincs jele a hierokratikus attitidnek, az idézett torténelmi példik
nem kommentdlhatdk ilyen értelemben. Az Egyhdz aldvetése és az ebbél fakadé
kovetkezmények megsziintetése (kiszorulds a kozoktatdsbél, hazassdgjog valtozdsa)
4l célkeresztben. Az okfejtésben a polgdrok kozos java és a politikai cselekvés ha-
tékonysiga szerepel érvként, melyhez a keresztény filozéfia timpontot nyujthat.

Az Egyhaz és az dllam ,rendezett kapcsolatinak™ /ordinata colligatio] idedja
ebben az dsszefiiggésben jelenik meg: nincs fzi6 és nincs szétvalasztds. Inter-
ferencia esetén a jogfenntartds, vagyis a fellépés sziikségessége és igénye, az aldbbi
kijelentés kozbevetett fél sordban jelenik meg.

»-Minden tehdt, ami az emberi dolgokban barmilyen médon is szent, s
ami csak a lelkek idvére vagy Isten tiszteletére vonatkozik — akdr termé-
szeténél fogva ilyen, akdr abbdl az okbdl kifolyélag ismerjiik fel annak,
amelyre visszavezethetd [sive tale illud sit natura sua, sive rursus tale
intelligatur propter causam ad quam refertur] —, az az Egyhéz dontési jog-
korébe esik: minden mds pedig, ami az dllam és a politika teriiletéhez
tartozik, helyesen az dllamhatalomnak van aldvetve.”!*

A hivatalos korabeli francia és angol nyelvii forditdsok segitik az értelmezést:
a spiritudlis szféra joghatdsdgiba esik egyrészt az a ,,dolog”, mely , természeténél
fogva” odatartozd, mdsrészt mindaz, melyet ,,célja miatt ismeriink fel” olyan-
nak. Ez utébbi esetében az egyhdzi hatésdg nem csupdn javaslattal élhet, hanem
irdnyithat is.'” Megjegyzendd, hogy a pdpa a ,vegyes tigyeket” kiilon kezeli.

A politikai polémidk szempontjdbol lényeges egy olyan tomista csirdja alapté-
tel, melyre kétszer tér vissza a pipa: barmely dllamforma elfogadhatd, feltéve, hogy
a szuverenitdst gyakorlé nem utasitja el a katolikus doktrinde, s cselekvését a tdr-

193 HEINRICH DENZINGER — PETER HUNERMANN: Hitvalldsok és az Egyhdz Tanitéhivataldnak
megnyilatkozdsai, i. m. 610.

104 1 m. 611.; Lettres apostoliques de S.S. Léon XIII, 11. kotet, i. m. 28.

105 A kozbevetés elsé fele, a ,,természetébdl fakaddan” és a ,részlegesen” az egyhdzi jurisdikcié
ald esd dolgokra utal, a mdsodik, nehezen 4tiiltethetd rész a hagyomanyos ,,akcidentdlis és

kivételes” kategéria j megfogalmazdsa.

71—



Hantos-Varga Mdrta

sadalom java és az igazsdgossdg mozgatja.'” Habdr a kozhatalom eredetét nem
lehet a sokasdgra visszavezetni, a nép kisebb vagy nagyobb mértékben kozremd-
kodhet a kormdnyzdsban. Bizonyos id8szakokban és bizonyos torvények esetében
ez nem csupan hasznos aktivitds, hanem allampolgdri kotelesség. Az Egyhdz — irja
XIII. Leé — nem ellensége a ,helyes tolerancidnak”, valamint ,az egészséges és le-
gitim szabadsdgnak”.'”” Fellép a tévedések (racionalizmus és naturalizmus) és a
szenvedélyek (forradalmi megmozdulésok) kdros hatésa ellen, de mindazt partfo-
golja, ami a civil szférdban dltaldnos értelemben a jét szolgdlja. Az uralkodéi 6n-
kénnyel szemben védelmezi a népet, az dllami tilstllyal szemben a kdzdsséget
[municipium], a csalddot, az emberi személyt és mindenki azonos jogait.'”

Feltehetden a liberdlis katolikusok léte és szereplése tapasztalataibdl kiin-
dulva — még a modernista vélsdg elétt — a katolikus politikai mozgalmak belsé-
és egymdskozti kiizdelmeire a befejezd gondolatok utaltak: az lldsfoglaldsoknak
a hit védelme végett igazodniuk kell az egyhdzi tanitéhivatalhoz, de egyes — pél-
ddul tisztdn a politikdt érint§ — kérdésekben az igazsig keresésének jogcimén,
mértékkel és keretek kozott, helye van a vitdnak, megengedett a ,tisztességes
véleményeltérés”.'? Félre kell tenni minden igaztalan gyandsitést és kolesonds
vadaskoddst, mely valamelyik fél igazhit(iségét vonja kétségbe.

Ezzel egyiitt felmertil a kérdés, hogy a két vilaghdboru kozotti idészakban
vajon milyen forrdsokra tdmaszkodva alakitotta ki elveit a politikdval foglal-
koz6 katolikusok nemzedéke?

XX. SZAZADI REFERENCIAPONTOK

A feler6sodd szekularizdlédds, a laicizmus térnyerése — mely mér X. Piusz
(1903-1914) alatt a strukedrak kissé tlzé megerdsitését és a parbeszéd eluta-
sitdsdt hozta magdval —, a nacionalizmus arculatvéltozdsa, az elsé vilighdbora

16 Lettres apostoliques de S.S. Léon XIII, 11. kétet, i. m. 18, 42.
Y7 A Hitvalldsok és az Egyhdz Tanitohivatalinak megnyilatkozdsai cimi kotet itt nem teljesen
pontos. Lasd HEINRICH DENZINGER — PETER HUNERMANN: Hitvalldsok és az Egyhdz Ta-
nitéhivataldnak megnyilatkozdsai, i. m. 612.

198 Lestres apostoliques de S.S. Léon XIII, 11. kotet, i. m. 42.

199" Verum si quacratur de rationibus mere politicis, de optimo genere reipublicae, de ordinandis
alia vel alia natione civitalibus, utique de his rebus potest honesta esse dissensio.” Lettres aposto-

liques de S.S. Léon XIII, 11. ktet, i. m. 50.

—72 -



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

és a bolsevik dllam sziiletése meghatdroztdk egy mésik fontos szerepld, XI. Piusz
papa (1922-1939) nézdépontjit. Vélvén, hogy ,az erészaknak joga diadalmas-
kodott”, s az emlitett eseményekkel ,,az emberi tdrsadalom visszasiillyedt a bar-
barok vadsigiba”, mikor is ,megfogyatkozott a jognak tekintélye és a tekin-
télynek tisztelete”, az dhitott rendet a megroppant, békétlen és hittdl elfordult
tirsadalom és dllam szdmdra az Egyhdz tanitdsinak elfogaddsa szavatolnd. Ez
els6 korlevelének f6 mondanivaléja.

»Ha tehdt a kozségek és az dllamok szent kotelességiiknek fogjdk tartani,
hogy belsé és kiilsé tigyeikben Jézus Krisztus tanitdsinak engedelmes-
kedjenek, akkor hatdraikon beliil békességnek fognak drvendeni, egymds
kozott pedig helyre 4ll a kolesonds bizalom és az esetleg timadé ellenté-
teket békésen intézik el.”11°

Az Egyhdz a piuszi gondolat — a , Krisztus békéje Krisztus orszdgaban” —
alapjdn a tobbi tdrsasdgnak mestere és vezére.

»Az Egyhdz nem kisebbiti a tobbi tdrsasdgnak tekintélyét, amennyiben a
maguk rendjében torvényeseknek ismeri el és alkalmas médon tokélete-
siti 6ket, mint a kegyelem a természetet, ami dltal ezek a tdrsasdgok az em-
bernek hathatésan segitségére lesznek a legfébb célnak, az 6rok boldog-
sdgnak elérésében, amikor a polgérok foldi boldogulasdt is eldmozditjik.”

A Nemzetek Szovetségéhez flizott remények porladdst és a demokratikus
rendszerek gyengeségét szemlélve'!! 1922-ben XI. Piusz mdr nem csupén az Egy-
hdz szabad miikddésének jogdért emel sz6t, ahogyan ez Le6 pdpa korleveleinek
alaphangja volt, hanem hathatésabb jelenlétet tart szitkségesnek. A ténusvélto-
zés vildgosan érzékelhetd. Az Immortale Dei enciklika mdr 1885-ben a hiveket
kozéleti és politikai (vdrosi onkormdnyzati és dllami) szerepvallaldsra biztatta, de
akkor XIII. Leé az 4j tanok és a katolikus doktrina zzkdztetésétdl virta azt, hogy
,onmagdtél megmutatkozik az az igazsdg”, mely ,megsziinteti a tévedések oka-
it, s igy megszabja az életvezetés irdnyelveit”.!'* XI. Piusz mdsodik enciklika-

10 XI. Prusz: Ubi arcano Dei, 1922. december 23. http://szit.katolikus.hu/feltoltes/Ubi%20ar
can0%20Dei%20consilio.pdf

M1 Ldsd az enciklika ,A bajok” cim alfejezetét.

12 Lettres apostoliques de S.S. Léon XIII, 11. kotet, i. m. 18.

— 73—



Hantos-Varga Mdrta

ja''® — el8z8 korlevelével azonos gondolatkdrben, egy mds torténelmi kontex-
tusban — hatdrozottabb, offenzivabb fellépési, kozrem(ikodési vdgy lenyomata.

»-Mindaddig nem ragyoghat {6l a népek kozt a tartés béke biztos reménye,
amig az egyének és az dllamok az Udvozité uralmdt elvetik és elutasftjik.
[...] Haaz emberek a magin- és a kozéletben elismerik Krisztus kirdlyi te-
kintélyét, hihetetlen elény6k haramlanak a polgéri tdrsadalomra: a valédi
szabadsdg, a fegyelem és higgadtsdg, a megértés és béke. Krisztusnak kiralyi
méltdsiga a fejedelmek és kormdnyok emberi tekintélyét megszenteli, a
polgirok kotelességérzetét és engedelmességét pedig megnemesiti.”

XIII. Le6 és XI. Piusz emlitett korlevelei a két vildghdbora kozotti magyar
rendszer, a hegemonisztikus pdrtrendszer(i autoritarianizmus''* kereteiben a
cselekvés elvét keresd katolikus kozszerepld megnyilvdnuldsainak vélhetéen tdm-
pontja volt. De nem egyediil. Jelzés lehetett, hogy 1926-ban a pdpa a francia ka-
tolikusokat a radikélis, nacionalista Action Francaise mozgalomtél valé teljes el-
hatdroléddsra szolitotta fel. Irdnymutat$ lehetett dlldsfoglaldsa a ndcizmussal
(Mit brennender Sorge enciklika; 1937. marcius 14.) és a kommunizmussal
(Divini Redemptoris enciklika; 1937. mdrcius 19.) kapcsolatban is.

A krizis és kihivds kordban a legfajstlyosabb egyhdzi megnyilvinuldsok a ke-
resztény dllameszme megvaldsitdsi médozatit illetden kiilonboztek. De ez azt is
jelent(h)ette, hogy az 1930-as években a neokatolikus megujulds visszakanya-
rodhatott a Leé pdpa dltal is megerdsitett , klasszikus tézishez”, igy az isteni jog te-
kintélye mellett a lex naturalis ugyanolyan mérvi hangsulyozdsihoz. Ennek a
szellemi dramlatnak jeles remeke az Almdsy J6zsef dltal szerkesztett, nem egyhdazi
kiadéndl megjelentetett terjedelmes kotet, a Katolikus irdk 1ij magyar kalauza.

E kényv egyik kiemelkedd alkotdsa Horvith Sdndor jogelméleti tanulmdnya.'
A domonkos szerzd éppen azt a kulcsfogalmat — a természetjog mivoltdt és szere-
pét — fejtegette, mely egyrészt potencidlis dsszekotd kapocs lehetett a modern, la-
ikus dllam felé, mdsrészt gyakorlati téren is készpénzre valthatd. A gondolatmenet

13 XI. Prusz: Quas primas, 1925. december 11. http://szit.katolikus.hu/feltoltes/Quas%20
Primas.pdf

114 RowmsICS IGNAC: Magyarorszdg torténete a XX. szdzadban, Osiris Kiad6, Budapest, 2005,
235.

5 HORVATH SANDOR: A természetjog rendezd szerepe, in Almdsy J6zsef (szerk.): Katolikus
irok 1ij magyar kalauza, Ardéi Irodalmi és Konyvkiad6 Véllalat, Budapest, 1941, 65-134.

74 _



Interdiszciplindris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

az ember fogalmabdl indul ki, s a természetjogot a fizikai és erkolesi személy , ter-
mészetes hajlanddsdgainak” (6nfenntartds, fajfenntartds és tokéletesedés vagya)
elemzésébdl a ratio haszndlardval dedukdls szabdlynak tekint, mely vildgosan koz-
vetiti, hogy milyen elvek szerint kell a gyakorlati életet berendezni. Az dllami t6r-
vényhozé kiadott rendelete ,részleges alakulat” — csupdn egy altaldnos értékedl
nyerheti erejét. Ezért a természetjog a (koriilményekkel valtozd) pozitiv jogalko-
tdsnak irdnyit6 tényezdje, dltaldnos modellje."'® De a természet, igy a vizsgdlt ember
és kultdralkotdsa (a jogrend) sem magyardzhatja 6nmagdt. Mint ,létrehozott va-
16sdg” transzcendens indoklésra szorul, az 6rok torvényre, melybdl hatdlydt és sért-
hetetlenségét meriti.

Horviéth a diktatérikus berendezkedések kordban hangsulyozza, hogy az
ember a tdrsas életre valé rdutaltsdga miatt egyszerre ,rendezésre alkalmas, ezt
igényld lény”, ,joganyag és jogalany”, de Isten képmadsaként ,bizonyos fenség-
jogok” tulajdonosa. ,Rendezésre valé alkalmassdga nem korldtlan, hanem csak
személyi méltdsdgdnak keretében valdsithaté meg”.!” Hasonldan igen jelentds
a kozjéval kapcsolatos gondolatok publikildsa. Az egyén a térsadalomhoz uta-
16dik, ezzel egy magasabb rendii jéba, a kozjéba kapcsolédik be. Ez egy eszmei
val6sdg, aminek , fejlédés, kzos munka, dsszetartds révén kell teljesiilnie és fog-
haté jéva lennie”. E kozosen kimunkdlt és foghaté jobél az egész tarsadalom és
annak minden egyes tagja azdltal merit, hogy jogvédelme és boldogulisa biztositva
van. A kozélet terén f6llép6 partok — irja 1941-ben Horvdth — nem természet-
ellenes alakulatok, ha a k6zjé megitélésénél és kialakitdsindl becsiiletesen akar-
nak kézremikodni. Visszacseng XIII. Lednak a dialégus kritériumaként hasz-
ndlt dllandé jelzdje [honestas]. A partoskodds csak akkor és annyiban rossz,
amikor ,elfajuldsi tiinetként mutatkozik és részleges érdekeket akar a kozjé ro-
vésdra megvaldsitani, vagy ezek tdlstlydt biztositani”.''®

E tanulmdnyhoz hasonléan a kétetben megjelent tobbi munka sem kozolt
olyan djdonsdgot, melyet ne lehetett volna a Tanitéhivatal addigi megnyilat-
kozdsaibdl kibontani. Hallatlan érdemiik, hogy XI. és XII. Piusz papdk regnd-
ldsa alatt az Egyhdz jogainak védelmét dsszekotiotték az értékalapii parbeszéd
hangjdval, s az is, hogy a parlamentdris, liberdlis berendezkedés minden toké-
letlensége ellenére nyitottak maradtak e szervezédés felé.

16 HORVATH SANDOR: A természetjog rendezd szerepe, in Almdsy Jozsef (szerk.): Katolikus
irok 1ij magyar kalauza, i. m. 113.

17 1. m. 80.

18 1, m. 100-101.

— 75—



Hantos-Varga Mdrta

Mi lett az érték- és érdekérvényesités utja?

A XI. Piusz alatt ttra bocsdtott, partokon feliil 4llé, politikamentes Katoli-
kus Akci6 a laikusokat a papsdg apostoli tevékenységébe kapcsolta be. E moz-
galom a katolikus tdrsadalmat volt hivatott 8sszefogni és orientdlni, mégpedig a
hierarchia, a ptispoki tekintély vezetése alatt. Journet az 1920-as évek végén tgy
ldtta, hogy miutdn a modern korban az Egyhdz a vildgi hatalommal szemben
mdr nem gyakorolhatta jurisdikcids jogdt — s mi hozzdtehetjiik, hogy a felélén-
kil konkorddtumos politika sem lehetett a hatékony kozbelépés eszkoze —, a
»Vissza- avagy a rdhatds médszere” [voie de répercussion] keriilt el6térbe. A kozos-
ség keresztény elveken alapulé szervezése. XI. Piusz egyik 1926-os beszéde mar
erre az irdnyra utal: a létrehozott Katolikus Akci6 bér tévol marad a pdrtoktdl és
a politikdtdl, mégsem mondhat le az dllampolgdrok lelkiismereti tudatdnak ke-
resztény, katolikus szellem( nevelésérdl. Mintegy ,elékésziti a jo politizdldst, a
tisztdn ldt6 elme megfontolt dontése alapjdn torténd egyéni cselekvést”.!?

A kisbetlis katolikus akcié egyik vidginya az egyhdzi tanitdshoz ragaszkodd,
de ugyanazon elveket mds hangsulyokkal, részben mdsfelé/masféle nyitottsdg-
gal képvisel6 neokatolikus irdnyzat volt. A Demokrata Néppdrt programjinak
részben Gt-toréi.

119 CHARLES JOURNET: La juridiction de ['Eglise sur la Cité, i. m. 220.

— 76—



SZERZETESSEG Sapientiana 6 (2013/2) 77-95.

A lemondasrél

GAzAI SZENT DOROTHEOSZ

Abstract

Dorotheos of Gaza is one of the most important spiritual writers of the early monastic
tradition. Living in Palestine in the 6th century as a disciple of the two famous Gazan
fathers, Barsanuphius and John the Prophet, he offered a clear and simple synthesis
of the teaching of early Eastern monasticism. His discourses, directed to the monks
of his monastery, address several different aspects of spiritual life.

The main concern of his first discourse, entitled “On renouncement”, is the
origin and the basic principles of monastic life. The author describes the way one
can return from Adam’s fallen state to God in obedience and humility, following
the example of Christ. Dorotheos gives a detailed description of the monastic
habit, the symbol of such a way. At the end of the catechesis he tells some stories
in illustration of his doctrine.

Keywords: early monasticism, Palestinian monasticism, obedience, humility,
monastic habit

Kulcsszavak: korai szerzetesség, palesztinai szerzetesség, engedelmesség, aldzat, szer-
zetesi ruba

I. A FORDITO BEVEZETOJE

A szerzetesi életforma teoldgiai megalapozdsa a szerzetesség sziiletésétdl kezdve
kihivds elé dllitotta a keresztény aszkézis mivel8it és teoretikusait. Az ember
belsd Gtja a szenvedélyek és a tudatlansdg rabsigitdl a szemlél6dés magaslatai
felé olyan téma, mely jelen volt a gordg platdni és sztoikus hagyomdnyban épp-
gy, mint a Philén nevével fémjelzett alexandriai zsidé hagyomanyban. De ho-

BAAN 1zSAK bakonybéli bencés szerzetes, teoldgus, a Sapientia Szerzetesi Hittudomdnyi F8-

iskola Dogmatika Tanszékének tandrsegéde; baan.izsak@sapientia.hu

77 —



Gizai Szent Dirotheosz

gyan illeszkedik ez a belsd, egyéni Ut a keresztény tidvtorténet egészébe, mi koze
van Krisztusnak, a megtestestilt Igének a szerzetes aszkéziséhez, hogyan lesz a le-
mondds révén megtisztult ember Gjra részese az Istennel vald, Paradicsomkert-
ben megtapasztalt bardtsdgnak? Az elsé évszdzadok szerzetesi teoldgidjdnak egyik
f6 kérdése ez, mely Athandztdl kezdve a sivatagi atydkon és Evagrioszon 4t év-
szdzadokig a legnagyobb kihivisa volt az 6rigenészi teoldgia dltal meghatdrozott
gondolkoddknak. A szerzetesi teoldgia e korai szakaszdnak egyik dsszegz6je Gdzai
Szent Dérotheosz, aki szerzeteseknek szdnt katekéziseiben az egyiptomi szerze-
tesi hagyomdny Palesztindban dtdolgozott foglalatdt nydjtja, s ezzel jelentds mér-
tékben meghatdrozta a késébbi, bizdnci szerzetesi irodalmat és teoldgidt.

1. A gdzai hagyomdny

Els6 halldsra talin meglepd, hogy a hiraddsokbdl véres konfliktusairdl ismert
gdzai ovezet egykor virdgzo szerzetesi kultiirdnak adott otthont, kdzelében szd-
mos szerzeteskdzosség élte békés életét. A Biblidban is szerepld Gdza vérosa az
Egyiptomot Palesztindval 6sszekotd tengeri és szdrazfoldi Gton egyardnt fontos
dllomds volt. Pezsgd kereskedelmi és szellemi kdzpontnak szdmitott, a forrdsok
alapjan azonban sokdig, az V. szdzad kozepéig még inkdbb ,,poginy” hellén,
mint keresztény kultdra jellemezte.!

A szerzetesség megjelenése a vidéken Szent Hilarionnal hozhaté osszefug-
gésbe, akit Jeromos szentéletrajzabdl gy ismerhetiink meg, mint a nagy Antal
tanitvanydt.” Hilarion a jeromosi, torténeti hitelességében megkérdéjelezhetd
elbeszélés szerint 307 koriil telepedett meg Gaza kornyékén, és maginyban el-
toleote évek utdn 330 koril csatlakoztak hozz4 elsd tanitvdnyai. Bar élete ma-
sodik felét a hirnév és a lelkipdsztori feladatok eléli menekiilés hatdrozta meg,
az 4ltala életre hivott kozosség tovabb élt. A IV. szdzad mésodik felében Hilarion
szellemi 6rokségérdl tantskodik a Gdzdhoz kozel sziiletett torténetiré Szézome-
nosz és Szent Epiphaniosz, Ciprus késébbi piispoke is, a gazai szerzetesi életrdl
azonban nincsenek adataink.

' A gdzai szerzetesség kezdeteirdl ldsd LORENZO PERRONE: I padri del monachesimo di Gaza
(IV=VI sec.): la fedelta allo spirito delle origini, La chiesa nel tempo 13 (1997) 87-116.;
BROURIA BITTON-ASHKELONY — ARYEH KOFSKY: Gazan Monasticism in the Fourth-Sixth
Centuries: from anchoritic to cenobitic, Proche-Orient Chrétien 50 (2000) 14—62.

2 Magyarul: Szent Hilarion élete, in Szent Jeromos: Nehéz az emberi léleknek nem szeretni,

Helikon, Budapest, 1991, 60-86. (ford. Adamik Tamds)

_78 —



A lemonddsril

Az V. szdzad elején az egyiptomi szerzetesség konfliktusai el6l menekiil4
szentek telepednek meg a Negev pusztdjaban Gerir kozelében: a Szent Oregek
Konyvébdl is ismert Szilvanosz és két tanitvinya, Zéndn és Zakarids. Ez az els§
»monasztikus csaldd” Gjabb tandbizonysdgdt adja a Gdza és Egyiptom kozotti
szoros kapcsolatnak.® Tanitvdnyi koriikbél olyan nagy formdtumd, a Khalkéds-
ni Zsinattal szemben 4lldst foglalé gondolkoddk keriiltek ki, mint Ibériai Péter,
akiben az Gjabb kutatdsok Areopagita Dénest vélik megtaldlni,* vagy Szevérosz,
Anti6chia kés6bbi pdtridrkdja, aki a khalkédén-ellenes teolégia legismertebb
képviselSje a VI. szdzad elején.

Az a spiritudlis hagyomany, melynek 6sszegzéje és tovibbaddja Dérotheosz,
val6jiban Szkétiszi Izajds gdzai megtelepedésével veszi kezdetét. Izajds 430 utdn
hagyta el az egyiptomi hires szerzetestelepet, Szkétiszt, hogy a Gdza melletti
Beth Dallatha nev(i tanydn élve egészen annak szentelje magt, amit 6 a szer-
zetesi élet céljdnak tart: a hésziikhidnak, a sziv békéjének, az Istennel val6 ben-
sOséges kapcsolatnak. A reclususként él§ szerzetestdl rank maradt irds-gytjte-
mény, mely az Aszkétikon cimet viseli, igen kedvelt olvasmdny volt a
rakovetkez6 szézadokban. A kés6bbi gazai szerzetesir6kndl Gjra meg Gjra visz-
szatérd témdk és fogalmak jé része Izajds irdsaiban jelenik meg el8szor.

[zajis és az egyiptomi szerzetesség szellemi 6rokségének dpoldi, s egyben a
gdzai spiritudlis hagyomany legnagyobb alakjai a Jusztinianosz csdszar uralma
alatt virdgzé palesztinai szerzetesség két nagy formdtuma szent oregje, Barsza-
nuphiosz és tanitvdnya, a ,,Préféca” jelzével illetett Jdnos.® A két egyiptomi szdr-

3 V6. MICHEL VAN PARYS: Abba Silvain et ses disciples. Une famille monastique entre Scété
et la Palestine 2 la fin du IV® et durant la premiére moitié du V¢ siecles, rénikon 61 (1988)
315-330.; SAMUEL RUBENSON: The Egyptian Relations of Early Palestinian Monasticism,
in Anthony O’Mahony — Géran Gunner — Kevork Hintlian (eds.): 7he Christian Heritage
of the Holy Land, Scorpion Cavendish, London, 1995, 35-46.

V6. LORENZO PERRONE: Pietro I'Iberico, in Nuovo Dizionario Patristico e di Antichita Cristiane,
Marietti, Genova — Milano, 2008, I11/4085—-4086.; MICHEL VAN ESBROECK: Pierre I'Ibére et
Denys I’Aréopagite, in Elguja Khintibidze (ed.): Proceedings of the Second International
Symposium in Kartvelian Studies, Thilisi University Press, Thbilisi, 1993, 167-177.

5 AUGUSTINOS MONACHOS (ed.): Tou hosiou patrds hemén abbd Hesaiou logoi 29, Jeruzsélem, 1911.
A gézai szent oregek tanitdsdhoz ldsd ANDRE LOUF: Barsanufio e Giovanni. Un accom-
pagnamento spirituale ,,concertato”, in Sabino Chiald — Lisa Cremaschi (eds.): I/ Deserto di
Gaza. Barsanufio, Giovanni e Doroteo, Qiqajon, Magnano, 2003, 179-204.; KALLISTOS
WARE: Violenza e grazia. La lotta ascetica, in #o. 205-224.

—79 —



Gizai Szent Dirotheosz

mazdsa szent 526 koriil érkezett a Gdza melletti Thabatha monostordba, melynek
apdtja Szeridosz volt. A két lelki tanité reclususként élt a kozosségben, a kiilvi-
ldggal csak egyetlen segitdn keresztill, ill. dltaluk dikedlt levelek, révid tizenetek
formdjdban lépett kapcsolatba. Mintegy 850 fennmaradt leveliikben a lelki élet
legkiilonb6z6bb témdirdl adnak életszerti, konkrét tandcsokat, elméleti és gya-
korlati Gtmutatdst remetéknek, kozosségben €16 szerzeteseknek, laikusoknak és
piispokoknek egyardnt. A monostor és a gdzai szerzetesség életének ez a ke-
gyelmi idészaka 543-ban ér véget, amikor Szeridosz apdt és Préféea Janos pes-
tisjirvany dldozata lesz, Barszanuphiosz sorsa pedig bizonytalan, vagy meghal,
vagy teljes hallgatdsba burkoldzik, mindenesetre lelkivezetdi és tanitdi tevé-
kenységének vége szakad.

2. Szent Doérotheosz és életmiive

A gézai szerzetesség tanitdsdnak szintézisét Dérotheosznak, a két nagy szent ta-
nitvidnydnak koszonhetjiik. A gazdag, antiéchiai csalddbdl szérmazé, magasan
képzett, konyvekhez vonzédo, de gyenge fizikumi fiatalembert Barszandphiosz
utasitdsdra veszik fel a thabathai monostorba.” Lelki formdléddsanak tandbi-
zonysdga a szent Oregekkel folytatott levelezése. Az 6 parancsukra bizzdk
Dérotheoszra a porta és a vendéghdz szolgdlatdt, majd a testvére pénzén épitett
kérhdzban a betegek dpoldsdt. Préféta Janos utolsé éveiben Dérotheosz az, aki
révén a szent a kiilvildggal kapcsolatot tart, haldlos dgydn is 6 gondozza. Kézben
Dérotheosznak is lesznek sajdt tanitvanyai: egyikiik, a kiilondsen tiszta szivi és
fiatalon meghalt Doszitheosz ihleti Dérotheosz elsé miivét. A Vita Dosithei a
maga naiv egyszer(ségében a korai szerzetesi életrajzok egyik gyongyszeme.
Dérotheosz mégsem életrajziréként vélt hiressé a patrisztikus kor szerzetes-
ségében. A szent oregek haldla utdn sajét kolostort alapitott Géza és Maiuma ko-
zott, s nagy gondot forditott sajdt szerzetesei lelki-szellemi képzésére. Eloljéréi,
tanitdi szolgdlatdnak gyiimolcse az a szerzetesi katekézis-gy(ijtemény, melynek
els6 darabjat kozoljik most magyar forditdsban. A kritikai kiaddsban 17 tani-
tasbdl 4llé sorozat minden bizonnyal él6 széban elhangzott el6addsok lejegyzett,
dtdolgozott valtozata. Ezekben Dérotheosz a szerzetesi élethez kapcsolédé é-
makat taglal a Szentirds és az egyiptomi valamint a palesztinai szerzetesi ha-
gyomdny fényében sokat idézve az ekkorra mar kialakult apophtegma-gytjte-

7 Dérotheosz életérdl részletesebben lisd LUCIEN REGNAULT: Introduction, in Dorothée de
Gaza: Oeuvres spirituelles (SC 92), Cerf, Paris, 2001, 9-29.

— 80—



A lemonddsril

ménybdl és a gézai szent Gregek tanitdsabél. Eletmiivét gazdagitjak fennmaradt
levelei és egy t6le szdrmazd mondds-gyijtemény.

A forditdsban kozolt els6 katekézis a lemonddsrél nem véletleniil keriilt a
dérotheoszi életmli elejére. Ebben a tanitdsban a szerzd a szerzetesi élet alapja-
inak ered a nyomaba a Biblia és a szerzetesatyak segitségével. A széveg hdrom,
jol elkiilonithetd részre tagolodik.

Az elsé rész (1-14.) a szerzetesi Gt eredetére kérdez rd: a paradicsomi alla-
potot engedetlensége és gbgje miatt elveszité ember szimdra a Megvilté Krisz-
tus idvosségszerz miive nyitja meg az utat az Istennel val6 bardtsig vissza-
szerzésére. Az evangéliumi parancsok megtartdsa révén mindenki el6tt nyitva az
tt, de némelyek ezen kiviil megfogadjék Jézus tandcsait is, s a ,kotelezd ad6”
mellett ajdndékokat is felajanlanak Istennek, mint a szegénység vagy a sziizes-
ség. Dérotheosz innen eredezteti a monasztikus életformdt. A vildg szimdra ha-
lott szerzetes feladata ezutdn nem mds, mint hogy a vildg is halott legyen szd-
midra, azaz megszabaduljon a szenvedélyes kotddésektdl (a-proszpatheia),
mindenekel8tt az 6nakarattdl, mely az emberi bukds el6idéz8je volt. A szerze-
tesi életprogramot jol foglalja dssze a bizdnci szerzetesi hagyomdnyban elva-
laszthatatlanul 6sszekapcesolédé engedelmesség és aldzat.

A misodik rész (15-19.) a szerzetesi 6ltozet leirdsit és szimbolikus jelenté-
sének magyardzatdt tartalmazza a szerzetesi irodalom nagy alakjait, elsésorban
Evagrioszt és Cassianust idézve. A ruhadarabok szimbolikdja viszi tovébb az
elsd részben kifejtett témdkat.

Végiil tanulsigos torténeteket, példdkat olvashatunk (20-25.), melyeket
Dérotheosz a kordbbi évszdzadok szerzetesi hagyomdnyabdl illetve sajdt ta-
pasztalatabdl merit, s amelyek segitségével narrativ formdban teszi kézzelfog-
hatévd a lemondds, mégpedig az dnakaratrdl valé lemondis, azaz az engedel-
messég és aldzat mibenlétét.

II. FORDITAS: GAZAI SZENT DOROTHEOSZ ELS® TANITASA A LEMONDASROL

1. Kezdetben, amikor Isten megteremtette az embert, a Paradicsomba helyezte
—ahogyan mondja a Szentirds — felékesitve 6t mindenféle erénnyel, s parancsot
adott neki, hogy ne egyen a Paradicsom kozepén 4llé férdl (vo. Ter 2,16-17).
A Paradicsom 6romét élvezte imddsdgban és szemlélddésben, minden dicsd-
ségben és tiszteletben volt része, érzékei épek voltak, és abban a természetének
megfeleld dllapotdban volt, amelyben teremtetett. Isten ugyanis ,,sajdt képmisd-
ra teremtette az embert” (Ter 1,27), ami azt jelenti, hogy halhatatlannak, sza-

_81—



Gizai Szent Dirotheosz

badnak és minden erénnyel ékesnek alkotta. Amikor viszont az ember meg-
szegte a parancsot, és evett a far6l, amirdl Isten azt mondta, hogy ne egyen réla,
akkor kitizetett a Paradicsombdl (Ter 3,23). Elbukott, elhagyta természetes 4lla-
potdt, s a természettel ellenkezd dllapotba keriilt, vagyis eluralkodott rajta a
biin, a megbecsiilésért vald tortetés, az evildgi élvezethajszolds és a tobbi szen-
vedély. Hiszen a torvényszegés dltal ezek szolgdjavd lett. Attdl kezdve fokozato-
san nétt a rossz, s a halil uralkodott (Rém 5,14). Mindenhonnan kiveszett az
istenfélelem, s mindenhol az Istennel kapcsolatos tudatlansig titotee fel a fejét.
Csak néhdnyan ismerték Istent a természet torvényétdl vezérelve, ahogyan
mondjdk az atydk. Ezek kozé tartozott Abrahdm és a tobbi pdtridrka, Noé és
Job. Tehat vildgosan megmondva kevesen voltak, akik ismerték Istent, és a meg-
ismerés csak ritkdn adatott meg nekik. Abban az idében az ellenség kiélhette
egész gonoszsagat, s igy eluralkodort a biin (Rém 5,21). Erre elkezd6d6tt a bél-
vanyimddds, a sokistenhit, a mdgia, a gyilkossdg és a cselvetd tobbi gonoszsiga.

2. Végiil a josdgos Isten megkonydriilt keze alkotdsin, s Mézes dltal megadta
az frott torvényt, melyben bizonyos dolgokat megtiltott, mdsikakat pedig el8-
irt, azaz hogy ezt és ezt tegyétek meg, ezt és ezt pedig ne tegyétek”. Parancsokat
adott, s mindjdrt mondta is: ,Az Ur a te Istened, az egyetlen Ur” (MTérv 6,4),
hogy ezdltal elforditsa értelmiiket a sokistenhittdl. Es ,szeresd Uradat, Istenedet
teljes lelkedbdl és teljes elmédbdl” (M Torv 6,5). Mindenhol hirdeti, hogy az Isten
egy, és nincsen mds. Azt mondta ugyanis, hogy ,szeresd Uradat, Istenedet”, s
ezzel megmutatta, hogy az Isten egy, és egy Ur van. Majd a tizparancsolatban
megismételte: ,, Uradat, Istenedet imded, és csak neki szolgdlj, hozzd ragaszkod), s
az & nevére eskiidj” (M Torv 6,13). S végiil azt is hozzdtette: ,, Ne legyenek idegen
isteneid, sem pedig barmilyen képmdsod arrél, ami fenn az égben vagy lenn a fol-
don van” (M Torv 5,7-8). Ezt azért mondta, mert imddtak minden teremtményrt.

3. A Jéisten tehdt a torvényt azért adta, hogy azzal minket segitsen, megté-
ritsen és a rosszat helyreigazitsa. A rossz azonban mégsem fordult jéra. Profé-
tdkat kiildott, de 6k sem tudtak tenni semmit. Erdt vett rajtuk ugyanis a rossz,
ahogyan Izajis mondja: ,,csupa sebhely, csupa ziizddds és nyilt seb, s nincs rdvalo
kendcs, nincs olaj, ami felpubitand, s nincs kotszer, ami bekitozné” (12 1,6).® Ezt
pedig azért mondja, mert a rossz nem csupdn részleges, s nem csak egy helyen
van, hanem beboritja az egész testet, koriilfogja az egész lelket, s birtokba veszi

8 Dérotheosz az izajési vers ilyetén magyardzatdt a hozzd kapesolt jeremidsi idézettel egyiite

Cassianustdl (vo. JOHANNES CASSIANUS: Conlationes VII) vagy Remete Mdrktdl (vo. MAR-
cUS EREMITA: Disc. cum Causid. 7) vehette at.

_82—



A lemonddsril

minden képességét. Azért irja, hogy ,nincs rival6 kendes” és mds hasonlét, mert
mindenestiil a bin szolgdjdva lett, egészen eluralkodott rajta a blin. Azt pedig
Jeremids mondja, hogy ,, hidba gydgyitottuk Babilont, mégsem gydgyult meg” (Jer
28,9). Ez azt jelenti, hogy ismertté tettiik a te nevedet, hirdettiik parancsaidat,
jotéteményeidet, igéreteidet, elére jeleztiik Babilonnak, hogy az ellenség ellene
fog tdmadni, s ,,mégsem gydgyult meg”, azaz mégsem tért meg, nem kezdett félni,
nem fordult el gonoszsdgdt6l. Mésutt pedig azt olvassuk, hogy ,,nem fogadtik
el a nevelést” (Jer 2,30), vagyis a figyelmeztetést, a j tanitdst. A zsoltdros végiil
ezt mondja: ,, Lelkiik megundorodott minden ételtél, s a haldl kapujinak kozelébe
jutottak” (Zsolt 107,18).

4. Akkor aztdn a josdgos és emberszeretd Isten elkiildte egysziilote Fide (vo.
Jn 3,16), hiszen egyediil Isten volt képes arra, hogy ilyen szenvedélyeket meg-
gyogyitson és legy(irjon. J6l tudtdk ezt a préféeak is. David példdul vildgosan hir-
deti: , 76, aki a kerubok folott tronolsz, mutasd meg magad, tdrd fel a te erédet, és jojj,
szabadits meg minket!” (Zsolt 79,2-3). Masutt igy sz6l: ,, Hajlitsd meg az egeker,
Uram, és szdllj le!” (Zsolt 143,5), és még sok hasonlét taldlhatunk. S az dsszes
tobbi préféta is, mindegyik a maga médjdn, gyakran kidltott fel hasonléképpen:
vagy azért, hogy eljovetelét siirgesse, vagy azért, hogy kifejezze, biztos abban, hogy
mindenképpen el fog jonni.

A mi Urunk tehdt eljott, miattunk emberré lett, hogy — Szent Gergely sza-
vaival élve — ,a hasonlét a hasonlé altal gydgyitsa meg, az emberi lelket a 1élek
dltal, a testet a test ltal, hisz egészen emberré lett, a biint kivéve”.” Felvette 1¢-
nyegiinket, anyagi létiink eredeti forméjdt, s 4j Adam lett ,annak képmdsdra, aki
teremtette 6t (Kol 3,10), megujitotta a természet szerinti dllapotot, s visszaadta
érzékszerveink eredeti épségét. Emberré vilva (jjd alkotta az elbukott embert,
megszabaditotta a blin szolgasigdtdl s az er8szakedl, mellyel a biin fogva tartotta.
Hiszen az ellenség erészakkal és zsarnoki hatalommal uralkodott az emberen,
s még azok is majdhogynem kényszeritve voltak a blinre, akik nem akartak vét-
kezni, amint az Apostol mondja a neviinkben: ,, Nem a jot teszem, amit akarok,
hanem a rosszat, amit nem akarok” (Rém 7,19).

5. Isten tehdt, midén értiink emberré lett, felszabaditotta az embert az el-
lenség zsarnoki uralma alél. Hiszen minden hatalmdt elvette, magdt az erejét is
osszetorte, s kiragadott minket abbdl az dllapotbél, melyben a kezében tartha-
tott minket, s szolgaként ald voltunk vetve neki. Csak akkor uralkodhat mér raj-
tunk, ha szdnt szdndékkal vétkezni akarunk. Hatalmat adott tehdt nekiink, aho-

9 NAZIANZOSZI SZENT GERGELY: Orat. 28,13 (PG 36, 325B). V6. Orat. 45,9 (PG 36, 633C).

—83-—



Gizai Szent Diorotheosz

gyan mondta, hogy , kigydkon és skorpidkon — azaz az ellenség minden erején —
tapossunk”, mégpedig gy, hogy megtisztitott minket minden biintdl a szent
keresztség dltal. A szent keresztség ugyanis minden biint megbocsit és eltorsl.
Sét, a josdgos Isten ismerve gyengeségiinket, s elére ldtva, hogy a szent kereszt-
ség utdn is fogunk btindket elkévetni — hiszen irva van, ,,igy rendeltetert, hogy
az ember értelme ifjitkordtdl kezdve hajlik a rosszra” (Ter 8,21) —, nagy jésdgiban
szent parancsokat adott nekiink, melyek megtisztitanak minket. Ha tehdt akar-
juk, a parancsok megtartdsa 4ltal djra tisztdk lehetiink, s nem csak biineinkt6l
szabadulhatunk meg dltaluk, hanem maguktdl a szenvedélyekedl is. A blindk és
a szenvedélyek ugyanis egymadstdl kiilonb6z6 dolgok. A szenvedélyek kozé tar-
tozik az indulat, a hit dics6ségvdgy, az élvhajhdszds, a gytilolet, a rossz vigyako-
zés és az effélék. A blinok pedig a szenvedélyek cselekedetekben valé megnyil-
vanuldsai, tehdt amikor valaki valésdgosan véghezviszi, testileg is megcselekszi
azokat a dolgokat, amelyekre a szenvedélyek késztetik. Kétségtelen ugyanis, hogy
valakiben élhet a szenvedély anélkiil, hogy azt tettekre is véltand.

6. Isten tehdt — ahogyan mondtam — olyan parancsokat adott nekiink, melyek
megtisztitanak maguktdl a szenvedélyeinktSl, a mi belsé emberiink (v6. Rém
7,22) rossz hajlamait6l. Megadja a benniink 1évé belsé embernek a jé és a rossz
megkiilonboztetésének képességét, felébreszti lmdbol, megmutatja neki az oko-
kat, melyek a biinre vezetnek, s igy szol: ,A torvény azt mondja, ne torj hdzassd-
got (vo. Mt 5,27; Kiv 20,14). En azonban azt mondom, ne is vagyj a pardznasagra.
A t6rvény azt mondja, 7e 6fj. En azonban azt mondom, ne is gerjedj haragra” (vo.
Mt 5,21; Kiv 20,13). Mert ha btinés kivinsdgot dpolsz magadban, lehet, hogy ma
nem kovetsz el pardznasigot, de a benned 1év4 vdgy nem nyugszik meg gyotorni
addig, amig tettekre nem ragadtat téged. Ha haragot dpolsz szivedben, s feltiize-
led magad testvéred ellen, akkor el6bb utébb gyaldzé szavakkal fogod 6t illetni,
majd cselt szész ellene, s igy 1épésrdl 1épésre eljutsz oddig, hogy meg is gyilkolod.

Megint csak a torvény mondja: ,Szemet szemért, fogat fogér:” (Kiv 21,24), és
{gy tovibb. Az Ur azonban nem csak arra int minket, hogy tiirelemmel viseljiik
el a csapdst attdl, aki arcul it minket, hanem még arra is megtanit, hogy aldzat-
tal tartsuk oda a mésik arcunkat is (v6. Mt 5,38-39). A t6rvény célja ugyanis az
volt, hogy megtanitson minket arra, hogy ne tegyiink olyant, amit nem aka-
runk mdsoktdl elszenvedni. Tehdt a szenvedést8l valé félelem altal tartott vissza
minket att6l, hogy rosszat tegyiink. Most azonban azt kéri t8liink, amint mdr
mondtam, hogy vessiik ki magunkbdl magdrt a gytloletet, az élvhajhdszést, a tor-
tetést és a tobbi szenvedélyt.

7. Roviden tehdt a mi Urunk Krisztus szdndéka éppen az, hogy megtanitsa
nekiink, miként estiink mindezekbe a blinokbe, s hogy hogyan szakadtak rank

_84 _



A lemonddsril

ezek a keserves napok. El8szor tehdt megszabaditott minket, amint mondtam,
a szent keresztség 4ltal megadvdn nekiink biineink bocsinatdt. Majd hatalmat
adott arra, hogy ha akarjuk, meg tudjuk tenni a j6t, s hogy ne kényszerithes-
sen minket senki — igymond — erdvel a rosszra. Hiszen a blinok stlya alatt gor-
nyedve az ember szolgasigba stillyed, s kényszer alatt cselekszik, amint irva van:
»Ki-ki sajdt biineinek lancaiban vergddik” (Péld 5,22). Azutdn pedig a szent pa-
rancsok révén megtanitotta nekiink, hogy miként tisztulhatunk meg maguktdl
a szenvedélyektdl is, nehogy miattuk Gjra ugyanazokba a btinokbe essiink. Végiil
annak okdt is megmutatja nekiink, hogy az ember miért jut el egészen oddig,
hogy megveti Isten parancsait és nem engedelmeskedik azoknak. Ily médon
ennek ellenszerét is megadja nekiink, hogy képesek legytink engedelmeskedni,
s tidvoziilhessiink.

Mi tehdt ez az ellenszer, és mi az oka Isten megvetésének? Hallgassdtok csak,
mit mond maga a mi Urunk: ,, Zanuljatok télem, mert szelid vagyok és aldzatos
szivil, s nyugalmat raldlrok lelkereknek” (Mt 11,29). [me, osszefoglalva és egyet-
len széval feltdrja nekiink minden rossz okt és gyokerét, s annak ellenszerét is,
minden jénak eredetét: megmutatja, hogy a felfuvalkodottsdg miatt buktunk
el, s nem lehet mdshogyan irgalmat taldlni, csak az ellenkezdje altal, mely nem
mds, mint az aldzatossdg. A felfuvalkodottsdg sziili ugyanis a megvetést és a ha-
lalhozé engedetlenséget, amig az aldzatossdgbdl sziiletik az engedelmesség és a
lélek tidvossége. Aldzatossigon pedig nem a pusztin szavakban és kiilsé visel-
kedésben megnyilvdnulé megaldzkoddst értem, hanem a sziv mélyén és a gon-
dolkoddsmédban jelen 1év8, valéban aldzatos bedllitottsigot. Hiszen az Uris igy
mondja: ,.szelid vagyok, és aldzatos szivii”.

8. Aki tehdt igazi nyugalmat akar taldlni lelkének, az tanulja meg az aldzatort,
s lissa be, hogy abban rejlik minden 6rom, minden dics8ség és minden nyuga-
lom, mig a gdgben mindaz, ami ezekkel ellentétes. Hiszen hogyan is kertiltiink
ennyi megprébaltatds kozé? Hogyan szakadt rink ez az egész nyomortsig? Vajon
nem a mi gdégiink miatt? Vajon nem esztelenségiink miatt? Vajon nem azért,
mert helyet adtunk rossz elhatdrozdsunknak? Vajon nem azért, mert ragaszkod-
tunk akaratunk kesertiségéhez? Mégis hogyan? Az ember nem ugy teremtetett,
hogy diskiljon minden jéban, minden 6romben, minden nyugalomban és min-
den dicséségben? Talin nem a paradicsomkertben létezett? Figyelmeztették, hogy
mit ne tegyen, s & mégis azt tette. Latod a gdgot? Litod a nyakassdgot? Litod az
engedetlenséget? Isten pedig az ilyen szemtelenség lattdn igy szdl: ., Ez bolond, ez
nem tud oriilni. Ha csak nem él meg rossz napokat, egészen el fog veszni. Ha
nem tanulja meg, mi a megprébaltatds, akkor azt sem fogja megtanulni, hogy
mi a nyugalom.” Akkor Isten megadta neki azt, amit megérdemelt, és kitizte 6t

— 85—



Gizai Szent Diorotheosz

a paradicsomkertbdl. Majd kiszolgltatta 6t sajat dnszeretetének, sajat kivdnsd-
gainak, hogy osszetorjenek a csontjai, s igy megtanulja, hogy ne a sajdt feje utdn
menjen, hanem Isten parancsai szerint jérjon, s hogy az engedetlenség nyomo-
rusdgabdl tanulja meg az engedelmesség nyugalmassigdt, ahogy a préfétdndl ol-
vassuk: ,, Ldzaddsod tanitds lesz szamodra” (Jer 2,19).

Ugyanakkor Isten jésiga — ahogyan mdr sokszor emlitettem — nem hagyta
el keze alkotdsdt, hanem ismét feléje fordul, ismét buzditja: , Jijjetek hozzdm
mindnydjan, akik megfiradtatok és terhek alatt gornyedtek, én nyugalmat adok
nektek” (Mt 11,28). Mintha azt mondana: Ime, most firadoztok, nyomori-
sdgban tengddtok, megtapasztaljdtok az ellenszegiilésetekbdl szirmazé rosszat.
De jojjetek, térjetek meg végre, jojjetek, ismerjétek be tehetetlenségeteket és
szégyeneteket, hogy beléphessetek a titeket illetd nyugalomba és dicséségbe.
Jojjetek, éljetek az aldzatossdg dltal ahelyett, hogy holtak maradndtok a felfu-
valkodottsdg miatt. ,, Tanuljatok télem, mert szelid vagyok, és aldzatos szivii, é
nyugalmat raldlrok lelketeknek” (Mt 11,29).

9.0 jaj, testvéreim, mit nem miivel a gog? C), mire nem képes az aldzatos-
sdg? Mi sziikség volt erre az egész nagy dsszekavaroddsra? Ha az ember kezdet-
t6l fogva képes lett volna megaldzkodni, ha engedelmeskedett volna Istennek,
és megtartotta volna a parancsokat, akkor nem kellett volna elbuknia. Isten a
biinbeesés utdn is adott lehetSséget arra, hogy megtérjen és irgalmat taldljon,
de & tovébbra is fenn hordta a fejét. Hiszen Isten igy fordult hozza: JAddm, hol
vagy?” (Ter 3,9), vagyis ,Milyen dics8ségbdl kertiltél ekkora szégyenbe?” Majd
megkérdezte téle: ,Miért vétkeztél? Miért szegted meg a parancsot? Ezzel arra
akarta 8t 6szténozni, hogy azt mondja: ,Bocsdss meg!” De hol van ez a ,,bocsdss
meg”? Sehol sincs az aldzat, sehol sincs a megtérés, hanem épp az ellenkezdje.
fgy telel: ,, Az asszony, akit mellém adrdl” (Ter 3,12). Nem azt mondja, hogy ,a
feleségem (izott glinyt beldlem”, hanem hogy ,az asszony, akit mellém adtal”,
mintha azt mondand, hogy ,a baj, amit a fejemre hoztal”. Igy van ez, testvérek:
amikor az ember megsziinik magit okolni, akkor attél sem riad vissza, hogy
megvadolja magdt az Istent. Isten ezutdn az asszonyhoz fordul, és igy sz6l hozza:
»Legaldbb te miért nem tartottad meg a parancsot?” Ezzel mintha épp ezt
akarnd mondani: ,Legaldbb te kérj bocsdnatot, hogy lelkedben megaldzkodva
irgalomra lelj!” De megint csak sehol sincs a bocsanatkérés. Vélaszol az asszony
is, és ezt mondja: ,A kigyd becsapott engem” (Ter 3,13). Mintha azt mondana:
,Ha ez vétkezett is, nekem mi koézém hozzd?” Mit tesztek, ti szerencsétlenek?
Legaldbb végezzetek egy leboruldst, ismerjétek el, hogy hibdztatok, induljatok
meg mezitelenségetek ldttdn! De egyikdjiik sem hajlandé 6nmagdt okolni, egyi-
kitkben sem taldlni egy csepp aldzatot sem.

_ 86—



A lemonddsril

10. Most ime, vildgosan ldthatjdtok, milyen allapotba keriiltiink. Ldm, mi-
féle és mennyi baj szakadt rdnk 6nigazoldsunk miatt, amiatt, hogy magunkban
biztunk, amiatt, hogy ragaszkodtunk sajit akaratunkhoz, hiszen ezek az Isten
ellen tusakodé gdg sziileményei. Az aldzatossdg gytimélcse pedig, ha magunkat
okoljuk, ha nem a sajit beldtdsunkban bizunk, s ha gytloljiik sajdt akaratunkat.
Ezek révén az ember méltéva lesz arra, hogy 6sszeszedje magdt, hogy visszatér-
jen eredeti, természet szerinti dllapotdba, s megtisztuljon Krisztus szent paran-
csainak segitségével. Hiszen az aldzatossdg nélkiil lehetetlen engedelmeskedni a
parancsoknak, s lehetetlen bdrmilyen jéra szert tenni, ahogyan Mdrk abba is
megmondta: ,Szivbéli toredelem nélkiil lehetetlen eltdvolodni a rossztdl, s tel-
jességgel lehetetlen szert tenni az erényre”.'’ Tehdt az ember a szivbéli torede-
lem révén fogadja el a parancsokat, tdvolodik el a rossztdl, tesz szert az erényre,
s végiil igy jut el sajit nyugalmédhoz.

11. Mindezt a szentek is mind felismerték, s aldzatos életmédjuk révén t6-
rekedtek arra, hogy Istennel egyesiiljenek. Voltak ugyanis olyan istenszeretd
emberek, akik a szent keresztség felvétele utin nem csupdn a szenvedélyes cse-
lekedeteket gyomléltdk ki az életiikbél, hanem le akartdk gy6zni magukat a
szenvedélyeket is, és el akartak jutni a szenvedélymentességre. Ilyen volt Szent
Antal, Pakhémiosz és a tobbi Istentdl ihletett atya. Ok célul ttizeék ki, hogy —
az apostol szavaival élve — megtisztitjdk magukat ,,a test és a lélek minden szeny-
nyétdl” (2Kor 7,1). Tudtdk, hogy a parancsok megtartdsa révén, amint mar em-
litettiik, megtisztul a [élek, vagyis tisztdva lesz az értelem, Gjra ldtni kezd, és ter-
mészetes llapotdba jut. Hiszen ,az Ur parancsa ragyogo, fényt gyijt a szemnek”
(Zsolt 18,9). Arra is rdjottek, hogy a vildgban tartézkodva nem egykénnyen
mivelik ki az erényt, s ezért kitaldltak maguknak egy idegen életmddot, egy sa-
jétos életformdt, ami nem mds, mint a monasztikus élet. Elkezdtek menekiilni
avildg eldl, a pusztdban vertek tanydt, s ott éltek bojtdlve, a foldon aludva, vir-
rasztva és mds egyéb onmegtagaddst végezve, egészen lemondva sziileikrdl és
testvéreikrél, vagyonukrol és dolgaikrdl. Egy széval a vildgot keresztre feszitet-
ték 6nmaguk szdmdra. S nemcsak a parancsokat tartottdk meg, hanem ajandé-
kokat is felajinlottak Istennek. Azt is megmondom, miként. A parancsokat
Krisztus minden kereszténynek adta, s minden krisztushivének kotelessége tel-
jesiteni azokat. Azt mondhatndnk, hogy olyanok ezek, mint a csdszdrnak fize-
tendd addék. Ha valaki azt mondand, hogy nem hajlandé adét fizetni a csd-
szdrnak, vajon elkeriilhetné-e a biintetést? De vannak a viligban olyan hatalmas

10 MARCUS EREMITA: De his qui putant... 197. (PG 65, 961A).

_ 87—



Gizai Szent Dirotheosz

és hires emberek is, akik nem elégednek meg azzal, hogy megfizetik az adét a
csdszdrnak, hanem még ajindékokat is visznek neki. S az ilyen emberek ezzel
nagy tiszteletet, nagy adomdnyokat és méltésdgot érdemelnek ki maguknak.

12. Ugyanigy tettek az atydk is, akik nem csupdn a parancsokat tartottdk
meg, hanem ajidndékokat is felajdnlottak az Istennek. Ezek az ajindékok pedig
a szlizesség és a szegénység. Ezek nem parancsok, hanem ajandékok. Hiszen
sehol sem taldljuk megirva, hogy ,ne nésiilj meg”, vagy ,,ne nemzz gyermeket”.
S akkor sem parancsot adott Krisztus, amikor azt mondta: ,,Add el, amid van.”
Amikor odament hozzd az irdstudd, s igy sz6lt, ,, Mester, mit tegyek, hogy elnyer-
jem az orok életet?”, § azt vélaszolta: ., Ismered a parancsokat. Ne 6lj, ne pardz-
ndlkodj, ne lopj, ne tégy hamis tanisdgot felebardtod ellen”, és igy tovébb. O vi-
szont azt mondta: ,, Ezeket mind megtartottam ifjsikoromtdl kezdve”. Erre Jézus
igy sz6lt: ,, Ha tokéletes akarsz lenni, add el, amid van, é oszd szét a szegényeknek’,
és igy tovdbb (v6. Mt 19,16-21; Mk 10,17-20). Ldthatod: azt, hogy ,add
amid van”, nem Ugy mondta, mint aki parancsol, hanem Ggy, mint aki tand-
csot ad. Hiszen ha valaki azt mondja, hogy ,ha akarod”, az nem parancsot ad,
hanem tanicsot.

13. Amint tehdt mondtuk, az atydk mds egyéb erény mellett a sziizességet és
a szegénységet ajandék gyandnt ajdnlottdk fel Istennek, s a vildgot 6nmaguk
szdmdra keresztre feszitették, amit mdr szintén megemlitettiink. A tovdbbiak-
ban pedig azért kiizdottek, hogy 6nmagukat is keresztre feszitsék a vildg szd-
madra, ahogy az apostol mondja: ,A vildg keresztre feszittetett szdmomra, s én is a
vildg szdmdra” (Gal 6,14). Mi a kiillonbség a kettd kozote? A vildg keresztre fe-
szittetik az ember szdmdra, ha az ember lemond a vildgrél, ha a magdnyos élet
mellett dont, ha elhagyja sziileit, vagyondt, dolgait, tigyeit és kapcsolatait. Akkor
a vildg keresztre lesz feszitve szdmdra, hiszen elhagyta, s erre mondja az apostol,
hogy ,,a vildg keresztre feszittetett szamomra”. De aztin hozziteszi: s én is a vildg
szdmdra”. Miképpen feszittetik hdt keresztre az ember a vildg szamdra? Ugy,
hogyha — miutdn eltdvolodott a kiilsé dolgoktél — harcba fog magukkal az él-
vezetekkel, a dolgokra irdnyulé vigyakkal, ha kiizd sajét akarata ellen, s ha ha-
ldlra adja sajdt szenvedélyeit. Akkor & is keresztre lesz feszitve a vildg szdmadra,
s méltén mondhatja az apostol szavaival: ,A vildg keresztre feszittetett szdmomra, s
én is a vildg szdmdra”.

14. Az Atydk tehdt, amint mondtuk, miutdn keresztre feszitették a vildgot
onmaguk szdmdra, kiizdelmeik révén arra torekedtek, hogy 6nmagukat is ke-
resztre feszitsék a vildg szdmdra. Ami pedig minket illet, gy ldtszik, hogy kereszt-
re feszitettitk Gnmagunk szdmdra a viligot, amikor elhagytuk, és a monostorba
jottiink, magunkat azonban nem akarjuk keresztre fesziteni a vildg szdmdra: hi-

_ 88—



A lemonddsril

szen élvezetei benniink élnek, a szenvedélyek csirdi burjdnzanak benniink, ra-
gaszkodunk dics8ségéhez, ragaszkodunk az ételekhez és a ruhdkhoz. Taldlunk
egy jo szerszdmot, s mdris ragaszkodni kezdiink hozzd, megengedve ennek az
aprécska dolognak, hogy — Zdszimasz atya szavaival élve — jobban kétddjiink
hozz4, mint szdz font aranyhoz. Ugy gondoljuk, hogy kiléptiink a viligbdl, hogy
elhagytuk a vildgi dolgokat, amikor a monostorba jottiink, s mégis semmit éré
dolgokkal elégitjiik ki a vildgi viagyakozdst. S mindezt azon nagy ostobasdg miatt
szenvedjiik el, hogy miutdn lemondtunk nagy és jelentés dolgokrél, szenvedé-
lytinket valami egészen jelentéktelen aprésiggal probaljuk csillapitani. Hisz min-
denki koziiliink elhagyta, amije volt: akinek nagy vagyona volt, az azt hagyta
ott, akinek nem volt valami sok, az is hdtrahagyta, ami az 6vé volt, ki-ki erejé-
hez mérten. Aztdn beléptiink a monostorba, s — amint mondtam — ki-ki olesé
és értéktelen dolgokkal akarja betélteni végyait. Ne hagyjuk, hogy ez igy tor-
ténjen, hanem ahogy elhagytuk a vildgot és a vildgi dolgokat, ugyantgy illik,
hogy lemondjunk az anyagiakhoz kapcsol6dé vagyakrdl is. Azt is tudnunk kell,
hogy miben 4ll ez a lemondds, hogy miért is jottiink a monostorba, s hogy mit
jelent a ruha, amit magunkra vesziink, majd pedig ennek mintdjdra kell alaki-
tanunk életiinket, és kiizdeniink kell, mint ahogyan Atydink.

15. A szerzetesi ruha, amit viseliink, ujjatlan tunikdbdl, bérovbél, véllon 4t-
vetett felséruhdbdl (analabosz) és csuklydbdl (kukullion) dll. Ezek mind szim-
bélumok, és ugy illik, hogy megtanuljuk, mit jelentenek szimunkra a ruhdza-
tunkat alkoté szimbélumok.

Miért hordunk ujjatlan tunikdt? Mindenki mds ruhdjdnak van ujja, a mi-
énknek miért nincsen? A ruha ujjai a kezeket szimbolizdljak, a kezekre pedig a
gyakorlatban van sziikség. Amikor tehdt megszdll minket a gondolat, hogy a ke-
ziinkkel kovessiink el valamit, ami a régi emberre jellemz8, példdul lopjunk,
verekedjiink vagy egyszer(ien birmi mds biint cselekedjiink a keziinkkel, akkor
csak oda kell figyelniink a ruhdnkra, észre kell venniink, hogy nincsen ujja, vagy-
is nincsen keziink arra, hogy a régi ember dolgait megtegyiik.

Tunikdnkon ezen kiviil van egy biborszin( jel. Mi akar lenni ez a bibor jel-
zés? A csdszdr minden katondja bibor szint hord a kopenyén. Mivel a csdszar bi-
borban jir, dsszes katondja felteszi a csdszdri ruhdra emlékeztetd bibor szint a ko-
penyére, hogy eziltal megmutassdk, hogy a csdszar katondi, és hogy &érte
harcolnak. Tunikdnkon ugyanigy mi is hordjuk a bibor szind jelet, ezzel mu-
tatva meg, hogy Krisztus katondi vagyunk, s hogy nekiink is ki kell tartanunk
mindazokban a megprébdltatdsokban, melyeket & érettiink elviselt. Hiszen ami-
kor a mi Uralkodénk szenvedett, bibor szinli képenyt adtak rd (vo. Jn 19,2).
Mégpedig elsésorban azért, mert 8 kiraly: hisz ,d a kirdlyok kirdlya és az ural-

—89—



Gizai Szent Dirotheosz

koddk Ura” (Jel 19,16), médsodsorban pedig azért, mert azok az istentelenek igy
tiztek giinyt belSle. Amint tehdt mdr mondtam, mi is, akik hordjuk a bibor-
szin jelet, ezzel megvalljuk, hogy vele egytitt viseljiik az 6 Gsszes szenvedését.
A katona nem hagyja ott a hadviselést, hogy helyette foldmiivelésre vagy ke-
reskedésre adja a fejét, mert ezzel eldrulnd katona mivoltdt, amint az Apostol is
mondja: ,Aki harcol, nem bonyolidik bele az élet mindennapi dolgaiba, kiilonben
nem vivja ki vezére elismerésér” (2Tim 2,4). Ugyanigy van ez veliink is, mi is
gy akarunk kiizdeni, hogy ne legyen gondunk semmire ebben a vildgban, s
hogy egyediil Istennel t5ltsiik az iddnket, hogy az [r4s szavainak megfeleléen a
szliz legyen dllhatatos és gondtalan (vo. 1Kor 7,34-35).

16. Oviink is van. Miért hordunk 6vet? A rajrunk 1évé 6v mindenekel6te
annak a szimbdéluma, hogy készen dllunk a munkdra. Bérki, aki valamilyen
munkdba fog, elébb felévezi magit, s igy kezd el dolgozni, ahogy az Irds
mondja: , Csipdtok legyen felovezve” (Lk 12,35). Azutdn, mivel az 6v halott br-
bél késziil, mdsodsorban azt is jelenti, hogy haldlra kell adnunk az élvezetek
irdnt benniink él§ vonzalmat. Ezért van az 6v a csip6nkon, mert ott vannak a
vesék is, melyekrél azt mondjdk, hogy a vigyakozé 1élekrész székhelyéiil szol-
gdlnak. Err6l mondja az Apostol, hogy ,adjdtok halilra tagjaitokban azt, ami
foldies, a pardznasdgort, a tisztdtalansigot” (Kol 3,5), és igy tovabb.

17. Van felséruhdnk is, amit a kereszthez hasonlé formdban vesziink a val-
lunkra. Ezdltal a kereszt jelképét hordozzuk a véllunkon az irds szerint: ,Vedd
fel keresztedet, s kovess engem!” (vo. Mt 16,24). S mi mds is lenne ez a kereszt,
ha nem a tokéletes meghalds, ami megval6sul benniink a Krisztusba vetett hit
altal? Hiszen a ,hit — ahogyan a Szent Oregek Kinyvében, a Gerdntikonban ol-
vassuk — mindig megvéd minket a nehézségekben, s zavartalannd teszi mun-
kélkoddsunkat™;'" a hit az, ami elvezet minket az emlitett, tokéletes meghaldsra.
Ez pedig abban 4ll, hogy meghalunk mindennek, ami ebbdl a viligbdl valé:
nem csak sziileinket kell elhagynunk, hanem kiizdeniink kell az irdntuk érzett
ragaszkodds ellen is, s ugyanigy, ha valaki lemondott vagyonarél, javairdl és
minden egyes dolgdrél, akkor még le kell mondania az hozzdjuk valé ragasz-
kod4srél is, amint mar emlitettiik. Ebben 4ll tehit a tokéletes lemondas.

18. Fejiinkon csuklydt (kukullion) hordunk, ami az aldzatossdg jelképe. Hi-
szen a kisgyermekek, az egészen drtatlanok hordanak a csuklydhoz hasonlé fi-
tyuldt, a felndtt ember nem. Mi pedig azért viseljiik, mert a gonoszsigot ille-

' EVAGRIOSZ PONTIKOSZ: Pract., Prol. 4. Magyarul ldsd: Praktikos, avagy a szerzetes, Tanit-
vdny 35-36 (2003/3-4) 9. (ford. Kapitdny Gydrgy)

—90—



A lemonddsril

téen olyanokkd akarunk lenni, mint a kisgyermekek, ahogyan az Apostol
mondja: ,Ertelem dolgiban ne legyetek gyermekek, csak a gonoszsdg terén ma-
radjatok kiskortak” (1Kor 14,20). De mit jelent a gonoszsdg terén kiskortinak
maradni? A kisgyermek, akiben nincsen gonoszsdg, ha méltatlansig éri, nem
gyullad haragra, ha megbecsiilés éri, nem vilik hiavd, ha pedig elvesznek téle
valamit, ami az 6vé, nem szomorodik el. Hisz a gonoszsdg terén kiskoru, azaz
nem tdpldlja magdban a szenvedélyt, és nem kovetel magdnak dicséséget.

A csuklya ezen kiviil még Isten kegyelmének is a szimbéluma, mert amint
a fityula dvja és melengeti a gyermek fejét, Ggy oltalmazza Isten kegyelme a mi
értelmiinket. A Szent Orege/e Konyve is azt mondja, hogy ,.a csuklya a mi Meg-
vélté Isteniink kegyelmének szimbdluma, amely oltalmazza lelkiink irdnyité
részét, és melengeti gyermekségiinket Krisztusban azokkal szemben, akik 4l-
landéan megprébaljdk titlegelni és megsebezni azt”.!?

19. Tme tehdt, csipénkon viseljiik az vet, mely az értelmetlen végyak haldlra
addsdt jelzi, mig véllainkra a felséruha borul, ami a kereszt, csuklydnk pedig 4r-
tatlansdgunk és Krisztusban valé gyermeki voltunk jelképe. ,,Az életmédunk le-
gyen tehdt 6sszhangban a ruhdzatunkkal — ahogyan mondjak az atydk — nehogy
idegen legyen szimunkra az 6lt6zet, amit hordunk.”"® Ha mdr elhagytuk a nagy
dolgokat, hagyjuk el a kicsiket is. Ha mdr elhagytuk a vildgot, hagyjuk el a hozz4
val6 ragaszkoddst is. Hiszen amint mdr megmondtam, ragaszkoddsaink aprd,
jelentékeelen, széra sem érdemes dolgok révén, tudtunkon kiviil djra hozzéldn-
colnak benniinket a vildghoz.

20. Ha el akarunk jutni a dolgoktdl valé tokéletes tvolsdgvételre és a teljes
szabadsdgra, akkor meg kell tanulnunk lenyesni sajt akaratunkat, s igy Isten se-
gitségével apranként eljuthatunk a minden ragaszkoddstél val6 szabadsdgra.
Hiszen semmi sem haszndl annyira az embernek, mint a sajdt akaratdnak visz-
szanyesése. Ha ez bekovetkezik, ezdltal az ember képes elérehaladni, s ttljutni
minden erényen. Amint a vindor, aki Gtkozben rovidité utat lel, ha arra megy,
ttja jo részét megnyeri magdnak, ugyanigy jdr az is, aki az akarat visszanyesé-
sének utjdt valasztja. Mert ha valaki visszanyesi akaratdt, akkor szert tesz a ra-
gaszkoddstdl valé szabadsdgra, s ebbdl a szabadsagbdl kiindulva Istennel egyiitt
eljuthat a tokéletes szenvedélymentességre.

Az ember képes arra, hogy révid id6n beliil tizféle akaratdt is visszanyesse, s
azt is megmondom, hogyan. Valaki korbesétdl egy kicsit a monostorban, és ész-

12 Uop. Prol. 2.
'3 Apopht., Nau 55, Revue de l'orient chrétien 12 (1907) 180.

—9] —



Gizai Szent Diorotheosz

revesz egy dolgot, mire a gondolat azt mondja neki: ,Menj oda, és vedd szem-
tigyre!” Erre § azt vélaszolja a gondolatnak: ,Bizony nem nézem meg!” Igy le-
nyesi az akaratdt, és nem nézi meg a dolgot. Azutdn beszélgetd testvéreket taldl,
s a gondolat arra biztatja, hogy menjen oda, és & is széljon hozzd a témdhoz. O
azonban visszanyesi akaratit, és nem sz6l. Ezutdn azt mondja neki a gondolat:
»Menj el, kérdezd meg a szakdcsot, mit készit mara!” O azonban nem megy el,
hanem lenyesi akaratdt. Azutdn meglat egy tdrgyat, s a gondolat arra sarkallja,
hogy kérdezze meg, ki hozta. O viszont visszanyesi akaratdt, és nem kérdezi
meg. gy aztdn Gjra meg Gjra visszanyesve akaratdt végiil szokdsivé valik a le-
mondds, s a kis dolgokrél valé lemonddstdl eljut oddig, hogy nyugodt szivvel
le tud mondani a nagy dolgokrdl is. Végiil oddig jut, hogy mdr egyéltaldn nincs
sajdt akarata, hanem bdrmi éri is, olyan nyugalommal fogadja, mintha § maga
akarta volna. Es amikor mar nem akar a sajdt akarata szerint cselekedni, azon
kapja magdt, hogy mindig azt teszi, amit akar, hiszen ha nincsen sajdtja, akkor
barmi, ami torténik, olyan, mintha a sajdtja lenne. Igy aztan felfedezi, amint
mér mondtuk, hogy milyen ragaszkoddsok nélkiil élni, s ebbdl a mér emlitett,
ragaszkoddst6l mentes dllapotbdl eljuthat a szenvedélymentességre.

21. A boldogemlékii Doszitheosz példdjdn is ldthatjitok, hogy milyen fej-
16dést idézhet el8, ha aprinként visszanyesegetjiik sajit akaratunkat. Miféle
életbdl, micsoda élvezetek koziil, micsoda tohonyasdgbdl jott ez az ember, aki
Istenrdl soha egy szét sem hallott, s tudjitok, hogy mégis rovid id§ alatt milyen
magassigba emelte 6t az engedelmesség gyakorldsa és sajat akaratdnak vissza-
nyesése! Tudjdtok, hogy mennyire megdicsditette 6t Isten, aki nem engedte fe-
ledésbe meriilni az 6 nagyszerti erényeit, hanem kinyilatkoztatta a Szent Oreg-
nek, aki ldtta 6t az Gsszes szentek tdrsasdgaban, amint veliik egytitt élvezte az
orok boldogsdgot.

22. Elmondok nektek egy masik példat is, ami szintén velem esett meg, hogy
megtanuljdtok: az engedelmesség, és az 6nakarattdl valé szabadsig még a haldl-
t6l is megmenti az embert. Amikor még Szeridosz abba monostordban éltem, el-
jott hozzank Askalén kornyékérdl az egyik nagy Oreg tanitvdnya lelki atyjanak va-
lamilyen megbizatisdval. Azt a parancsot kapta az Oregtdl, hogy meg napszallta
el6tt térjen vissza sajdt celldjidba. Kézben azonban rettenetes erejli vihar tdmads,
leszakadt az ég, dorgote-villimlott, s a kozeli patak vize megaradt, épp csak ki
nem lépett a medrébdl. Az illeté viszont az Oreg szavainak engedelmeskedve el
akart indulni hazafelé. Mi erre konyorogve kértiik, hogy maradjon, mert meg
voltunk gyézédve arrél, hogy a folyévd dagadt patakon lehetetlen épségben dt-
kelni. Mégsem sikeriilt 6t meggydzniink, hogy maradjon. Végiil azt mondtuk
neki, hogy elkisérjiik a folyoig, s ha majd megldtja, magétdl fog visszafordulni. El-

—92_



A lemonddsrél

mentiink tehdt vele, de amikor a folyéhoz értiink, a testvér levetette felséruhdit,
felkototte a fejére, majd szorosra kitve pelerinjét' belevetette magét a folyéba,
egyenesen a szornyen hompdlygé dr kozepébe. Mi ott dlltunk remegve és rettegve
attdl, hogy meg fog halni. O azonban kitartéan tszott, és szinte azonnal a tdl-
parton taldlta magit. Feloltotte fels6ruhdit, a tdlpartrél leborult felénk, majd ba-
csat intett, s futva indult tovabb hazafelé. Mi pedig ott maradtunk, eltelve cso-
dalattal és megdobbenéssel ldtva az erény hatalmdt. Hiszen nekiink még nézni is
félelmetes volt, 6 viszont engedelmessége révén sértetlentil kelt 4t a veszélyen.

23. Hasonlé dolog tortént azzal a testvérrel, akit lelki atyja elkiildott a faluba,
hogy beszerezze a sziikséges dolgokat az ottani megbizottjuktdl. Amikor a testvér
felfogta, hogy az illetd lanya szégyenletes egytittlétre csabitja 6t, csak ennyit mon-
dott: ,Istenem, atydm imdi dltal ments ki engem!” S erre 6 azonnal a Szkétisz felé
vezetd Gton taldlta magdt, mikozben hazafelé tartott lelki atydhoz."> Nézzétek az
erény hatalmdt, nézzérek a kimondott sz6 erejét! Micsoda segitséget kap az, aki
csak hivatkozik atyjénak imddsdgaira! Hiszen csak annyit mondott: ,Istenem,
atydm imdi dltal ments ki engem!” — s erre azonnal az tton taldlta magit. Vegyé-
tek észre mindkettdjiik aldzatdt és istenfélelmét! Mivel nélkiiloztek, az oreg el
akarta kiildeni a testvért a megbizottjukhoz, de nem azt mondta neki, hogy ,,menj
el”, hanem inkdbb kérdezte téle, hogy el akarna-e menni. Hasonl6képpen a test-
vér sem azt valaszolta, hogy ,elmegyek”, hanem igy szdlt hozza: ,,ahogy akarod,
gy cselekszem”. Félt ugyanis attdl is, hogy botrdnyt okoz, meg attdl is, hogy aty-
javal szemben engedetlenné valik. Késébb, amikor még jobban nélkiilozni kezd-
tek, azt mondta neki az oreg: ,Kelj fel, é menj!” S nem azt mondta neki, hogy
,bizom Istenemben, aki majd megoltalmaz téged”, hanem hogy ,,bizom abban,
hogy atydm imdi 4ltal Isten majd megoltalmaz téged”. Hasonl6képpen a testvér
a kisértés pillanatdban nem csak azt mondta, hogy ,Istenem, ments ki engem!”,
hanem azt, hogy ,Istenem, atydm imdi dltal ments ki engem!” fgy tehdt remé-
nyliket mind a ketten atyjuk imdiba vetették.

Latjatok, hogyan kototeék 6ssze az engedelmességet az aldzatossdggal. Aho-
gyan ugyanis egy kettds fogatban az egyik 16 nem tudja megelézni a masikat, csak
ha szétedrik a szekér,'® ugyanigy sziikséges, hogy az engedelmességnek elvdlaszt-

Y A maforion nevii ruhadarab Cassianus (De Inst. Coenob. 1,6) és Jeromos (Ep. 22,13) leirdsa
alapjdn egy szlik és rovid pelerin-jellegli zeke volt, mely a nyakat és a vallakat boritotta be.
Ammun 3, in Szent Oregek Konyve, Bizantinol6giai Intézet Alapitvany, Budapest, 2001, 74
(PG 65,128D).

16 PLATON: Phaedrosz 246a—b.

—-93 _



Gizai Szent Dirotheosz

hatatlan tdrsa legyen az aldzatossdg. S hogyan valhatna barki is méltévd erre a ke-
gyelemre, ha nem dgy, hogy erét vesz 6nmagdn, és — amint mdr mondtam —
visszanyesi sajdt akaratdt, onmagdt Isten utdn lelki atyjdra bizza, egy fikarcnyit
sem kételkedik, hanem mindent azzal a legszilirdabb meggydz3déssel tesz, hogy
{gy magénak Istennek engedelmeskedik. Ugy, ahogyan a t6rténetben szereplé
testvérek is tették. Az ilyen ember mélt6 az irgalomra, mélt6 az tidvosségre.

24. Mesélik a torténetet,'” hogy amikor a szent Baszileiosz megldtogatta a ko-
lostorait, igy sz6lt az egyik eloljaréhoz: ,Van-e itt valaki, aki az tidvosségre to-
rekszik?” Az abba azt mondta neki: ,, Imdid 4ltal, Uram, mind tidvéziilni aka-
runk.” Erre Szent Baszileiosz ismét megkérdezte téle: ,,Van-e itt olyan, aki
valéban az iidvdsség Utjan jar?” Erre az abba, aki lelki ember volt, mar megér-
tette a kérdést és azt vélaszolta: ,Igen.” Erre a szent azt mondta neki: ,Hozd
nekem 4t ide!” Odament a testvér, a szent pedig igy sz6lt hozzd: ,Hozz vizet,
hogy megmosakodjam.” Erre 6 elment, és hozott neki vizet a mosakoddshoz.
Miutdn pedig Szent Baszileiosz megmosakodott, § maga is fogta a mosdévizet,
s igy sz6lt a testvérhez: ,,Most rajtad a sor, mosdj meg te is!” O pedig ellenke-
zés nélkiil elfogadta, hogy a szent 6ntse kezére a vizet. Miutdn tehdt ily médon
prébdra tette 6t, Baszileiosz ismét hozzd fordult: ,Amikor bemegyek a szen-
télybe, emlékeztess arra, hogy kezemet rdd téve felszenteljelek!” A testvér ismét
ellenkezés nélkiil engedelmeskedett. Amikor ldtta, hogy Szent Baszileiosz a szen-
télyben van, odament és emlékeztette St arra, amit mondott; a szent pedig f6l-
szentelte és magdval vitte 8t. Hiszen ki mds érdemelte volna meg jobban, hogy
az Istentdl ihletett szenttel éljen, mint ez az dldott testvér?

25. Nektek még nincs tapasztalatotok errdl a fontolgatds nélkiili engedel-
mességrél,'® s azt sem tudjdtok, hogy milyen nyugalom szdrmazik beléle. Egy-
szer megkérdeztem az Sreget, Janos abbdt, Barszantphiosz abba tanitvinydt:
,Mester, az [rds azt mondja, hogy sok megprébalratdson keresztiil kell bemenniink
az Isten Orszdgdba (ApCsel 14,22). En viszont azt ldtom, hogy engem semmi-
féle megprébdltatds nem ér. Mi vilik tehdt hasznomra, mit tegyek, hogy ne ve-

17" V6. Baszileiosz, in Szent Oregek Kinyve, i. m. 83 (PG 65,137B).
8 Dérotheosz sz6 szerint ,,megkiilonboztetés nélkiili” engedelmességrdl (adiakritosz hiipakoé)
beszél, azaz a tanitvdny nem alkot sajdt {téletet a lelki atya 4ltal kért dologrdl, hanem fel-
tétleniil megbizik a lelki vezetd megkiilonbéztetd képességében. Lucien Regnault szerint a
gorog kifejezés a pakhémidnus iratokra vezethetd vissza, ahol az eredeti kopt sz6 jelentése
Lkettds sziv nélkiili”, azaz fenntartds nélkiili engedelmesség. V6. DOROTHEE DE GAZA:

Oeuvres spirituelles, i. m. 70.

94 _



A lemonddsril

szitsem el a lelkem?” Azért kérdeztem ezt meg, mert semmiféle megprébalta-
tds nem ért, még gondjaim sem voltak. Mert ha rossz gondolat tdimadt rim, fog-
tam az {rétdbldm, és megirtam az dregnek. Akkoriban ugyanis, mielétt még a
szolgdlatdra rendeltek volna, irdsban kérdeztem 6t. Mdrmost, mielétt még be-
fejeztem volna az irdst, mar kozben megkdnnyebbiiltem, és lelki haszonnal gaz-
dagodtam. Innen fakadt tehdt az én gondtalansigom és nyugalmam. S én pedig,
nem ismervén még az erény hatalmd, s azt hallvdn, hogy sok megprébdltata-
son keresztiil kell bemenniink az Isten orszdgiba, félni kezdtem, hogy elkeriil
a megprébaltatds. Amikor ezt tudattam az 6reggel, ezt a vdlaszt adta: ,,Ne nyug-
talankodj, nem te tehetsz réla. Mindenki, aki odaadja 6nmagat az Atydknak
val6 engedelmességre, annak osztalyrésze ez a gondtalansdg és ez a nyugalom.”

(Badn Izsdk OSB forditdsa és bevezetd irdsa)

A forditds alapjdul szolgdlé gorog kritikai szoveg: DOROTHEE DE GAZA: Oeuvres
spirituelles (SC 92), Cerf, Paris, 2001, 146-184.

—95_



DOKUMENTUM Sapientiana 6 (2013/2) 96-104.

Beszéd a piispoki szinéduson (2012)

RowaN WILLIAMS

Vatikdnvdros, 2012. okt. 11. (Zenit.org)

» Leljesen embernek lenni azt jelenti,
hogy dijjd vagyunk teremtve Krisztus emberségének képmdsdra”

Szentséges Atya, Tisztelendd Atydk,
Testvéreim és Névéreim Krisztusban
— Kedves Bardtaim!

1.) Nagy megtiszteltetés szimomra a Szentatya folkérése arra, hogy e taldlkozén be-
széljek: amint a zsoltdros mondja ,,Ecce quam bonum et quam incundum habitare
fratres in unum.”" Amikor a szinéduson a piispokok egybegytilnek Krisztus egész
népének javira, akkor ez azon gyakorlatok egyike, melyek fonntartjdk Krisztus
Egyhdzanak egységét. Ma kiilondsen is emlékezniink kell a II. Vatikdni Zsinat
nagy eseményre — amikor a testvérek egységben gytiltek ossze, ,,fratres in unum’™,
s amely oly sokat tett az Egyhdz egészségéért, és segitette abban, hogy az Egyhiz
oly sokat visszanyerjen abbél az energidbol, amely ahhoz sziikséges, hogy eredmé-
nyesen hirdessiik Jézus Krisztus Orémbhirét korunkban. Az én nemzedékembdl
sokak szdmdra — még a Rémai Katolikus Egyhdz hatdrain tdl is — e zsinat sokat
igérd jel volt, annak jele, hogy az Egyhdz eléggé erds ahhoz, hogy néhdny igénye-
sen komoly kérdést tegyen fol sajét magdnak arra vonatkozélag, vajon kultdrdja és
szerkezete megfelelnek-e foladatanak: vajon képes-e megosztani az evangéliumot
a modern vildg bonyolult, gyakran lizad6, mindig nyugtalan szellemével.

ROWAN WILLIAMS walesi sziiletésti anglikdn piispdk, koltd és teoldgus. 2002 és 2012 decem-
bere kozott Canterbury érseke, egész Anglia, valamint az Anglikin Kommunié primdsa
volt. Jelenleg a cambridge-i Magdelene College vezetdje (Master).

K8szonom Szeiler Zsolt kollégdm segitségét e forditds elkészitésében. (B. G.)

»Milyen jé és milyen gyonyoriiséges, amikor a testvérek egységben laknak!” — Zsolt 133,1.

96—



Beszéd a piispoki szindduson (2012)

2.) A zsinat, nagyon sok szempontbdl, tjra folfedezte az evangélium hirdetésé-
nek tigyét és szenvedélyét. Nemcsak az Egyhdz sajét életének megtjitdsira,
hanem a vildgban valé hitelességére is dsszpontositott. A Lumen gentium vagy
a Gaudium et spes olyan szovegek, amelyek egy friss és 6romteli litomdst va-
zoltak f6l arrél, hogy Krisztus f6ldi Testében él§ valtozatlan valésiga a Szent-
lélek ajandékdnak koszonhetden miként beszélhet 4j szavakkal korunk tdrsa-
dalmdhoz, sét a méshittiekhez is. Nem meglepé tehdt, hogy 6tven évvel kés6bb,
még mindig jérészt ugyanazokkal a kérdésekkel s kovetkezményekkel kiiszko-
diink, melyeket a zsinat vetett fol. Ugy gondolom, e Szinédusnak az 0j evan-
gelizdciéra irdnyul6 figyelme szintén folytatja a zsinat 6rokségének foltdrdsat.

3.) A II. Vatikdni Zsinat teolégidjanak egyik legfontosabb szempontja azonban
a keresztény embertan meggjitdsa volt. A kegyelem és természet kapcsolatdnak
az emberi lények f6lépitésében targyalt, sokszor erdltetett és mesterkélt tjsko-
lasztikus elmélete helyett a zsinat egy olyan teoldgia legfontosabb beldtdsaira
épitett, amely kordbbi és gazdagabb forrdsokhoz tért vissza — az olyan spiritud-
lis langelmék teoldgidjara gondolhatunk, mint Henri de Lubac. Lubac emlé-
keztetett benntinket arra, mit is jelentett a korai és kozépkori kereszténység szd-
madra egy olyan emberségrél beszélni, amely Isten képmadsira teremtetett, s egy
olyan kegyelemrdl, amely t6kéletesiti és dtalakitja e képmadst, amelyet oly sokd
elfedett megszokott ,,embertelenség”-tink. Ennek fényében az evangélium hir-
detése annak hirdetését jelenti, hogy végre lehetséges igazdn embernek lenniink:
a katolikus és keresztény hit egy ,,igazi humanizmus”— hogy a mult szdzad egy
misik langelméjének, Jacques Maritainnek a kifejezését alkalmazzuk.

4.) Ugyanakkor Lubac egészen egyértelm(i avval kapcsolatban, mit nem jelent
ez. Az evangélium hirdetésének foladatdt nem helyettesitjiik egy ,,humanizals”
mozgalommal. , Tegyiink emberivé a kereszténnyé tétel eldrt?”— kérdezi — ,, Ameny-
nyiben e villalkozds sikerrel jdr, a kereszténység elkésert: helyét mar elfoglalta valami
mds. S ki gondolja azt, hogy a kereszténység nem képes emberivé tenni?” Igy ir Lubac
a Hit paradoxonai cimi csoddlatos aforizmagy(ijteményében.” Maga a hit alakitja
az emberivé formdlé munkdt, s e humanista véllalkozds tires lesz az emberségnek

JACQUES MARITAIN: Az igazi humanizmus, Rémai Katolikus Egyhdzi Gytjtemény — Szent
Istvdn Tdrsulat, Budapest, 1996.

3 HENRI DE LUBAC: Paradoxes of Faith, Ignatius Press, San Francisco, 1987. Francidul
Paradoxe et Mystére de ['Eglise, Aubier-Montaigne, Paris, 1967.

—97_



Rowan Williams

a Misodik Addmban adott meghatdrozdsa nélkiil. Az evangeliziciénak — akdr
régi, akdr 4j alakjdban — abban a mélységes bizalomban kell gyokereznie, hogy
az emberségnek egy jol meghatdrozott céljit, az emberi életnek egy j6l megha-
térozhaté alakjit tudjuk megmutatni és megosztani a vildggal. Sok médon ki
lehet ezt fejteni, ezen rovid megjegyzésekben egyetlen szempontra szeretnék
kiilonosen is 6sszpontositani.

5.) Teljesen embernek lenni azt jelenti, hogy 0jjd vagyunk teremtve Krisztus em-
berségének képmdsdra. Eme emberség pedig az 6rok Fit az 6rok Atydval valé kap-
csolatdnak tokéletes emberi ,forditdsa”, egy szeretd és imdd6 6ndtaddsban megva-
16sulé kapcsolat, az életnek a Misik felé valé kidrasztdsa. Igy az az emberség,
amelybe belenoviink a Lélekben, az az emberség, amelyet meg akarunk osztani a
vildggal Krisztus megvalté miivének gytimoleséként, egy szemlélddd emberség.
Szent Edit Stein dllapitotta meg, hogy akkor kezdjitk megérteni a teoldgidt, ami-
kor gy latjuk Istent mint az , Els6 Teolégus™-t, aki el¢szor mondja ki az isteni élet
valésdgat, mert ,az Istenrdl szolé minden beszéd foltételezi Isten sajdr beszédér”. Ha-
sonléképpen mondhatjuk, hogy akkor kezdjiik megérteni a szemlélédést, amikor
Istent az elsé szemlélédének latjuk, mint a Mésikra irdnyul6 6nzetlen figyelem
orok mintdjt, amely nem halalt, hanem életet hoz a szemlélédé val6janak. Isten
minden szemlélése foltételezi Isten Onmagéban elmeriild és 6romteli tuddsdt sajdt
magdrol és sajat maga szemlélését a Szenthdromsag életében.

6.) Olyan szemlélédének lenni, mint Krisztus, azt jelenti, hogy nyitottak va-
gyunk mindarra a teljességre, amelyet az Atya sziviinkbe akar drasztani. Ha tu-
datunk nyugodt és kész a befogaddsra, ha Istenre s onmagunkra vonatkozé,
sajit magunk teremtette fantdziaképeink elcsondesedtek, akkor végre azon a
ponton vagyunk, ahol elkezdédhet novekedésiink. Az az arc pedig, amelyet
meg kell mutatnunk viligunknak, egy olyan emberiség arca, amely sziinteleniil
novekszik a szeretet felé. Egy olyan emberiségé, amelyet tekintetének célpontja
oly 6rommel t6lt el s olyannyira magdval ragad, hogy készen allunk egy végte-
len utazdsra annak érdekében, hogy még mélyebbre hatoljunk e valésigba, a
szenthdromsdgos élet szivébe. Szent Pal beszél arrdl, hogy ,,fodetlen arccal tiik-
rozziik vissza az Ur dicsdségér” (2Kor 3,18), s hogy egyre nagyobb ragyogdssal
alakulunk dt. Ezt az arcot akarjuk megmutatni embertdrsainknak.

7.) S nem azért toreksziink erre, mivel valami olyan egyéni ,valldsos élmény”-t

keresiink, amellyel biztonsdgban és szentnek érezhetjitk magunkat. Azért torek-
sziink erre, mivel eme, az Isten fénye felé forduld, onfeledt krisztusi tekintetben

—98 —



Beszéd a piispoki szindduson (2012)

megtanuljuk, miként tekintsiink egymdsra s Isten egész teremtésére. A korai
Egyhdzban nagyon vildgosan tudatdban voltak annak, hogy attdl az 5nmegér-
tést8l vagy onmagunk szemlélésétdl, amely megtanit benniinket mohé oszt6-
neink és sévdrgd vigyaink megfegyelmezésére, tovabb kell [épniink a ,,zermésze-
tes szemlélddés “hez, amely érzékeli és tiszteli Isten bolcsességét a vildg rendjében,
s megengedi szdmunkra, hogy a teremtett valésigot valéban olyannak ldssuk,
amilyen az Isten szemében — ahelyett, hogy hasznalatunk eszkozéként vagy ural-
munk tdrgyaként tekintenénk rd. Onnan pedig a kegyelem tovibbvezet majd
benniinket az igazi ,, teoldgid -hoz [istenismerethez], az Istenre irdnyulé ama cson-
des tekintethez, amely minden tanitvdnysdg végcélja.

8.) Ebbdl a szempontbdl nézve a szemlélédés egydltalin nem pusztin egy azon
sok dolog koziil, amit a keresztények mivelnek: az imddsdg, a liturgia, a m{ivé-
szet és erkoles kulcsa, egy olyan megudjult emberiség lényegéhez vezetd kulcs,
amely képes szabadon tekinteni a vildgra és mds személyekre a viligban — olyan
szabadsdggal, mely megszabadult a sajit magdra irdnyuld, szerezni vigy6 rogziilt
magatartdsformakedl, s attdl a torz megértéstdl, amely beldliik forrdsozik. Me-
részen fogalmazva, a szemlél6dés a végsé valasz arra a val6tlan és esztelen vildgra,
amelyben gazdasdgi rendszeriinknek, rekldmkultiridnknak és zidrzavaros, foliil
nem vizsgilt érzelmeinknek koszonhetden lakozunk. A szemlélédés gyakorlata-
nak elsajdtitdsa annak megtanuldsit jelenti, ami ahhoz sziikséges, hogy igazul és
Sszintén és szeretettel éljiink. Mélységesen forradalmi tigyrdl van tehdt sz6.

9.) Thomas Merton 6néletrajzaban egy olyan tapasztalatdrél szimol be, amelyben
nem sokkal az utdn volt része, hogy belépett abba a monostorba, ahol egész hdt-
ralévd életét szindékozott eltolteni. Influenzds lett, néhdny napig a betegszobdban
kellett maradnia. Amint elmondja, tgy érezte, titkos 6rém tolti el e gondolatra:
~Most végre magdnyban lehetek, és sok idém lesz az imddsdgra’, s ,mindent megtehe-
tek, amir akarok, abelyett, hogy futkosnom kell a csengdszé szerint”. Kénytelen be-
latni, hogy e hozzédllasa vilagossa teszi, ,Rossz hajlamaim [...] egytil egyig belo-
poztak velem a monostorba és valldsos mezbe biljtak: lelki torkossdg, lelki érzékiség,
lelki gbg”* Mésképpen fogalmazva, Merton megkisérel keresztény életet élni egy
olyan ember érzelmi berendezésével, aki még mindig szorosan kapcsolédik az
egyéni kielégiiléshez. A figyelmeztetés erdteljes: az evangelizdcidban nagyon vi-
gydznunk kell arra, hogy ne egyszerien arrél gy6zzitk meg az embereket, hogy Is-

4 THOMAS MERTON: A hétlépcsés hegy, Szent Istvdn Tdrsulat, Budapest, 1991, 359. Dr. Lu-

kécs Lészl6 forditdsdt az idézetben némileg médositottam.

—-99 —



Rowan Williams

tenre és a lélek életére alkalmazzdk mindazokat a drdmdra, izgalomra és ondicsdi-
tésre irdnyuld vigyakat, amelyekben mindennapjainkban oly sokszor elmeriiliink.
Néhdny évtizeddel ezelétt még erdteljesebben fogalmazta meg ugyanezt Jacob
Needleman valldstudds, az Elveszett kereszténység cimd, vitdkat kivéled s dlldsfogla-
lasra készteté konyvében: az evangélium szavai, irja, olyan emberi lényekhez sz6l-
nak, akik ,,7ég nem léteznek”> Azaz, ha életadé6 médon vélaszolunk az evangélium
folszolitasdra, akkor 4t kell alakitanunk teljes valénkat, érzéseinket, gondolatain-
kat és elképzeléseinket. A hitre valé megtérés nem egyszertien vélekedések egy bi-
zonyos Uj halmazdnak dtvételét jelenti, hanem azt, hogy 4j személlyé valunk,
olyannd, aki Jézus Krisztus dltal kozosségben van Istennel és masokkal.

10.) A szemlélédés 1ényeges eleme ezen dralakuldsi folyamatnak. Megtanulni Is-
tenhez fordulni a sajdt azonnali kielégiilésemre valé tekintet nélkiil, megtanulni
foltilvizsgdlni és viszonylagossd tenni a bennem ébredd s6vdrgd vigyakat és kép-
zeletsziileményeket — ez azt jelenti, hogy megengedem Istennek, hogy Isten le-
gyen, s igy megengedem, hogy Krisztus imdja, Istennek Istenhez valé sajét kap-
csolata keljék életre bennem. A Szentlélek segitségiil hivasdnak az a 1ényege, hogy
arra kérjem a Szenthdromsdg harmadik személyét: 1épjen be szellemembe s hozza
meg azt a viligossdgot, amire szitkségem van ahhoz, hogy ldssam, hol vagyok
sovdrgdsaim és képzeletsziileményeim foglya, s hogy adjon nekem tiirelmet és
csondességet, amint Isten fénye és szeretete dtjdrja bensd életem. Csakis akkor fo-
gok megszabadulni attél, hogy Isten ajindékaival Ggy banjak, mintha csak egyéni
boldogsdgkeresésem vagy mdsok folotti uralmam wjabb eszkozei volndnak, ha ez
elkezdédik életemben. E folyamat kiteljesedése kozepette, szabadabbd valok arra
— Szent Agostonnal szélva —, hogy tudjam ,.emberi modon szeretni az embereket”
Nem azért szeretni 8ket, amit igérhetnek nekem; nem azért szeretni Sket, mintha
tartés biztonsdgot és vigasztaldst nytjthatndnak nekem; hanem tgy szeretni Sket,
mint torékeny térsaimat, akik szintén Isten teremtményei, és akiket O megtart
szeretetében. Folfedezem (amint elébb megjegyeztiik), miként ldssak mds sze-
mélyeket és dolgokat annak, amik 6k Istennel valé kapcsolatukban, ahelyett
hogy (amint el6bb megjegyeztiik) magamra vonatkoztatndm 8ket. Mind a va-
16di igazsdgossdg, mind a valddi szeretet e ponton gyokerezik.

> JACOB NEEDLEMAN: Lost Christianity. A Journey of Rediscovery, Doubleday, Garden City,
N.Y., 1980.
¢ Confessiones IV. 7.

— 100 —



Beszéd a piispoki szindduson (2012)

11.) Ama emberi arc, amelyet a keresztények meg akarnak mutatni a vilignak, egy
ilyen, igazsdgossdg és szeretet dltal megjeldlt arc. Ily médon egy a szemlélédés
dltal alakitott arc, a csond gyakorldsa és az ént rabszolgdvd tevd tdrgyaktdl és a
meg nem vizsgalt, csaloka 6sztonokedl valé tavolsigvétel fegyelme dltal alakitott
arc. Amennyiben az evangelizécié azon mulik, hogy megmutatjuk a vildgnak ama
Lfodetlen” emberi arcot, amely a Fitinak az Atya felé fordulé arcit titkrozi vissza,
akkor egyiitt kell jarnia egy ilyen imddsdgot és gyakorlatot elésegité és terjesztd
komoly elkételezettséggel. Nem sziikséges hozzdtenni, hogy egyéltalin nem amel-
lett érveliink, mintha a ,bensé” dtalakulds fontosabb volna az igazsdgos cselek-
vésnél. Sokkal inkdbb annak hangstlyozdsardl van szo, hogy az a vildgossig és
energia, amelyre az igazsdgos cselekvéshez szitkségiink van, koveteli meg t6liink,
hogy helyet biztositsunk az igazsdgnak, annak érdekében, hogy Isten valésdga ér-
zékelhetdvé valjék. Mdskiilonben az igazsigossdg és béke keresése emberi akara-
tunk olyan Gjabb ténykedése lesz, melyet aldds emberi 6nbecsapdsunk. A két hivds
egymistdl elvilaszthatatlan; ,imddsdgra és igaz cselekvésre” sz616 hivis, amint a
protestdns vértant, Dietrich Bonhoeffer irta le a bortonben 1944-ben. Az igazi
imddsdg megtisztitja a szdndékot, a valédi igazsdgossig pedig megkeriilhetetlen
foladat, amelyben azt az emberséget osztjuk meg mdasokkal és szabaditjuk fol md-
sokban, amelyet mi magunk szemlélédé taldlkozdsban fedeziink fol.

12.) Manapsdg azok, akik kevéssé ismerik az Egyhdz intézményeit és hierarchikus
berendezkedését, s kevéssé torédnek ugyanezekkel, gyakran vonzédnak azon éle-
tekhez, amelyek megmutatnak valamit az imént elhangzottakbdl. Ezen életek ki-
hivést is jelentenek szimukra. Az 0j és megtjult valldsos kozosségek érnek el leg-
hatdsosabban azokhoz, akik soha sem ismerték a hitet, vagy elhagytdk azt mint
valami tires, elavult dolgot. Amikor korunk keresztény torténetének megirdsardl
van sz6 — kiilnésen, de nem kizérélagos tekintettel Eurépdra és Eszak-Amerikdra
—, ldtnunk kell, mennyire kézponti és eleven volt az olyan helyek tantsdga, mint
Taizé vagy Bose, de gondolnunk kell olyan hagyomdnyosabb kozosségekre is, ame-
lyek egy olyan emberség folfedezésének gydjtépontjai lettek, amely dtfogdbb és
mélyebb tdrsadalmi megszokdsainkndl. S az olyan nagy szellemi-lelki halézatok,
mint a Sant’ Egidio, a Focolare, Communio e Liberazione — ezek szintén ugyanazt
a jelenséget mutatjdk: helyet adnak egy mélyebben emberi litomdasnak, mert sok-
féle médon mindannyian egy olyan fegyelmét ajdnljik ol a személyes és kozosségi
életnek, melynek lényege, hogy Jézus valdsigit engedjék életre kelni magunkban.

13.) S amint e példdk mutatjik, a széban forgd vonzerd és kihivds olyan elkdte-
lez8déseket és lelkesedést valt ki, amelyek dtlépnek a torténetileg kialakult fele-

- 101 -



Rowan Williams

kezeti hatdrokon. Napjainkban hozzdszoktunk ahhoz, hogy a ,spiritudlis 6ku-
menizmus” siirgetd fontossdgardl beszéljiink; nem szabad azonban, hogy ez va-
lamiképpen a spiritudlis és az intézményes szembedllitiséhoz vezessen, vagy
ahhoz, hogy a kiilonleges elkotelezettségeket egy dltaldnos keresztény egytittér-
zés fogalmdval helyettesitse. Ha erdteljes és gazdag fogalmunk van arrél, mit je-
lent maga a ,,spiritudlis” sz6, ha beldtdsunk olyan szentirdsi szakaszokra alapoz-
zuk, mint a Mdsodik Korintusi levél imént folidézett szakasza, akkor a spiritudlis
okumenizmust egy olyan kozos vallalkozdsnak fogjuk tekinteni, amelyben egytitt
keressitk annak médjait, miként tdplalhatjuk és tarthatjuk fonn a szemlélédés fe-
gyelmét abban a reményben, hogy az az emberség arcét térja fol nekiink. Am kii-
16nb6z8 felekezetek keresztényeiként minél inkdbb tdvolsigot tartunk egymads-
t6l, ez az arc anndl kevésbé fog hitelesnek litszani. Epp most emlitettem a
Focolare mozgalmat: biztosan emlékeznek rd, hogy Chiara Lubich spiritualita-
sdnak alapvetd kovetelménye igy hangzott: , egyesiilj!”— vilj eggyé a megfeszitett
és elhagyott Krisztussal, &éltala egyesiilj az Atydval, légy eggyé mindazokkal, akik
meghivést kaptak ezen egységre, s ily médon légy eggyé a vilig legmélyebb sziik-
ségeivel! ,Azok, akik az egységet élik [...] életiikben megengedik magunknak, hogy
egyre inkdbb behatoljanak Istenbe. Novekedésiikben egyre kozelebb jutnak Istenhez
[-..] s minél kozelebb jutnak 6hozzd, anndl kozelebb jutnak fivéreik s névéreik szi-
véhez.”” A szemlélédés habitusa megszabadit att6l, hogy meggondolatlanul sajdt
felsébbrendiiségem tudatdban tekintsek mds megkeresztelt hivékre, s attdl, hogy
azt gondoljam, semmit sem tanulhatok t6litk. Amennyiben a szemlél8dés habi-
tusa segit abban, hogy minden tapasztaldst ajdndékként kozelitsiink meg, dllan-
déan meg kell kérdezniink magunktél, hogy mi az, amit a testvér megoszthat ve-
liink — még az a testvér is, akit valami elvalaszt t8liink vagy att6l, amit mi teljes
kozosségnek gondolunk. ,, Quam bonum et quam jucundum...”

14.) Gyakorlatilag ez azt sugallja, hogy minden olyan kezdeményezés esetében,
amelyben arrél van sz6, hogy Gj médon szdlitsunk meg egy mér nem gyakorl6
keresztény vagy kereszténység utdni kozonséget, komolyan kell dolgoznunk azon,
hogy e tevékenységiinket miként alapozhatnank valamely 6kumenikusan gya-
korolt szemlél6d§ praxisra. Amellett a nemzetkozi liturgikus , kultdra” mellett,
amelyet meglepé médon Taizé fejlesztett ki, s amely oly sok kiilonb6z6 ember
szdmdra megkozelithetd, egy olyan hdlézat, mint az erds bencés gyokerekkel és
kapcsolatokkal rendelkezd Keresztény Meditdciés Kozosségé (World Community

7 CHIARA LUBICH: Essential Writings, New City Press, Welwyn Garden City, 2007, 37.

-102 -



Beszéd a piispoki szindduson (2012)

for Christian Meditation) friss lehetségeket hozott e teriileten. Rdaddsul ez
ut6bbi kozosség keményen dolgozott azon, hogy elérhet6vé tegye a szemlélédés
gyakorlatdt a gyerekek és fiatalok szdmadra, s ez olyasmi, amit a lehetd legerdtel-
jesebben bétoritanunk kell. Mivel sajit magam ldthattam — Britannia anglikdn
iskoldiban —, hogy mily erés lelkesedést vélthat ki az e hagyomdny szerinti me-
diticié fiatal gyermekekben, ezért meggy6z6désem, hogy igen nagy lehetSség
rejlik abban, hogy altala vezessiik be a fiatalokat hittink mélységeibe. Azok sza-
mira pedig, akik elsodrédtak a rendszeres szentségi hitélettdl, Taizé vagy a Ke-
resztény Meditdcids Kozosség ritmusa és gyakorlatai gyakran a szentségek jelen-
tette szivhez és a hit tlzhelye melegéhez visszavezetd utat jelentenek.

15.) Amit minden korosztily folismer ezen gyakorlatokban, az, egészen egy-
szerlien, egy emberibb élet lehetésége — egy olyan életé, amelyben kevesebb az
8rjongd szerzésvagy, ahol helye van csondnek, amely tanuldsra val6 nyitottsdg-
gal jdr egyiitt, s — ez a legfontosabb — amely annak tudatdt is magiba foglalja,
hogy létezik egy megbizhat6 s maradandé 6rom. Ezt az dnfeledtség fegyelmé-
ben fedezhetjiik 61, s igencsak kiilonbozik egyik vagy mdsik pillanatnyi indit-
tatdsunk kielégiilését6l. Amennyiben evangelizalisunk nem kezdeményezi min-
dezt, annak a veszélynek teszi ki magdt, hogy a hitet 4t nem alakitott emberi
megszokdsokra alapozva akarja fonntartani — avval a tdlontdl ismerds kovet-
kezménnyel, hogy az Egyhdz szomorti médon nagyon is hasonlitani fog oly sok
pusztin emberi intézményhez: azok aggodalmaival, nyugtalan siirgés-forgdsd-
val, versengésével és hatalomra torekvésével. Egy nagyon fontos értelemben egy
igazi evangelizdl$ véllalkozds egytdttal mindig sajit magunk Gjraevangelizdldsa
lesz, Gjra folfedezése annak, hogy keresztény hitiink miért sajdtos, dtalakité erejti
— sajdt Uj emberségiink Gjra megtaldldsa.

16.) S természetesen ez akkor torténik a legeredményesebb médon, ha nem ter-
vezzitk meg, vagy nem kiizdiink érte. Hadd idézzem megint Lubac-ot: ,Az fogja
a legjobb vdlaszt adni sajdt kora szitkségeire, aki eldszor is nem keresett vdlaszt
rdjuk”® s ,,Az, aki dszinteségre torekszik abelyett, hogy onmaga elfeledésében keresné
az igazsdgot, olyan, mint aki arra torekszik, hogy eltdvolodjék mindentdl abelyett,
hogy kinyilnék a szeretetre”? Az Oromhir barmely hirdetésének az ellensége az 6n-
tudatossdg, s magdtdl értet6dé mddon, ezt nem gydzhetjitk le még t6bb ontu-

8 L.m.111-112.
% Uo. 114.

-103 -



Rowan Williams

datossdggal. Szent Pdlhoz kell fordulnunk, s fol kell tenniink a kérdést: ,Hovd
irdnyul tekintetiink?” Vajon aggodalommal tekintiink napjaink nehézségeire,
a hitetlenség kiilonboz6 alakzataira vagy a hitet és erkdlesot érd fenyegetésekre, az
intézmény gyongeségeire? Vagy igyeksziink Jézusra tekinteni, Isten képmdsdnak
leplezetlen arcdra, amelynek fényében észrevessziik ugyane képmds tovabbi visz-
szatiikr6z8dését magunkban és felebardtainkban?

17.) Ez egyszer(ien arra emlékeztet benniinket, hogy az evangelizicié mindig va-
lami més tilcsorduldsa — a tanitvdny krisztusi érettségre vezetd Gtja, nem a becs-
vdgy6 én, hanem a benniink él6 Lélek buzditdsinak és vonzdsinak tutja. Re-
mélem, mikézben azon gondolkodunk, miként tehetjitk ismét vonzébb4 és
meghatdrozévé az Oromhirt korunk embere szimdra, soha nem tévesztjiik szem
el8l, miért meghatdrozé az sajit magunk szdmdra, mindannyiunk szdmdra, akik
kiilonboz4 szolgdlatokat végziink. Ezért 6romot kivinok Onsknek ezen esz-
mecserék kozben — nem egyszertien vildgossdgot vagy eredményességet a ter-
vezésben, hanem 6romot Krisztus arcdnak megigért szemlésében, s egymadssal
val6 kozosségiink ama beteljesedett 6romének elévételezését itt és most.

© Innovative Media Inc.

(Bakos Gergely OSB forditdsa)

- 104 -



RECENZIOK

Sapientiana 6 (2013/2) 105-117.

Szab6 Miria: A zsoltirok kincsei.
Zsoltarforditas nyelvi-filolégiai
jegyzetekkel. Vilogatds a Zsoltdrok
[. konyvébdl (1-41)

Szent Istvdn Tdrsulat, Budapest, 2013.

A zsoltdrokat rendszeresen imddkozé, a zsol-
tdrok nyelvét és nyelvezetét j6l ismerd szerzt
a személyes érdekl8dés és lelkesedés inditotta
arra, hogy ,az eredeti héber szoveg alapjin
[...] egy megbizhatd, pontos forditdst” ké-
szitsen, ,amely ugyanakkor tekintetbe veszi a
kordbbi magyar forditdsok hagyomanyit, és
imddsdgként is haszndlhat6” (5).

A szerzd a Szocidlis Testvérek Tdrsasdgd-
nak tagja. Hiasz éven 4t tanitotta a bibliai
nyelveket (héber, ardm, gordg) a Szegedi Hit-
tudomdnyi Fdiskoldn. Tobb tanitvanya — koz-
tiik a jelen recenzié szerzdje — neki is kdszon-
heti, hogy a Szentirds hivatdsdvd lett. Szabd
Miria jelenleg a Sapientia Szerzetesi Hittu-
domadnyi Féiskola gordgtandra.

Részben a fent emlitett személyes érdekls-
dés, mésrészt a forditds sordn egyre gazdagodd
anyag bésége késztette arra, hogy a Zsoltdrok
konyve kincseib8l — mely 6t gytjteménybe
rendezve 4ll el8ttiink a kdnoni konyvben — az
elsé konyvbdl (Zsolt 1-41) vélogatdst adjon
kozre. A zsoltdrokat Szabé Miria forditdsival
és magyardzataival kovetd olvaséban virako-
zds és kivancsisdg ébred, hogy vajon mikor ve-
hetjiik kézbe a folytatdst.

Huszonkilenc zsoltdr forditdsat készitette
el, médszerében a formadlis ekvivalencidt (szé6-
és formahtl forditdst) részesitve el6nyben.
Ugyanakkor Szabé Mdria nem csupdn a héber
szoveg minél hivebb tolmdcsoldsdra torekszik
versrél-versre haladva, hanem kozvetleniil a
maszoréta héber szoveg mellett a legjelent8sebb
forditdsok véltozataiban is kozli az adott zsol-
tarverset. A Septuaginta gorog és a Jonatdn-
targum ardm forditdsa révén engedi megszé-
lalni a korai zsiddsdg szellemi és lelki orokségét.

Felmutatja, hogyan ¢l tovébb, és hogyan éled
Ujj4 a palesztinai és diaszpéraban él6 utdédok
fejében és szivében a zsoltdrok kozolte teold-
giai tartalom és a benniik vélaszt visszhangzé
imddkozd lelkiilet. A Septuaginta mellett a Vul-
gata, a Psalterium iuxta Hebraeos és a Neovul-
gata latin szdvegei a zsoltdrokat épplgy ma-
gdénak vallé kereszténységet juttatjik szohoz.
A Vulgata és a Psalterium iuxta Hebraeos sz6ve-
geinek egytittes kozlését az indokolja, hogy az
elébbiben Szent Jeromos a zsoltdrok forditdsdt
a Septuaginta alapjdn készitette el, jéllehet a
tobbi konyvet héberbdl forditotta. Az utdbbi
a Zsoltdrok konyve héber szévegen alapuld Je-
romos-féle forditdsa. A korai zsidésdg 4ltal
haszndlt szovegek és az Egyhdz orokségének is-
mertté valt és tekintéllyel bird tandi révén a
tobbéves kutatd- és gylijtémunka eredménye-
ként sziiletett mi a zsoltarforditds és -értelme-
zés torténetébe is bepillantdst enged.

A konyv kiemelkedd értéke a versekhez
kapcsol6d6 szémagyardzatok, nyelvi-filolégiai
jegyzetek, amelyek segitséget nytjtanak a sz6-
vegek tartalmi gazdagsdgdnak drnyaltabb meg-
ismeréséhez. A szerz§ a jegyzetekben bemutatja
a mondatszerkezetek, nyelvtani formak kindl-
ta értelmezési lehetdségeket, ezzel a szoveg-
véltozatok indokldsat is adva. Megvildgitva a
haszndlt szavak, fogalmak gazdag jelentéstar-
talmdt, betekintést nyujt a zsoltdrok, sét 4lcald-
nosabban a héber gondolkodds szimbélumai-
nak vildgdba, és a jelentések 4talakuldsinak is
figyelmet szentel. Nem ritkdn e szerz6i ma-
gyardzatok tovabbi szovegvéltozatokat is be-
mutatnak az adott vershez, igy példdul a Kr. u.
I1. szézadi gordg forditdsok (Aquila, Symma-
chos és Theodotion forditdsainak) vagy a szir
Desittdnak a szvegei is megjelennek. Az olvasd
a zsoltdrok keresztény hagyomanyokban betél-
tott szerepét is megismerheti e jegyzeteket ol-
vasva, mivel helyenként megjelenik az egyhdz-
atyak értelmezése, valamint az adott zsoltdrvers
UjszOvetségi visszhangja, idézete.

- 105 -



Recenziok

A konyv kiegésziil magyar széjegyzékkel
és héber szdszedettel, ezaltal akdr tematikus
feldolgozdst is lehetdvé téve.

A kotet végén szerepld gazdag szakiroda-
lom alkalmat kindl arra, hogy a zsoltdrok kin-
cseinek tovdbbi felkutatdsira vigyé olvasé e ka-
landhoz olyan utitdrsakat taldljon, akik e
»kincsvaddszatban” mér éreékes gyongydkre
bukkantak.

A szigoru értelemben vett nyelvi kerete-
ken tallépve Szabé Mdria forditdsai, nyelvi-
filoldgiai jegyzetei a zsoltdrok kimerithetetle-
niil gazdag vildgdba vezetik az olvasét, abban
a reményben, hogy ,ez a mddszer is felszinre
hozhat valamit a zsoltdrokban rejlé kincsek-

817 (7). Szomjat ébreszt, és azzal szembesit,
amire bevezet$jében Szir Szent Efrém szavai-
val utal: ,Meg se kiséreld hdt oktalanul egyet-
len korttyal kiinni azt, amit egyetlen korttyal
kiinni képtelenség; de ne is hagyd ott tunya-
sdgbol, amit lassanként kortyolgathatsz!” (7).

A kozelmdltban jelent meg a Bencés
Kiad6 gondozdsiban Paul Beauchamp: A zsol-
tdrok vildga cim( kotete. Nagy 6rom, hogy az
idei év a zsoltdrokkal valé taldlkozis tobb le-
het8ségét nyitja meg az érdekl6ddk szdmdra.
Koszonet illeti a Szent Istvdn Tdrsulatot, hogy
ehhez hozzdjirult Szabé Mdria A zsoltdrok
kincsei cim(i kdnyve megjelentetésével, mely-
nek remélhet6leg folytatdsa is lesz iddvel.

Szab6é Mdria miive egyediildllé értékkel
gazdagitja a hebraisztika és bibliatudomdny
magyar nyelv{i irodalmdt. Kényvét jé szivvel
és a szerz6 irdnti hdldval ajdnlom mindazok-
nak, akik mdr gyonydrkodtek a zsoltdrok kin-
cseiben, és igy mintegy beszélgetve a szerzével,
tovdbbhaladhatnak e szemlélésben. A konyv
kedvet ébreszté meghivds lehet azok szdmdra
is, akik még csak ezutdn szeretnék megismerni
a zsoltirok kimerithetetlen kincsestarat.

Szatmdri Gyorgyi

Elena Bosetti: Enekek éneke.

, Le, akit szivem szeret”.

Extdzis és keresés

Sapientia F8iskola — UHarmattan, Budapest,
2012, ford. Szatmdri Gydrgyi.

»A Biblia kozepén 4ll egy titokzatos konyv,
amely mindig meglep, épplgy, mint a szere-
lem” — vallja az Enekek énekérd) , Te, akit szi-
vem szerer”. Extdzis és keresés cim( konyvének
eldszavdban a szerzd, Elena Bosetti, majd
megjegyzi: ,Az Enekek énekéhez kizeledni
olyan, mint kézeledni az égé csipkebokor-
hoz”. A keziinkben tartott mintegy 100 olda-
las m egyik legmegkapdbb jellemzdje épp ez
az dvatos, témdt megilletd aldzat, amelyrdl a
szerzd igy vall: ,Némi aggodalmat érzek az
Enek magyardzatét illetden, félek, hogy a bii-
volet megtorik. Inkabb oromet kell benne ta-
ldlni, mintsem magyardzni” (7).

A kotet rovid, de célirdnyos bevezetdje 4t-
fog6 képet ad e bibliai konyv keletkezésének
lehetséges koriilményeirdl, az évszdzadok
sordn formalddott értelmezéstorténetérdl, va-
lamint magdrdl a drdmai cselekményrdl, ame-
lyet megjelenit lelki szemeink el8tt. A témd-
ban megjelent hazai és nemzetkdzi kutatdsok
nyomvonalai is vildgosan kirajzolédnak. A be-
vezetSt 6 fejezet kdveti, melyeknek szdma egy-
ben a Bosetti 4ltal vélasztott tagoldst is képvi-
seli. A fejezetek cimében az Origenész dltal
meghatdrozott miifaji megkiilonboztetés jele-
nik meg, s igy a szakrdlis drdima mfaja fel8l
kozelitve 6 szinben vézolja fel eléttiink az Enek
szerelemi drimdjdnak cselekményét a szerzd.

Megkozelitésére jellemzd, hogy a sz6 sze-
rintiség szellemében, de a szavakat nem le-
csupaszitva, profanizédlva fordul a szoveg felé,
hanem azzal a tisztelettel, amely az életet te-
remtd és éltetd Szerelmet méltdn megilleti.
Magyarizatiban az Eneket elsésorban olyan
paraboldnak tekinti, amely két ember szerel-

- 106 —



Recenziok

mét mutatja be, s ,teszi ezt azért, hogy egy
misik torténetet beszéljen el: a tiédet, az enyé-
met, Izraelét és az Egyhdzét, lényegében min-
denkiét” (23). Ez a fajta finom nyitottsdg és
széles ldtokoriség teszi lehetévé, hogy e kotet
valéban tdlmutasson a tudomdnyossdg sziik
keretein és megszdlitson minden érintett ér-
deklédét.

A nd és a férfi szerelmének szemiink el6tt
lejatsz6dé szent drdmdja, ez a ,ndsz nélkiili
ndszdal”, a legészintébb és leginkdbb felka-
varé emberi érzésekkel szembesit minket.
Bosetti értelmezésének fékusza az a furcsa ,ér-
zelmi valésdg”, melyet a szerelem kode teremt
két ember koré. A férfi és a n8 egyszertien sze-
relmesek egymdsba: egymdshoz sodorta 8ket
az élet, nem hdzasok, nem jegyesek, ahogy azt
a korabeli szokdsjog megkivdnnd, s nem fog-
lalkoznak az emberek 4ltal kijelolt hatdrokkal
és konvencidkkal, csupdn éreznek.

A bibliaforditdsok gyakran

asszonynak” és ,v6legénynek” jelolik a két

»,meny-

f8szerepldt. Ez a megkozelités alapvetden
megkérddjelezhetd, ha a két fiatal kiilonds rej-
t8zk6dd keresésére és a kornyezetitkkel szem-
ben fenndllé polémigjukra gondolunk. Erzé-
seiket a kornyezetitkben megfogalmazédé
minden aggdly, tiltds és lehetetlenség ellenére
élik meg annak tudatdban, hogy a liny még
fiatal, s kedvesét végiil 6 maga buzditja visz-
szatérésre ,,oda, ahonnan jott”. Ezzel mégsem
mulik el a szerelmiik, hiszen az a haldlndl is
erdsebb: Gjrakezdédik a keresés, a kdlcsonos
vonzds és vonzddds. A belsé kiizdelmek, az
dlmok, a sévargs extdzisa Gjraéled a Szerelem,
vagyis az Flet 6rok korforgdsdban, ahol a f6-
szereplSk ,egy férfi és egy nd, akik felfedezik
a szerelem 6romét és gydtrelmét, az élet értel-
mét” (23). A szerelmesek alakjdt koriilveszi
a baritok és bardtnék kara, s 8k is beszallnak a
nagy keresésbe, hol a kapcsolat ellen érvelve,
hol pedig néma védelmet, tdimogatdst nyujtva

az egymdsért kiizd§ fészerepléknek. Meg-
hokkentd, hogy a hetedik szin, a beteljesiilésé
hidnyzik: a liny maga biztatja hazatérésre, el-
menekiilésre szerelmesét, kapcsolatuk betel-
jesedése igy a jové horizontjdba vész. Am
kettejiik érzelmi koteléke rd a zdlog, hogy egy-
mis-keresésiik nem sziinik meg soha.

Kétetiink szerzéjét is olykor magdval ra-
gadja a bibliai koltészet nyelvezete, mint pél-
d4ul amikor igy fogalmaz: ,A szoveg szimbé-
lumok tdncdban folytatédik” (90). A hatodik
szinben olvashaté ,,szerelem és haldl” (erdsz és
thdnatosz) szimbélumpdrt, a ,,Jah’ ldngja”, va-
lamint ,a szerelem és az 6skdosz vizei” kifeje-
zést semita és kdnadnita mitoszokkal 6ssze-
fuggésben értelmezi. Végiil megéllapitja, hogy
»a szerelem, amely az Enek két szerelmesének
életét mozgatja — isteni val6sdg” (95). Ebbél a
val6sdgbdl sziiletik Isten és ember, ember és
ember szeretet-kapcsolata: a létezés maga.
Ldm, ebben taldljuk az Enekek éneke értelme-
zési kulcsdt, az okot, amiért méltan viseli a
legszentebb éneknek méltdn kijdr6 felséfok
attribatumdt (Rabbi Akiba).

A m szerzdje, Elena Bosetti Trentéban
sziiletett, a Jézus a J6 Pdsztor néi szerzetesko-
26sség tagja. Ujszovetségi exegézist tanit a
Pontifica Universita Gregoriandn, valamint
tobb teoldgiai egyetemen és intézetben Olasz-
orszdg-szerte. Tagja az olasz Bibliatdrsulatnak
és a bibliaapostolkoddsért felelés koordind-
torcsoportnak.

Szatmdri Gyorgyi értd és kifinomult for-
ditdsi munkdjdnak koszonheten hii tolma-
csoldsban vehetjitk kézbe ezt a nagyszert
elemzést. A mi a Sapientia Szerzetesi Hittu-
domdnyi Féiskola Bibliatudomdnyi Tanszéké-
nek Kiadvdnyai sorozat 9. kéteteként jelent
meg a UHarmattan gondozdséban Budapes-
ten, 2012-ben.

Thorday Attila

- 107 -



Recenziok

Puskds Attila: Megismertiik és
hittiik a szeretetet. Metszetek
Hans Urs von Balthasar szeretet-
teoldgidjabdl

Szent Istvdn Tdrsulat, Budapest, 2012.
Karen Kilby: Balthasar. A (very)
critical introduction

William B. Eerdmans Publishing Company,
Grand Rapids, Michigan/Cambridge, U.K.,,
2012.

Mig a nagy nyugati nyelveken napjainkra
szdmtalan monogréfia és tanulmdnykétet 4ll
rendelkezésre, amelyek a huszadik szdzadi teo-
l6gia meghatdrozé alakjanak, Hans Urs von
Balthasarnak (1905-1988) gazdag teoldgiai
orokségével vetnek szimot, magyarul minded-
dig csupdn hdrom kétetben taldlhattunk el-
igazitdst Balthasar teol6gidjde illetden. Ezek
koziil a legkordbbi (Szabé Ferenc: Hans Urs
von Balthasar. Vilogatds a teoldgus miiveibl,
1989) a svdjci teolégus miveibdl vilogatott
szemelvények mellett bevezetést ad a szerzd
gondolatvildgiba. Thomas Krenski konyvének
magyar forditdsa (Thomas Krenski: Kriszzus
minden feldl. Hans Urs von Balthasar pdrbeszé-
dei, 2005) a balthasari életm ihletd forrdsait,
szellemi dialéguspartnereit ismerteti. A har-
madik kétet tanulmdnyainak szerzdi, egy kon-
ferencia nyomdn, kiilonboz8 szempontokbél
vizsgdljdk a teolégus munkdssigdnak egy-egy
teriiletét (In memoriam Hans Urs von Baltha-
sar, Sapientia Fuzetek 10, 2007).

Puskds Attila nemrég megjelent tanul-
mdnykétete els6ként ad a magyar teoldgiai
irodalomban egységes és dtfogd képet Baltha-
sar teol6giai stilusrdl, kiindulépontjdrdl, cél-
kittizéseirdl, kulcsfontossdgt gondolatairdl, a
balthasari életmi tjdonsdgdrdl és fontosabb te-
olégiai témdirdl. Hidnypé6tld e konyv azért is,
mivel sok esetben olyan balthasari mtiveket tdr-
gyal, amelyek magyarul még nem hozzéférhe-
t6k. S bér a szerz6 bevezetdjében hangsilyozza,

hogy a kétetben megjelend tanulmanyoknak
nem célja a kimeritd teljesség, a minden terii-
letre kiterjedd rendszerez8 megkozelitésmadd,
sokkal inkdbb csak bevezetésiil szolgdlnak e sok-
rétli teolégus munkdssdgiba, mindazondltal a
kotet olvasdja joggal érezheti tigy, hogy a tanul-
mdnyok Ssszessége nem pusztdn elsé megko-
zelitést vagy vdzlatos képet ad, hanem Baltha-
sar teoldgidjdnak szivébe vezet. Valéban olyan
»metszetek” ezek az {rasok, amelyek a belsd rej-
tett [ényeget, a mélyszerkezetet is felfedik, s ez
4ltal az egészet sejtetik, még akkor is, ha tobb-
ségiik nem egy kotet részeként, hanem 6nallé
tanulmdnyként ldtott napvildgot. Egy kétetbe
szerkesztve, és tobb kiegészité tanulmdnnyal
osszekotve kirajzoljdk e kiilonés, nem rendszer-
épitd és mégis , konvergencidk szintézisét” add
teoldgia [ényegét. E szintézis kozponti alkotd-
eleme Puskds Attila szerint a szeretet balthasari
felfogdsa, amely egységes rendezdelvként hatd-
rozza meg teol6gidja minden elemét a metafi-
zikai alapvetéstdl a hit fundamentélteolégiai ér-
telmezéséig, a szenthdromsdg teoldgidjitdl a
megvaltdstanig, az egyhdzképtdl a valldsok teo-
16gidjdig, az antropoldgidtdl a teoldgidig. E sa-
jatsdgos szeretet-fogalom Balthasar jellegzetes
teoldgiai univerzumdnak belsd mozgatérugéja.

Valdban, a kétetben megjelend tizenhdrom
tanulmdny olvashaté Ggy is, mint e szeretet fel-
fogas részletezd, killonbdz8 teoldgiai részterii-
letekre irdnyuld kifejtése, s csak idénként érez-
ziik Ugy, hogy e vezérfonal kevésbé ldthatdan
irdnyitja a gondolatmenetet. A konyv fejezetei
kirajzoljak a balthasari ,katedrdlis” (ahogyan
Balthasar egy irdsdban sajdt életm(ivét nevezi)
jol kivehetd kérvonalait. Elséként képet ka-
punk arrél, mi jellemzi a balthasari szeretet-
teol6gia programjdt és szerkezetét, majd az esz-
tétikai megkozelitésmdd jellemzdi, a szeretet és
igazsdg szoros osszefliggését hirdetd 1étmetafi-
zika és e metafizika Istenre vonatkoztathatéss-
ganak lehetdségi feltételei bontakoznak ki el6t-
tiink a vizsgdlédds alapjdt képezve. Ezt koveti a

—-108 —



Recenziok

szorosabb értelemben vett teoldgiai reflexid:
a teremtés, a Szenthdromsdg, a megvéltds sajd-
tosan balthasari, nagyszabdst dramatikus vizi-
6jdnak szemiigyre vétele, majd kisebb kérdés-
korok vizsgilata: pneumatoldgia, a személy
dramatikus fogalma, Balthasar egyhdzfelfo-
gdsa, valldsteoldgidja és eszkatoldgidja dltenek
vildgos alakot Puskds Attila értd tolmdcsoldsa
nyomdn. A kotet zdré tanulmdnya a tdgabb
osszefiggéseket tekintve keresi a balthasari
szeretetteoldgia helyét korunk teoldgiai torek-
vései kozott, dsszevetve azt a nagy kortdrs, Karl
Rahner 6rokségével.

A tanulmdnyok egyiittese a lehetdségekhez
képest egységes, jol megragadhaté képet ad e
nehezen osszefoglalhaté és nehezen rendszerez-
hetd teoldgiai életmiirdl. Az irdsok kiilon ér-
deme, hogy nemcsak Balthasar hatalmas élet-
miivében mozognak otthonosan, rimutatva
belsd osszefiiggésekre, gondolati ivekre, vissza-
térd motivumokra, gondolkoddsbeli fejlédésre
a kiilonbozd irdsmiivekben, hanem egyben a
hagyomdny tiikrében is ldttatjak mindezt, elénk
tdrva a hagyomdnyos felfogdshoz képest 4j ele-
meket, a sajitosan balthasari Gjitdsokat, hang-
sulyeltoléddsokat. A hagyomdnnyal valé ossze-
vetésbdl az is nyilvinvaléva lesz, hogy hol
vannak Balthasar teoldgidjanak kisérletez, hi-
potetikus pontjai, hol sz6l a hagyomany tekin-
télyével, és hol merészkedik jdratlanabb utakra,
mi az, amit masoktdl dtvesz, és mi az, ami sajd-
tosan egyéni elképzelése. Puskds Attila mindvé-
gig nagy szakértelemmel mutat rd nemcsak a
hagyomdnybeli el6zményekre, hanem Balthasar
teoldgidjdnak gazdag szentirdsi alapjaira és sajd-
tos Szentirds-értelmezésének dinamikdjdra is.
A szerz§ célja minden bizonnyal, hogy e gazdag
teoldgiai gondolatvildg jéindulatt olvasatdt ad-
ja, a kozkeletll (sokszor feliiletes) kritikdkat
megcifolja, és elsésorban e nagy szellemi telje-
sitmény érdemeire hivja fel a figyelmet. A ko-
tetben felvetett kritikdk 4ltaldban mdsoktdl szar-
maznak, maga a kétet iréja nem 4llitja elétérbe
a kritikdra okot szolgdltathaté mozzanatokat.

Lényeglité megfigyelései nemcsak a hazai,
hanem a nemzetkdzi teoldgiai irodalom Baltha-
sar-képét is drnyaljdk, gazdagitjak.

Karen Kilby kényve ezzel szemben éppen
a kritikus pontokat keresi egy kdnyvsorozat
részeként (Interventions), amelynek célkicli-
zése, hogy olyan ,,(nagyon) kritikus” bevezetSt
adjon egy-egy meghatdrozé filozéfus, teold-
gus életmivébe, amely nemcsak értén és ,,bi-
zonyos jéindulattal” mutatja be a vizsgilt
szerzd gondolatvildgdnak alapvondsait, hanem
egyben jelentds kritikdkat is megfogalmazzon
azokkal szemben. Kilby sajdt bevalldsa szerint
orommel véllalja e nem kénnyt (és talin hoz-
zitehetjiik, némileg kétséges kimeneteld) fe-
ladatot, és igyekszik Balthasar teoldgidjdt
minél tobb szemszgbdl ldttatni, az olvasatok
minél szélesebb skéldjdt szemiigyre venni a
pozitivumok kiemelésétél a negativumok fel-
fedéséig, s6t a kritikdkra adhaté kritikdkig.
A feladat Balthasar esetében kiilondsen ne-
héznek bizonyul tobb okbdl is.

El8sz6r is azért, mert a napjainkra hatal-
massd duzzadd angol nyelv{i szakirodalomban
se szeri se szdma a Balthasarrél szélé beveze-
t6knek, monografidknak, és ezek mellett ren-
delkezésre 4ll egy az egész életmiivet tdrgyald
kalauz-sorozat is (Aidan Nichols OP kalauzai
a teoldgiai esztétikdhoz, a dramatikdhoz, a lo-
gikdhoz, a korai filozéfiai és miivészettel kap-
csolatos {rdsokhoz és a trildgidn kiviili irdsok-
hoz; T&T Clark, 1998, 1999, 2001, 2006,
2007). Balthasar népszertisége az utébbi évti-
zedekben egyre nd az angolszdsz teolégidban,
és munkdssigdnak majdnem teljes egésze hoz-
zéférhetd az angolul olvasé kozonség szdmdra.
Ilyen helyzetben nehéz Gjat mondani egy vi-
szonylag rovid bevezetésben, ahol nincs méd
elmélyiilni egy-egy részletben, vagy utdnajdrni
bonyolultabb kérdéseknek. Rdaddsul Kilby
feltételezett olvasékozonsége is szélesebb, dgy
kell irnia, hogy a katolikus, vagy netdn a ke-
resztény hagyomdnyon kiviil 4llé olvasék is
kovetni tudjdk a gondolatmenetet.

- 109 —



Recenziok

A misodik nehézség Balthasar teoldgidjd-
nak arculatdban rejlik. Ahogyan Kilby is rdmutat
(és ahogy Puskds Attila is kiemeli), a balthasari
miiveket roppant nehéz dsszefoglalni, az indi-
rekt 4llitdsoknak nem konnyt egyértelmi for-
miét adni, a mds szerz8krdl sz616 gondolatme-
netekbdl kihdmozni Balthasar sajdt dlldspontjdt,
a réérésen és gyakori kitér6kkel hompolygd gon-
dolatfolyamokat révidebbre fogni. A révid
bevezetd miifajaban elkeriilhetetlentiil szelekeiv,
leegyszer(isit§ interpretdcié adhaté csak, és
fenndll a torzitds, félreértelmezés veszélye.

A legnagyobb nehézség azonban, vélemé-
nytink szerint, annak a véllalkozdsnak a lehe-
tetlensége, hogy egyszerre ldttassuk egy révid
bevezeté miiben ugyanannak a teoldgiai élet-
miinek szinét és visszdjdt, egyszerre olvassuk
ugyanazt jéindulattan és ,,(nagyon) kritiku-
san”. Nem véletlen, hogy bér Kilby nagy intel-
ligencidval és koriiltekintéssel probélkozik meg
a feladattal, 6vatosan mérlegre téve érdemeket
és veszélyeket, el6nyt és hdtrdnyt, elismerést és
kritikdt, végiil mégiscsak, minden szdndéka el-
lenére, Gsszbenyomdsként a negativ olvasat ke-
rekedik feliil. ,,Metszetek” helyett ,,portydzast”
ajénl e nagy teolégus életmiivébe, amelynek
sordn nem teoldgiai témdk, hanem jellegzetes
gondolatalakzatok, kézponti metafordk vizsgd-
lata dltal pillanthatjuk meg Balthasar teolégid-
janak erds és gyenge pontjait. A mddszertani
bevezetd utdn sz esik Balthasar életpdlydjd-
r6l, a korrdl és hdrom meghatdrozé személyrdl
(Henri de Lubac, Karl Barth, Adrienne von
Speyr), majd a teoldgiai dramatika véllalkozd-
sdnak vizsgdlata kdvetkezik. Ezt koveti a Kilby
szerint Balthasar 4ltal gyakran haszndlt két kép,
a ,beteljesedés” (,fulfilment”) és a ,sugdrzd
kor” (,radiating circle”) alkalmazdsmoédjdnak,
és az ebbdl levonhaté kovetkeztetéseknek
szemiigyre vétele (a pluralizmussal valé szdm-
vetés terén). Az 6todik fejezet a balthasari
szenthdromsdg teoldgidval, azon beliil pedig a
kereszt, a szenvedés és az immanens Szenthd-
romsag Osszefliggéseivel foglalkozik (itt esik sz6

Balthasar sajdtos Nagyszombat teoldgidjdrdl is).
A kovetkezd fejezet a jegyesi metafora kézponti
szerepét, és a férfi-né kiilonbség antropoldgiai
hitterét, illetve rejtett elSfeltevéseit kutatja, mig
végiil a z4r6 rész szellemesen a kritikdkra ad-
hat6 lehetséges kritikakkal vet szdmot.

Kilby célkittizése nem elssorban egyes teo-
légiai 4llitdsok igazsdgtartalmdnak kritikdja,
hanem az egész ldttatdsa annak veszélyeivel,
visszdssdgaival egytitt. Kritikdja tulajdonkép-
pen tobbnyire nem a tartalomra, hanem a
modszerre, illetve Balthasar teoldgiai stilusdra
irdnyul, a hangnemre, amelyen megszolal.
Miben is ldtja Kilby e teolégiai vallalkozds ve-
szélyeit? Balthasar teoldgidja szerinte tdlzot-
tan zaboldtlan, kotottségektdl szabaduld, s
ennck tdbbféle jele is van: sokszor tdl sokat
allit, illetve tud, de keveset érvel, dlldspontjdt
adottnak veszi, tdlzote tekintéllyel ir; drama-
tikus modellje ellenére a szinjdték £61¢ helyezi
magdt, mint aki ismeri az tidvtdrténeti drima
elézményeit (immanens Szenthdromsdg belsg
drdmdja) és végsd kimenetelét; ambicidja,
hogy mindent egységbe fogjon ellentétben 4l
a felismeréssel, hogy mindnydjan csak szerep-
18i vagyunk egy nagyobb egésznek, amelyre
nincs teljes rdldtdsunk. Kilby végkovetkezte-
tése, hogy bar Balthasar életmiive részleteiben
lenytigozéen gazdag, kreativ és inspirdld, s igy
nem véletleniil hat ma is eleven és megtermé-
kenyit8 erdvel a teoldgiai vizsgdléddsra, hang-
neme, stilusa miatt veszélyeket rejt magdban,
s ennyiben nem kévetendd példa a ma teol6-
gusai szdmdra. Kilby egyébként nagy gonddal
és drnyaltan megfogalmazott kritikdi elgon-
dolkodtaték (még ha helyenként, vélemé-
nylink szerint, a balthasari életm@ mélyebb
osszefiiggéseit figyelmen kiviil hagyjak is),
azonban e konyv aligha alkalmas bevezetés-
nek. Inkdbb azoknak ajdnljuk, akik mdr kel-
18en otthonosak e nagyszabdst teolégia gon-
dolatébresztd terében és ttvesztdiben.

16th Bedta

-110-



Recenziok

Valbezy Jézsef: A megosztott Logosz.
Posztmodern gondolkodds és a
kereszténység ujrafogalmazdsanak
kisérletei a teologidban

Szent Istvdn Tdrsulat, Budapest, 2013.

Kézhelynek szdmit, hogy a teolégusnak, ha a
kifejezés minden értelmében katolikus akar
lenni, nemcsak hitéhez, hanem kordhoz is
hiinek kell lennie, vagyis az idék jeleit felis-
merve kell kozvetitenie a kinyilatkoztatds igaz-
sdgit. Orémteli, hogy egy hazai klerikus teo-
légus, aki tobb hittudomdnyi felsGoktatdsi
intézményben is oktat, nemcsak figyel a poszt-
modern kor jeleire, és ezekre érzékenyen mun-
kélkodik, hanem reflektdl is minderre. Konyve,
amely mogott tobb mint egy évtized kutatdsai,
2003-ban megvédett hasonld cim disszertdci-
6ja és témdba vdgé egyetemi kurzusai llnak,
valéban hidnypétld, és tobb tekintetben j szin-
folt a hazai teolégiai irodalomban. A szerzd
maga is abbdl — a konyv bevezetdjében tetten
érhetd — helyzetériékelésbél indul ki, hogy a ke-
resztények (egyhdziak, értelmiségiek, egyszer(i
hiv6k) és a posztmodern (filoz6fusok, mivé-
szek, dntudatos, vagy szildrd 5Snmeghatdrozdssal
nem rendelkezd szubkultirak) képvisel6i ritkdn
tilnek le egy asztalhoz (mind sz6 szerinti, mind
4evitt értelemben), inkdbb a sajdt nyelviiket be-
szélik — maguk kozott. Valdczy arra véllalkozik,
hogy mindkét asztaltdrsasdgban helyhez és sz6-
hoz jusson. Elére megéllapithatjuk: ha ide-oda
tiltében nem esik két szék kozote a pad ald, s az
is til, amit itt és ott elmond, akkor annak a Mes-
ternek a nyomdban jdr, aki maga a Pontifex, a
Hidverd, az Asztalok Nagy OSSZCtOléja, akinek
megvélt6 kiilldetése azon alapul, hogy szemé-
lyében egyesitette két, egymdstdl tdvol kertilt
asztaltdrsasdg diskurzusit.

A konyv — gondolati és médszertani beve-
zetést kovetd — mdsodik fejezetében ,a poszt-
modern gondolkodds koordindtdit” helyezi el.
Ennek sordn és a kovetkezd fejezetekben is —a

francia és az angolszdsz posztmodern radikalis
képvisel8ivel szemben — olyan német és olasz
szerz6kre fékuszdl (Timm, Hoff, Welsch,
Huizing, Ruggenini, Vattimo, Salmann), akik
munkdssdga valamilyen médon tdmogatja
Viléezy jol definidlt céljdt: osszegyijteni ,a
Posztmodern szimpatikus motivumait”, ,,fol-
mutatva az integricidjuk lehetdségét, hogy
(Gjra) magukénak érezhessék a teoldgide (és a
kereszténységet) azok is, akik mdr nem tudnak
a klasszikus skolasztikus hagyomdny nyelvén
gondolkodni, hogy hihessenek abban, hogy az
6 vildguknak is kéze van az evangéliumhoz,
hogy az 8 nyelviikon is megfogalmazhat6”.

A szerzd maga is tudatdban van a ,poszt-
modern” meghatdrozatlansigdnak, éppen ezért
els6sorban életérzésként kozeliti meg; sorra veszi
az dltala jellemzOnek, keresztény-teoldgiai szem-
pontbdl relevinsnak tartott jegyeit (,a kontin-
gencia igenlése”, a ,,masik” igenlése, ,,az olvasatok
sokféleségének vidim tudomdnya”, ,masként
nézni a hétkdznapira”, ,a gondolkodds mint
esszé”, ,,a forditds miivészete”, Isten mint lehe-
t6ség). Ezutdn metafizikaként is megvizsgélja a
posztmodernt. Kapcsol6dé elemzéseit két gon-
dolat — minden totalitds és a totalitarizmus bar-
milyen bujtatott igényének elutasitdsa, valamint
az ész transzverzdlis” felfogdsa — koré csopor-
tositja. A Vil6czy 4ltal is favorizdlt ,transzver-
zélis ész” anélkiil képes kozvetiteni kiilonbozd
val6sdgtalapasztalatok kozott, hogy minden
dron egységesitené (s ezzel egysikusitand) azo-
kat, s igy nem fosztja meg a valésdgot a maga le-
gitim pluralitdsdt6l. Valéczy természetesen nem
hagyja sz6 nélkiil az ismeretelméleti és az erkol-
csi relativizmus ebbdl adédé kérdését, kiilonb-
séget téve az oncélu és homdlyos szubjektiviz-
mus, illetve a ,,mdsik” eredetisége elismerésének
konturos etikai pozicidja kozott.

A harmadik részben a szerzd a kereszténység
Ujrafogalmazdsdnak néhdny posztmodern ih-
lette kisérletét ismerteti, tipologizdlja. A felsorolt
kozelitések (a kereszténység mint esztétika, a ke-

-111 -



Recenziok

reszténység mint etika, a kereszténység mint te-
6ria lehetdsége, a kereszténység mint stilus) ko-
z0s nevezGje, hogy nem annyira a hit valamely
tartalmi elemét hangstlyozzdk egy mdsikkal szem-
ben, mint inkdbb a kinyilatkoztatds megfogal-
mazdsi mddjdban torekednek eredetiségre. E jol
felfogott eredetiség nem nelégségességen és mi-
vi kimunkdltsigon alapul, hanem olyan szel-
lemi-egzisztencidlis attitidén, amely a val6sig
sokrétiliségérdl szerzett ,sajdt béron valé megta-
pasztaldsnak”, a ,belehelyezkedésnek”, a , lehe-
t6ségek-szerepek magdra-prébaldsanak” kihivd-
sa el8l nem menekiilve, a pillanat evidencidjdnak
katarzisiban, ,kotelez$ bravirral” az evangélium
itt és most megvildgositd frissitd leheletévé
lényegiti 4t a posztmodern toredékesség-tapasz-
talatic. gy vélhat a posztmodern id6 jeleire ér-
zékeny kereszténység kozéppontjavd a kenézis és
a piinkésd, referenciapontjdvé pedig a kultikus
esemény ¢és a templom, ami nemcsak a liturgi-
dra valé fogékonysdgot feltételezi, hanem tigabb
értelemben azt is, hogy a vildg jelenségeinek , kar-
neviljdban” az egyszerre jelen- és tdvollévd Isten
ezerarclisdgdt tinnepeljiik.

A harmadik rész vége és a negyedik rész (,ref-
lexi6 és szintézis”) summézza a konyv elemzéseit.
Erdekes kisérlet Weissmahr metafizikdjanak
olyan vézlatos értelmezése, amely képes integralni
a posztmodern pluralitds-centrikussdgdt. Valéczy
végiil megfogalmazza 6 tézisét: lehetséges
»posztmodern teol6gia”. A posztmodern és a ke-
reszténység kozotti hidverést szerinte végs so-
ron a ,torténelmi feltétlenség” metafizikai ka-
tegéridja teszi lehetdvé: a mérsékelt posztmodern
szdmdra is elfogadhaté az a gondolat, hogy a pil-
lanat, a konkrétum hordozhat abszolut értéket,
illetve a kereszténység hite és teoldgidja is a tor-
ténelembe testestilt Abszoltitumban, az Universale
Concretumban gyokerezik.

A konyv végére jutva a szkeptikus olvasé
benyomadsa is az lehet, hogy a posztmodern
szellemi terébe [épve nem feltétlentl sziikiil-
nek be a kereszténység és a teoldgia lehetdsé-

gei. A posztmodern nem egyetlen hézagmen-
tes egész, hanem minél t8bb és sokszinibb
rész — nem biztonsdgot ad6 tudds, hanem evi-
dencidt nydjté beavatds — utdn sévdrog. Ezért
a szerzbvel egytitt esélyt lithatunk abban, hogy
Isten lelkiiletével: kenotikus médon, gyengé(d),
de felszabadité meghivdsként ajanljuk fel em-
bertdrsainknak az Onmagdt Résszé tevd Egész
megvéltd lizenetét.

Kétségteleniil ideje volt, hogy Magyaror-
szégon is leegyszertsitésekté] mentesen, ,,mds-
képpen beszéljiink a posztmodernrl”. Valéczy
Jézsef erre véllalkozé irdsa lényeglité médon,
olvasmdnyos stilusban, szimtalan megvildgité
erejii idézetet csokorba gy(ijtve katalogizdlja az
elemzett szerz8k gondolatait, rdmutat néhdny
lehetséges teoldgiai értelmezési irdnyra, azok
esetleges veszélyeire. Részleteiben kifejtett
ondllé szintézisnek azonban csak az alapvona-
lait rajzolja meg — taldn azért, mert egyetért
Hamvas dltala is idézett gondolatdval: ,szdz
lapon mindent el lehet mondani”.

A logosz tehdt, mikozben megosztatott az
olvaséval, maga is megosztott, csiradllapott
marad, de bizhatunk benne, hogy tovébb 6n-
tozgetve favd terebélyesedik, amelynek 4dgai
kozott fészket rakhatnak az ég madarai.

Hegyi Mdrton

Nemeshegyi Péter:

,Megesett rajtuk a szive”;
Szdmadds a reményrdl;
Istenkeresé ember, emberkeresd
Isten

Jézus Térsasiga Magyarorszdgi Rendtartomdnya
— LHarmattan, Budapest, 2013.

Ebben az évben Nemeshegyi Péter atya hdrom
j konyve ldtott napvildgot. Az elsd konyv a
Jézus Szive tisztelet legfontosabb szentirdsi alap-
jéul szolgdld ,, Megesett rajiuk a szive”, cimbe is

-112 -



Recenziok

foglalt kifejezés dtfogd elemzésére véllalkozik —
biblikus és lelkiségi szempontok alapjdn. A ki-
fejezés gorog eredetije a ,szplanchnidzomai”
ige, amelyet — ahogy erre a konyv bevezetd fe-
jezetei rdmutatnak — nem kénny(i pontosan le-
forditani. Az ige — amely a ,zsigereket” jelentd
yszplanchna” f8névbél szdrmazik — sz6 szerint
az emberi test belsé szerveinek megmozduldst,
4evitt értelemben pedig erds érzelmi felinduldst
jelent. Ezt a latin forditdsok koziil legponto-
sabban a ,misericordia” sz6 adja vissza — amely
magdba foglalja a sziv (,cor”) és a mozdul
(,movere”) szavakat is —, a magyar forditdsok
koziil pedig a ,zsiger” helyett szintén a sziv sz6t
alapul vevd ,megesett rajta a szive” szokapcso-
lat. A konyv tovébbi fejezetei tizenegy evangé-
liumi részlet titkrében elemzik a kifejezést. Az
elemzések legfontosabb kovetkeztetése, hogy a
sziikséget szenvedd emberekért cselekvd Jézus
a szivbdl jov6 érzelmek embere, aki a kritikus
helyzetekben legbelsébb indittatdsaira, vagyis a
szivére hallgat — akkor is, ha ezzel nem egyszer
magdra vonja a torvényszegés vadjdt, vagy szem-
bekeriil mds, korabeli tdrsadalmi elvdrdsokkal.
Jézus tetteit ,a sziv logikdja” vezérli. A zdr6 fe-
jezetekben a mai kor egyoldaltian raciondlissd
vélt embere szemében olykor elavultnak hato
Jézus Szive tisztelet mélyebb jelentésére, iddsze-
rlségére hivja fel a figyelmet a szerzd.

A Szdmadds a reményrél nem biblikus té-
mdju konyv, de kiindulépontja szintén egy
szentirdsi idézet: ,Legyetek mindig készen
arra, hogy vilaszolni tudjatok mindenkinek,
aki a bennetek 1év8 reménység okdt kérdezi”
(1Péc 3,15). A konyv valdban vilaszol, mi-
koézben t6bb nézépontbdl, meditdcidk sord-
ban jdrja koriil a kérdést, hogy milyen okunk
is lehet a reményre egy olyan korban, amikor
a remény magatartdsa és életszemlélete nem-
csak hogy nem divat, de hidnycikk. A keresz-
tény remény az id6ben 6lthet testet — ezért az
elsd rész filozéfiai megalapozdsa egy idérél
sz616 gondolatmenet. Hatomo Szeiicsi japan

valldsfiloz6fus nyomdn a szerzé hdromféle
idérdl beszél: a bioldgiai és a kulturélis ids-
r6l, melyeknek végpontja az elmdlis, illetve a
szeretet idejérdl, amely viszont az id6bél vald
kilépést, az id6n valé feliilemelkedést jelenti.
Reményiink oka ennek a harmadik ,,idének”,
az isteni szeretet dimenzidjdnak a létezése.
A gondolatmenet tovébbi alfejezeteiben a fi-
lozéfia, vagyis a legtdgabb értelmezési hori-
zont feldl indulva a reménynek egyre koze-
libb, egyre konkrétabb okait jérjik korbe az
elmélkedések. Ezek témdi: a talvildgi élet he-
lyes értelmezése, a vdrakozds, az 6rom, a vi-
ldgvalldsok reménye, XXIII. Jdnos és I1. Janos
Pl pdpa tanitdsa és példdja, az Oltdriszentség
és a liturgia, az imddsdg, a szeretet és a biza-
lom. Az eszmefuttatds csticspontja az elsé egy-
ség utols6 harmaddban taldlhaté, tobb alfeje-
zetbdl dllé gondolatsor a feltimaddsrdl — ezzel
ériink el a remény legmélyebb és legkonkré-
tabb okdhoz. A kényv elsé egységének kiilon-
leges gyongyszeme A remény és az élet szimbd-
lumai cim( fejezet, amely a mindig Gjjdsziiletd
természetbd] hozza példdit: a Fudzsi-hegy lat-
vénydt, a bambuszt, vagy a japdn ume-virdgot.
,Hatalmas az életnek a Szentlélektd! szarmazéd
életenergidja! — olvashatjuk ebben a fejezetben.
— A Szentlélek minden élet alapja, s megérez-
ziik a jelenlétét ezekben a fantasztikus élet-
energidt felmutaté élélényekben.” Ez az idézet
4t is vezet benniinket a konyv mdsodik egysé-
gébe, melynek témdja a Szentlélek, s annak az
életet létrehozd és noveld tulajdonsdgai.

A harmadik konyv, az Istenkeresd ember,
emberkeresé Isten a teodicea tudomdnykorébe
tartozo irds: az Isten-ismeret és Isten-tapaszta-
lat lehetséges dtjait veszi sorra egy elméleti,
majd egy konkrét emberi példdkat felvonul-
tat$ gyakorlati fejezetben. Az elméleti fejezet a
négy specifikusan emberi sajétossdg, a miivé-
szetet teremtd szép, a tudomdnyt teremtd igaz,
az erkolesot teremtd jd és a valldst teremtd
transzcendens irdnyultsdg alapjdn gondolkodik

- 113 -



Recenziok

az Isten-ismeret atjairdl. A legnagyobb hang-
sulyt a szépségrol sz016 alfejezet kapja, amely
szépség-tapasztalatainkon 4t prébdlja megsej-
tetni az olvaséval a felfoghatatlan Istent. A kényv
miésodik része huszadik szdzadi, vagy a husza-
dik szdzad gondolkoddsdra nagy hatdst gya-
korlé teolégus-, filozéfus-, pszicholégus- és
mivészportrékat tartalmaz. A szerz8 példds 1¢-
nyegldtdssal és tomorséggel, a leegyszerisités
veszélyét elkertilve foglal Gssze olykor hatalmas
életmiiveket és gondolatrendszereket az Isten-
keresés és az Isten-tapasztalat szempontja alap-
jan. A konyv hangsulyos zdréfejezete amellett
érvel, hogy Isten j6, és Isten maga a szeretet —
mikézben sorra veszi és megmagyardzza min-
dazokat az 6szovetségi szentirdsi részeket, ame-
lyek ennek ellentmondani ldtszanak.
Nemeshegyi Péter atya hdrom konyve
finom érzékkel veszi célba, és a rd jellemzd sze-
lid, 4m kikezdhetetlen érveléssel céfolja meg a
kereszténységgel kapcsolatos legfontosabb mai
vddakat és sztereotipidkat — ekdzben pedig a
keresztény hit alapvetd és aktudlis kérdéseire is
korszer(i valaszokat ad, személyes életedrténete
példdival téve ezeket hitelessé és emberkodze-
livé. E konyveket nagy bizalommal adhatjuk
nem hivé testvéreink kezébe is. A kozérthetd,
vildgos nyelven megirt elmélkedéseket a jezsu-
ita lelkiilet szellemi tdgassdga és a lelkipdsztori-
missziondriusi hdttér emberszeretd melegsége
teszi felemeld, s egyben lebilincseld olvas-
mdnnyd. Nemeshegyi Péter atya konyveinek
még a mondatszerkezetein is szeretet siit 4t.

Hernddi Mdria

John Gaskin: The Traveller’s
Guide to Classical Philosophy
Thames and Hudson, London, 2011.

John Gaskin a dublini Trinity College egykori

filozéfiaprofesszora. Kordbban irt az epikure-

usokrél, David Hume-rél, Thomas Hobbes-
16l s valldsfiloz6fidrdl is. Gyakran tart eléadd-
sokat érdeklédd turistdknak olyan hajéutakon,
melyeket az Egei-tenger klasszikus helyeit ke-
resik f6l. Legtjabb konyve ez utdbbi tevé-
kenységének irdsbeli eredménye.

E kis kotet alig 170 oldalon vezet be az
okori gordg kultdrdba, s annak legnagyobb
teljesitményébe, a boleseletbe. Az elsd rész egy
idérendi tdjékoztatdt s az antik gorog élet
tomor, 4ltaldnos jellemzését tartalmazza a bor-
ivéstdl (sziimposzion) a szexualitdson 4t a szin-
hazakig és templomokig. A mdsodik, terjedel-
mesebb rész tdrgyalja a gordg filozéfusokat
idérendi sorrendben. A bevezetd két fejezet a
gorog raciondlis gondolkodds kozvetlen el6z-
ményével, a homéroszi eposzok vildgdval ismer-
tet meg, majd a milétoszi természetbéleseldk, a
piithagéreusok, Xenophanész, Hérakleitosz és
az eleaiak kévetkeznek. Székratésznak és Pla-
tonnak egy kozos fejezetet szentel, majd Arisz-
totelésznak, az epikureusoknak, a sztoikusok-
nak egyet-egyet. Az utolsd elStti fejezet
igencsak tdmoren a kés§ romai csdszdrkor ural-
kodé boleseleti irdnyzatdt, az djplatonizmust
mutatja be; végiil pedig a klasszikus ékori kul-
tara lezdrdsdrdl esik szo. A kényv harmadik
részében az dkori filozéfidban fontos szerepet
jatsz6 vérosok kislexikona taldlhat6. Két hasz-
nos térkép, majd névmutatd zdrja a kdtetet.

E konyvecske szellemesen, humortdl sem
mentesen, mégis komoly szdndékkal vezet el ben-
niinket eurdpai kultdrink gorog bolessjéhez. Kii-
16n6s erénye bevallott tomérsége és a szakzsar-
gontdl valé mentessége. Az els§ rész és a
homéroszi fejezetek kiilondsen sokat segitenek
abban, hogy a filozéfiai gondolkoddst a gorog élet-
vildgba dgyazottan érthessiik meg. Az épiiletek
képei, a térképek és a szerzd sajdt, karikattiraszer(i
rajzai szintén e célt szolgdljak. Kiilon erénye a
konyvnek, hogy utal a tdrgydval kapcsolatos leg-
fontosabb, illetve legkonnyebben megkozelithetd
(angol nyelv(i) szakirodalomra.

-114 -



Recenziok

Olvasds kozben Shatatlanul kirajzolédnak
a szerz§ sajat bolcseletei vonzéddsai. Mint egy-
kori , Professor of Naturalistic Philosophy”,
Gaskin szemmel ldthatéan vonzédik a gordg
vildghoz és életfolfogdshoz, szdmdra kedves
targyrol ir, s ez erénye konyvének. Az epiku-
reusokrol sz616 fejezete nagyon helyesen tisz-
tdzza e filozéfiai iskoldt a kés6bbi sztoikus ere-
detll, illetve keresztény vddaktSl. A szerzd
kritikusan ldtja a Rémai Birodalomban egyre
inkdbb eléretord s hatalomra jutd keresztény-
ség szerepét. Az antik valldsossdg és a keresz-
ténység pontokba szedett dsszehasonlitdsa ta-
nulsdgos és jol haszndlhaté az oktatdsban is.
A kereszténység gy6zelmének tdrsadalomlé-
lektani megokoldsa érdekes, azonban aligha
teljes magyardzat. Rdaddsul Gaskin gy gon-
dolja: a tudomdnyt és a gondolkodds szabad-
sdgdt egyediil a gérogoknek koszonhetjiik, a
kereszténység uralomra jutdsdval nemcsak a szd-
mdra oly kedves és kaotikus ékori pogdny kul-
tardnak, hanem a tudomdnynak és a szabad,
értelmes gondolkoddsnak egyardnt befelleg-
zett — legaldbbis az djkor elejéig.

A szerz8 nem veszi figyelembe, hogy ép-
penséggel a természettudomdnyban fontos sze-
rep jut az értelmes Teremtd hitének: a keresz-
ténység szimdra a vildg azért lesz megismerhetd,
mert egy értelmes személy teremtette azt. Gaskin
elsiklik ama kériilmény f6l6tt is, hogy az dkori
ember dltaldban magdt a vildgot tartotta az is-
tenségnek vagy legaldbbis isteninek — ldsd pél-
ddul Platént vagy a sztoikusokat —, s e pante-
isztikus szinezeti nézépont a kétségkiviil igéretes
kezdetek ellenére igenis akaddlyozta a modern ér-
telemben vett tudomdny kialakuldsac.

Gaskin 6rommel mutat rd az ékoriak el-
fojtdsokat nélkiiloz6 szexudlis életére, ugya-
nakkor hallgat arrél, hogy evvel parhuzamosan
a testiségtdl valé nagyon hatdrozott idegenke-
dés uralta ugyanezt a kultdrdt: nemesak Ploti-
nosz ,szégyellte, hogy teste van” — amint azt
tanitvdnya, Porphiiriosz mestere életrajzdnak

elején irja —, hanem dltaldban tgy gondoltdk,
hogy az igazdn szellemi és isteni dimenzié
nem férhet 8ssze a testivel. Evvel dsszefliggés-
ben azonban tobbek kozote éppenséggel a
testi munka lebecsiilése akaddlyozta meg
annak a modern tudomdnynak az ékori meg-
sziiletését, amely sok firadsdgos kisérletezés-
sel, barkdcsoldssal jar, s amely djitdsainak
technikai hasznositdsdt keresi. Az alexandriai
Hérén asztaldn elvégre ott pofogott az elsd is-
mert gzgép — a rabszolgatart6 tdrsadalom
miatt azonban mégsem sziilethetett belle
ipari forradalom.

Mindent &sszevetve Gaskin kényve tudo-
mdnytorténeti és (tudomdny)filozdfiai hid-
nyossdgai ellenére is nagyon hasznos olvas-
mdny, provokativ dllitdsai elgondoltatdk s
esetenként vitdra inditanak. Ajénlhaté min-
den hittudomdnnyal vagy boleselettel foglal-
kozénak, valamint minden olyan olvasénak,
akit érdekelnek eurépai kultirdnk gydkerei.

Bakos Gergely OSB

Sarkany Péter — Zsék Ott6 (szerk.):
Die Grundlagen der Logotherapie.
A logoterdpia alapjai

Jel, Budapest, 2010, ford. Kalocsainé Varga
Eva.

E kétnyelvii szoveggylijtemény a nemzetkozi-
leg mind német (Ausztria és Bajororszdg),
mind angol nyelvteriileten (Texas) elterjedt
logoterdpia és egzisztenciaanalizis néhdny
alapvetd szovegét teszi hozzférhet6vé a hazai
olvasé szdmdra: hdrom irdst tartalmaz német
és magyar nyelven.

Az elsd a harmadik bécsi pszichoanaliti-
kus iskola megalapitdjdnak, Viktor E. Frankl-
nak 1959-ben irt, Az egzisztenciaanalizis és
logoterdpia alapjai ciml mive. A szerz§ alig
szdz oldalon, kézzelfoghaté eseteket hozva is-

- 115—



Recenziok

merteti rendszeres alakban mondandéjdt. Az
elsé, egyben leghosszabb rész az egzisztencia-
analizist fejti ki, Frankl antropol6gidjat olvas-
hatjuk itt. A mdsodik rész Frankl korkritikd-
jat tartalmazza: szembenéz az egzisztencidlis
vékuummal. A harmadik rész a szerz8 egyik
kedvenc témdjdrél, az orvosi lelkigondozdsrdl
sz6l, szerinte ez minden olyan orvosnak fol-
adata, akinek betege megvéltoztathatatlan
szenvedésnek van kitéve. Ertelemszertien e fe-
jezet beszél a szenvedés értelmérdl. Mivel
Frankl meggy6z8dése szerint a neurdzisok
nem foltétleniil lélektani eredettiek, hanem az
ezt folillmalé szellemi dimenzidébdl is szdr-
mazhatnak, ezért a negyedik rész tdrgya ez
ut6bbi eredetli megbetegedések terdpidja. Az
utolsé rész pedig a logoterdpia alkalmazdsdt
tekinti 4t a nem szellemi, hanem lelki eredet(i
betegségekben, ismertetve két hires médszert,
a paradox intencit, valamint a dereflexiét.
Frankl mdsik irdsa, A koncentriciés tdbor
pszicholdgidia és pszichidtridia 1961 -ben irédott.
Mint volt ldgerbeli fogolynak, szerz6nknek igazi
egzisztencidlis foladata volt sajdt életében az ott
szerzett tapasztalatokkal val6 szembenézés, ezért
a tdborok vildgdra tobb {rdsiban visszatér. (Ldsd
példdul magyarul ...mégis mondj igen az életre!
Egy pszichologus megéli a koncentricids tdbort, Jel,
2007; Orvosi lélekgondozds, UR, 1997.) E ko-
tetben olvashaté irdsa sem teljesen személytelen
hangvételi, mégis elsésorban més pszicholégu-
sok kutatdsai alapjdn kozeliti meg tdrgydt. Ki-
fejezetten megemliti a tdvolsdgtartd és szemé-
lyes megkozelitések kozotti fesziiltséget. Az elsd
fejezet a foglyok lélektani dllapotdt koveti a fel-
vételi sokktdl a beilleszkedésen 4t egészen a sza-
badulisig. A mdsodik fejezet a tdborok lélektani
kértandrol szdlva leszogezi, hogy szoros érte-
lemben vett neurézisok nem fordultak eld, a
neurotikusok kimondottan gyégyultak a nehéz
kortilmények kozote. Ugyanakkor folhivja arra
a figyelmet, hogy nem egy személy — példdul fi-

atal — olyan sulyos kdrosoddsokat szenvedett,

hogy azokat szabaduldsuk utdn sem tudtdk tel-
jesen kiheverni. Mindazondltal vildgos, hogy
nem pusztdn a testi és lelki szenvedéseknek volt
mindebben meghatdrozé szerepe. Az utolsd,
személyesebb, minden egyéni hdskodéstdl
mentes fejezet a tdborbeli pszichoterdpia — sét,
onterdpia — érdekes targydt érinti réviden.

A harmadik irds Frankl tanitvdnydnak,
Elisabeth Lukasnak hosszabb miivébél szdr-
mazé részlet, mely a logoterdpia sajdtossdgdt
fejti ki. Erdssége a torténetek, példézatok be-
vondsa, mdsrészt a vildgos, rendszeres, mégis
gyakorlatias megkdzelités.

A fiiggelékben olvashatjuk egy masik tanit-
vény, Zsok Ottd irdsdt (Az élet értelmét keresd em-
ber: Viktor Frankl (1905—1997) élermitvénck je-
lentdsége). Sok hasznos adatot, utaldst tartalmaz,
de a fol6sleges ismétések, a gondolatmenet t5bb-
szori megakaddsa teszi nehezen olvashat6va.

Alapvetd szoveggylijteményt kap kezébe az
olvasé, melynek hidnyossdgait remélhetéleg egy
midsodik kiadds kijavitja. A magyar szoveg 4lta-
ldban jol olvashatd, de nemcsak forditdsi hibdk
(273.), értelmetlenségek (53.), zavard elirdsok
(49.) maradtak benne, hanem bolcseleti vagy val-
14si utaldsai szinte érthetetlenek. (Ldsd az 5. ldb-
jegyzetet a 25. oldalon, vagy a 247. oldal utol-
s6 mondatdt.) Az idegen kifejezésck magyardzata
(328.) is lehetne pontosabb (példdul az impotentia
oboedientialis az engedelmességre valé képte-
lenséget, a scientia naturaliter irreligiosa termé-
szetétdl fogva nem valldsos tudomdnyt jelent).

Bakos Gergely OSB

Elisabeth Lukas:

A logoterdpia tankonyve
Agapé, Kiskundorozsma, 2011, ford. Bruncsdk
Istvan.

Elisabeth Lukas (1942-) a logoterdpia, tehdt
az értelemkozpontd pszichoterdpia megalapi-

- 116 -



Recenziok

téjdnak, Vikeor E. Franklnak (1905-1997) a
tanitvdnya, mestere tanitdsit foglalja ssze és
fejleszti tovdbb. Lukas 2003-ig a fiirstenfeld-
brucki Délnémet Logoterdpiai Intézet (Siid-
deutsche Institut fiir Logotherapie) vezetdje volt
a bajororszdgi Fiirstenfeldbruckban. Jelenleg a
felsG-ausztriai Welsben, a Logoterdpiai és Eg-
zisztencidlianlitika Képz8intézetben (Ausbil-
dungsinstitut fiir Logotherapie und Existenz-
analyse) dolgozik. 2001-ben Bécs vdrosa Viktor
Frankl dijban részesitette. Tobb mint 30 kony-
ve olvashaté 16 nyelven.

A szerzd neve nem ismeretlen a hazai ko-
zonség eldtt sem, mivel, szerencsés médon, a
neves osztrék pszichoterapeuta és klinikai
pszicholégus asszony tobb mive (Spiritudlis
lélektan. Az értelmes élet forrdsai, UJ Ember,
2003; Hol taldlod oltalmadar? Az életigenlés
logorerdpiai irdnyelvei, Jel, 2006; Szabadsdg és
identitds. A fiiggdség problémdja logoterdpiai
megkizelitésben, Jel, 2009.) olvashaté mdr ma-
gyar nyelven.

Az Agapé gondozdsiban megjelent kotet
szépen folytatja e sort, benne kétségkiviil Lu-
kas egyik f6 muvét vehetjiik keziinkbe. A szer-
28 a logoterdpia nehézkes pszicholdgiai és
filozéfiai gondolatmeneteit a hétkoéznapi
nyelvhaszndlat 6sszefliggésében tdrja elénk. J6l
hasznilhaté tankonyvet kapunk igy kézhez,
amelyet hazdnkban az Apor Vilmos Katolikus
Féiskola ,, Logoterdpiai tandcsadds és személyi-
ségfejleszrés” nevii szakirdnyt tovabbképzésén
val6ban tananyagként haszndlnak. (A képzés
részleteit 14sd: htep://www.avkf.hu/index.php/
hu/kepzesek/szakiranyu-tovabbkepzesek/
logoterapiai-tanacsadas-es-szemelyisegfejlesztes.
html; 2013. mdjus 29.)

Lukas vildgosan érzékelteti az egziszten-
cidlanalitikus logoterdpia rendszeres elméletét
és gyakorlatdt, valamint logosz-, azaz érte-
lemkézpontusdgit. Ezen tdl folyamatosan ré-

mutat a frankli folfogds tovabbfejlesztésének
lehetdségeire. A konyv ezen vondsai meg-
konnyitik a logoterdpia és egzisztencidlanalizis
elkiilonitését az olyan, hozzd némileg hasonld,
mégis 1ényegesen kiilonbozd irdnyzatoktdl,
mint amilyen Irvin D. Yalom egzisztencidlis
pszichoterdpidja, vagy Frankl egy mdsik tanit-
vénya, Alfried Lingle egzisztenciaanalizise.

Lukas konyve el8szor is osszefoglalja a
logoterdpia emberképét, majd a logoterdpia
beszélgetésformdjirdl szdmol be. A harmadik,
leghosszabb fejezet médszertandt a neurdzis-
csoportoknak megfelelen tdrgyalja. Az utolsd
fejezet a logoterdpia tovdbbfejlédésérdl szol.
Itt, tobbek kozott, a szerzd folvdzolja az érte-
lemkézpontd csalddterdpia alapvonalait s hasz-
nos dtleteket ad a csoportterdpidhoz. A feje-
zetet egy, els6sorban szakembereknek sz616
szotdr egésziti ki, amely a logoterdpiai és a ma-
napsdg haszndlatos klinikai-diagnosztikai
szakkifejezéseket felelteti meg egymdsnak.

A mi tankdnyvjellegének megfeleléen
kénnyen olvashatd. A megértést dbrak, tdbld-
zatok segitik, melyek részletes magyardzatot
nyernek. A f8szdveget rendszeresen idézetek
tarkitjdk, ezek nagyobb része Frankl mivei-
bél szdrmazik. A német szdveg forditdsit ma-
gyar nyelv(i irodalomjegyzék egésziti ki.

Kinek ajdnlhatjuk e konyvet? Mindazok-
nak, akiket érdekel a lélek élete, s akik em-
bertdrsaik megsegitésén faradoznak. Bizony-
nyal haszonnal forgathatjdk (hit)tandrok,
katekéedk, lelkipdsztorok, terapeutdk, neve-
18k, sziil6k, pedagdgusok. Nemcsak rdismer-
hetnek rendszeres formdban a hagyomdnyos
zsid6-keresztény emberképre, hanem radob-
benhetnek arra is, hogy a gyégyulds és segités
mily gazdag kézzelfoghaté lehetéségeit nytjtja
éppenséggel ez az emberkép szdmunkra.

Bakos Gergely OSB

- 117 -



FOISKOLANK ELETEBOL Sapientiana 6 (2013/2) 118—120.

2013. augusztus — december

2013. augusztus 9. Elhunyt Baternay Agota Sacré Coeur névér, Féiskolank
Szerzetesteoldgiai Intézetének kutatdja. A nyilvanos szerzetesi élet 1989-es visz-
szanyerése utdn az § vezetésével szervezdott meg a teoldgiai képzés a néi szer-
zetesek szdmdra (Sophia-képzés), amelyet Féiskoldnk visz ma tovébb.

2013. szeptember 7. Veni Sancte.

2013. szeptember 12. Az Enekek éneke képekben, prozdban és hexameterckben.
Kényvbemutatéval egybekotort kidllitdismegnyit6 az Ars Sacra Fesztival keretében.

2013. szeptember 14. Molndr Lehel piarista 6rokfogadalma.

2013. szeptember 14. Fejes Istvdn ferences 6rokfogadalma.

2013. szeptember 19. Sapientia Szabadegyetem — 1. el8adds. Zardndokok
zsoltdrai? (Zsoltdrok 120—134 szerepe a Zsoltdrok Konyvében). El6adé: Szatmdri
Gyorgyi.

2013. szeptember 23. Szent Gellért tinnepének vigilidja a Szent Szabina K3-
polndban. A Bencés Tanulmdnyi Héz tinnepi vesperdsra (f6celebrans: Dejcsics
Konrdd OSB) és eléaddsra, majd agapéra meghivja — a hagyomdnyokhoz hiven
— a Féiskola tandrait, hallgat6it, munkatdrsait.

2013. szeptember 24. A budapesti Piarista Gimndzium Iskolai lelkigyakor-
latok cimmel m{ihelykonferencidt rendez a téma irdnt érdeklédd szakemberek-
nek. Eléaddk: Farkas Istvin SchP, Rubovszky Gyoérgy SchP, Borbds Péter,
Semsey Gdbor, Székely Zoltdn: Apa-fiti nap és kamasz tréning sziiléknek, Kollar
Zsolt, Lobmayer Imre SchP, Kdposztdssy Béla, Zsédi Viktor SchP, Héri Ildiké
SSND, Frész Timéteus OFM.

2013. szeptember 26. Sapientia Szabadegyetem — 2. eléadas. Vilds utdin —
menteni a menthetit. El6adék: Somogyiné Petik Krisztina, Kézdy Aniké, Papp
Miklés. A Csalddteolégiai Intézet rendezvénye.

2013. oktdber 2. és 2013. december 11. kozott: Irdnytii — hivatdstisztizd
miihely, amely a 2013/14-es tanévben folytatédik.

2013. oktdber 2. Kerekasztal-beszélgetéssel kisért irodalmi emlékest Sik Sdn-
dor haldldnak 50. évforduldja alkalmébdl Embernek lenni cimmel a Piarista
Rend Magyar Tartomdnydnak szervezésében. A beszélgetés résztvevéi: Boridn
Tibor, Jelenits Istvan, Lukdcs Laszl6 piarista atydk és Koltai Andrés levéltdros,
moderdtor: Horvith Bdlint irodalom szakos piarista gimndziumi tandr, kozre-
miikddik: Déczy Péter szinmiivész.

-118 -



Foiskoldnk életébol

2013. oktéber 3. Sapientia Szabadegyetem — 3. eléadds. A jeruzsdlemi temp-
lom tovdbbélése az dkori zsinagdgdkban. Eléadé: Xeravits Géza.

2013. oktdber 4. Mentortandrok taldlkozdja.

2013. oktdber 8. Konyvtari esték. Jos Decorte emlékest: Amit Norwichi Ju-
lianna megértetr Istenbdl... Az isteni szeretet kinyilatkozratdsai. El6ad6: Kokas
Gabi, a Sapientia Féiskola mesterszakos hallgatéja, moderator: Bakos Gergely
OSB Filozéfia Tanszék, tanszékvezetd.

2013. oktéber 10. Megjelenik a Filozéfia Tanszék Amici Sapientiae cimi so-
rozatdnak elsé kotete: Hit és ész: teoldgiai és filozdfiai kizelitések. Szerk.: Szeiler
Zsolt, Bakos Gergely OSB, Sarkdny Péter.

2013. oktéber 10. Sapientia Szabadegyetem — 4. eléads: Eletfeladatok az
életkozép idején, fiiggdségek, kicsiszdsok. Eldaddk: Somogyiné Petik Krisztina,
Kézdy Anikd, Papp Miklés. A Csalddteoldgiai Intézet rendezvénye.

2013. oktdber 11. és december 13. kdzdtt: Etikatandri miibely. E18adds és ta-
lalkozd, elmélet és médszertan. Oktdber 11. Viltozdsok a pedagdgusok életében,
pedagdgus életpdlya, informdcidk elsé kézbil. El3adé: Kotschy Andrdsné.

2013. oktdber 17. Sapientia Szabadegyetem — 5. eléadds: Az imddsdg teols-
gidja Lukdcs irdsaiban. E16ad6: Szab6 Xavér OFM.

2013. oktdber 24. Sapientia Szabadegyetem — 6. eléadds: Gydsz, veszteség a
csalddban, az egészséges és a paroldgids feldolgozds. Eléaddk: Somogyiné Petik
Krisztina, Kézdy Aniké, Papp Miklés. A Csalddteoldgiai Intézet rendezvénye.

2013. oktéber 30. A hagyomdnyoknak megfelelden a HOK kozos rézsafii-
zér imddsdga a Gellérthegy oldaldban 1év8 Szent Gellért szobornal vdrosunkért
és Féiskoldnkért.

2013. november 5. Féiskoldnk bencés hallgatdit — Gérecz Imrét, Bokros
Mirkot és Matusz Hugé6t — diakonussd szenteli Virszegi Asztrik f6apdt.

2013. november 7. Sapientia Szabadegyetem — 7. eléadds: Gyermekvédelem
— Magyarorszdg 2013. El6ad6: Gulydsné Kovacs Erzsébet.

2013. november 8. Etikatanari mihely. Etika és miivészer. El6adé: Jelenits
Istvan SchP.

2013. november 14. A HOK Kulturilis- és Sportbizottsiga amatr asztali-
tenisz bajnoksdgot rendez.

2013. november 16. Sapientia nap: Hitiink kozponti titka: a megvdltds. E16-
addk: Bernard Sesbotié S] (Périzs) (videokonferencia), Karen Kilby (Durham),
Kruppa Tamds, Szabé Xavér OFM és Tézsér Endre SchP. A rendezvény egyben
a Sapientia Szabadegyetem 8. el6addsa. A konferencia el6addsait a Féiskola
megjelenteti a Sapientia Fiizetek sorozat 25. koteteként.

-119 -



Foiskoldnk életébol

2013. november 21. Sapientia Szabadegyetem — 9. eléadds: Teoldgiai kérdeé-
sek a ,szegény Egyhdzrol”. E16ad6: Vérnai Jakab OFM.

2013. november 25. Kiemelt vendégel8adds: Buddpistik Magyarorszdgon.
A Féiskola vendége: Jelen Jdnos, a Tan Kapuja Buddhista Féiskola rektora.

2013. november 27. Konyvtari esték: A Z-generdcié médiahaszndlati szokd-
sai — egy empirikus kutatds tanulsdgai. E16ad6: Glézer Rita (PTE BTK Kom-
munikdcié- és Médiatudomdnyi Tanszék).

2013. november 28. Sapientia Szabadegyetem — 10. — zdréel6adds — a Hit
évének lezardsa: Az egyhdz korforduldjanak pdpdja: XVI. Benedek. El6adé: Lu-
kdcs Ldszlé SchP.

2013. november 30. Jelencsics Erich Gdbor pappd szentelése a Révkoma-
romi Szent Andrds-templomban.

2013. december 4. A Sapientia Féiskola negyedik alkalommal szolgdl a Ma-
gyar Voroskereszt dltal szervezett véradds helyszinéil.

2013. december 9. A Sapientia Fiizetek sorozat 24. koteteként megjelenik a
Féiskola Gyakorlati Teolégia Tanszékének kiadvanya: Ot évtizeddel a lelkipdsz-
tori zsinat utdn. Szerk. és elészd: Pakozdi Istvan, tanszékvezetd.

2013. december 13. Etikatandri muhely. Etikaoktatds vagy erkolcsi nevelés?
El6adé: Lukdcs Lészlé SchP.

A recenzidk szerzbi

SzZATMARI GYORGY! teolégus, a Sapientia Szerzetesi Hittudomdnyi Féiskola Bibliatudomany
Tanszékének docense; szatmari.gyorgyi@sapientia.hu

THORDAY ATTILA plébdnos, a szegedi Gal Ferenc Féiskola tanszékvezetd f8iskolai tandra;
thorday@gmail.com

TOTH BEATA teol6gus, a Sapientia Szerzetesi Hittudomdnyi Féiskola Dogmatika Tanszékének
docense, a Sapientiana fészerkesztdje; toth.beata@sapientia.hu

HEGYI MARTON teoldgus, a Pécsi Hittudomdnyi Féiskola docense; hegyimb@me.com

HERNADI MARIA magyar—teoldgia szakos tandr, az irodalomtudomdny doktora, a Pdzmany Péter
Katolikus Egyetem Vitéz Jdnos Tandrképzé Kozpontjdnak adjunkeusa; mericza@gmail.com

BAKOS GERGELY bencés szerzetes, filozéfus, a Sapientia Szerzetesi Hittudomdnyi Féiskola
Filozéfia Tanszékének vezetdje; bakos.gergely@sapientia.hu

- 120 -



Szerz8ink figyelmébe

1. A folydirat szakmailag lektordlt. Minden beérkezett irdst kett6s anonim lek-
tordlds alapjan fogadunk el kozlésre. A gondos elbirdlds érdekében a lektoraldsi
folyamat egy-két hénapot vesz igénybe.

2. Akéziratokat elektronikusan, Word formdtumban a kovetkezd e-mail cimre kér-
jik: editor.sapientiana@sapientia.hu. Bévebb informdcié a kdvetelményekkel
kapcsolatban a http://www.sapientia.hu/ honlapon taldlhat6. Recenziés konyv-
példdnyokat a Sapientiana 1364 Budapest, Pf. 235. cimre kérjiik kiildeni.

3. Csak olyan irdst fogadunk el, amely mashol még nem jelent meg, vagy mds
magyar folyé6iratban nincs folyamatban a publikaldsa.

4. Az irdsok terjedelme 20.000-50.000 letités sz6kozzel egyiitt, a ldbjegyzeteket
is beleszdmitva (esetenként hosszabb irdst is elfogadunk).

5. Minden irdshoz kériink egy rovid tartalmi dsszefoglalét angol vagy magyar
nyelven (maximum 800 letités sz6kozzel egyiitt), és 6t —a tartalomra vonatkozd
— kulcsfogalmat, amelyek lehetévé teszik az internetes keresést.

6. Times New Roman betitipust, 12-es betiiméretet, szimpla sortdvolsdgot és
labjegyzeteket hasznéljon.

7. Kiemeléseket lehetSleg csak idézdjellel, délt bettivel vagy kiskapitélissal alkal-
mazzon, ne legyen a szovegben aldhdzds vagy félkovér betd.

8. A hivatkozdsokat az alibbi minta alapjin formazza meg:

(i) WALTER KASPER: Jézus a Krisztus, Vigilia, Budapest, 1996, 111.

(ii) CzZIGLANYI ZSOLT: Torténeti feliratok a Zsoltarok konyvében, Zeoldgia 33
(1999/1-2) 6-13.

(iii) JEAN DupLACY: Hit, in Xavier Léon-Dufour (szerk.): Biblikus teoldgiai
szotdr, Szent Istvdn Térsulat, Budapest, 1986, 496-508.

Fészerkesztd: Toth Bedta Felel8s kiad4: Vdrnai Jakab OFM
Szerkeszt6bizottsig: Bakos Gergely OSB, Balogh Katalin, Dedk Hedvig OP, Lukdcs Ldszl6 Schl,
Orosz Lérdnt OFM, Papp Miklés, Szatmdri Gy6rgyi, T6zsér Endre SchP, Vdrnai Jakab OFM

A szerkeszt6ség cime: 1052 Budapest, Piarista koz 1. Levéleim: 1364 Budapest, Pf. 235. Tele-
fon: 486-44-25 E-mail: editor.sapientiana@sapientia.hu A Féiskola megbizdsibdl olvasészer-
kesztés és tordelés: Vigilia Kiadéhivatal. Nyomdai munkik: Séd Nyomda Kft. Ugyvezetd igaz-
gat: Katona Szilvia. ISSN: 2060-3231 Megjelenik évente kétszer. ElSfizethetd és
megvésdrolhaté a Vigilia Kiadhivatal cimén: 1052 Budapest, Piarista koz 1. Levélcim: 1364
Budapest, Pf. 48. Telefon: 486-44-43 Fax: 486-44-44 E-mail: vigilia@vigilia.hu Eléfizetési dij
egy évre: 1.000,- Ft, az egyes szdmok 4ra: 600,- Ft



<
4
=
=
Z
=
-
<
wn

6

2013/2

CSABA TOROK:
TIBOR GORFOL:

JOZSEF VALOCZY:

MARTA HANTOS-VARGA:
DOROTHEOS OF GAZA:
ROWAN WILLIAMS:

Faith and New Evangelization

Culture and New Evangelization

Exemplum fidei? The Christological and Trinitarian Foundations of Faith
in Hans Urs von Balthasar

The Challenge of a Postmodern Concept of Time for Christianity
Interdisciplinary Aspects of Interpreting Catholic Political Actions

On Renouncement

Address to the Synod of Bishops (2012)

CSABA TOROK:
TIBOR GORFOL:

JOZSEF VALOCZY:
MARTA HANTOS-VARGA:

DOROTHEUS VON GAZA:
ROWAN WILLIAMS:

Glauben und neue Evangelisierung

Kultur und die neue Evangelisierung

Exemplum fidei? Das christologische und trinitarische Fundament des
christlichen Glauben bei Hans Urs von Balthasar

Postmoderne Herausforderung des Zeitproblems fiir das Christentum
Interdisziplindre Aspekte des Verstandnisses des katholischen
politischen Handelns

Uber den Verzicht

Ansprache bei der Bischofsynode (2012)

CSABA TOROK:
TIBOR GORFOL:

JOZSEF VALOCZY:

MARTA HANTOS-VARGA:
DOROTEO DI GAZA:
ROWAN WILLIAMS:

Fede e nuova evangelizzazione

Cultura e nuova evangelizzazione

Exemplum fidei? 11 fondamento cristologico-trinitario della fede cristiana

in Hans Urs von Balthasar

Sfida postmoderna della questione del tempo per il cristianesimo

Aspetti interdisciplinari dell'interpretazione dell’azione politica cattolica

Sulla rinuncia

Intervento all’assemblea del Sinodo

R
9772060323

2

600 FT

1



	1
	2_Görföl_Tibor_Layout 1
	3_Valoczy Jozsef_Layout 1
	4_Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1
	5_Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1
	6_DOKUMENTUM_Rowan Williams_Layout 1
	7_RECENZIÓ_Sablon kéthasábos
	8_Föiskolánk életéböl_Layout 1

