
SA
PI

EN
TI

A
N

A

SA
PI

EN
TI

A
N

A

6

2013/2

SA
P
IE

N
T
IA

N
A

6 
 2

01
3/

2

IS
SN

 2
06

0–
32

31

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI  HITTUDOMÁNYI

FŐ ISKOLA FOLYÓIRATA

6

2013/2

Hit és új evangelizáció

TÖRÖK CSABA
Kultúra és új evangelizáció

GÖRFÖL TIBOR
Exemplum fidei?

A keresztény hit krisztológiai és trinitárius alapja 

Hans Urs von Balthasarnál

VÁLÓCZY JÓZSEF
Az idő kérdésének posztmodern kori kihívása 

a kereszténység számára

HANTOS-VARGA MÁRTA
Interdiszciplináris szempontok 

a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

GÁZAI SZENT DÓROTHEOSZ
A lemondásról

ROWAN WILLIAMS
Beszéd a püspöki szinóduson (2012)

Faith and New Evangelization
CSABA TÖRÖK: Culture and New Evangelization
TIBOR GÖRFÖL: Exemplum fidei? The Christological and Trinitarian Foundations of Faith 

in Hans Urs von Balthasar
JÓZSEF VÁLÓCZY: The Challenge of a Postmodern Concept of Time for Christianity
MÁRTA HANTOS-VARGA: Interdisciplinary Aspects of Interpreting Catholic Political Actions
DOROTHEOS OF GAZA: On Renouncement
ROWAN WILLIAMS: Address to the Synod of Bishops (2012)

Glauben und neue Evangelisierung
CSABA TÖRÖK: Kultur und die neue Evangelisierung
TIBOR GÖRFÖL: Exemplum fidei? Das christologische und trinitarische Fundament des 

christlichen Glauben bei Hans Urs von Balthasar
JÓZSEF VÁLÓCZY: Postmoderne Herausforderung des Zeitproblems für das Christentum
MÁRTA HANTOS-VARGA: Interdisziplinäre Aspekte des Verständnisses des katholischen 

politischen Handelns
DOROTHEUS VON GAZA: Über den Verzicht
ROWAN WILLIAMS: Ansprache bei der Bischofsynode (2012)

Fede e nuova evangelizzazione
CSABA TÖRÖK: Cultura e nuova evangelizzazione
TIBOR GÖRFÖL: Exemplum fidei? Il fondamento cristologico-trinitario della fede cristiana 

in Hans Urs von Balthasar
JÓZSEF VÁLÓCZY: Sfida postmoderna della questione del tempo per il cristianesimo
MÁRTA HANTOS-VARGA: Aspetti interdisciplinari dell’interpretazione dell’azione politica cattolica
DOROTEO DI GAZA: Sulla rinuncia
ROWAN WILLIAMS: Intervento all’assemblea del Sinodo 

dei vescovi (2012)

9 7 7 2 0 6 0 3 2 3 1 2

60
0 

FT

b1_b4_sapientiana_2013.2_Elrendezés 1  2013.11.25.  13:45  Page 1



TANULMÁNYOK

Hit és új evangelizáció

TÖRÖK CSABA: Kultúra és új evangelizáció 1

GÖRFÖL TIBOR: Exemplum fidei? A keresztény hit krisztológiai 
és trinitárius alapja Hans Urs von Balthasarnál 21

VÁLÓCZY JÓZSEF: Az idő kérdésének posztmodern kori kihívása 
a kereszténység számára 36

HANTOS-VARGA MÁRTA: Interdiszciplináris szempontok a katolikus 
politikai cselekvés értelmezéséhez 45

SZERZETESSÉG

GÁZAI SZENT DÓROTHEOSZ: A lemondásról 77

DOKUMENTUM

ROWAN WILLIAMS: Beszéd a püspöki szinóduson (2012) 96

RECENZIÓK

Szabó Mária: A zsoltárok kincsei (Szatmári Györgyi) 105
Elena Bosetti: Énekek éneke (Thorday Attila) 106
Puskás Attila: Megismertük és hittük a szeretetet;
Karen Kilby: Balthasar. A (very) critical introduction (Tóth Beáta) 108
Válóczy József: A megosztott Logosz (Hegyi Márton) 111
Nemeshegyi Péter: „Megesett rajtuk a szíve”; Számadás a reményről; 

Istenkereső ember, emberkereső Isten (Hernádi Mária) 112
John Gaskin: The Traveller’s Guide to Classical Philosophy; 114
Sárkány Péter – Zsók Ottó (szerk.): Die Grundlagen der Logotherapie. 

A logoterápia alapjai; 115
Elisabeth Lukas: A logoterápia tankönyve (Bakos Gergely OSB) 116

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL

2013. augusztus – december 118

b2_tartalom_2013_2_Layout 1  2013.11.25.  14:39  Page 1



Kultúra és új evangelizáció

TÖRÖK CSABA

Abstract
By focusing on the relationship between culture and new evangelization, this
study analyses the dialogical character of faith–culture relationship (part one)
and the ecclesiastical-magisterial evaluation of the situation of Western societies
which are characterized by two great tendencies: the reduction of (valid)
knowledge to scientific data and the predomincance of individualism (part
two). These conditions present true challenges for theology not merely on the
methodological, but also on the factual plane. Therefore, theo-logical investi -
gation must develop a new stance, one which is attentive to the world and its
influences by readily learning from the world, and one which performs not
only an objective (objectivating) and monological discourse on God, culture
and the human being, but develops a real dialogical Christian identity which
is compatible with Jesus’s never changing, yet always renewed invitation for
mission with regard to the Reign of God (part three).

Keywords: faith, culture, new evangelization, dialogue, fundamental theology
Kulcsszavak: hit, kultúra, új evangelizáció, párbeszéd, fundamentális teológia

Az új evangelizációról tartott püspöki szinódus és a Hit éve kezdeményezése ak-
tualitást adott egy olyan kérdésnek, amely a II. Vatikáni Zsinat óta egyre inkább
a hittudományos érdekl!dés középpontjába kerül: milyen a viszony a keresztény
hit és a minket körülölel! kultúra valósága között.1 A problémafelvetés több
szempontból is jelent!ségteljes: egyrészt segít megérteni, miként alakult ki ke-

TANULMÁNYOK Sapientiana 6 (2013/2) 1–20.

– 1 –

TÖRÖK CSABA katolikus pap, az Esztergomi Hittudományi F!iskola oktatója;
cstorok@gmx.net

1 A zsinati és zsinat utáni katolikus teológia értékelésér!l lásd MICHAEL PAUL GALLAGHER:
Fede e cultura. Un rapporto cruciale e conflittuale, San Paolo, Cinisello Balsamo, 1999, 56–

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 1



reszténységünk, teológiánk mai jól ismert, mondhatni standard arculata; más-
részt – feltárva és értelmezve helyzetünket a kulturális itt és mostban – tám-
pontot adhat a távlatok felvázolásához, az el!ttünk álló kihívások egyre
valósághűbb és életképesebb áttekintéséhez. Hisz végs! soron ez a feladatunk: a
kinyilatkoztatás segítségével a valóságról szólni.2 Ezért is hangsúlyozta boldog
II. János Pál a Fides et ratio enciklika végén: „Szükségét érzem, hogy ezt az en-
ciklikát azzal a gondolattal zárjam, mely els!sorban a teológusoknak szól, hogy
különös figyelmet szenteljenek Isten Igéje filozófiai vonatkozásaira, és olyan gon-
dolatmenetet kövessenek, melyb!l következik a teológiai tudomány spekulatív
és praktikus jelent!sége” (nr. 105). A „praktikus jelent!ség” tulajdonképpen
nem más, mint Wojtyła pápa nagy meglátása els! enciklikájában, a Redemptor
hominis kezdetűben: „Az Egyház útja ez az ember, és erre az útra épül minden
más út, melyen az Egyháznak járnia kell” (nr. 14). Ehhez kapcsolódva adja meg
azt a nagy és tágas keretet, amelyben a hittudomány művelése nem puszta öncél,
eszmei játszódás, elvont fogalmi okoskodás, hanem valóban hiteles és elkötele-
zett szolgálat lehet, hűen a missziós parancshoz (Mt 28,19):

„Mivel pedig ez az ember az Egyház mindennapi életének és tapasztala-
tainak, küldetésének és munkájának útja, az Egyháznak mindig meg kell
újulnia, tekintetbe véve azokat a körülményeket, melyek között az ember
él. Tudnia kell az ember egyre új képességeir!l, melyek az új irányzatok-
ban mutatkoznak meg. De az Egyháznak ismernie kell az emberre lesel-
ked! veszedelmeket is, továbbá ismernie kell mindent, ami útjában áll
annak, »hogy az ember élete egyre emberibb legyen«, s hogy az egész élet
az ember méltóságához igazodhassék. Egyszóval tudnia kell minden aka-
dályról is” (RH 14).

Jelen írásunkban arra teszünk kísérletet, hogy e keretet vizsgáljuk meg kö-
zelebb r!l, felmutatva azon pontokat, amelyek eszközül és segítségül szolgál-
hatnak az új evangelizáció nagy művének sikeres el!reviteléhez. Eközben tá-

Török Csaba

– 2 –

80.; AYLWARD SHORTER: Toward a Theology of Inculturation, Wipf & Stock, Eugene (OR),
1999, 179–238.

2 Ehhez lásd TÖRÖK CSABA: A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában, in Pus-
kás Attila – Perendy László (szerk.): Az ember krízise: vágyódás és megkísértettség között. Ant-
ropológiai reflexiók a teológiában (Varia Theologica 4), Szent István Társulat, Budapest, 2013,
279–304.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 2



maszkodunk arra az érdekes és a maga módján egyedülálló dokumentumra, a
Lumen fidei kezdetű enciklikára, amely egyszerre utolsó és els!: a lemondott
pápa, XVI. Benedek pontifikátusának záró, Ferenc péteri szolgálatának kezd!
körlevele, egyfajta „négykezes”, ahogyan nem egy kommentátor jellemezte,
amelyben Róma két egymást követ! püspöke közös hangon egyetlen valóságról:
a hitr!l szól.

1. A KERESZTÉNY HIT ÉS A KULTÚRA PÁRBESZÉDE

Magától értet!d!, hogy a hitr!l való beszéd mindannyiszor a tér és id! egzisz-
tenciális koordinátái között hangzik el. Már az alap, a logosz tou Theou is emberi
szóval s emberi szóban ér el bennünket (vö. a DV I. és II. fejezete), s az arra adott
értelmes emberi válasz, a theo-logia szintén az adott kor és kultúra szövetében ölt
testet. Mindig voltak és vannak olyanok, akik a kultúra hatását az isteni és az is-
tenir!l szóló szóban veszélynek, s!t egyenesen botránynak, kártékony elemnek
tekintik, mivel – szerintük – ezzel az emberi bölcselkedés, a humánum logikája
elferdíti, akár meg is hamisítja az !seredeti üzenetet.3 Ekként kiálthat fel Tertul-
lianus: „Mi dolga van Athénnek Jeruzsálemmel? Az Akadémiának az Egyházzal?”4

Ez a látásmód azonban nemcsak hitelvileg, de a valóság rendjében is téves, mert
azt feltételezi, hogy létezhet egy „kultúrasemleges”, „kultúrtranszcendens” iste -
ni szó. Csakhogy ez a megközelítési mód nem más, mint az absztrakciók abszt-
 rakciója: hisz lehet-e egy szó, egy fogalom, bármilyen emberi gondolkodás
„kultúrasemleges”? Már a próféták általi, vagy Krisztusban megvalósuló isteni
megszólalás (vö. Zsid 1,1–2) – mint olyan – kulturális tény, hiszen egy nyelv, egy
világkép, egy konkrét emberi valóság összefüggésrendszerében értelmes és értel-
mezhet!. Ennek tagadása nem más lenne, mint a megtestesülés üdvrendi dina-
mikájának az elvetése, a „vere homo” kiiktatása a hitvallásból. Egy konkrét bib-

Kultúra és új evangelizáció

– 3 –

3 Erre példa az antimodernista válság, amelynek értékeléséhez lásd DARREL JODOCK (ed.):
Catholicism contending with modernity. Roman Catholic modernism and anti-modernism in
historical context, Cambridge University Press, Cambridge (UK), 2000; JOHN THORNHILL:
Modernity. Christianity’s estranged child reconstructed, Eerdmans, Grand Rapids (MI) –
Cambridge (UK), 2000; HUBERT WOLF (Hrsg.): Antimodernismus und Modernismus in der
katholischen Kirche. Beiträge zum theologiegeschichtlichen Vorfeld des II. Vatikanums, Ferdi-
nand Schöning, Paderborn, 1998.

4 TERTULLIANUS: De praescr. haeret., 7, 9 (CCL 1, 193).

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 3



liafordítási, a héber szöveget a hellén nyelvbe és kultúrába átvezet! eset kapcsán
reflektál ezen alapadottságra a Lumen fidei enciklika:

„Azt gondolhatnánk, hogy a Biblia görög változata, amikor a [hitet leíró
– T. Cs.] »biztosnak lenni« kifejezést »megérteni«-vel fordította, mélysé-
ges változást okozott a szövegben, amennyiben az Istenre való ráhagyat-
kozás bibliai fogalmát hátrahagyta a megértés görög fogalmáért. Minda-
zonáltal ez a fordítás, amely bizonnyal elfogadta a hellenista kultúrával
folytatott párbeszédet, nem idegen a héber szöveg mély dinamikájától”
(nr. 23).5

Vagyis az isteni kinyilatkoztatás és annak írásos rögzítése, a Biblia történeti és
nyelvi tény. Nem feledhetjük, hogy már maga a kinyilatkoztatás aktusa implikál
valamiféle „fordítást”: Isten örök igazsága és bölcsessége emberi szóban szólal meg.
Ez magától értet!d!en korlátok közé szorítást jelent (hacsak nem vélelmezzük,
hogy az isteni igazság totálisan és a maga tökéletességében felhangozhat egy kor-
látolt emberi kifejezésmódban – ez azonban teljességgel fenntarthatatlan állás-
pont, amely veszélyes fundamentalizmushoz vezetne), amit Isten szabadon, ön-
ként felvállal, hisz csak így tud az emberrel kommunikálóvá válni.6

Ennek az isteni kommunikációnak egy nagy célja van: az ember üdvössége
(ahogyan azt például a Trentói Zsinat is kiemelte, amikor az üdvhozó igazság-
ról beszélt, vö. DH 1501). Az ember, aki hit által fogadja be a kinyilatkoztatást,
ebben a befogadási aktusban mindannyiszor kulturális lényként jelenik meg:
saját nyelvének, világról való ismereteinek és elképzelésének, történetiségének
és társadalmiságának a koordináta-rendszerében tudja megadni az engedel-
mességet, a ráhagyatkozást, a bizalmat az emberi szó révén megszólaló Istennek
(vö. DH 3008).7 Ez a kommunikatív aktus – az üdvhozó igazság Isten általi

Török Csaba

– 4 –

5 Az enciklika hivatalos magyar fordítása tanulmányunk megírásával egy id!ben kerül meg-
jelentetésre. Ennek okán a tanulmányban végig a saját fordításunkban közöljük a LF-b!l
vett idézeteket.

6 Történtek már kísérletek a kinyilatkoztatás és a hit kommunikációs aktusként való leírására
a fundamentális teológiában, pl. UMBERTO CASALE: Il Dio comunicatore e l’avventura della
fede, Elledici, Torino, 2003.

7 „Cum homo a Deo tanquam Creatore et Domino suo totus dependeat, et ratio creata
increatae veritati penitus subiecta sit, plenum revelanti Deo intellectus et voluntatis
obsequium fide praestare tenemur.”

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 4



kinyilatkoztatása, s a kinyilatkoztatott szó emberi, hit általi befogadása – feltárja,
miként válik a kultúra nem pusztán semleges közvetít! csatornává, de adott
esetben eszközzé is. Pont az igazság megismerésének héber és görög felfogása
kapcsán mutatja ezt be a Lumen fidei enciklika, hangsúlyozva, hogy a két meg-
közelítés (héber – hallás, görög – látás) széls!séges szembeállítása8 semmilyen
módon nem állja meg a helyét, s!t a Szentírás félreértelmezéséhez vezet. Ugyan -
is: „Ezzel szemben világos, hogy ez a feltételezett szembenállás nem felel meg a
bibliai tényeknek. Az Ószövetség összekapcsolta a megismerés mindkét típusát,
mivel egyesítette Isten Szavának hallgatásával az ! arca látásának a vágyát. Ily
módon kifejl!dhetett egy párbeszéd a hellenista kultúrával, egy olyan párbe-
széd, amely a Szentírás szívéhez tartozik” (LF 29).

Vagyis a hit–kultúra-viszony ott él a szentírási tanítás középpontjában, s azt
kell mondanunk, hogy semmilyen hiteles keresztény teológia nem művelhet!,
ha a hitre vonatkozó kijelentéseket kiszakítjuk abból a párbeszédb!l, amely
szüntelenül tart a kinyilatkoztatás els! üdvrendi momentumától kezdve egé-
szen napjainkig.

Ha mindezt a keresztény (egyházi) gyakorlat nyelvére fordítjuk le, vagyis azt
vizsgáljuk, ez a kulturális dialógus miként határozza meg a módot, ahogyan a
krisztushív!k élnek ebben a világban, rögtön elérkezünk az egyik legnagyobb
dilemmához: utasítsuk el a bűnös világot, zárjuk ki magunkat bel!le, vagy eset-
leg épp ellenkez!leg: merüljünk el benne, a kovász-hasonlat mintájára járjuk azt
át, tudva, hogy eközben az is át fog járni bennünket?9 Nem szabad azt hin-
nünk, hogy itt egy új keletű kérdésr!l van szó. A legels! keresztények számára
is nehézséget jelentett megtalálni a helyes viszonyt az uralkodó kultúrával – rá-
adásul az ! esetükben mindezt nehezítette az a tény is, hogy a Birodalom ül-

Kultúra és új evangelizáció

– 5 –

8 „Ami az igazság megismerését illeti, a hallást olykor szembeállították a látással, amely utóbbi
a görög kultúra sajátja. A fény, ha egyrészr!l fel is kínálja az egész szemléletét, amelyre az
ember mindig vágyakozott, másrészr!l azonban úgy tűnik, nem hagy helyet a szabadság-
nak, mivel az égb!l száll alá, s közvetlenül a szemhez érkezik, anélkül, hogy kérné a szem
válaszát. Ezen felül látszólag egy statikus szemléletre hív meg, elválasztva attól a konkrét
id!t!l, amelyben az ember örül és szenved. Ezen felfogás szerint a megismerés bibliai meg-
közelítése szemben állna a görög felfogással, amely a valóság teljes megértését keresve a lá-
táshoz kapcsolta a megismerést” (LF 29).

9 A hit–kultúra-viszony modellezésére tett kísérleteket rendbe szedve, egymással összeha-
sonlítva hozza a következ!, mára klasszikussá vált mű: RICHARD NIEBUHR: Krisztus és kul-
túra, Harmat – Sárospataki Keresztény Filozófiaintézet, Budapest, 2006.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 5



dözte, elnyomta !ket. Épp ezért nagy jelent!ségű minden kutatás, amely e kort
ebb!l a szempontból vizsgálja.10

A fundamentális teológia szemében különös fontossággal bír ezen a téren az
ókeresztény apologetika születése. Egyesek úgy vélik, hogy az apológia ellen-
pólusa a dialógusnak, a párbeszédnek: míg ez utóbbiban a felek „barátságosan
beszélgetnek”, addig az els! esetében harcról, háborúról, er!szakos védekezés-
r!l, „intellektuális csatározásról” van szó. Ez azonban a lényeg félreértése. Épp
az egyházatyák apologetikus fáradozásai mutatják legjobban azt a módot, aho-
gyan a korabeli kereszténység kapcsolatba, párbeszédre igyekezett lépni kora
kultúrájával. Ennek kapcsán megjegyzi J. Aagaard: „A hit keres egy olyan ala-
kot, amelyben megismertetheti magát… Az apologetika arra irányuló fárado-
zás, hogy alakot találjunk a keresztény hitnek. A párbeszéd pedig eszköz arra,
hogy a keresztény hitet közvetítsük a kortárs kultúra felé. A párbeszéd során
hitünk tartalmát olyan formában fejezzük ki, amely alkalmazkodott a modern
világ gondolkodásához.”11

Emlékezhetünk Jusztinosz munkásságára, a pogány Kelszosz vádjaira és
Órigenész válaszára – olyan bizonyságok ezek, amelyekben nem feltétlenül csak
a harcot, az eszmei küzdelmet, hanem a kulturális párbeszéd (olykor gyötr!d!) fá-
radozását is megláthatjuk. Ez az írásban rögzített „lenyomat” egyébiránt a kor ke-
reszténységének a bels! !rl!dését is visszatükrözi: hisz a bibliai erkölcs kötelezte
a hív!t arra, hogy jó állampolgár, a császárért és a Birodalomért imádkozó ember
legyen, miközben a saját állama, a saját uralkodója, a saját társadalmi rendje újra
meg újra az életére tört. A keresztény, aki erkölcsös, jó alattvalója volt Rómának,
bizonyos értelemben „apológiát” vitt végbe: létezésével képezett hidat hit és kul-
túra között, folytatott párbeszédet a legáltalánosabb emberi valósággal.

Ennek a dialógusnak az értékelése nehéz, hisz évszázados el!rehaladása által
magával hozta a Birodalom, az antik kultúra arculatának végérvényes megvál-
tozását, emellett természetesen a keresztény hit „inkulturálódását” is, els!sorban
a filozófiai műveltség átvétele által, ami lehet!vé tette a szisztematikus teológia
megszületését. Ezen folyamat minden vetületének bemutatása messze túln!
jelen írásunk keretein. Azonban érdemes annak kapcsán alapvet! megfontolá-

Török Csaba

– 6 –

10 Ehhez lásd CHRISTIAN GNILKA: Kultur und Conversion (XPHΣIΣ.Die Methode der Kirchen -
väter im Umgang mit der antiken Kultur II.), Schwabe & Co., Basel, 1993.

11 JOHANNES AAGAARD: Dialog and Apologetics, Update and Dialog (June 1992) 12–14.; idézi
REINHART HUMMEL: Religiöser Pluralismus oder Christliches Abendland? Herausforderung an
Kirche und Gesellschaft, WBG, Darmstadt, 1994, 179.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 6



sokat tenni, hogy milyen volt ezen hosszú folyamat és fejl!dés során a keresz-
tény ember magatartása, viszonyulása. Elfogadhatjuk J. Lehnen meglátását mint
tömör összegzést:

„A vértanúságok felmutatják az integráció határait, megmutatják, hogy
ellenálltak az államban való teljes feloldódásnak. Ehhez a világ mulan-
dóságának a gondolata és Krisztus parúziájának a várása adott er!t. Az
idegenség gondolata, a nem-evilágból-valóság relativizálta a keresztények
integrációját, azonban nem kérd!jelezte meg azt. Egy Diognétosz-levél
végkövetkeztetése nem a teljes elfordulásban ragadható meg, hanem a
világ kritikus, egy bizonyos távolságból megvalósuló vezetésében. Sokkal
inkább a világban való kritikus jelenlétr!l volt szó.”12

Távolról lenni közel, idegenként vállalkozni a kultúrába való belépésre –
ezek a kifejezések, értelmezési módok mintha Jézus furcsán cseng! gondolatát
adnák vissza: „Nem azt kérem t!led, hogy vedd ki !ket a világból, hanem hogy
óvd meg !ket a gonosztól. Hiszen nem a világból valók, amint én sem vagyok
a világból való” (Jn 17,15–16). A világban lenni, de nem a világból valónak
lenni: már-már paradoxon ez, mégis leírja azt, hogy milyen módon valósulhat
meg a lehetséges és szükségszerű párbeszéd Isten és ember, hit és kultúra, ke-
reszténység és emberi valóság között.

2. A KERESZTÉNY HIT KORUNK KULTÚRÁJÁBAN

Napjainkban igen sok helyzetértékelés jelenik meg nyugati világunk kulturális
állapotáról. Számos gondolkodó egyenesen borúlátó, hiszen a nyilvánvaló vál-
ságjelenségek mélyén egy még radikálisabb, szó szerint a gyökereket érint! krí-
zis válik kitapinthatóvá.13 Mindazonáltal a szépnek idealizált múlt s a csúf jelen
ellentétpárja inkább költ!i, semmint realista. Amikor tehát hiteles állapotfel-

Kultúra és új evangelizáció

– 7 –

12 JOACHIM LEHNEN: Zwischen Abkehr und Hinwendung. Äußerungen christlicher Autoren
des 2. und 3. Jahrhunderts zu Staat und Herrscher, in Raban von Haehling (Hrsg.): Rom
und das himmlische Jerusalem. Die frühen Christen zwischen Anpassung und Ablehnung,
WBG, Darmstadt, 2000, 1–28, 28.

13 Ennek kapcsán lásd JOSÉ MARÍA MENDEZ: Gazdasági válság vagy az értékek válsága?,
Communio 18 (2010/1–2) 40–62.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 7



mérésre törekszünk, el kell kerülnünk a félrevezet! leegyszerűsítéseket, s a kor-
társ jelenségeket a maguk komplexitásában, szellemtörténeti kibontakozásában
kell szemlélnünk.

J. Daniélounak, a jeles hittudósnak van egy írása, amely hazánkban kevéssé
ismert: Az értelmiségiek által elárult kultúra.14 Ebben a szerz! rámutat, hogy ko-
runk körképének kialakulása terén hatalmas a felel!ssége az értelmiségnek.15

Kiemeli, hogy már az egyházatyák is az intellektus, a szellem bűneit (a bál-
ványimádást, a hitehagyást és az eretnekséget) tekintették a legsúlyosabbnak,
borzalmasabbnak, mint a test vétkeit – éppen azért, mert ezekben és ezek által
az ember saját értelmi konstitúciójával fordul szembe, a megértés képességéb!l
fakadó erkölcsi kötelezettségét tagadja meg. Ez a pont az, ahol napjaink „írás-
tudóinak” is komoly felel!ssége van: a vallástól elszakított megismerés, az ab-
szolútumtól eloldott kérdezés és válaszadás, az etikától elválasztott tudomány
formálja azt a kontextust, amelyben élünk. Nem egyszerűen Isten megtagadá-
sáról, az egyre általánosabb (legalábbis gyakorlati) ateizmusról van itt szó,16

hanem egy egészen új antropológiai közeg kiforrásáról.

„Isten elutasítása ideológiává válhat, s így kollektív karaktert ölthet. Ezt
egy közkeletű kifejezéssel élve szekularizmusnak nevezik. Egy ilyen tí-
pusú helyzetben a szellem olyan kontextusban találja magát, amelyb!l
hiányzik Isten, s ez a kontextus elgyengíti !t. Kialakul egy olyan látás-
mód, amely megakadályozza a szellemnek, hogy felfogja a jeleket, ame-
lyeken keresztül Isten szüntelenül beszél hozzá, és ily módon eljut egy
olyan társadalomtípushoz, amelyben Isten hiánya tűnik a normális való-
ságnak, a vallás pedig különc túlél! formának látszik. Lehetséges, hogy ez
a vallásos válság azzal függ össze, hogy többé már nem fogják fel azokat
a jeleket, amelyeken keresztül a vallások kifejezték önmagukat.”17

Török Csaba

– 8 –

14 Mi az olasz fordítás alapján idézzük: JEAN DANIÉLOU: La cultura tradita dagli intellettuali
(Serie „I Pellicani”), Lindau, Torino, 2012.

15 Ezt fájóan tudatosította a Babits Mihály által Magyarországon megismertetett kötet: JULIEN

BENDA: Az írástudók árulása, Fekete Sas, Budapest, 1997 (a kiadás hozza Babitsnak a művet
bemutató, értékel! tanulmányát is).

16 Ehhez lásd egy korábbi tanulmányunkat: TÖRÖK CSABA: Mintha nem is lenne Isten? Esz-
mélkedés hitr!l és hitetlenségr!l, in Szécsi József (szerk.): Keresztény-Zsidó Teológiai Évkönyv
2010, Keresztény-Zsidó Társaság, Budapest, 2011, 287–302.

17 JEAN DANIÉLOU: La cultura tradita dagli intellettuali, i. m. 72–73.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 8



Mindez egybecseng az ókeresztény apologetika helyzetér!l fentebb elmondottakkal:
a hittudomány els!dleges feladata így ma is, mint egykor, ugyanaz. Keresnie kell a
hit önkifejez!, de ugyanakkor a mai ember számára is érthet! formáit, amelyek
csak is a kulturális valóság iránti érzékenység, a párbeszéd által lelhet!ek fel.

Hasonló álláspontot tesz magáévá a Lumen fidei kezdetű enciklika, amikor
a következ! helyzetleírást tárja elénk: „Kultúránk elvesztette Isten konkrét je-
lenlétének, világban való cselekvésének az érzékét. Úgy gondoljuk, hogy Isten
odaát van, a valóság egy másik szintjén, elválasztva a mi konkrét viszonyaink-
tól” (LF 17).18 Az isteni iránti érzék egyfajta napfogyatkozásáról van itt szó – e
képet XVI. Benedek pápa többször is alkalmazta –, amely végül azt eredmé-
nyezi, hogy átalakul az ember lelki-szellemi világa. Egy olyan kultúra, amely
érzéketlen Isten jelenlétére, végül az ember jelenlétét sem tudja megragadni, el-
harapózik benne a személytelenség, az er!szak, a jóváhagyó semmittevés és cin-
kosság a társadalmi szintű igazságtalanság megannyi formájával szemközt.

Ezzel egy id!ben megváltozik az igazsághoz való viszonyunk is. Az önma-
gunkon való túllépés, túlkérdezés, túllátás képessége vagy szándéka nélkül le-
zajlik a minket körülölel! valóság fájdalmas megcsonkítása: a mindenféle is-
meret- és tudományelméleti izmusok lecsupaszítják a világot a pozitívan
tapasztalhatóra, a tudományosan elgondolhatóra, elfeledve az ókori bölcselet
egyik legfontosabb meglátását: a valóság és a tapasztalat, a fogalmi gondolko-
dás és a tapasztalás teljessége soha nem fedik át egymást tökéletesen. Maga a
világ túln! rajtunk, és ennek tudata teszi lehet!vé, hogy tudásunk és igazság-
keresésünk mindvégig meg!rizze a rácsodálkozás képességét, a valóban kritikai
gondolkodás lehet!ségét. Ám ha elhisszük, hogy a tudomány, illetve a technika
a valóság átfogó és teljes képét nyújtja, ezzel költ!ietlenné, sivárrá tesszük az
igazság fogalmát, alkalmatlanná arra, hogy az egyén és a közösség számára eg-
zisztenciális alapul szolgáljon.19

Kultúra és új evangelizáció

– 9 –

18 A dokumentum még hozzáteszi: „Ám ha így lenne, ha Isten képtelen lenne cselekedni a vi-
lágban, akkor szeretete nem lenne valóban hatalmas, valóban reális, és ily módon nem is
lenne igazi szeretet, amely képes beteljesíteni azt a boldogságot, amelyet ígér. Teljességgel lé-
nyegtelen lenne, hogy hiszünk benne, vagy sem. A keresztények azonban Isten konkrét és ha-
talmas szeretetét vallják, amely ténylegesen működik a történelemben, s meghatározza annak
végs! kimenetelét. Vallják azt a szeretet, amely olyanná lett, hogy találkozhassunk vele, amely
Krisztus Szenvedésében, Halálában és Feltámadásában nyilatkoztatta ki teljességgel magát.”

19 Mindehhez lásd CHRISTIAN DUQUOC: La teologia in esilio. La sfida della sua sopravvivenza
nella cultura contemporanea (gdt 302), Queriniana, Brescia, 2004, 12–15.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 9



„A kortárs kultúrában gyakran hajlanak arra, hogy csakis a technológia
igazságát fogadják el az igazságként: az igaz, amit az ember képes megal-
kotni és lemérni a tudományával, azért igaz, mert működik, s ily módon
kényelmesebbé és egyszerűbbé teszi az életet. Manapság ez tűnik az egyet-
len biztos igazságnak, az egyetlennek, amely megosztható másokkal, az
egyetlennek, amelyr!l lehet közösen vitatkozni, s amely érdekében kö-
zösen elkötelez!dhetünk” (LF 25).

Ezáltal ránk köszönt a „hegemóniát gyakorló technika” kora,20 amelyben
minden egész széttöredezik, s az ember úgy érezheti, hogy „egy rossz szekér fut
vele” a világ beláthatatlan és értelmezhetetlen országútján.21 Ugyan – épp a dol-
gok lényege okán – a valóság teljessége soha nem rekonstruálható tisztán a ta-
pasztalati tudományok módszerével, mégis elhisszük, hogy így van, úgy véljük,
a részek tudományai végül kiadják az egészet. Az érvényes tudás ezért csakis a
tudományos ismeret (természetesen /neo-/pozitivista módon értve a tudomány
fogalmát), minden más tudásforma a priori diszkvalifikálására kerül. E ten-
dencia kivetülése megfigyelhet! az emberi társadalomban is. Az egésznek, a kö-
zösségnek a szemlélete háttérbe szorul, s egyeduralomra tesz szert az indivi-
duum-központú gondolkodás. A közjó, a közérdek nem más, mint az egyéni
érdekek lehet!ség szerint harmonikus egymás mellé rendezése, az erkölcs nem
egyéb, mint az individuum számára kellemes, élményt adó vagy éppenséggel
hasznos társadalmi léptékű kiterjesztése.22

„Másrészr!l itt vannak aztán az egyén igazságai, amelyek lényegük szerint
azzal szemben hitelesek, amit mindenki bens!jében érez, csakis az indivi-
duum számára érvényesek, és amelyeket nem lehet javaslatként a többiek
elé tárni azzal az igénnyel, hogy a közjót szolgálják. A nagy igazságot, a sze-
mélyes és társadalmi élet összességét megmagyarázó igazságot gyanakodva
szemlélik. Nem ez volt talán – kérdik – az az igazság, amelyre a múlt szá-
zad nagy totalitarizmusai igényt formáltak, egy olyan igazság, amely úgy
kényszerítette ki a maga globális felfogását, hogy eközben összezúzta az

Török Csaba

– 10 –

20 Vö. uo. 15–17.
21 Vö. ADY ENDRE: Kocsi-út az éjszakában. A költ! által visszaadott hangulat, pillanat, érzés

mintha szimbolikus leírása lenne a valóság egész-ségét elvesztett emberi létnek.
22 Ehhez lásd TÖRÖK CSABA: Közjó vagy közérdek? Megfontolások a gazdasági világválság

kapcsán, Communio 18 (2010/1–2) 63–81.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 10



egyén konkrét történelmét? Csakis egyfajta relativizmus maradhat fenn
tehát, amelyben a mindenekre vonatkozó igazság kérdése, amely tulaj-
donképpen az istenkérdés is egyben, már nem érdekes” (LF 25).

Csakhogy ebben a keretben a nagy, kultúrát és társadalmat egybetartó em-
beri értékek, mint például a közjó, a szolidaritás, az egyenl!ség (gazdasági ér-
telemben is), vagy éppenséggel a méltósághoz, szabadsághoz, a privacy-hoz való
jog puszta utópia, absztrakció marad. Hiszen olyan valóságokról beszélünk itt,
amelyek nem önmegalapozók, amelyek el!feltételeznek egy egységes világné-
zetet és értékrendet, amelyek pusztán az egyedi vélemények összehangolásaként
képtelenek kiforrni egy gyakorlatban is működ! alakzatot. Ez azt eredményezi,
hogy egész emberi valóságunk, amely körülvesz bennünket, amelynek mi ma-
gunk is részei vagyunk, állandó mozgásban és változásban létezik. Minden: csa-
lád, barátság, szerelem, párkapcsolat, hivatás, munka, szakma, életcél csupán
egy meghatározott id!re szól – épp addig, ameddig az egyénnek még hasznos,
kellemes vagy szükséges. Ferenc pápa ezért nem annyira szekularizmusról vagy
etikai relativizmusról beszél, mint el!dei (bár világos, hogy ezek valós jelensé-
gek), hanem az „ideiglenesség kultúrájáról” szól, mint a következ! beszédében
is, amelyet 2013. július 6-án mondott el papnövendékek el!tt:

„Figyeljetek ide: mi mindannyian, még mi, id!sebbek is, mi is az ideigle-
nesség kultúrájának a nyomása alatt állunk; és ez veszélyes, mert az ember
így nem teszi fel az életét egyszer s mindenkorra egy lapra. Megházasodom,
ameddig tart a szerelem; apáca leszek, de csak »egy id!cskére…« [per un
tempino], »egy kis id!re«, és aztán majd meglátom; azért leszek kispap, hogy
pap legyek, de nem tudom még, hogy ér véget ez a történet. Ez nem fér
össze Jézussal! Nem nektek teszek szemrehányást, hanem az ideiglenesség e
kultúrájának, amely mindannyiunkat alaposan összever, mivel nem tesz ne-
künk jót: ugyanis nagyon nehéz napjainkban definitív döntést hozni.”23

Ferenc pápa az emberi egzisztencia fel!l ragadja meg azt a nagy jelenséghal-
mazt, amelyet elméleti-bölcseleti oldalról már el!dei körüljártak. Az elvilágiasítás
programja, az értéksemlegesség, s!t érték-közönyösség, az egyénközpontúság, a
fo gyasztói szemlélet együttes kihatása az, hogy eltűnt létezésünkb!l a nagyobb,

Kultúra és új evangelizáció

– 11 –

23 A szöveg elérhet!: http://www.vatican.va/holy_father/francesco/speeches/2013/july/
documents/papa-francesco_20130706_incontro-seminaristi_it.html

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 11



a teljesebb. A tér, amelyben élünk, csupán kietlen és sivár kozmoszparány, az id!,
amely megadatik számunkra, csak egy súlytalan pillanat az ésszel fel nem érhet! év-
milliárdnyi távlatok tükrében. Vágyunk arra, hogy „a mindenséggel mérjük ma-
gunkat”,24 ugyanakkor egyre világosabban érezzük és tudjuk, hogy mind egyéni éle-
tünkben, mind emberi közösségünk nagy szintjén képtelenek vagyunk erre.

Ez sajátos állapotot eredményez. Lassanként eltűnik szemünk el!l a maga-
biztos és er!teljes modernitás (a maga hasonlóképpen magabiztos és er!teljes
valláskritikájával egyetemben), s helyébe lép az a posztmodern, amely egyedi stí-
lusával kifut minden korábbi vallásos-evangelizációs módszertan „karmai” közül.

„Ha a modernitás elhozta a világok különválasztását, és ha tartós hatása
nem annyira ideákban vagy ideológiákban, hanem az érzékenységben
állt, akkor most a posztmodern újranyithat egynéhány ajtót annak okán,
hogy alázatosabban ismeri el a sebesüléseket és szükségleteket; ebben az
értelemben a posztmodern napjainkban inkább a vallásos elkötelezettség
barátjának, semmint ellenségének tűnhetne.”25

Ám ez a típusú posztmodern érzékenység mégsem egyértelműen „vallásba-
rát”, mert van egy másik oldala is: egyfajta apátiát hordoz magában a (vallásos)
igazság mindennemű lehet!ségével szemben.26 Ez pedig oda vezet, hogy az ember
istenvágya néhány (jól piacosított és „egyénre szabott”) spirituális technika fo-
gyasztási, s!t élvezeti cikké degradált formátumában nyer kielégületlen kielégítést.

Ha kell! érzékkel és érzékenységgel tekintünk ezekre a „tünetekre”, lassan
megértjük, hogy micsoda hiba, s!t bűn az, ha az Egyház tanítása a fennálló
kultúra elleni fegyverként, támadóeszközként, er!teljes és lehengerl! „igazság-
reprezentációként” jelenik meg. Hisz a fenti szempontok (amelyek ténylegesen
ellentétesek a keresztény hit ember-, Isten- és valóságképével) nem sebezni akar-
ják a hitet, hanem ezek maguk a sebek, amelyeket emberként mi mindannyian
hordozunk.27 A széls!séges individualizmus nem támadó ideológia, hanem egy

Török Csaba

– 12 –

24 Vö. JÓZSEF ATTILA: Ars poetica.
25 MICHAEL PAUL GALLAGHER: Fede e cultura, i. m. 133.
26 Ezzel persze máris más kulturális szövegkörnyezetet teremt a vallási diskurzus számára, le-

zárva a harcos és támadó modernitás kritikájának korát, vö. uo.
27 Ezen a ponton megjegyezzük, hogy teológiánknak, Istenr!l való beszédünknek igencsak

jót tenne, ha a „mi–!k” kett!sosztat helyett felvállalnánk a krisztusi szolidaritást minden
embertestvérünkkel, s gyakrabban szólnánk a közösség felvállalásának „mi”-retorikájával.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 12



közösségvesztett ember egyetlen lehetséges védekez! mechanizmusa: önmaga-
mat állítom, méghozzá mind er!teljesebben, hogy legalább ez a stabil pont
megmaradjon az életemben. Ha megnyílnék, sebezhet!vé válnék, odafordulnék
a többiek felé, azt kockáztatnám, hogy még ezt az egy biztos pontot is elveszí-
tem. Akármire tekintünk is korunk valóságában (legyen az az elszemélytelene-
dés, az anyagiasság, az önzés, a kapcsolatok hiánya, az igazságtalanság elhara-
pózása és így tovább), mindenben az emberi lét sebzettségét, megváltásra
szorultságát kell felismernünk. Nem véletlen, hogy a kortárs teológiák egyre
sürget!bben odafordítják tekintetünket a fájó sebhelyekre: a szegények,28 az el-
nyomottak és legy!zöttek, a szenved!k,29 a n!k,30 az igazságtalanságot szenve-
d!k felé.31 D. Sölle ekként összegzi ennek az opciónak, irányulásnak a lényegét:

„Krisztusra hallgatni annyi, mint a szegényekre hallgatni. Krisztus a sze-
gények alakjában találkozik velünk, és csakis akkor érthetjük meg Krisz-
tust, hogyha világnézetünket a szegények határozzák meg. Minden teo-
lógiai beszéd, minden gondolat, imádság, megnyilatkozás, bibliaolvasás,
amely elhajol ett!l a távlattól, valójában kitér! stratégia; megkíséreljük ki-
kerülni Krisztust…”32

Kultúra és új evangelizáció

– 13 –

28 Lásd a felszabadítási teológia programadó művét: GUSTAVO GUTIÉRREZ: Teología de la
liberación. Perspectivas (Verdad e Imagen 120), Sígueme, Salamanca, 199916.

29 Ilyen értelemben prófétainak is nevezhet! Metz teológiája, lásd magyarul is megjelent mű-
veit: JOHANN BAPTIST METZ: Az új politikai teológia alapkérdései (Coram Deo 4), L’Har -
mattan, Budapest, 2004; ID.: Szenvedéstörténet és megváltástörténet (Coram Deo 5), L’Harmat -
tan, Budapest, 2005.

30 Nem tagadható, hogy bár olykor sarkosságok és túlzások is jellemzik, a feminista teológia
egynémely meglátása igencsak megalapozott és jogos. A témához bevezetésként lásd
ELISABETH GÖSSMANN et alii (Hrsg.): Wörterbuch der feministischen Theologie, Gütersloher,
Gütersloh, 1991; LUCIA SCHERZBERG: Grundkurs feministische Theologie, Grünewald,
Mainz, 1995; GERBURGIS FELD et alii (Hrsg.): Wie wir wurden, was wir sind. Gespräche mit
feministischen Theologinnen der ersten Generation, Gütersloher, Gütersloh, 1998; GISELA

MATTHIAE et alii (Hrsg.): Feministische Theologie. Initiativen, Kirchen, Universitäten – eine
Erfolgsgeschichte, Gütersloher, Gütersloh, 2008.

31 Ilyen és ehhez hasonló „bátor teológiai kísérletekr!l” ír CHRISTIAN DUQUOC: La teologia in
esilio, i. m. 49–70.

32 DOROTHEE SÖLLE: Wir brauchen Visionen, um die Zukunft anzugehen, in Bernhard
Nacke (Hrsg.): Visionen für Gesellschaft und Christentum, vol. I: Wodurch Gesellschaft sich

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 13



Hasonló megfontolásokat tehetünk a szcientizmus kapcsán, amely csak a (ter-
mészet)tudományos eredményeket fogadja el megbízható igazság-megalapozás-
ként, sokszor még olyan területeken is (pl. etika), amelyek bels! lényegük szerint
más logikának engedelmeskednek, mint a pozitív tudományok. Az uralkodó tu-
dományelméleti retorika ezt sikerként, fejl!désként, el!rehaladásként, a babonák
világából való kiszabadulásként értékeli, mindazonáltal nem tagadható, hogy eköz-
ben lejátszódik az emberi egzisztencia durva lecsupaszítása arra, ami mérhet!, kí-
sérletileg vizsgálható. Ez a tendencia sajátos ellenhatást vált ki a fent említett egyén-
központúságban: ugyanis ha igaz a szcientizmus emberképe, akkor ez azt jelenti,
hogy a klasszikus értelemben vett személyesség csak fikció – minden ember ugyan -
olyan (pozitívan feltárható) struktúrával rendelkezik, az egyéniség csupán sajátos
konstelláció, az általános (és személytelen) pszichés elemek egy konkrét összképbe
rendez!dése. Az individualizmus szinte ösztönösen ellene hat ennek az arctalan és
személyredukáló emberképnek. A tudomány-technikai világnézet tehát olyan seb,
amely mind jobban megsebesít, s rávilágít korunk, tudásunk, igazságunk paradox
mivoltára: az egyre több egyre kevesebb is, a mind mélyrehatóbb folyton felszíne-
sebbé válik, a kozmosz tudományos meghódítása közben elveszítjük önmagun-
kat. Ez korunknak olyan vonása, amely új kontextusban igazolja vissza a változat-
lan jézusi igazságot: „Mit ér az embernek, hogy megszerzi az egész világot, ha a
lélek kárát vallja?” (Mk 8,36). Erre a jelenségre természetesen a teológiának, ki-
emelten az apologetikának is választ kell találnia. Nem véletlen, hogy szemben a
klasszikus útvonallal (tudományos-objektív állítások, fogalmi konstrukciók üt-
köztetése egy „küls!dleges”, a „signa externa” túlsúlyát mutató apologetika kere-
tében), már a XIX. század végére megjelent az immanens apologetikai módszer
(Newman, Dechamps, Ollé-Laprune és még mások után feltárulva M. Blon -
delnél). Ez megvetette korunk „új apologetikájának” alapját,33 amelynek egyik f!

Török Csaba

– 14 –

entwicklen kann, Echter, Würzburg, 2001, 178–187, 182. Ehhez a gondolathoz Sölle még
egy er!s kritikát is kapcsol az intézményes Egyházzal és magatartásformáival szemben.

33 Ennek kiemelked! alakja Avery Dulles bíboros volt, aki már munkássága kezdetén kutatta
az apologetika megújulásának lehetséges útjait, vö. AVERY DULLES: Apologetics and the Biblical
Christ, Newman Press, Westminster, 1963; ID.: The History of Apologetics, Hutchinson, Lon-
don, 1971. Teológusi pályájának összegzése volt az a „program”, amelyet az apologetika új-
jászületése kapcsán meghirdetett – ebbe az irányba mutatott búcsúel!adása a Fordham Egye-
temen. A f! vonalakat közérthet!en és világosan kifejtette: AVERY DULLES: The Rebirth of
Apologetics, First Things nr. 143 (2004/May) 18–23 (az írás elérhet! interneten is:
http://www.firstthings.com/article/2008/08/the-rebirth-of-apologetics—11)

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 14



elgondolása, hogy nem annyira hitvitázó, hanem sokkal inkább tanúságtev! ka-
rakterrel kell megszólítani a minket körülölel! kontextust.34 Hiszen ha az ember-
telen (objektiváló, küls!dleges, személytelen) tudománnyal szemben ugyanilyen
karakterű apologetikát tudunk csak felmutatni, végül mi is elveszítjük az embert.
Ezért hangsúlyozza több (angolszász) teológus, hogy az „új apologetika” tanúság-
tev! hitelességének a kulcsa az !szinteség és a kompetencia – vagyis egy olyan egy-
házi-teológiai magatartás, amely képes személyessé válni, s felmutatni, hogy
mind annak, amit mondunk, köze van az emberi valósághoz.35

Ezért is iránymutató és szó szerint alap-vet! a hitr!l szóló enciklika megfo-
galmazása, amely tükrözi a teológia szükségszerű valóságorientációjának, sze-
mélyességének és alázatának igényét:

„A hit nem olyan fény, amely eloszlatja minden homályunkat, hanem
olyan lámpás, amely fényével vezeti az éjszakában lépteinket, s ez épp
elég ahhoz, hogy el!re haladjunk. Isten nem ad mindent megmagyarázó
okfejtést a szenved! embernek, hanem egy olyan jelenlét formájában kí-
nálja fel neki a válaszát, amely elkíséri !t. Ez a jónak egy olyan története,
amely egyesül a szenvedések mindennemű történetével, hogy a fény egy
kis hasadékát nyissa meg azokban. […] A szenvedés emlékeztet rá, hogy
a hitnek a közjó érdekében végzett szolgálata mindig egyben a remény
szolgálata is, amely el!re tekint, tudva, hogy csakis Isten, csakis a feltá-
madt Jézustól érkez! jöv! nyújthat szilárd és tartós alapokat társadal-
munknak” (LF 57).

Mindezzel – talán észre sem vesszük – már meghatározásra kerül az új evan-
gelizáció követhet!, egyenesen követend! stílusa, módszertana. Ferenc pápa egy
beszédéb!l szállóigévé vált a gondolat, miszerint a pásztoroknak „bárányszagú-
nak” kell lenniük – ennek mintájára azt kell mondanunk, hogy a keresztények-
nek, aki be akarják tölteni az új evangelizációra szóló meghívásukat, „embersza-
gúvá” kell válniuk. E nélkül nem az evangéliumot (amely közelség, jelenlét,

Kultúra és új evangelizáció

– 15 –

34 PAOLO MARTINELLI: La testimonianza. Verità di Dio e libertà dell’uomo (Diaconia alla verità
9), Paoline, Milano, 2002.

35 Vö. SALVADOR PIÉ-NINOT: La teología fundamental. „Dar razón de la esperanza” (1Pe 3,15)
(Agape 7), Salamanca, 20014, 655.; itt idézi ROBERT AUDI: Epistemology. A Contemporary
Introduction to the Theory of Knowledge, Routledge, London – New York, 1998, 129–148
(„Sources of justification, knowledge and truth: Testimony”).

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 15



üdvözít! és megszabadító, életadó er!), hanem csupán valamiféle absztrakt vallá-
sos gondolkodást (keresztény értékrendet, világnézetet, hagyományt) terjesztünk,
amivel nem sok segítséget nyújtunk a sebesült világnak, amely maga is tudatában
van önnön sebeinek, ezért nincs szüksége se moralizálásra, se lamentálásra. Or-
vosra, tanítóra, mesterre, tanúra azonban nagyon is szüksége van.

3. KIHÍVÁSOK ÉS TÁVLATOK

Ha az általunk sokszor ellenségként kezelt gondolkodásmódokat elkezdjük se-
bekként szemlélni, akkor megértjük azt is, hogy valójában ezek fogják meg-
mutatni az új evangelizáció szükségszerű útját. Egy vaknak nem a lábát, egy
bénának nem az emésztését kell kezelni – minden fájdalmat, szenvedést, töre-
dékességet, valóság- és értelemvesztést ott kell orvosolni, ahol az fellép. Miel!tt
az individualizmust kárhoztatnánk, el!bb önnön közösségi mivoltunkat kell
inkább mérlegre tenni. Ha az anyagelvűség miatt háborgunk, akkor sokkal he-
lyesebb, ha saját viszonyulásainkat vesszük górcs! alá, és törekszünk arra, hogy
kritikánk mellé prófétai mintát, alternatív modellt is kapcsoljunk. Ez valójá-
ban nem más, mint az Egyház kontraszt-társadalmi, prófétai szerepének a tu-
datosítása önmagunkban.36

Persze ezzel együtt jár egyéni (hív!) és közösségi (Egyház) szerepünk újraol-
vasása. Hiszen ha hűek akarunk lenni a fentebb elmondottakhoz, abból az kö-
vetkezik, hogy nekünk nem kész válaszokat kell adnunk, hanem a valóság iránti
végtelen érzékkel, tapintattal és türelemmel engednünk kell, hogy katalizáto-
raivá, ösztönz!ivé, el!mozdítóivá (de nem kizárólagos kiszabóivá és végrehaj-
tóivá) váljunk a változásoknak, eközben egyre jobban és figyelmesebben értel-

Török Csaba

– 16 –

36 Err!l lásd GERHARD LOHFINK: Braucht Gott die Kirche? Zur Theologie des Volkes Gottes, Her-
der, Freiburg i.Br., 19982; ID.: Milyennek akarta Jézus a közösséget?, Egyházfórum, Luzern
– Budapest, 1990; NORBERT LOHFINK: „Option für die Armen”. Das Leitwort der
Befreiungstheologie im Lichte der Bibel, StZ 203 (1985) 449–464. A Lohfink-testvérek
dolgozzák ki a keresztény közösség, az Egyház mint kontraszt-társadalom elgondolását,
minek kapcsán többen is vitát folytattak velük, ehhez lásd GERHARD LOHFINK – NORBERT

LOHFINK: „Kontrastgesellschaft”. Eine Antwort an David Seeber, Herder-Korrespondenz 38
(1984) 189–192. A téma kapcsán lásd még JOHN FUELLENBACH: Church. Community for
the Kingdom, Logos, Manila, 2004, 196–198.; MICHAEL AMALADOSS: Oltre l’inculturazione.
Unità e pluralità delle chiese, EMI, Bologna, 2000, 173–174.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 16



mezve mindazokat a sajátos karakterjegyeket, amelyek kultúránkban fellelhe-
t!k.37 Ha az irgalmas szamaritánus példáját parafrazeáljuk, azt mondhatjuk,
hogy a mi szerepünk az olaj és a bor sebre öntése, a bekötözés, a szállásra vitel
– a gyógyulást azonban magának a testnek kell kiforrnia. Így van ez a hit szint-
jén is, hisz már a nemzetek apostola is így írt: „Én ültettem, Apolló öntözte, de
a növekedést az Isten adta” (1Kor 3,6). Ugyanígy a világ, a kultúra szintjén is
a magvet!i feladat hárul ránk. Ennek okán csakis az alázatos, a végtelenül tü-
relmes, a nyitott és odafigyel!, a legkisebbel is együtt örvend! keresztény tud
hiteles evangélium-hirdet! lenni a világban, olyan ember, aki elveti a magot, de
minden egyebet Istenre bíz. Hisz a vetés után csoda játszódik le: „Utána, akár
alszik, akár ébren van, éjjel vagy nappal, a mag kicsírázik és szárba szökik, maga
sem tudja hogyan” (Mk 4,27). A „maga sem tudja hogyan” tulajdonképpen
Isten tevékenységét rejti magában. Így érünk el a legalapvet!bb hív! belátáshoz:
az evangelizáció els!dlegesen nem a hithirdet!, de még csak nem is az Egyház,
hanem Isten hatalmas műve. A kultúrát nem nekünk kell átszabnunk, nekünk
csak alkalmas eszközzé kell válnunk ahhoz, hogy az Úr működése minél haté-
konyabban haladhasson el!re. „Lám, nem alszik, nem pihen, aki !rséget áll Iz-
rael felett” (Zsolt 121,4) – a mi Istenünk nem Deus otiosus. A hitünk pedig
nem halott eszmerendszer, hanem elevenség a totus Christus-ban, s éppen ezért
az élet törvényeinek engedelmeskedik.

„A hit egysége tehát egy él! organizmus egysége, ahogyan ezt jól megvilá-
gította boldog John Henry Newman, amikor a tanítás folyamatosságának
elkülönítésére szolgáló ismertet!jegyek között felsorolta a hit azon ké-
pességét, hogy magába olvassza mindazt, amit csak talál mindazon kü-
lönféle közegekben, amelyekben megjelenik, a különböz! kultúrákban,
amelyekkel találkozik, megtisztítva mindent, s elvezetve a jobb kifejezés-
formára. A hit ily módon egyetemesnek, katolikusnak mutatkozik, mivel
fénye növekszik, hogy így megvilágítsa az egész kozmoszt és az egész tör-
ténelmet” (LF 48).

Kultúra és új evangelizáció

– 17 –

37 Ennek kapcsán mondja M. Amaladoss: „Amikor kérdések merülnek fel, nem kell elsietve
az evangéliumot olvasni, hogy ott közvetlen válaszokat találjunk. Ez fundamentalista hoz-
záállás lenne. A kérdéseket els!sorban meg kell érteni és fókuszálni kell. Ezt a társadalom
elemzése révén tehetjük meg. E célt szolgálhatják a humán- és társadalomtudományok.”
MICHAEL AMALADOSS: Oltre l’inculturazione, i. m. 130.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 17



Ez az idézet csodálatos szintézise annak a feladatnak, amely ma el!ttünk áll.
Ez az oka annak – hogy miként ezt egy tanulmányunkban már megfogalmaz-
tuk38 – az új evangelizációnak a szó legszorosabb értelmében kat’-holikosz-nak,
egész szerintinek, teljes értékűnek kell lennie. Csakis így tud tanúságot tenni
arról az Istenr!l, „aki mindennek fölötte áll, mindent áthat és mindenben benne
van” (Ef 4,6). Ebb!l a szempontból elgondolkodtató tanulmányokat találunk
az Echter kiadó kétkötetes gyűjteményében, amely a Víziók a társadalom és a ke-
reszténység számára címet viseli.39 Itt található egy értékes összegz! meglátás:

„…végid!s karaktere okán a keresztény üdvfelfogás minden egyes törté-
netileg megvalósult társadalmi rend elé állítja annak mindig nagyobb le-
het!ségeit. Ez nem morális felhívás vagy normatív módon felállított cse-
lekvési kötelezettségek által történik meg, hanem meghívásként arra,
hogy az elközelg! isteni uralom »fényében« megvalósítsuk egy adott élet-
rend jobb életlehet!ségeit.”40

Az új evangelizáció nem a múltról, hanem a jöv!, az eszkatologikus jöv! fé-
nyében megélt jelenr!l szól. Célja nem a régmúlt egyházi rendszerek, a „szép
régi világ” nosztalgikus visszahozatala, hanem a krisztusi „új” kimunkálása úgy
az egyes ember, mint a teljes emberi-közösségi valóság, a társadalom és a kul-
túra szintjén. Ennek során tanulnunk is kell korunktól, az embert!l: újra fel kell
fedeznünk a személyességre való igényt, az el- és befogadás lelkiségének erejét,
a szolidaritás központiságát, a tör!dést, azt a fajta oltalmazást, amelyre kortárs
világunk olyannyira vágyakozik, s amelyet „egyetemes emberi hivatásként” fo-
galmazott meg Ferenc pápa péteri szolgálatának megkezdésekor bemutatott
szentmiséjének a homíliájában.

Ehhez vissza kell találnunk az evangéliumi evangelizáció nyelvezetéhez. Nem
rendszereket és intézményeket kell adnunk a világnak, hanem Krisztust. E fel -
adat sokat követel t!lünk, adott esetben egyenesen azt, hogy még önmagunk-

Török Csaba

– 18 –

38 Lásd TÖRÖK CSABA: Katolicitás és új evangelizáció, Communio 20 (2012/3–4) 58–68.
39 BERNHARD NACKE (Hrsg.): Visionen für Gesellschaft und Christentum, vol. I: Wodurch

Gesellschaft sich entwicklen kann, vol. II: Wohin Gesellschaft sich entwicklen kann, Echter,
Würzburg, 2001.

40 ANDRÉ HABISCH: Die beziehungsreiche Gesellschaft. Die jüdisch-christliche Heilsvision
und soziale Desintegrationsprobleme des 21. Jahrhunderts, in Bernhard Nacke (Hrsg.):
Visionen für Gesellschaft und Christentum, vol. I, i. m. 315–330, 329k.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 18



tól is eloldódjunk. Hiszen ki merné azt állítani, hogy akik keresztényekként,
egyházi közösségekként vagyunk, az valóban „új magvetés”? Az Egyháznak
együtt kell mondania Szent Pállal: „Fiaim, újra a szülés fájdalmait szenvedem
értetek, amíg Krisztus ki nem alakul bennetek” (Gal 4,19). Nagyon sokszor
azok az elemek, amelyeket az evangelizációs tevékenység szívének tekintünk,
valójában történetileg és kulturálisan determinált egyházi lenyomatok, s mint
ilyenek, maguk is változékonyak, s!t változtatásra szorulnak. Az új evangelizá-
ció el!ször minket szab át „a jöv! fényében”, s csak ezután válik hatékony er!vé
emberi-társadalmi viszonyaink összetett szövetében. Ezért ismételhette oly sok-
szor XVI. Benedek pápa, hogy az új evangelizáció rajtunk kezd!dik, s ez volt
az oka annak, hogy a Hit évét meghirdet!-megnyitó Porta fidei dokumentum
ekként fogalmazott:

„Ebb!l a szempontból a Hit éve meghívás hiteles és ismételt megtérésre az
Úrhoz, a világ egyetlen Megváltójához. […] A hitnek köszönhet!en az új
élet a feltámadás radikális újdonsága alapján átformálja az egész emberi
létet. Amilyen mértékben átadja magát az ember, oly mértékben – ebben
az életben soha nem be nem fejez!d! folyamatban – lassan megtisztul-
nak és átalakulnak a gondolatai, érzései, érzülete, magatartása” (nr. 6).

Az új evangelizációra vállalkozó Egyház ezért mérlegre teszi önmagát: hitét,
életét, gyakorlatát, jelenlétét a társadalomban. Kritikusan megvizsgálja, hogy
léte, struktúrája alkalmas-e itt és most az evangélium hiteles meghirdetésére.41

A Lumen fidei kezdetű enciklika a keresztség szentségében, az ahhoz vezet!
útban látja mintáját és konkretizálódását ennek az átalakulási folyamatnak:

„Ez az átalakulási dinamika, amely sajátja a Keresztségnek, segít abban,
hogy megragadjuk a katekumenátus fontosságát, amely ma, az !si ke-

Kultúra és új evangelizáció

– 19 –

41 Lásd FRANZ BREID (Hrsg.): Glaubenskrise und Seelsorge. Wie geht es mit der Seelsorge weiter?
Referate der »Internationalen Theologischen Sommerakademie 2009« des Linzer Priesterkreises,
Christiana, Stein am Rhein, 2009; valamint REINHARD LETTMANN: Kirche in veränderter
Gesellschaft (375–379); ILONA RIEDEL-SPANGENBERGER: Glaubenserneuerung oder Struktur -
wandel in der katholischen Kirche? Bemerkungen aus kirchenrechtlicher Sicht (380–396);
HERIBERT HALLERMANN: Eine Kirche mit zukunftsfähigen Seelsorgestrukturen (397–408);
mindhárom tanulmány in Bernhard Nacke (Hrsg.): Visionen für Gesellschaft und Christen -
tum, vol. I, i. m.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 19



resztény gyökerekkel rendelkez! társadalmakban is, amelyekben a fel-
n!ttek mind nagyobb száma közeledik a keresztség szentségéhez, kivéte-
les fontosságra tesz szert az új evangelizáció szempontjából. Ez a Ke-
resztségre, a teljes létezés Krisztusban való átalakulására vezet! felkészülés
útja” (LF 42).

A keresztség szentsége kinyilvánítja és hirdeti, hogy Krisztus „eljövetele az,
ami mindent újjá tesz: nem új dolgokat hoz létre, hanem ugyanazon meglév!-
ket teszi újjá, azokat mutatja meg végs! értelmükben, azokat teszi az eljövend!
Ország jeleivé”.42 Az új evangelizáció erre hívja meg a kultúrát: szentlelkes szent-
ségi dinamikával fogadja be az Igét, általa megtermékenyülve váljon újjá, nyerje
el teljes és egész szerinti értelmét.

*

Nem hisszük, hogy a fenti gondolatokkal azonnali és biztos módszertant jelöl-
tünk ki az el!ttünk álló pálya befutásához. Abban azonban bizonyosak vagyunk,
hogy a fenti meglátásokat újra és újra tudatosítani kell önmagunkban, hogy el-
kötelez!désünk, fáradozásunk ne váljon medd! aktivizmussá, ne legyen eleven
tartalom nélküli formális törekvés. Meg kell tanulnunk szeretni az embert, a
kultúrát – nemcsak a „nagy keresztény műveltséget”, hanem az emberi valóság
reális, minket is magában hordozó szövetét, amely teste, eleven és lüktet! va-
lója, tere és tágassága az evangélium korunkban oly szükséges hirdetésének.

Török Csaba

– 20 –

42 ALEXANDER SCHMEMANN: Vízből és Szentlélekből. Liturgikus tanulmány a keresztségről,
Bizantinológiai Intézeti Alapítvány, Budapest, 2012, 178–179.

Török Csaba_Kultúra_Layout 1  2013.11.25.  14:41  Page 20



Exemplum fidei?
A keresztény hit krisztológiai és trinitárius alapja 
Hans Urs von Balthasarnál

GÖRFÖL TIBOR

Abstract:
One of Hans Urs von Balthasar’s major theological innovations is his un -
derstanding of fides Christi, the faith of Christ. On this understanding Christ’s
existence is based on a total and comprehensive openness towards God the
Father and this obedience (understood as faith) is inclusive in its nature. Chris-
tian faith is thus participation in the original fides Christi. Balthasar’s aim is to
highlight both the source (the immanent life of the Trinity) and the conse quen ces
(the radical claims of the evangelical counsels) of this attitude, in cooperation
with Adrienne von Speyr’s efforts in the field of trinitarian theology.

Keywords: analysis fidei, Christology, Trinitarian theology, Christian existence,
evangelical counsels
Kulcsszavak: hitelemzés, krisztológia, szentháromságtan, keresztény egzisztencia,
evangéliumi tanácsok

Nem pusztán filológiai jelentősége van annak, hogy Hans Urs von Balthasar
már eleve a címénél fogva rendhagyó kérdésfeltevéssel szolgáló, Fides Christi
című tanulmánya1 eredetileg Adrienne von Speyr egyik kötetéhez írt előszó-
ként jelent meg: a Krisztus hitének kérdésével foglalkozó szöveg alapvető tar-
tal mi rétege a két szerző közötti belső rokonság különösen megragadó példájával

Sapientiana 6 (2013/2) 21–35.

– 21 –

GÖRFÖL TIBOR a Pázmány Péter Katolikus Egyetem Bölcsészet- és Társadalomtudományi
Karának oktató ja, fordító, nős, egy gyermek apja; gorfol.tibor@gmail.com

1 HANS URS VON BALTHASAR: Fides Christi, in id.: Sponsa Verbi. Skizzen zur Theologie II,
Johannes Verlag, Einsiedeln, 19713, 45–79.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 21



szolgál. Ennek a belső kapcsolatnak a ténye pedig szintén nem egyszerűen fi-
lológiai vagy történeti érdekességgel szolgál, mivel a Krisztus hitével megneve-
zett kérdéskör a kereszténység és a keresztény hit egész valóságának értelmezé-
sével áll összefüggésben; más szóval a fides Christiről alkotott balthasari felfogás
áttekintéséhez a kereszténységről rajzolt átfogó kép ígérete kapcsolódik, ráadá-
sul nemcsak valamiféle történelmietlen absztrakció szintjén, hanem egy konk-
rét történelmi helyzet keretén belül – és lehet-e közömbös egy ilyen kép bárki-
nek, akit elevenen foglalkoztat a kereszténység sorsa a jelenlegi körülmények
között, van-e olyan józan szellem, aki közömbösen viszonyul egy ennyire átfogó
szellemi ajánlathoz?

Adrienne von Speyr életműve rendszerint kellemetlen tényezőként jelentke-
zik még azok szemében is, akik amúgy nagyfokú jóindulattal viszonyulnak Hans
Urs von Balthasar gondolati világához, s ennek a kellemetlenségnek többnyire
a teljes elhallgatás a jele (hogy a csekélyebb mértékű rokonszenvet táplálók kö-
rében ennél jóval drasztikusabb reakciók születtek, azt pontosan tudja, aki is-
meri Karl Rahner és a Rahner-tanítványok idevágó nyilatkozatait).2 Ennek a
diszkrét hallgatás köntösébe bújtatott közömbösségnek a megszűnésével kap-
csolatban nem táplálható ugyan megalapozott remény, mégsem érdemes figyel-
men kívül hagyni azt a tényt, hogy amit Balthasar a keresztény hit végső alapjá-
ról mond, az nagyrészt közös alapmotívuma a két bázeli szerző életművének.

Nem véletlen, hogy Adrienne von Speyr teológiai világának bemutatását
Balthasar egy magatartásforma, egy alapvető viszonyulás, egy alapállás felvázo-
lásával kezdi: annak a nyitottságnak a körülírásával, amely korlátok nélkül ren-
delkezésére áll Istennek.3 Ez az Adrienne-nél külön könyvben4 is bemutatott
magatartás, a teljes készenlét, az önrendelkezésről való lemondás és a teljes eg-
zisztenciát felajánló önkiszolgáltatás túlzás nélkül annak a meghatározó szál-
nak tekinthető, amelyre a legkönnyebben felfűzhető Balthasar egész teológiai
univerzuma. Természetesen óhatatlanul gyanús minden unilineáris magyará-
za ti és értelmezési minta, így az az állítás is, amely szerint a legegyszerűbben
engedelmességnek vagy hitnek nevezhető alapállás alkotja a Balthasar gondol-

Görföl Tibor

– 22 –

2 PAUL IMHOFF – ULRICH BIALLOWONS (Hrsg.): Karl Rahner im Gespräch, Band I, Kösel,
München, 1982, 245sk.; HERBERT VORGRIMLER: Karl Rahner. Gotteserfahrung in Leben
und Denken, Primus, Darmstadt, 2004, 125.

3 HANS URS VON BALTHASAR: Erster Blick auf Adrienne von Speyr, Johannes Verlag, Einsiedeln,
1968, 44–49.

4 ADRIENNE VON SPEYR: Bereitschaft, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1975.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 22



kodását egybefogó kapcsot – a jelen áttekintésnek azonban pontosan az a célja,
hogy megvilágítsa ennek a monotematikus redukciónak a létjogosultságát.

Hans Urs von Balthasarnak a teljes nyitottságként jellemezhető emberi ma-
gatartásformáról alkotott felfogása azt tanúsítja, hogy a kereszténység nem va-
lamiféle általános isteneszme horizontján beszél a hit valóságáról, hanem olyan
monoteizmust képvisel, amely a katolikus tübingeni iskolához tartozó Johann
Evangelist Kuhn újabban ismét felelevenített kifejezésével (a szigorú vagy abszt-
rakt zsidó és muszlim egyistenhittől eltérően) konkrétnak5 nevezhető: azaz nem
pusztán elvont képet fest Isten és a világ viszonyáról, hanem konkrétan meg
tudja nevezi Isten világhoz fűződő viszonyának formáit. A keresztény hit nem
csupán a hitvallás hármas szerkezete miatt tanúsítja a keresztény monoteizmus
konkrétságát, de Balthasarnál az is világosan megmutatkozik, hogy maga a hit,
az ember minden képességét igénybe vevő, vagyis a lehető legaktívabb passzivi-
tás (hiszen nyitottságról és elfogadásról van szó) meghatározott formával ren-
delkezik, meghatározott alapja van és meghatározott megnyilvánulási módja lé-
tezik: a formája krisztológiai, az alapja trinitárius, a megnyilvánulási módja pedig
kontemplatív. Hans Urs von Balthasar gondolati kozmoszában mindhárom as-
pektushoz egészen eredeti, sokszor rendkívül szokatlan elképzelések kapcso-
lódnak, s a következők során ezeknek kell előtérbe kerülniük, elsősorban
Balthasar csekélyebb figyelemre méltatott írásainak alapján.

A hit valóságáról alkotott balthasari felfogás alighanem legeredetibb vonása,
hogy krisztológiai formát tulajdonít a keresztény hitnek, s a hit kifejezéssel je-
lölt magatartásformát eredendően Jézus Krisztusnak tulajdonítja. A Fides Christi
című, viszonylag korai tanulmányban az a meggyőződés fejeződik ki, miszerint
nem elegendő egyszerűen annyit állítanunk, hogy maga Jézus nem valósítja
meg a hit aktusát, hanem kizárólag tárgya a hitnek, ily módon ugyanis nem
adható válasz arra a kérdésre, hogy miként teszi lehetővé a hitet Jézus. A szöveg
alapvető tartalmi magja szerint inkább arról van szó, hogy „Jézus tökéletesen

Exemplum fidei?

– 23 –

5 Dogmatikájában Kuhn a keresztény szentháromságtant „konkrét monoteizmusnak” ne-
vezi, amelyet egyrészt az ariánus viták összefüggésében Athanasziosz tanításának jelölésére
használ, másrészt arra a levezethetetlen – azaz pozitív – igazságra vonatkoztat, amelyhez az
ész határfogalmaként felfogott filozófiai monoteizmus csupán átmenetként szolgál (vö. JO-
HANN EVANGELIST KUHN: Katholische Dogmatik, Band II: Die christliche Lehre von der
göttlichen Dreieinigkeit, Tübingen, 1857): az újabb teológusok körében Kuhn kedvelt hi-
vatkozási alapja például Walter Kaspernek, a legfiatalabb generáció körében pedig például
Georg Essennek.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 23



megvalósítja azt az emberi magatartásformát, azt az emberi alapállást, amelyet
Isten kíván”:6 a maradéktalan készséget és a teljes nyitottságot. A szöveg szerzője
természetesen pontosan tudja, hogy a Jézusnak hitet tulajdonító felfogás ha-
gyományosan számtalan akadályba ütközik (egyrészt a skolasztikus gondolko-
dásban a hit a látás hiányának számít, Jézus Krisztus viszont a földi élete során
is élvezett visio beatificánál fogva eleve mentes volt az ennek a felfogásnak a
tükrében fogyatékosságként megjelenő hittől, másrészt a hagyományosan több-
nyire egyoldalúan állítások elfogadásaként értelmezett hitnek Jézus egziszten-
ciájában nem felelhetett meg semmiféle kognitív assensus), ennek ellenére az
ember Jézus eszkatologikus visiójának tételét korántsem bizonyítottnak tekintve
és a kognitív assensus kizárólagosságát súlyos redukciónak minősítve hitnek ne-
vezi azt, ahogyan Jézus Krisztus az Atyához viszonyul: „Jézus az, akiben meg-
van a hit, aki megmutatja, hogyan kell hinni”.7

Balthasar szerint Jézus azonban nemcsak példaszerűen valósítja meg a hitet,
hanem ősképszerűen is: nemcsak erkölcsi példát ad arra, hogy miként valósít-
ható meg és gyakorolható a hit aktusa, de a hit ontológiai lényegét is létrehozza.
Balthasar egyenesen archetipikus hitről beszél Jézussal kapcsolatban (ahogyan
az eredetalkotó eseményeknél, a Jézus-eseménynél jelen lévő személyek tapasz-
talatát is archetipikus tapasztalatnak nevezi8), mivel Jézus teljes mértékben he-
lyet ad önmagában Istennek, végtelen nyitottsággal viszonyul Isten végtelensé-
géhez, s ennélfogva biztos lehet Isten valóságának teljességében: ezért biztos
mindig abban, hogy kérései meghallgatásra találnak. Más szóval Jézus bizo-
nyossága és szuverenitása saját tökéletes hitéből következik, abból, hogy telje-
sen lemond az önrendelkezésről. A balthasari trilógia első részét alkotó teoló-
giai esztétika utolsó kötete egészen bámulatos leírásával és bemutatásával szolgál
Jézus egzisztenciájának és magatartásának, s ebben a keresztény látásmód9 ma-
gasiskoláját elénk táró leírásban szintén kitüntetett szerepet kap a – szegény-

Görföl Tibor

– 24 –

6 HANS URS VON BALTHASAR: Fides Christi, i. m. 45.
7 HANS URS VON BALTHASAR: Glaube und Naherwartung, in id.: Zuerst Gottes Reich. Zwei

Skizzen zur biblischen Naherwartung, Johannes Verlag Einsiedeln, Freiburg, 2002, 9–33.,
24.

8 Ez az ekkléziológiai szempontból szinte teljesen figyelmen kívül hagyott elképzelés az egyik
legmaradandóbb értéke a teológiai esztétika első kötetének (HANS URS VON BALTHASAR:
A dicsőség felfénylése, 1. kötet: Az alak szemlélése, Sík Sándor Kiadó, Budapest, 2004).

9 Vö. HANS URS VON BALTHASAR: Vom Schauvermögen des Christen, in id.: Homo creatus
est. Skizzen zur Theologie V, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1986, 51–60.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 24



séggel azonos jelentésűnek tekintett – hit jelensége: „A nem tökéletes hitűeket
Jézus fokozatosan bevezeti abba, ami neki tökéletesen megvan.”10 Ez a beveze-
tés konkrétan azt jelenti, hogy Jézus reális részt ad a saját hitéből: és pontosan
ez a részesedés az emberi hit. „Jézus magával visz minket a saját útjára: ponto-
san ezt jelöli a hit kifejezés”11 – rendelkezésünkre bocsátja a hit terét, pontosan
azzal, hogy archetipikus formában valóra váltja a hit aktusát.

Amikor az idős Balthasar provokatív gesztusok, éles bírálatok és kíméletlen
élességű követelmények formájában választ keresett arra a kérdésre, hogy ki te-
kinthető és ki nevezhető kereszténynek, azt a tényt választotta a keresztény em-
berről rajzolt képének vezérfonalául, hogy Jézus hite (vagy más szóval az enge-
delmessége) megnyitja az emberi képességek végességét Isten végtelenségére.
Újabb és újabb variációk formájában mutatja be annak az embernek az egzisz-
tenciáját, aki Jézus Krisztus archetipikus hitéből részesedve kész addig menni,
amíg Isten akarja, aki nem kanalizálja előre megszabott pályákra Isten akaratát,
hanem teljes készséggel nyitott a befogadására, s elhiszi, hogy Isten messzebbre
vezeti, mint valaha gondolná.12

De nem hat-e kiábrándítóan ez a hitről rajzolt kép? Nem okoz-e csalódást,
hogy egy komolynak számító teológus látszólag csupán jámbor intelmeket és
bíztatásokat sorjáz az embertől elvárható keresztény magatartásformával kap-
csolatban, s olyan nézőpontból láttatja a hit teológiai erényét, amelyet inkább
az aszketikus irodalom körében látnánk szívesen? Szerencsére Balthasarnál jóval
többről van szó: egyrészt azért, mert rendszeresen kiemeli, hogy Jézus Krisztus
alakját nem a reflexív szavak világítják meg a legjobban, hanem (visszafelé) az
ószövetségi események és (előrefelé) a hiteles keresztény egzisztenciák; másrészt
azért, mert ennek a határtalan nyitottságnak a teológiai kifejtése számtalan be-
vett határon áthatoló nyitottsággal valósul meg Balthasar gondolati világában.

Korántsem magától értetődő, hogy a keresztény hit archetipikus (magánál Jé-
 zusnál megvalósuló) és részesedett (a keresztények körében élő) formájával kap-
csolatban valaki kitüntetett jelentőséget tulajdonít az Ószövetségnek. A bal tha sari
életmű és gondolkodás szintén elhanyagolt tényezői közé tartozó Ószövetség-ér-
telmezésnek azonban az egzegetikai jelentőségen túlmenően valódi teológiai súlyt
is ad az a tény, hogy az idevágó szövegekben az ószövetségi történelem az en-

Exemplum fidei?

– 25 –

10 HANS URS VON BALTHASAR: A dicsőség felfénylése, III/2/2. kötet: Újszövetség, Sík Sándor
Kiadó, Budapest, 2013, 124.

11 HANS URS VON BALTHASAR: Glaube und Naherwartung, i. m. 23.
12 HANS URS VON BALTHASAR: Wer ist ein Christ?, Johannes Verlag, Einsiedeln, 19935, 57–105.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 25



gedelmesség és a hit (sokszor széttartó és kudarcot valló) elemeinek integráció-
jaként jelenik meg. Egészen bámulatos megfigyelni, hogyan rajzol Balthasar kon-
vergáló és lényegi elemeinek szintjén fokozatosan integrálódó képet az ószövet-
ségi magatartásformákról és alakokról (hasonló konvergencia megrajzolására
talán csak Gerhard von Rad volt képes az elmúlt században), kiemelve többek
között, hogy a prófétai egzisztencia (a történelem folyamán „az engedelmesség
lépcsőjén”13 járva) miként válik szimbólumává az elfogadott isteni akaratnak,
vagy miként próbál tragikus könyörtelenséggel egyidejűséget teremteni az ere-
dettel (azaz a hit valóságát élettel megtölteni) a Deuteronomium teológiája.

Az ószövetségi hit folyamatáról nyújtott áttekintésnek azért van igazi jelen-
tősége, mert Balthasar meggyőződése szerint Jézus Krisztus hite az ószövetségi hit
alapelemeiből áll össze, a hűségből, a bizalomból, a kitartásból és főként abból,
amit Balthasar átengedésnek14 nevez: abból a jövőbeli események ismeretéről le-
mondó szegénységből, amely Jézus esetében az eszkatologikus tudás üdvtörténeti
hiányaként jelentkezik.15 Az egész egzisztenciájukban a feladatként kapott isteni
akarat szimbólumává váló ószövetségi kiválasztottak „kitüntetett engedelmes-
sége” és a nép „egyszerű engedelmessége” Jézus engedelmességében éri el a tel-
jességét, mert „az isteni kiválasztás teológiai apriorijának csak Jézusban felel meg
az engedelmességi készség éppoly apriori válasza”.16 Az az engedelmesség, amely
„Jézus egész létének foglalata”,17 maradéktalanul megvalósítja tehát az Ószövet-
ségben kívánatosnak számító magatartásformát, a valódi szövetségi viszonyt, a fo-
lyamatos isteni vezetés elfogadását, a teljes önfeláldozást, s archetipikus termé-
szeténél fogva azt eredményezi, „hogy az Ószövetség és az Újszövetség, Sion és
az Egyház minden üdvtörténeti küldetésének krisztológiai formája van, mivel
ebben az engedelmességben (a hitaktus alapjában) részesedik”.18

A keresztény hitaktus alapját szokatlan módon Jézus Krisztus hitként felfo-
gott engedelmességében megjelölő balthasari felfogás ószövetségi hangsúlyai alig-

Görföl Tibor

– 26 –

13 HANS URS VON BALTHASAR: A dicsőség felfénylése, III/2/1. kötet: Ószövetség, Sík Sándor
Kiadó, Budapest, 2013, 197–282.

14 HANS URS VON BALTHASAR: A dicsőség felfénylése, III/2/2. kötet: Újszövetség, i. m. 128.
15 HANS URS VON BALTHASAR: Glaube und Naherwartung, i. m. 13.
16 HANS URS VON BALTHASAR: Christologie und kirchlicher Gehorsam, in id.: Pneuma und

Institution Skizzen zur Theologie IV, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1974, 133–161., 136–137.
17 HANS URS VON BALTHASAR: Christen sind einfältig, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1983, 37.
18 HANS URS VON BALTHASAR: Der Glaube der Einfältigen, in id.: Spiritus Creator. Skizzen zur

Theologie III, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1967, 51–75., 59.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 26



hanem elválaszthatatlanok Henri de Lubac felismeréseitől, aki a patrisztikus és
a középkori írásmagyarázat hagyományára támaszkodva mindenki másnál na-
gyobb teológiai hangsúlyt helyezett a két szövetség belső összhangjára.19 Más-
részt összefüggésben állnak Martin Bubernek az ó- és az újszövetségi hit kü-
lönbségére vonatkozó fejtegetéseivel, amelyek értelmében a kereszténység hite
pusztán egy történelmi tény elfogadására korlátozódó torzulása a hit valódi lé-
nye gét képviselő zsidó bizalomnak.20 Az – Eugen Biser szerint a kereszténység
legkomolyabb XX. századi megkérdőjelezésének számító21 – buberi felfogás óha-
tatlanul szóba kerül Balthasarnál, amikor a zsidó hit elemeinek jézusi integráci-
ója körvonalazódik, minthogy a hit szempontjából „megvilágító erővel rendel-
kező ószövetségi események már előzetesen magukban foglalnak valamit Isten
Igéjének megtestesüléséből: akkor mennek végbe, amikor Isten megbízását el-
fogadva valaki rendelkezésre bocsátja az egzisztenciáját (vagyis testéig és véréig
hatolóan engedelmes lesz), hogy a felkínált térben megvalósulhasson az isteni
ige”.22 A kérdésnek Balthasar akkora jelentőséget tulajdonított, hogy a zsidóság
általános „krisztusformájúságának” és a zsidóság maradandó ekkléziológiai sze-
repének kimutatása érdekében önálló könyvben foglalkozott „az Ábrahám hitét
az eredet hangján megszólaltató”23 Buberrel, és egészen hangsúlyos helyen (a hat-
vanas évek elején a kor egyházi tapasztalatáról írt áttekintésében) azt állította,
hogy a kereszténység eredeti lényegét érintő kérdés szempontjából azért vagyunk
új egyháztörténeti szituációban, mert nyilvánvalóvá vált, hogy „egyetlen kérdés
sem annyira aktuális, mint a régi és az új Izrael viszonyának kérdése”.24

A fides Christi és az abból részesedő keresztény hit ószövetségi dimenziója
abban is fontos szerepet játszik, hogy Balthasar elhibázottnak ítéli a két szövetség
között éles ellentétet feltételező lutheri hitteológiát. A történelmi változásokra és
átalakulásokra rendkívül érzékeny látásmódja szerint az újkorban két olyan kísérlet

Exemplum fidei?

– 27 –

19 Lásd erről RUDOLF VODERHOLZER: Die Einheit der Schrift und ihr geistiger Sinn. Der Beitrag
Henri de Lubacs zur Erforschung von Geschichte und Systematik christlicher Bibelhermeneutik,
Johannes Verlag, Einsiedeln, 1998.

20 MARTIN BUBER: Zwei Glaubensweisen, Schneider, Gerlingen, 19942.
21 EUGEN BISER: Buber für Christen. Eine Herausforderung, Herder, Freiburg, 1988, 109.
22 HANS URS VON BALTHASAR: Der Glaube der Einfältigen, i. m. 54.
23 HANS URS VON BALTHASAR: Einsame Zwiesprache. Martin Buber und das Christentum,

Johannes Verlag, Einsiedeln, 1993, 26.
24 HANS URS VON BALTHASAR: Kirchenerfahrung dieser Zeit, in id.: Sponsa Verbi, i. m. 11–44.,

41skk.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 27



figyelhető meg, amely egyetlen személyes középpontra próbálja visszavezetni a
széttartóvá és túlságosan összetetté váló keresztény hitet: Lutheré és Ignácé. Míg
az előbbi azért vall kudarcot, mert a mindennél fontosabbnak tartott isteni ige
végső soron bárhonnan felhangozhat, akár úgy is, hogy függetlennek mutatko-
zik az eredetalkotó történelmi eseménytől (ezért vezet egyenes út Luthertől
Bultmannig), az utóbbi esetében az a szólítás és hívás, amelyet az embernek meg
kell hallania, mindig az eredet teréből, a lelkigyakorlatos bensőséggel megközelí-
tett jézusi eseményből érkezik.25 Akárcsak Ignác lelkigyakorlatainak hitvilágát,
Balthasar szellemi világát is az eredetalkotó eseményekkel kialakított sajátos egyi-
dejűség jellemzi: egyetlen más újkori teológus sem törekedett hozzá hasonló erő-
vel az újszövetségi események folyamatos megvilágítására és lehető legösszetet-
tebb bejárására (a legnagyobbak közül Karl Rahnernél minimalizálódik a konkrét
újszövetségi textusidézés, Henri de Lubac nem dolgozott ki önálló újszövetségi te-
ológiát, Romano Guardini bibliai elmélkedései inkább a keresztény egzisztencia
megvilágítására vállalkoznak, mintsem dogmatikai célkitűzést követnének).

Az ószövetségi és az újszövetségi mozzanatok egészen aprólékos teológiai fel-
dolgozása miatt talán nem elhibázott üdvtörténeti spekulációról beszélni
Balthasarral kapcsolatban, hiszen gondolati erőfeszítései szinte mindig a konk-
rét történelmi anyag megértésére irányulnak, s azt kutatják, hogy miként készíti
elő vagy alapozza meg az Ószövetség Jézus Krisztus jelenségét, anélkül, hogy
Jézus logikai úton levezethető lenne az ószövetségi eseményekből. Elsősorban
ebből a szempontból mutatkozik másnak egész szellemi magatartása, mint a
szintén az ignáci lelkigyakorlatos kultúrából táplálkozó Karl Rahneré, akinek
spekulatív törekvései nem a történelmi előzményekbe próbálják integrálni Jézus
Krisztust, hanem azt kutatják, miként illeszkedik alakja a világ fokozatokon ke-
resztül kibontakozó történelmébe,26 s hogyan integrálható a hüposztatikus egy-
ség az emberi szellem inherens dinamikájába.27

Mivel a hit minden formáját Jézus Krisztus teszi lehetővé és alapozza meg,
a páli szövegek fides Iesu Christi kifejezésének genitivusát Balthasar genitivus
mysticusnak nevezi, mivel a fogalom esetében nem egyszerűen Jézus saját hit-
aktusáról van szó, és nem is csupán arról, hogy Jézus tárgyát képezi a hitnek,

Görföl Tibor

– 28 –

25 HANS URS VON BALTHASAR: Zwei Glaubensweisen, in id.: Spiritus Creator, i. m. 76–91.
26 KARL RAHNER: Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung, in id.:

Schriften zur Theologie, Band V, Benziger, Einsiedeln – Zürich – Köln, 1962, 183–221.
27 KARL RAHNER: Zur Theologie der Menschwerdung, in id.: Schriften zur Theologie, Band IV,

Benziger, Einsiedeln, 1960, 137–155.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 28



hanem „a Krisztus valóságán belül megvalósuló hitről, arról, amely részesedik
Krisztus igazságának, szeretetének, cselekvésének, szenvedésének és feltámadá-
sának teljességében, s azon keresztül válik lehetségessé”.28 A Jézus hitén belül
megvalósuló emberi hit egyik alapvető összetevője Balthasarnál, hogy az ember
belső középpontja kívülre helyeződik, extrapolálódik, vagyis az emberi szub-
jektivitás objektív síkra kerül: Isten szubjektivitásába helyeződik. A teológiai
esztétika első kötetének a hitről kidolgozott tanításán kívül ugyanez az objek-
tív igény hatja át Adrienne von Speyr egész megismerési mozgását is, hiszen
„misztikus indiszkréciója”,29 Isten belső életébe behatoló megismerési lépései
mindvégig objektív igény hatálya alatt állnak.30

Arra a kérdésre, hogy Krisztus alakja és engedelmessége miként tudja meg-
valósítani ezt az extrapolációt, Balthasar azt felelné: annak köszönhetően, hogy
evidenciával hat, hogy belső összhang és egységesség jellemzi – egyszerűen a saját
közvetlen valóságánál fogva hat meggyőzően. Erre hivatkozva egy helyütt Robert
Spaemann annak a figyelemreméltó felvetésnek ad hangot, hogy Balthasar az
újkori filozófia meghatározott tendenciáival rokon módon „aposteriori szük-
ségszerűség” kimutatására tesz kísérletet. Ennek értelmében a XX. századi teo-
lógia kétféle filozófiai szükségszerűséghez tudott kapcsolódni. Egyrészt ahhoz az
apriorista szemléletmódhoz, amely annak igazolásán fáradozik, hogy a bekövet-
kező kinyilatkoztatásnak apriori emberi struktúrák következtében eleve megha-
tározott tartalommal kell rendelkeznie, amely „már csak kitölti az apriori kidol-
gozott sémát” (ez lenne Karl Rahner megoldása) – ezzel szemben a XIX. század
derekán megjelenő (Schelling nevéhez fűződő) „pozitív filozófiához” kapcsolódó
teológiai törekvés (Balthasaré) úgy igyekszik megérteni a történelmi kinyilat-
koztatást, ahogyan egy műalkotást értünk meg: utólag belátva, hogy másként
nem lehetséges, mint ahogy megtörtént, még akkor sem, ha tudjuk, hogy egyet-
len műalkotást sem tudnánk létrehozni csak azért, „mert belátjuk, hogy szük-
ségképpen olyan, amilyen”, vagyis ebben az esetben „olyan szükségszerűségről

Exemplum fidei?

– 29 –

28 HANS URS VON BALTHASAR: Fides Christi, i. m. 58sk.
29 ALOIS M. HAAS: Adrienne von Speyrs Typologie der Mystik, in Hans Urs von Balthasar-

Stiftung (Hrsg.): Adrienne von Speyr und ihre spirituelle Theologie. Symposion zu ihrem 100.
Geburtstag, Johannes Verlag Einsiedeln, Freiburg, 2002, 9–30., 22.

30 „Minél több szubjektivizmus táplálja az egyéni szubjektivizmust, annál inkább hajlamos a min-
dig szubjektív alapon tájékozódó ember azt hinni, hogy végre az igazi objektivitással van dolga.
Ebben rejlik a tévedése minden kornak. Objektív valósághoz csak objektív valóság tud elvezet -
ni.” ADRIENNE VON SPEYR: Lumina und neue Lumina, Johannes Verlag, Einsiedeln, 19692, 24.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 29



van szó, amely nem szünteti meg az esetlegességet”.31 A két szerző viszonyának
ezzel a megítélésével lehet vitatkozni (hiszen a teológiai apriorizmus is csak a
már bekövetkezett kinyilatkoztatás ismeretében tud vállalkozni az előzetes séma
megalkotására), de ha összehasonlítjuk Rahner és Balthasar felfoghatatlanság-
fogalmát, nehéz tagadnunk megvilágító erejét. A teológiai esztétika szerzője egy
helyütt ugyanis arról beszél, hogy az Isten („filozófiai”) felfoghatatlanságát abszt-
rakt spekulációval, a negatív teológia gesztusával hangsúlyozó szemléletmód (lé-
nyegében a rahneri gondolkodás alapvető mozgatója) merő „ártalmatlanság”
ahhoz a konkrét üdvtörténeti eseményekre alapozott („teológiai”) felfoghatat-
lansághoz képest, amely a végsőkig elmenő isteni szeretet „abszurditásából és ne-
vetségességéből” következik:32 ennek értelmében eredendő formalitásánál fogva
a teológiai apriorizmus kénytelen megmaradni az isteni felfoghatatlanság abszt-
rakt hangsúlyozásánál, míg a teológiai aposzteriorizmus az üdvtörténet pozitív
(vagyis konkrét tartalmi) tényezőin keresztül tárja fel azt a valódi isteni felfog-
hatatlanságot, amelyhez a negatív teológia soha nem tudna eljutni (és nyilván
ezzel függ össze az is, hogy Balthasar rendszeresen felemeli a szavát az absztrakt
negatív teológiával szemben, sőt még a negatív teológia legfőbb tekintélyének
számító Dionüsziosz Areopagitésszel kapcsolatban is annak kimutatásán fára-
dozik, hogy egész gondolkodásmódjának a pozitív teológia az alapja33).

Ha Jézus Krisztus engedelmessége, ha a keresztény hitet közvetítő fides Christi
kerül a középpontba, akkor természetesen a szentháromsági horizont is nyom-
ban megnyílik, elvégre Jézus nem önmagának és nem is valamiféle anonim sors-
nak engedelmes, hanem annak, akit Atyának nevez, s akinek a törvénye azon
keresztül jut el hozzá, akit az Újszövetség Léleknek mond. És ha a Jézusnak hitet
tulajdonító felfogás a legeredetibb Balthasar vonatkozó elgondolásai közül, akkor
nyugodt szívvel állítható, hogy a keresztény hit alapját a Szentháromság belső éle-
tében megjelölő értelmezés tűnik a legszokatlanabbnak. Már az Ószövetségben
is Isten belső életének „színpadává”34 lettek azok, akik engedelmesek voltak,
mivel sajátos küldetésükön keresztül magában Istenben jelentkező magatartás-

Görföl Tibor

– 30 –

31 ROBERT SPAEMANN: Christentum und Philosophie der Neuzeit, in id.: Das unsterbliche
Gerücht. Die Frage nach Gott und die Täuschung der Moderne, Klett-Cotta, Stuttgart, 2007,
65–91., 89sk.

32 HANS URS VON BALTHASAR: Der Glaube der Einfältigen, i. m. 65.
33 HANS URS VON BALTHASAR: A dicsőség felfénylése. Teológiai esztétika, II. kötet: Teológiai stí-

lu sok, 1. rész: Klerikusok, Sík Sándor Kiadó, Budapest, 2005, 145–212.
34 Uo. 56.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 30



formákat (haragját, irgalmasságát, megbánását) éltek át – és ez teljesedik be az
Újszövetségben azáltal, hogy a hit a középponti esemény formájába helyeződik,
amely pedig szentháromsági szerkezetű.

Ha létezik a teológiai köztudatban olyan tartalmi elem, amelyet általánosan
Balthasarhoz szokás kapcsolni, minden bizonnyal Balthasar rendhagyó szent-
háromságtana és szentháromsági szótériológiája jelölhető meg ekként a legis-
mertebb mozzanatként. A hit kérdésével kapcsolatban ezen belül az a legszo-
katlanabb, hogy Balthasar a földi Jézus hitével és az emberi hittel kapcsolatban
használt kifejezésekhez hasonló kifejezésekkel írja le a Szentháromság belső éle-
tét, annak az általános törekvésének az összefüggésében, hogy az üdvtörténeti
események alapján „tapogatózva” visszahatoljon35 az immanens isteni élet szfé-
rájába, s párhuzamokat és (nem mindig lineáris) megfeleléseket keressen az is-
teni élet e kétféle dimenziója között. Ennek a szinte páratlan vállalkozásnak a
keretében képek és metaforák segítségével egészen részletes és eleven tablót fest
a belső isteni élet folyamatairól, amelyen belül ugyanolyan meghatározó szere-
pet játszik az eredési folyamatokkal kapcsolatban a lemondás, az átengedés, a
passzív befogadás és az ellenállásmentesség, mint a Fiú üdvtörténeti engedel-
mességének bemutatása során. A legmeghökkentőbb párhuzamra az a kifejezés
ad példát, amely a legkevésbé magától értetődő a hit és a szentháromsági élet
vonatkozásában: a halál. A hitről szóló balthasari szövegekben rendszeresen fel-
bukkan az a megállapítás, miszerint az isteni akarat belehelyeződése az emberi
egzisztenciába már az ószövetségi mintáknál halálos kimenetelű (a titokzatos
izajási szolga esetében például azért, mert egyszerre jeleníti meg Isten igéjét és
az Istennel szemben kimondott emberi szavakat), és az Isten akaratának meg-
testesítésébe beleegyező keresztény elfogadás szintén „a halál helyévé” teszi az en-
gedelmes egzisztenciát.36 Ennek tükrében szokatlannak ugyan szokatlan, de
semmiképpen sem meglepő, hogy az immanens életben megvalósuló lemon-
dást, önkiüresítést és átengedést Balthasar szintén meri a halál szóval jelölni.37

Ugyanilyen szokatlan (szóhasználatában is szokatlan) megfelelés jelentkezik
Adrienne von Speyr talán legismertebb könyvében. A gyónásról szóló terjedel-
mes könyvének szentháromsági alapvetésében egyaránt „gyónási viszonyulás-

Exemplum fidei?

– 31 –

35 HANS URS VON BALTHASAR: Theodramatik, Band III: Die Handlung, Johannes Verlag,
Einsiedeln, 1980, 301.

36 HANS URS VON BALTHASAR: Der Glaube der Einfältigen, i. m. 55. és 57.
37 HANS URS VON BALTHASAR: Theodramatik, Band IV: Das Endspiel, Johannes Verlag,

Einsiedeln, 1983, 74.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 31



nak” nevezi Jézus „maradéktalan nyitottságát, amelynek állapotában semmit
sem rejt el, hanem mindig kész arra, hogy minden pillanatban eleget tegyen a
Szentlélek beavatkozásának”, és a szentháromsági személyeknek azt az imma-
nens viszonyulását, amely révén leplezetlen nyíltsággal olyannak mutatkoznak
egymás előtt, amilyenek ténylegesen – és ezért a gyónás húsvétkor megalapított
szentségével Jézus „az isteni viszonyulást akarja közelebb hozni az emberekhez,
átadva nekik valamit a szentháromsági életből”.38

Jézus Krisztus hite a szentháromsági élet valóságát nyitja meg tehát az ember
előtt, és a valódi (az egyszerű) hit „a szentháromsági megismerés körforgásába”,39

az isteni személyek egymást megismerő dinamikájába vezeti be az embert, hi-
szen Jézus Krisztus alapvető szituációjában részesedik. A szentháromsági élet
valódi megnyílása pedig a kereszt eseményéhez kapcsolódik, ahhoz az ese-
ményhez, amelyben az ószövetségi alakok alakhiányba torkollnak, az isteni szó
szóhiánnyá alakul, az ószövetségi relacionalitás a kapcsolat megszakadásához ér
el. Ez a holtpont egészen konkrétan valóra váltja azt, ami amúgy is halál volt az
engedelmesek egzisztenciájában, s így a természetesen nélkülözhetetlen analó-
giák ellenére is belső összefüggés rajzolódik ki a szentháromsági „halál”, az üdv-
történet krisztológiai halála és a hitben élt keresztény egzisztenciát jellemző
„halál” között. Ismeretes, hogy Balthasar sztaurológiája és szótériológiája olyan
hangsúlyokkal bontakozik ki, amelyek radikálisan komolyan veszik a keresz-
ten elszenvedett elhagyatottságot – és alighanem a legtöbb bírálatot is hára mol -
tat ták Balthasar egész gondolkodására. E helyütt azonban nem ez a legfonto-
sabb, hanem az, hogy a Jézus hitén keresztül megnyíló belső isteni élet a
Theodramatik szerzője szerint minden olyan történésnek közegéül szolgál,
amelyben engedelmesség valósul meg. Ezért állíthatja, hogy „a világ kezdetétől
a végéig az egész üdvtörténet […] az isteni interszubjektivitáson belül megy
végbe, amely Jézus Krisztusban nyílik meg, hogy befogadjon minket a terébe.
Nem a mi emberi interszubjektivitásunkban történik meg Isten [vagyis a fele-
baráti szeretet sosem meríti ki a hit lényegét], mi történünk meg a Szenthá-
romság belső párbeszédében, a kölcsönös viszonyok, a Szentlélek helyén”.40

Mint már szó volt róla, a középponti esemény másik hiteles kommentárját
a szentek, a hiteles keresztény egzisztenciák írják. Ez Balthasar teológiai világá-

Görföl Tibor

– 32 –

38 ADRIENNE VON SPEYR: Die Beichte, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1960, 20–27.
39 HANS URS VON BALTHASAR: Kennt uns Jesus – kennen wir ihn?, Johannes Verlag Einsiedeln,

Freiburg, 19953, 72–73.
40 HANS URS VON BALTHASAR: Glaube und Naherwartung, i. m. 23.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 32



nak egyik leghangsúlyosabb tartalmi rétege, amely azonban meglehetősen rit-
kán részesül figyelemben, talán érthető módon is, hiszen a teológia bevett gya-
korlatában nem számít különösebben szalonképesnek a szentek tapasztalataira
hivatkozó eljárás. A teológiai esztétika ötödik részkötete (A metafizika terében
című kétkötetes történeti vizsgálódás Újkor című része) azonban olyan tanul-
ságos áttekintést nyújt a „szentek metafizikájáról”, amely a legkevésbé sem
merül ki jámbor fejtegetésekben és buzdításokban, hanem abba a tartományba
vezeti be az egész teológiai gondolatiságot, amelyen kívül csak komoly veszte-
ségek árán létezhet. A keresztény életforma elemzésének a teológia legbelsőbb
tartományában helyet adó szemléletmódja pedig nemcsak azt igazolja, hogy a
dogmatika két alappillére (a megtestesülés és a Szentháromság) egyben a ke-
resztény életről szóló tannak is az alapját alkotja, de újra szentháromsági össze-
függésbe helyezi a keresztény hit egész valóságát, azt hangsúlyozva, hogy „ha
saját szeretetének Isten [Jézus földi életében] az engedelmesség formáját adta,
akkor saját engedelmességének az ember csak a szeretet értelmét adhatja”.41

Ezen a ponton kezdődik meg Balthasarnál a hiteles keresztény alapállás di-
csérete, az egyszerű hit kialakulásának szükségességét hangsúlyozó fejtegetések
sora. Annak tudatában, hogy Jézus Krisztus alakjának egyszerűségét csak az egy-
szerűek értik meg, mert „belső rokonságba kerülnek Krisztus legbelső alapállá-
sával”,42 Balthasar külön könyvben foglalkozik a keresztény egyszerűséggel, az
ember szellemi tartományát semmivel el nem torlaszoló szegény életstílussal (s
azon belül az Egyház, a teológia, a filozófia és az imádság egyszerűségével),43

nagy ra értékeli Ignácnak azt a – kritikai egzegézis tükrében –„naiv” törekvését,
hogy feltárja Jézus Krisztus belső világát,44 és egész életművében a teológiai ha-
gyomány nagyjainak értékével megegyező jelentőséget tulajdonít a keresztény
tapasztalat nagyjainak. Ezen a tartományon belül különleges helyet foglal el az,
aki a tökéletes hit aktusát valósította meg, aki határok nélküli, „Isten
katolicitásával koextenzív” beleegyezésre és elfogadásra volt képes Istennel szem-
ben, s ezzel biztosítani tudta, hogy a zsinagógából út nyíljon az Egyház felé,
amely e nélkül a megalapozó aktus nélkül nem lenne szentnek nevezhető.45 Az

Exemplum fidei?

– 33 –

41 HANS URS VON BALTHASAR: Wer ist ein Christ, i. m. 72.
42 HANS URS VON BALTHASAR: Der Glaube der Einfältigen, i. m. 70.
43 HANS URS VON BALTHASAR: Christen sind einfältig, i. m. 81–118.
44 HANS URS VON BALTHASAR: Zwei Glaubensweisen, i. m. 82.
45 HANS URS VON BALTHASAR: Katholisch. Aspekte des Mysteriums, Johannes Verlag, Einsiedeln,

19752, 54–55.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 33



az eredetalkotó jelentőséggel felruházott nő, akinek Jézus „elsősorban köszön-
heti emberi öntudatának kialakulását”,46 szintén a belső rokonság szálával fűzi
össze Balthasar életművét Adrienne von Speyréval, aki első megjelent könyvé-
ben Az Úr szolgálóleányának alakját és életét mutatta be.47

Az előbbiekből belső logikával következik, hogy Balthasar meglepően be-
ható figyelmet szentel a „habitualizálódó hitaktusként”48 felfogott kontemplá-
ciónak, amelynek elsőbbségét olykor a legváratlanabb helyeken domborítja ki,
nem utolsósorban azzal az aktivizmussal szemben, amelyet korai egyházi életén
belül figyelhetett meg. Azok az állításai, amelyek szerint a keresztény hit elsőd-
legesen az embert saját magától elszakító és eltávolító mozgást jelent, s a hittel
járó önfelejtés és önátadás már minden szükségeset megvalósít, mert a hitbeli
önátadás már eleve magában foglalja a hit egész termékenységét, s ami kívülről
cselekvéshiánynak tűnik, könnyen nagyobb hatású lehet, mint a külsőleg ész-
lelhető cselekvésformák49 – ezek az állításai tehát idegenül csengenek talán a
dogmatika világában, de elválaszthatatlanok a hit krisztológiai formáját és szent-
háromsági alapját kidomborító teológiai reflexiójának tengelyétől.

A habitualizálódó hitaktus jelentőségének kiemelésén belül különösen alap-
vető súlya van Balthasarnál az evangéliumi tanácsok krisztológiai alapú elmé-
letének. Újfent csak az mondható: szokatlan és váratlan, hogy az evangéliumi
tanácsok elmélete polgárjogot nyer a dogmatika legbelsőbb terében, de ennek
a jelenségnek a szokatlanságát nagymértékben tompítja, ha nemcsak az imma-
nens szentháromsági élet felé húzzuk végig a balthasari krisztológia és szótério -
ló gia szálait, de a másik irányban, az egyházi élet valósága felé is nyomon kö-
vetjük a logikáját (és mindenki leegyszerűsíti Balthasar teológiáját, aki nem
hajlandó erre a következetességre). Ráadásul nyugodt szívvel kijelenthető, hogy
Balthasarnak ez volt a legfontosabb: az evangéliumi tanácsok teológiai jelentő-
ségének érvényesítése. Mivel a keresztény ember „nem Krisztus eseménye előtt
foglal helyet, s még kevésbé utána helyezkedik el, hanem magában Krisztus ese-
ményében”, ezért Balthasar belső meggyőzőerővel állíthatja, hogy az ember a
Krisztus „belső középpontjából következő” evangéliumi tanácsok formájában

Görföl Tibor

– 34 –

46 HANS URS VON BALTHASAR: Maria in der kirchlichen Lehre und Frömmigkeit, in Joseph
Cardinal Ratzinger – id.: Maria. Kirche im Ursprung, Johannes Verlag Einsiedeln, Freiburg,
19974, 87–111., 90.

47 ADRIENNE VON SPEYR: Az Úr szolgálóleánya, Sík Sándor Kiadó, Budapest, 2011.
48 HANS URS VON BALTHASAR: Wer ist ein Christ?, i. m. 79.
49 HANS URS VON BALTHASAR: Katholisch. Aspekte des Mysteriums, i. m. 50–52.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 34



részesedhet Krisztus „tökéletes ürességében és szegénységében”.50 Egészen egy-
szerűen kifejezve a három tanács „ad kulcsot Jézus megfeszített szeretetéhez, […]
s ezért minden egyházi életállapotban meghatározóak és követendők”.51

Balthasar azonban nem éri be az egyházi életállapotok közös gyökerének fel-
tárásával,52 hanem számos helyütt részletesen foglalkozik a tanácsok tényleges
megvalósítására meghívottak intézményalkotó (ekkléziológiai) és történelem-
formáló (szótériológiai) jelentőségével, különösen az úgynevezett instituta
saecularia vonatkozásában. Éppen ezért a keresztény hitről alkotott balthasari
felfogás teljessége csak akkor mutatkozik meg, ha az is világossá válik, amit
krisztológiai és szentháromságtani horizonton a „laikusok és a tanácsok kap-
csolatáról”, az instituta saecularia „lényegéről és jelentőségéről”, a „tanácsok sze-
rinti életállapot teológiájáról”, az „evangéliumi tanácsok mai szerepéről” és „az
egyházi laikus mozgalmakról” mond.53 Meggyőződése szerint ugyanis „a ha-
tártalan készség az egyetlen aktus, amellyel az ember meg tud felelni a kinyi-
latkoztató Istennek”, aki „csak az abszolút készség ölébe helyezi be igéjének és
küldetést adó megbízásának magját, csak a határtalan készség igenje képezi azt
az agyagot, amelyből meg tud formálni valamit”,54 s ez a készség kitüntetett
módon valósul meg a tanácsok vállalásával: az ember elsősorban ebben a for-
mában adja tanújelét annak, hogy kész belépni arra a „csatatérre”, amely Jézus
Krisztus hite. Ennélfogva pedig teljesen érthető, hogy Hans Urs von Balthasar
meggyőződése szerint az Egyház és a kereszténység csak akkor tudja majd iga-
zán magára vonni a figyelmet, akkor tud majd igazán vonzóvá válni, ha nem ön-
magára mutat, hanem a hit logikájánál fogva önmagától elszakadva saját önki-
üresítésével „működik közre abban, hogy Krisztus önkiüresítése kinyilvánuljon
a világ számára”.55

Exemplum fidei?

– 35 –

50 HANS URS VON BALTHASAR: Glaube der Einfältigen, i. m. 71.
51 HANS URS VON BALTHASAR: Kirchenerfahrung dieser Zeit, i. m. 33.
52 HANS URS VON BALTHASAR: Christlicher Stand, Johannes Verlag, Einsiedeln, 19812; vö.

ADRIENNE VON SPEYR: Christlicher Stand, Johannes Verlag, Einsiedeln, 19872.
53 HANS URS VON BALTHASAR: Der Laie und der Rätestand; Wesen und Tragweite der

Säkularinstitute; Zur Theologie des Rätestandes; Evangelische Räte in der heutigen Welt?;
Laienbewegungen in der Kirche, in id.: Gottbereites Leben, Johannes Verlag Einsiedeln,
Freiburg, 1993, 31–107., 111–138., 139–198., 199–213., 214–240.

54 HANS URS VON BALTHASAR: Berufung, in id.: Die Antwort des Glaubens, Johannes Verlag
Einsiedeln, Freiburg, 2003, 175–203., 184.

55 HANS URS VON BALTHASAR: Kirchenerfahrung dieser Zeit, i. m. 29.

Görföl_Tibor_Layout 1  2013.11.25.  14:43  Page 35



Az id! kérdésének posztmodern kori kihívása 
a kereszténység számára

VÁLÓCZY JÓZSEF

Abstract:
An investigation into the problem of time discloses the postmodern subject’s
markedly changed attitude to time. It also prompts the question of the
relationship between the Christian philosophical/theological concept of time
and the implicit and often pre-reflective assumptions of earlier ages. What is at
stake is the possibility of re-articulating the content of our Christian faith along
the lines of a new post-modern understanding of time.

Keywords: time, postmodernity, history, narrativity, linear concept of time
Kulcsszavak: idő, posztmodernitás, történelem, narrativitás, lineáris időszemlélet

1. AZ IDŐ HATALMA

A lendületes thriller f!szerepl!je, miután úgy gondolja, hogy nem szolgáltattak
neki igazságot a családját kegyetlenül meggyilkoló bűnöz!kkel szemben, az egész
világ(rend) ellen bosszút esküszik. Tervének része, hogy hagyja magát elfogni, így
a börtönb!l minden gyanú felett keverheti a lapokat, oszthatja a maga önbírás-
kodó igazságát. Alkukat ajánl a nyomozóknak, például egy elegáns ebédért cse-
rébe a gyilkosokat véd!, általa bűnh!désre ítélt ügyvéd életét. Az ebéd csak né-
hány perces késéssel érkezik, az ügyvéd meghal, és a nyomozók döbbenten fedezik
fel: „kihívójuk” úgy id!zített, hogy pontosan ezen a pár percen múlott az áldo-
zata élete. A forgatókönyvíró zseniális ötlete egy pillanatra megérezteti az id! ha-
talmát, és így egy pillanatra – akarva-akaratlanul – filozófussá avatja a néz!t.

Sapientiana 6 (2013/2) 36–44.

– 36 –

VÁLÓCZY JÓZSEF teológus, az Esztergomi Hittudományi F!iskola f!iskolai tanára, a Buda-
fok-Fels!városi egyházközség plébánosa; valoczyjozsef@gmail.com

Valoczy Jozsef_Layout 1  2013.11.25.  14:46  Page 36



Bármennyire érdekfeszít!, szofisztikált, intelligens volt is a korábbi filozófu-
sok több évezrednyi meditációja és eszmecseréje az id!r!l, az egész nagyjából
megmaradt a teoretikusok belterjes ügyének: leginkább a ‘küls! vagy bels!’,
‘szubjektív vagy objektív’ dilemma artikulálását és feloldását tartotta méltó fela-
datának az id!vel kapcsolatban a filozófus. Ma viszont (köszönhet!en éppen a
filmiparnak, vagy olyan modern és népszerű tudományágaknak, mint a szocio-
lógia, a közgazdaságtan és a politológia)1 az id!kérdés olyan mozzanatai kerül-
nek kibontásra, amelyek szélesebb rétegek figyelmét felkelthetik, amelyeket bárki
megérthet és a saját tapasztalata által visszaigazoltnak tekinthet. Ki gondolta
volna például, hogy a hordozható könyv és a hordozható óra feltalálása,2 kés!bb
az iparosodás,3 napjainkban pedig a mobiltelefon használata4 megváltoztatta az
ember id!élményét is? (Innent!l, ezen tények fényében, szinte magától tudja
folytatni az Olvasó a felsorolást további, az id!tapasztalatot is markánsan meg-
jelöl! technikai vívmányokkal: a tetsz!leges lejátszási sebességű mozgóképpel,
vagy az utazás és a kommunikáció távolságokat és id!eltolódásokat áthidaló esz-
közeivel, a repül!géppel, a rádióval-televízióval, az internettel.) A szociológiát, a
politológiát és végül a filozófiát, amikor a technikai fejl!dés id!tapasztalatra gya-
korolt hatását tételezi és elemzi, végs! soron ugyanaz érdekli, mint amikor ant-
ropológiai-társadalmi dinamikák, például a kés! középkor óta tartó (és legalább is
részben vallási-teológiai el!zményekre visszavezethet!) individualizációs, eman-
cipációs folyamat hatását vizsgálja:5 az id!nek a társadalom életében betöltött

Az idő kérdésének posztmodern kori kihívása a kereszténység számára

– 37 –

1 Természetesen a filozófia emellett reflektál más tudományterületekr!l érkez! informáci-
ókra-felvetésekre is: így például a relativitás-elmélet filozófiai implikációira és következmé-
nyeire (vö. NYÍRI KRISTÓF: Szubjektív idő, www.hunfi.hu/nyiri/Nyiri_Szubjektiv_ido.pdf,
2013.08.07), vagy az irodalom-, illetve művészettörténet aktuális invencióira is (vö. MÉ-
SZÁROS ANDRÁS: Az idő problémája a filozófiában és az irodalomtudományban, el!adás a Fi-
lozófia az ezredfordulón című konferencián, Kecskeméten, 2000. március 25-én,
http://www.phil-inst.hu/projects/kecske.met/meszaros_el.htm, 2013.08.14; valamint PE-
RENYEI MÓNIKA: Az időélmény reprezentációja és prezentációja a kortárs képzőművészetben,
2007. január, http://www.lektoratus.hu/osztondijak/perenyei06.html, 2013.08.09).

2 Vö. NYÍRI KRISTÓF: Idő és mobilrend, 92, www.hunfi.hu/nyiri/IMR.pdf (2013.08.26.)
3 Vö. ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvorstel -

lungen, http://www.gradnet.de/papers/pomo02.papers/postmodernezeit.htm (2013.08.10.)
4 Vö. NYÍRI KRISTÓF: Idő és mobilrend, i. m. 91–93.
5 Vö. ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvor stel -

lungen, i. m.

Valoczy Jozsef_Layout 1  2013.11.25.  14:46  Page 37



meghatározó szerepe, „struktúrateremt! funkciója”,6 amely – ma úgy érzi: saj-
nálatosan – szinte fel sem merült a korábbi filozófiai antropológiában.

Minél inkább felderítjük-kiterítjük ezeknek a hatásösszefüggéseknek a szö-
vetét, annál inkább világossá válik, hogy az id! kérdése nem pusztán egy a sok
érdekes elméleti kérdés közül, hanem olyan téma, amelynek az élet minden te-
rületén van jelent!sége, amennyiben az id!felfogás az élet minden területére
visszahat. Filozófiai-világnézeti el!feltevéseikt!l és kontextustól függ!en eltér!
nyelven és hangsúlyokkal, de alapjában véve mégis egybehangzóan fogalmazzák
meg különböz! szerz!k az id!kategóriának ezt az egyetemességét:

„Az id!i gondolkodás képzetalkotó tehetségünk legnagyobb hatalmú és
legrugalmasabb organonja. Ez létfontosságú ‘szervünk’: ha nem tudna va-
lami folytatólagosságként működni számunkra, ha nem tudnánk emlé-
kezni, reménykedni, összpontosítani, ha nem értenénk a kezdéshez és
bevégzéshez, ha valamilyen határpont nem tudna kijelöl!dni számunkra,
ha nem lenne id!érzékünk, ha botfülűek lennénk az ütemhez és ritmus-
hoz – akkor elpusztulnánk.”7

„A bonyolult, kollektív-individuális társadalomban való eligazodást le-
het!vé tette és megkönnyítette az, hogy az élet minden területe bele-
ágyazódott az id!be mint intézménybe.”8

„Az id! mint semleges forma szinte kínálja magát arra, hogy a társadalmi
létezés különböz! területei között közvetítsen...”9

Keresztény filozófusként-teológusként én magam nemcsak az id! kérdésével
való foglalkozás (teoretikus és pasztorális szempontból is) sürget! szükségével
szembesültem, hanem kifejezetten inspiráló, (gondolat)ébreszt! és megterméke-
 nyít! kalandként éltem meg az id! mai szenvedélyes kutatóinak tanulmányozását.
Reményeim szerint az ebb!l a találkozásból született esszé hozzájárulhat ahhoz,
hogy a téma tárgyalása – jelent!ségének megfelel!en – a magyar teológiai dis-
kurzus részévé váljék.

Válóczy József

– 38 –

6 Vö. MÉSZÁROS ANDRÁS: Idő által homályosan, Kalligram, Pozsony, 1999, 43.
7 Hévizi Ottó: Idő és szinkretizmus (állandó tekintettel Nietzschére), Kalligram, Pozsony –

Budapest, 2013, 337 (kiemelés az eredetiben).
8 ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvorstellungen, i. m.
9 MÉSZÁROS ANDRÁS: Idő által homályosan, i. m. 13.

Valoczy Jozsef_Layout 1  2013.11.25.  14:46  Page 38



2. AZ IDŐ TÖRTÉNETE

A jelenségek és értelmezések „pszichogenezisének” tanulmányozása és rekonst-
ruálása jellemz! törekvése a posztmodern kornak, amelyben élünk. Ennek meg-
felel!en nem meglep!, hogy az id! kérdésér!l szóló mai írások olykor rejtett,
olykor tematizált, de szinte egyöntetű el!feltevése, hogy az id!nek és az aktu-
ális id!felfogásnak is története van, vagyis hogy az egyes filozófusok-teoretiku-
sok elméletei-álláspontjai közötti különbségek nem véletlenszerűek, nem pusz-
tán személyes, biográfiai gyökereik határozzák meg !ket, hanem „koruk
gyermekei” is, részei egy jól artikulálható folyamatnak. Ha egy folyamat vala-
mely momentumának tekintjük, másképpen kell értékelnünk akár a saját ko-
runk id!sémáját, akár azt az id!sémát, amelyet a keresztény filozófia és teoló-
gia kimondva-kimondatlanul feltételez – másképpen, mintha önmagukban
néznénk (és abszolutizálnánk) !ket.

Az id!szemlélet történetét premodern, modern és posztmodern korszakra
szokás felosztani. A premodern korszakban a természet, például az év- és nap-
szakok, illetve az ezeket lekövet! tevékenységek (a munka, az ünnepek) ritmu-
sához igazodott az ember id!élménye. Ez (is) kollektív id!élmény volt, amely
határozottan kijelölte az egyén mozgásterét, de rugalmas is volt, nem mecha-
nikusan ismétl!d!, egynemű egységekb!l állt össze, és nem determinált. Az
id!nek az egész egzisztenciára kiterjed!, ráteleped! „funkcionalizálása” a mo-
dern kor, a gépesedés terméke.

Ahogy egyre merészebb lett a mesterséges környezet teremtésének ambíciója
és egyre b!vültek lehet!ségei, úgy vették át egyre inkább a „metronóm” szere-
pét a természett!l a gépek: a gépek ideje egyetlen végtelenített, homogén folyam
lett (télen-nyáron és éjjel-nappal ugyanaz), tárgyilagosságával, kiszámíthatósá-
gával abszolút mérték és érték („mennyi az id!?”, „az id! pénz!”); ez magyarázza
az id! egyre kisebb egységekben történ!, egyre pontosabb mérésének igényét is.
Az így „hatalmi pozícióba” kerül! szociális id! azután minden tevékenység,
minden döntés normájává vált, meghatározva a feladatok fontossági sorrend-
jét, a preferenciákat, és így végül a társadalmak értékrendjét is.10 Az id!tényez!
lehetett a társadalmi státusz vagy befolyás kifejez!je, például abban az értelem-

Az idő kérdésének posztmodern kori kihívása a kereszténység számára

– 39 –

10 Vö. MÉSZÁROS ANDRÁS: Idő által homályosan, i. m. 13–14.42.; figyelemre méltó, ahogyan
a szerz! összefüggésbe hozza az id! „funkcionalizálását” a politika és az erkölcs reneszánsz-
ban kezd!d! szétválásával; vö. i. m. 24. Lásd még ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit.
Entwicklung der postmodernen Zeitvorstellungen, i. m.

Valoczy Jozsef_Layout 1  2013.11.25.  14:46  Page 39



ben, hogy az alsóbb rétegek kiszolgáltatottsága nemcsak abban állt, hogy keve-
sebb (szabad)idejük volt, hanem abban is, hogy nagyrészt valaki más (a fölöt-
tük hatalmat gyakorló) rendelkez(het)ett az ! idejükkel.11

A modernitás id!sémája évszázadokig működött harmonikusan, érvénye-
sen és f!leg hatékonyan, ugyanakkor csak azért és addig tölthette be orientáló,
értelemadó, normatív és kommunikatív-közvetít! szerepét, mert és amíg (pél-
dául világnézeti, vallási vagy kulturális szempontból) alapvet!en egységes volt
a társadalom, érvényesült a törékeny egyensúly kollektív és individuális, tradí-
ció-vezérelt és kritikus-reflexív között, mert és amíg mindenki által osztott evi-
denciával hatott a haladásba vetett hit.12 A XX. század második felében ezek a
feltételek már egyre kevésbé teljesültek, és ez a körülmény az id!höz való vi-
szonyra is kihatással volt. A század utolsó évtizedeiben jelentkez! Posztmodern
újdonsága úgy is leírható, hogy leváltotta a modernkori id!sémát: a Jean-
François Lyotard nevéhez köt!d! tétel, amely szerint a „nagy narratívák ideje le-
járt”, nemcsak a klasszikus metafizikai rendszerek, a valóság egészét magyarázni
kívánó (filozófiai) paradigmák végét, anakronisztikus voltát jelenti be, hanem
ezzel együtt az egységes id!- és történelem-értelmezés lehetetlenségét is.13

3. A NARRÁCIÓ POSZTMODERN IDEJE

Nyíri Kristóf hipotézise szerint, amely az ágostoni, kanti, bergsoni és heideggeri
„szubjektív id!”-hagyományt újraértelmezi az arisztotelészi, newtoni „objektív
id!”-hagyomány és a modern természettudományok (például a neurobiológia)
szempontjaival kiegészítve, az id! összefügg a vizualitással, azzal, hogyan lesz
számunkra jelentéshordozó (mozgó)képpé az érzékelt küls! mozgás.14 Ez az

Válóczy József

– 40 –

11 Vö. MÉSZÁROS ANDRÁS: Idő által homályosan, i. m. 39.
12 Vö. ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvorstel -

lungen, i. m.
13 „...a ‘posztmodernt’ a nagy elbeszélésekkel szembeni bizalmatlanságként határozom meg”.

JEAN-FRANÇOIS LYOTARD: A posztmodern állapot, Századvég, Budapest, 1993, 8.; lásd még
STUART SIM: Derrida és a történelem vége, Alexandra, Pécs, 2002.

14 Ennek a hipotézisnek a kifejtését is tartalmazza a szerz! id!re reflektáló tanulmányait összegyűjt!
Kép és idő című kötet (Magyar Mercurius, Budapest, 2011); rövid recenziójaként lásd NÉMETH

GABRIELLA: Posztmodern erők és konzervatív hősök, http://epa.oszk.hu/01900/01963/00035/
pdf/EPA01963_informacios_tarsadalom_2011_1_4_208-216.pdf (2013.09.10.)

Valoczy Jozsef_Layout 1  2013.11.25.  14:46  Page 40



összefüggés magyarázatot adhat arra, miért nyílik esély éppen ma, a fejlett kom-
munikáció- és vizualizáció-technológia korában, a képjelentés filozófiai vizsgá-
latának új lendületével, az id! problematikájának megoldására – és egyszers-
mind segíthet azonosítani a mai id!tapasztalat jellemz! vonásait is.

A mozgókép-alkotás és -lejátszás szinte korlátlan technikai lehet!ségeinek
világában már nem evidencia az id! linearitása, sokkal inkább az a töredezett-
sége, szaggatottsága, akár ciklikussága,15 különböz! síkjainak, szálainak párhu-
zamossága („a nem-egyidejű egyidejűsége”),16 a(z ismeretlen) jöv! felé való nyi-
tottsága. A mai irodalom és mozgókép célközönsége számára (és a modern,
Proust óta mintegy kötelez! regény- vagy film- és videoklip-szerkesztési trend
tudatosan épít is erre) annyira természetesnek, a gondolkodás-írás-olvasás-nar-
ráció igazi természete szerint valónak hat a szubjektív és objektív id! egymásba
csúsztatása, az id! rétegei közötti spontán határátlépés,17 hogy szinte már a li-
neáris elbeszélés tűnik er!ltetett, mesterkélt fikciónak.

A Posztmodern számára a legfontosabb eszmény a különböz!ség és sokféle-
ség tisztelete, adekvát megjelenítése és érvényesítése, így értéknek tudja látni az
ezzel együtt járó relativitást és töredékességet is. A társadalmi id!t, a mindenki
számára egyformán adott és egyformán normatív id!t elmossa az individuali-
zálódás egyre gyorsuló árama, mindenki egyszerre több, „saját idejű” rendszer
része, és az ezeket integráló „id!rend” („időkollázs”) megalkotásánál nem tá-
maszkodhat kész mintákra, a saját kreativitásán múlik, elbírja-e az ezzel a sza-
badsággal és szuverenitással együtt elnyert felel!sséget is. Ebben a konstelláci-
óban különösen fontos erény a rugalmasság, a (rendszerek, id!sémák közötti)
gyors váltás készsége.18

Ezt az új valóságot (ez is Nyíri Kristóf gondolata) meggy!z!en szimbolizálja
a gép-id! diktatúráját kiszolgáló óra helyébe lép! mobiltelefon, amely a szub-
jektív id!k közötti folyamatos egyeztetés, a korlátlan dinamikus újratervezés

Az idő kérdésének posztmodern kori kihívása a kereszténység számára

– 41 –

15 Az irodalomelmélet és -történet szempontjából megfogalmazva: „...megkérd!jelez!dnek a
történetírás axiómaként vett el!feltételei az id! irányáról és irreverzibilitásáról, a narráció
önállóként tételezett szubjektumáról, valamint az elbeszélés teleológiájáról”. MÉSZÁROS

ANDRÁS: Az idő problémája a filozófiában és az irodalomtudományban, i. m.
16 „...a nem-egyidejű egyidejűsége új természetté vált”. WOLFGANG WELSCH: Unsere post mo -

der ne Moderne, Akademie Verlag, Weinheim, 1987, 216.
17 Vö. MÉSZÁROS ANDRÁS: Az idő problémája a filozófiában és az irodalomtudományban, i. m.
18 Vö. ELISAVETA SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvorstel -

lungen, i. m.

Valoczy Jozsef_Layout 1  2013.11.25.  14:46  Page 41



lehet!ségét biztosítja az egyes ember számára.19 A mobiltelefon használatán túl
a virtuális térben bizonyítja leginkább a posztmodern ember, hogy rendelkezik
ezzel a készséggel: otthonosan mozog a múlt- és jöv!-utazások vagy az internet
és a számítógépes játékok egyszerre több élet illúziójával kecsegtet! virtuális
végtelenjében, és nem okoz neki nehézséget a virtuális végesség és a virtuális vég-
telenség közötti átjárás sem.

4. A KERESZTÉNY FILOZÓFUS-TEOLÓGUS TÖPRENGÉSEI

A múlt évezredek-évszázadok szubsztanciális gondolkodását (részben) felülmúló
XX–XXI. századi keresztény filozófiának-teológiának az (lett) a meggy!z!dése,
hogy a lineáris id! és a történetiség paradigmája eredend!en és sajátosan bib-
liai-keresztény ihletésű: mivel ahhoz, hogy történelemr!l, egyenes vonalú fej-
l!désr!l beszélhessünk, elengedhetetlen, hogy az események folyásának lega-
lább a végpontját (a Bibliában ez az eszkatologikus beteljesedés) és egy kiemelt
pontját (a Bibliában ez az egyiptomi kivonulás, illetve a húsvéti esemény: Jézus
halála és feltámadása) egyszerinek és megismételhetetlennek tételezzük.20

A keresztény történelem- és id!felfogás, ezen ihletettségéb!l-megalapozottsá-
gából adódóan, azóta mind egészében, mind részleteiben magától értet!d!nek
tűnik és számít (a teológiában). Az id! témájával kapcsolatos mai szociológiai-iro-
dalomelméleti-filozófiai álláspontok, valamint az id!értelmezés történetének
megismerése nyomán azonban egyes részletek magától értet!d!ségével kapcso-
latban kétely támadhat bennünk: például fölmerülhet bennünk a gyanú, hogy
amikor a keresztény filozófia-teológia id!r!l és egyenes vonalú történelmi fo-
lyamatról beszél, nem tudatosan, nem reflektáltan, de valójában a modern kor
mechanikus, a határtalan fejl!dés ideológiája által funkcionalizált lineáris-id!-
sémáját használja. Ha belegondolunk, hogy az id! és a történelem újra-felfe-
dezése a keresztény gondolkodásban jórészt az újkori (f!leg hegeli) filozófiával
vállalt párbeszéd nyomán történt meg, érthet!vé és rekonstruálhatóvá válik ez

Válóczy József

– 42 –

19 Vö. NYÍRI KRISTÓF: Idő és mobilrend, i. m. 91–93.; ID.: A konzervatív időnézet, 7,
www.hunfi.hu/nyiri/Nyiri_Konzervativ_idonezet_roviditve.pdf (2013.08.07.)

20 Ezt az állítást kiegészítheti az individualizáció és a lineáris id!képlet kialakulása közötti ösz-
szefüggés hangsúlyozása: „[az id!módok, a múlt-jelen-jöv! világos megkülönböztetése] fel-
tételezi az individualitást mint a számlálás zéró-pontját”. Michail Bachtintól idézi ELISAVETA

SIGALOVA: Die Zukunft der Zeit. Entwicklung der postmodernen Zeitvorstellungen, i. m.

Valoczy Jozsef_Layout 1  2013.11.25.  14:46  Page 42



az összefüggés. Ugyanakkor az ehhez a sémához való köt!dés és ragaszkodás te-
het! felel!ssé azért, ha esetleg a keresztény id!- és történelem-szemlélet a mai,
posztmodern ember szemében nehezen értelmezhet!nek, anakronisztikusnak,
túlhaladottnak hat.

Az imént példaként kiemelt témánál maradva: legalább két fontos kérdés
megválaszolásában játszik lényeges szerepet az, hogyan gondolkodunk a linea-
ritásról. Az egyik, az egyetemes történelem, az üdvtörténet értelmezésének kér-
dése elvontabb, elméletibb; a másik, a személyes történelem, a személyes iden-
titás és beteljesedés kérdése (inkább, vagy ezen felül) spirituális-egzisztenciális
jelent!ségű. Mindkett!vel kapcsolatban azt érdemes pontosan tisztáznunk, me-
lyek azok az axiómák, amelyek a keresztény hit-tartalom lényegéb!l következ!
sajátosságok, amelyekhez tehát mindenképpen ragaszkodnia kell, ha önmagá-
hoz hű akar maradni – hogy aztán kiderülhessen, hol nyílna tere a posztmodern
id!szemlélet befogadásának és integrálásának.

Ami az egyetemes történelem témáját illeti: A keresztény hit-tartalom, a
megváltó evangélium hűséges és szabatos képviselete biztosan nem mondhat le
a Jézus-esemény egyszeri és megismételhetetlen, ilyen értelemben abszolút stá-
tuszának állításáról, és ugyanilyen lényegi momentum a pozitív jöv!kép, az
eszkatologikus dimenzió, a folyamat kezd!pontjától különböz!, valódi teljes-
séget ígér! befejezés, abszolút jöv! tételezése. Ez a két sarokpont azonban (el-
lentétben a geometriával) csak egy határozott, egyértelmű irányú folyamatot
jelöl ki, de nem feltétlenül egy egyenes vonalú folyamatot. Ebb!l az követke-
zik, hogy a linearitás újkori eszméje (a maga szigorú, homogén id!számításá-
val) nem szükségszerű, kötelez! kerete a keresztény történelem-értelmezésnek;
az üdvtörténet kategóriája attól különböz! filozófiai el!feltevésekre építve is
megáll. Hans Urs von Balthasar meggy!z!en mutatja be, miként sikerült a ke-
resztény ókor egyik-másik kiemelked! szerz!jének (például Nüsszai Szent Ger-
gelynek vagy Hitvalló Maximosznak) a harmonikus egyensúly megteremtése a
keresztény hangsúlyok és az ókorban természetes ciklikus személet között, az
újplatonizmus kereszténységgel összebékíthetetlen elemeinek kiiktatásával.21

Ami a személyes történelem témáját illeti: A keresztény hit-tartalom, a meg-
váltó evangélium hűséges és szabatos képviselete ugyanígy biztosan nem mond-
hat le annak állításáról, hogy az ember beteljesedésének kérdése összefügg a
krisztológiával, az ember igazi rendeltetése a teljes Krisztushoz hasonlóvá válás.

Az idő kérdésének posztmodern kori kihívása a kereszténység számára

– 43 –

21 Vö. HANS URS VON BALTHASAR: Apocatastasi, in id.: Sperare per tutti, Jaca Book, Milano,
1989, 115–134.

Valoczy Jozsef_Layout 1  2013.11.25.  14:46  Page 43



A történelem-fogalomhoz szükséges másik pillér, a normatív érvénnyel rendel-
kez! „közbüls!” mozzanat lehetne ebben a kontextusban a személyes döntés, a
„végérvényes elkötelez!dés”: ennek kurrens értelmezése azonban, amennyiben
határozott, definiálható, zárt identitás megvalósulásaként-megvalósításaként
fogjuk fel, gyanúsan idézi ugyancsak az újkori lineáris id!szemléletet (a szubsz-
tanciális gondolkodással együtt). Konzekvens lépés tehát megfontolni, nem
oldható-e el az elkötelez!dés kérdése is a linearitás újkori paradigmájától.

Alternatívaként kínálkozik véleményem szerint a narratív identitás fogalma:
ez azt a lélektanilag és filozófiailag is alátámasztott belátást fejezi ki, amely sze-
rint a nem elmosott, valódi identitás egy mű, egy történet bels! egységéhez-
koherenciájához, formálódása pedig a történet elbeszéléséhez hasonlítható,
amely elviseli, megengedi, s!t egyenesen megkívánja az elemei konfliktusos-
paradox egymásra-következését, és amelynek jelentése-értéke ezek összességéb!l
adódik-érik össze.22

Mind az egyetemes, mind a személyes történelem keresztény felfogásának
hűséges és egyszersmind posztmodern újrafogalmazásához nyújthat inspirációt
Mészáros András reflexiója az irodalomban (művészetben) jelen lév! transzcen-
denciáról, illetve transzcendencia és végesség/végérvényesség dialektikájáról. Az
irodalomban szubsztancialitáson a jelentések bizonyos lezártságát, autonómiáját
érthetjük, a jelentések azonban mégsem statikusan rögzített tételek. Egyrészt a
művek hatnak egymásra, „egymást nemzik”, egyik valamiképpen a másikban él
tovább, másrészt az olvasás tetsz!leges számú és mintázatú ismétlést enged meg,
az ismételhet!ség pedig felbontja a kronologikus rendet. „A transzcendencia vi-
lága az állandó jelentések szférája. Ezért véljük úgy, hogy id!n kívüli és id!feletti.
Pedig ‘csupán’ arról van szó, hogy ennek a világnak az elemei nem lineárisan el-
rendezettek, és az irreverzibilitás elve itt elveszti hatalmát. A transzcendens világ
tipikus id!viszonya az egyidejűtlenségek egyidejűsége.”23

Válóczy József

– 44 –

22 A narratív identitás kérdéséhez lásd WOLFGANG KRAUS: Identität als Narration: Die narrative
Konstruktion von Identitätsprojekten, http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/berichte3/
kraus.htm (2013.09.12.); DR. MAJA STORCH: Identität in der Postmoderne – mögliche Fragen
und Antworten. Die postmoderne Position: Die Vielfalt von Me’s, http://zrm.ch/images/stories/
download/pdf/publikationen/publikation_storch_19990101.pdf (2013.09.12.); PAUL

RICOEUR: Soi-même comme un autre, Éditions du Seuil, Paris, 1990.
23 MÉSZÁROS ANDRÁS: Az idő problémája a filozófiában és az irodalomtudományban, i. m.; vö.

ID.: Idő által homályosan, i. m. 30–31 (kiemelés az eredetiben).

Valoczy Jozsef_Layout 1  2013.11.25.  14:46  Page 44



Interdiszciplináris szempontok 
a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

HANTOS-VARGA MÁRTA

Abstract
A thorough historical understanding and interpretation of the changes in the
relationship between state and Church and the factors which motivate Catholic
political actions call for an interdisciplinary approach: the perspectives of both
the history of ideas and theology. In this article, the author investigates by what
right (via vindication of the salus animarum, the bonum comune and the law of
nature) and to what extent (in ordine ad spiritualia) the Church – because of its
identity and mission – has influenced the development of society and politics
for centuries.

Keywords: Church and State, politics, papal political encyclicals, Catholic political
thinking, secularity
Kulcsszavak: Egyház és állam, politika, neokatolikus, politikai enciklikák,
laicizálódás

Az 1930-as évek magyar neokatolicizmusát kutatva azonnal komoly akadállyal
szembesülhetünk. Bevett definíció híján e „jelenséget” eltér! szempontrend-
szer alapján közelíthetjük meg, s akár a leírás, akár a narráció, akár a permanens
újraértelmezés módszerét választjuk, el!ttünk áll az interdiszciplinaritás prob-
lematikája. A lehetséges társadalomtörténeti, eszmetörténeti, egyháztörténeti,
egyes esetekben politikatörténeti, valamint teológiai látószög egyszerre gazda-
gít és szab korlátokat. Ezen túl csapdákat is rejt.

Az alábbi tanulmány olyan alapvetés szeretne lenni, melyr!l mint hasznos
háttérr!l el!tűnnek használható értelmezési keretek. Kiindulási pontként Pierre

Sapientiana 6 (2013/2) 45–76.

– 45 –

HANTOS-VARGA MÁRTA PhD hallgató (PTE BTK Interdiszciplináris Doktori Iskola), tör-
ténelem–földrajz szakos középiskolai tanár, a Szegedi Keresztény Roma Szakkollégium pe-
dagógusa, pasztorációs referens; hantos.varga@gmail.com

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 45



Manent tézisét fogadom el, aki a nyugat-európai politikai fejl!dés és gondol-
kodás pályáját „teológiai-politikai probléma” kibontásának tartja.1 Az állítás, mely
szerint az Egyház már önmagában létezésével és hivatásával, mint „egy egészen új-
fajta emberi társulási forma”, az antikvitástól ismert két „természetes politikai
eszme”, a birodalom és a város, majd a XIII. századtól meger!söd! monarchia
mellett olyan történelmi szerepl!ként működött, mely kölcsönös kihívás-válasz re-
akciót indukált, a hangsúly miatt figyelemre méltó. Az Egyházat Manent nem
csupán hierarchizált struktúraként, meghatározó (univerzális) hatalmi-politikai
központként, s nem egyszerűen a kultúra közvetít!jeként, netán teremt!jeként
fogja fel. Ami eredeti, az egy alapjában teológiai elem beemelése a történelmi
és politikatörténeti szemléletbe: az Egyház öndefiníciója. E megközelítés véle-
ményem szerint alapvet! fontosságú, hiszen a történéseknél mélyebb szintre
vezet el. Lehet!vé teszi az elmélettel összefüggésben lév! cselekvés logikájának
megragadását. Az eszmék, s a bel!lük fakadó társadalmi és politikai aktivitás a
történelmet alakító gazdasági, technikai, monetáris, s tegyük hozzá emberi-
pszichológiai hatótényez!k okán sem hanyagolhatóak el.

Három hermeneutikai irány segít. Legküls! körként fel kell tehát idéznünk a
lelki hatalom [sacerdotium] és a világi hatalom [regnum] viszonyát, mely rejtve vagy
leplezetlenül korunkig valamelyik fél primátus-igényeként jelentkezett. Els! ol-
vasatban a visszatér! kérdés: hierokrácia a világi szférában vagy cezaropapizmus
az Egyházban? Végelemzésben ez nem más, mint iurisdictio (joghatóság) és potestas
(hatalom) gyakorlása, egyik esetben a politikai test [respublica], a másikban a
hívek közössége [corpus mysticum], röviden a keresztény, kés!bb a laicizálódó tár-
sadalom fölött. Az új keletű meghatározás a szuverenitás problémájaként írja le e
kérdést, mely az állam és az Egyház kapcsolatrendszerét alapvet!en érinti.

Egy második f! kérdés a klerikus és laikus viszony megemlítése, annál is inkább,
mert a fentebb pontosítás nélkül használt Egyház [ecclesia] szó a XIII. századtól
kezdve jelentésváltozáson esett át. A folyamat kett!s. Az egyházszakadás (1054)
után már nem beszélhetünk a helyi egyházak különböz! liturgikus tradíciókat kö-
vet!, sokféle viszonylatban összefűz!d! hálózatáról [communio ecc le sia rum], hanem

Hantos-Varga Márta

– 46 –

1 PIERRE MANENT: A liberális gondolat története, Tanulmány Kiadó, Pécs, 1994, 13–20.
Babarczy Eszter fordítását („teologiko-politikai probléma”) értelemzavarónak tartom.
Baruch Spinoza művét – Tractatus theologico-politicus (1670) – a magyar filozófiai nyelv
egyik megteremt!je, Szemere Samu „Teológiai-politikai tanulmány” címmel fordította, a
kés!bbi átdolgozások (Boros Gábor és Szalai Judit) is e cím mellett maradtak. Lásd
BENEDICTUS DE SPINOZA: Teológiai-politikai tanulmány, Osiris Kiadó, Budapest, 2002.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 46



a Róma püspöke körül egyesült ecclesia Romanaról, mely els!dlegesen már nem az
„Isten által egybehívottak közösségét”,2 hanem egyre inkább a római (latin) Egy-
ház hierarchikus szervezetét jelölte.3 A hívek (laikusok) kiszorultak az egyházfoga-
lomból, melyet a Tridentinumtól (1545–1563) kezd!d!en lényegében a II. Vati-
káni Zsinatig (1962–1965) a „tökéletes társaság” [societas perfecta] modellje írt le.
Számunkra nem ekkléziológiai momentumként jelent!s e váltás. Az az éles meg-
különböztetés, amely a klérus és a hívek kapcsolatában állt be, a modern korban
is közvetlen hatást gyakorolt a laikus cselekvés módozataira. Gondoljunk X. Piusz
1910. augusztus 10-i levelére a francia püspöki karhoz, melyben a Michel Sangnier
által életre keltett laikus Barázda (Sillon) mozgalmat megrótta. Miközben a pápa
elismerte a „dolgozó osztályok felemelése és megújhodása” érdekében végzett mun-
kát, er!sen nehezményezte autonómiatörekvésüket.

„Ha doktrínáik tévedésmentesek lennének, már akkor is igen súlyos vét-
ség lenne a katolikus fegyelem ellen az, hogy csökönyösen kivonják ma-
gukat azok irányítása alól, akik a mennyt!l kapták a küldetést, hogy az
egyéneket és a társadalmakat az igazság és a jó egyenes útján vezessék.”4

Idézzük fel Csernoch hercegprímás – s általában a püspökök – aktív szerep-
vállalását 1919 decemberében a Keresztény Nemzeti Egyesülés Pártja képvise-
l!jelölt-listájának összeállításában.5 De gondolhatunk Mindszenty bíborosra is,
aki 1947 júliusában P. Badalik Bertalan közvetítésével hat pontban megfogal-
mazott elvárásrendszert juttatott el a Demokrata Néppárthoz,6 melyben világ-

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 47 –

2 PAUL TIHON: L’Église, in Bernard Sesboüé: Histoire des dogmes, III., Desclée, Paris, 1995, 407–
439.; HERBERT VORGRIMLER: Új teológiai szótár, Göncöl Kiadó, Budapest, 2006, 113–117.

3 SASHALMI ENDRE: A nyugat-európai államfejlődés vázlata, 1000–1700, Pannonica Kiadó,
Budapest, 2006, 42.

4 ZSIGMOND LÁSZLÓ: Politikai és szociális enciklikák, XIX–XX. század, ELTE, Budapest, I.
kötet, 1970, 233., JEAN-DOMINIQUE DURAND: L’Europe de la démocratie chrétienne, Edi -
tions Complexe, Bruxelles, 1995, 69–72.; M. SZEBENI GÉZA: A francia kereszténydemok-
rácia történetér!l, Múltunk (2007/3) 181–183.

5 GERGELY JEN#: A katolikus egyház története Magyarországon, 1919–1945, ELTE Újkori
Magyar Történeti Tanszék, Budapest, 1997, 106.

6 GERGELY JEN#: A kereszténydemokrácia Magyarországon, Múltunk (2007/3) 150.; KOVÁCS

K. ZOLTÁN: A Gy!ri kiáltvány, a Demokrata Néppárt programja és választási sikere 1947-ben,
in Babóthy Ferenc [et al.]: Félbemaradt reformkor, 1935–1949, Püski, Budapest, 2006, 197.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 47



nézeti kérdésekben a püspöki kar irányításának elfogadása is szerepelt. S ez át-
vezet utolsó csapásirányunkhoz.

A laicizálódó állammal és a laikus személyekkel, társulatokkal szembeni egy-
házi reakciók mögött kikristályosodott, ezért értelmezhet! gondolati rendszer
áll. Noha egyes idevonatkozó teológiai fogalmak felszínesen kerülnek elénk,
megfontolásuk nem haszon nélküli. Az Egyház önértelmezése, a „lelkek java”,
az állam és a politika feladata, a tekintély kérdése, a tanítóhivatali dokumentu-
mokban, s!t választási programokban is oly sokszor hivatkozott „természetjog”
és „közjó” eszméje, a reform jogosultsága és korlátai, mint megannyi téma, ta-
nulságos kitér!.

Az alábbi oldalak célja nem több, mint néhány szempont kiemelése, ami hoz-
zájárulhat ahhoz, hogy a történeti munkákban egymás mellé sorakoztatott tények
természetes szövedéket találjanak, s valamelyest életre keljenek, hiszen mind az
egyházkormányzatban résztvev!k, mind a reformkatolikusok számára egyszerre je-
lentettek mértéket (hivatkozási pontot) és korlátot. Itt, e munkában eltekintünk az
Egyház szociális tanításának taglalásától, a Rerum Novarum (1891) és a Quadragesi -
mo anno (1931) enciklikák ismertetését!l és az értelmezésük körüli vitáktól.

Tételünk: a cselekvések mögött nem feltétlen és minden esetben áll a hata-
lom keresése és megtartása, az érdek biztosítása, hanem fel-felbukkan az eszme
(a keresztény állam- és társadalomfelfogás) hatása, mely minden esetben konf-
rontálódik a hatalom és az érdek kísért! vonzásával. Az említett három meg-
közelítési sík természetszerűleg nem független egymástól.

A LELKI ÉS A VILÁGI HATALOM KAPCSOLATA – KÖZÉPKORI GYÖKEREK

A püspökök megszentelt tekintélye [auctoritas sacrata pontificum] és a királyi ha-
talom [regalis potestas] mint egymást kölcsönösen támogató és elismer! kor-
mányzat gelasiusi7 tana (494) VII. Gergely pápa (1020–1085) idejében a pápai
hatalom irányadó szerepének megfogalmazásává módosult. Nem véletlenül: a
hűbéri viszonyok, a szakrális királyság,8 a laikus invesztitúra és az Eigenkirche

Hantos-Varga Márta

– 48 –

7 HEINRICH DENZINGER – PETER HÜNERMANN: Hitvallások és az Egyház Tanítóhivatalának
megnyilatkozásai, Örökmécs Kiadó – Szent István Társulat, Budapest, 2004, 141.

8 A középkorban az uralkodó címe „király és pap”. Így a VII. Gergellyel szembekerül! IV.
Henrik titulusa is „rex et sacerdos” volt. Nem mellékes, hogy a corpus mysticum kifejezés po-
litikai árnyalatot kapott: a kialakuló nemzeti államot kezdte jelölni.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 48



rendszerének korában egyszerre csorbult az Egyháznak a kezdeti századokban
fennálló erkölcsi hatalma és önállósága.9 Az I. Ottó császár (936–973) alatt be-
vezetett gyakorlat alapján a megválasztott pápa felszentelése el!tt hűségesküt
tett a császári küldött el!tt. A Dictatus papae (1075) neves pontjai (12. pont:
császárok letétele, 12. pont: alattvalók feloldása a hűségeskü alól) az öntudat
markáns jelei: jogot formálnak a világi-politikai ügyekbe való beleszólásra.10

VII. Gergely deklarálta el!ször (de nem függetlenül a korábbi hagyománytól),
hogy a spirituális hatalom joghatósága (III. Ince kifejezését visszavetítve) a bűn
elkerülése okán [ratione peccati] kiterjedhet a világi szférára. Az alárendel!dés
akcidentális, s nem abszolút. A reformpápák, illetve a dekretisták nem kérd!-
jelezték meg a királyi hatalmat. A jurisdikció tartalmának és módjának helyes
értelmezésére kés!bb visszatérünk. A IV. Fülöp francia királlyal az egyháziak
világi javai kapcsán konfliktusba kerül! VIII. Bonifác pápa (1294–1303) Unam
sanctam kezdetű bullájában (1302) olvasható – a klasszikus formájában a XIII.
század folyamán megfogalmazódó – két kard elméletet leírása.11 Az egyházi ha-
talmat jelképez! „spirituális”, valamint a világi hatalmat szimbolizáló „anyagi”
kard is a pápaságot illeti. Ez utóbbit a „királyok és katonák” azért kapják, hogy
az Egyház érdekében („ahogyan a pap akarja és engedi”) forgassák.12

A pápaságnak a világi szférára vonatkozó közvetlen és korlátlan igényei, mely
a hagyományos tanítás téves tézise,13 nem érvényesült maradéktalanul.14 Ki-
nyilvánításuk – több más tényez! egybeesése folytán – Lagarde kifejezésével a

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 49 –

9 GUY BEDOUELLE: L’ histoire de l’Eglise, Cerf, Paris, 1997, 79–87.; SIEGFRIED WIEDENHOFER:
Ekkléziológia, in Theodor Schneider (szerk.): A dogmatika kézikönyve, II., Vigilia, Buda-
pest, 2002, 78.

10 PAUL TIHON: L’Église, i. m. 427–433.; KATUS LÁSZLÓ: A középkor története, Rubicon – Pan -
no nica, Budapest, 2001, 314–321.; RICHARD W. SOUTHERN: A nyugati társadalom és az
Egyház a középkorban, Gondolat Kiadó, Budapest, 1987, 118–158.; JACQUES LE GOFF:
Európa születése a középkorban, Atlantisz, Budapest, 2008, 88–89.

11 PAUL TIHON: L’Église, i. m. 427–433.
12 HEINRICH DENZINGER – PETER HÜNERMANN: Hitvallások és az Egyház Tanítóhivatalának

megnyilatkozásai, i. m. 294.
13 CHARLES JOURNET: La juridiction de l’Église sur la Cité, Desclée, Paris, 1931, 42. [„La thèse

de l’absorption du pouvoir civil dans le pouvoir spirituel apparaît comme une thèse erronée
qui se développe en marge de la pensée traditionnelle.”]

14 Ennek el!bb az avignoni pápaság intermezzója (1309–1378), majd az els! nagy egyház-
szakadás (1378–1417) vetett gátat.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 49



„laikus szellem” [esprit laïque] megjelenését, filozófiai és államelméleti kidol-
gozást provokált. Katus László egy másik aspektust, az egyházi, s általában a
spirituális terület függetlenségigényének kés!bbi jótékony következményét
emelte ki. Azzal, hogy az emberi életnek e szelete nem esett az állam hatalma
alá, „a szabadságnak egy olyan új koncepciója jelent meg az európai gondol-
kodásban, amely nélkül a modern politikai intézmények létrejötte nem érthet!
meg”.15 Összességében nem felejthet!, hogy a pápaság horizontja a Christianitas
eszméje volt. Az egész kereszténység (és a keresztény királyok) fölött gyakorolt irá-
nyítási jog igénye beleíródik az Egyház önazonosságába.

Pierre Manent e szálat vette észre, amikor az európai történelem ívét és moz-
gatóit keresve egy helyzeti és egy strukturális problémát említ. Míg az els! egy
kezelhet! tény (az ecclesia a barbár betörések miatti bomlás következtében olyan
társadalmi és politikai szervez!funkciókat látott el, melyek végül kialakították
a világi és a vallási szférák „természetellenes vegyülékét”), a másik megragad-
hatatlanabb, de nem kevésbé jelent!s elem. Bár az Egyház tevékenysége nem az
ideigvaló, nem a világi, nem az uralkodó [imperator, rex, princeps] területére irá-
nyul, mégis a beavatkozás felel!sségét veszi magára, mivel az „üdvösség”, vagyis
a spirituális értelemben vett jó, aminek egyedüli közvetít! eszközeként defini-
álja magát – a dolog logikája szerint – erre viszi.

„Mivel minden emberi cselekedet a jó és a rossz alternatívája el!tt áll –
kivéve a ‘közömbösnek’ vett tetteket, amelyek köre igen fontos teológiai
és politikai viták tárgya lesz majd, f!ként a reformáció idején – az Egy-
ház ‘beleszólási kötelezettsége’ lényegében minden emberi cselekedetre ki-
terjed. S az emberi cselekedetek közül legfontosabbak azok, amelyek a
legtöbb következménnyel járnak, a kormányzók cselekedetei.”16

A francia szerz! a helyzeti elemnél, a feudális szisztémába való beilleszke-
désnél, nagyobb jelent!séget tulajdonít e második hajtóer!nek. Ebb!l vezeti le
– ahogy ! látja – a plenitudo potestatis követelését, illetve visszahatásként a mo-
narchia mint új, laikus, a városállamnál és a birodalomnál életképesebb politi-
kai forma meger!södését.17 Mivel a reformpápák „hatalmi törekvése” igyekezett
megfosztani az uralkodót a szakrális jellegt!l és megszüntetni az Egyház irá-

Hantos-Varga Márta

– 50 –

15 KATUS LÁSZLÓ: A középkor története, i. m. 318.
16 PIERRE MANENT: A liberális gondolat története, i. m. 15. A d!lt betűs kiemelés t!lem származik.
17 I. m. 13–20.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 50



nyításába való beleszólást (egyetemes viszonylatban a Dictatus Papae püspö-
kökre vonatkozó pontjai ezt hűen tükrözik), más legitimációs alap keresését
kényszerítette ki, „szinte megkövetelte az állam fogalmának feltalálását”.18

Mindezzel párhuzamosan az egyházjogászok – a hangsúlyozandó önállóság
értelmében – a spirituális hatalmat a világi ellentéteként határozták meg. Ért-
het!en, ellenben a világi jog terminusait használva a tekintély [auctoritas] gaz-
dag tartalmú f!név helyett egy politikai kategória, a hatalom [potestas] fogalma
került el!térbe, amely szorosan köt!dik az uralomhoz [dominium]. Wiedenhofer
szerint az eljárás kett!s hangsúlyeltolódást okozott. Küls! vetületként „az egyházi
tekintélyt gyakorlatilag és elméletileg egyfajta magasabb rendű világi tekintéllyé
alakították át”.19 Egyházon belüli leképezésként pedig megfigyelhet! a közösség
struktúrájának átalakulása: egy réteg, a hatalom-hordozó papság különválása és
e hatalom különböz! mértékű birtokosai közötti feszültség megjelenése (potestas
ordinis, potestas iurisdictionis, illetve a konciliarizmus eszménye). Az intézményi
változás kihatott a liturgiára: az invokációk közös „mi”-je eltűnt, elterjedt a ma-
gánmisék rendszere, a hívek passzivitásba szorultak. Az egyházi élet klerikussá,
jogászivá és individualistává vált.20 Szent Ágoston Isten városának fél(re)olvasata
miatt a „misztikából politika lett”.21

A teoretikus és gyakorlati államépítés mellett e kor jellegzetessége a társada-
lomfejl!dés tendenciája: a jogi személynek számító autonóm egyesülések vi-
rágzása. A szabadság légkörében él! „köztes testületek”, a kommunák, rendek,
korporációk saját tisztségvisel!vel, működési szabállyal, közös vagyonnal ren-
delkeztek. Az uralkodónak kés!bb, az abszolutizmus idején is figyelembe kel-
lett venni !ket, hiszen alattvalóinak javarészét e közvetít! testületek sokaságán
keresztül érte el. Sashalmi Bodint idézi: „Ha minden testületet és közösséget
megszüntetnek, tönkreteszik magát az államot és barbár zsarnokságot csinál-
nak bel!le.”22 A különböz! szintű szervez!désekb!l, joghatóságokból álló ösz-
szetett struktúrában, melynek egyfel!l a területiség, másfel!l a korporációk ké-

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 51 –

18 SASHALMI ENDRE: A nyugat-európai államfejlődés vázlata, i. m. 36.
19 SIEGFRIED WIEDENHOFER: Ekkléziológia, i. m. 83.
20 SIEGFRIED WIEDENHOFER: Ekkléziológia, i. m. 81.; PAUL TIHON: L’Église, i. m. 425–427.
21 Guy BEDOUELLE: L’histoire de l’Eglise, i. m. 86. „La Papauté s’est retranché derrière une

lecture partielle de la Cité de Dieu, l’identifiant abusivement avec l’Église visible, tandis que
le temporel était assimilé à la cité terreste, qui pour Augustain était la cité des réprouvés.”

22 SASHALMI ENDRE: A nyugat-európai államfejlődés vázlata, i. m. 52. Egy másik tipológia sze-
rint ez a „korporációkból álló állam” kora (D. Gerhard).

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 51



pezik az tartópillérét [societas civilis cum imperio], a francia forradalomig „nincs
uniformizált államhatalom”.23

E politikai-társadalmi formációban van jelen „köztes testületként” a maga
társulásaival és birtokaival az Egyház. Tudjuk, hogy a XX. század közepéig szá-
mos megnyilatkozásban – hol az egyoldalú dicséret hangján, hol szerény kriti-
kával – nosztalgiával idézik a rendi-, illetve a fiskális-katonai állam korát, bele-
értve utóbbi altípusait, az abszolút- és az alkotmányos monarchiát, els!sorban
az 1793–1801 közötti széls!séges francia centralizációs és homogenizációs tö-
rekvések, kés!bbi altémánk reakciójaként.

A TÍPUSOS FRANCIA FEJL#DÉS

A középkori pápaság fénykora után a laikus szféra tényleges aktusokkal bizonyí-
totta életerejét. A francia példa az általános tendencia tükre. A Konstanzi Zsinat
(1414–1418) konciliarista elveit24 átvev! bourges-i Pragmatica Sanctio (1438) te-
kinthet! az egyházi és a politikai gallikanizmus25 gyökerének. Utóbb a szűk száz
évvel kés!bb X. Leó pápa és I. Ferenc által megkötött bolognai konkordátum
(1516) a Forradalomig (1790) érvényben maradó kompromisszum volt. Az ok-
irat már nem ismerte el a zsinat els!bbségét, ezzel szemben a püspököket és az apá-
tokat nem a helyi káptalanok vagy a konventek választották: az uralkodó nevezte
ki !ket. E metódust, az Egyház küls! irányítását, a „fejedelmi f!episzkopátus”
rendszerének kialakításával a megreformált egyházak is átvették.26

Hantos-Varga Márta

– 52 –

23 SASHALMI ENDRE: A nyugat-európai államfejlődés vázlata, i. m. 50–82.
24 A Sacrosancta dekrétum (1415. április 6.) középpontjában a következ! áll: az egész Egyhá-

zat képvisel! egyetemes zsinat a hatalmát Krisztustól kapta: mindenki – a pápa is – az egy-
ség, a hit és a reform kérdésében engedelmességgel tartozik neki.

25 E két irányzat nem keverhet! össze. A politikai gallikanizmus a cezaropapizmusra emlé-
keztet: a világi hatalom szívesen beleszól a vallási szféra ügyeibe, az egyházi gallikanizmus
helyi, nemzeti szinten nagyobb önállóságot követel Rómával szemben, s nem hátrál meg az
uralkodóval szemben sem, ha az Egyház jogainak és szabadságának védelme ezt követeli.
XIX. századi példa Henry Maret, illetve Felix Dupanloup püspökök egymással ellentétes vé-
leménye a III. Napóleon rendszeréhez illeszked! egyházi jelenlétr!l.

26 WOLFGANG HUBER: Az Egyház korszakváltás idején. Társadalmi átalakulás és az Egyház meg-
újulása, Kálvin Kiadó, Budapest, 2002, 90–94.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 52



A rendi államból kinöv! „organikus-nemzeti”, más néven „modern” vagy
„fiskális-katonai” állam27 lett a gallikanizmus igazi közege. Jellemz! vonása az
örökségül kapott legalizmus. A „jog szentsége” hozzájárult ahhoz, hogy továbbra
is alapvet! fontosságú maradt a hatalom igazolása. Az egyén már nem csupán
alattvalóként, hanem magántulajdonnal bíró állampolgárként volt számon
tartva. „Az állam a jogon alapult és a jog érvényesítése volt a célja.”28 Az abszo-
lút monarchiában – melynek egyik teoretikusa a gallikán Jacques-Bénigne
Bossuet (1627–1704) – az uralkodó saját jogon, más intézmény (rendek, pá-
paság) kötöttsége nélkül hozhat törvényeket, s bár ! maga a jog központi eleme,
mégsem került a jogi gondolkodás keretein kívülre. Döntése nem sérthette sem
az isteni jogot [lex divina], sem a természetjogot [lex naturales], sem az ország
alaptörvényeit [leges fundamentales]. Az abszolút hatalom eme korlátait a nem-
zeti, illetve állami szuverenitás elméletének két kidolgozója – Jean Bodin (1530–
1597) és Hugo Grotius (1583–1645) – sem tagadta. Grotius optikájában a leg-
f!bb hatalom cselekedetei nincsenek más jognak oly módon alávetve, hogy azt
más emberi akarat döntése hatástalanítani tudná.29

Perreau-Saussine, más szerz!khöz hasonlóan, nem habozik „antiklerikális-
nak” nevezni a gallikán törekvéseket.30 Provokáló jelz!, hisz nagy alakjai Bossuet-
t!l kezdve a pápai infallibilitás körüli vitákban kitűnt Henry Maret-ig (1805–
1884) és Felix Dupanloup-ig (1802–1878) hithű püspökök voltak. Rámutat
egy paradoxonra, arra, hogy ez az Egyházon belüli irányzat az állam és az Egy-
ház harmóniáján (s nem konfúzióján) nyugvó rendszert31 úgy kezelte, melyben
a világi rend – az állam – nem alárendelt társulat [societas inferior]. Ezzel össze-
függésben az isteni jogon uralkodó királynak a spirituális hatalomtól független

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 53 –

27 SASHALMI ENDRE: A nyugat-európai államfejlődés vázlata, i. m. 83–149.
28 I. m. 85.
29 Bodin „egy állam állandó és abszolút hatalmaként” írta le a szuverenitást. RIGÓ ANETT –

JAKAB ANDRÁS: Függetlenség. F!hatalom. Állam, in Takács Péter (szerk.): Államelmélet, Szent
István Társulat, Budapest, 2007, 144–148.

30 ÉMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, Cerf, Paris, 2011, 210–214.
31 Az összeszervez!dés néhány aspektusa: a felekezeti állam léte (a politikai egység alapja a val-

lási egység, a polgári és politikai jogok gyakorlása is ehhez fűz!dik); az állam elismeri és tá-
mogatja az egyházi törvényeket; az egyházi hatalomnak lehet!sége van a kényszerítésre, s
rendelkezik az oktatás-nevelés monopóliumával, valamint számos mentességgel; az állam az
Egyházzal szemben messzemen! jogokat tart fenn: ius reformandi, ius nominandi, ius
exclusivae; ius placeti, ius inspiciendi, ius appellationis.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 53



cselekvést tulajdonított. Ezért lehetett – Perrau-Saussine tétele szerint – meg-
határozó szerepe a laicitás kibontakozásában.

Az 1682-ben, a regália-vita kontextusában kiadott négy gallikán cikkely
(Declarationis Cleri Gallicani) közül az els! a francia klérusnak a világi-politi-
kai szférára vonatkozó állásfoglalása volt. E passzust elfogadásakor egység32 mu-
tatkozott, nem úgy, mint a többi, egyházi vonatkozású33 szakasz esetében. Az
uralkodói szuverenitás közvetlen Istent!l eredeztetése, a „nagyon keresztény ki-
rály” [Roi Très-Chrétien] aktivitását jellemz! teljes autonómia, s az egyházi ha-
talom mind közvetlen, mind közvetett befolyásának visszautasítása34 nem más,
mint a világi teljes elismerése.

„Az Egyház és az igaz vallás szilárdan és tökéletes módon áll fenn
[subsister] anélkül, hogy az id!beni hatalomhoz köt!dne. Az ideigtartó
hatalom és politikai kormányzat is tökéletes módon fennállhat és létez-
het [subsister et être] az igaz Egyház és az igaz vallás nélkül”

– írta kés!bb Bossuet a deklaráció védelmében.35 Az állítás a következ!: mind-
két intézmény [societas] a maga nemében tökéletes, vagyis önmagában hordozza
azokat az eszközöket, melyekkel saját létéhez, mivoltához köthet! célját elérheti.
A politikai gallikanizmus az id!beni dolgokban a világi rendnek az egyházi hie-
rarchiától függetlenítve teljes autonómiát ad. Ebben az értelemben antiklerikális.
De megmarad a hagyományos gondolkodási keretben, a keresztény filozófia és te-
ológia rendszerében, s e szisztémán belül értékeli a laikus cselekvést. Az uralkodó
„Isten kormányzója és földi helytartója”, királyi trónusa nem az embereknek,
hanem „magának Istennek trónusa”, személye szent, akire kezet emelni szentség-

Hantos-Varga Márta

– 54 –

32 René Pillorget a „nagyfokú szervilitás” jeleit látja ebben. Ez nem zárja ki Perreau-Saussine
történelmi távlatú tézisét. GEORGES DUBY (szerk.): Franciaország története, I., Osiris Kiadó,
Budapest, 2005, 597–598.

33 A többi cikkely kijelenti a zsinat fels!bbségét a pápával szemben, kiemelik a jogszokások ere-
jét, s a gallikán egyház szabadságjogait, valamint tagadják a pápai tévedhetetlenséget.

34 „A királyok és fejedelmek tehát, Isten rendelése szerint, a világi dolgokban semmilyen egy-
házi hatalomnak nincsenek alávetve, […] nem válthatók le sem közvetlenül, sem közve-
tetten, alattvalóikat nem lehet a hűség és az engedelmesség alól felmenteni.” HEINRICH

DENZINGER – PETER HÜNERMANN: Hitvallások és az Egyház Tanítóhivatalának megnyilat-
kozásai, i. m. 476.

35 ÉMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 212.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 54



törés.36 Bossuet a szuverén hatalom mögött nem a népakaratnak formát adó em-
beri törvényhozót, vagy szerz!désben átruházott korlátlan jogot bíró fels!bbséget
lát. Azzal, hogy a Politika a Szentírás szavai szerint című munkájában37 a tekintélyt
természetes módon eredezteti Istent!l, azt eloldottá teszi (ab-solutus) minden más
hatalomtól. De nem korlátok nélkülivé. Igaz, hogy a királyokat „pusztán tisztük
is megszenteli, mivel !k az isteni felség megtestesít!i”,38 ellenben e hatalom tá-
madhatatlan szentségéhez szorosan köt!dik annak atyai jellege: „Isten helyét töl-
tik be, aki az emberi nem igaz atyja. […] A királyi név megfelel az atyai névnek, a
jóság a királyok legtermészetesebb tulajdonsága.”39 A paternális vonás kihangsú-
lyozása antimachiavellista40 élű. A fenség „abszolút, de nem zsarnoki” kormányzása
a közös jóra irányul. Teljes hatalom nélkül – érvel Bossuet – sem jót nem tehetne,
sem a politikai testben lév! rosszat nem tudná hatékonyan elnyomni. Erkölcsi
és spirituális határok szegélyezik cselekvését, melyet a józan ész szintén korlátoz.
„A fe jedelem megfeddheti magát mikor felismeri, hogy rosszat cselekedett, de ha-
talma ellenében nem találhat gyógyírt, csakis saját hatalmában. Éppen ezért nagyon
kell !rködnie rendeletei felett.”41 Elszámolási kötelezettsége – mai kifejezéssel – a
lelkiismeret fórumára tartozik. Egyedül Isten tekintélye áll felette.

A kortárs Hobbes (1588–1679) a politikai intézményt az egyén jogaiból veze-
ti le. A természetes állapotukban egymással háborút vívó, korlátlan joggal rendel-
kez! egyének a biztonság és a béke belátott szükséglete miatt szerz!dést kötnek: a
jus in omnia átruházása a hatalom forrása. Találó Manent összefoglalása: „Az ab-
szolút hatalom nem Isten ‘képvisel!je’, hanem az emberek ‘képvisel!je’; ‘transz-
cendenciája’ nem Isten erejében gyökerezik, hanem az emberi gyengeségben.”42

Hobbes már nem metafizikai, teológia elvek mentén építi fel gondolati rendszerét.43

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 55 –

36 JACQUES-BÉNIGNE BOSSUET: Politika a Szentírás szavai szerint, III. könyv, I. cikk, in Kis
Gergely – Radó Bálint – Sashalmi Endre: Abszolutizmus és isteni jogalap. Szöveggyűjtemény,
METEM, Budapest, 2006, 102.

37 Bossuet a dauphin nevel!jeként 1679-ben készítette el az els! kéziratot, melyet többször át-
dolgozott. A részletes kifejtés el!tt egyetlen mondatban összegez: a király hatalma „szent,
atyai, abszolút, az ész alárendeltje”.

38 KIS GERGELY – RADÓ BÁLINT – SASHALMI ENDRE: Abszolutizmus és isteni jogalap, i. m. 103.
39 Uo.106.
40 ÉMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 52.
41 KIS GERGELY – RADÓ BÁLINT – SASHALMI ENDRE: Abszolutizmus és isteni jogalap, i. m. 109.
42 PIERRE MANENT: A liberális gondolat története, i. m. 45. A szerz!déselméletek (Locke,

Rousseau) más kiindulópontról foglalkoznak a szuverenitás forrásának kérdésével.
43 JOHN GRAY: Liberalizmus, Tanulmány Kiadó, Pécs, 1996, 26–35.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 55



A gallikán elvek adottak, ám a gyakorlat mást mutatott mindkét oldalon.
A po litikai és egyházi gallikanizmus hívei az „igaz Egyház és az igaz vallás” pozíci-
óinak megtartása miatt sorakoztak a korona mögé, s a pápasággal szembeni távol-
ságtartás miatt remélhették a protestánsok szabad visszatérését az Egyház kebelébe.
A nan tes-i ediktum visszavonásának (1685) körülményei (az „újonnan megtér-
tekkel” szembeni er!szak) és következményei (a kivándorlás) egyértelművé tették
a felekezeti állam alapvet!en intoleráns voltát. A pápai f!ségt!l eloldott király
„!szintén hitt az eretnekség hamarosan bekövetkez! kiveszésében”,44 a gallikán klé-
rus pedig azzal, hogy azonosította a nemzet identitását a katolicizmussal – melyet
egyébiránt a kereszténység szinonimájának tartott –, éppoly türelmetlennek mu-
tatkozott. Paradoxonnak tűnhet, hogy a XIX. század elején az ultramontán Joseph
de Maîstre a gallikanizmusban a Forradalom el!szelét vélte felfedezni. Az ellent-
mondás látszólagos, hiszen a Trón és az Oltár szövetsége egybefonódott a „na gyon
keresztény” és „isteni jogon uralkodó” király hatalmának a pápai juris dik ciótól
való függetlenítésével: Maîstre szemében a szekularizálódással.45

A HATALOMRÓL ÉS ANNAK TARTALMÁRÓL – A „FÉLREÉRTETT” KLASSZIKUS
EGYHÁZI TANÍTÁS

E ponton hasznosnak tűnik egy kitér!. Érdemi és lényegi kérdés, hogy az Egy-
ház hogyan definiálta az id!beni és a spirituális rend helyes viszonyát, s ehhez
kapcsolódóan mit tartott saját jurisdikciós jogáról. Alább megvizsgáljuk, mit ne-
vezett 1931-ben Charles Journet alapos történeti és teológiai összegzésében ha-
gyományos tézisnek, a keresztény gondolkodás sodorvonalának, melynek széls!
szegélyein két téves elmélet jelent meg: az Egyház politikai gyámkodása a világi
szféra fölött (a hierokrácia), illetve a keresztény szellemi univerzum keretei kö-
zött mozgó kormányzat teljes függetlensége (a gallikanizmus, a felvilágosult ab-
szolutizmus, a laicizmus).

Korábban láttuk, hogy a XI. században elkezd!d! reformfolyamat során az
Egyház igen tudatosan lépett fel a Karoling-kor óta az európai politikai szervez!-
déseket átjáró jelenség, a vallási és a világi terület egybemosása – és jelei, a „corpus
mysticum” jelentésváltozása, a „rex et sacerdos” cím alkalmazása – ellen. A kánon-
jogászi munka eme eljárással szembefordulva a pápaság jogainak megalapozására

Hantos-Varga Márta

– 56 –

44 GEORGES DUBY (szerk.): Franciaország története, i. m. 618.
45 ÉMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 213.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 56



irányult, ennek értelmében a világi uralkodó külön hatáskörét is definiálni kellett.
Humbertus kardinális (1000/1015–1061) egyértelműsítette, hogy az Egyházban
minden tekintély forrása a pápa, a „hercegek hatalma” a világi szféra spirituális te-
rületet érint! kérdéseiben ennek alávetett. VII. Gergely pápa egyik utóda, III. Sán-
dor (1159–1181) a királyi hatalmat nem csupán az Egyház szolgálatában álló esz-
köznek, hanem saját működési területtel bíró uralomnak tekintette. III. Ince
mestere, Pisai Huggucio 1190 körül pedig arról be szélt, hogy az institúció tekin-
tetében egyik hatalom sem függ a másiktól. A tra díció eme vonalát a XIII. szá-
zadban Aquinói Tamás foglalta szabatos rendszerbe. A XVI. században az Újvilág
felfedezésével és a Reformáció színre lépésével új kihívások elé kerül! Egyházban
a salamancai iskola teológusai, valamint To mas so de Vio bíboros (1469–1534) a
szisztematizált tamási elveket önnön korukra értelmezték, ahogy a modernitással
el!deinél konstruktívabb kapcsolatot keres! XIII. Leó pápa politikai enciklikáiban
is világos nyomait látjuk a „hagyományos tézisnek”. Nem véletlen, hogy a tamási
filozófia és teológia kötelez!vé tételével46 kívánta egységes és versenyképes intel-
lektuális armatúrára alapozni az Egyház válaszát. Végül a szétválasztás és a laikus
állam korszakában, a XX. század els! felében is ez a rendszer adja a cselekvés alap-
ját: a kérdés ez esetben az alkalmazás módja lesz, valamint az, hogy id!szerű-e
egyáltalán az Egyház fellépése és jogainak kifejezése. „Egy érzékeny és autonómi-
áját irigyen !rz! világban, mely mindig kész a papság túlkapásait látni mindenben,
az Egyház gyakorta inkább lemond legautentikusabb jogairól azért, hogy meg-
szüntesse a félreértések ráes! okait.”47 Az új látószögben a keresztény politika szé-
lesebb jelentést kapott (Katolikus Akció), melyet az e jelz!t használó pártok poli-
tikája messze nem meríthetett ki.

Mi tehát az a változatlan mag, melyet a tamási gondolatok összefogtak, s
melyet a kés!bbiek saját korukra alkalmaztak?48

Az állam isteni eredetű, egyben természetszerű szervezet. Isteni eredetű, mivel
az Isten (mint causa prima) által alkotott, és az örök törvény [lex aeterna] által
létbentartott mindenség része.49 Az állam ugyanekkor „természetszerű”, mert kü-
lönböz! képességekkel felruházott, az értelmes természet adottsága révén egy-
másra találó, a társadalmi együttműködésben célokat követ! erkölcsi lények kö-

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 57 –

46 Aeterni Patris enciklika; 1879. augusztus 4.
47 CHARLES JOURNET: La juridiction de l’Église sur la Cité, i. m. 217–218.
48 Uo. 17–87.; PAKSY MÁTÉ – TATTAY SZILÁRD – TAKÁCS PÉTER: A keresztény politikai böl-

cselet f!bb jellemz!i, in Takács Péter (szerk.): Államelmélet, i. m. 62–79.
49 Ezért magát az államhatalmat is isteni eredetűnek tekintik.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 57



zössége – így az id!beni és a természetes rendhez híven els!dleges és közvetlen célja
a földi boldogulás el!segítése, az anyagi és erkölcsi javak biztosítása. Saját rendjé-
ben tökéletes és autonóm társulás, ezért nincs fölötte egyéb szuverén hatalom,
jóllehet az eltér! természeti er!források, civilizációs fok, presztízs miatt a nemze-
tek közötti egyenl!tlenség tapasztalati valóság. Mivel természete szerint minden
állami képz!dmény egyenl!, ebb!l fakadóan egyik!jük szuverenitása sem lehet
egyetemes vagy abszolút.50 Együttélésre és együttműködésre hivatottak (ez való-
sult meg a Respublica Christiana eszméjében). Az állam öncélú sem lehet, bels!
rendjében polgárai javát és a közjót kell szolgálnia. A természetesnek vett hie-
rarchikus társadalomban a sokféleség egységének záloga nem más, mint a részek
(állampolgárok) célra irányulása, az egyéni jó, a közjó, s a legf!bb jó (Isten) kö-
vetése, ezen túl az egymáshoz való helyes viszonyulás. Az értékek konfliktusa ese-
tén a harmónia szavatolása érdekében a közjó élvez els!bbséget, ami az igazsá-
gosság mindenkire kötelez! erénye miatt nem jelenti az egyén elsorvasztását.

Az egyéni jó és a legf!bb jó említése jelzi, hogy az államelmélethez szorosan
kapcsolódnak az antropológiai vonatkozások. A természete szerint autonóm
állam polgárának (az emberi személynek) jogosultság nélkül (nem kiérdemel-
het!en) és minden gyengesége (az átered! bűn) ellenére megadatik az Istennel
való személyes kapcsolat lehet!sége. Ezt az egyén két úton fedezheti fel: értelme
révén, valamint a kinyilatkoztatás által. A tamási rendszer a rációt51 és a rendet
– mint rendez!dést, valami felé irányulást – helyezi fókuszba: az ember célokat
kitűz! és követ! lény. Cselekedetei mindig vágyának tárgyára, valamilyen jóra
irányulnak; e vágyak és az annak megfelel! javak hierarchikus rendet képez-
nek. Az emberben természetes vágy [desiderium naturale] él a legf!bb jó, Isten
látása után, így végs! célja, egyben legalapvet!bb vágya a visio beatifica formá-
jában megvalósuló örök üdvösség, melyr!l a kinyilatkoztatás révén tud.

A hierarchizált javak és célok rendszerében az egyén tehát „földi” céljai mel-
lett „természetfeletti” célt is követ, melyet a kegyelem [gratia] révén tud elérni.
Isten, aki immanens másodlagos okokon keresztül is működteti a világot, te-
remtményét, a természete szerint társadalmi lényt, a Krisztus által alapított (ezért
isteni jogú) Egyháznak adott kegyelemközvetít! eszközökön keresztül vezeti az
üdvösségre. A megkeresztelt így két társaságnak tagja: az id!beni/világi, vagyis
természetes célhoz juttató societas civilisnek (Aquinói Tamás inkább a provincia

Hantos-Varga Márta

– 58 –

50 A totális rendszerek ennek okán elfogadhatatlanok.
51 A ratio (az értelem) a szellem egyik működési módja. Nem azonos az ésszel (a belátó szel-

lemmel), hanem a fokról-fokról el!rehaladó (diszkurzív) szellemet jelöli.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 58



és regnum szavakat kedveli), valamint az örök/spirituális, vagyis természetfölötti
célt közvetít! Egyháznak. A két cél alapvet! különbsége miatt a két szféra is el-
határolódik. Az el!bbi a „spirituális dolgokat” érint! kérdésekben az utóbbi alá
rendel!dik (Journet fogalmazásában: distinct et ordonné).

A XIII. század végére kialakult a keresztény politika szilárd elméleti váza, mely
korunkig érvénnyel bírt. Alapja egy kardinális mondat: „Az isteni jog, mely a ke-
gyelemb!l forrásozik, nem rombolja le az emberi jogot, mely a természetes ész-
b!l származik.” Az „isteni jogú” Egyház eltér a különböz! formát felvev! emberi
társulásoktól (birodalom, városállam, monarchia), s miután az emberi élet ter-
mészetfölötti célhoz rendel!dik, spirituális hatalom hordozója.52 Ezzel együtt
minden id!beni formáció is saját értékkel és működési területtel [res civiles] ren-
delkezik, amelyben az Egyház semmiféle jurisdikciós jogot nem igényelhet.

Kizárólag a logikai rendszeren belül maradva mi okozza mégis a két hatalom
[regnum et sacerdotium] összeütközését? A spirituális terület [res spirituales] meg-
határozása és osztályozása. A természetéből fakadóan és rendszeresen e körbe tar-
tozó esetek (pápaválasztás, egyházmegye határai, templomok használata) mel-
lett léteznek részlegesen ide sorolandók, melyek egyszerre tartoznak az Egyházra
és az államra. Kés!bbi néven53 ezek lettek a „közös ügyek” [mixtae causae], úgy-
mint a házasság vagy az oktatás. De találunk egy igen kényes pontot is: vannak
olyan „dolgok” (törvényhozási aktusok), melyek a körülmények folytán, min-
tegy alkalmilag és kivételesen kerülnek teljes jurisdikciós hatalom alá. E helyze-
tek rendszerint a világi szférához tartoznak, ellenben egy adott kontextusban a
„lelkek természetfölötti java” miatt erkölcsi szükségesség állhat el!.54 A középkori
homogén civilizációban, amikor egyetlen igazodási pontként keresztény alap-
elvek nyomán szervezték a politikát és a társadalmat, ennek tipikus esete azon
uralkodók letétele, akik ezt az értékrendet súlyosan veszélyeztették. Ezzel együtt

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 59 –

52 A természetfölötti jelölésére eredetileg a supranaturales szót használták, ami er!sen sugallta
a hierarchizáltságot, az alárendel!dés helyett az alávetést. A teológiai viták során megjelen!
supernaturales szó sokkal szerencsésebb: a tamási gondolatot adja vissza. A kegyelem mint -
egy átjárja a természetet, felemeli, tökéletesíti.

53 A terminus el!ször XIII. Leó Immortale Dei (1885) enciklikájában tűnt föl egy már régóta
tapasztalt tény megnevezésére.

54 „Et l’on appelle choses spirituelles par accident, par occasion, par exception, les choses qui, étant
régulièrement et de leur nature temporelles, deviennent spirituelles exceptionnellement dans
certaines circonstances concrètes où elles entrent en connexion moralement nécessaire avec le
bien surnaturel des âmes.” CHARLES JOURNET: La juridiction de l’Église sur la Cité, i. m. 31.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 59



se felejtsük, hogy a fentebbiek értelmében már Aquinói Tamás is megemlíti,
hogy érvényes a hitetlen uralkodó (pogány ókori császárok) legitim hatalma, hi-
szen az állam a természetes észb!l származó, emberi jogon alapuló, természet-
szerű intézmény, amelyben a hatalom isteni eredetű. Az újkor kezdetén (köz)is-
mert teológusok mélyítik el a régi gondolatokat.

A nagy földrajzi felfedezések hajnala el!tt, a XV. század közepén Tomasso de
Turrecremata OP (1388–1468) Summa de Ecclesia (1461) című könyve két teo-
retikus széls!ségre reagál. Nem helyesli azok álláspontját, akik semmiféle egyházi
beleszólást sem engednek a világi ügyekbe, de azokét sem, akik a fejedelmi hatal-
mat a pápától származtatják. A via media útján járva állítja, hogy „els!bbsége révén
Róma püspöke az id!benvaló fölött az egész keresztény világon valamiféle [aliquam]
jurisdikcióval rendelkezik,55 annyival, amennyi ahhoz elégséges, hogy a hívek és az
Egyház lelki javát és szükségleteit biztosítsa, és a bűnösöket kiigazítsa”. I. Miklós
pápára hivatkozva meger!síti, hogy a pápa „nem királya vagy császára a földnek”,
a világi hatalom a pápaság születése el!tt is törvényesen létezett. Az egyházf!
jurisdikciója nem közvetlen és nem teljes (mint a spirituális szférában), így köz-
belépése nem lehet rendszeres [regulariter]. Intervenciója bár saját jogú, de „ex
consequenti” történik, ha a keresztény nép békéje és a hívek üdvösségre vezetése kí-
vánja.56 A kés!bbi teológusok álláspontjával összevetve sajátos, hogy szerinte az
egyházi büntetés (exkommunikáció) kiszabásán túl nem csupán eretnekség,
skizma, súlyos bűntett esetében tehet le uralkodókat, hanem a közjó elhanyago-
lása miatt is. Két emberölt!vel kés!bb Tomasso de Vio Cajetan bíboros a tamási
Secunda Secundae kommentárjában (1522) szintén azt állítja, hogy a pápának nincs
közvetlen hatásköre az ideigvaló felett, ellenben abban az esetben – és csakis akkor
– érvényesül Krisztus helytartójának fens!bb hatalma, ha az adott kérdés a spiri-
tuális területhez rendelhet! [in ordine ad spiritualia].57 A salamancai iskola híres
mestere, Francisco De Vittoria OP (1483–1546) De Indis (1532) című művében
hasonló gondolati ívben mozog. A háttér az indiánok feletti joghatóság proble-
matikája. Kijelenti, hogy a pápa „nem világi és id!beni ura a földnek”,58 nincs ha-
talma sem az indiánok, sem a hitetlenek felett. Viszont amennyiben a lelki javak
adminisztrálásához szükséges és nélkülözhetetlen, jurisdikciója kiterjed az id!beni

Hantos-Varga Márta

– 60 –

55 „Quod romanus pontifex, jure principatus sui, habeat jurisdicionem aliquam in temporalibus
in toto orbe christiano.” CHARLES JOURNET: La juridiction de l’Église sur la Cité, i. m. 147.

56 Uo. 148.
57 Uo. 92.
58 „Papa non est dominus civilis aut temporalis totius orbis.” Uo. 151.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 60



szférára.59 Hatálytalaníthatja azokat a törvényeket, melyek „a bűnt táplálják”, há-
ború esetén bíráskodhat, uralkodók felett ítélkezhet – de a keresztény közösségen
belül. A Tridenti Zsinat egyik teológusának, Domingo de Sotonak (1494–1560)
témánkkal kapcsolatos tételei 1556-ban láttak napvilágot a Commentarium in
quartum librum sententiarum címet visel! könyvében. Felütése emlékeztet a
gelasiusi tanra: az egyházi és a világi hatalom két külön hatalom. A folytatás a kö-
zépkorra már kiforrott szemlélet: az el!bbi fels!bb, meghaladja a világit [potestas
spiritualis praestantior est civili], de ez semmiképp sem jelenti azt, hogy a pápa az
egész föld és minden világi dolog uralkodója [dominus].60 Nem feje a földi álla-
moknak, nem instituál királyokat. Azonban „a hit károsodása és a vallás aláásása”
kiválthatja fellépését. Ilyenkor a testvéri korrekción túlmen!en joga van „koaktív
ítéletet” hozni. Ha a fejedelem zsarnokká válik, de ennek nincs kihatása a hit kér-
déseire, nem a pápa, hanem politikai közösség joga eljárni.61

Összegezve a hagyományos tanítást: a pápa (mint egyházf!) egyetlen, spirituá-
lis hatalmat birtokol. Jurisdikciós jogát azon dolgok felett gyakorolja, melyek eleve,
természetük szerint a lelki szféra részei. A világi rend lényegileg szuverén. Abban
az esetben azonban, amikor a politikai cselekvés (a törvényhozás) a társadalomra
nézve, vagyis a „lelkek java” szempontjából káros, az önmagukban id!beni/világi
dolgok elveszítik önállóságukat, a spirituális szféra közbeléphet. A pápa (az Egyház)
nemcsak ajánlásokat, megoldási módokat javasolhat (a keresztény uralkodónak,
vagy a többségében keresztény polgároknak), hanem parancsolhat is. Pontatlan
elnevezéssel ez a „potestas indirecta”, mely a XVI. század után terjedt el. A teológiai
nüansz nem mellékes. A kifejezés azt sugallta, mintha két hatalom [potestas] lenne
az Egyház kezében. Ezért alkalmasint adott a csúszásveszély a hierokrácia felé,
amely feltalált teológiai terminus nélkül is megjelent VIII. Bonifác pápa korában.
A Lutherrel vitázó de Vio Cajetan még egészen világosan fogalmazott : a pápa köz-
vetlen módon gyakorolja hatalmát a spirituális területet érint! kérdésekben, s köz-
vetett módon (ugyanazt a hatalmat) a világi dolgok felett, abban az esetben, ha
azok (a dolog jellegéb!l adódóan) a spirituálishoz rendel!dnének.62

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 61 –

59 „Papa habet potestatem temporalem in ordine ad spiritualia.” Uo.
60 Uo. 154.
61 Uo. 153–158. A „koaktív” jelz! VIII. Bonifác dokumentumaiban is el!kerül.
62 A tomizmusra épül! kategorizálás a „természetéb!l adódóan”, a „részlegesen” és a „kivéte-

lesen” a spirituálishoz rendel!d! dolgok (res) mellett említ egy utolsó alcsoportot: a „két-
ségesen” e tárgyhoz tartozó eseteket. Az els! három esetében az Egyház el!írhat valamit, a
negyedik kategória kapcsán csak tanácsot adhat.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 61



Mi következik ebb!l? Az állam és az Egyház helyes viszonya – e nézet alap-
ján – a két terület különállása és együttműködése. Az elválasztás [séparation], az
összemosás [fusion], illetve az alá- és fölérendel!dés (hierokrácia vagy cezaro-
papizmus) nem természetes jelenség. 

A HERMENEUTIKA GYAKORLATI TÉTJE

A száraz teológiai eszmefuttatások gyakorlati vetülete azonnal izgalmassá válik,
amint egyfel!l a laicizálódó államra gondolunk, melyben a nem feltétlen
laicizált társadalmat részben keresztény pártok képviselik, másfel!l ha – a kört
szűkítve – magunk elé idézzük a két világháború közötti „keresztény-nemzeti”
Magyarország politikai-társadalmi szerkezetét és neobarokk világát, s abban he-
lyezzük el a „spirituális szféra” mozgásterét és a közjó iránti felel!sségét. 1923-
ban Schütz Antal (1880–1953) Dogmatika című könyvében – melyet több ge-
neráció alapműként forgatott – az Egyházról szóló részben a szerz! a két
„tökéletes társaság” kapcsolatának külön alfejezetet szentelt. Ennek tartalmát,
mint a hivatalos álláspont tükrét, feltételezhet!en a katolikus politikusok több-
sége igyekezett magáévá tenni.

„Az Állam alá van rendelve az Egyháznak nem közvetlenül, nem egyenest
és mivoltánál fogva, hisz mint tökéletes társaságnak megvan az önálló
lét- és tevékenységköre, hanem az Állam rendeltetése és célja alá van ren-
delve a természetfölötti élet- és létrendnek, melyet az Egyház képvisel is-
teni megbízásból, és így a célok rangfokozata szerint vagyis oldallagosan
(indirecte) az állam alá van rendelve az Egyháznak.”63

Schütz lentebb mindhárom lehetséges relációt is megemlíti [potestas in
temporalia directa, indirecta, directiva], de hosszabban a liberalizmus álláspont-
jával foglalkozik. A „teljes elkülönülés” szerinte elvetend!, többek között azért,
mert mindaz, amire az állam jogosítványa szól, „egyrészt átmeneti, másrészt mint
út és eszköz alá van rendelve a természetfölötti végcélnak, melyre az Egyház
vezet”.64 Az érvelésben már az „oldallagos hatalom” kifejezést használja, mely

Hantos-Varga Márta

– 62 –

63 SCHÜTZ ANTAL: Dogmatika. A katholikus hitigazságok rendszere, Pax Kiadó, Esztergom,
2008, 141. Reprint kiadás. A d!lt betűs kiemelés t!lem származik.

64 Uo.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 62



Bellarmino bíboros (1542–1621) révén került az egyházi szakzsargonba. Charles
Journet nem véletlenül figyelmeztetett e kifejezés ambivalens értelmezésére.

„Az Egyház ezen hatalma oldallagos, vagyis az Egyház a dolgok rendes
menetében az ideigvaló javak fölötti rendelkezést mindenestül az állam
kezében hagyja, de ha ellentétbe jutnak az Egyház céljával, vagy annak
biztosítására szükségessé válnak, joga van a megfelel! módon rendelkezni
fölöttük.”65

E mondat – önmagában – kétféle hatalom birtoklását sugallja (ahogy az
Unam sanctam bulla jelezte), hiszen a világi javak igazgatása nem az államé,
hanem csupán az „! kezében van hagyva”.

Talán nem túlzás, hogy ezek a szubtilis részletek igen fontosak. A fellépést, a
keresztény politizálás attitűdjét a hangsúly ide- vagy odahelyezése megváltoztatja.
S ami ugyanilyen lényeges, kihatással van arra az eszköztárra, mely a keresztény
értékrend átadását hivatott szolgálni. Egészen leegyszerűsítve: nem mindegy, hogy
az egyházi vezetés els!dlegesen az államhatalom részeként szerepl! klérus tekin-
télyére alapozva,66 esetleg egy-egy keresztény párt hatalmi tényez!vé válásával,
tehát felülr!l, a politikai intézményrendszer útján kívánja-e eljuttatni a népet a ter-
mészetfölötti végcélhoz (a politikai cselekvést csak ezekre a csatornákra korlá-
tozza), avagy a koncepció számol a laikus mozgalmak létével és cselekvésével, a
societas civilis alulról való szervezésével. Schütz ideális esetnek azt tartja, amikor
„az államhatalom nem jár az Egyház ellenére, s!t […] kezére jár a törvényhozás-
ban és intézkedéseiben az Egyház törvényeire és érdekeire kifejezett tekintettel
van”.67 Almásy József a magyar történelem különösen nehéz id!szakában vissza-
tér!en bírálta saját korát. 1942-ben egy olyan mili!ben, amely „közel negyed-
százada hirdeti magáról szerénynek és alázatosnak éppen nem mondható módon,
hogy keresztény”,68 s amelyben „egyetlen jelszóként jelent meg a kereszténység, il-
letve a keresztény nemzeti politika, bár a kereszténység a legkevésbé alkalmas arra,
hogy politikai jelszóvá legyen”,69 nem értett egyet az eszme képviseletének mód-

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 63 –

65 Uo.
66 A papság hivatal jogán a fels!házban ülve vagy választások után a képvisel!házban szere-

pelve, valamint virilisként volt az államhatalom része.
67 SCHÜTZ ANTAL: Dogmatika, i. m. 141.
68 ALMÁSY JÓZSEF: A Tízparancsolat a közéletben, Árkádia Könyvkiadó, Budapest, 1942, 197.
69 I. m. 141.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 63



jával. Nélkülözhetetlennek tartja a keresztény értékeknek a közéletben való érvé-
nyesülését, de teljesen elutasítja a politika akkori általános irányultságát.

Az Egyház önmeghatározásának cseppet sem indifferens voltát (társadalmi
jelenlétének tétjét) mutatja egyébiránt Schütz mély spirituális tartalmú egyház -
de finíciója is. Ugyanazon műben a hivatalos katekizmusok intézményközpontú
meghatározása helyett mást emel ki: az Egyház „világtörténetileg megszervezett
és megvalósított, Istenbe gyökerez!, véglegesült emberszeretet – tabernaculum
Dei cum hominibus”.70 Az induló neokatolikus irodalmi periodika, a Vigilia szer-
keszt!sége nem véletlenül kérte fel !t a „programcikk” megírására.71

Journet a világi és a spirituális rend kapcsolódási pontjának modernkori al-
kalmi esetei közé sorolja XIII. Leó fellépését, aki az Egyház és az állam szétvá-
lasztása el!tti id!szakban, a napóleoni konkordátum érvényessége mellett a
közjó érdekében nemcsak javasolja, hanem el!írja a hív! franciáknak a III. Köz-
társaság rendszerének elfogadását.72 A politikai enciklikák alább kerülnek szóba.

A szekularizálódás, illetve a szekularizmus jelensége mellett a XX. század els!
harmadában mind a szentszéki, mind a lokális katolikus fellépést az európai
politikát egyre inkább alakító totális állam különféle típusai is próba elé állí-
tották.73 Konklúzióként állítható, hogy minél precízebb és egyértelműbb egy de-
finíció, annál nehezebb azt a gyakorlatban elferdíteni, s annál könnyebb eszmei,
filozófiai, teológiai tartalmát továbbfejleszteni. Az eddigiekb!l világos, hogy az
1682. évi gallikán cikkelyek és Bossuet érvrendszere nem illik e keretbe. Az ak -
ci dentálisan és részlegesen egyházi jurisdikció alá es! világi hatalmat teljesen
ki vonta a spirituális hatókörb!l. De Maîstre kiváló érzékkel látta ezt meg.

Hantos-Varga Márta

– 64 –

70 SCHÜTZ ANTAL: Dogmatika, i. m. 136.
71 Vigilia, 1935. 1. szám, 3–5.
72 CHARLES JOURNET: La juridiction de l’Église sur la Cité, i. m. 216.
73 A katolikus lakosság vallásgyakorlatának biztosítása érdekében a Szentszék 1924 júniusa és

1927 decembere között Pacelli nuncius vezetésével titkos tárgyalásokat folytatott Berlinben
a szovjet kormánnyal egy modus vivendi kötésének szándékával. Pár évvel kés!bb, 1929-ben
megkötik a Lateráni Egyezményt (szerz!dés és konkordátum) Olaszországgal, utóbb 1933-
ban pedig egy konkordátumot a Harmadik Birodalommal. XI. Piusz pápa Mit brennender
Sorge (1937. március 14.), Divini Redemptoris (1937. március 19.) című enciklikái a ná-
cizmussal, valamint a kommunizmussal kapcsolatban foglalnak állást. Igen jelent!sek XII.
Piusz pápa 1942. és 1944. évi karácsonyi rádióüzenetei és a Szent Officium 1949. július 1-i
tiltó rendelkezése a kommunistákkal való együttműködésr!l.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 64



A POLGÁRI FORRADALMAK ÉS A LAICIZÁLÓDÁS HATÁSAI

A XVIII. század végére a szuverenitásnak, a hatalom forrásának és hatósugará-
nak Marsilius, Hobbes, Locke, Montesquieu, Rousseau munkássága hatására
kialakult liberális szemlélete semmilyen mértékben sem számolt sem az Egy-
házzal, sem annak tanításával.74 Egy másik vonalon a reformáció követ!i, kezdve
Luther Márton (1483–1546) A világi felsőségről (1523) című művével, szintén
kidolgozták az állami és az egyházi hatalomra és az egyházszervezésre vonat-
kozó tételeiket.75 Katolikus részr!l majd folytatólagosan a „szakadárok” sze-
mére vetik, hogy a hit általi megigazulás tana azzal, hogy teljesen elkülönítette
a vallás kifejezésformáinak látható és láthatatlan elemeit, mintegy szükséges-
nek állította be a világi és a spirituális rend szétválasztását, s ezzel el!segítette a
vallás magánszférába rendelését.

A francia forradalom nyomán az arisztokratikus jellegű felekezeti államokban
– a modern, „katonai-fiskális” állam különféle típusaiban – a XIX. század folya-
mán más id!pontokban és különböz! mértékben, de alapjaiban rendültek meg
az Egyház szilárd pozíciói. Az Ancien Régime mintaállamában, Franciaországban,
nem a feudális el!jogok megszüntetésének aktusa, hanem a papság polgári al-
kotmányának bevezetése (1790) vált vízválasztóvá. A folyamat logikája kérlelhe-
tetlennek tűnt: míg korábban a politikai akarat hordozója egy szűk bázisú réteg
volt, melyben a papság csoportja politikai és társadalmi feladattal öveztetett fel,
az 1789-et követ! esztend!kben az állam egy politizálásba bevont társadalom fe-
lett gyakorolt hatalmat. A képviseleti demokráciában nem látszott szükségesnek
semmiféle közvetít! csoport (többek között az Egyház) léte. Az egalitarizmus ma-
gában foglalta az individuum és az állam között zajló közvetlen dialógust.

Az id!beni és a lelki szféra kölcsönös el!nyöket biztosító egymáshoz rendel!-
désének szisztémáját a népszuverenitás (EPJNY 3. cikkely) és a vallásszabadság
(EPJNY 10. cikkely) liberális elvei átformálták. A papság polgári alkotmánya76 és
az arra kimondandó eskük (1790, 1792, 1795, 1797) kötelezettsége a gallikaniz-

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 65 –

74 JOHN GRAY: Liberalizmus, i. m. 36–46.; PIERRE MANENT: A liberális gondolat története, i. m.
33–101.; RIGÓ ANETT – JAKAB ANDRÁS: Függetlenség. F!hatalom. Állam, in Takács Péter
(szerk.): Államelmélet, i. m. 144–148., TAKÁCS PÉTER: Állam. Megállapodás. Jogszerűség,
in Takács Péter (szerk.): Államelmélet, i. m. 171–189.

75 PAKSY MÁTÉ – TATTAY SZILÁRD – TAKÁCS PÉTER: A keresztény politikai bölcselet f!bb jel-
lemz!i, in Takács Péter (szerk.): Államelmélet, i. m. 81–92.

76 http://www.assemblee-nationale.fr/histoire/eglise-etat/constitution-civile-clerge/page63.asp

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 65



mus hagyományát követ!, ellenben az ordóból funkcionáriussá degradált papság –
és a katolikus lakosság – nagyobb részét elfordították a Forradalomtól. Amikor a
polgári adminisztráció struktúráját és eszközeit az állam az Egyházra alkalmazta,
a klérust az állampolgárok – teljes és felekezett!l független – közössége [électeurs
du canton, illetve l’assemblée de département] mintegy politikai joggyakorlás értel-
mében választotta. E döntés, beleértve az átrajzolt egyházmegyei határokat, az Egy-
ház bels! alkotmányának, így lényegének felszámolását jelentette. A papság alkot-
mányát elutasítók üldözése ellentmondott a vallásszabadság elvének. A demokrácia
ilyetén logikája a liberalizmus elve ellen fordult. A királyok „isteni jogát” felváltó
népszuverenitás nem ismerte el hatalmának valamin! transzcendens fennhatóság
általi erkölcsi korlátozását. A vallási intoleranciát – amely mögött az a meggy!z!-
dés húzódott, hogy a kinyilatkoztatott igazsággal szemben „a tévedésnek nem lehet
joga” – az új berendezkedés politikai türelmetlensége váltotta fel.77 Jean-Étienne
Portalis78 (1746–1807) a bizarr helyzet szűkszavú bírálatát adja: „Ha egy Egyhá-
zat bevett vallásfelekezetté nyilvánítunk, egész dogmarendszerével és kormányza-
tával kell elfogadnunk.”79 François Furet a gallikanizmus túlzó készségességére is
utalva jelenti ki: „A vallási tényez! azonnal politikai problémává alakult, abban a
mértékben, ahogy el!ször az abszolút monarchia, majd a forradalom az államnak
alárendelt testületté tette a Katolikus Egyházat.”80

A forradalom el!tt mind az abszolutista, mind a hatalommegosztáson alapuló
politikai rendszerekben a „jó kormányzás” eszméje egyet jelentett az alattvalók
életének szinte mindenre kiterjed! szabályozásával. De a „köztes testületek” ösz-
szetett hálózatán nyugvó társadalmat az államhatalom nem homogenizálta. Most
a széls!séges centralizáció jelent meg. A történelemben új korszak kezd!dött, s
„ezzel Európa minden nagy szelleme tisztában volt”.81

Az Egyház alávetésének igénye a napóleoni korszakban is folytatódott. Az új
konkordátum (1801. július 15.) különösen az egyoldalúan hozzácsatolt organi-
kus cikkelyek miatt egyenl!tlen felek megegyezésének tűnik. A pozitív hozadék

Hantos-Varga Márta

– 66 –

77 ÉMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 15–66.
78 Portalis, ahogy ezt az általa szerkesztett konkordátum (1801) mutatja, maga sem volt az

Egyház szabadságának támogatója.
79 ÉMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 159.
80 FRANÇOIS FURET: A francia forradalom története, Osiris Kiadó, Budapest, 1996, 99. A pap-

ság polgári alkotmányáról ugyanott: 97–101.
81 FRANÇOIS FURET: Egy illúzió múltja. Esszé a 20. század kommunista ideológiájáról, Európa

Könyvkiadó, Budapest, 2000, 23.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 66



nem állt arányban az elvett jogokkal. Az Ancien Régime államvallásából a több-
ség vallása lett [la religion de la grande majorité des citoyens français]. Egy újonnan
felállított püspöki kar került az ismét átszervezett egyházmegyék élére, a hitéleti te-
vékenység szabadon folyhatott. Ellenben a püspökkinevezések joga az els! konzult
(az államf!t) illette, a pápa hatásköre a beiktatás procedúrájának végzésére korlá-
tozódott.82 Plébánosi kinevezéshez a kormányzat beleegyezése szükségeltetett.83

Mind a fels!klérust, mind az alsópapságot hűségeskü kötötte,84 a szentmisék végén
a francia templomokból üdvkér! fohász szállt az ég felé: „Domine, salvam fac
Republicam; Domine, salvos fac Consules”.85 Az elveiben a kereszténységt!l a for-
radalom kezdete óta elhatárolódó világi hatalom egyházjogi kódexe (a napóleoni
organikus cikkelyek) a ius placetum86 és a ius appelationis87 felelevenítésével meg-
kötötték VII. Piusz pápa (1742–1823) kezét. Az állam megakadályozhatta a pápai,
s!t az általános zsinati dokumentumok kihirdetését csakúgy, mint a szentszéki kö-
vetek működését. Lehet!ség nyílt az egyházi döntések világi hatóság el!tti megtá-
madására, az egyházi cselekvést aprólékosan szabályozták, a házasságjog átalakult.

A vallás szabad gyakorlásának igénye, mely önmagában „liberális” követelés,
a katolikus társadalom Róma felé fordulását váltotta ki. Paradox, hogy e lépés
a modern állam visszafordíthatatlanul laikus voltának beismerését is jelentette.
Napóleon egyeduralmi fellépése tovább er!sítette az ultramontán mozgalom
táborát. Joseph de Maîstre briliáns érveléssel támadta a látszat szerint semleges
államot. Politikai-teológiája nem volt hatástalan. A konzervatív ellenforradalmi
szerz!k88 félelmei jogosak voltak, megkezd!dött a társadalom lassú, de vissza-
fordíthatatlan szekularizálódása.89 A restauráció id!szakát leszámítva az állam-
hatalom nemcsak az Egyház irányításától, hanem befolyásától is igyekezett óvni
polgárait. A liberális eszmék és/vagy a kormánypolitika hatására a francia fel-
n!tt lakosság körében a vallási közömbösség az 1830-as években volt a legma-

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 67 –

82 http://www.droitcanon.com/Concordat.html, 5. artikulus.
83 Uo. 10. artikulus.
84 Uo. 6. és 7. artikulus. 1923-ban apostoli kormányzói kinevezésekor Zichy püspök a na-

póleoni konkordátum esküszövegét javasolta, s nem az 1867-es hagyományos textust.
85 Uo. 8. artikulus.
86 http://www.droitcanon.com/Articles_organ.html, 1. artikulus
87 Uo. 7. és 8. artikulus.
88 LOUIS DE BONALD: Réfléxion sur l’intéret général de l’Europe, 1815, FÉLICITÉ DE LAMENNAIS:

Essai sur l’indéfférence, 1817, JOSEPH DU MAÎSTRE: Du Pape, 1819.
89 JEAN-DOMINIQUE DURAND: L’Europe de la démocratie chrétienne, i. m. 25–29.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 67



gasabb,90 annak ellenére, hogy a militáns szekularizmus ellenpontjaként ugyano-
lyan túlzó tendenciák jelentek meg. Egy 1818-ban kiadott rendelet, mely a ka-
tolikus úrnapi körmenet ünneplésére vonatkozott, rendkívül heves vitákat oko-
zott. A polémia során a protestáns Odilon Barrot a csata mélyebb rétegére
mutatott rá: „Maga a vallásszabadság a tét, az Egyház és az állam kapcsolata, a két
hatalom elválasztásának alapelve, végs! soron a forradalom legbecsesebb ered-
ményének védelme a legitimitás legretrográdabb törekvéseivel szemben.”91 A po-
litikai elképzelések és társadalomszervezési modellek különböz!sége miatt a köz-
életi tabló igen összetetté vált.

A XIX. század két hatalmas kihívása, a polgári, politikai forradalom kezelése és a
gazdasági liberalizmus, valamint az ipari forradalom hatására szület! „szociális kér-
dés” válaszra várt. A tradicionalisták és a liberálisok táborában e kérdések körül nem
csak véleménykülönbség fogalmazódott meg. A reagálások a széls!ségig fokozódtak.
A katolicizmus meger!södését és szabad működésének biztosítását várta az ultra-
montánok táborának két, ideológiájában egymással ellentétes irányzata: az Ancien
Régime nosztalgiájában él! intranzigensek és az új eszmék egyes elemeit adaptálni
kész katolikus liberálisok mozgalma. A gallikánok szintén a katolicizmus presztízsé-
nek !rzésére és bázisának kiépítésére92 törekedtek, ezért – a régi alapelvekhez hűen –
a laikus, de már a forradalom eszméib!l táplálkozó, s fel-feltör!en antiklerikális ál-
lamhatalomnak bels!, egyházi szervezeti ügyekben messzemen! beavatkozási teret
engedtek. 1815–1848 között ez az „iskola” mélyen belegyökerezett a francia köz-
gondolkodásba és a Napóleon által létrehívott Egyházi Ügyek Minisztériuma hiva-
talnokkarának mentalitásába. A korra igen jellemz! Mgr. Affre, Párizs érsekének
mondása: „A pápa Franciaországban uralkodik, de nem kormányoz.”93 A plasztikus

Hantos-Varga Márta

– 68 –

90 JAMES MCMILLAN: Catholic Christianity in France from the Restoration to the separation of
church and state, 1815–1905, in Sheridan Gilley – Brian Stanley: The Cambridge History
of Christianity VIII., Cambridge University Press, Cambridge, 2008, 219.

91 ÉMILE PERREAU-SAUSSINE: Catholicisme et démocratie, i. m. 84. Az 1818-ban ügyvédként
praktizáló Barrot 1848-ban miniszterelnök lesz.

92 Gérard Cholvy és Yves-Marie Hilaire kutatásai alapján McMillan a katolicizmus mélypontja-
ként könyveli el a XIX. század második és harmadik évtizedét. Franciaországban intézményi
szinten, min!ségében és számarányában is visszaesik a katolikus vallásgyakorlat. Érdekes és ti-
pikus példa e korra a hírhedt intranzigens újságíró, Louis Veuillot édesapja. A szegény és írás-
tudatlan kádármester, François-Brice Veuillot semmiféle vallásos ismerettel sem rendelkezett.

93 JAMES MCMILLAN: Catholic Christianity in France from the Restoration to the separation of
church and state, 1815–1905, in Sheridan Gilley – Brian Stanley: The Cambridge History
of Christianity VIII., i. m. 221.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 68



francia megosztottság és tusakodás, a legkülönfélébb csoportosulások léte a kontinens
többi országában is kirajzolódott.94

Ahogy az Egyházon belüli irányzatok mindegyike, úgy a laikus államhata-
lom is határozott koncepcióval rendelkezett a politikai test javát és szervezését il-
let!en. A küzdelem – Európában mindenhol – a század utolsó harmadában csú-
csosodott ki. A bismarcki Kulturkampf, az olasz és a francia laicizmusnak a „közös
ügyeket” érint! törvényhozása, utóbb az egyházi szervezetek (szerzetesrendek) el-
leni drasztikus fellépés sorolható ide, s nem lebecsülend! a megjelen! szocialista
szervez!dések társadalmi hatása, valamint a pozitivizmus térhódítása sem.

XIII. Leó pápasága (1878–1903) a korával dialógusba lép! f!pásztor id!-
szakaként aposztrofált. A Mirari vos (XVI. Gergely; 1832), a Quanta cura és a
Syllabus (IX. Piusz; 1864) rigorózus szemlélete, a „modern elvek” teljes eluta-
sítása után békülékenyebb hang jelent meg. Mindazonáltal a pápa – s erre ki-
váló példa a római kérdés95 – nem engedett az Egyház jogaiból. Politikájának
értelmezési kulcsa az új államtitkárnak, Mariano Rampollának írt,96 s nyilvá-
nosságra hozott levelének bevezet! gondolata:

a „rosszakarat és a forradalom sújtotta” század küzdelmei közepette „mé-
lyen gyökeret vert meggy!z!désünk ama nagy er! fel!l, melyben b!vel-
kedik az Egyház nemcsak a lelkek örök üdvére, amely igaz és tulajdonkép-
peni czélja [la salvezza eterna delle anime, che ne è il fine vero e proprio97],
hanem az egész társadalom javára is”.98

A XV–XVI. századi szerz!knek a joghatóság kiterjedésér!l szóló, már idézett
szövegeiben f! argumentumként kerül el! a „hívek (lelkek) java (üdve)”. Lehe-
tetlen megérteni az Egyház – mint közösség vagy szervezet – működését anélkül,
hogy e célt ne a maga súlya szerint mérnénk. A teológusok írásainak recepciója

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 69 –

94 JEAN-DOMINIQUE DURAND: L’Europe de la démocratie chrétienne, i. m. 25–55.
95 LAURENT KOELLIKER: Le pontificat de Léon XIII ou les effets indus d’une „grande po li -

tique”, in The Papacy and the New Word Order, Vatican Diplomacy, Catholic Opinion and
International Politics at the Time of Leo XIII, Leuven University Press, Leuven, 2005,
103–114.

96 1887. június 15.
97 http://www.intratext.com/IXT/ITA0325/_P2.HTM#1 
98 PROHÁSZKA OTTOKÁR: Szentséges Atyánknak XIII. Leó pápának beszédei és levelei, Szent Ist-

ván Társulat, Budapest, 1891, 277.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 69



változó lehet, azonban az egyházjog szilárd er!vel bír. A jogi gondolkodás a XI.
századtól kezdve mindkét societas működésébe megfellebbezhetetlen mérceként
íródott bele. Chartres-i Szent Ivó (1040–1115) Decretuma és Pennaforti Szent
Rajmund (1175–1275) Summa de poenitencia et matrimoniis című műve óta a
„lelkek java” az Egyháznak és az egyházi törvényeknek legf!bb céljaként szere-
pel.99 Ivó megfogalmazását [omnis institutio ecclesiasticarum legum ad salutem
referenda est animarum] Szent Rajmund b!víti. # a közjót is belefoglalja e ki-
fejezésbe, s hozzáteszi, hogy ez a momentum különbözteti meg a világi törvé-
nyekt!l az Egyház szabályait.100

XIII. Leó politikai enciklikái a Journet-féle tézist tükrözik. Az alkalmi fél-
recsúszások ellenére – a gelasiusi kezdetekt!l a középkori reformpápák és a kora
újkori teológusok működésén át egészen a modernitásig – az egyházi tanítás
koherens. E helyütt a pápa 16. körlevelére utalunk, mely az államok keresztény
szervezetével foglalkozik (Immortale Dei, 1885. november 1).101

Terjedelménél fogva is figyelemreméltó alkotás, „a pápa bölcsességének
epochális műve” – írja Prohászka Ottokár, jóllehet az általa 1891-ben készített
magyar nyelvű fordítás és kiadás eltekint az els! logikai egység közlését!l, az
Egyház és az állam viszonyának leírásától!102 A körlevél e részének gondos ol-
vasásakor visszatér!en találkozunk a „salus animarum” kifejezéssel, mint az Egy-
ház természetéb!l fakadó f!céllal, s az is feltűn!, hogy XIII. Leó a spirituális ha-
talom kapcsán nem tágít a tekintély [auctoritas] szó használatától, általános
értelmű szinonimáit [imperium, potestas] a polgári hatalom számára tartja fenn.
Journet minden kétséget kizáróan a tradicionális tanítás kiemelked! megnyil-
vánulásának tartja az írást. Az enciklika sérelmezi az Egyház működési szabad-
ságának és társadalmi befolyásának csökkenését. E közszellem készteti XIII.
Leót az emberi nemet [gens humana] irányító két „tökéletes társaság”, az egy-
házi és a polgári hatalom hatókörének definiálására.

„A maga nemében mind a kett! legf!bb hatalom: mindkett!nek bizo-
nyos határai vannak, s mindkett! ezeken belül áll fenn, ezen határok

– 70 –

99 ERD# PÉTER: A közjó és a lelkek üdve. Adalékok a jogrendek teológiai vonatkozásához,
Magyar Tudomány (2011/5) 558–567.

100 I. m. 563–564.
101 Latin nyelven, francia tükörfordítással: Lettres apostoliques de S.S. Léon XIII, Maison de la

Bonne Presse, Paris, 1893, II., 16–53. http://archive.org/details/lettresapostoliq02cath
102 PROHÁSZKA OTTOKÁR: Szentséges Atyánknak XIII. Leó pápának beszédei és levelei, i. m. 215.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 70



pedig olyanok, amelyek önnön jellegükb!l és legközvetlenebb tárgyuk-
ból fakadnak; ezért mintegy körvonalazható az a terület, amelyen tevé-
kenységüket saját joguk [jure proprio] alapján kifejtik.”103

Az írásban nincs jele a hierokratikus attitűdnek, az idézett történelmi példák
nem kommentálhatók ilyen értelemben. Az Egyház alávetése és az ebb!l fakadó
következmények megszüntetése (kiszorulás a közoktatásból, házasságjog változása)
áll célkeresztben. Az okfejtésben a polgárok közös java és a politikai cselekvés ha-
tékonysága szerepel érvként, melyhez a keresztény filozófia támpontot nyújthat.

Az Egyház és az állam „rendezett kapcsolatának” [ordinata colligatio] ideája
ebben az összefüggésben jelenik meg: nincs fúzió és nincs szétválasztás. Inter-
ferencia esetén a jogfenntartás, vagyis a fellépés szükségessége és igénye, az alábbi
kijelentés közbevetett fél sorában jelenik meg.

„Minden tehát, ami az emberi dolgokban bármilyen módon is szent, s
ami csak a lelkek üdvére vagy Isten tiszteletére vonatkozik – akár termé-
szeténél fogva ilyen, akár abból az okból kifolyólag ismerjük fel annak,
amelyre visszavezethet! [sive tale illud sit natura sua, sive rursus tale
intelligatur propter causam ad quam refertur] –, az az Egyház döntési jog-
körébe esik: minden más pedig, ami az állam és a politika területéhez
tartozik, helyesen az államhatalomnak van alávetve.”104

A hivatalos korabeli francia és angol nyelvű fordítások segítik az értelmezést:
a spirituális szféra joghatóságába esik egyrészt az a „dolog”, mely „természeténél
fogva” odatartozó, másrészt mindaz, melyet „célja miatt ismerünk fel” olyan-
nak. Ez utóbbi esetében az egyházi hatóság nem csupán javaslattal élhet, hanem
irányíthat is.105 Megjegyzend!, hogy a pápa a „vegyes ügyeket” külön kezeli.

A politikai polémiák szempontjából lényeges egy olyan tomista csírájú alapté-
tel, melyre kétszer tér vissza a pápa: bármely államforma elfogadható, feltéve, hogy
a szuverenitást gyakorló nem utasítja el a katolikus doktrínát, s cselekvését a tár-

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 71 –

103 HEINRICH DENZINGER – PETER HÜNERMANN: Hitvallások és az Egyház Tanítóhivatalának
megnyilatkozásai, i. m. 610.

104 I. m. 611.; Lettres apostoliques de S.S. Léon XIII, II. kötet, i. m. 28.
105 A közbevetés els! fele, a „természetéb!l fakadóan” és a „részlegesen” az egyházi jurisdikció

alá es! dolgokra utal, a második, nehezen átültethet! rész a hagyományos „akcidentális és
kivételes” kategória új megfogalmazása.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 71



sadalom java és az igazságosság mozgatja.106 Habár a közhatalom eredetét nem
lehet a sokaságra visszavezetni, a nép kisebb vagy nagyobb mértékben közremű-
ködhet a kormányzásban. Bizonyos id!szakokban és bizonyos törvények esetében
ez nem csupán hasznos aktivitás, hanem állampolgári kötelesség. Az Egyház – írja
XIII. Leó – nem ellensége a „helyes toleranciának”, valamint „az egészséges és le-
gitim szabadságnak”.107 Fellép a tévedések (racionalizmus és naturalizmus) és a
szenvedélyek (forradalmi megmozdulások) káros hatása ellen, de mindazt pártfo-
golja, ami a civil szférában általános értelemben a jót szolgálja. Az uralkodói ön-
kénnyel szemben védelmezi a népet, az állami túlsúllyal szemben a közösséget
[municipium], a családot, az emberi személyt és mindenki azonos jogait.108

Feltehet!en a liberális katolikusok léte és szereplése tapasztalataiból kiin-
dulva – még a modernista válság el!tt – a katolikus politikai mozgalmak bels!-
és egymásközti küzdelmeire a befejez! gondolatok utaltak: az állásfoglalásoknak
a hit védelme végett igazodniuk kell az egyházi tanítóhivatalhoz, de egyes – pél-
dául tisztán a politikát érint! – kérdésekben az igazság keresésének jogcímén,
mértékkel és keretek között, helye van a vitának, megengedett a „tisztességes
véleményeltérés”.109 Félre kell tenni minden igaztalan gyanúsítást és kölcsönös
vádaskodást, mely valamelyik fél igazhitűségét vonja kétségbe.

Ezzel együtt felmerül a kérdés, hogy a két világháború közötti id!szakban
vajon milyen forrásokra támaszkodva alakította ki elveit a politikával foglal-
kozó katolikusok nemzedéke?

XX. SZÁZADI REFERENCIAPONTOK

A feler!söd! szekularizálódás, a laicizmus térnyerése – mely már X. Piusz
(1903–1914) alatt a struktúrák kissé túlzó meger!sítését és a párbeszéd eluta-
sítását hozta magával –, a nacionalizmus arculatváltozása, az els! világháború

Hantos-Varga Márta

– 72 –

106 Lettres apostoliques de S.S. Léon XIII, II. kötet, i. m. 18, 42.
107 A Hitvallások és az Egyház Tanítóhivatalának megnyilatkozásai című kötet itt nem teljesen

pontos. Lásd HEINRICH DENZINGER – PETER HÜNERMANN: Hitvallások és az Egyház Ta-
nítóhivatalának megnyilatkozásai, i. m. 612.

108 Lettres apostoliques de S.S. Léon XIII, II. kötet, i. m. 42.
109 „Verum si quaeratur de rationibus mere politicis, de optimo genere reipublicae, de ordinandis

alia vel alia natione civitalibus, utique de his rebus potest honesta esse dissensio.” Lettres aposto -
li ques de S.S. Léon XIII, II. kötet, i. m. 50.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 72



és a bolsevik állam születése meghatározták egy másik fontos szerepl!, XI. Piusz
pápa (1922–1939) néz!pontját. Vélvén, hogy „az er!szaknak joga diadalmas-
kodott”, s az említett eseményekkel „az emberi társadalom visszasüllyedt a bar-
bárok vadságába”, mikor is „megfogyatkozott a jognak tekintélye és a tekin-
télynek tisztelete”, az áhított rendet a megroppant, békétlen és hitt!l elfordult
társadalom és állam számára az Egyház tanításának elfogadása szavatolná. Ez
els! körlevelének f! mondanivalója.

„Ha tehát a községek és az államok szent kötelességüknek fogják tartani,
hogy bels! és küls! ügyeikben Jézus Krisztus tanításának engedelmes-
kedjenek, akkor határaikon belül békességnek fognak örvendeni, egymás
között pedig helyre áll a kölcsönös bizalom és az esetleg támadó ellenté-
teket békésen intézik el.”110

Az Egyház a piuszi gondolat – a „Krisztus békéje Krisztus országában” –
alapján a többi társaságnak mestere és vezére.

„Az Egyház nem kisebbíti a többi társaságnak tekintélyét, amennyiben a
maguk rendjében törvényeseknek ismeri el és alkalmas módon tökélete-
síti !ket, mint a kegyelem a természetet, ami által ezek a társaságok az em-
bernek hathatósan segítségére lesznek a legf!bb célnak, az örök boldog-
ságnak elérésében, amikor a polgárok földi boldogulását is el!mozdítják.”

A Nemzetek Szövetségéhez fűzött remények porladását és a demokratikus
rendszerek gyengeségét szemlélve111 1922-ben XI. Piusz már nem csupán az Egy-
ház szabad működésének jogáért emel szót, ahogyan ez Leó pápa körleveleinek
alaphangja volt, hanem hathatósabb jelenlétet tart szükségesnek. A tónusválto-
zás világosan érzékelhet!. Az Immortale Dei enciklika már 1885-ben a híveket
közéleti és politikai (városi önkormányzati és állami) szerepvállalásra biztatta, de
akkor XIII. Leó az új tanok és a katolikus doktrína ütköztetésétől várta azt, hogy
„önmagától megmutatkozik az az igazság”, mely „megszünteti a tévedések oka -
it, s így megszabja az életvezetés irányelveit”.112 XI. Piusz második encikliká -

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 73 –

110 XI. PIUSZ: Ubi arcano Dei, 1922. december 23. http://szit.katolikus.hu/feltol tes/Ubi%20ar
ca no%20Dei%20consilio.pdf

111 Lásd az enciklika „A bajok” című alfejezetét.
112 Lettres apostoliques de S.S. Léon XIII, II. kötet, i. m. 18.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 73



ja113 – el!z! körlevelével azonos gondolatkörben, egy más történelmi kontex-
tusban – határozottabb, offenzívabb fellépési, közreműködési vágy lenyomata.

„Mindaddig nem ragyoghat föl a népek közt a tartós béke biztos reménye,
amíg az egyének és az államok az Üdvözít! uralmát elvetik és elutasítják.
[…] Ha az emberek a magán- és a közéletben elismerik Krisztus királyi te-
kintélyét, hihetetlen el!nyök háramlanak a polgári társadalomra: a valódi
szabadság, a fegyelem és higgadtság, a megértés és béke. Krisztusnak királyi
méltósága a fejedelmek és kormányok emberi tekintélyét megszenteli, a
polgárok kötelességérzetét és engedelmességét pedig megnemesíti.”

XIII. Leó és XI. Piusz említett körlevelei a két világháború közötti magyar
rendszer, a hegemonisztikus pártrendszerű autoritarianizmus114 kereteiben a
cselekvés elvét keres! katolikus közszerepl! megnyilvánulásainak vélhet!en tám-
pontja volt. De nem egyedül. Jelzés lehetett, hogy 1926-ban a pápa a francia ka-
tolikusokat a radikális, nacionalista Action Française mozgalomtól való teljes el-
határolódásra szólította fel. Iránymutató lehetett állásfoglalása a nácizmussal
(Mit brennender Sorge enciklika; 1937. március 14.) és a kommunizmussal
(Divini Redemptoris enciklika; 1937. március 19.) kapcsolatban is.

A krízis és kihívás korában a legfajsúlyosabb egyházi megnyilvánulások a ke-
resztény állameszme megvalósítási módozatát illet!en különböztek. De ez azt is
jelent(h)ette, hogy az 1930-as években a neokatolikus megújulás visszakanya-
rodhatott a Leó pápa által is meger!sített „klasszikus tézishez”, így az isteni jog te-
kintélye mellett a lex naturalis ugyanolyan mérvű hangsúlyozásához. Ennek a
szellemi áramlatnak jeles remeke az Almásy József által szerkesztett, nem egyházi
kiadónál megjelentetett terjedelmes kötet, a Katolikus írók új magyar kalauza.

E könyv egyik kiemelked! alkotása Horváth Sándor jogelméleti tanulmánya.115

A domonkos szerz! éppen azt a kulcsfogalmat – a természetjog mivoltát és szere-
pét – fejtegette, mely egyrészt potenciális összeköt! kapocs lehetett a modern, la-
ikus állam felé, másrészt gyakorlati téren is készpénzre váltható. A gondolatmenet

Hantos-Varga Márta

– 74 –

113 XI. PIUSZ: Quas primas, 1925. december 11. http://szit.katolikus.hu/feltoltes/Quas%20
Primas.pdf

114 ROMSICS IGNÁC: Magyarország története a XX. században, Osiris Kiadó, Budapest, 2005,
235.

115 HORVÁTH SÁNDOR: A természetjog rendez! szerepe, in Almásy József (szerk.): Katolikus
írók új magyar kalauza, Ardói Irodalmi és Könyvkiadó Vállalat, Budapest, 1941, 65–134.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 74



az ember fogalmából indul ki, s a természetjogot a fizikai és erkölcsi személy „ter-
mészetes hajlandóságainak” (önfenntartás, fajfenntartás és tökéletesedés vágya)
elemzéséb!l a ratio használatával dedukált szabálynak tekinti, mely világosan köz-
vetíti, hogy milyen elvek szerint kell a gyakorlati életet berendezni. Az állami tör-
vényhozó kiadott rendelete „részleges alakulat” – csupán egy általános értékt!l
nyerheti erejét. Ezért a természetjog a (körülményekkel változó) pozitív jogalko-
tásnak irányító tényez!je, általános modellje.116 De a természet, így a vizsgált ember
és kultúralkotása (a jogrend) sem magyarázhatja önmagát. Mint „létrehozott va-
lóság” transzcendens indoklásra szorul, az örök törvényre, melyb!l hatályát és sért-
hetetlenségét meríti.

Horváth a diktatórikus berendezkedések korában hangsúlyozza, hogy az
ember a társas életre való ráutaltsága miatt egyszerre „rendezésre alkalmas, ezt
igényl! lény”, „joganyag és jogalany”, de Isten képmásaként „bizonyos fenség-
jogok” tulajdonosa. „Rendezésre való alkalmassága nem korlátlan, hanem csak
személyi méltóságának keretében valósítható meg”.117 Hasonlóan igen jelent!s
a közjóval kapcsolatos gondolatok publikálása. Az egyén a társadalomhoz uta-
lódik, ezzel egy magasabb rendű jóba, a közjóba kapcsolódik be. Ez egy eszmei
valóság, aminek „fejl!dés, közös munka, összetartás révén kell teljesülnie és fog-
ható jóvá lennie”. E közösen kimunkált és fogható jóból az egész társadalom és
annak minden egyes tagja azáltal merít, hogy jogvédelme és boldogulása biztosítva
van. A közélet terén föllép! pártok – írja 1941-ben Horváth – nem természet-
ellenes alakulatok, ha a közjó megítélésénél és kialakításánál becsületesen akar-
nak közreműködni. Visszacseng XIII. Leónak a dialógus kritériumaként hasz-
nált állandó jelz!je [honestas]. A pártoskodás csak akkor és annyiban rossz,
amikor „elfajulási tünetként mutatkozik és részleges érdekeket akar a közjó ro-
vására megvalósítani, vagy ezek túlsúlyát biztosítani”.118

E tanulmányhoz hasonlóan a kötetben megjelent többi munka sem közölt
olyan újdonságot, melyet ne lehetett volna a Tanítóhivatal addigi megnyilat-
kozásaiból kibontani. Hallatlan érdemük, hogy XI. és XII. Piusz pápák regná-
lása alatt az Egyház jogainak védelmét összekötötték az értékalapú párbeszéd
hangjával, s az is, hogy a parlamentáris, liberális berendezkedés minden töké-
letlensége ellenére nyitottak maradtak e szervez!dés felé.

Interdiszciplináris szempontok a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

– 75 –

116 HORVÁTH SÁNDOR: A természetjog rendez! szerepe, in Almásy József (szerk.): Katolikus
írók új magyar kalauza, i. m. 113.

117 I. m. 80.
118 I. m. 100–101.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 75



Mi lett az érték- és érdekérvényesítés útja?
A XI. Piusz alatt útra bocsátott, pártokon felül álló, politikamentes Katoli-

kus Akció a laikusokat a papság apostoli tevékenységébe kapcsolta be. E moz-
galom a katolikus társadalmat volt hivatott összefogni és orientálni, mégpedig a
hierarchia, a püspöki tekintély vezetése alatt. Journet az 1920-as évek végén úgy
látta, hogy miután a modern korban az Egyház a világi hatalommal szemben
már nem gyakorolhatta jurisdikciós jogát – s mi hozzátehetjük, hogy a felélén-
kül! konkordátumos politika sem lehetett a hatékony közbelépés eszköze –, a
„vissza- avagy a ráhatás módszere” [voie de répercussion] került el!térbe. A közös-
ség keresztény elveken alapuló szervezése. XI. Piusz egyik 1926-os beszéde már
erre az irányra utal: a létrehozott Katolikus Akció bár távol marad a pártoktól és
a politikától, mégsem mondhat le az állampolgárok lelkiismereti tudatának ke-
resztény, katolikus szellemű nevelésér!l. Mintegy „el!készíti a jó politizálást, a
tisztán látó elme megfontolt döntése alapján történ! egyéni cselekvést”.119

A kisbetűs katolikus akció egyik vágánya az egyházi tanításhoz ragaszkodó,
de ugyanazon elveket más hangsúlyokkal, részben másfelé/másféle nyitottság-
gal képvisel! neokatolikus irányzat volt. A Demokrata Néppárt programjának
részben út-tör!i.

Hantos-Varga Márta

– 76 –

119 CHARLES JOURNET: La juridiction de l’Église sur la Cité, i. m. 220.

Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1  2013.11.25.  14:48  Page 76



A lemondásról

GÁZAI SZENT DÓROTHEOSZ

Abstract
Dorotheos of Gaza is one of the most important spiritual writers of the early monastic
tradition. Living in Palestine in the 6th century as a disciple of the two famous Gazan
fathers, Barsanuphius and John the Prophet, he offered a clear and simple synthesis
of the teaching of early Eastern monasticism. His discour ses, directed to the monks
of his monastery, address several different aspects of spiritual life.

The main concern of his first discourse, entitled “On renouncement”, is the
origin and the basic principles of monastic life. The author describes the way one
can return from Adam’s fallen state to God in obedience and humility, following
the example of Christ. Dorotheos gives a detailed description of the monastic
habit, the symbol of such a way. At the end of the catechesis he tells some stories
in illustration of his doctrine.

Keywords: early monasticism, Palestinian monasticism, obedience, humility,
monastic habit
Kulcsszavak: korai szerzetesség, palesztinai szerzetesség, engedelmesség, alázat, szer-
zetesi ruha

I. A FORDÍTÓ BEVEZET!JE

A szerzetesi életforma teológiai megalapozása a szerzetesség születésétől kezdve
kihívás elé állította a keresztény aszkézis művelőit és teoretikusait. Az ember
belső útja a szenvedélyek és a tudatlanság rabságától a szemlélődés magaslatai
felé olyan téma, mely jelen volt a görög platóni és sztoikus hagyományban épp -
úgy, mint a Philón nevével fémjelzett alexandriai zsidó hagyományban. De ho-

SZERZETESSÉG Sapientiana 6 (2013/2) 77–95.

– 77 –

BAÁN IZSÁK bakonybéli bencés szerzetes, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Fő-
iskola Dogmatika Tanszékének tanársegéde; baan.izsak@sapientia.hu

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 77



gyan illeszkedik ez a belső, egyéni út a keresztény üdvtörténet egészébe, mi köze
van Krisztusnak, a megtestesült Igének a szerzetes aszkéziséhez, hogyan lesz a le-
mondás révén megtisztult ember újra részese az Istennel való, Paradicsomkert-
ben megtapasztalt barátságnak? Az első évszázadok szerzetesi teológiájának egyik
fő kérdése ez, mely Athanáztól kezdve a sivatagi atyákon és Evagrioszon át év-
századokig a legnagyobb kihívása volt az órigenészi teológia által meghatározott
gondolkodóknak. A szerzetesi teológia e korai szakaszának egyik összegzője Gázai
Szent Dórotheosz, aki szerzeteseknek szánt katekéziseiben az egyiptomi szerze-
tesi hagyomány Palesztinában átdolgozott foglalatát nyújtja, s ezzel jelentős mér-
tékben meghatározta a későbbi, bizánci szerzetesi irodalmat és teológiát.

1. A gázai hagyomány

Első hallásra talán meglepő, hogy a híradásokból véres konfliktusairól ismert
gázai övezet egykor virágzó szerzetesi kultúrának adott otthont, közelében szá-
mos szerzetesközösség élte békés életét. A Bibliában is szereplő Gáza városa az
Egyiptomot Palesztinával összekötő tengeri és szárazföldi úton egyaránt fontos
állomás volt. Pezsgő kereskedelmi és szellemi központnak számított, a források
alapján azonban sokáig, az V. század közepéig még inkább „pogány” hellén,
mint keresztény kultúra jellemezte.1

A szerzetesség megjelenése a vidéken Szent Hilarionnal hozható összefüg-
gésbe, akit Jeromos szentéletrajzából úgy ismerhetünk meg, mint a nagy Antal
tanítványát.2 Hilarion a jeromosi, történeti hitelességében megkérdőjelezhető
elbeszélés szerint 307 körül telepedett meg Gáza környékén, és magányban el-
töltött évek után 330 körül csatlakoztak hozzá első tanítványai. Bár élete má-
sodik felét a hírnév és a lelkipásztori feladatok előli menekülés határozta meg,
az általa életre hívott közösség tovább élt. A IV. század második felében Hilarion
szellemi örökségéről tanúskodik a Gázához közel született történetíró Szózome -
nosz és Szent Epiphaniosz, Ciprus későbbi püspöke is, a gázai szerzetesi életről
azonban nincsenek adataink.

Gázai Szent Dórotheosz

– 78 –

1 A gázai szerzetesség kezdeteiről lásd LORENZO PERRONE: I padri del monachesimo di Gaza
(IV–VI sec.): la fedeltà allo spirito delle origini, La chiesa nel tempo 13 (1997) 87–116.;
BROURIA BITTON-ASHKELONY – ARYEH KOFSKY: Gazan Monasticism in the Fourth-Sixth
Centuries: from anchoritic to cenobitic, Proche-Orient Chrétien 50 (2000) 14–62.

2 Magyarul: Szent Hilarion élete, in Szent Jeromos: Nehéz az emberi léleknek nem szeretni,
Helikon, Budapest, 1991, 60–86. (ford. Adamik Tamás)

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 78



Az V. század elején az egyiptomi szerzetesség konfliktusai elől menekülő
szentek telepednek meg a Negev pusztájában Gerár közelében: a Szent Öregek
Könyvéből is ismert Szilvanosz és két tanítványa, Zénón és Zakariás. Ez az első
„monasztikus család” újabb tanúbizonyságát adja a Gáza és Egyiptom közötti
szoros kapcsolatnak.3 Tanítványi körükből olyan nagy formátumú, a Khalké dó -
ni Zsinattal szemben állást foglaló gondolkodók kerültek ki, mint Ibériai Péter,
akiben az újabb kutatások Areopagita Dénest vélik megtalálni,4 vagy Szevérosz,
Antióchia későbbi pátriárkája, aki a khalkédón-ellenes teológia legismertebb
képviselője a VI. század elején.

Az a spirituális hagyomány, melynek összegzője és továbbadója Dórotheosz,
valójában Szkétiszi Izajás gázai megtelepedésével veszi kezdetét. Izajás 430 után
hagyta el az egyiptomi híres szerzetestelepet, Szkétiszt, hogy a Gáza melletti
Beth Dallatha nevű tanyán élve egészen annak szentelje magát, amit ő a szer-
zetesi élet céljának tart: a hészükhiának, a szív békéjének, az Istennel való ben-
sőséges kapcsolatnak. A reclususként élő szerzetestől ránk maradt írás-gyűjte-
mény, mely az Aszkétikon címet viseli,5 igen kedvelt olvasmány volt a
rákövetkező századokban. A későbbi gázai szerzetesíróknál újra meg újra visz-
szatérő témák és fogalmak jó része Izajás írásaiban jelenik meg először.

Izajás és az egyiptomi szerzetesség szellemi örökségének ápolói, s egyben a
gázai spirituális hagyomány legnagyobb alakjai a Jusztinianosz császár uralma
alatt virágzó palesztinai szerzetesség két nagy formátumú szent öregje, Barsza -
nuphiosz és tanítványa, a „Próféta” jelzővel illetett János.6 A két egyiptomi szár-

A lemondásról

– 79 –

3 Vö. MICHEL VAN PARYS: Abba Silvain et ses disciples. Une famille monastique entre Scété
et la Palestine à la fin du IVe et durant la première moitié du Ve siècles, Irénikon 61 (1988)
315–330.; SAMUEL RUBENSON: The Egyptian Relations of Early Palestinian Monasticism,
in Anthony O’Mahony – Göran Gunner – Kevork Hintlian (eds.): The Christian Heritage
of the Holy Land, Scorpion Cavendish, London, 1995, 35–46.

4 Vö. LORENZO PERRONE: Pietro l’Iberico, in Nuovo Dizionario Patristico e di Antichità Cristiane,
Marietti, Genova – Milano, 2008, III/4085–4086.; MICHEL VAN ESBROECK: Pierre l’Ibère et
Denys l’Aréopagite, in Elguja Khintibidze (ed.): Proceedings of the Second International
Symposium in Kartvelian Studies, Tbilisi University Press, Tbilisi, 1993, 167–177.

5 AUGUSTINOS MONACHOS (ed.): Tou hosíou patrós hemón abbá Hesaíou logoi 29, Jeruzsálem, 1911.
6 A gázai szent öregek tanításához lásd ANDRÉ LOUF: Barsanufio e Giovanni. Un accom -

pagna mento spirituale „concertato”, in Sabino Chialá – Lisa Cremaschi (eds.): Il Deserto di
Gaza. Barsanufio, Giovanni e Doroteo, Qiqajon, Magnano, 2003, 179–204.; KALLISTOS

WARE: Violenza e grazia. La lotta ascetica, in uo. 205–224.

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 79



mazású szent 526 körül érkezett a Gáza melletti Thabatha monostorába, melynek
apátja Sze ri dosz volt. A két lelki tanító reclususként élt a közösségben, a külvi-
lággal csak egyetlen segítőn keresztül, ill. általuk diktált levelek, rövid üzenetek
formájában lépett kapcsolatba. Mintegy 850 fennmaradt levelükben a lelki élet
legkülönbözőbb témáiról adnak életszerű, konkrét tanácsokat, elméleti és gya-
korlati útmutatást remetéknek, közösségben élő szerzeteseknek, laikusoknak és
püspököknek egyaránt. A monostor és a gázai szerzetesség életének ez a ke-
gyelmi időszaka 543-ban ér véget, amikor Szeridosz apát és Próféta János pes-
tisjárvány áldozata lesz, Barszanuphiosz sorsa pedig bizonytalan, vagy meghal,
vagy teljes hallgatásba burkolózik, mindenesetre lelkivezetői és tanítói tevé-
kenységének vége szakad.

2. Szent Dórotheosz és életm!ve

A gázai szerzetesség tanításának szintézisét Dórotheosznak, a két nagy szent ta-
nítványának köszönhetjük. A gazdag, antióchiai családból származó, magasan
képzett, könyvekhez vonzódó, de gyenge fizikumú fiatalembert Barszanúphiosz
utasítására veszik fel a thabathai monostorba.7 Lelki formálódásának tanúbi-
zonysága a szent öregekkel folytatott levelezése. Az ő parancsukra bízzák
Dórotheoszra a porta és a vendégház szolgálatát, majd a testvére pénzén épített
kórházban a betegek ápolását. Próféta János utolsó éveiben Dórotheosz az, aki
révén a szent a külvilággal kapcsolatot tart, halálos ágyán is ő gondozza. Közben
Dórotheosznak is lesznek saját tanítványai: egyikük, a különösen tiszta szívű és
fiatalon meghalt Doszitheosz ihleti Dórotheosz első művét. A Vita Dosithei a
maga naiv egyszerűségében a korai szerzetesi életrajzok egyik gyöngyszeme.

Dórotheosz mégsem életrajzíróként vált híressé a patrisztikus kor szerzetes-
ségében. A szent öregek halála után saját kolostort alapított Gáza és Maiuma kö-
zött, s nagy gondot fordított saját szerzetesei lelki-szellemi képzésére. Elöljárói,
tanítói szolgálatának gyümölcse az a szerzetesi katekézis-gyűjtemény, melynek
első darabját közöljük most magyar fordításban. A kritikai kiadásban 17 taní-
tásból álló sorozat minden bizonnyal élő szóban elhangzott előadások lejegyzett,
átdolgozott változata. Ezekben Dórotheosz a szerzetesi élethez kapcsolódó té-
mákat taglal a Szentírás és az egyiptomi valamint a palesztinai szerzetesi ha-
gyomány fényében sokat idézve az ekkorra már kialakult apophtegma-gyűjte-

Gázai Szent Dórotheosz

– 80 –

7 Dórotheosz életéről részletesebben lásd LUCIEN REGNAULT: Introduction, in Dorothée de
Gaza: Oeuvres spirituelles (SC 92), Cerf, Paris, 2001, 9– 29.

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 80



ményből és a gázai szent öregek tanításából. Életművét gazdagítják fennmaradt
levelei és egy tőle származó mondás-gyűjtemény.

A fordításban közölt első katekézis a lemondásról nem véletlenül került a
dórotheoszi életmű elejére. Ebben a tanításban a szerző a szerzetesi élet alapja-
inak ered a nyomába a Biblia és a szerzetesatyák segítségével. A szöveg három,
jól elkülöníthető részre tagolódik.

Az első rész (1–14.) a szerzetesi út eredetére kérdez rá: a paradicsomi álla-
potot engedetlensége és gőgje miatt elveszítő ember számára a Megváltó Krisz-
tus üdvösségszerző műve nyitja meg az utat az Istennel való barátság vissza-
szerzésére. Az evangéliumi parancsok megtartása révén mindenki előtt nyitva az
út, de némelyek ezen kívül megfogadják Jézus tanácsait is, s a „kötelező adó”
mellett ajándékokat is felajánlanak Istennek, mint a szegénység vagy a szüzes-
ség. Dórotheosz innen eredezteti a monasztikus életformát. A világ számára ha-
lott szerzetes feladata ezután nem más, mint hogy a világ is halott legyen szá-
mára, azaz megszabaduljon a szenvedélyes kötődésektől (a-proszpatheia),
mindenekelőtt az önakarattól, mely az emberi bukás előidézője volt. A szerze-
tesi életprogramot jól foglalja össze a bizánci szerzetesi hagyományban elvá-
laszthatatlanul összekapcsolódó engedelmesség és alázat.

A második rész (15–19.) a szerzetesi öltözet leírását és szimbolikus jelenté-
sének magyarázatát tartalmazza a szerzetesi irodalom nagy alakjait, elsősorban
Evagrioszt és Cassianust idézve. A ruhadarabok szimbolikája viszi tovább az
első részben kifejtett témákat.

Végül tanulságos történeteket, példákat olvashatunk (20–25.), melyeket
Dórotheosz a korábbi évszázadok szerzetesi hagyományából illetve saját ta-
pasztalatából merít, s amelyek segítségével narratív formában teszi kézzelfog-
hatóvá a lemondás, mégpedig az önakaratról való lemondás, azaz az engedel-
messég és alázat mibenlétét.

II. FORDÍTÁS: GÁZAI SZENT DÓROTHEOSZ ELS! TANÍTÁSA A LEMONDÁSRÓL

1. Kezdetben, amikor Isten megteremtette az embert, a Paradicsomba helyezte
– ahogyan mondja a Szentírás – felékesítve őt mindenféle erénnyel, s parancsot
adott neki, hogy ne egyen a Paradicsom közepén álló fáról (vö. Ter 2,16–17).
A Paradicsom örömét élvezte imádságban és szemlélődésben, minden dicső-
ségben és tiszteletben volt része, érzékei épek voltak, és abban a természetének
megfelelő állapotában volt, amelyben teremtetett. Isten ugyanis „saját képmá  sá -
ra teremtette az embert” (Ter 1,27), ami azt jelenti, hogy halhatatlannak, sza-

A lemondásról

– 81 –

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 81



badnak és minden erénnyel ékesnek alkotta. Amikor viszont az ember meg-
szegte a parancsot, és evett a fáról, amiről Isten azt mondta, hogy ne egyen róla,
akkor ki!zetett a Paradicsomból (Ter 3,23). Elbukott, elhagyta természetes álla-
potát, s a természettel ellenkező állapotba került, vagyis eluralkodott rajta a
bűn, a megbecsülésért való törtetés, az evilági élvezethajszolás és a többi szen-
vedély. Hiszen a törvényszegés által ezek szolgájává lett. Attól kezdve fokozato-
san nőtt a rossz, s a halál uralkodott (Róm 5,14). Mindenhonnan kiveszett az
istenfélelem, s mindenhol az Istennel kapcsolatos tudatlanság ütötte fel a fejét.
Csak néhányan ismerték Istent a természet törvényétől vezérelve, ahogyan
mondják az atyák. Ezek közé tartozott Ábrahám és a többi pátriárka, Noé és
Jób. Tehát világosan megmondva kevesen voltak, akik ismerték Istent, és a meg-
ismerés csak ritkán adatott meg nekik. Abban az időben az ellenség kiélhette
egész gonoszságát, s így eluralkodott a b!n (Róm 5,21). Erre elkezdődött a bál-
ványimádás, a sokistenhit, a mágia, a gyilkosság és a cselvető többi gonoszsága.

2. Végül a jóságos Isten megkönyörült keze alkotásán, s Mózes által megadta
az írott törvényt, melyben bizonyos dolgokat megtiltott, másikakat pedig elő-
írt, azaz hogy „ezt és ezt tegyétek meg, ezt és ezt pedig ne tegyétek”. Parancsokat
adott, s mindjárt mondta is: „Az Úr a te Istened, az egyetlen Úr” (MTörv 6,4),
hogy ezáltal elfordítsa értelmüket a sokistenhittől. És „szeresd Uradat, Istenedet
teljes lelkedből és teljes elmédből” (MTörv 6,5). Mindenhol hirdeti, hogy az Isten
egy, és nincsen más. Azt mondta ugyanis, hogy „szeresd Uradat, Istenedet”, s
ezzel megmutatta, hogy az Isten egy, és egy Úr van. Majd a tízparancsolatban
megismételte: „Uradat, Istenedet imádd, és csak neki szolgálj, hozzá ragaszkodj, s
az ő nevére esküdj” (MTörv 6,13). S végül azt is hozzátette: „Ne legyenek idegen
isteneid, sem pedig bármilyen képmásod arról, ami fenn az égben vagy lenn a föl-
dön van” (MTörv 5,7–8). Ezt azért mondta, mert imádtak minden teremtményt.

3. A Jóisten tehát a törvényt azért adta, hogy azzal minket segítsen, megté-
rítsen és a rosszat helyreigazítsa. A rossz azonban mégsem fordult jóra. Prófé-
tákat küldött, de ők sem tudtak tenni semmit. Erőt vett rajtuk ugyanis a rossz,
ahogyan Izajás mondja: „csupa sebhely, csupa zúzódás és nyílt seb, s nincs rávaló
kenőcs, nincs olaj, ami felpuhítaná, s nincs kötszer, ami bekötözné” (Iz 1,6).8 Ezt
pedig azért mondja, mert a rossz nem csupán részleges, s nem csak egy helyen
van, hanem beborítja az egész testet, körülfogja az egész lelket, s birtokba veszi

Gázai Szent Dórotheosz

– 82 –

8 Dórotheosz az izajási vers ilyetén magyarázatát a hozzá kapcsolt jeremiási idézettel együtt
Cassianustól (vö. JOHANNES CASSIANUS: Conlationes VII) vagy Remete Márktól (vö. MAR-
CUS EREMITA: Disc. cum Causid. 7) vehette át.

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 82



minden képességét. Azért írja, hogy „nincs rávaló kenőcs” és más hasonlót, mert
mindenestül a bűn szolgájává lett, egészen eluralkodott rajta a bűn. Azt pedig
Jeremiás mondja, hogy „hiába gyógyítottuk Babilont, mégsem gyógyult meg” (Jer
28,9). Ez azt jelenti, hogy ismertté tettük a te nevedet, hirdettük parancsaidat,
jótéteményeidet, ígéreteidet, előre jeleztük Babilonnak, hogy az ellenség ellene
fog támadni, s „mégsem gyógyult meg”, azaz mégsem tért meg, nem kezdett félni,
nem fordult el gonoszságától. Másutt pedig azt olvassuk, hogy „nem fogadták
el a nevelést” (Jer 2,30), vagyis a figyelmeztetést, a jó tanítást. A zsoltáros végül
ezt mondja: „Lelkük megundorodott minden ételtől, s a halál kapujának közelébe
jutottak” (Zsolt 107,18).

4. Akkor aztán a jóságos és emberszerető Isten elküldte egyszülött Fiát (vö.
Jn 3,16), hiszen egyedül Isten volt képes arra, hogy ilyen szenvedélyeket meg-
gyógyítson és legyűrjön. Jól tudták ezt a próféták is. Dávid például világosan hir-
deti: „Te, aki a kerubok fölött trónolsz, mutasd meg magad, tárd fel a te erődet, és jöjj,
szabadíts meg minket!” (Zsolt 79,2–3). Másutt így szól: „Hajlítsd meg az egeket,
Uram, és szállj le!” (Zsolt 143,5), és még sok hasonlót találhatunk. S az összes
többi próféta is, mindegyik a maga módján, gyakran kiáltott fel hasonlóképpen:
vagy azért, hogy eljövetelét sürgesse, vagy azért, hogy kifejezze, biztos abban, hogy
mindenképpen el fog jönni.

A mi Urunk tehát eljött, miattunk emberré lett, hogy – Szent Gergely sza-
vaival élve – „a hasonlót a hasonló által gyógyítsa meg, az emberi lelket a lélek
által, a testet a test által, hisz egészen emberré lett, a bűnt kivéve”.9 Felvette lé-
nyegünket, anyagi létünk eredeti formáját, s új Ádám lett „annak képmására, aki
teremtette őt” (Kol 3,10), megújította a természet szerinti állapotot, s visszaadta
érzékszerveink eredeti épségét. Emberré válva újjá alkotta az elbukott embert,
megszabadította a bűn szolgaságától s az erőszaktól, mellyel a bűn fogva tartotta.
Hiszen az ellenség erőszakkal és zsarnoki hatalommal uralkodott az emberen,
s még azok is majdhogynem kényszerítve voltak a bűnre, akik nem akartak vét-
kezni, amint az Apostol mondja a nevünkben: „Nem a jót teszem, amit akarok,
hanem a rosszat, amit nem akarok” (Róm 7,19).

5. Isten tehát, midőn értünk emberré lett, felszabadította az embert az el-
lenség zsarnoki uralma alól. Hiszen minden hatalmát elvette, magát az erejét is
összetörte, s kiragadott minket abból az állapotból, melyben a kezében tartha-
tott minket, s szolgaként alá voltunk vetve neki. Csak akkor uralkodhat már raj-
tunk, ha szánt szándékkal vétkezni akarunk. Hatalmat adott tehát nekünk, aho-

A lemondásról

– 83 –

9 NAZIANZOSZI SZENT GERGELY: Orat. 28,13 (PG 36, 325B). Vö. Orat. 45,9 (PG 36, 633C).

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 83



gyan mondta, hogy „kígyókon és skorpiókon – azaz az ellenség minden erején –
tapossunk”, mégpedig úgy, hogy megtisztított minket minden bűntől a szent
keresztség által. A szent keresztség ugyanis minden bűnt megbocsát és eltöröl.
Sőt, a jóságos Isten ismerve gyengeségünket, s előre látva, hogy a szent kereszt-
ség után is fogunk bűnöket elkövetni – hiszen írva van, „úgy rendeltetett, hogy
az ember értelme ifjúkorától kezdve hajlik a rosszra” (Ter 8,21) –, nagy jóságában
szent parancsokat adott nekünk, melyek megtisztítanak minket. Ha tehát akar-
juk, a parancsok megtartása által újra tiszták lehetünk, s nem csak bűneinktől
szabadulhatunk meg általuk, hanem maguktól a szenvedélyektől is. A bűnök és
a szenvedélyek ugyanis egymástól különböző dolgok. A szenvedélyek közé tar-
tozik az indulat, a hiú dicsőségvágy, az élvhajhászás, a gyűlölet, a rossz vágyako-
zás és az effélék. A bűnök pedig a szenvedélyek cselekedetekben való megnyil-
vánulásai, tehát amikor valaki valóságosan véghezviszi, testileg is megcselekszi
azokat a dolgokat, amelyekre a szenvedélyek késztetik. Kétségtelen ugyanis, hogy
valakiben élhet a szenvedély anélkül, hogy azt tettekre is váltaná.

6. Isten tehát – ahogyan mondtam – olyan parancsokat adott nekünk, melyek
megtisztítanak maguktól a szenvedélyeinktől, a mi belső emberünk (vö. Róm
7,22) rossz hajlamaitól. Megadja a bennünk lévő belső embernek a jó és a rossz
megkülönböztetésének képességét, felébreszti álmából, megmutatja neki az oko-
kat, melyek a bűnre vezetnek, s így szól: „A törvény azt mondja, ne törj házassá-
got (vö. Mt 5,27; Kiv 20,14). Én azonban azt mondom, ne is vágyj a paráznaságra.
A törvény azt mondja, ne ölj. Én azonban azt mondom, ne is gerjedj haragra” (vö.
Mt 5,21; Kiv 20,13). Mert ha bűnös kívánságot ápolsz magadban, lehet, hogy ma
nem követsz el paráznaságot, de a benned lévő vágy nem nyugszik meg gyötörni
addig, amíg tettekre nem ragadtat téged. Ha haragot ápolsz szívedben, s feltüze-
led magad testvéred ellen, akkor előbb utóbb gyalázó szavakkal fogod őt illetni,
majd cselt szősz ellene, s így lépésről lépésre eljutsz odáig, hogy meg is gyilkolod.

Megint csak a törvény mondja: „Szemet szemért, fogat fogért” (Kiv 21,24), és
így tovább. Az Úr azonban nem csak arra int minket, hogy türelemmel viseljük
el a csapást attól, aki arcul üt minket, hanem még arra is megtanít, hogy alázat-
tal tartsuk oda a másik arcunkat is (vö. Mt 5,38–39). A törvény célja ugyanis az
volt, hogy megtanítson minket arra, hogy ne tegyünk olyant, amit nem aka-
runk másoktól elszenvedni. Tehát a szenvedéstől való félelem által tartott vissza
minket attól, hogy rosszat tegyünk. Most azonban azt kéri tőlünk, amint már
mondtam, hogy vessük ki magunkból magát a gyűlöletet, az élvhajhászást, a tör-
tetést és a többi szenvedélyt.

7. Röviden tehát a mi Urunk Krisztus szándéka éppen az, hogy megtanítsa
nekünk, miként estünk mindezekbe a bűnökbe, s hogy hogyan szakadtak ránk

Gázai Szent Dórotheosz

– 84 –

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 84



ezek a keserves napok. Először tehát megszabadított minket, amint mondtam,
a szent keresztség által megadván nekünk bűneink bocsánatát. Majd hatalmat
adott arra, hogy ha akarjuk, meg tudjuk tenni a jót, s hogy ne kényszeríthes-
sen minket senki – úgymond – erővel a rosszra. Hiszen a bűnök súlya alatt gör-
nyedve az ember szolgaságba süllyed, s kényszer alatt cselekszik, amint írva van:
„Ki-ki saját b!neinek láncaiban vergődik” (Péld 5,22). Azután pedig a szent pa-
rancsok révén megtanította nekünk, hogy miként tisztulhatunk meg maguktól
a szenvedélyektől is, nehogy miattuk újra ugyanazokba a bűnökbe essünk. Végül
annak okát is megmutatja nekünk, hogy az ember miért jut el egészen odáig,
hogy megveti Isten parancsait és nem engedelmeskedik azoknak. Ily módon
ennek ellenszerét is megadja nekünk, hogy képesek legyünk engedelmeskedni,
s üdvözülhessünk.

Mi tehát ez az ellenszer, és mi az oka Isten megvetésének? Hallgassátok csak,
mit mond maga a mi Urunk: „Tanuljatok tőlem, mert szelíd vagyok és alázatos
szív!, s nyugalmat találtok lelketeknek” (Mt 11,29). Íme, összefoglalva és egyet-
len szóval feltárja nekünk minden rossz okát és gyökerét, s annak ellenszerét is,
minden jónak eredetét: megmutatja, hogy a felfuvalkodottság miatt buktunk
el, s nem lehet máshogyan irgalmat találni, csak az ellenkezője által, mely nem
más, mint az alázatosság. A felfuvalkodottság szüli ugyanis a megvetést és a ha-
lálhozó engedetlenséget, amíg az alázatosságból születik az engedelmesség és a
lélek üdvössége. Alázatosságon pedig nem a pusztán szavakban és külső visel-
kedésben megnyilvánuló megalázkodást értem, hanem a szív mélyén és a gon-
dolkodásmódban jelen lévő, valóban alázatos beállítottságot. Hiszen az Úr is így
mondja: „szelíd vagyok, és alázatos szív!”.

8. Aki tehát igazi nyugalmat akar találni lelkének, az tanulja meg az alázatot,
s lássa be, hogy abban rejlik minden öröm, minden dicsőség és minden nyuga-
lom, míg a gőgben mindaz, ami ezekkel ellentétes. Hiszen hogyan is kerültünk
ennyi megpróbáltatás közé? Hogyan szakadt ránk ez az egész nyomorúság? Vajon
nem a mi gőgünk miatt? Vajon nem esztelenségünk miatt? Vajon nem azért,
mert helyet adtunk rossz elhatározásunknak? Vajon nem azért, mert ragaszkod-
tunk akaratunk keserűségéhez? Mégis hogyan? Az ember nem úgy teremtetett,
hogy dúskáljon minden jóban, minden örömben, minden nyugalomban és min-
den dicsőségben? Talán nem a paradicsomkertben létezett? Figyelmeztették, hogy
mit ne tegyen, s ő mégis azt tette. Látod a gőgöt? Látod a nyakasságot? Látod az
engedetlenséget? Isten pedig az ilyen szemtelenség láttán így szól: „Ez bolond, ez
nem tud örülni. Ha csak nem él meg rossz napokat, egészen el fog veszni. Ha
nem tanulja meg, mi a megpróbáltatás, akkor azt sem fogja megtanulni, hogy
mi a nyugalom.” Akkor Isten megadta neki azt, amit megérdemelt, és kiűzte őt

A lemondásról

– 85 –

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 85



a paradicsomkertből. Majd kiszolgáltatta őt saját önszeretetének, saját kívánsá-
gainak, hogy összetörjenek a csontjai, s így megtanulja, hogy ne a saját feje után
menjen, hanem Isten parancsai szerint járjon, s hogy az engedetlenség nyomo-
rúságából tanulja meg az engedelmesség nyugalmasságát, ahogy a prófétánál ol-
vassuk: „Lázadásod tanítás lesz számodra” (Jer 2,19).

Ugyanakkor Isten jósága – ahogyan már sokszor említettem – nem hagyta
el keze alkotását, hanem ismét feléje fordul, ismét buzdítja: „Jöjjetek hozzám
mindnyájan, akik megfáradtatok és terhek alatt görnyedtek, én nyugalmat adok
nektek” (Mt 11,28). Mintha azt mondaná: Íme, most fáradoztok, nyomorú-
ságban tengődtök, megtapasztaljátok az ellenszegülésetekből származó rosszat.
De jöjjetek, térjetek meg végre, jöjjetek, ismerjétek be tehetetlenségeteket és
szégyeneteket, hogy beléphessetek a titeket illető nyugalomba és dicsőségbe.
Jöjjetek, éljetek az alázatosság által ahelyett, hogy holtak maradnátok a felfu-
valkodottság miatt. „Tanuljatok tőlem, mert szelíd vagyok, és alázatos szív!, és
nyugalmat találtok lelketeknek” (Mt 11,29).

9. Ó jaj, testvéreim, mit nem művel a gőg? Ó, mire nem képes az alázatos-
ság? Mi szükség volt erre az egész nagy összekavarodásra? Ha az ember kezdet-
től fogva képes lett volna megalázkodni, ha engedelmeskedett volna Istennek,
és megtartotta volna a parancsokat, akkor nem kellett volna elbuknia. Isten a
bűnbeesés után is adott lehetőséget arra, hogy megtérjen és irgalmat találjon,
de ő továbbra is fenn hordta a fejét. Hiszen Isten így fordult hozzá: „Ádám, hol
vagy?” (Ter 3,9), vagyis „Milyen dicsőségből kerültél ekkora szégyenbe?” Majd
megkérdezte tőle: „Miért vétkeztél? Miért szegted meg a parancsot? Ezzel arra
akarta őt ösztönözni, hogy azt mondja: „Bocsáss meg!” De hol van ez a „bocsáss
meg”? Sehol sincs az alázat, sehol sincs a megtérés, hanem épp az ellenkezője.
Így felel: „Az asszony, akit mellém adtál” (Ter 3,12). Nem azt mondja, hogy „a
feleségem űzött gúnyt belőlem”, hanem hogy „az asszony, akit mellém adtál”,
mintha azt mondaná, hogy „a baj, amit a fejemre hoztál”. Így van ez, testvérek:
amikor az ember megszűnik magát okolni, akkor attól sem riad vissza, hogy
megvádolja magát az Istent. Isten ezután az asszonyhoz fordul, és így szól hozzá:
„Legalább te miért nem tartottad meg a parancsot?” Ezzel mintha épp ezt
akarná mondani: „Legalább te kérj bocsánatot, hogy lelkedben megalázkodva
irgalomra lelj!” De megint csak sehol sincs a bocsánatkérés. Válaszol az asszony
is, és ezt mondja: „A kígyó becsapott engem” (Ter 3,13). Mintha azt mondaná:
„Ha ez vétkezett is, nekem mi közöm hozzá?” Mit tesztek, ti szerencsétlenek?
Legalább végezzetek egy leborulást, ismerjétek el, hogy hibáztatok, induljatok
meg mezítelenségetek láttán! De egyikőjük sem hajlandó önmagát okolni, egyi-
kükben sem találni egy csepp alázatot sem.

Gázai Szent Dórotheosz

– 86 –

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 86



10. Most íme, világosan láthatjátok, milyen állapotba kerültünk. Lám, mi-
féle és mennyi baj szakadt ránk önigazolásunk miatt, amiatt, hogy magunkban
bíztunk, amiatt, hogy ragaszkodtunk saját akaratunkhoz, hiszen ezek az Isten
ellen tusakodó gőg szüleményei. Az alázatosság gyümölcse pedig, ha magunkat
okoljuk, ha nem a saját belátásunkban bízunk, s ha gyűlöljük saját akaratunkat.
Ezek révén az ember méltóvá lesz arra, hogy összeszedje magát, hogy visszatér-
jen eredeti, természet szerinti állapotába, s megtisztuljon Krisztus szent paran-
csainak segítségével. Hiszen az alázatosság nélkül lehetetlen engedelmeskedni a
parancsoknak, s lehetetlen bármilyen jóra szert tenni, ahogyan Márk abba is
megmondta: „Szívbéli töredelem nélkül lehetetlen eltávolodni a rossztól, s tel-
jességgel lehetetlen szert tenni az erényre”.10 Tehát az ember a szívbéli törede-
lem révén fogadja el a parancsokat, távolodik el a rossztól, tesz szert az erényre,
s végül így jut el saját nyugalmához.

11. Mindezt a szentek is mind felismerték, s alázatos életmódjuk révén tö-
rekedtek arra, hogy Istennel egyesüljenek. Voltak ugyanis olyan istenszerető
emberek, akik a szent keresztség felvétele után nem csupán a szenvedélyes cse-
lekedeteket gyomlálták ki az életükből, hanem le akarták győzni magukat a
szenvedélyeket is, és el akartak jutni a szenvedélymentességre. Ilyen volt Szent
Antal, Pakhómiosz és a többi Istentől ihletett atya. !k célul tűzték ki, hogy –
az apostol szavaival élve – megtisztítják magukat „a test és a lélek minden szeny-
nyétől” (2Kor 7,1). Tudták, hogy a parancsok megtartása révén, amint már em-
lítettük, megtisztul a lélek, vagyis tisztává lesz az értelem, újra látni kezd, és ter-
mészetes állapotába jut. Hiszen „az Úr parancsa ragyogó, fényt gyújt a szemnek”
(Zsolt 18,9). Arra is rájöttek, hogy a világban tartózkodva nem egykönnyen
művelik ki az erényt, s ezért kitaláltak maguknak egy idegen életmódot, egy sa-
játos életformát, ami nem más, mint a monasztikus élet. Elkezdtek menekülni
a világ elől, a pusztában vertek tanyát, s ott éltek böjtölve, a földön aludva, vir-
rasztva és más egyéb önmegtagadást végezve, egészen lemondva szüleikről és
testvéreikről, vagyonukról és dolgaikról. Egy szóval a világot keresztre feszítet-
ték önmaguk számára. S nemcsak a parancsokat tartották meg, hanem ajándé-
kokat is felajánlottak Istennek. Azt is megmondom, miként. A parancsokat
Krisztus minden kereszténynek adta, s minden krisztushívőnek kötelessége tel-
jesíteni azokat. Azt mondhatnánk, hogy olyanok ezek, mint a császárnak fize-
tendő adók. Ha valaki azt mondaná, hogy nem hajlandó adót fizetni a csá-
szárnak, vajon elkerülhetné-e a büntetést? De vannak a világban olyan hatalmas

A lemondásról

– 87 –

10 MARCUS EREMITA: De his qui putant… 197. (PG 65, 961A).

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 87



és híres emberek is, akik nem elégednek meg azzal, hogy megfizetik az adót a
császárnak, hanem még ajándékokat is visznek neki. S az ilyen emberek ezzel
nagy tiszteletet, nagy adományokat és méltóságot érdemelnek ki maguknak.

12. Ugyanígy tettek az atyák is, akik nem csupán a parancsokat tartották
meg, hanem ajándékokat is felajánlottak az Istennek. Ezek az ajándékok pedig
a szüzesség és a szegénység. Ezek nem parancsok, hanem ajándékok. Hiszen
sehol sem találjuk megírva, hogy „ne nősülj meg”, vagy „ne nemzz gyermeket”.
S akkor sem parancsot adott Krisztus, amikor azt mondta: „Add el, amid van.”
Amikor odament hozzá az írástudó, s így szólt, „Mester, mit tegyek, hogy elnyer-
jem az örök életet?”, ő azt válaszolta: „Ismered a parancsokat. Ne ölj, ne paráz-
nálkodj, ne lopj, ne tégy hamis tanúságot felebarátod ellen”, és így tovább. ! vi-
szont azt mondta: „Ezeket mind megtartottam ifjúkoromtól kezdve”. Erre Jézus
így szólt: „Ha tökéletes akarsz lenni, add el, amid van, és oszd szét a szegényeknek”,
és így tovább (vö. Mt 19,16–21; Mk 10,17–20). Láthatod: azt, hogy „add el,
amid van”, nem úgy mondta, mint aki parancsol, hanem úgy, mint aki taná-
csot ad. Hiszen ha valaki azt mondja, hogy „ha akarod”, az nem parancsot ad,
hanem tanácsot.

13. Amint tehát mondtuk, az atyák más egyéb erény mellett a szüzességet és
a szegénységet ajándék gyanánt ajánlották fel Istennek, s a világot önmaguk
számára keresztre feszítették, amit már szintén megemlítettünk. A továbbiak-
ban pedig azért küzdöttek, hogy önmagukat is keresztre feszítsék a világ szá-
mára, ahogy az apostol mondja: „A világ keresztre feszíttetett számomra, s én is a
világ szá má ra” (Gal 6,14). Mi a különbség a kettő között? A világ keresztre fe-
szíttetik az ember számára, ha az ember lemond a világról, ha a magányos élet
mellett dönt, ha elhagyja szüleit, vagyonát, dolgait, ügyeit és kapcsolatait. Akkor
a világ keresztre lesz feszítve számára, hiszen elhagyta, s erre mondja az apostol,
hogy „a világ keresztre feszíttetett számomra”. De aztán hozzáteszi: „s én is a világ
számára”. Miképpen feszíttetik hát keresztre az ember a világ számára? Úgy,
hogyha – miután eltávolodott a külső dolgoktól – harcba fog magukkal az él-
vezetekkel, a dolgokra irányuló vágyakkal, ha küzd saját akarata ellen, s ha ha-
lálra adja saját szenvedélyeit. Akkor ő is keresztre lesz feszítve a világ számára,
s méltón mondhatja az apostol szavaival: „A világ keresztre feszíttetett számomra, s
én is a világ számára”.

14. Az Atyák tehát, amint mondtuk, miután keresztre feszítették a világot
önmaguk számára, küzdelmeik révén arra törekedtek, hogy önmagukat is ke-
resztre feszítsék a világ számára. Ami pedig minket illet, úgy látszik, hogy kereszt -
re feszítettük önmagunk számára a világot, amikor elhagytuk, és a monostorba
jöttünk, magunkat azonban nem akarjuk keresztre feszíteni a világ számára: hi-

Gázai Szent Dórotheosz

– 88 –

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 88



szen élvezetei bennünk élnek, a szenvedélyek csírái burjánzanak bennünk, ra-
gaszkodunk dicsőségéhez, ragaszkodunk az ételekhez és a ruhákhoz. Találunk
egy jó szerszámot, s máris ragaszkodni kezdünk hozzá, megengedve ennek az
aprócska dolognak, hogy – Zószimasz atya szavaival élve – jobban kötődjünk
hozzá, mint száz font aranyhoz. Úgy gondoljuk, hogy kiléptünk a világból, hogy
elhagytuk a világi dolgokat, amikor a monostorba jöttünk, s mégis semmit érő
dolgokkal elégítjük ki a világi vágyakozást. S mindezt azon nagy ostobaság miatt
szenvedjük el, hogy miután lemondtunk nagy és jelentős dolgokról, szenvedé-
lyünket valami egészen jelentéktelen aprósággal próbáljuk csillapítani. Hisz min-
denki közülünk elhagyta, amije volt: akinek nagy vagyona volt, az azt hagyta
ott, akinek nem volt valami sok, az is hátrahagyta, ami az övé volt, ki-ki erejé-
hez mérten. Aztán beléptünk a monostorba, s – amint mondtam – ki-ki olcsó
és értéktelen dolgokkal akarja betölteni vágyait. Ne hagyjuk, hogy ez így tör-
ténjen, hanem ahogy elhagytuk a világot és a világi dolgokat, ugyanúgy illik,
hogy lemondjunk az anyagiakhoz kapcsolódó vágyakról is. Azt is tudnunk kell,
hogy miben áll ez a lemondás, hogy miért is jöttünk a monostorba, s hogy mit
jelent a ruha, amit magunkra veszünk, majd pedig ennek mintájára kell alakí-
tanunk életünket, és küzdenünk kell, mint ahogyan Atyáink.

15. A szerzetesi ruha, amit viselünk, ujjatlan tunikából, bőrövből, vállon át-
vetett felsőruhából (analabosz) és csuklyából (kukullion) áll. Ezek mind szim-
bólumok, és úgy illik, hogy megtanuljuk, mit jelentenek számunkra a ruháza-
tunkat alkotó szimbólumok.

Miért hordunk ujjatlan tunikát? Mindenki más ruhájának van ujja, a mi-
énknek miért nincsen? A ruha ujjai a kezeket szimbolizálják, a kezekre pedig a
gyakorlatban van szükség. Amikor tehát megszáll minket a gondolat, hogy a ke-
zünkkel kövessünk el valamit, ami a régi emberre jellemző, például lopjunk,
verekedjünk vagy egyszerűen bármi más bűnt cselekedjünk a kezünkkel, akkor
csak oda kell figyelnünk a ruhánkra, észre kell vennünk, hogy nincsen ujja, vagy -
is nincsen kezünk arra, hogy a régi ember dolgait megtegyük.

Tunikánkon ezen kívül van egy bíborszínű jel. Mi akar lenni ez a bíbor jel-
zés? A császár minden katonája bíbor színt hord a köpenyén. Mivel a császár bí-
borban jár, összes katonája felteszi a császári ruhára emlékeztető bíbor színt a kö-
penyére, hogy ezáltal megmutassák, hogy a császár katonái, és hogy őérte
harcolnak. Tunikánkon ugyanígy mi is hordjuk a bíbor színű jelet, ezzel mu-
tatva meg, hogy Krisztus katonái vagyunk, s hogy nekünk is ki kell tartanunk
mindazokban a megpróbáltatásokban, melyeket ő érettünk elviselt. Hiszen ami-
kor a mi Uralkodónk szenvedett, bíbor színű köpenyt adtak rá (vö. Jn 19,2).
Mégpedig elsősorban azért, mert ő király: hisz „ő a királyok királya és az ural-

A lemondásról

– 89 –

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 89



kodók Ura” (Jel 19,16), másodsorban pedig azért, mert azok az istentelenek így
űztek gúnyt belőle. Amint tehát már mondtam, mi is, akik hordjuk a bíbor-
színű jelet, ezzel megvalljuk, hogy vele együtt viseljük az ő összes szenvedését.
A katona nem hagyja ott a hadviselést, hogy helyette földművelésre vagy ke-
reskedésre adja a fejét, mert ezzel elárulná katona mivoltát, amint az Apostol is
mondja: „Aki harcol, nem bonyolódik bele az élet mindennapi dolgaiba, különben
nem vívja ki vezére elismerését” (2Tim 2,4). Ugyanígy van ez velünk is, mi is
úgy akarunk küzdeni, hogy ne legyen gondunk semmire ebben a világban, s
hogy egyedül Istennel töltsük az időnket, hogy az Írás szavainak megfelelően a
szűz legyen állhatatos és gondtalan (vö. 1Kor 7,34–35).

16. Övünk is van. Miért hordunk övet? A rajtunk lévő öv mindenekelőtt
annak a szimbóluma, hogy készen állunk a munkára. Bárki, aki valamilyen
munkába fog, előbb felövezi magát, s így kezd el dolgozni, ahogy az Írás
mondja: „Csípőtök legyen felövezve” (Lk 12,35). Azután, mivel az öv halott bőr-
ből készül, másodsorban azt is jelenti, hogy halálra kell adnunk az élvezetek
iránt bennünk élő vonzalmat. Ezért van az öv a csípőnkön, mert ott vannak a
vesék is, melyekről azt mondják, hogy a vágyakozó lélekrész székhelyéül szol-
gálnak. Erről mondja az Apostol, hogy „adjátok halálra tagjaitokban azt, ami
földies, a paráznaságot, a tisztátalanságot” (Kol 3,5), és így tovább.

17. Van felsőruhánk is, amit a kereszthez hasonló formában veszünk a vál-
lunkra. Ezáltal a kereszt jelképét hordozzuk a vállunkon az írás szerint: „Vedd
fel keresztedet, s kövess engem!” (vö. Mt 16,24). S mi más is lenne ez a kereszt,
ha nem a tökéletes meghalás, ami megvalósul bennünk a Krisztusba vetett hit
által? Hiszen a „hit – ahogyan a Szent Öregek Könyvében, a Geróntikonban ol-
vassuk – mindig megvéd minket a nehézségekben, s zavartalanná teszi mun-
kálkodásunkat”;11 a hit az, ami elvezet minket az említett, tökéletes meghalásra.
Ez pedig abban áll, hogy meghalunk mindennek, ami ebből a világból való:
nem csak szüleinket kell elhagynunk, hanem küzdenünk kell az irántuk érzett
ragaszkodás ellen is, s ugyanígy, ha valaki lemondott vagyonáról, javairól és
minden egyes dolgáról, akkor még le kell mondania az hozzájuk való ragasz-
kodásról is, amint már említettük. Ebben áll tehát a tökéletes lemondás.

18. Fejünkön csuklyát (kukullion) hordunk, ami az alázatosság jelképe. Hi-
szen a kisgyermekek, az egészen ártatlanok hordanak a csuklyához hasonló fi-
tyulát, a felnőtt ember nem. Mi pedig azért viseljük, mert a gonoszságot ille-

Gázai Szent Dórotheosz

– 90 –

11 EVAGRIOSZ PONTIKOSZ: Pract., Prol. 4. Magyarul lásd: Praktikos, avagy a szerzetes, Tanít-
vány 35–36 (2003/3–4) 9. (ford. Kapitány György)

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 90



tően olyanokká akarunk lenni, mint a kisgyermekek, ahogyan az Apostol
mondja: „Értelem dolgában ne legyetek gyermekek, csak a gonoszság terén ma-
radjatok kiskorúak” (1Kor 14,20). De mit jelent a gonoszság terén kiskorúnak
maradni? A kisgyermek, akiben nincsen gonoszság, ha méltatlanság éri, nem
gyullad haragra, ha megbecsülés éri, nem válik hiúvá, ha pedig elvesznek tőle
valamit, ami az övé, nem szomorodik el. Hisz a gonoszság terén kiskorú, azaz
nem táplálja magában a szenvedélyt, és nem követel magának dicsőséget.

A csuklya ezen kívül még Isten kegyelmének is a szimbóluma, mert amint
a fityula óvja és melengeti a gyermek fejét, úgy oltalmazza Isten kegyelme a mi
értelmünket. A Szent Öregek Könyve is azt mondja, hogy „a csuklya a mi Meg-
váltó Istenünk kegyelmének szimbóluma, amely oltalmazza lelkünk irányító
részét, és melengeti gyermekségünket Krisztusban azokkal szemben, akik ál-
landóan megpróbálják ütlegelni és megsebezni azt”.12

19. Íme tehát, csípőnkön viseljük az övet, mely az értelmetlen vágyak halálra
adását jelzi, míg vállainkra a felsőruha borul, ami a kereszt, csuklyánk pedig ár-
tatlanságunk és Krisztusban való gyermeki voltunk jelképe. „Az életmódunk le-
gyen tehát összhangban a ruházatunkkal – ahogyan mondják az atyák – nehogy
idegen legyen számunkra az öltözet, amit hordunk.”13 Ha már elhagytuk a nagy
dolgokat, hagyjuk el a kicsiket is. Ha már elhagytuk a világot, hagyjuk el a hozzá
való ragaszkodást is. Hiszen amint már megmondtam, ragaszkodásaink apró,
jelentéktelen, szóra sem érdemes dolgok révén, tudtunkon kívül újra hozzálán-
colnak bennünket a világhoz.

20. Ha el akarunk jutni a dolgoktól való tökéletes távolságvételre és a teljes
szabadságra, akkor meg kell tanulnunk lenyesni saját akaratunkat, s így Isten se-
gítségével apránként eljuthatunk a minden ragaszkodástól való szabadságra.
Hiszen semmi sem használ annyira az embernek, mint a saját akaratának visz-
szanyesése. Ha ez bekövetkezik, ezáltal az ember képes előrehaladni, s túljutni
minden erényen. Amint a vándor, aki útközben rövidítő utat lel, ha arra megy,
útja jó részét megnyeri magának, ugyanígy jár az is, aki az akarat visszanyesé-
sének útját választja. Mert ha valaki visszanyesi akaratát, akkor szert tesz a ra-
gaszkodástól való szabadságra, s ebből a szabadságból kiindulva Istennel együtt
eljuthat a tökéletes szenvedélymentességre.

Az ember képes arra, hogy rövid időn belül tízféle akaratát is visszanyesse, s
azt is megmondom, hogyan. Valaki körbesétál egy kicsit a monostorban, és ész-

A lemondásról

– 91 –

12 Uo. Prol. 2.
13 Apopht., Nau 55, Revue de l’orient chrétien 12 (1907) 180.

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 91



revesz egy dolgot, mire a gondolat azt mondja neki: „Menj oda, és vedd szem-
ügyre!” Erre ő azt válaszolja a gondolatnak: „Bizony nem nézem meg!” Így le-
nyesi az akaratát, és nem nézi meg a dolgot. Azután beszélgető testvéreket talál,
s a gondolat arra bíztatja, hogy menjen oda, és ő is szóljon hozzá a témához. !
azonban visszanyesi akaratát, és nem szól. Ezután azt mondja neki a gondolat:
„Menj el, kérdezd meg a szakácsot, mit készít mára!” ! azonban nem megy el,
hanem lenyesi akaratát. Azután meglát egy tárgyat, s a gondolat arra sarkallja,
hogy kérdezze meg, ki hozta. ! viszont visszanyesi akaratát, és nem kérdezi
meg. Így aztán újra meg újra visszanyesve akaratát végül szokásává válik a le-
mondás, s a kis dolgokról való lemondástól eljut odáig, hogy nyugodt szívvel
le tud mondani a nagy dolgokról is. Végül odáig jut, hogy már egyáltalán nincs
saját akarata, hanem bármi éri is, olyan nyugalommal fogadja, mintha ő maga
akarta volna. És amikor már nem akar a saját akarata szerint cselekedni, azon
kapja magát, hogy mindig azt teszi, amit akar, hiszen ha nincsen sajátja, akkor
bármi, ami történik, olyan, mintha a sajátja lenne. Így aztán felfedezi, amint
már mondtuk, hogy milyen ragaszkodások nélkül élni, s ebből a már említett,
ragaszkodástól mentes állapotból eljuthat a szenvedélymentességre.

21. A boldogemlékű Doszitheosz példáján is láthatjátok, hogy milyen fej-
lődést idézhet elő, ha apránként visszanyesegetjük saját akaratunkat. Miféle
életből, micsoda élvezetek közül, micsoda tohonyaságból jött ez az ember, aki
Istenről soha egy szót sem hallott, s tudjátok, hogy mégis rövid idő alatt milyen
magasságba emelte őt az engedelmesség gyakorlása és saját akaratának vissza-
nyesése! Tudjátok, hogy mennyire megdicsőítette őt Isten, aki nem engedte fe-
ledésbe merülni az ő nagyszerű erényeit, hanem kinyilatkoztatta a Szent Öreg-
nek, aki látta őt az összes szentek társaságában, amint velük együtt élvezte az
örök boldogságot.

22. Elmondok nektek egy másik példát is, ami szintén velem esett meg, hogy
megtanuljátok: az engedelmesség, és az önakarattól való szabadság még a halál-
tól is megmenti az embert. Amikor még Szeridosz abba monostorában éltem, el-
jött hozzánk Askalón környékéről az egyik nagy Öreg tanítványa lelki atyjának va-
lamilyen megbízatásával. Azt a parancsot kapta az Öregtől, hogy még napszállta
előtt térjen vissza saját cellájába. Közben azonban rettenetes erejű vihar támadt,
leszakadt az ég, dörgött-villámlott, s a közeli patak vize megáradt, épp csak ki
nem lépett a medréből. Az illető viszont az Öreg szavainak engedelmeskedve el
akart indulni hazafelé. Mi erre könyörögve kértük, hogy maradjon, mert meg
voltunk győződve arról, hogy a folyóvá dagadt patakon lehetetlen épségben át-
kelni. Mégsem sikerült őt meggyőznünk, hogy maradjon. Végül azt mondtuk
neki, hogy elkísérjük a folyóig, s ha majd meglátja, magától fog visszafordulni. El-

Gázai Szent Dórotheosz

– 92 –

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 92



mentünk tehát vele, de amikor a folyóhoz értünk, a testvér levetette felsőruháit,
felkötötte a fejére, majd szorosra kötve pelerinjét14 belevetette magát a folyóba,
egyenesen a szörnyen hömpölygő ár közepébe. Mi ott álltunk remegve és rettegve
attól, hogy meg fog halni. ! azonban kitartóan úszott, és szinte azonnal a túl-
parton találta magát. Felöltötte felsőruháit, a túlpartról leborult felénk, majd bú-
csút intett, s futva indult tovább hazafelé. Mi pedig ott maradtunk, eltelve cso-
dálattal és megdöbbenéssel látva az erény hatalmát. Hiszen nekünk még nézni is
félelmetes volt, ő viszont engedelmessége révén sértetlenül kelt át a veszélyen.

23. Hasonló dolog történt azzal a testvérrel, akit lelki atyja elküldött a faluba,
hogy beszerezze a szükséges dolgokat az ottani megbízottjuktól. Amikor a testvér
felfogta, hogy az illető lánya szégyenletes együttlétre csábítja őt, csak ennyit mon-
dott: „Istenem, atyám imái által ments ki engem!” S erre ő azonnal a Szkétisz felé
vezető úton találta magát, miközben hazafelé tartott lelki atyához.15 Nézzétek az
erény hatalmát, nézzétek a kimondott szó erejét! Micsoda segítséget kap az, aki
csak hivatkozik atyjának imádságaira! Hiszen csak annyit mondott: „Istenem,
atyám imái által ments ki engem!” – s erre azonnal az úton találta magát. Vegyé-
tek észre mindkettőjük alázatát és istenfélelmét! Mivel nélkülöztek, az öreg el
akarta küldeni a testvért a megbízottjukhoz, de nem azt mondta neki, hogy „menj
el!”, hanem inkább kérdezte tőle, hogy el akarna-e menni. Hasonlóképpen a test-
vér sem azt válaszolta, hogy „elmegyek”, hanem így szólt hozzá: „ahogy akarod,
úgy cselekszem”. Félt ugyanis attól is, hogy botrányt okoz, meg attól is, hogy aty-
jával szemben engedetlenné válik. Később, amikor még jobban nélkülözni kezd-
tek, azt mondta neki az öreg: „Kelj fel, és menj!” S nem azt mondta neki, hogy
„bízom Istenemben, aki majd megoltalmaz téged”, hanem hogy „bízom abban,
hogy atyám imái által Isten majd megoltalmaz téged”. Hasonlóképpen a testvér
a kísértés pillanatában nem csak azt mondta, hogy „Istenem, ments ki engem!”,
hanem azt, hogy „Istenem, atyám imái által ments ki engem!” Így tehát remé-
nyüket mind a ketten atyjuk imáiba vetették.

Látjátok, hogyan kötötték össze az engedelmességet az alázatossággal. Aho-
gyan ugyanis egy kettős fogatban az egyik ló nem tudja megelőzni a másikat, csak
ha széttörik a szekér,16 ugyanígy szükséges, hogy az engedelmességnek elválaszt-

A lemondásról

– 93 –

14 A maforion nevű ruhadarab Cassianus (De Inst. Coenob. I,6) és Jeromos (Ep. 22,13) leírása
alapján egy szűk és rövid pelerin-jellegű zeke volt, mely a nyakat és a vállakat borította be.

15 Ammun 3, in Szent Öregek Könyve, Bizantinológiai Intézet Alapítvány, Budapest, 2001, 74
(PG 65,128D).

16 PLATÓN: Phaedrosz 246a–b.

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 93



hatatlan társa legyen az alázatosság. S hogyan válhatna bárki is méltóvá erre a ke-
gyelemre, ha nem úgy, hogy erőt vesz önmagán, és – amint már mondtam –
visszanyesi saját akaratát, önmagát Isten után lelki atyjára bízza, egy fikarcnyit
sem kételkedik, hanem mindent azzal a legszilárdabb meggyőződéssel tesz, hogy
így magának Istennek engedelmeskedik. Úgy, ahogyan a történetben szereplő
testvérek is tették. Az ilyen ember méltó az irgalomra, méltó az üdvösségre.

24. Mesélik a történetet,17 hogy amikor a szent Baszileiosz meglátogatta a ko-
lostorait, így szólt az egyik elöljáróhoz: „Van-e itt valaki, aki az üdvösségre tö-
rekszik?” Az abba azt mondta neki: „Imáid által, Uram, mind üdvözülni aka-
runk.” Erre Szent Baszileiosz ismét megkérdezte tőle: „Van-e itt olyan, aki
valóban az üdvösség útján jár?” Erre az abba, aki lelki ember volt, már megér-
tette a kérdést és azt válaszolta: „Igen.” Erre a szent azt mondta neki: „Hozd
nekem őt ide!” Odament a testvér, a szent pedig így szólt hozzá: „Hozz vizet,
hogy megmosakodjam.” Erre ő elment, és hozott neki vizet a mosakodáshoz.
Miután pedig Szent Baszileiosz megmosakodott, ő maga is fogta a mosdóvizet,
s így szólt a testvérhez: „Most rajtad a sor, mosdj meg te is!” ! pedig ellenke-
zés nélkül elfogadta, hogy a szent öntse kezére a vizet. Miután tehát ily módon
próbára tette őt, Baszileiosz ismét hozzá fordult: „Amikor bemegyek a szen-
télybe, emlékeztess arra, hogy kezemet rád téve felszenteljelek!” A testvér ismét
ellenkezés nélkül engedelmeskedett. Amikor látta, hogy Szent Baszileiosz a szen-
télyben van, odament és emlékeztette őt arra, amit mondott; a szent pedig föl-
szentelte és magával vitte őt. Hiszen ki más érdemelte volna meg jobban, hogy
az Istentől ihletett szenttel éljen, mint ez az áldott testvér?

25. Nektek még nincs tapasztalatotok erről a fontolgatás nélküli engedel-
mességről,18 s azt sem tudjátok, hogy milyen nyugalom származik belőle. Egy-
szer megkérdeztem az öreget, János abbát, Barszanúphiosz abba tanítványát:
„Mester, az Írás azt mondja, hogy sok megpróbáltatáson keresztül kell bemennünk
az Isten Országába (ApCsel 14,22). Én viszont azt látom, hogy engem semmi-
féle megpróbáltatás nem ér. Mi válik tehát hasznomra, mit tegyek, hogy ne ve-

Gázai Szent Dórotheosz

– 94 –

17 Vö. Baszileiosz, in Szent Öregek Könyve, i. m. 83 (PG 65,137B).
18 Dórotheosz szó szerint „megkülönböztetés nélküli” engedelmességről (adiakritosz hüpakoé)

beszél, azaz a tanítvány nem alkot saját ítéletet a lelki atya által kért dologról, hanem fel-
tétlenül megbízik a lelki vezető megkülönböztető képességében. Lucien Regnault szerint a
görög kifejezés a pakhómiánus iratokra vezethető vissza, ahol az eredeti kopt szó jelentése
„kettős szív nélküli”, azaz fenntartás nélküli engedelmesség. Vö. DOROTHÉE DE GAZA:
Oeuvres spirituelles, i. m. 70.

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 94



szítsem el a lelkem?” Azért kérdeztem ezt meg, mert semmiféle megpróbálta-
tás nem ért, még gondjaim sem voltak. Mert ha rossz gondolat támadt rám, fog-
tam az írótáblám, és megírtam az öregnek. Akkoriban ugyanis, mielőtt még a
szolgálatára rendeltek volna, írásban kérdeztem őt. Mármost, mielőtt még be-
fejeztem volna az írást, már közben megkönnyebbültem, és lelki haszonnal gaz-
dagodtam. Innen fakadt tehát az én gondtalanságom és nyugalmam. S én pedig,
nem ismervén még az erény hatalmát, s azt hallván, hogy sok megpróbáltatá-
son keresztül kell bemennünk az Isten országába, félni kezdtem, hogy elkerül
a megpróbáltatás. Amikor ezt tudattam az öreggel, ezt a választ adta: „Ne nyug-
talankodj, nem te tehetsz róla. Mindenki, aki odaadja önmagát az Atyáknak
való engedelmességre, annak osztályrésze ez a gondtalanság és ez a nyugalom.”

(Baán Izsák OSB fordítása és bevezető írása)

A fordítás alapjául szolgáló görög kritikai szöveg: DOROTHÉE DE GAZA: Oeuvres
spirituelles (SC 92), Cerf, Paris, 2001, 146–184.

A lemondásról

– 95 –

Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1  2013.11.25.  14:50  Page 95



Beszéd a püspöki szinóduson (2012)

ROWAN WILLIAMS

Vatikánváros, 2012. okt. 11. (Zenit.org)

„Teljesen embernek lenni azt jelenti,
hogy újjá vagyunk teremtve Krisztus emberségének képmására”

Szentséges Atya, Tisztelend! Atyák,
Testvéreim és N!véreim Krisztusban
– Kedves Barátaim!

1.) Nagy megtiszteltetés számomra a Szentatya fölkérése arra, hogy e találkozón be-
széljek: amint a zsoltáros mondja „Ecce quam bonum et quam iucundum habi tare
fratres in unum.”1 Amikor a szinóduson a püspökök egybegyűlnek Krisztus egész
népének javára, akkor ez azon gyakorlatok egyike, melyek fönntartják Krisztus
Egyházának egységét. Ma különösen is emlékeznünk kell a II. Vatikáni Zsinat
nagy eseményre – amikor a testvérek egységben gyűltek össze, „fratres in unum”–,
s amely oly sokat tett az Egyház egészségéért, és segítette abban, hogy az Egyház
oly sokat visszanyerjen abból az energiából, amely ahhoz szükséges, hogy eredmé-
nyesen hirdessük Jézus Krisztus Örömhírét korunkban. Az én nemzedékemb!l
sokak számára – még a Római Katolikus Egyház határain túl is – e zsinat sokat
ígér! jel volt, annak jele, hogy az Egyház eléggé er!s ahhoz, hogy néhány igénye-
sen komoly kérdést tegyen föl saját magának arra vonatkozólag, vajon kultúrája és
szerkezete megfelelnek-e föladatának: vajon képes-e megosztani az evangéliumot
a modern világ bonyolult, gyakran lázadó, mindig nyugtalan szellemével.

DOKUMENTUM Sapientiana 6 (2013/2) 96–104.

– 96 –

ROWAN WILLIAMS walesi születésű anglikán püspök, költ! és teológus. 2002 és 2012 decem -
bere között Canterbury érseke, egész Anglia, valamint az Anglikán Kommunió prímása
volt. Jelenleg a cambridge-i Magdelene College vezet!je (Master).
Köszönöm Szeiler Zsolt kollégám segítségét e fordítás elkészítésében. (B. G.)

1 „Milyen jó és milyen gyönyörűséges, amikor a testvérek egységben laknak!” – Zsolt 133,1.

DOKUMENTUM_ROwan Williams_Layout 1  2013.11.25.  14:52  Page 96



2.) A zsinat, nagyon sok szempontból, újra fölfedezte az evangélium hirdetésé-
nek ügyét és szenvedélyét. Nemcsak az Egyház saját életének megújítására,
hanem a világban való hitelességére is összpontosított. A Lumen gentium vagy
a Gaudium et spes olyan szövegek, amelyek egy friss és örömteli látomást vá-
zoltak föl arról, hogy Krisztus földi Testében él! változatlan valósága a Szent-
lélek ajándékának köszönhet!en miként beszélhet új szavakkal korunk társa-
dalmához, s!t a máshitűekhez is. Nem meglep! tehát, hogy ötven évvel kés!bb,
még mindig jórészt ugyanazokkal a kérdésekkel s következményekkel küszkö-
dünk, melyeket a zsinat vetett föl. Úgy gondolom, e Szinódusnak az új evan-
gelizációra irányuló figyelme szintén folytatja a zsinat örökségének föltárását.

3.) A II. Vatikáni Zsinat teológiájának egyik legfontosabb szempontja azonban
a keresztény embertan megújítása volt. A kegyelem és természet kapcsolatának
az emberi lények fölépítésében tárgyalt, sokszor er!ltetett és mesterkélt újsko-
lasztikus elmélete helyett a zsinat egy olyan teológia legfontosabb belátásaira
épített, amely korábbi és gazdagabb forrásokhoz tért vissza – az olyan spirituá-
 lis lángelmék teológiájára gondolhatunk, mint Henri de Lubac. Lubac emlé-
keztetett bennünket arra, mit is jelentett a korai és középkori kereszténység szá-
mára egy olyan emberségr!l beszélni, amely Isten képmására teremtetett, s egy
olyan kegyelemr!l, amely tökéletesíti és átalakítja e képmást, amelyet oly soká
elfedett megszokott „embertelenség”-ünk. Ennek fényében az evangélium hir-
detése annak hirdetését jelenti, hogy végre lehetséges igazán embernek lennünk:
a katolikus és keresztény hit egy „igazi humanizmus” – hogy a múlt század egy
másik lángelméjének, Jacques Maritainnek a kifejezését alkalmazzuk.2

4.) Ugyanakkor Lubac egészen egyértelmű avval kapcsolatban, mit nem jelent
ez. Az evangélium hirdetésének föladatát nem helyettesítjük egy „humanizáló”
mozgalommal. „Tegyünk emberivé a kereszténnyé tétel el!tt?” – kérdezi – „Ameny-
nyiben e vállalkozás sikerrel jár, a kereszténység elkésett: helyét már elfoglalta valami
más. S ki gondolja azt, hogy a kereszténység nem képes emberivé tenni?” Így ír Lubac
a Hit paradoxonai című csodálatos aforizmagyűjteményében.3 Maga a hit alakítja
az emberivé formáló munkát, s e humanista vállalkozás üres lesz az emberségnek

Beszéd a püspöki szinóduson (2012)

– 97 –

2 JACQUES MARITAIN: Az igazi humanizmus, Római Katolikus Egyházi Gyűjtemény – Szent
István Társulat, Budapest, 1996.

3 HENRI DE LUBAC: Paradoxes of Faith, Ignatius Press, San Francisco, 1987. Franciául
Paradoxe et Mystère de l’Église, Aubier-Montaigne, Paris, 1967.

DOKUMENTUM_ROwan Williams_Layout 1  2013.11.25.  14:52  Page 97



a Második Ádámban adott meghatározása nélkül. Az evangelizációnak – akár
régi, akár új alakjában – abban a mélységes bizalomban kell gyökereznie, hogy
az emberségnek egy jól meghatározott célját, az emberi életnek egy jól megha-
tározható alakját tudjuk megmutatni és megosztani a világgal. Sok módon ki
lehet ezt fejteni, ezen rövid megjegyzésekben egyetlen szempontra szeretnék
különösen is összpontosítani.

5.) Teljesen embernek lenni azt jelenti, hogy újjá vagyunk teremtve Krisztus em-
berségének képmására. Eme emberség pedig az örök Fiú az örök Atyával való kap-
csolatának tökéletes emberi „fordítása”, egy szeret! és imádó önátadásban megva-
lósuló kapcsolat, az életnek a Másik felé való kiárasztása. Így az az emberség,
amelybe belenövünk a Lélekben, az az emberség, amelyet meg akarunk osztani a
világgal Krisztus megváltó művének gyümölcséként, egy szemlél!d! emberség.
Szent Edit Stein állapította meg, hogy akkor kezdjük megérteni a teológiát, ami-
kor úgy látjuk Istent mint az „Els! Teológus”-t, aki el!ször mondja ki az isteni élet
valóságát, mert „az Istenr!l szóló minden beszéd föltételezi Isten saját beszédét”. Ha-
sonlóképpen mondhatjuk, hogy akkor kezdjük megérteni a szemlél!dést, amikor
Istent az els! szemlél!d!nek látjuk, mint a Másikra irányuló önzetlen figyelem
örök mintáját, amely nem halált, hanem életet hoz a szemlél!d! valójának. Isten
minden szemlélése föltételezi Isten Önmagában elmerül! és örömteli tudását saját
magáról és saját maga szemlélését a Szentháromság életében.

6.) Olyan szemlél!d!nek lenni, mint Krisztus, azt jelenti, hogy nyitottak va-
gyunk mindarra a teljességre, amelyet az Atya szívünkbe akar árasztani. Ha tu-
datunk nyugodt és kész a befogadásra, ha Istenre s önmagunkra vonatkozó,
saját magunk teremtette fantáziaképeink elcsöndesedtek, akkor végre azon a
ponton vagyunk, ahol elkezd!dhet növekedésünk. Az az arc pedig, amelyet
meg kell mutatnunk világunknak, egy olyan emberiség arca, amely szüntelenül
növekszik a szeretet felé. Egy olyan emberiségé, amelyet tekintetének célpontja
oly örömmel tölt el s olyannyira magával ragad, hogy készen állunk egy végte-
len utazásra annak érdekében, hogy még mélyebbre hatoljunk e valóságba, a
szentháromságos élet szívébe. Szent Pál beszél arról, hogy „födetlen arccal tük-
rözzük vissza az Úr dics!ségét” (2Kor 3,18), s hogy egyre nagyobb ragyogással
alakulunk át. Ezt az arcot akarjuk megmutatni embertársainknak.

7.) S nem azért törekszünk erre, mivel valami olyan egyéni „vallásos élmény”-t
keresünk, amellyel biztonságban és szentnek érezhetjük magunkat. Azért törek-
szünk erre, mivel eme, az Isten fénye felé forduló, önfeledt krisztusi tekintetben

Rowan Williams

– 98 –

DOKUMENTUM_ROwan Williams_Layout 1  2013.11.25.  14:52  Page 98



megtanuljuk, miként tekintsünk egymásra s Isten egész teremtésére. A korai
Egyházban nagyon világosan tudatában voltak annak, hogy attól az önmegér-
tést!l vagy önmagunk szemlélését!l, amely megtanít bennünket mohó ösztö-
neink és sóvárgó vágyaink megfegyelmezésére, tovább kell lépnünk a „természe-
tes szemlél!dés”-hez, amely érzékeli és tiszteli Isten bölcsességét a világ rendjében,
s megengedi számunkra, hogy a teremtett valóságot valóban olyannak lássuk,
amilyen az Isten szemében – ahelyett, hogy használatunk eszközéként vagy ural-
munk tárgyaként tekintenénk rá. Onnan pedig a kegyelem továbbvezet majd
bennünket az igazi „teológiá”-hoz [istenismerethez], az Istenre irányuló ama csön-
des tekintethez, amely minden tanítványság végcélja.

8.) Ebb!l a szempontból nézve a szemlél!dés egyáltalán nem pusztán egy azon
sok dolog közül, amit a keresztények művelnek: az imádság, a liturgia, a művé-
szet és erkölcs kulcsa, egy olyan megújult emberiség lényegéhez vezet! kulcs,
amely képes szabadon tekinteni a világra és más személyekre a világban – olyan
szabadsággal, mely megszabadult a saját magára irányuló, szerezni vágyó rögzült
magatartásformáktól, s attól a torz megértést!l, amely bel!lük forrásozik. Me-
részen fogalmazva, a szemlél!dés a végs! válasz arra a valótlan és esztelen világra,
amelyben gazdasági rendszerünknek, reklámkultúránknak és zűrzavaros, fölül
nem vizsgált érzelmeinknek köszönhet!en lakozunk. A szemlél!dés gyakorlatá-
nak elsajátítása annak megtanulását jelenti, ami ahhoz szükséges, hogy igazul és
!szintén és szeretettel éljünk. Mélységesen forradalmi ügyr!l van tehát szó.

9.) Thomas Merton önéletrajzában egy olyan tapasztalatáról számol be, amelyben
nem sokkal az után volt része, hogy belépett abba a monostorba, ahol egész hát-
ralév! életét szándékozott eltölteni. Influenzás lett, néhány napig a betegszobában
kellett maradnia. Amint elmondja, úgy érezte, titkos öröm tölti el e gondolatra:
„Most végre magányban lehetek, és sok id!m lesz az imádságra”, s „mindent megtehe-
tek, amit akarok, ahelyett, hogy futkosnom kell a cseng!szó szerint”. Kénytelen be-
látni, hogy e hozzáállása világossá teszi, „Rossz hajlamaim […] egyt!l egyig belo-
póztak velem a monostorba és vallásos mezbe bújtak: lelki torkosság, lelki érzékiség,
lelki g!g”.4 Másképpen fogalmazva, Merton megkísérel keresztény életet élni egy
olyan ember érzelmi berendezésével, aki még mindig szorosan kapcsolódik az
egyéni kielégüléshez. A figyelmeztetés er!teljes: az evangelizációban nagyon vi-
gyáznunk kell arra, hogy ne egyszerűen arról gy!zzük meg az embereket, hogy Is-

Beszéd a püspöki szinóduson (2012)

– 99 –

4 THOMAS MERTON: A hétlépcs!s hegy, Szent István Társulat, Budapest, 1991, 359. Dr. Lu -
kács László fordítását az idézetben némileg módosítottam.

DOKUMENTUM_ROwan Williams_Layout 1  2013.11.25.  14:52  Page 99



tenre és a lélek életére alkalmazzák mindazokat a drámára, izgalomra és öndics!í-
tésre irányuló vágyakat, amelyekben mindennapjainkban oly sokszor elmerülünk.
Néhány évtizeddel ezel!tt még er!teljesebben fogalmazta meg ugyanezt Jacob
Needleman vallástudós, az Elveszett kereszténység című, vitákat kiváltó s állásfogla-
lásra késztet! könyvében: az evangélium szavai, írja, olyan emberi lényekhez szól-
nak, akik „még nem léteznek”.5 Azaz, ha életadó módon válaszolunk az evangélium
fölszólítására, akkor át kell alakítanunk teljes valónkat, érzéseinket, gondolatain-
kat és elképzeléseinket. A hitre való megtérés nem egyszerűen vélekedések egy bi-
zonyos új halmazának átvételét jelenti, hanem azt, hogy új személlyé válunk,
olyanná, aki Jézus Krisztus által közösségben van Istennel és másokkal.

10.) A szemlél!dés lényeges eleme ezen átalakulási folyamatnak. Megtanulni Is-
tenhez fordulni a saját azonnali kielégülésemre való tekintet nélkül, megtanulni
fölülvizsgálni és viszonylagossá tenni a bennem ébred! sóvárgó vágyakat és kép-
zeletszüleményeket – ez azt jelenti, hogy megengedem Istennek, hogy Isten le-
gyen, s így megengedem, hogy Krisztus imája, Istennek Istenhez való saját kap-
csolata keljék életre bennem. A Szentlélek segítségül hívásának az a lényege, hogy
arra kérjem a Szentháromság harmadik személyét: lépjen be szellemembe s hozza
meg azt a világosságot, amire szükségem van ahhoz, hogy lássam, hol vagyok
sóvárgásaim és képzeletszüleményeim foglya, s hogy adjon nekem türelmet és
csöndességet, amint Isten fénye és szeretete átjárja bens! életem. Csakis akkor fo -
gok megszabadulni attól, hogy Isten ajándékaival úgy bánjak, mintha csak egyéni
boldogságkeresésem vagy mások fölötti uralmam újabb eszközei volnának, ha ez
elkezd!dik életemben. E folyamat kiteljesedése közepette, szabadabbá válok arra
– Szent Ágostonnal szólva –, hogy tudjam „emberi módon szeretni az embereket”.6
Nem azért szeretni !ket, amit ígérhetnek nekem; nem azért szeretni !ket, mintha
tartós biztonságot és vigasztalást nyújthatnának nekem; hanem úgy szeretni !ket,
mint törékeny társaimat, akik szintén Isten teremtményei, és akiket Ő megtart
szeretetében. Fölfedezem (amint el!bb megjegyeztük), miként lássak más sze-
mélyeket és dolgokat annak, amik !k Istennel való kapcsolatukban, ahelyett
hogy (amint el!bb megjegyeztük) magamra vonatkoztatnám !ket. Mind a va-
lódi igazságosság, mind a valódi szeretet e ponton gyökerezik.

Rowan Williams

– 100 –

5 JACOB NEEDLEMAN: Lost Christianity. A Journey of Rediscovery, Doubleday, Garden City,
N.Y., 1980.

6 Confessiones IV. 7.

DOKUMENTUM_ROwan Williams_Layout 1  2013.11.25.  14:52  Page 100



11.) Ama emberi arc, amelyet a keresztények meg akarnak mutatni a világnak, egy
ilyen, igazságosság és szeretet által megjelölt arc. Ily módon egy a szemlél!dés
által alakított arc, a csönd gyakorlása és az ént rabszolgává tev! tárgyaktól és a
meg nem vizsgált, csalóka ösztönökt!l való távolságvétel fegyelme által alakított
arc. Amennyiben az evangelizáció azon múlik, hogy megmutatjuk a világnak ama
„födetlen” emberi arcot, amely a Fiúnak az Atya felé forduló arcát tükrözi vissza,
akkor együtt kell járnia egy ilyen imádságot és gyakorlatot el!segít! és terjeszt!
komoly elkötelezettséggel. Nem szükséges hozzátenni, hogy egyáltalán nem amel-
lett érvelünk, mintha a „bens!” átalakulás fontosabb volna az igazságos cselek-
vésnél. Sokkal inkább annak hangsúlyozásáról van szó, hogy az a világosság és
energia, amelyre az igazságos cselekvéshez szükségünk van, követeli meg t!lünk,
hogy helyet biztosítsunk az igazságnak, annak érdekében, hogy Isten valósága ér-
zékelhet!vé váljék. Máskülönben az igazságosság és béke keresése emberi akara-
tunk olyan újabb ténykedése lesz, melyet aláás emberi önbecsapásunk. A két hívás
egymástól elválaszthatatlan; „imádságra és igaz cselekvésre” szóló hívás, amint a
protestáns vértanú, Dietrich Bonhoeffer írta le a börtönben 1944-ben. Az igazi
imádság megtisztítja a szándékot, a valódi igazságosság pedig megkerülhetetlen
föladat, amelyben azt az emberséget osztjuk meg másokkal és szabadítjuk föl má-
sokban, amelyet mi magunk szemlél!d! találkozásban fedezünk föl.

12.) Manapság azok, akik kevéssé ismerik az Egyház intézményeit és hierarchikus
berendezkedését, s kevéssé tör!dnek ugyanezekkel, gyakran vonzódnak azon éle-
tekhez, amelyek megmutatnak valamit az imént elhangzottakból. Ezen életek ki-
hívást is jelentenek számukra. Az új és megújult vallásos közösségek érnek el leg-
hatásosabban azokhoz, akik soha sem ismerték a hitet, vagy elhagyták azt mint
valami üres, elavult dolgot. Amikor korunk keresztény történetének megírásáról
van szó – különösen, de nem kizárólagos tekintettel Európára és Észak-Amerikára
–, látnunk kell, mennyire központi és eleven volt az olyan helyek tanúsága, mint
Taizé vagy Bose, de gondolnunk kell olyan hagyományosabb közösségekre is, ame-
lyek egy olyan emberség fölfedezésének gyújtópontjai lettek, amely átfogóbb és
mélyebb társadalmi megszokásainknál. S az olyan nagy szellemi-lelki hálózatok,
mint a Sant’ Egidio, a Focolare, Communio e Liberazione – ezek szintén ugyanazt
a jelenséget mutatják: helyet adnak egy mélyebben emberi látomásnak, mert sok-
féle módon mindannyian egy olyan fegyelmét ajánlják föl a személyes és közösségi
életnek, melynek lényege, hogy Jézus valóságát engedjék életre kelni magunkban.

13.) S amint e példák mutatják, a szóban forgó vonzer! és kihívás olyan elköte-
le z!déseket és lelkesedést vált ki, amelyek átlépnek a történetileg kialakult fele-

Beszéd a püspöki szinóduson (2012)

– 101 –

DOKUMENTUM_ROwan Williams_Layout 1  2013.11.25.  14:52  Page 101



kezeti határokon. Napjainkban hozzászoktunk ahhoz, hogy a „spirituális öku-
menizmus” sürget! fontosságáról beszéljünk; nem szabad azonban, hogy ez va-
lamiképpen a spirituális és az intézményes szembeállításához vezessen, vagy
ahhoz, hogy a különleges elkötelezettségeket egy általános keresztény együttér-
zés fogalmával helyettesítse. Ha er!teljes és gazdag fogalmunk van arról, mit je-
lent maga a „spirituális” szó, ha belátásunk olyan szentírási szakaszokra alapoz-
zuk, mint a Második Korintusi levél imént fölidézett szakasza, akkor a spirituális
ökumenizmust egy olyan közös vállalkozásnak fogjuk tekinteni, amelyben együtt
keressük annak módjait, miként táplálhatjuk és tarthatjuk fönn a szemlél!dés fe-
gyelmét abban a reményben, hogy az az emberség arcát tárja föl nekünk. Ám kü-
lönböz! felekezetek keresztényeiként minél inkább távolságot tartunk egymás-
tól, ez az arc annál kevésbé fog hitelesnek látszani. Épp most említettem a
Focolare mozgalmat: biztosan emlékeznek rá, hogy Chiara Lubich spiritualitá-
sának alapvet! követelménye így hangzott: „egyesülj!” – válj eggyé a megfeszített
és elhagyott Krisztussal, !általa egyesülj az Atyával, légy eggyé mindazokkal, akik
meghívást kaptak ezen egységre, s ily módon légy eggyé a világ legmélyebb szük-
ségeivel! „Azok, akik az egységet élik […] életükben megengedik magunknak, hogy
egyre inkább behatoljanak Istenbe. Növekedésükben egyre közelebb jutnak Istenhez
[…] s minél közelebb jutnak !hozzá, annál közelebb jutnak fivéreik s n!véreik szí-
véhez.” 7 A szemlél!dés habitusa megszabadít attól, hogy meggondolatlanul saját
fels!bbrendűségem tudatában tekintsek más megkeresztelt hív!kre, s attól, hogy
azt gondoljam, semmit sem tanulhatok t!lük. Amennyiben a szemlél!dés habi-
tusa segít abban, hogy minden tapasztalást ajándékként közelítsünk meg, állan-
dóan meg kell kérdeznünk magunktól, hogy mi az, amit a testvér megoszthat ve-
lünk – még az a testvér is, akit valami elválaszt t!lünk vagy attól, amit mi teljes
közösségnek gondolunk. „Quam bonum et quam jucundum…”

14.) Gyakorlatilag ez azt sugallja, hogy minden olyan kezdeményezés esetében,
amelyben arról van szó, hogy új módon szólítsunk meg egy már nem gyakorló
keresztény vagy kereszténység utáni közönséget, komolyan kell dolgoznunk azon,
hogy e tevékenységünket miként alapozhatnánk valamely ökumenikusan gya-
korolt szemlél!d! praxisra. Amellett a nemzetközi liturgikus „kultúra” mellett,
amelyet meglep! módon Taizé fejlesztett ki, s amely oly sok különböz! ember
számára megközelíthet!, egy olyan hálózat, mint az er!s bencés gyökerekkel és
kapcsolatokkal rendelkez! Keresztény Meditációs Közösségé (World Community

Rowan Williams

– 102 –

7 CHIARA LUBICH: Essential Writings, New City Press, Welwyn Garden City, 2007, 37.

DOKUMENTUM_ROwan Williams_Layout 1  2013.11.25.  14:52  Page 102



for Christian Meditation) friss lehet!ségeket hozott e területen. Ráadásul ez
utóbbi közösség keményen dolgozott azon, hogy elérhet!vé tegye a szemlél!dés
gyakorlatát a gyerekek és fiatalok számára, s ez olyasmi, amit a lehet! leger!tel-
jesebben bátorítanunk kell. Mivel saját magam láthattam – Britannia anglikán
iskoláiban –, hogy mily er!s lelkesedést válthat ki az e hagyomány szerinti me-
ditáció fiatal gyermekekben, ezért meggy!z!désem, hogy igen nagy lehet!ség
rejlik abban, hogy általa vezessük be a fiatalokat hitünk mélységeibe. Azok szá-
mára pedig, akik elsodródtak a rendszeres szentségi hitélett!l, Taizé vagy a Ke-
resztény Meditációs Közösség ritmusa és gyakorlatai gyakran a szentségek jelen-
tette szívhez és a hit tűzhelye melegéhez visszavezet! utat jelentenek.

15.) Amit minden korosztály fölismer ezen gyakorlatokban, az, egészen egy-
szerűen, egy emberibb élet lehet!sége – egy olyan életé, amelyben kevesebb az
!rjöng! szerzésvágy, ahol helye van csöndnek, amely tanulásra való nyitottság-
gal jár együtt, s – ez a legfontosabb – amely annak tudatát is magába foglalja,
hogy létezik egy megbízható s maradandó öröm. Ezt az önfeledtség fegyelmé-
ben fedezhetjük föl, s igencsak különbözik egyik vagy másik pillanatnyi indít-
tatásunk kielégülését!l. Amennyiben evangelizálásunk nem kezdeményezi min-
dezt, annak a veszélynek teszi ki magát, hogy a hitet át nem alakított emberi
megszokásokra alapozva akarja fönntartani – avval a túlontúl ismer!s követ-
kezménnyel, hogy az Egyház szomorú módon nagyon is hasonlítani fog oly sok
pusztán emberi intézményhez: azok aggodalmaival, nyugtalan sürgés-forgásá-
val, versengésével és hatalomra törekvésével. Egy nagyon fontos értelemben egy
igazi evangelizáló vállalkozás egyúttal mindig saját magunk újraevangelizálása
lesz, újra fölfedezése annak, hogy keresztény hitünk miért sajátos, átalakító erejű
– saját új emberségünk újra megtalálása.

16.) S természetesen ez akkor történik a legeredményesebb módon, ha nem ter-
vezzük meg, vagy nem küzdünk érte. Hadd idézzem megint Lubac-ot: „Az fogja
a legjobb választ adni saját kora szükségeire, aki el!ször is nem keresett választ
rájuk”,8 s „Az, aki !szinteségre törekszik ahelyett, hogy önmaga elfeledésében keresné
az igazságot, olyan, mint aki arra törekszik, hogy eltávolodjék mindent!l ahelyett,
hogy kinyílnék a szeretetre”.9 Az Örömhír bármely hirdetésének az ellensége az ön-
tudatosság, s magától értet!d! módon, ezt nem gy!zhetjük le még több öntu-

Beszéd a püspöki szinóduson (2012)

– 103 –

8 I. m. 111–112.
9 Uo. 114.

DOKUMENTUM_ROwan Williams_Layout 1  2013.11.25.  14:52  Page 103



datossággal. Szent Pálhoz kell fordulnunk, s föl kell tennünk a kérdést: „Hová
irányul tekintetünk?” Vajon aggodalommal tekintünk napjaink nehézségeire,
a hitetlenség különböz! alakzataira vagy a hitet és erkölcsöt ér! fenyegetésekre, az
intézmény gyöngeségeire? Vagy igyekszünk Jézusra tekinteni, Isten képmásának
leplezetlen arcára, amelynek fényében észrevesszük ugyane képmás további visz-
szatükröz!dését magunkban és felebarátainkban?

17.) Ez egyszerűen arra emlékeztet bennünket, hogy az evangelizáció mindig va-
lami más túlcsordulása – a tanítvány krisztusi érettségre vezet! útja, nem a becs-
vágyó én, hanem a bennünk él! Lélek buzdításának és vonzásának útja. Re-
mélem, miközben azon gondolkodunk, miként tehetjük ismét vonzóbbá és
meghatározóvá az Örömhírt korunk embere számára, soha nem tévesztjük szem
el!l, miért meghatározó az saját magunk számára, mindannyiunk számára, akik
különböz! szolgálatokat végzünk. Ezért örömöt kívánok Önöknek ezen esz-
mecserék közben – nem egyszerűen világosságot vagy eredményességet a ter-
vezésben, hanem örömöt Krisztus arcának megígért szemlésében, s egymással
való közösségünk ama beteljesedett örömének el!vételezését itt és most.

© Innovative Media Inc.

(Bakos Gergely OSB fordítása)

Rowan Williams

– 104 –

DOKUMENTUM_ROwan Williams_Layout 1  2013.11.25.  14:52  Page 104



– 105 –

RECENZIÓK Sapientiana 6 (2013/2) 105–117.

Szabó Mária: A zsoltárok kincsei.
Zsoltárfordítás nyelvi-filológiai
jegyzetekkel. Válogatás a Zsoltárok
I. könyvéb!l (1–41)
Szent István Társulat, Budapest, 2013.

A zsoltárokat rendszeresen imádkozó, a zsol-
tárok nyelvét és nyelvezetét jól ismer! szerz!t
a személyes érdekl!dés és lelkesedés indította
arra, hogy „az eredeti héber szöveg alapján
[…] egy megbízható, pontos fordítást” ké-
szítsen, „amely ugyanakkor tekintetbe veszi a
korábbi magyar fordítások hagyományát, és
imádságként is használható” (5).

A szerz! a Szociális Testvérek Társaságá-
nak tagja. Húsz éven át tanította a bibliai
nyelveket (héber, arám, görög) a Szegedi Hit-
tudományi F!iskolán. Több tanítványa – köz-
tük a jelen recenzió szerz!je – neki is köszön-
heti, hogy a Szentírás hivatásává lett. Szabó
Mária jelenleg a Sapientia Szerzetesi Hittu-
dományi F!iskola görögtanára.

Részben a fent említett személyes érdekl!-
dés, másrészt a fordítás során egyre gazdagodó
anyag b!sége késztette arra, hogy a Zsoltárok
könyve kincseib!l – mely öt gyűjteménybe
rendezve áll el!ttünk a kánoni könyvben – az
els! könyvb!l (Zsolt 1–41) válogatást adjon
közre. A zsoltárokat Szabó Mária fordításával
és magyarázataival követ! olvasóban várako-
zás és kíváncsiság ébred, hogy vajon mikor ve-
hetjük kézbe a folytatást.

Huszonkilenc zsoltár fordítását készítette
el, módszerében a formális ekvivalenciát (szó-
és formahű fordítást) részesítve el!nyben.
Ugyanakkor Szabó Mária nem csupán a héber
szöveg minél hívebb tolmácsolására törekszik
versr!l-versre haladva, hanem közvetlenül a
maszoréta héber szöveg mellett a legjelent!sebb
fordítások változataiban is közli az adott zsol-
tárverset. A Septuaginta görög és a Jonatán-
targum arám fordítása révén engedi megszó-
lalni a korai zsidóság szellemi és lelki örökségét.

Felmutatja, hogyan él tovább, és hogyan éled
újjá a palesztinai és diaszpórában él! utódok
fejében és szívében a zsoltárok közölte teoló-
giai tartalom és a bennük választ visszhangzó
imádkozó lelkület. A Septuaginta mellett a Vul-
 gata, a Psalterium iuxta Hebraeos és a Neo vul -
gata latin szövegei a zsoltárokat éppúgy ma-
gáénak valló kereszténységet juttatják szóhoz.
A Vulgata és a Psalterium iuxta Hebraeos szöve-
geinek együttes közlését az indokolja, hogy az
el!bbiben Szent Jeromos a zsoltárok fordítását
a Septuaginta alapján készítette el, jóllehet a
többi könyvet héberb!l fordította. Az utóbbi
a Zsoltárok könyve héber szövegen alapuló Je-
romos-féle fordítása. A korai zsidóság által
hasz nált szövegek és az Egyház örökségének is-
mertté vált és tekintéllyel bíró tanúi révén a
többéves kutató- és gyűjt!munka eredménye-
ként született mű a zsoltárfordítás és -értelme-
zés történetébe is bepillantást enged.

A könyv kiemelked! értéke a versekhez
kapcsolódó szómagyarázatok, nyelvi-filológiai
jegyzetek, amelyek segítséget nyújtanak a szö-
vegek tartalmi gazdagságának árnyaltabb meg-
ismeréséhez. A szerz! a jegyzetekben bemutatja
a mondatszerkezetek, nyelvtani formák kínál -
ta értelmezési lehet!ségeket, ezzel a szöveg-
változatok indoklását is adva. Megvilágítva a
használt szavak, fogalmak gazdag jelentéstar-
talmát, betekintést nyújt a zsoltárok, s!t általá -
nosabban a héber gondolkodás szimbólumai-
 nak világába, és a jelentések átalakulásának is
figyelmet szentel. Nem ritkán e szerz!i ma-
gyarázatok további szövegváltozatokat is be-
mutatnak az adott vershez, így például a Kr. u.
II. századi görög fordítások (Aquila, Symma -
chos és Theodotion fordításainak) vagy a szír
Pesittának a szövegei is megjelennek. Az olvasó
a zsoltárok keresztény hagyományokban betöl-
tött szerepét is megismerheti e jegyzeteket ol-
vasva, mivel helyenként megjelenik az egyház-
atyák értelmezése, valamint az adott zsoltárvers
újszövetségi visszhangja, idézete.

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 105



– 106 –

Recenziók

A könyv kiegészül magyar szójegyzékkel
és héber szószedettel, ezáltal akár tematikus
feldolgozást is lehet!vé téve.

A kötet végén szerepl! gazdag szakiro da-
lom alkalmat kínál arra, hogy a zsoltárok kin-
cseinek további felkutatására vágyó olvasó e ka-
 landhoz olyan útitársakat találjon, akik e
„kincsvadászatban” már értékes gyöngyökre
bukkantak.

A szigorú értelemben vett nyelvi kerete-
ken túllépve Szabó Mária fordításai, nyelvi-
filológiai jegyzetei a zsoltárok kimeríthetetle-
nül gazdag világába vezetik az olvasót, abban
a reményben, hogy „ez a módszer is felszínre
hozhat valamit a zsoltárokban rejl! kincsek-
b!l” (7). Szomjat ébreszt, és azzal szembesít,
amire bevezet!jében Szír Szent Efrém szavai-
val utal: „Meg se kíséreld hát oktalanul egyet-
len korttyal kiinni azt, amit egyetlen korttyal
kiinni képtelenség; de ne is hagyd ott tunya-
ságból, amit lassanként kortyolgathatsz!” (7).

A közelmúltban jelent meg a Bencés
Kiadó gondozásában Paul Beauchamp: A zsol-
tárok világa című kötete. Nagy öröm, hogy az
idei év a zsoltárokkal való találkozás több le-
het!ségét nyitja meg az érdekl!d!k számára.
Köszönet illeti a Szent István Társulatot, hogy
ehhez hozzájárult Szabó Mária A zsoltárok
kincsei című könyve megjelentetésével, mely-
nek remélhet!leg folytatása is lesz id!vel.

Szabó Mária műve egyedülálló értékkel
gazdagítja a hebraisztika és bibliatudomány
magyar nyelvű irodalmát. Könyvét jó szívvel
és a szerz! iránti hálával ajánlom mind azok-
nak, akik már gyönyörködtek a zsoltárok kin-
cseiben, és így mintegy beszélgetve a szerz!vel,
továbbhaladhatnak e szemlélésben. A könyv
kedvet ébreszt! meghívás lehet azok számára
is, akik még csak ezután szeretnék megismerni
a zsoltárok kimeríthetetlen kincsestárát.

Szatmári Györgyi

Elena Bosetti: Énekek éneke. 
„Te, akit szívem szeret”. 
Extázis és keresés
Sapientia F!iskola – L’Harmattan, Budapest,
2012, ford. Szatmári Györgyi.

„A Biblia közepén áll egy titokzatos könyv,
amely mindig meglep, éppúgy, mint a szere-
lem” – vallja az Énekek énekér!l „Te, akit szí-
vem szeret”. Extázis és keresés című könyvének
el!szavában a szerz!, Elena Bosetti, majd
megjegyzi: „Az Énekek énekéhez közeledni
olyan, mint közeledni az ég! csipkebokor-
hoz”. A kezünkben tartott mintegy 100 olda-
las mű egyik legmegkapóbb jellemz!je épp ez
az óvatos, témát megillet! alázat, amelyr!l a
szerz! így vall: „Némi aggodalmat érzek az
Ének magyarázatát illet!en, félek, hogy a bű-
völet megtörik. Inkább örömet kell benne ta-
lálni, mintsem magyarázni” (7).

A kötet rövid, de célirányos bevezet!je át-
fogó képet ad e bibliai könyv keletkezésének
lehetséges körülményeir!l, az évszázadok
során formálódott értelmezéstörténetér!l, va-
lamint magáról a drámai cselekményr!l, ame-
lyet megjelenít lelki szemeink el!tt. A témá-
ban megjelent hazai és nemzetközi kutatások
nyomvonalai is világosan kirajzolódnak. A be-
vezet!t 6 fejezet követi, melyeknek száma egy-
ben a Bosetti által választott tagolást is képvi-
seli. A fejezetek címében az Órigenész által
meghatározott műfaji megkülönböztetés je le-
nik meg, s így a szakrális dráma műfaja fe l!l
közelítve 6 színben vázolja fel el!ttünk az Ének
szerelemi drámájának cselekményét a szerz!.

Megközelítésére jellemz!, hogy a szó sze-
rintiség szellemében, de a szavakat nem le-
csupaszítva, profanizálva fordul a szöveg felé,
ha nem azzal a tisztelettel, amely az életet te-
remt! és éltet! Szerelmet méltán megilleti.
Magyarázatában az Éneket els!sorban olyan
parabolának tekinti, amely két ember szerel-

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 106



– 107 –

Recenziók

mét mutatja be, s „teszi ezt azért, hogy egy
másik történetet beszéljen el: a tiédet, az enyé-
met, Izraelét és az Egyházét, lényegében min-
denkiét” (23). Ez a faj ta finom nyitottság és
széles látókörűség teszi lehet!vé, hogy e kötet
valóban túlmutasson a tudományosság szűk
keretein és megszólítson minden érintett ér-
dekl!d!t.

A n! és a férfi szerelmének szemünk el!tt
lejátszódó szent drámája, ez a „nász nélküli
nászdal”, a leg!szintébb és leginkább felka-
varó emberi érzésekkel szembesít minket.
Bosetti értelmezésének fókusza az a furcsa „ér-
zelmi valóság”, melyet a szerelem köde teremt
két ember köré. A férfi és a n! egyszerűen sze-
relmesek egymásba: egymáshoz sodorta !ket
az élet, nem házasok, nem jegyesek, ahogy azt
a korabeli szokásjog megkívánná, s nem fog-
lalkoznak az emberek által kijelölt határokkal
és konvenciókkal, csupán éreznek.

A bibliafordítások gyakran „meny -
asszonynak” és „v!legénynek” jelölik a két
f!szerepl!t. Ez a megközelítés alapvet!en
megkérd!jelezhet!, ha a két fiatal különös rej-
t!z köd! keresésére és a környezetükkel szem-
ben fennálló polémiájukra gondolunk. Érzé-
seiket a környezetükben megfogalmazódó
minden aggály, tiltás és lehetetlenség ellenére
élik meg annak tudatában, hogy a lány még
fiatal, s kedvesét végül ! maga buzdítja visz-
szatérésre „oda, ahonnan jött”. Ezzel mégsem
múlik el a szerelmük, hiszen az a halálnál is
er!sebb: újrakezd!dik a keresés, a kölcsönös
vonzás és vonzódás. A bels! küzdelmek, az
álmok, a sóvárgás extázisa újraéled a Szerelem,
vagyis az Élet örök körforgásában, ahol a f!-
szerepl!k „egy férfi és egy n!, akik felfedezik
a szerelem örömét és gyötrelmét, az élet értel-
mét” (23). A szerelmesek alakját körülveszi
a barátok és barátn!k kara, s !k is beszállnak a
nagy keresésbe, hol a kapcsolat ellen érvelve,
hol pedig néma védelmet, támogatást nyújtva

az egymásért küzd! f!szerepl!knek. Meg-
hökkent!, hogy a hetedik szín, a beteljesülésé
hiányzik: a lány maga biztatja hazatérésre, el-
menekülésre szerelmesét, kapcsolatuk betel-
 je sedése így a jöv! horizontjába vész. Ám
ket tejük érzelmi köteléke rá a zálog, hogy egy-
más-keresésük nem szűnik meg soha.

Kötetünk szerz!jét is olykor magával ra-
gadja a bibliai költészet nyelvezete, mint pél-
dául amikor így fogalmaz: „A szöveg szimbó-
lumok táncában folytatódik” (90). A hatodik
színben olvasható „szerelem és halál” (erósz és
thánatosz) szimbólumpárt, a „Jah’ lángja”, va-
lamint „a szerelem és az !skáosz vizei” kifeje-
zést semita és kánaánita mítoszokkal össze-
függésben értelmezi. Végül megállapítja, hogy
„a szerelem, amely az Ének két szerelmesének
életét mozgatja – isteni valóság” (95). Ebb!l a
valóságból születik Isten és ember, ember és
ember szeretet-kapcsolata: a létezés maga.
Lám, ebben találjuk az Énekek éneke értelme-
zési kulcsát, az okot, amiért méltán viseli a
legszentebb éneknek méltán kijáró fels!fok
attribútumát (Rabbi Akiba).

A mű szerz!je, Elena Bosetti Trentóban
született, a Jézus a Jó Pásztor n!i szerzeteskö-
zösség tagja. Újszövetségi exegézist tanít a
Pontifica Università Gregorianán, valamint
több teológiai egyetemen és intézetben Olasz-
ország-szerte. Tagja az olasz Bibliatársulatnak
és a bibliaapostolkodásért felel!s koordiná-
torcsoportnak.

Szatmári Györgyi ért! és kifinomult for-
dítási munkájának köszönhet!en hű tolmá-
csolásban vehetjük kézbe ezt a nagyszerű
elemzést. A mű a Sapientia Szerzetesi Hittu-
dományi F!iskola Bibliatudományi Tanszéké -
nek Kiadványai sorozat 9. köteteként jelent
meg a L’Har mat tan gondozásában Budapes-
ten, 2012-ben.

Thorday Attila

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 107



– 108 –

Recenziók

Puskás Attila: Megismertük és
hittük a szeretetet. Metszetek
Hans Urs von Balthasar szeretet-
teológiájából
Szent István Társulat, Budapest, 2012.
Karen Kilby: Balthasar. A (very)
critical introduction
William B. Eerdmans Publishing Company,
Grand Rapids, Michigan/Cambridge, U.K.,
2012.

Míg a nagy nyugati nyelveken napjainkra
számtalan monográfia és tanulmánykötet áll
rendelkezésre, amelyek a huszadik századi teo-
 lógia meghatározó alakjának, Hans Urs von
Balthasarnak (1905–1988) gazdag teológiai
örökségével vetnek számot, magyarul mind ed-
dig csupán három kötetben találhattunk el-
igazítást Balthasar teológiáját illet!en. Ezek
közül a legkorábbi (Szabó Ferenc: Hans Urs
von Balthasar. Válogatás a teológus m!veiből,
1989) a svájci teológus műveib!l válogatott
szemelvények mellett bevezetést ad a szerz!
gondolatvilágába. Thomas Krenski könyvének
magyar fordítása (Thomas Krenski: Krisztus
minden felől. Hans Urs von Balthasar párbeszé-
dei, 2005) a balthasari életmű ihlet! forrásait,
szellemi dialóguspartnereit ismerteti. A har-
madik kötet tanulmányainak szerz!i, egy kon-
ferencia nyomán, különböz! szempontokból
vizsgálják a teológus munkásságának egy-egy
területét (In memoriam Hans Urs von Baltha -
sar, Sapientia Füzetek 10, 2007).

Puskás Attila nemrég megjelent tanul-
mány kötete els!ként ad a magyar teológiai
irodalomban egységes és átfogó képet Baltha -
sar teo lógiai stílusáról, kiindulópontjáról, cél-
kitűzéseir!l, kulcsfontosságú gondolatairól, a
baltha sari életmű újdonságáról és fontosabb te-
ológiai témáiról. Hiánypótló e könyv azért is,
mivel sok esetben olyan balthasari műveket tár-
gyal, amelyek magyarul még nem hozzáférhe-
t!k. S bár a szerz! bevezet!jében hangsúlyozza,

hogy a kötetben megjelen! tanulmányoknak
nem célja a kimerít! teljesség, a minden terü-
letre kiterjed! rendszerez! megközelítésmód,
sokkal inkább csak bevezetésül szolgálnak e sok-
rétű teológus munkásságába, mindazonáltal a
kötet olvasója joggal érezheti úgy, hogy a tanul-
mányok összessége nem pusztán els! megkö-
 zelítést vagy vázlatos képet ad, hanem Baltha -
sar teológiájának szívébe vezet. Valóban olyan
„met szetek” ezek az írások, amelyek a bels! rej-
tett lényeget, a mélyszerkezetet is felfedik, s ez
által az egészet sejtetik, még akkor is, ha több-
ségük nem egy kötet részeként, hanem önálló
tanulmányként látott napvilágot. Egy kötetbe
szerkesztve, és több kiegészít! tanulmánnyal
összekötve kirajzolják e különös, nem rendszer-
épít! és mégis „konvergenciák szintézisét” adó
teológia lényegét. E szintézis központi alkotó-
 eleme Puskás Attila szerint a szeretet balthasari
felfogása, amely egységes rendez!elvként hatá-
rozza meg teológiája minden elemét a metafi-
zikai alapvetést!l a hit fundamentálteológiai ér-
telmezéséig, a szentháromság teológiájától a
megváltástanig, az egyházképt!l a vallások teo-
 lógiájáig, az antropológiától a teológiáig. E sa-
játságos szeretet-fogalom Balthasar jellegzetes
teológiai univerzumának bels! mozgatórugója.

Valóban, a kötetben megjelen! tizenhárom
tanulmány olvasható úgy is, mint e szeretet fel-
fogás részletez!, különböz! teológiai részterü-
letekre irányuló kifejtése, s csak id!nként érez-
zük úgy, hogy e vezérfonál kevésbé láthatóan
irányítja a gondolatmenetet. A könyv fejezetei
kirajzolják a balthasari „katedrális” (ahogyan
Balthasar egy írásában saját életművét nevezi)
jól kivehet! körvonalait. Els!ként képet ka-
punk arról, mi jellemzi a balthasari szeretet-
 teológia programját és szerkezetét, majd az esz-
tétikai megközelítésmód jellemz!i, a szeretet és
igazság szoros összefüggését hirdet! létmetafi-
zika és e metafizika Istenre vonatkoztathatósá-
gának lehet!ségi feltételei bontakoznak ki el!t-
tünk a vizsgálódás alapját képezve. Ezt követi a

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 108



– 109 –

Recenziók

szorosabb értelemben vett teológiai reflexió:
a teremtés, a Szentháromság, a megváltás sajá-
tosan balthasari, nagyszabású dramatikus vízi-
ójának szemügyre vétele, majd kisebb kérdés-
körök vizsgálata: pneumatológia, a személy
dramatikus fogalma, Balthasar egyházfelfo-
gása, vallásteológiája és eszkatológiája öltenek
világos alakot Puskás Attila ért! tolmácsolása
nyomán. A kötet záró tanulmánya a tágabb
összefüggéseket tekintve keresi a balthasari
sze retetteológia helyét korunk teológiai törek-
vései között, összevetve azt a nagy kortárs, Karl
Rahner örökségével.

A tanulmányok együttese a lehet!ségekhez
képest egységes, jól megragadható képet ad e
nehezen összefoglalható és nehezen rendszerez-
het! teológiai életműr!l. Az írások külön ér-
deme, hogy nemcsak Balthasar hatalmas élet-
művében mozognak otthonosan, rámutat va
bels! összefüggésekre, gondolati ívekre, vissza-
tér! motívumokra, gondolkodásbeli fejl!désre
a különböz! írásművekben, hanem egyben a
hagyomány tükrében is láttatják mind ezt, elénk
tárva a hagyományos felfogáshoz képest új ele-
meket, a sajátosan balthasari újításokat, hang-
súlyeltolódásokat. A hagyománnyal való össze-
vetésb!l az is nyilvánvalóvá lesz, hogy hol
vannak Balthasar teológiájának kísérletez!, hi-
potetikus pontjai, hol szól a hagyomány tekin-
télyével, és hol merészkedik járatlanabb utakra,
mi az, amit másoktól átvesz, és mi az, ami sajá-
tosan egyéni elképzelése. Puskás Attila mindvé-
gig nagy szakértelemmel mutat rá nemcsak a
hagyománybeli el!zményekre, hanem Balthasar
teológiájának gazdag szentírási alapjaira és sajá-
tos Szentírás-értelmezésének dinamikájára is.
A szerz! célja minden bizonnyal, hogy e gazdag
teológiai gondolatvilág jóindulatú olvasatát ad -
ja, a közkeletű (sokszor felületes) kritikákat
megcáfolja, és els!sorban e nagy szellemi telje-
sítmény érdemeire hívja fel a figyelmet. A kö-
tetben felvetett kritikák általában másoktól szár-
maznak, maga a kötet írója nem állítja el!térbe
a kritikára okot szolgáltatható mozzanatokat.

Lényeglátó megfigyelései nemcsak a hazai,
hanem a nemzetközi teológiai irodalom Baltha -
sar-képét is árnyalják, gazdagítják.

Karen Kilby könyve ezzel szemben éppen
a kritikus pontokat keresi egy könyvsorozat
részeként (Interventions), amelynek célkitű-
zése, hogy olyan „(nagyon) kritikus” bevezet!t
adjon egy-egy meghatározó filozófus, teoló-
gus életművébe, amely nemcsak ért!n és „bi-
zonyos jóindulattal” mutatja be a vizsgált
szerz! gondolatvilágának alapvonásait, hanem
egyben jelent!s kritikákat is megfogalmazzon
azokkal szemben. Kilby saját bevallása szerint
örömmel vállalja e nem könnyű (és talán hoz-
zátehetjük, némileg kétséges kimenetelű) fe-
ladatot, és igyekszik Balthasar teológiáját
minél több szemszögb!l láttatni, az olvasatok
minél szélesebb skáláját szemügyre venni a
pozitívumok kiemelését!l a negatívumok fel-
fedéséig, s!t a kritikákra adható kritikákig.
A feladat Balthasar esetében különösen ne-
héznek bizonyul több okból is.

El!ször is azért, mert a napjainkra hatal-
massá duzzadó angol nyelvű szakirodalomban
se szeri se száma a Balthasarról szóló beveze-
t!knek, monográfiáknak, és ezek mellett ren-
delkezésre áll egy az egész életművet tárgyaló
kalauz-sorozat is (Aidan Nichols OP kalauzai
a teológiai esztétikához, a dramatikához, a lo-
gikához, a korai filozófiai és művészettel kap-
csolatos írásokhoz és a trilógián kívüli írások-
hoz; T&T Clark, 1998, 1999, 2001, 2006,
2007). Balthasar népszerűsége az utóbbi évti-
zedekben egyre n! az angolszász teológiában,
és munkásságának majdnem teljes egésze hoz-
záférhet! az angolul olvasó közönség számára.
Ilyen helyzetben nehéz újat mondani egy vi-
szonylag rövid bevezetésben, ahol nincs mód
elmélyülni egy-egy részletben, vagy utánajárni
bonyolultabb kérdéseknek. Ráadásul Kilby
feltételezett olvasóközönsége is szélesebb, úgy
kell írnia, hogy a katolikus, vagy netán a ke-
resztény hagyományon kívül álló olvasók is
követni tudják a gondolatmenetet.

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 109



A második nehézség Balthasar teológiájá-
nak arculatában rejlik. Ahogyan Kilby is rámutat
(és ahogy Puskás Attila is kiemeli), a balthasari
műveket roppant nehéz összefoglalni, az indi-
rekt állításoknak nem könnyű egyértelmű for-
mát adni, a más szerz!kr!l szóló gondolatme-
netekb!l kihámozni Balthasar saját álláspontját,
a ráér!sen és gyakori kitér!kkel hömpölyg! gon-
dolatfolyamokat rövidebbre fogni. A rövid
bevezet! műfajában elkerülhetetlenül szelektív,
leegyszerűsít! interpretáció adható csak, és
fennáll a torzítás, félreértelmezés veszélye.

A legnagyobb nehézség azonban, vélemé-
nyünk szerint, annak a vállalkozásnak a lehe-
tetlensége, hogy egyszerre láttassuk egy rövid
bevezet! műben ugyanannak a teológiai élet-
műnek színét és visszáját, egyszerre olvassuk
ugyanazt jóindulatúan és „(nagyon) kritiku-
san”. Nem véletlen, hogy bár Kilby nagy intel-
ligenciával és körültekintéssel próbálkozik meg
a feladattal, óvatosan mérlegre téve érdemeket
és veszélyeket, el!nyt és hátrányt, elismerést és
kritikát, végül mégiscsak, minden szándéka el-
lenére, összbenyomásként a negatív olvasat ke-
rekedik felül. „Metszetek” helyett „portyázást”
ajánl e nagy teológus életművébe, amelynek
során nem teológiai témák, hanem jellegzetes
gondolatalakzatok, központi metaforák vizsgá-
lata által pillanthatjuk meg Balthasar teológiá-
jának er!s és gyenge pontjait. A módszertani
bevezet! után szó esik Balthasar életpályájá-
ról, a korról és három meghatározó személyr!l
(Hen ri de Lu bac, Karl Barth, Adrienne von
Speyr), majd a teológiai dramatika vállalkozá-
sának vizsgálata következik. Ezt követi a Kilby
szerint Balthasar által gyakran használt két kép,
a „beteljesedés” („fulfilment”) és a „sugárzó
kör” („radiating circle”) alkalmazásmódjának,
és az ebb!l levonható következtetéseknek
szemügyre vétele (a pluralizmussal való szám-
vetés terén). Az ötödik fejezet a balthasari
szentháromság teológiával, azon belül pedig a
kereszt, a szenvedés és az immanens Szenthá-
romság összefüggéseivel foglalkozik (itt esik szó

Balthasar sajátos Nagyszombat teológiájáról is).
A következ! fejezet a jegyesi metafora központi
szerepét, és a férfi-n! különbség antropológiai
hátterét, illetve rejtett el!feltevéseit kutatja, míg
végül a záró rész szellemesen a kritikákra ad-
ható lehetséges kritikákkal vet számot.

Kilby célkitűzése nem els!sorban egyes teo-
 lógiai állítások igazságtartalmának kritikája,
hanem az egész láttatása annak veszélyeivel,
visszásságaival együtt. Kritikája tulajdonkép-
pen többnyire nem a tartalomra, hanem a
módszerre, illetve Balthasar teológiai stílusára
irányul, a hangnemre, amelyen megszólal.
Miben is látja Kilby e teológiai vállalkozás ve-
szélyeit? Balthasar teológiája szerinte túlzot-
tan zabolátlan, kötöttségekt!l szabaduló, s
ennek többféle jele is van: sokszor túl sokat
állít, illetve tud, de keveset érvel, álláspontját
adottnak veszi, túlzott tekintéllyel ír; drama-
tikus modellje ellenére a színjáték fölé helyezi
magát, mint aki ismeri az üdvtörténeti dráma
el!zményeit (immanens Szentháromság bels!
drámája) és végs! kimenetelét; ambíciója,
hogy mindent egységbe fogjon ellentétben áll
a felismeréssel, hogy mindnyájan csak szerep-
l!i vagyunk egy nagyobb egésznek, amelyre
nincs teljes rálátásunk. Kilby végkövetkezte-
tése, hogy bár Balthasar életműve részleteiben
lenyűgöz!en gazdag, kreatív és inspiráló, s így
nem véletlenül hat ma is eleven és megtermé-
kenyít! er!vel a teológiai vizsgálódásra, hang-
neme, stílusa miatt veszélyeket rejt magában,
s ennyiben nem követend! példa a ma teoló-
gusai számára. Kilby egyébként nagy gonddal
és árnyaltan megfogalmazott kritikái elgon-
dolkodtatók (még ha helyenként, vélemé-
nyünk szerint, a balthasari életmű mélyebb
összefüggéseit figyelmen kívül hagyják is),
azonban e könyv aligha alkalmas bevezetés-
nek. Inkább azoknak ajánljuk, akik már kel-
l!en otthonosak e nagyszabású teológia gon-
dolatébreszt! terében és útveszt!iben.

Tóth Beáta

Recenziók

– 110 –

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 110



Válóczy József: A megosztott Logosz.
Posztmodern gondolkodás és a
kereszténység újrafogalmazásának
kísérletei a teológiában
Szent István Társulat, Budapest, 2013.

Közhelynek számít, hogy a teológusnak, ha a
kifejezés minden értelmében katolikus akar
lenni, nemcsak hitéhez, hanem korához is
hűnek kell lennie, vagyis az id!k jeleit felis-
merve kell közvetítenie a kinyilatkoztatás igaz -
ságát. Örömteli, hogy egy hazai klerikus teo-
 lógus, aki több hittudományi fels!oktatási
intézményben is oktat, nemcsak figyel a poszt-
 modern kor jeleire, és ezekre érzékenyen mun-
kálkodik, hanem reflektál is minderre. Könyve,
amely mögött több mint egy évtized kutatásai,
2003-ban megvédett hasonló című disszertáci-
ója és témába vágó egyetemi kurzusai állnak,
valóban hiánypótló, és több tekintetben új szín-
folt a hazai teológiai irodalomban. A szerz!
maga is abból – a könyv bevezet!jében tetten
érhet! – helyzetértékelésb!l indul ki, hogy a ke-
resztények (egyháziak, értelmiségiek, egyszerű
hív!k) és a posztmodern (filozófusok, művé-
szek, öntudatos, vagy szilárd önmeghatározással
nem rendelkez! szubkultúrák) képvisel!i ritkán
ülnek le egy asztalhoz (mind szó szerinti, mind
átvitt értelemben), inkább a saját nyelvüket be-
szélik – maguk között. Válóczy arra vállalkozik,
hogy mindkét asztaltársaságban helyhez és szó-
hoz jusson. El!re megállapíthatjuk: ha ide-oda
ültében nem esik két szék között a pad alá, s az
is ül, amit itt és ott elmond, akkor annak a Mes-
ternek a nyomában jár, aki maga a Pontifex, a
Hídver!, az Asztalok Nagy Összetolója, akinek
megváltó küldetése azon alapul, hogy szemé-
lyében egyesítette két, egymástól távol került
asztaltársaság diskurzusát.

A könyv – gondolati és módszertani beve-
zetést követ! – második fejezetében „a poszt-
 modern gondolkodás koordinátáit” helyezi el.
Ennek során és a következ! fejezetekben is – a

francia és az angolszász posztmodern radikális
képvisel!ivel szemben – olyan német és olasz
szerz!kre fókuszál (Timm, Hoff, Welsch,
Huizing, Ruggenini, Vattimo, Salmann), akik
munkássága valamilyen módon támogatja
Válóczy jól definiált célját: összegyűjteni „a
Posztmodern szimpatikus motívumait”, „föl-
mutatva az integrációjuk lehet!ségét, hogy
(újra) magukénak érezhessék a teológiát (és a
kereszténységet) azok is, akik már nem tudnak
a klasszikus skolasztikus hagyomány nyelvén
gondolkodni, hogy hihessenek abban, hogy az
! világuknak is köze van az evangéliumhoz,
hogy az ! nyelvükön is megfogalmazható”.

A szerz! maga is tudatában van a „poszt-
modern” meghatározatlanságának, éppen ezért
els!sorban életérzésként közelíti meg; sorra veszi
az általa jellemz!nek, keresztény-teológiai szem-
pontból relevánsnak tartott jegyeit („a kontin -
gen cia igenlése”, a „másik” igenlése, „az olvasatok
sokféleségének vidám tudománya”, „másként
nézni a hétköznapira”, „a gondolkodás mint
esszé”, „a fordítás művészete”, Isten mint lehe-
t!ség). Ezután metafizikaként is megvizsgálja a
posztmodernt. Kapcsolódó elemzéseit két gon-
dolat – minden totalitás és a totalitarizmus bár-
milyen bújtatott igényének elutasítása, valamint
az ész „transzverzális” felfogása – köré csopor-
tosítja. A Válóczy által is favorizált „transzver-
zális ész” anélkül képes közvetíteni különböz!
valóságtalapasztalatok között, hogy minden
áron egységesítené (s ezzel egysíkúsítaná) azo-
kat, s így nem fosztja meg a valóságot a maga le-
gitim pluralitásától. Válóczy természetesen nem
hagyja szó nélkül az ismeretelméleti és az erköl-
csi relativizmus ebb!l adódó kérdését, különb-
séget téve az öncélú és homályos szubjektiviz-
mus, illetve a „másik” eredetisége elismerésének
kontúros etikai pozíciója között.

A harmadik részben a szerz! a kereszténység
újrafogalmazásának néhány posztmodern ih-
lette kísérletét ismerteti, tipologizálja. A felsorolt
kö zelítések (a kereszténység mint esztétika, a ke-

Recenziók

– 111 –

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 111



reszténység mint etika, a kereszténység mint te-
ória lehet!sége, a kereszténység mint stílus) kö-
zös nevez!je, hogy nem annyira a hit valamely
tartalmi elemét hangsúlyozzák egy másikkal szem-
ben, mint inkább a kinyilatkoztatás megfogal-
mazási módjában törekednek eredetiségre. E jól
felfogott eredetiség nem önelégségességen és mű -
vi kimunkáltságon alapul, hanem olyan szel-
 lemi-egzisztenciális attitűdön, amely a valóság
sokrétűségér!l szerzett „saját b!rön való megta-
pasztalásnak”, a „belehelyezkedésnek”, a „lehe-
t!ségek-szerepek magára-próbálásának” kihívá-
sa el!l nem menekülve, a pillanat evidenciájának
katarzisában, „kötelez! bravúrral” az evangélium
itt és most megvilágosító frissít! leheletévé
lényegíti át a posztmodern töredékesség-tapasz -
talatát. Így válhat a posztmodern id! jeleire ér-
zékeny kereszténység középpontjává a kenózis és
a pünkösd, referenciapontjává pedig a kultikus
esemény és a templom, ami nemcsak a liturgi-
ára való fogékonyságot feltételezi, hanem tágabb
értelemben azt is, hogy a világ jelenségeinek „kar-
neváljában” az egyszerre jelen- és távollév! Isten
ezerarcúságát ünnepeljük.

A harmadik rész vége és a negyedik rész („ref -
lexió és szintézis”) summázza a könyv elemzéseit.
Érdekes kísérlet Weissmahr metafizikájának
olyan vázlatos értelmezése, amely képes integrálni
a posztmodern pluralitás-centrikusságát. Válóczy
végül megfogalmazza f! tézisét: lehetséges
„posztmodern teológia”. A posztmodern és a ke-
reszténység közötti hídverést szerinte végs! so-
ron a „történelmi feltétlenség” meta fizikai ka-
tegóriája teszi lehet!vé: a mérsékelt posztmodern
számára is elfogadható az a gondolat, hogy a pil-
lanat, a konkrétum hordozhat abszolút értéket,
illetve a kereszténység hite és teológiája is a tör-
ténelembe testesült Abszolútumban, az Universale
Concretumban gyökerezik.

A könyv végére jutva a szkeptikus olvasó
benyomása is az lehet, hogy a posztmodern
szellemi terébe lépve nem feltétlenül szűkül-
nek be a kereszténység és a teológia lehet!sé-

gei. A posztmodern nem egyetlen hézagmen-
tes egész, hanem minél több és sokszínűbb
rész – nem biztonságot adó tudás, hanem evi-
denciát nyújtó beavatás – után sóvárog. Ezért
a szerz!vel együtt esélyt láthatunk abban, hogy
Isten lelkületével: kenotikus módon, gyengé(d),
de felszabadító meghívásként ajánljuk fel em-
bertársainknak az Önmagát Résszé tev! Egész
megváltó üzenetét.

Kétségtelenül ideje volt, hogy Magyaror-
szágon is leegyszerűsítésekt!l mentesen, „más-
képpen beszéljünk a posztmodernr!l”. Válóczy
József erre vállalkozó írása lényeglátó módon,
olvasmányos stílusban, számtalan megvilágító
erejű idézetet csokorba gyűjtve katalogizálja az
elemzett szerz!k gondolatait, rámutat néhány
lehetséges teológiai értelmezési irányra, azok
esetleges veszélyeire. Részleteiben kifejtett
önálló szintézisnek azonban csak az alapvona-
lait rajzolja meg – talán azért, mert egyetért
Hamvas általa is idézett gondolatával: „száz
lapon mindent el lehet mondani”.

A logosz tehát, miközben megosztatott az
olvasóval, maga is megosztott, csíraállapotú
marad, de bízhatunk benne, hogy tovább ön-
tözgetve fává terebélyesedik, amelynek ágai
között fészket rakhatnak az ég madarai.

Hegyi Márton

Nemeshegyi Péter: 
„Megesett rajtuk a szíve”;
Számadás a reményr!l;
Istenkeres! ember, emberkeres!
Isten
Jézus Társasága Magyarországi Rendtartománya
– L’Harmattan, Budapest, 2013.

Ebben az évben Nemeshegyi Péter atya három
új könyve látott napvilágot. Az els! könyv a
Jézus Szíve tisztelet legfontosabb szentírási alap-
jául szolgáló „Megesett rajtuk a szíve”, cím be is

Recenziók

– 112 –

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 112



foglalt kifejezés átfogó elemzésére vál lalkozik –
biblikus és lelkiségi szempontok alapján. A ki-
fejezés görög eredetije a „szplan chni dzo mai”
ige, amelyet – ahogy erre a könyv bevezet! fe-
jezetei rámutatnak – nem könnyű pontosan le-
fordítani. Az ige – amely a „zsigereket” jelent!
„szplanchna” f!névb!l származik – szó szerint
az emberi test bels! szerveinek megmozdulását,
átvitt értelemben pedig er!s érzelmi felindulást
jelent. Ezt a latin fordítások közül legponto-
sabban a „misericordia” szó adja vissza – amely
magába foglalja a szív („cor”) és a mozdul
(„movere”) szavakat is –, a magyar fordítások
közül pedig a „zsiger” helyett szintén a szív szót
alapul vev! „megesett rajta a szíve” szókapcso-
lat. A könyv további fejezetei tizenegy evangé-
liumi részlet tükrében elemzik a kifejezést. Az
elemzések legfontosabb következtetése, hogy a
szükséget szenved! emberekért cselekv! Jézus
a szívb!l jöv! érzelmek embere, aki a kritikus
helyzetekben legbels!bb indíttatásaira, vagyis a
szívére hallgat – akkor is, ha ezzel nem egyszer
magára vonja a törvényszegés vádját, vagy szem-
bekerül más, korabeli társadalmi elvárásokkal.
Jézus tetteit „a szív logikája” vezérli. A záró fe-
jezetekben a mai kor egyoldalúan racionálissá
vált embere szemében olykor elavultnak ható
Jézus Szíve tisztelet mélyebb jelentésére, id!sze-
rűségére hívja fel a figyelmet a szerz!.

A Számadás a reményről nem biblikus té-
májú könyv, de kiindulópontja szintén egy
szentírási idézet: „Legyetek mindig készen
arra, hogy válaszolni tudjatok mindenkinek,
aki a bennetek lév! reménység okát kérdezi”
(1Pét 3,15). A könyv valóban válaszol, mi-
közben több néz!pontból, meditációk sorá-
ban járja körül a kérdést, hogy milyen okunk
is lehet a reményre egy olyan korban, amikor
a remény magatartása és életszemlélete nem-
csak hogy nem divat, de hiánycikk. A keresz-
tény remény az id!ben ölthet testet – ezért az
els! rész filozófiai megalapozása egy id!r!l
szóló gondolatmenet. Hatomo Szeiicsi japán

vallásfilozófus nyomán a szerz! háromféle
id!r!l beszél: a bio lógiai és a kulturális id!-
r!l, melyeknek végpontja az elmúlás, illetve a
szeretet idejér!l, amely viszont az id!b!l való
kilépést, az id!n való felülemelkedést jelenti.
Reményünk oka ennek a harmadik „id!nek”,
az isteni szeretet dimenziójának a létezése.
A gondolatmenet további alfejezeteiben a fi-
lozófia, vagyis a legtágabb értelmezési hori-
zont fel!l indulva a reménynek egyre köze-
libb, egyre konkrétabb okait járják körbe az
elmélkedések. Ezek témái: a túlvilági élet he-
lyes értelmezése, a várakozás, az öröm, a vi-
lágvallások reménye, XXIII. János és II. János
Pál pápa tanítása és példája, az Oltáriszentség
és a liturgia, az imádság, a szeretet és a biza-
lom. Az eszmefuttatás csúcspontja az els! egy-
ség utolsó harmadában található, több alfeje-
zetb!l álló gondolatsor a feltámadásról – ezzel
érünk el a remény legmélyebb és legkonkré-
tabb okához. A könyv els! egységének külön-
leges gyöngyszeme A remény és az élet szimbó-
lu mai című fejezet, amely a mindig újjászület!
természetb!l hozza példáit: a Fudzsi-hegy lát-
ványát, a bambuszt, vagy a japán ume-virágot.
„Hatalmas az életnek a Szentlélekt!l származó
életenergiája! – olvashatjuk ebben a fejezetben.
– A Szentlélek minden élet alapja, s megérez-
zük a jelenlétét ezekben a fantasztikus élet-
energiát felmutató él!lényekben.” Ez az idézet
át is vezet bennünket a könyv második egysé-
gébe, melynek témája a Szentlélek, s annak az
életet létrehozó és növel! tulajdonságai.

A harmadik könyv, az Istenkereső ember,
emberkereső Isten a teodícea tudománykörébe
tartozó írás: az Isten-ismeret és Isten-tapaszta-
lat lehetséges útjait veszi sorra egy elméleti,
majd egy konkrét emberi példákat felvonul-
tató gyakorlati fejezetben. Az elméleti fejezet a
négy specifikusan emberi sajátosság, a művé-
szetet teremt! szép, a tudományt teremt! igaz,
az erkölcsöt teremt! jó és a vallást teremt!
transzcendens irányultság alapján gondolkodik

Recenziók

– 113 –

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 113



az Isten-ismeret útjairól. A legnagyobb hang-
súlyt a szépségr!l szóló alfejezet kapja, amely
szépség-tapasztalatainkon át próbálja megsej-
tetni az olvasóval a felfoghatatlan Istent. A könyv
második része huszadik századi, vagy a husza-
dik század gondolkodására nagy hatást gya-
korló teológus-, filozófus-, pszichológus- és
művészportrékat tartalmaz. A szerz! példás lé-
nyeglátással és tömörséggel, a leegyszerűsítés
veszélyét elkerülve foglal össze olykor hatalmas
életműveket és gondolatrendszereket az Isten-
keresés és az Isten-tapasztalat szempontja alap-
ján. A könyv hangsúlyos zárófejezete amellett
érvel, hogy Isten jó, és Isten maga a szeretet –
miközben sorra veszi és megmagyarázza min-
dazokat az ószövetségi szentírási részeket, ame-
lyek ennek ellentmondani látszanak.

Nemeshegyi Péter atya három könyve
finom érzékkel veszi célba, és a rá jellemz! sze-
líd, ám kikezdhetetlen érveléssel cáfolja meg a
kereszténységgel kapcsolatos legfontosabb mai
vádakat és sztereotípiákat – eközben pedig a
keresztény hit alapvet! és aktuális kérdéseire is
korszerű válaszokat ad, személyes élettörténete
példáival téve ezeket hitelessé és emberköze-
livé. E könyveket nagy bizalommal adhatjuk
nem hív! testvéreink kezébe is. A közérthet!,
világos nyelven megírt elmélkedéseket a jezsu-
ita lelkület szellemi tágassága és a lelkipásztori-
misszionáriusi háttér emberszeret! melegsége
teszi felemel!, s egyben lebilincsel! olvas-
mánnyá. Nemeshegyi Péter atya könyveinek
még a mondatszerkezetein is szeretet süt át.

Hernádi Mária

John Gaskin: The Traveller’s
Guide to Classical Philosophy
Thames and Hudson, London, 2011.

John Gaskin a dublini Trinity College egykori
filozófiaprofesszora. Korábban írt az epikure-

usokról, David Hume-ról, Thomas Hobbes-
ról s vallásfilozófiáról is. Gyakran tart el!adá-
sokat érdekl!d! turistáknak olyan hajóutakon,
melyeket az Égei-tenger klasszikus helyeit ke-
resik föl. Legújabb könyve ez utóbbi tevé-
kenységének írásbeli eredménye.

E kis kötet alig 170 oldalon vezet be az
ókori görög kultúrába, s annak legnagyobb
teljesítményébe, a bölcseletbe. Az els! rész egy
id!rendi tájékoztatót s az antik görög élet
tömör, általános jellemzését tartalmazza a bor-
ivástól (szümposzion) a szexualitáson át a szín-
házakig és templomokig. A második, terjedel-
 mesebb rész tárgyalja a görög filozófusokat
id!rendi sorrendben. A bevezet! két fejezet a
görög racionális gondolkodás közvetlen el!z-
ményével, a homéroszi eposzok világával ismer -
tet meg, majd a milétoszi természetbölcsel!k, a
püthagóreusok, Xenophanész, Hérakleitosz és
az eleaiak következnek. Szókratésznak és Pla-
tónnak egy közös fejezetet szentel, majd Arisz -
totelésznak, az epikureusoknak, a sztoikusok-
nak egyet-egyet. Az utolsó el!tti fejezet
igencsak tömören a kés! római császárkor ural-
kodó bölcseleti irányzatát, az újplatonizmust
mutatja be; végül pedig a klasszikus ókori kul-
túra lezárásáról esik szó. A könyv harmadik
részében az ókori filozófiában fontos szerepet
játszó városok kislexikona található. Két hasz-
nos térkép, majd névmutató zárja a kötetet.

E könyvecske szellemesen, humortól sem
mentesen, mégis komoly szándékkal vezet el ben-
nünket európai kultúránk görög bölcs!jéhez. Kü-
lönös erénye bevallott tömörsége és a szakzsar-
gontól való mentessége. Az els! rész és a
homéroszi fejezetek különösen sokat segítenek
abban, hogy a filozófiai gondolkodást a görög élet-
világba ágyazottan érthessük meg. Az épületek
képei, a térképek és a szerz! saját, karikatúraszerű
rajzai szintén e célt szolgálják. Külön erénye a
könyvnek, hogy utal a tárgyával kapcsolatos leg-
fontosabb, illetve legkönnyebben megközelíthet!
(angol nyelvű) szakirodalomra.

Recenziók

– 114 –

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 114



Olvasás közben óhatatlanul kirajzolódnak
a szerz! saját bölcseletei vonzódásai. Mint egy-
kori „Professor of Naturalistic Philosophy”,
Gaskin szemmel láthatóan vonzódik a görög
világhoz és életfölfogáshoz, számára kedves
tárgyról ír, s ez erénye könyvének. Az epiku-
reusokról szóló fejezete nagyon helyesen tisz-
tázza e filozófiai iskolát a kés!bbi sztoikus ere-
detű, illetve keresztény vádaktól. A szerz!
kritikusan látja a Római Birodalomban egyre
inkább el!retör! s hatalomra jutó keresztény-
ség szerepét. Az antik vallásosság és a keresz-
ténység pontokba szedett összehasonlítása ta-
nulságos és jól használható az oktatásban is.
A kereszténység gy!zelmének társadalomlé-
lektani megokolása érdekes, azonban aligha
teljes magyarázat. Ráadásul Gaskin úgy gon-
dolja: a tudományt és a gondolkodás szabad-
ságát egyedül a görögöknek köszönhetjük, a
ke reszténység uralomra jutásával nemcsak a szá-
 mára oly kedves és kaotikus ókori pogány kul-
túrának, hanem a tudománynak és a szabad,
értelmes gondolkodásnak egyaránt befelleg-
zett – legalábbis az újkor elejéig.

A szerz! nem veszi figyelembe, hogy ép-
penséggel a természettudományban fontos sze-
rep jut az értelmes Teremt! hitének: a keresz-
ténység számára a világ azért lesz megismerhet!,
mert egy értelmes személy teremtet te azt. Gaskin
elsiklik ama körülmény fölött is, hogy az ókori
ember általában magát a világot tartotta az is-
tenségnek vagy legalábbis isteninek – lásd pél-
dául Platónt vagy a sztoikusokat –, s e pante-
isztikus színezetű néz!pont a kétségkívül ígéretes
kezdetek ellenére igenis akadályozta a modern ér-
telemben vett tudomány kialakulását.

Gaskin örömmel mutat rá az ókoriak el-
fojtásokat nélkülöz! szexuális életére, ugya-
nakkor hallgat arról, hogy evvel párhuzamosan
a testiségt!l való nagyon határozott idegenke-
dés uralta ugyanezt a kultúrát: nemcsak Plóti-
nosz „szégyellte, hogy teste van” – amint azt
tanítványa, Porphüriosz mestere életrajzának

elején írja –, hanem általában úgy gondolták,
hogy az igazán szellemi és isteni dimenzió
nem férhet össze a testivel. Evvel összefüggés-
ben azonban többek között éppenséggel a
testi munka lebecsülése akadályozta meg
annak a modern tudománynak az ókori meg-
születését, amely sok fáradságos kísérletezés-
sel, barkácsolással jár, s amely újításainak
technikai hasznosítását keresi. Az alexandriai
Hérón asztalán elvégre ott pöfögött az els! is-
mert g!zgép – a rabszolgatartó társadalom
miatt azonban mégsem születhetett bel!le
ipari forradalom.

Mindent összevetve Gaskin könyve tudo-
mánytörténeti és (tudomány)filozófiai hiá-
nyosságai ellenére is nagyon hasznos olvas-
mány, provokatív állításai elgondoltatók s
esetenként vitára indítanak. Ajánlható min-
den hittudománnyal vagy bölcselettel foglal-
kozónak, valamint minden olyan olvasónak,
akit érdekelnek európai kultúránk gyökerei.

Bakos Gergely OSB

Sárkány Péter – Zsók Ottó (szerk.):
Die Grundlagen der Logotherapie.
A logoterápia alapjai
Jel, Budapest, 2010, ford. Kalocsainé Varga
Éva.

E kétnyelvű szöveggyűjtemény a nemzetközi-
leg mind német (Ausztria és Bajorország),
mind angol nyelvterületen (Texas) elterjedt
lo go terápia és egzisztenciaanalízis néhány
alapvet! szövegét teszi hozzáférhet!vé a hazai
olvasó számára: három írást tartalmaz német
és magyar nyelven.

Az els! a harmadik bécsi pszichoanaliti-
kus iskola megalapítójának, Viktor E. Frankl -
nak 1959-ben írt, Az egzisztenciaanalízis és
logoterápia alapjai című műve. A szerz! alig
száz oldalon, kézzelfogható eseteket hozva is-

Recenziók

– 115 –

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 115



merteti rendszeres alakban mondandóját. Az
els!, egyben leghosszabb rész az egzisztencia-
analízist fejti ki, Frankl antropológiáját olvas-
hatjuk itt. A második rész Frankl korkritiká-
ját tartalmazza: szembenéz az egzisztenciális
vákuummal. A harmadik rész a szerz! egyik
kedvenc témájáról, az orvosi lelkigondozásról
szól, szerinte ez minden olyan orvosnak föl-
adata, akinek betege megváltoztathatatlan
szenvedésnek van kitéve. Értelemszerűen e fe-
jezet beszél a szenvedés értelmér!l. Mivel
Frankl meggy!z!dése szerint a neurózisok
nem föltétlenül lélektani eredetűek, hanem az
ezt fölülmúló szellemi dimenzióból is szár-
mazhatnak, ezért a negyedik rész tárgya ez
utóbbi eredetű megbetegedések terápiája. Az
utolsó rész pedig a logoterápia alkalmazását
tekinti át a nem szellemi, hanem lelki eredetű
betegségekben, ismertetve két híres módszert,
a paradox intenciót, valamint a dereflexiót.

Frankl másik írása, A koncentrációs tábor
pszichológiája és pszichiátriája 1961-ben íródott.
Mint volt lágerbeli fogolynak, szerz!nknek igazi
egzisztenciális föladata volt saját életében az ott
szerzett tapasztalatokkal való szembenézés, ezért
a táborok világára több írásában visszatér. (Lásd
például magyarul …mégis mondj igen az életre!
Egy pszichológus megéli a koncentrációs tábort, Jel,
2007; Orvosi lélekgondozás, UR, 1997.) E kö-
tetben olvasható írása sem teljesen személytelen
hangvételű, mégis els!sorban más pszichológu-
sok kutatásai alapján közelíti meg tárgyát. Ki-
fejezetten megemlíti a távolságtartó és szemé-
lyes megközelítések közötti feszültséget. Az els!
fejezet a foglyok lélektani állapotát követi a fel-
vételi sokktól a beilleszkedésen át egészen a sza-
badulásig. A második fejezet a táborok lélektani
kórtanáról szólva leszögezi, hogy szoros érte-
lemben vett neurózisok nem fordultak el!, a
neurotikusok kimondottan gyógyultak a nehéz
körülmények között. Ugyanakkor fölhívja arra
a figyelmet, hogy nem egy személy – például fi-
a tal – olyan súlyos károsodásokat szenvedett,

hogy azokat szabadulásuk után sem tudták tel-
jesen kiheverni. Mindazonáltal világos, hogy
nem pusztán a testi és lelki szenvedéseknek volt
mindebben meghatározó szerepe. Az utolsó,
személyesebb, minden egyéni h!sködést!l
men tes fejezet a táborbeli pszichoterápia – s!t,
önterápia – érdekes tárgyát érinti röviden.

A harmadik írás Frankl tanítványának,
Elisabeth Lukasnak hosszabb művéb!l szár-
mazó részlet, mely a logoterápia sajátosságát
fejti ki. Er!ssége a történetek, példázatok be-
vonása, másrészt a világos, rendszeres, mégis
gyakorlatias megközelítés.

A függelékben olvashatjuk egy másik tanít-
vány, Zsók Ottó írását (Az élet értelmét kereső em-
ber: Viktor Frankl (1905–1997) életm! vének je-
lentősége). Sok hasznos adatot, utalást tartalmaz,
de a fölösleges ismétlések, a gondolatmenet több-
szöri megakadása teszi nehezen olvashatóvá.

Alapvet! szöveggyűjteményt kap kezébe az
olvasó, melynek hiányosságait remélhet!leg egy
második kiadás kijavítja. A magyar szöveg álta-
lában jól olvasható, de nemcsak fordítási hibák
(273.), értelmetlenségek (53.), zavaró elírások
(49.) maradtak benne, hanem bölcseleti vagy val-
lási utalásai szinte érthetetlenek. (Lásd az 5. láb-
jegyzetet a 25. oldalon, vagy a 247. oldal utol-
só mondatát.) Az idegen kifejezések magyarázata
(328.) is lehetne pontosabb (például az impotentia
oboedientialis az engedelmességre való képte-
lenséget, a scientia naturaliter irreli giosa termé-
szetét!l fogva nem vallásos tudományt jelent).

Bakos Gergely OSB

Elisabeth Lukas: 
A logoterápia tankönyve
Agapé, Kiskundorozsma, 2011, ford. Bruncsák
István.

Elisabeth Lukas (1942–) a logoterápia, tehát
az értelemközpontú pszichoterápia megalapí-

Recenziók

– 116 –

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 116



tójának, Viktor E. Franklnak (1905–1997) a
tanítványa, mestere tanítását foglalja össze és
fejleszti tovább. Lukas 2003-ig a fürstenfeld -
brucki Délnémet Logoterápiai Intézet (Süd -
deutsche Ins ti tut für Logotherapie) vezet!je volt
a bajorországi Fürstenfeldbruckban. Jelenleg a
fels!-ausztriai Welsben, a Logoterápiai és Eg -
ziszten ciálian li tika Képz!intézetben (Ausbil -
dung sinstitut für Logotherapie und Existenz -
analyse) dolgozik. 2001-ben Bécs városa Viktor
Frankl díjban részesítette. Több mint 30 köny-
 ve olvasható 16 nyelven.

A szerz! neve nem ismeretlen a hazai kö-
zönség el!tt sem, mivel, szerencsés módon, a
neves osztrák pszichoterapeuta és klinikai
pszichológus asszony több műve (Spirituális
lélektan. Az értelmes élet forrásai, Új Ember,
2003; Hol találod oltalmadat? Az életigenlés
logoterápiai irányelvei, Jel, 2006; Szabadság és
identitás. A füg gőség problémája logoterápiai
megközelítésben, Jel, 2009.) olvasható már ma-
gyar nyelven.

Az Agapé gondozásában megjelent kötet
szépen folytatja e sort, benne kétségkívül Lu -
kas egyik f! művét vehetjük kezünkbe. A szer -
z! a logoterápia nehézkes pszichológiai és
filozófiai gondolatmeneteit a hétköznapi
nyelvhasználat összefüggésében tárja elénk. Jól
használható tankönyvet kapunk így kézhez,
amelyet hazánkban az Apor Vilmos Katolikus
F!iskola „Logoterápiai tanácsadás és személyi-
ségfejlesztés” nevű szakirányú továbbképzésén
valóban tananyagként használnak. (A képzés
részleteit lásd: http://www.avkf.hu/index.php/
hu/kepzesek/szakiranyu-tovabbkepzesek/
logoterapiai-tanacsa das-es-szemelyisegfejlesztes.
html; 2013. május 29.)

Lukas világosan érzékelteti az egziszten -
ciál analitikus logoterápia rendszeres elméletét
és gyakorlatát, valamint logosz-, azaz érte-
lemközpontúságát. Ezen túl folyamatosan rá-

mutat a frankli fölfogás továbbfejlesztésének
lehet!ségeire. A könyv ezen vonásai meg-
könnyítik a logoterápia és egzisztenciálanalízis
elkülönítését az olyan, hozzá némileg hasonló,
mégis lényegesen különböz! irányzatoktól,
mint amilyen Irvin D. Yalom egzisztenciális
pszichoterápiája, vagy Frankl egy másik tanít -
ványa, Alfried Längle egzisztenciaanalízise.

Lukas könyve el!ször is összefoglalja a
logoterápia emberképét, majd a logoterápia
beszélgetésformájáról számol be. A harmadik,
leghosszabb fejezet módszertanát a neurózis-
csoportoknak megfelel!en tárgyalja. Az utolsó
fejezet a logoterápia továbbfejl!désér!l szól.
Itt, többek között, a szerz! fölvázolja az érte-
lemközpontú családterápia alapvonalait s hasz-
 nos ötleteket ad a csoportterápiához. A feje-
zetet egy, els!sorban szakembereknek szóló
szótár egészíti ki, amely a logoterápiai és a ma-
napság használatos klinikai-diagnosztikai
szakkifejezéseket felelteti meg egymásnak.

A mű tankönyvjellegének megfelel!en
könnyen olvasható. A megértést ábrák, táblá-
zatok segítik, melyek részletes magyarázatot
nyernek. A f!szöveget rendszeresen idézetek
tarkítják, ezek nagyobb része Frankl művei-
b!l származik. A német szöveg fordítását ma-
gyar nyelvű irodalomjegyzék egészíti ki.

Kinek ajánlhatjuk e könyvet? Mindazok-
nak, akiket érdekel a lélek élete, s akik em-
bertársaik megsegítésén fáradoznak. Bizony-
nyal haszonnal forgathatják (hit)tanárok,
katekéták, lelkipásztorok, terapeuták, neve-
l!k, szül!k, pedagógusok. Nemcsak ráismer-
hetnek rendszeres formában a hagyományos
zsidó-keresztény emberképre, hanem rádöb-
benhetnek arra is, hogy a gyógyulás és segítés
mily gazdag kézzelfogható lehet!ségeit nyújtja
éppenséggel ez az emberkép számunkra.

Bakos Gergely OSB

Recenziók

– 117 –

RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.11.25.  13:39  Page 117



2013. augusztus – december

2013. augusztus 9. Elhunyt Baternay Ágota Sacré Coeur nővér, Főiskolánk
Szerzetesteológiai Intézetének kutatója. A nyilvános szerzetesi élet 1989-es visz-
szanyerése után az ő vezetésével szerveződött meg a teológiai képzés a női szer-
zetesek számára (Sophia-képzés), amelyet Főiskolánk visz ma tovább.

2013. szeptember 7. Veni Sancte.
2013. szeptember 12. Az Énekek éneke képekben, prózában és hexameterekben.

Könyvbemutatóval egybekötött kiállításmegnyitó az Ars Sacra Fesztivál keretében.
2013. szeptember 14. Molnár Lehel piarista örökfogadalma.
2013. szeptember 14. Fejes István ferences örökfogadalma.
2013. szeptember 19. Sapientia Szabadegyetem – 1. előadás. Zarándokok

zsoltárai? (Zsoltárok 120–134 szerepe a Zsoltárok Könyvében). Előadó: Szatmári
Györgyi.

2013. szeptember 23. Szent Gellért ünnepének vigíliája a Szent Szabina Ká-
polnában. A Bencés Tanulmányi Ház ünnepi vesperásra (főcelebráns: Dejcsics
Konrád OSB) és előadásra, majd agapéra meghívja – a hagyományokhoz híven
– a Főiskola tanárait, hallgatóit, munkatársait.

2013. szeptember 24. A budapesti Piarista Gimnázium Iskolai lelkigyakor-
latok címmel műhelykonferenciát rendez a téma iránt érdeklődő szakemberek-
nek. Előadók: Farkas István SchP, Rubovszky György SchP, Borbás Péter,
Semsey Gábor, Székely Zoltán: Apa-fiú nap és kamasz tréning szülőknek, Kollár
Zsolt, Lobmayer Imre SchP, Káposztássy Béla, Zsódi Viktor SchP, Hári Ildikó
SSND, Frész Timóteus OFM.

2013. szeptember 26. Sapientia Szabadegyetem – 2. előadás. Válás után –
menteni a menthetőt. Előadók: Somogyiné Petik Krisztina, Kézdy Anikó, Papp
Miklós. A Családteológiai Intézet rendezvénye.

2013. október 2. és 2013. december 11. között: Iránytű – hivatástisztázó
műhely, amely a 2013/14-es tanévben folytatódik.

2013. október 2. Kerekasztal-beszélgetéssel kísért irodalmi emlékest Sík Sán-
dor halálának 50. évfordulója alkalmából Embernek lenni címmel a Piarista
Rend Magyar Tartományának szervezésében. A beszélgetés résztvevői: Borián
Tibor, Jelenits István, Lukács László piarista atyák és Koltai András levéltáros,
moderátor: Horváth Bálint irodalom szakos piarista gimnáziumi tanár, közre-
működik: Dóczy Péter színművész.

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL Sapientiana 6 (2013/2) 118–120.

– 118 –

Föiskolánk életéböl_Layout 1  2013.11.25.  13:40  Page 118



2013. október 3. Sapientia Szabadegyetem – 3. előadás. A jeruzsálemi temp-
lom továbbélése az ókori zsinagógákban. Előadó: Xeravits Géza.

2013. október 4. Mentortanárok találkozója.
2013. október 8. Könyvtári esték. Jos Decorte emlékest: Amit Norwichi Ju-

lianna megértett Istenből… Az isteni szeretet kinyilatkoztatásai. Előadó: Kokas
Gabi, a Sapientia Főiskola mesterszakos hallgatója, moderátor: Bakos Gergely
OSB Filozófia Tanszék, tanszékvezető.

2013. október 10. Megjelenik a Filozófia Tanszék Amici Sapientiae című so-
rozatának első kötete: Hit és ész: teológiai és filozófiai közelítések. Szerk.: Szeiler
Zsolt, Bakos Gergely OSB, Sárkány Péter.

2013. október 10. Sapientia Szabadegyetem – 4. előadás: Életfeladatok az
életközép idején, függőségek, kicsúszások. Előadók: Somogyiné Petik Krisztina,
Kézdy Anikó, Papp Miklós. A Családteológiai Intézet rendezvénye.

2013. október 11. és december 13. között: Etikatanári műhely. Előadás és ta-
lálkozó, elmélet és módszertan. Október 11. Változások a pedagógusok életében,
pedagógus életpálya, információk első kézből. Előadó: Kotschy Andrásné.

2013. október 17. Sapientia Szabadegyetem – 5. előadás: Az imádság teoló-
giája Lukács írásaiban. Előadó: Szabó Xavér OFM.

2013. október 24. Sapientia Szabadegyetem – 6. előadás: Gyász, veszteség a
családban, az egészséges és a patológiás feldolgozás. Előadók: Somogyiné Petik
Krisztina, Kézdy Anikó, Papp Miklós. A Családteológiai Intézet rendezvénye.

2013. október 30. A hagyományoknak megfelelően a HÖK közös rózsafü-
zér imádsága a Gellérthegy oldalában lévő Szent Gellért szobornál városunkért
és Főiskolánkért.

2013. november 5. Főiskolánk bencés hallgatóit – Gérecz Imrét, Bokros
Már kot és Matusz Hugót – diakonussá szenteli Várszegi Asztrik főapát.

2013. november 7. Sapientia Szabadegyetem – 7. előadás: Gyermekvédelem
– Magyarország 2013. Előadó: Gulyásné Kovács Erzsébet.

2013. november 8. Etikatanári műhely. Etika és művészet. Előadó: Jelenits
István SchP.

2013. november 14. A HÖK Kulturális- és Sportbizottsága amatőr asztali-
tenisz bajnokságot rendez.

2013. november 16. Sapientia nap: Hitünk központi titka: a megváltás. Elő-
adók: Bernard Sesboüé SJ (Párizs) (videokonferencia), Karen Kilby (Durham),
Kruppa Tamás, Szabó Xavér OFM és Tőzsér Endre SchP. A rendezvény egyben
a Sapientia Szabadegyetem 8. előadása. A konferencia előadásait a Főiskola
megjelenteti a Sapientia Füzetek sorozat 25. köteteként.

Főiskolánk életéből

– 119 –

Föiskolánk életéböl_Layout 1  2013.11.25.  13:40  Page 119



2013. november 21. Sapientia Szabadegyetem – 9. előadás: Teológiai kérdé-
sek a „szegény Egyházról”. Előadó: Várnai Jakab OFM.

2013. november 25. Kiemelt vendégelőadás: Buddhisták Magyarországon.
A Főiskola vendége: Jelen János, a Tan Kapuja Buddhista Főiskola rektora.

2013. november 27. Könyvtári esték: A Z-generáció médiahasználati szoká-
sai – egy empirikus kutatás tanulságai. Előadó: Glózer Rita (PTE BTK Kom-
munikáció- és Médiatudományi Tanszék).

2013. november 28. Sapientia Szabadegyetem – 10. – záróelőadás – a Hit
évének lezárása: Az egyház korfordulójának pápája: XVI. Benedek. Előadó: Lu -
kács László SchP.

2013. november 30. Jelencsics Erich Gábor pappá szentelése a Révkomá-
romi Szent András-templomban.

2013. december 4. A Sapientia Főiskola negyedik alkalommal szolgál a Ma-
gyar Vöröskereszt által szervezett véradás helyszínéül.

2013. december 9. A Sapientia Füzetek sorozat 24. köteteként megjelenik a
Főiskola Gyakorlati Teológia Tanszékének kiadványa: Öt évtizeddel a lelkipász-
tori zsinat után. Szerk. és előszó: Pákozdi István, tanszékvezető.

2013. december 13. Etikatanári műhely. Etikaoktatás vagy erkölcsi nevelés?
Előadó: Lukács László SchP.

Főiskolánk életéből

– 120 –

A recenziók szerzői

SZATMÁRI GYÖRGYI teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Bibliatudomány
Tanszékének docense; szatmari.gyorgyi@sapientia.hu

THORDAY ATTILA plébános, a szegedi Gál Ferenc Főiskola tanszékvezető főiskolai tanára;
thorday@gmail.com

TÓTH BEÁTA teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Dogmatika Tanszékének
docense, a Sapientiana főszerkesztője; toth.beata@sapientia.hu

HEGYI MÁRTON teológus, a Pécsi Hittudományi Főiskola docense; hegyimb@me.com

HERNÁDI MÁRIA magyar–teológia szakos tanár, az irodalomtudomány doktora, a Pázmány Péter
Katolikus Egyetem Vitéz János Tanárképző Központjának adjunktusa; mericza@gmail.com

BAKOS GERGELY bencés szerzetes, filozófus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola
Filozófia Tanszékének vezetője; bakos.gergely@sapientia.hu

Föiskolánk életéböl_Layout 1  2013.11.25.  13:40  Page 120



Főszerkesztő: Tóth Beáta Felelős kiadó: Várnai Jakab OFM
Szerkesztőbizottság: Bakos Gergely OSB, Balogh Katalin, Deák Hedvig OP, Lukács László SchP,
Orosz Lóránt OFM, Papp Miklós, Szatmári Györgyi, Tőzsér Endre SchP, Várnai Jakab OFM

A szerkesztőség címe: 1052 Budapest, Piarista köz 1. Levélcím: 1364 Budapest, Pf. 235. Tele-
fon: 486-44-25 E-mail: editor.sapientiana@sapientia.hu A Főiskola megbízásából olvasó szer-
kesztés és tördelés: Vigilia Kiadóhivatal. Nyomdai munkák: Séd Nyomda Kft. Ügyvezető igaz-
gató: Katona Szilvia. ISSN: 2060-3231 Megjelenik évente kétszer. Előfizethető és
meg vásárolható a Vigilia Kiadóhivatal címén: 1052 Buda pest, Piarista köz 1. Levélcím: 1364
Buda pest, Pf. 48. Telefon: 486-44-43 Fax: 486-44-44 E-mail: vigilia@vigilia.hu Előfizetési díj
egy évre: 1.000,- Ft, az egyes számok ára: 600,- Ft

Szerzőink figyelmébe

1. A folyóirat szakmailag lektorált. Minden beérkezett írást kettős anonim lek-
torálás alapján fogadunk el közlésre. A gondos elbírálás érdekében a lektorálási
folyamat egy-két hónapot vesz igénybe.

2. A kéziratokat elektronikusan, Word formátumban a következő e-mail címre kér-
 jük: editor.sapientiana@sapientia.hu. Bővebb információ a követelményekkel
kapcsolatban a http://www.sapientia.hu/ honlapon található. Recenziós könyv-
példányokat a Sapientiana 1364 Budapest, Pf. 235. címre kérjük küldeni.

3. Csak olyan írást fogadunk el, amely máshol még nem jelent meg, vagy más
magyar folyóiratban nincs folyamatban a publikálása.

4. Az írások terjedelme 20.000–50.000 leütés szóközzel együtt, a lábjegyzeteket
is beleszámítva (esetenként hosszabb írást is elfogadunk).

5. Minden íráshoz kérünk egy rövid tartalmi összefoglalót angol vagy magyar
nyelven (maximum 800 leütés szóközzel együtt), és öt – a tartalomra vonatkozó
– kulcsfogalmat, amelyek lehetővé teszik az internetes keresést.

6. Times New Roman betűtípust, 12-es betűméretet, szimpla sortávolságot és
lábjegyzeteket használjon.

7. Kiemeléseket lehetőleg csak idézőjellel, dőlt betűvel vagy kiskapitálissal alkal-
mazzon, ne legyen a szövegben aláhúzás vagy félkövér betű.

8. A hivatkozásokat az alábbi minta alapján formázza meg:
(i) WALTER KASPER: Jézus a Krisztus, Vigilia, Budapest, 1996, 111.
(ii) CZIGLÁNYI ZSOLT: Történeti feliratok a Zsoltárok könyvében, Teológia 33

(1999/1–2) 6–13.
(iii) JEAN DUPLACY: Hit, in Xavier Léon-Dufour (szerk.): Biblikus teológiai

szótár, Szent István Társulat, Budapest, 1986, 496–508.

b3_Layout 1  2013.11.25.  15:05  Page 1



SA
PI

EN
TI

A
N

A

SA
PI

EN
TI

A
N

A

6

2013/2

SA
P
IE

N
T
IA

N
A

6 
 2

01
3/

2

IS
SN

 2
06

0–
32

31

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI  HITTUDOMÁNYI

FŐ ISKOLA FOLYÓIRATA

6

2013/2

Hit és új evangelizáció

TÖRÖK CSABA
Kultúra és új evangelizáció

GÖRFÖL TIBOR
Exemplum fidei?

A keresztény hit krisztológiai és trinitárius alapja 

Hans Urs von Balthasarnál

VÁLÓCZY JÓZSEF
Az idő kérdésének posztmodern kori kihívása 

a kereszténység számára

HANTOS-VARGA MÁRTA
Interdiszciplináris szempontok 

a katolikus politikai cselekvés értelmezéséhez

GÁZAI SZENT DÓROTHEOSZ
A lemondásról

ROWAN WILLIAMS
Beszéd a püspöki szinóduson (2012)

Faith and New Evangelization
CSABA TÖRÖK: Culture and New Evangelization
TIBOR GÖRFÖL: Exemplum fidei? The Christological and Trinitarian Foundations of Faith 

in Hans Urs von Balthasar
JÓZSEF VÁLÓCZY: The Challenge of a Postmodern Concept of Time for Christianity
MÁRTA HANTOS-VARGA: Interdisciplinary Aspects of Interpreting Catholic Political Actions
DOROTHEOS OF GAZA: On Renouncement
ROWAN WILLIAMS: Address to the Synod of Bishops (2012)

Glauben und neue Evangelisierung
CSABA TÖRÖK: Kultur und die neue Evangelisierung
TIBOR GÖRFÖL: Exemplum fidei? Das christologische und trinitarische Fundament des 

christlichen Glauben bei Hans Urs von Balthasar
JÓZSEF VÁLÓCZY: Postmoderne Herausforderung des Zeitproblems für das Christentum
MÁRTA HANTOS-VARGA: Interdisziplinäre Aspekte des Verständnisses des katholischen 

politischen Handelns
DOROTHEUS VON GAZA: Über den Verzicht
ROWAN WILLIAMS: Ansprache bei der Bischofsynode (2012)

Fede e nuova evangelizzazione
CSABA TÖRÖK: Cultura e nuova evangelizzazione
TIBOR GÖRFÖL: Exemplum fidei? Il fondamento cristologico-trinitario della fede cristiana 

in Hans Urs von Balthasar
JÓZSEF VÁLÓCZY: Sfida postmoderna della questione del tempo per il cristianesimo
MÁRTA HANTOS-VARGA: Aspetti interdisciplinari dell’interpretazione dell’azione politica cattolica
DOROTEO DI GAZA: Sulla rinuncia
ROWAN WILLIAMS: Intervento all’assemblea del Sinodo 

dei vescovi (2012)

9 7 7 2 0 6 0 3 2 3 1 2

60
0 

FT

b1_b4_sapientiana_2013.2_Elrendezés 1  2013.11.25.  13:45  Page 1


	1
	2_Görföl_Tibor_Layout 1
	3_Valoczy Jozsef_Layout 1
	4_Hantos-Varga Márta_tanulmány_Layout 1
	5_Baán Izsák_A lemondásról_Layout 1
	6_DOKUMENTUM_Rowan Williams_Layout 1
	7_RECENZIÓ_Sablon kéthasábos
	8_Föiskolánk életéböl_Layout 1

