
SA
PI

EN
TI

A
N

A

SA
PI

EN
TI

A
N

A

6

2013/1

SA
P
IE

N
T
IA

N
A

6 
 2

01
3/

1

IS
SN

 2
06

0–
32

31

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI  HITTUDOMÁNYI

FŐ ISKOLA FOLYÓIRATA

6

2013/1

VÁRNAI JAKAB OFM
A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

LUKÁCS LÁSZLÓ SCHP
Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

HANKOVSZKY TAMÁS
A kultúra mint a hit kifejeződése

BAKOS GERGELY OSB
A metafizika fordulata avagy a fordulat metafizikája?

KARL RAHNER SJ
Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk?

JOSEPH WILLIAM TOBIN CSSR
Az élet mint hivatás

XVI. BENEDEK PÁPA
Búcsúzás a római klérustól a VI. Pál teremben

2013. február 14-én délelőtt

JAKAB VÁRNAI OFM: Dei Verbum in the Light of Verbum Domini

LÁSZLÓ LUKÁCS SCHP: Joseph Ratzinger and the Ecclesiology of Vatican II

TAMÁS HANKOVSZKY: Culture as the Expression of Faith

GERGELY BAKOS OSB: The Turn of Metaphysics or Metaphysics of the Turn? On Béla Weissmahr’s Ontology

KARL RAHNER SJ: Why Does God Allow Us to Suffer?

JAKAB VÁRNAI OFM: Dei Verbum im Licht von Verbum Domini

LÁSZLÓ LUKÁCS SHCP: Joseph Ratzinger und die Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils

TAMÁS HANKOVSZKY: Die Kultur als Glaubensausdruck

GERGELY BAKOS OSB: Kehre der Metaphysik oder Metaphysik der Kehre? Die Ontologie von Béla Weissmahr

KARL RAHNER SJ: Warum läßt Gott uns leiden?

JAKAB VÁRNAI OFM: Dei Verbum alla luce della Verbum Domini

LÁSZLÓ LUKÁCS SCHP: Joseph Ratzinger e l’ecclesiologia del Concilio Vaticano II

TAMÁS HANKOVSZKY: Cultura come espressione di fede

GERGELY BAKOS OSB: Svolta della metafisica o metafisica della svolta? L’Ontologia di Béla Weissmahr

KARL RAHNER SJ: Perché Dio ci lascia soffrire?

60
0 

FT

b1_b4_Elrendezés 1  2013.05.28.  15:18  Page 1



TANULMÁNYOK

VÁRNAI JAKAB OFM: A Dei Verbum a Verbum Domini fényében 1
LUKÁCS LÁSZLÓ SCHP: Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológi-

ája 20
HANKOVSZKY TAMÁS: A kultúra mint a hit kifejeződése 43
BAKOS GERGELY OSB: A metafizika fordulata avagy a fordulat 

metafizikája? 54
KARL RAHNER SJ: Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk? 70

SZERZETESSÉG

JOSEPH WILLIAM TOBIN CSSR: Az élet mint hivatás 83

DOKUMENTUM

XVI. BENEDEK PÁPA: Búcsúzás a római klérustól a VI. Pál teremben 
2013. február 14-én délelőtt 97

RECENZIÓK

Viktor E. Frankl: A szenvedő ember. Patodicea-kísérlet 
(Kautnik András) 108

Kurt Flasch: Nicolaus Cusanus és kora (Bakos Gergely OSB) 110
Rowan Williams: The Dwelling of Light: 

Praying with the Icons of Christ (Bakos Gergely OSB) 111
William Skudlarek OSB (szerk.): God’s Harp String. 

The Life and Legacy of the Benedictine Monk, Swami Abhis-
hiktananda (Bakos Gergely OSB) 112

Csíkszentmihályi Mihály – Barbara Schneider: Életre hangolva. 
A felnőtté válás útvesztői (Kotschy Beáta) 113

Őszintén a cigányokról. Szabóné Kármán Judit romológussal 
beszélget Naszádi Kriszta (Tamás Dániel SVD) 115

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL

2013. január – július 118

B2_Tartalom_2013.1_Layout 1  2013.05.28.  15:28  Page 1



A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

VÁRNAI JAKAB OFM

Abstract
How does the post-synodal exhortation Verbum Domini re-read the Vatican II
constitution Dei Verbum? We concentrate on the first chapter of both docu-
 ments. An important development is the turn from an abstract concept of “re -
ve lation” to a dynamic biblical image of the “word”. This leads to a better as-
sess ment of the analogical meanings of “Word of God”, to which C. M.
Mar tini’s seminal article is recalled from 1980. Caution against a too simplis-
tic iden tification of the Bible and “Word of God” is stressed as an important
aspect of Verbum Domini. The unity of the Word of God, with the Christ-
event in its center can be seen as a basic idea in Pope Benedict’s thinking. Ver-
bum Domini offers some interesting hints at how unity could be imagined on
the part of the receivers of revelation.

Keywords: revelation, Word of God, Scripture, unity, christology
Kulcsszavak: kinyilatkoztatás, Isten Igéje, Szentírás, egység, krisztológia

A kinyilatkoztatásról alkotott felfogás az egyik legjobban körvonalazható terület,
ahol felismerhet! a II. Vatikáni Zsinat teológiai jelent!sége. A Dei Verbum dog-
 matikus konstitúció I. fejezetében fogalmazódik meg egyértelműen az a váltás,
amelyet Gerhard Ludwig Müller kés!bb így jelöl: elszakadás az „információ el -
mé leti modellt!l” és odafordulás a „kommunikációelméleti modellhez”.1 Más
szavakkal: a kinyilatkoztatásban Isten nem els!sorban és nem kizárólag tételes
igazságokat közöl velünk, hanem önmagát. A konstitúció e tételének zsinat utáni

Sapientiana 6 (2013/1) 1–19.

– 1 –

VÁRNAI JAKAB ferences szerzetes, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola
rektora, a Fundamentális Tanszék vezet!je; varnai.jakab@sapientia.hu

1 Vö. GERHARD LUDWIG MÜLLER: Katolikus dogmatika a teológia tanulmányozásához és alkal -
ma zásához, Kairosz, Budapest, 2007, 43–47.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 1



recepciója nem mondható túlságosan eseménydúsnak. A Dei Verbum hatástör té-
 netének kutatására több szempont is kínálkozik, gondolhatunk itt pl. a Fides et
Ratio enciklika I. fejezetére, amely hit és ész viszonyának kifejtéséhez éppen a Dei
Verbum I. fejezetét tekinti alapnak, vagy arra a jelent!s megnyilatkozásra, amelyet
alig egy éve kaptunk a Nemzetközi Teológiai Bizottságtól a teológiai munkához,
és amely A teológia ma: távlatok, alapelvek és kritériumok címet viseli.2

A hatástörténet kiemelked! eseménye viszont a 2008-as püspöki szinódus és
az annak nyomán 2010 novemberében megjelent apostoli buzdítás, a Verbum
Domini. Röviden felidézzük a Dei Verbum f!bb tételeit a kinyilatkoztatásról,
majd megvizsgáljuk, hogy mindez hogyan él tovább a Verbum Dominiban, illetve
hogy milyen irányban halad tovább a teológiai reflexió és az egyházi tanítás.

1. A DEI VERBUM I. FEJEZETE

A konstitúció hányatott el!történetéb!l tudjuk, hogy az els! szövegtervezetek
csupán a kinyilatkoztatás továbbadásával foglalkoztak. A kinyilatkoztatás fogal-
 mát viszont még a szöveg 3. változatában is csupán egy el!szó írta volna le,
amelyb!l csak a második ülésszak utáni bizottsági munka folyamán, 1964 áp-
ri lisában csináltak „els! fejezetet”.3 Joseph Ratzinger a konstitúció létre jöttében
az egyik legfontosabb lépésnek nevezi ezt.4 A kinyilatkoztatásról tanúskodó do-
kumentumok vizsgálata el!tt a zsinat felteszi a még alapvet!bb kérdést, hogy
„mi is történik valójában, amikor Isten »kinyilatkoztatja magát«, és ezzel a zsi-
nat új módon gondolja át magát a keresztény egzisztencia lényegét és alapját”.5
Peter Eicher szerint a Dei Verbum azért állította a kinyilatkoztatás felfogását az
ige teológiájának horizontjába, mert a bizottságban az els! zsinati ülésszak után
helyet kapott az Egységtitkárság vezet!je, Augustin Bea bíboros.6

A konstitúció tehát az 1–6. pontokban a kinyilatkoztatás definiálásával kezd!-
 dik. Immár fél évszázada ez a néhány bekezdés jelenti a katolikus teológiában a ki-
nyilatkoztatás alapvet! fogalmi keretét. Ennek a résznek a f! kijelentései:

Várnai Jakab OFM

– 2 –

2 Római Dokumentumok XXXVIII., Szent István Társulat, Budapest, 2013.
3 1964. április 20-án, vö. Umberto Betti, a zsinat meghatározó ferences teológusa [naplórész -

letek], Vigilia 77 (2012/7) 543., az eredeti olasz kiadásban 38. (Vál., ford. Várnai Jakab OFM)
4 JOSEPH RATZINGER, in LThK2 13., 506.
5 Uo.
6 PETER EICHER: Offenbarung. Prinzip neuzeitlicher Theologie, Kösel, München, 1977, 518.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 2



a) Isten egyetemes üdvözít! szándéka a kiindulópont (egységben ma -
rad a megváltás és a kinyilatkoztatás szándéka).

b) A kinyilatkoztatás „beszélgetés” Isten és ember között, de ebben Isten
nem csupán egyes kijelentéseket, hanem önmagát nyilatkoztatja ki.
Nem csupán kapunk valamit t!le, hanem közösségre jutunk vele (a
kommunikáció egysége).

c) A kinyilatkoztatásnak üdvtörténeti alapszerkezete van: történelmi
eseményeken és szavakon keresztül történik (gestis verbisque), ennek
középpontja és f! eszköze Jézus Krisztus.

d) A krisztusi kinyilatkoztatás is egységes: benne minden eszközévé válik
a kinyilatkoztatásnak, nem különíthet! el semmi a többi rovására.

e) Az önmagát feltáró Istennek „a hit engedelmességével” tartozunk,
mellyel az ember el!ször is „szabadon Istenre bízza egész önma-
gát”. Az ember egész lényét átfogó válaszhoz gyökeresen hozzátar-
tozik az is, hogy „értelmével és akaratával teljesen meghódol a ki-
 nyilat koz ta tó Isten el!tt” (DV 5).

Ahogy ebben az összefoglalóban már érzékeltetni próbáltuk, a Dei Verbum ki-
 nyilatkoztatástanának van egy vonása, amely explicit formában talán nem, de
implicit módon jellemz!: a kinyilatkoztatás egységes szemlélete. Erre utaló ele-
 mek a szövegben: a kinyilatkoztató isteni szó egység, közösség létrehozására hi-
vatott (1.), az üdvtörténet fogalma (oeconomia revelationis, 2.), a Jézus-jelenség
mint középpont egységes bemutatása (4.). A dokumentum elemz!i szerint ez
a szemlélet patrisztikus örökség.7

A továbbiakban megnézzük, hogy a Dei Verbum fent vázolt alapkijelentései és
egységes szemlélete hogyan élnek tovább. Vizsgálódásunk hipotézise, hogy a ki-
 nyilatkoztatás egységes szemlélete akkor érvényesül, ha középpontban marad az „Isten
igéje” mint egységesítő kategória.8 A Dei Verbumtól a Verbum Dominiig a kinyilat-
 koztatás egyházi tanítása megmarad az ige teológiájának, így !rzi meg a kinyilat-

A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

– 3 –

7 Még akkor is, ha az „Isten önközlése” témáját inkább a XX. századi protestáns teológiából,
távolabbról pedig Hegel filozófiai örökségéb!l merítették – így elemzi FRANÇOIS NAULT: Ré-
vélation sans théologie, théologie sans révélation, in Philippe Bordeyne – Laurent Villemin
(éd.): Vatican II et la théologie. Perspectives pour le XXIe siècle, Cerf, Paris, 2010, 142–146.

8 A kifejtés során nem tudok majd következetes szóhasználatot érvényesíteni az „Isten igéje”
és az „Isten szava” változatok tekintetében, melyeket lényegében fölcserélhet!nek tekintek.
A kérdéshez lásd FARKASFALVY DÉNES: Testté vált szó, I. rész, Prugg, Eisenstadt, 1986, 46.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 3



koz tatás egységét.9 Az egység témájának fontosságát alátámasztja az is, hogy A te-
ológia ma című 2012-es dokumentum a maga témájában az egység és sokféleség
egyen súlyát keresi.

2. A VERBUM DOMINI I. RÉSZE

Talán némileg több ismertetést igényel a Verbum Domini című dokumentum.
Induljunk ki ennek szándékából. Mir!l szólt a 2008-as püspöki szinódus? „Isten
szaváról az Egyház életében és küldetésében”. Nem a Szentírásról, és nem is a ki-
 nyilatkoztatás fogalmáról.

Paolo Martinelli összefoglalja a dokumentum el!történetét, és kiemeli a fun-
 da mentális teológiai témák szerepét a folyamatban.10 Csak a gondolatmene-
 tünk re vonatkozó pontokat emeljük ki.

A 2007. április 27-én kiadott els! tervezet, a lineamenta említ néhány nehéz -
séget, amelyet a szinódusnak majd tárgyalnia kellene: tudatlanság és bizony  ta-
 lan ság a kinyilatkoztatás és Isten igéje fel!l, a Biblia nincs jelen sokak életében,
nem jól használják, az ige igazságát elfeledve relativizmusba esnek stb. A terve-
zet javasolja a kinyilatkoztatásról szóló tanítás fölelevenítését: „Isten igéje”, az
egységes üdvtörténet, Krisztus központi szerepe és a két szövetség kapcsolata,
a Szent írás értelmezése. Különösen jelent!s szövegtörténeti adat, hogy már itt fel-
merül az igény, hogy az „Isten Igéje” kifejezés jelentésszintjeit elkülönítsék.

2008. május. 11-én teszik közzé a munkadokumentumot (instrumentum la-
 bo ris), amely megfogalmazza a problémát, hogy a hív!k kevéssé ismerik a Dei
Verbum zsinati dokumentumot. A tervezet abban lép el!re, hogy a kinyilatkoz -

Várnai Jakab OFM

– 4 –

9 A „Dei Verbum” címet csak 1965. október 1-én kapta meg a dokumentum: „Hasznos vál-
 toztatás a Sacrosancta Synodus kezdetű tervezet kezd!szavaiban. Mons. Volk javaslatára, akit
Philips támogat, eldöntjük, hogy tegyük be eléje a Dei verbum religiose audiens et fidenter
proclamans kifejezést, egyrészt, mert ezek a szavak jobb felütést adnak a dokumentumnak,
másrészt, mert egy másik zsinati dokumentum, a Sacrosanctum Concilium liturgikus kons-
 titúció már hasonló szavakkal kezd!dik.” Vö. Umberto Betti, a zsinat meghatározó ferences
teológusa, i. m. 544.

10 PAOLO MARTINELLI OFMCap: L’interesse teologico fondamentale della XII Assemblea ge-
nerale ordinaria del sinodo dei vescovi sulla Parola di Dio nella vita e nella missione della
Chiesa, in Carmen Aparicio Valls – Salvador Pié-Ninot (ed.): Commento alla Verbum Do-
mini, Gregorian and Biblical Press, Roma, 2012, 9–39.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 4



tatás és az „Isten igéje” témát egy dinamika keretében helyezi el: „a megszólaló
Isten misztériumának” keretében.11

A 2008 októberében lezajlott szinódus dokumentumaiban a kinyilatkoztatás
felfogása szempontjából fontos fejlemény, hogy a hozzászólások el!tti összegzés-
 ben (relatio ante disceptationem) „helyet kap a kinyilatkoztatás dialogikus nézete”,
továbbá hogy az ige mindig „összehívó” szó, a szövetség igéje.12 A hozzászólások
utáni összegzésben pedig el!térbe kerül Isten igéjének jelen idejű valósága, „a most
megszólaló Isten”, akit a személyes, hív! hallgatás képes befogadni.

A szinódus terméke végül az az 55 „javaslat” (propositiones), amelyet a Szen-
t atyának átadtak, és amely az elemzések szerint mind be is került a kiadott apos-
 toli buzdításba.13 A témák alapvet! elrendezése már ekkor kialakul: 

I. Isten igéje az Egyház hitében
II. Isten igéje az Egyház életében
III. Isten igéje az Egyház küldetésében

Két adatot emelünk ki. Az egyik, hogy a 3. javaslat fontos lelkipásztori fel-
 adatként jelöli meg: segítsék hozzá a hív!ket az „Isten igéje” kifejezés különféle
jelentéseinek megértéséhez. A másik pedig az, hogy az Isten igéje és az eucha-
 risztia kapcsolata az I. részbe került (7. javaslat), tehát szisztematikus kérdés,
nem csupán lelkipásztori alkalmazás kérdése.

A szinódus utáni apostoli buzdítást végül Verbum Domini címmel, 2010.
szeptember 30-i keltezéssel, de csak 2010 novemberében adta közre XVI. Be-
nedek pápa. A dokumentum szerkezete az eddigi anyagok sémáját követi, a
három rész latin címet kapott, amelyet a különböz! nyelvekre történ! fordítás
során általában meghagytak latinul:

I. rész: Verbum Dei
II. rész: Verbum in Ecclesia
III. rész: Verbum mundo

Az els!, teológiai jellegű rész az Isten igéjének teológiáját nyújtja, mintegy ebben
helyezi el a kinyilatkoztatás teológiáját is. A kinyilatkoztatás eseményét mint

A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

– 5 –

11 Uo. 18.
12 Uo. 20.
13 Uo. 29.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 5



Isten szavának hozzánk érkezését írja le. Nem találjuk meg benne azt a felosz-
tást, amelyet a Dei Verbum követ: a kinyilatkoztatás lényege (I. fej.) és továb-
badása (II. fej.). Ez lényeges kijelentésnek tartható: a kinyilatkoztatás mindvé-
gig egy hagyomány keretében játszódik le, és a krisztusi kinyilatkoztatás is egy
ha gyo mány (a második templom zsidósága) sajátos fordulata.14 Ha e tanul-
mány té má ja a „hagyomány” lenne, ezt a pontot érdemes volna kiaknázni.

A Verbum Domini els!, teológiai része azután ismét három fejezetre oszlik:

1. Isten, aki beszél (6–21. pontok)
2. Az ember válasza a beszélő Istennek (22–28.)
3. A Szentírás magyarázata az Egyházban (29–49.)

Mivel a kinyilatkoztatás fogalma a témánk, ezért a Verbum Dominiból a to-
 vábbiakban csak az I/1. fejezetet vizsgáljuk. Az els! tanulság az eddigiekb!l már
látható: a „kinyilatkoztatás” fogalma helyett az „Isten igéje” fogalom áll a kö-
 zéppontban – ugyanaz, de mégsem. Induljunk ki abból a kérdésb!l, amelyre
már szintén felhívtuk a figyelmet: az „Isten igéje” analogikus szóhasználatából.

3. AZ „ISTEN IGÉJE” KIFEJEZÉS ANALOGIKUS SZÓHASZNÁLATA

A Verbum Domini dokumentummal az Isten igéjének analogikus szóhasználata
végképp elfogadottá lett az egyházi tanításban, és így remélhet!leg a teológiá-
ban is. Ahogy a dokumentum írja:

„föl kell hívnunk a figyelmet arra, amit a szinódusi atyák mondtak azzal kap-
 csolatban, hogy hányféle értelemben használjuk az »Isten szava« kifejezést.
Joggal beszéltek a szó szimfóniájáról, egyetlen szóról, amely különféle mó-
dokon fejezi ki önmagát mint »többszólamú ének« (DCE 1). A szinódusi
atyák e témakörben az emberi nyelv analóg használatáról beszéltek Isten sza-
vával kapcsolatban. E kifejezés ugyanis egyrészt a közlésre vonatkozik, me-
lyet Isten önmagáról ad, másrészt különféle jelentéseket hordoz, melyeket gon-
dosan kell vizsgálnunk és kapcsolatba kell hoznunk egymással.” (VD 7.)

Várnai Jakab OFM

– 6 –

14 LARRY W. HURTADO kifejezésével: „vallási újítás”, ill. „mutáció”, lásd id.: Hogyan lett Jézus
Istenné a földön? A Jézus-tisztelet történeti gyökerei, Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2008, f!leg
a könyv 8., utolsó fejezetét, 313–358.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 6



Ez azért nagy esemény, mert a római Gergely Egyetem tanára, Pié-Ninot sze-
 rint az analogikus szóhasználat „gyakorlatilag hiányzik az Isten igéjér!l szóló te-
o lógiai traktátusokból”, és mert „a katolikus hagyományban inkább ritka az ilyen
reflexió”.15 Karl Barth híres megkülönböztetését „a kinyilatkoztatott, a leírt és a
hirdetett ige” között Pié-Ninot röviden idézi, de b!vebb kifejtést nem ad róla.

A szinódust közvetlenül megel!z! id!szakban ennek a témának az elfogad-
ta tásáért igen sokat tett Frédéric Manns jeruzsálemi ferences bibliatudós, aki
Sinfonia della Parola címmel megjelentetett egy vázlatot az ige teológiájáról.16

Könyvében a „szimfónia” nem is annyira a szigorú teológiai fogalmiság eredmé -
nye, hanem arra vonatkozik, hogy a rabbinikus és ennek nyomán a pat risz ti kus
irodalom számos metaforával fejti ki az ige jelent!ségét (Manns 17 képet ele-
 mez!), és ezek együtt alkotják az ige „szimfóniáját”.

a) Carlo Maria Martini tanulmánya
Pié-Ninot szűkszavúságát némileg fejcsóválva fogadhatjuk, mert Carlo Maria
Mar tini (†2012. aug. 31.) még a Gergely Egyetem rektoraként 1980-ban egy
kiváló el!adást tartott, majd tett közzé a témáról.17 Martini öt jelentésszintet kü-
 lönít el. A szintek egymással az analógia viszonyában állnak, összetartozásuk és
megkülönböztetésük egyaránt fontos. Martini kifejtése érdemes arra, hogy rész-
 letesen megismerjük.

1. A Szó a Szentháromság belső életében
Az els! jelentésszintet akkor látjuk meg, ha a kinyilatkoztatást szentháromságos
összefüggésben nézzük. Isten szavának els! valósága az „Ige, mely kezdett!l Is-
ten nél volt” (vö. Jn 1). A keresztény kinyilatkoztatás végs! alapját az a hit jelenti,
hogy Istenben örökt!l fogva bens!séges kommunikáció létezik. Ezt fejti ki Karl
Rahner is: „Hogy Isten kimondja önmagát kifelé, annak az a feltétele, hogy örök
teljességében kimondja önmagát immanens módon, és ez utóbbit éppen az nyi-

A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

– 7 –

15 SALVADOR PIÉ-NINOT: Il Dio che parla. Verbum Domini, nn. 6–21, in Carmen Aparicio
Valls – Salvador Pié-Ninot (ed.): Commento alla Verbum Domini, i. m. 53–63., itt: 55.

16 FRÉDÉRIC MANNS: Sinfonia della Parola. Verso una teologia della Scrittura, Edizioni Terra
Santa, Milano, 2008.

17 Vö. CARLO MARIA MARTINI: La Parola di Dio alle origini della Chiesa, Università Gregori-
ana Editrice, Roma, 1980, 56–58. Erre RAYMOND F. COLLINS hívja fel a figyelmünket: Je-
romos Bibliakommentár III., a „Sugalmazás” című tanulmány 68. pontjában (Szent Jeromos
Kato li kus Bibliatársulat, Budapest, 2003, 43).

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 7



lat koztatja ki, hogy azonos az el!bbivel.”18 Isten örökt!l fogva „kimondja önma-
gát” – ezzel a megfogalmazással azt a misztériumot próbáljuk megközelíteni, hogy
a Szent háromság a szeretet és a közösség !smintája, !sforrása, így minden kom-
 munikáció !sforrása is. A 2008-as szinódus utáni dokumentum ezt így emeli ki:

„Istenben nem volt olyan id!, amikor a Logosz nem létezett volna. Az Ige
a teremtés el!tt létezik. Ezért az isteni élet szívében közösség van, abszo-
lút ajándék van. […] Isten úgy ismerteti meg önmagát velünk, mint a
végte len szeretet misztériumát, amelyben az Atya örökt!l fogva a Szent-
lélekben mondja ki a maga szavát.” (VD 6.)

2. Isten Szava Jézus Krisztusban
A második jelentésszintet Martini Jézus Krisztusban jelöli meg: Ő a köztünk él!
Ige, „a történelemben számunkra kimondott és megnyilvánult Isten”. Annyi-
ban pontosítja, hogy Jézus nemcsak történeti létezésében „Isten Szava” hoz-
zánk, ha nem feltámadásának erejénél fogva azóta is, szüntelenül kinyilvánítja
nekünk az Atyát (vö. Jn 17,26a: „Megismertettem velük nevedet, és továbbra
is megis mertetem”). Mindaz, amit az Egyházban valamilyen módon „Isten sza-
vának” nevezünk, Jézus Krisztusra vonatkozik – s!t, Martini kitárja ezt a je-
lentésszintet az egész történelemre. Ezáltal két irányban értelmezhet! az „Isten
Szava Jézus Krisztusban” kifejezés:

a) Legnagyobb mélységét, „intenzitását” a kereszthalálban és a feltámadás-
ban éri el. Jézus itt azonosul a teljes emberi valósággal.

b) Legnagyobb kiterjedését, „extenzióját” akkor éri el, amikor Isten lesz min-
den min denben (vö. 1Kor 15,28). „Kimondhatjuk, hogy Istennek az ember felé
való közlése csak ebben a pillanatában éri majd el extenzív kifejezésének végleges
és teljes arányait, még akkor is, ha, mint mondtam, fenntartjuk, hogy az intenzív
kifejezés teljes aránya a kereszt és a feltámadás marad.” Az „Isten szava” extenzív tel-
 jességét Martini azért hangsúlyozza, hogy kiemelje: az Isten által a történelemben
kimondott más szavak önmagukban nem teljesek, a beteljesedés felé mutatnak.

3. Isten szavai az üdvtörténelemben
A harmadik jelentésszinten az „Isten szavából” az üdvtörténelemben „Isten szavai”
lesznek. Itt már a többes szám használata indokolt. Ezek a próféták és az aposto-

Várnai Jakab OFM

– 8 –

18 KARL RAHNER: A hit alapjai, Agapé, Szeged, 1998, 184–185.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 8



lok által kimondott szavak, melyek kimondják a megvalósulásra váró, vagy Jézus Krisz-
 tus ban megvalósult isteni tervet. A Szentírás rendszerint a prófétai és apostoli ige-
hirdetésnek ezeket a szavait nevezi „Isten szavának”. A kimondott szó els!bbsége
mellett szól a szóbeliség els!bbsége is az Ó- és Újszövetség korának kultúrájában.

4. Az isteni sugalmazásra leírt szavak
A kimondott, hirdetett szótól csak ebben a negyedik mozzanatban lépünk át a
leírt szóhoz. Az analógiának ezen a negyedik szintjén nevezzük „Isten szavának”
a leírt szentírási szavakat, amelyek a prófétai és apostoli tevékenység nyomán is-
 te ni sugalmazásra írásos formát nyertek az író próféták, az apostolok, az evan-
 gé listák, a bölcsek, a történetírók, a törvényhozók és a költ!k által.

Ezáltal Martini a Szentírást belehelyezi Izrael és az !segyház prófétai és apos-
 toli szavának közegébe, de kapcsolatba hozza Krisztussal és az Atyával, a sugal-
 ma zó Szentlélek közvetítésével. Emiatt jelenti ez a szó a kinyilatkoztatás kivált-
 ságos mozzanatát. „Az Igével való kapcsolat, melyet ez a szó a Szentlélek által
birtokol, Isten megnyilatkozásának él! és állandó erejévé teszi ezt a szót min-
den id!k számára.”

5. A ma hirdetett isteni szó
A leírt Szentírás nem jelenti Martini számára az utolsó jelentésszintet az „Isten
szava” kifejezés értelmezésében. Ötödik szintként nevezi meg ugyanis az él! ke-
 resztény igehirdetés szavát, utalva az ApCsel 19,10-re: „Pál két esztendeig ott
maradt és tanított a zsinagógában, úgyhogy Ázsia minden lakója, zsidó és görög
egyaránt halotta az Úr szavát”. E szavak tartalma az ApCsel 19,8-ban fejez!dik
ki: „Pál vitatkozott és meggy!zéssel élt az Isten országáról”, vagy, ahogy az Ap-
Csel 20,27-ben szerepel, meghirdette és prédikálta Jézust, Isten Fiát (vö. ApCsel
9,20). Amikor a hitr!l, a megtérésr!l, Jézus Krisztusról igehirdetés hangzik el,
akkor az Egyházban olyan esemény játszódik le, amely valóban az „Isten sza-
vának” nevezhet!.

b) A Dei Verbumban
Donath Hercsik megállapítása szerint már a Dei Verbum is tudatában volt az „Isten
igéje” kifejezés különféle jelentéseinek.19 Erre utaló elemek a szövegben: a „gestis ver-
bisque” kifejezés, amely a kinyilatkozató tettek és szavak sokféleségét érzékelteti

A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

– 9 –

19 DONATH HERCSIK SJ: L’importanza della „Parola” per la teologia fondamentale, in Carmen
Aparicio Valls – Salvador Pié-Ninot (ed.): Commento alla Verbum Domini, i. m. 161–178.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 9



(DV 2.), Isten kezdett!l beszél az emberrel (3.) – és ez ugyanaz az Isten, mint aki
Krisztusban hív meg minket; valamint az ige teremt!, hívó, kinyilatkoztató, meg-
váltó tevékenységeinek említése. Hozzátehetjük: ide tartozik az is, hogy a DV 1 sze-
rint az igét hallgató és hirdet! Egyház „Szent János szavait követi”. Ez a kifeje zés-
 mód különbséget tesz „Isten szava” és „Szent János szavai” között. Isten szava, a
Szentírás és az Egyház igehirdetése nem egyszerű azonosságban állnak egymással –
írja err!l a konstitúciót elemezve Josef Schmitz.20 A Dei Verbum további sza kasza-
iban olvashatunk még több árnyalt megfogalmazást is, amely a Szentírás és az Isten
igéje közti szoros kapcsolatot de „nem egyszerű azonosságot” érzékeltetik:

„Isten igéje, mely Isten ereje minden hív! üdvösségére, az Újszövetség
könyveiben csodálatos szépségben jut el hozzánk [praesentatur] és mu-
 tatja meg erejét.” (DV 17.)

„az evangéliumok […] tanúskodnak [testimonium sint] a megtestesült
Igének, a mi Üdvözít!nknek életér!l és tanításáról.” (DV 18.)

„Az isteni írások […] változatlanul közvetítik [impertiant] magának Is-
 ten nek igéjét, és a prófétáknak és az apostoloknak szavaiban a Szentlélek
hangját szólaltatják meg [vocem personare faciant].” (DV 21.)

„A Szentírás Isten igéjét tartalmazza [continent], s sugalmazott lévén, va-
 lóban Isten szava.” (DV 24.)

c) Más szerzők
A teológiában a kinyilatkoztatásnak a Szentírással szembeni többlete elfogadott
tételnek mondható. Elég felidézni Rahner és Ratzinger 1965-ös munkáját, mely-
 ben a hagyomány létezését éppen ezzel a többlettel alapozzák meg.21 A kinyilat-
 koztatás eszerint transzcendálja a Szentírást, mintegy túlnyúlik azon. A Szentírás
a kinyilatkoztatás tanúsítása. A kinyilatkoztatás két irányban nyúlik túl a Szent-
 íráson: fölfelé, mint Isten szava és cselekvése, valamint lefelé, mindabban, amit

Várnai Jakab OFM

– 10 –

20 JOSEF SCHMITZ: Offenbarung, Patmos, Düsseldorf, 1988, 69–70.
21 KARL RAHNER – JOSEPH RATZINGER: Offenbarung und Überlieferung, QD 25., Herder, Frei-

burg – Basel – Wien, 1965, 34–36.; vö. GIOVANNI ROTA: Il concilio Vaticano II e la Tra-
dizione: i pun ti nodali di un dibattito, Teologia 37 (2012) 415–449.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 10



a kinyilatkoztatás kivált mint hitaktust, a Szentírás közvetítésén túl. Hiszen lehet
olvasni a Szentírást úgy is, hogy nem vagyok részese a kinyilatkoztatásnak. A ke-
 resztény hit belépés Krisztus jelen idejű valóságába, amelyr!l a Szentírás tanús-
 kodik, de amely egyáltalán nem maga a Szentírás.

Az „Isten igéje” kifejezés analogikus szóhasználatának egyik fontos követ-
 kez ménye tehát: Isten szava és a Szentírás nem egyszerű azonosságban állnak
egy mással. Jó tíz éve Leo Scheffczyk is felhívta erre a figyelmet:

„A megtestesülés elve alapján érthet!, hogy a Szentírás mint »Gotteswort
im Menschenwort« és így mint az Egyház könyve tehet! formálisan azo-
 nossá Isten szavával. Az egyházi tanúk szerz!sége révén hiteles és téved-
 hetetlen tanúsága marad Isten szavának. Ez a tanúság jóllehet azzal a kü-
 lön leges min!séggel bír (ismét csak a szentségi istenemberi misztérium
párhuzamaképpen), hogy a tanúság magában foglalja és megjeleníti a ta-
núsított valóságot. A magában-foglalás azonban nem jelenti azt, hogy
Isten szava benne lehetne az Egyház könyvében mint valami tárgy egy
zárt dobozban és az lezárható volna. Ez inkább egy olyan benne-lét, amely
összekapcsolódik egy fölötte-léttel, amelyben az Isten szava mindig meg-
 marad az Írást felülmúló, túllép! valóságnak, amely a misztériumába való
mindig újabb fölhatolásra késztet.”22

d) Verbum Domini
A Verbum Domini már az I/1. fejezetben, a 7. pontban felhívja a figyelmet az
„Isten szava” kifejezés analóg jelentéseire: „E kifejezés ugyanis egyrészt a közlésre
vonatkozik, melyet Isten önmagáról ad, másrészt különféle jelentéseket hor-
doz, melyeket gondosan kell vizsgálnunk és kapcsolatba kell hoznunk egymás-
sal, mind a teológiai reflexió, mind a lelkipásztori gyakorlat szempontjából.”
Ez a szakasz b!vebb kifejtés nélkül összegzést ad az analógia szintjeir!l. Eszerint
„Isten szavának” nevezhetjük az alábbi valóságokat:

1. Isten örök Igéje (külön kifejtés még a 6. pontban)
2. Jézus Krisztusnak, az Atya emberré lett örök Fiának személye
3. a teremtés, a természet könyve

A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

– 11 –

22 LEO SCHEFFCZYK: Die heilige Schrift – Wort Gottes und der Kirche, Internationale Katholis-
che Zeitschrift Communio 30 (2001/1) 44–57., itt: 53.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 11



4. az üdvtörténet, amely a húsvéti misztériumban teljesedik be
5. az apostoli igehirdetés és az Egyház él! hagyománya
6. a Szentírás, melyet úgy értünk meg, „mint Isten szavát az apostoli

hagyomány keretén belül, amelyt!l elválaszthatatlan”.

Figyelemre méltó, hogy a Verbum Dei, bár némileg eltér! beosztást ad, mint Mar-
 tini, mégis hasonlóan és feltűn!en nem az els! helyre teszi a Szentírást, s!t ki mon-
dottan is elutasítja a kereszténység muszlim eredetű besorolását, mint „könyv vallást”.23

Úgy tűnik, a Dei Verbum tud az „Isten igéje” analogikus szóhasználatáról, de nem
tartja fontosnak módszeres kifejtését. Ugyanezt mondhatjuk el a Katolikus Egy-
ház Katekizmusáról is. A mai egyházi tanítás azonban fontosnak tartja az ana logikus
szóhasználat kifejezett bemutatását és a hív!knek való kifejtését.

e) „Szentírás-vasárnap”?
Ezek a szempontok arra késztethetnek minket, hogy egy kicsit elgondolkod-
junk a „Szentírás-vasárnap” lelkipásztori szokásáról. Magyarországon kevesen
tudják, hogy ez az „ünnep” nem általános a Katolikus Egyházban. Nálunk 1965
táján vezethették be, az els!k között lehettünk az Egyházban. 1969-ben Au-
gus tin Bea bíborosnak, a Keresztény Egységtitkárság akkori elnökének hatására
jön létre a Katolikus Bibliaszövetség,24 amely a protestáns bibliatársulatok esz-
köz tárából átveszi azt a programpontot, hogy Szentírás-vasárnapokat, Biblia-
hete ket stb. rendezzen.25

A Verbum Dei által is hangsúlyozott szempontok alapján feltehetnénk a kér-
 dést: Vajon nem volna-e megfelel!bb „Isten igéjének” szentelni ezt a vasárna-
pot? Kell!képpen felhívjuk-e a hív!k figyelmét erre az összefüggésre? Merjük-
e megtenni a finom megkülönböztetéseket, amelyeket fentebb a Dei Verbumból
idéztünk, vagy amelyeket a Verbum Domini hoz (kiemelések t!lem):

„Jóllehet Isten igéje megelőzi és felülmúlja a Szentírást, mégis, mivel a
Szentírás Istent!l sugalmazott, »páratlan módon« tartalmazza az Isteni
szót.” (VD 17.)

Várnai Jakab OFM

– 12 –

23 VD 7., lásd még: KEK 108.
24 World Catholic Federation for the Biblical Apostolate, 1990 után egyszerűbb német elneve-

 zés sel Katholische Bibelföderation.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 12



„Az Egyház abban a bizonyosságban él, hogy Ura, aki a múltban beszélt,
folyamatosan közli ma is az ! szavát az Egyház él! hagyományában és a
Szentírásban. Ugyanis Isten Szava adja magát a Szentírásban, mint a ki-
 nyi latkoztatás által sugallt tanúságtétel.” (VD 18.)

Persze – gondolhatjuk tovább – kell-e ennek külön vasárnap, ha pl. kará-
 csony napján elhangzik az evangélium, hogy „Kezdetben volt az Ige…”? Vagy
ha pl. a „C” év 3. vasárnapján el!ttünk áll a názáreti zsinagógában az él! Jézus
mint a felolvasott Írások beteljesedése (Lk 4,14–21)? Melyik vasárnap ne le-
het ne és kellene odafigyelni az ige sokrétű működésére az olvasmányokban – és
ma gában az eucharisztiában, amely az Ige eseménye?26

Mi is a tétje ennek a teológiai kérdésnek? Maga a Verbum Dei kifejti nekünk:

„Amint a szinódusi atyák mondták, valóban az »Isten szava« kifejezés ana-
lóg használatával állunk szemben, és ezt tudatosítanunk kell. Ezért a hív!-
ket jobban rá kell nevelni arra, hogy fölismerjék ennek különböz! jelen-
téseit és értsék egyetlen értelmét. Teológiai szempontból is el kell mélyíteni
a különböz! jelentések szétválasztását, hogy jobban fölragyogjon az isteni
terv egysége, és benne Krisztus személyének központi szerepe.” (VD 7.)27

A kérdés tétje tehát „az isteni terv egysége, és benne Krisztus személyének
központi szerepe”. Egyre inkább el!tűnik tehát a Dei Verbummal kapcsolatban
már felvetett szempontunk, az egység. Miel!tt azonban ezt részletezzük, vé gez-
 zük el a Verbum Dei és a Dei Verbum összevetését.

4. A VERBUM DOMINI IGETEOLÓGIÁJA

Ha a Verbum Domini már a 7. pontban rendszerezte az „Isten szava” kifejezés je-
 len téseit, akkor mi lesz az egész fejezet témája? Mi a jelent!sége az I/1. fejezetnek?

A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

– 13 –

25 Érdekes mozzanat: 2009. ápr. 26-án a pápa a Regina Coeli imádság után üdvözli a lengyel
zarándokokat, akik „idén el!ször ünneplik a Szentírás-vasárnapot” – az ottani bibliatársu-
lat kezdeményezése nyomán.

26 Vö. DV 21 és 26, de f!leg VD 54–55.
27 Ennek igényét fogalmazta meg a 3. propositio is: „A lelkipásztorok tehát neveljék rá Isten

népét, hogy az »Isten szava« kifejezés különböz! jelentéseit felfogják” (Il Regno 19/2008, 644).

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 13



Úgy mondhatnánk, hogy a Verbum Domini I/1. b!vebben kifejti a Dei Verbum
I. f!bb kijelentéseit. A teológus ilyenkor azt is kérdezi, hogy mennyivel több ez a
kifejtés, mint egy el!z! egyházi tanítás kötelez! idézése? Valójában milyen ige te-
o lógiát ad a Verbum Dei, és ez hogyan viszonyul a Dei Verbumhoz? Talán érdemes
egy táblázatban összesíteni a kett!t. Szerepeltetünk azonban még egy oszlopot.
A té teles teológiai kijelentések mellett ugyanis szinte mindegyik pontban szere-
pel egy „apologetikus szempont”. Ez nem valamilyen eretnekség „anatémája”,
hanem az adott kérdésben elképzelhet! tévedések, elcsúszások, lelkipásztori kö-
vet kez mé nyek megfogalmazása, aktuális alkalmazása. Nagy részük jelen van már
a szinódus által megszavazott javaslatokban is, de ebben a formájában XVI. Be-
nedek pápa rendszerezését mutatják és az ! gondolkodását tükrözik.

Várnai Jakab OFM

– 14 –

A Verbum Domini 8–21 tételei „apologetikus szempontok”
DV

utalás
8. A szó kozmikus természete – „ez a
szó az egész mindenség alapja”

a létezés értelmes volta DV 3

9. Az ember teremtése – „páratlan és
kiváltságos helye a teremtésben”

„természeti törvény” – az
evangéliumi törvény ezt „magában
foglalja és megvalósítja”

—

10. A szó realizmusa – „realista az,
aki fölismeri Isten igéjében
mindenek alapját”

„Erre különösen most van
szükségünk…” – „birtoklás, élvezet,
hatalomvágy” ellenében

—

11. Ószövetség, majd:
megtestesülés – „Az ! egyetlen és
páratlan története Isten végs! szava
az emberiségnek.”

„a keresztény lét kezdetén nem egy
etikai elhatározás vagy egy nagy
eszme áll…” 

DV 14
—

12. Verbum abbreviatum – Az
Atyának szól, de nekünk is – 
„a föltámadott Szó a végs!
világosság utunkon”

— (DV 4)

13. A „szó krisztológiájának” szíve:
az isteni terv egysége a megtestesült
Igében

— (DV 4)

A szó krisztológiája: (11–13)

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 14



Alig találunk olyan szempontot a Dei Verbumban, amely nem visszhangzik
a Verbum Domini tételeiben. Említést érdemel talán, hogy a Dei Verbum er!-
 tel jesebben hangsúlyozza a történelmet mint a kinyilatkoztatás legfontosabb

A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

– 15 –

14. Isten igéjének eszkatológikus
természete – Jézus Krisztus Isten
végs! szava

„segítsük a hív!ket jól
megkülönböztetni Isten szavától a
magánkinyilatkoztatásokat”

(DV 4)

15. Isten Szava és a Szentlélek –
Jézus élete a Lélekben

„A Fiú küldetése és a Szentlélek
küldetése elválaszthatatlan és
egyetlen üdvrendet alkotnak.” 
– (vö. Redemptoris Missio)

—

16. A Szentlélek szerepe az Írás
megértésében

„nem lehet megérteni a szó értelmét,
ha valaki nem fogadja el a Vigasztaló
tevékenységét az Egyházban és a
hív!k szívében”

(DV 12)

17. A hagyomány és a Szentírás — DV 7, 8

18. a megtestesülés analógiája

„a Szentírás minden szavával Isten
egyetlen szót mond”

„fontos, hogy Isten népét világosan
megtanítsák és neveljék arra, hogyan
közeledjék az Egyház él! hagyo -
mányához kapcsolódó Szentíráshoz,
fölismerve bennük Isten szavát.” 

DV 13

(DV 21)

19. A sugalmazás 
és
az Írások igazsága

„a Szentírást (ne) a történész
kíváncsiságával olvassuk”
„e valóságokat ma megfelel!en el
kell mélyítenünk”

DV 9

DV 11

20. Az Atyaisten a Szó eredete és
forrása – kezdet / csúcspont / út az
Atyához – exitus/reditus séma

21. „Isten a hallgatásával is beszél”–
a kereszt

„ma is része sok hív! életútjának”

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 15



közegét. Sok vita el!zte meg a „gestis verbisque” gondos megfogalmazását a Dei
Verbum 2. pontjában.28

Martinelli a két dokumentum viszonyát úgy jellemzi, hogy a kinyilat koz ta-
 tásteológia szokásos kérdéseit – Isten igéje, Szentírás, hagyomány, tanítóhiva-
tal, hermeneutika, sugalmazás, a Szentírás igazsága –, melyek a Dei Verbumban
már helyet kaptak, a Verbum Domini a szentháromságos, üdvtörténeti és dialogi-
kus horizontban próbálja mélyebben megérteni.29

Pié-Ninot elemzése szerint a Verbum Domini a kinyilatkoztatás fogalmi meg-
 közelítésekor Órigenész és Hans Urs von Balthasar nyomán „a megszólaló Isten”
misztériumát idézi fel. „Szentháromságos inklúziót” alkalmaz, amennyi ben az
Atyaisten tervének misztériumáról szóló 6. és 20. pontok átfogják a szakaszt,
a közepén pedig a Szentlélek misztériumát jeleníti meg a kép a „két kézr!l”
(15–16.). Pié-Ninot a Verbum Domini három legfontosabb teológiai témájául
az „Isten igéje” analogikus jelentéseit (7.), az ige kozmikus vonatkozását (8–9.),
és az ige krisztológiáját (11–13.) nevezi meg, és megjegyezi, hogy ez a három
téma nem megszokott teológiai traktátusokban és egyházi tanításban.30 A Ver bum
Domini tehát ennyiben újdonságot is hoz a Dei Verbumhoz képest.

Vajon mennyiben adódik a fentiekb!l a következtetés, hogy a teológia alap-
 ka tegóriájának az „Isten Igéjét” kell fölvennünk a „kinyilatkoztatás” helyett?
Pe ter Knauer ezt próbálja megtenni művében.31 Ellenvéleményként ! maga
idézi Heinrich Fries nézetét a kérdésr!l:

„Az »Isten igéje« kategória is magyarázatra szorul: Olyan szó ez, amelyet
maga Isten mond ki – és az hogyan képzelhet! el? –, vagy ez az a hiteles
szó, amely Istenr!l szól? De kell!en kifejezésre jut-e az »ige« fogalmában
az, hogy a hitben és a teológiában f!leg eseményekr!l, történelemr!l, tet-
 tekr!l és személyekr!l van szó? Nem vitatható, hogy ezek is összekap csol-
hatók az »Isten igéje« fogalmával. Az »Isten igéje« megjelölés kapcsán
azonban mindez nem minden további nélkül látható be.”32

Várnai Jakab OFM

– 16 –

28 Umberto Betti, a zsinat meghatározó ferences teológusa, i. m. 543–544.
29 Vö. PAOLO MARTINELLI OFMCap: L’interesse teologico fondamentale, i. m. 30–31.
30 SALVADOR PIÉ-NINOT: Il Dio che parla, i. m. 53–55.
31 PETER KNAUER SJ: Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamentaltheologie, Her-

der, Freiburg – Basel – Wien, 1991.
32 HEINRICH FRIES: Fundamentaltheologie, Styria, Graz – Wien – Köln, 1985, 154., idézi

PETER KNAUER SJ: Der Glaube kommt vom Hören, i. m. 85.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 16



Szerinte az egész valóság lehet hierofánia, a fundamentális teológia viszont a
speciális természetfeletti kinyilatkoztatás lehet!ségét keresi. Knauer azt akarja be-
mutatni, hogy keresztény értelemben vett „kinyilatkoztatás” valójában csak mint
„ige” létezhet az emberek közti kommunikáció közegében. Az „Isten igéje” foga-
lom így a keresztény hit megértésének kulcsfogalma lesz. A fogalom teológiai hasz-
 ná la tában mindjárt érvényesít egy megkülönböztetést: „nem voltaképpeni érte-
 lemben” (im uneigentlichen Sinn), vagy „közvetett” értelemben Isten igéje mindaz,
amit a teremtett világból Istenr!l megtudhatunk, vagyis a természetes istenisme-
ret. „Voltaképpeni”, vagy közvetlen értelemben pedig Isten önközlése az emberi szó
által.33 Knauer ez utóbbi kifejtésében következetesen halad: ha a voltaképpeni ér-
telem els! szintje, ahogy megállapítja, Isten szentháromságos igéje, akkor el!ször
ezt kell bemutatni.34 Ha pedig a második jelentésszint a megtestesült Ige, akkor ez
kell, hogy legyen a következ! anyagrész.35 Harmadik lépésben szerepel a hirdetett
igére adott emberi válasz, a hit.36 Knauer rendszere azonban nem bizonyult átüt!
erejűnek, hanem – úgy tűnik – egy maradt a többi rendszer közül. A Verbum Do-
 mi ni gondolkodásmódja nyomán talán érdemes lenne ismét el!venni.

5. AZ IGE EGYSÉGE

A Verbum Domini legfontosabb teológiai tanulságának azt tartom, hogy a DV-
hez képest kifejezett, alapvet! szempontként viszi tovább az egység témáját. Az
„Isten szava” kifejezés az analógiák szintjén túl egyetlen értelmet hordoz, amely
hangsúlyozza az isteni terv egységét, és benne Krisztus személyének központi
szerepét – figyelmeztetett a fogalom kifejtésekor (7.). Befejezésül nézzünk meg
három szempontot ehhez a gondolathoz.

a) Az isteni terv egysége
A Verbum Domini kifejtése a 13. pontban elérkezik a „szó krisztológiájának” szí-
 véhez, és itt hangsúlyozza „az isteni terv egységét a megtestesült Igében”. A húsvéti
misztérium tárja fel az Írások igazi értelmét, voltaképpeni egységét, Isten egységes
tervét. Így jut el oda, hogy a húsvéti hit alapján „szemlélhetjük a teremtés és az új-

A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

– 17 –

33 PETER KNAUER SJ: Der Glaube kommt vom Hören, i. m. 88.
34 Uo. 113–130.
35 Uo. 130–154.
36 Uo. 162–188.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 17



játeremtés, s a Krisztusban beteljesedett egész üdvtörténet mélységes egységét”. Az
„egység” nem a részek darabonkénti összeadása nyomán keletkezik, hanem „szem-
lélés” által ragadhatjuk meg. Hans Urs von Balthasar műveinek ismer!i ezen a
ponton felismerik, mennyire összecseng a gondolat Balthasar felfogásával.

Az egységes isteni terv gondolata fejez!dik ki a Liber Naturae hagyományos
teológiai gondolatában. A Szentatya itt többször is idézi Szent Bonaventurát,
akinél a „könyv” alapvet! hermeneutikai fogalom, és a valóság egészének meg-
ra ga dására irányul.37

b) Az egység középpontja
A Verbum Domini szavaiból az tűnik ki, hogy egységr!l akkor beszélhetünk, ha
annak van egy középpontja. Az „isten terv egységét” a Verbum Domini „a meg-
 tes tesült Igében” látja (13.). Ez a középpont nem fogalmi eljárás, hanem az is-
 te ni terv egységének eleven és éltet! lényegét akarja kimondani. Krisztus egy-
sé gesít! szerepe azon alapul, hogy a keresztény lét kezdetén egy találkozás áll,
„találkozás egy eseménnyel, egy személlyel” (11.).

A krisztusi „redukció” a Szentíráson keresztül is érvényesül: „a Szentírás a maga
sokféle tartalmát sokféle formában egységes valóságként” mutatja be. Ugyanis „a
Szentírás minden szavával Isten egyetlen szót mond: az ! egyszülött Igéjét” (18.).
Ezért ki tudja mondani végül Szent Ágoston nyomán: „Isten beszéde egy, […] és
egy az Ige.”38 A patrisztikus és középkori szentírásmagyarázat ilyen értelemben
idézi a Róm 9,28-at: Verbum abbreviatum fecit Dominus super terram – Krisztus-
 ban mindent elmondott nekünk. Nem véletlen, hogy az üdvtörténet teljességét
és Krisztus szerepét a Verbum Domini úgy képes szemlélni, mint

„egy olyan szerz! művét, aki a teremtés »szimfóniájával« fejezi ki magát.
E szim fónián belül bizonyos ponton megjelenik valami, amit zenei nyelven
as solo-nak nevezhetnénk, azaz egy szóló hangszerre vagy hangra bízott téma;
és ez annyira fontos, hogy t!le függ az egész mű tartalma. És ez az „assolo”
Jézus […]. Az Emberfia összefoglalja magában a földet és az eget, a terem-
 tést és a Teremt!t, a testet és a Lelket. Ő a kozmosz és a történelem közép-

Várnai Jakab OFM

– 18 –

37 „A könyv egy tartósan fennálló jel, amely a szerz! világát bizonyos teljességgel kifejezi és az ol-
 vasót ennek ismeretére akarja eljuttatni”, WINTHIR RAUCH: Das Buch Gottes. Eine systematis-
che Untersuchung des Buchbegriffes bei Bonaventura, Max Hueber, München, 1961, 13.

38 Vö. KEK 102.
39 Benedek pápa beszéde, 2009. jan. 6.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 18



pontja, mert benne egyesül a Szerz! és a műve, anélkül, hogy összekeve-
rednének.”39

c) Az egység a befogadó, a hívő felől
Ha az Isten igéjének egységes tervét „szemlélés” által ragadhatjuk meg, akkor
fontossá válik a befogadás módja is. Az alany oldalán történ! „megérkezés”
része az ige eseményének, ett!l lesz valóban kinyilatkoztatás a kinyilatkoztatás.
Ezért Martinelli javasolja a „jelenlétként való értelmezés” (l’ermeneutica della
presenza)40 megközelítését: Isten Igéjének legfontosabb jellemz!je a jelenvaló
hatás, elevenség, személyes megszólítás. Ez a Szentírás megértésének is az els!
kritériuma, ahogy arra a Verbum Domini több helyen is utal:

„Az Egyház abban a bizonyosságban él, hogy Ura, aki a múltban beszélt,
folyamatosan közli ma is az ! szavát az Egyház él! hagyományában és a
Szentírásban.” (VD 18.)

„Isten Szava él!, és életünk jelen idejében szól mindegyikünkhöz.” (VD 37.)

„A liturgia ugyanis az kiváltságos hely, ahol Isten a mi életünk jelen idejé-
ben szól hozzánk, ma beszél a népéhez, mely hallgatja és válaszol.” (VD 52.)

„A Szentírás nem a múlt tartozéka, mert alanya – Istennek az Ő általa su-
 gal mazott népe – mindig ugyanaz, ezért a szó mindig eleven az él! alany-
 ban.” (VD 86.)

Ha pedig az ige üzenete egységes, és a befogadó érzékeli ennek harmóniáját, ak -
kor megjelenik a kinyilatkoztatás teológiájának egy újabb, Hans Urs von Bal tha-
 sartól ismert kategóriája – a szépség. Ezt azonban a VD nem fejti ki, csak néhány
utalást tesz rá.

Talán sikerült érzékeltetni, hogyan olvassa újra az egyházi tanítás a Dei Verbum
zsinati konstitúciót fél évszázaddal kés!bb a Verbum Domini apostoli buzdításban.
A kinyilatkoztatás fogalmát az „Isten igéje” teológiájának jegyében, Krisztus mint
középpont köré épít! egységes szemlélettel fejti ki. Egyetérthetünk Donath Her-
csik megállapításával: „Az »Isten igéje« az egyetlen fogalom, amely képes össze-

A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

– 19 –

40 PAOLO MARTINELLI OFMCap: L’interesse teologico fondamentale, i. m. 31.
41 DONATH HERCSIK SJ: L’importanza della „Parola” per la teologia fondamentale, i. m. 171.

1. Várnai Jakab_Dei verbum_Layout 1  2013.05.28.  15:01  Page 19



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

LUKÁCS LÁSZLÓ SCHP

Abstract
The main topic of the Second Vatican Council was the Church itself. That is
why the dogmatic constitution Lumen gentium (together with Dei Verbum) are
the core documents of the council. The theological oeuvre of Joseph Ratzinger
concentrates on ecclesiology, too. As one of the youngest “periti”, he had had
an active role at the Council itself, and then observed actively and critically the
reception of the ecclesiology of the Council as theologian, as prefect of the
Congregation for the Doctrine of the Faith and eventually as pope. The mer-
ging of the two ecclesiologies has led to the Eucharistic Ecclesiology in our
days. The challenging task of the paper is to follow this process. 

Keywords: Second Vatican Council, ecclesiology, Joseph Ratzinger, Eucharist, recep -
tion of Vatican II
Kulcsszavak: II. Vatikáni Zsinat, ekkléziológia, Joseph Ratzinger, Eucharisztia, a
II. Vatikáni zsinat recepciója

Az Egyház kétezer éves történetében is páratlan XVI. Benedek pápa életútja. Az
nem annyira szokatlan, hogy egy teológus professzorból püspök, majd egy fontos
vatikáni hivatal vezet!je, végül pápa lesz. Az azonban különleges, ahogyan pályája
összefonódott a II. Vatikáni Zsinattal. Talán csak a IV. században élt Nagy Szent
Atanáz élete és tevékenysége kapcsolódott össze ennyire szorosan egy egyetemes zsi-
nattal. Érdekes a párhuzam: Atanáz még nem volt harminc éves, amikor – diakó-
nusként, püspökének titkáraként – már jelent!s szerepet játszott az els! egyete-
mes zsinaton, Nikaiában, 325-ben. Élete ett!l kezdve összefonódott az Egyház

Sapientiana 6 (2013/1) 20–42.

– 20 –

LUKÁCS LÁSZLÓ piarista szerzetes, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola
ala pító rektora, a Vigilia f!szerkeszt!je; lukacs.laszlo@sapientia.hu

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 20



Krisztus-hitének védelmezésével a zsinat szellemében: 45 éves püspöki szolgálata
alatt Alexandria érsekeként éppen úgy, mint száműzetései idején. – Joseph Rat-
zinger is alig volt még harminc éves, amikor – szinte véletlenül – meghívást kapott
a II. Vatikáni Zsinatra teológus szakért!ként. Neve igazában a zsinat munkája
során vált ismertté, amikor a nála jóval id!sebb, nagynevű teológusokkal és püs-
pökökkel együtt vállvetve dolgozott azért, hogy a zsinat valóban az Egyház meg-
újulását szolgálja. Az azóta eltelt ötven év során aztán neve elválaszthatatlanul ösz-
szefonódott a zsinattal: kezdetben teológusként, majd a Hittani Kongregáció
prefektusaként, végül pedig pápaként.

Ratzingernek – kritikusai szerint – nincs olyan karakterisztikus teológiai
rendszere, mint például Hans Urs von Balthasarnak, nem olyan eredeti teoló-
gus egyéniség, mint Karl Rahner, valójában csupán egyetlen monográfiát írt, az
Eszkatológiát. Senki sem tagadhatja azonban, hogy az elmúlt évtizedek egyik
legtermékenyebb és legnagyobb tekintélynek örvend! teológusa,1 aki szinte
egész munkássága során egyháztani kérdésekkel foglalkozott. Különös egybe-
 esés, hogy a II. Vatikáni Zsinat tanításának középpontjában az Egyház, annak
megújítása áll, a zsinat koronatanúja pedig szintén az egyháztannal foglalkozik
szinte egész életében. Így elmondható, hogy a zsinat ekkléziológiáját legjobban
Ratzinger teológiáján keresztül ismerhetjük meg, Ratzinger teológiája pedig
nem érthet! a zsinat ekkléziológiája nélkül.

A legaprólékosabb munkával sem lehet összegyűjteni azokat a szavakat, szö-
vegrészeket, amelyek a zsinati szövegekben szó szerint t!le származnak. Amikor
err!l kérdezték, elhárította a választ, mondván, hogy a dokumentumok közös
munkával születtek. „Közös munkában érlel!dött ki egy-egy kijelentés, amely-
ben az egész lényegesen több, mint az egyes részek, és az egyes részek sajátossá-
gai elmerültek az egésznek mindent felülmúló dinamikájában.”2

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

– 21 –

1 Egy 2002-ben készült bibliográfiai összeállítás 86 könyvét sorolja fel, tudományos cikkeinek,
tanulmányainak száma ekkor már több százra tehet!. Vö. JOSEPH CARDINAL RATZINGER:
Weggemeinschaft des Glaubens (a kés!bbiekben: WG), Sankt-Ulrich, Augsburg, 2002, 261skk.

2 Joseph Ratzinger el!szava THOMAS WEILER: Volk Gottes – Leib Christi című könyvéhez (a ké-
s!bbiekben: TW), Grünewald, Mainz, 1997, XIII. – Vö. MAXIMILIAN HEINRICH HEIM: Joseph
Ratzinger – Kirchliche Existenz und existentielle Theologie (a kés!bbiekben: Heim), Peter Lang, Frank-
 furt, 2005, 160. – PETER SEEWALD: A föld sója című riportkötetében így szól Ratzingerhez: „Az
Ön hatása nélkül a zsinat reformjai elképzelhetetlenek.” – Ratzinger elhárítja a bókot: „Úgy ér-
zem, túlértékel engem.” JOSEPH RATZINGER: A föld sója. Kereszténység és katolikus egyház az ez-
redfordulón, Szent István Társulat, Budapest, 2005 (az eredeti könyv 1995-ben jelent meg), 58.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 21



Ez persze nem jelenti azt, hogy nem voltak mások, akik jóval több szöveg meg-
írásával járultak hozzá a dokumentumokhoz, mint akár Gérard Philips, vagy akik
eredetibb módon és nagyobb hatással járultak hozzá a zsinati ekkléziológiához,
talán leginkább Henri de Lubac. Kétségtelen viszont, hogy a zsinati ekklézioló-
gia immár 50 éves recepciójának nincs még egy hozzá mérhet! egyénisége. Ebb!l
persze az is következik, hogy a zsinat értelmezése körül keletkezett legkülönfé-
lébb – és némi leegyszerűsítéssel szólva két irányban polarizálódott – nézetek !t
is érintik: maga is immár ötven éve folyamatosan küzd a zsinati ekkléziológia he-
lyes értelmezéséért, viszont !t is ismételten érik támadások mindkét irányból.

Tekintsük át el!ször az ekkléziológia alakulását a zsinat el!tti évtizedekben,
majd a zsinaton kikristályosodott doktrínát, végül a fontosabb ekkléziológiai
kérdések alakulását a zsinat óta.

I. AZ EKKLÉZIOLÓGIA ALAKULÁSA A ZSINAT ELŐTT

Az Egyházról a középkor folyamán nem született önálló traktátus. A reformá-
ció nyomán általánossá vált a Trentói Zsinat, majd Bellarmin meghatározása.
Ezek szembeszálltak azokkal a reformátori nézetekkel, amelyek az Egyházat csu-
pán láthatatlan valóságnak tekintették, és elvetették az intézményes Egyházat.
Bellarmin híres meghatározása szerint „az Egyház éppen olyan látható és meg-
ragadható, mint a római nép közössége vagy a Francia Királyság vagy a Velen-
cei Köztársaság”. Az iskolás teológia századokon át ebben a szemléletben tekin -
tett az Egyházra. Még Schütz Antal is így határozta meg 1937-ben megjelent
dogmatikájában: „természetfölötti /célú/ vallási társaság”.3

Ezt a megkövesedett szemléletet el!ször a XIX. században próbálta feltörni Jo-
hann Adam Möhler. Szerinte „a katolikus Egyház Isten szeretetének közössége,
amelyet szívünkbe árasztott Szentlelke által”. Az Egyház „Krisztus teste”, amely-
nek egységét a Szentlélek biztosítja.4 Ratzinger maga is idézi Möhler ironi kus

Lukács László SchP

– 22 –

3 SCHÜTZ ANTAL: Dogmatika, Szent István Társulat, Budapest, 1937, II, 242.
4 JOHANN ADAM MÖHLER: Die Einheit der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus. Dar-

gestellt im Geiste der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte, Laupp, Tübingen, 1825.
A köny vet száz évvel kés!bb, 1925-ben újra kiadták. Az 1956-ban megjelent legújabb ki-
adáshoz (Köln&Olten) Josef Rupert Geiselmann, Möhler teológiájának talán legjobb is-
mer!je írt ért! és alapos bevezetést. Geiselmann szerint Möhler könyveiben egészen új hang
jelenik meg: „Az egyházat már nem társaságnak (Gesellschaft) tekinti, hanem közösségnek

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 22



megjegyzését, az Egyház pusztán jogi szemléletének karikatúráját: „Krisztus kez-
detben a hierarchiát alapította meg, és ezzel az id!k végéig elegend!en gondos-
kodott az Egyházról.”5 Möhler úttör! nézeteit Matthias Joseph Scheeben foly-
tatta „misztériumteológiájában”. Az egyházatyák (és els!sorban nyilván Szent
Pál) nyomán az Egyházat Krisztus testének és jegyesének mondta: jegyesként
anya, akinek gyermekei vagyunk, és Krisztus teste, amelynek tagjai vagyunk.

Az egyháztan igazi megújulása azonban csak az els! világháború után kezd!-
dött el. Möhler és Scheeben nyomán megindultak az ekkléziológiai kutatások.
El!vették a Bibliában szerepl! képeket,6 keresve, melyek a legalkalmasabbak az
Egyház lényegének megvilágítására. Ezek közül a század els! felében a „Krisztus
teste” szentpáli kép terjedt el a legáltalánosabban. Az Egyházat a Szent lélek által
éltetett közösségnek mutatták be, Krisztus testének nevezték, túllépve ezzel az
Egyház jogi és intézményi értelmezésén, az egyháztan pusztán „hierarcholó giá ra”
leszűkít! szemléletén. Yves Congar szerint „1920 és 1925 között a misztikus
testr!l annyi írás jelent meg, mint az el!z! húsz évben; 1930 és 1935 között
pedig ötször annyi, mint 1920 és 1925 között; a tet!pontot 1937-ben érték el”.7
Henri de Lubac „az Egyház évszázadáról” beszélt,8 Romano Guardini szerint „az
Egyház ébredezik a lelkekben”.9

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

– 23 –

(Gemeinschaft)”. JOSEF RUPERT GEISELMANN: Die katholische Tübinger Schule. Ihre theolo-
 gi sche Eigenart, Herder, Freiburg im Breisgau, 1964, 571. Vö. TW, 32sk.

5 JOSEPH RATZINGER: Kirche, Ökumene und Politik (a kés!bbiekben: KÖP), Johannes, Ein-
siedeln, 1987, 14. Vö. Heim, 221.

6 YVES CONGAR: Die Lehre von der Kirche. Vom Abendländischen Schisma bis zur Gegenwart,
Herder, Freiburg – Basel, 1971 (HDG III/3c), 116 szerint csak az Újszövetségben több
mint 80 képet találunk.

7 YVES CONGAR: Die Lehre von der Kirche, i. m. 117.
8 HENRI DE LUBAC: Die Kirche (az eredeti mű címe: Méditation sur l’église, Seuil, Paris, 1953),

Johannes, Einsiedeln, 1968, 21.
9 ROMANO GUARDINI: Die Kirche des Herrn, Werkbund, Würzburg, 1965. Joseph Ratzinger

nagyon tisztelte Guardinit: „mesterének” tekintette !t. Erre többször utal életrajzi vissza-
emlékezéseiben, vagy akár Jézus-könyvében. A liturgia szelleme című művéhez pedig tuda-
tosan Guardini hasonló címen megjelent, klasszikussá vált könyvének címét használta fel.
Der Geist der Liturgie, Herder, Freiburg, 2000, magyarul: A liturgia szelleme, Szent István
Társulat, Budapest, 2002. Az el!szóban ezt írja: „Szándékosan választottam olyan címet,
amely azonnal a liturgikus teológia klasszikusára utal.”

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 23



Ratzinger – kiváló tanárai hatására – már egyetemista korában megismerke-
dett ezekkel az eszmékkel. Professzora, Gottlieb Söhngen hívta fel figyelmét az
egyházatyák világára.10 Ő bíztatta fiatal növendékét már 1947-ben, hogy dok-
toráljon nála. 1950-ben pályázatot írt ki a következ! címmel: „Isten népe és háza
Szent Ágostonnak az Egyházról szóló tanításban”. Ratzinger megnyerte a pá-
lyázatot, és dolgozatát elfogadták doktori disszertációnak. Négy évtizeddel ké-
s!bb így látta ennek jelent!ségét: „A könyv váratlan aktualitást nyert a zsinat
utáni vitában az Egyházról. A zsinat új jelent!séget adott az Isten népe foga-
lomnak.” A zsinati dokumentumok „teljes összhangban vannak könyvem fon-
tos eredményeivel, teljes egységben vannak az Egyház alapvet! felfogásával”.11

Az Egyház intézményes és jogi szemlélete ezekben az évtizedekben egyre in-
kább kitágult. Az Egyház: misztérium, a Krisztus-hív!k közössége, Krisztus misz-
tikus teste. A „Krisztus teste” metafora mellett azonban megjelent az „Isten népe”
kifejezés is. A legnagyobb feltűnést Mannes Dominikus Koster kritikája váltotta
ki 1940-ben közzétett könyvében. „Napjaink ekkléziológiája még a teológiát
megel!z! stádiumban van”, írta, elutasítva a Krisztus misztikus teste kifejezés
használatát. Azt javasolta, hogy ne csak képekben gondolkodjanak (ilyen a Krisz-
tus teste is), hanem tárgyilagos megjelölést alkalmazzanak, amilyen az Isten népe
kifejezés.12 Mások viszont a két kifejezés összekapcsolását javasolták, hiszen azok
kiegészítik egymást.13 Ez utóbbi nézet azonban majd csak az 1950-es, 1960-as
években terjedt el, részben éppen Ratzinger munkássága nyomán.

A megélénkül! teológiai vitában a csúcspontot kétségtelenül XII. Piusz pápa
1943-ban kiadott Mystici corporis című enciklikája jelentette. A pápa egyrészt

Lukács László SchP

– 24 –

10 „Söhngen jellegzetessége mindenekel!tt az volt, hogy mindig a forrásokat vette alapul,
kezdve Arisztotelésznél és Platónnál, Alexandriai Kelemenen és Ágostonon keresztül An-
zelmig…” JOSEPH RATZINGER: Életutam (a kés!bbiekben: ÉU), Szent István Társulat, Bu-
dapest, 2005 (az eredeti mű 1998-ban jelent meg: Aus meinem Leben), 81.

11 JOSEPH RATZINGER: Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, Zink, München,
1954. Változatlan utánnyomás új el!szóval: EOS Verlag, St. Ottilien, 1992, XIX. A könyv újra
megjelent a készül! Ratzinger összkiadásban, immár XVI. Benedek pápa el!szavával: JO-
SEPH RATZINGER: Gesammelte Schriften, Herder, Freiburg, 2011. Bd. 1. – Vö. Heim, 155.

12 MANNES DOMINIKUS KOSTER: Ekklesiologie im Werden, Werkbund, Würzburg, 1940. – Vö.
TW, 34. YVES CONGAR: Die Lehre von der Kirche, i. m. 116skk.

13 LUCIEN CERFAUX: La théologie de l’Église suivant saint Paul, Cerf, Paris, 1942. – Utal rá YVES

CONGAR: Die Lehre von der Kirche, i. m. 117skk. Vö. HENRI DE LUBAC: Corpus mysticum.
L’Eucharistie et l’Église au Moyen Âge, étude historique, Aubier-Montaigne, Paris, 1944.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 24



védelmébe vette a „Krisztus misztikus teste” kifejezést: „ennél nemesebbet, ki-
válóbbat, istenibbet” nem lehet találni, ez a legalkalmasabb az Egyház lényegé-
nek bemutatására. Másrészt viszont felhívta a figyelmet azokra a téves néze-
tekre, amelyek az el!z! évtizedek kutatásaiban jelentkeztek. Az enciklika
egyensúlyt próbált teremteni az Egyház láthatatlan, bels! valósága és látható,
küls!, „szocio-korporatív valósága” között. Mire azonban az enciklika megje-
lent, a teológia már tovább lépett. Megállapításai közül kés!bb a legtöbb vitát
az a kijelentése váltotta ki, miszerint Krisztus misztikus teste azonos a Római
Katolikus Egyházzal. Ebb!l következnék, hogy csak a Római Katolikus Egy-
házhoz tartozók lehetnek Krisztus misztikus testének valódi tagjai.

Az ekkléziológia további fejl!désének alapját Henri de Lubacnak az Egyház-
ról szóló könyve rakta le 1944-ben.14 Történeti áttekintést ad, hogyan értelmezte
a kifejezést Szent Pál, majd a patrisztika és Szent Tamás. Az ! meghatározását
idézi: „Tota Ecclesia dicitur unum corpus mysticum.”15 Ez a megközelítés aztán
feledésbe ment, és csak a XIX. században bukkant fel újra.16 De Lubac nyomon
követi azokat a tapogatózásokat, amelyek olykor el!re vitték a páli kép kifejté-
sét, máskor viszont téves következtetésekhez vezettek. Feltárja a kifejezés erede-
tét és történetét, összekötve a szakramentum szóval: az Egyház „Krisztus szakra-
mentuma”. További új szempontot ad hozzá az egyházképhez azzal, hogy
tisztázza az Eucharisztia és az Egyház elválaszthatatlanul szoros kapcsolatát. Pálra
hivatkozva (1Kor 10,16–17) írja: „Az Eucharisztia misztériuma és a keresztény
közösség egyetlen egy misztériumot alkot.” A kett! összetartozásának történetét
áttekintve erre a következtetésre jut: „Az Egyház hozza létre az Eucharisztiát, és
viszont az Eucharisztia hozza létre az Egyházat.”17 Az Egyház eucharisztikus ter-
mészete mellett végül még egy szempont egyre hangsúlyosabban megjelent: az
Eucharisztikus kenyérb!l táplálkozók Krisztus egyetlen testéhez tartoznak, tehát
szeretetben él! testvérközösséget kell alkotniuk egymással.

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

– 25 –

14 HENRI DE LUBAC: Corpus mysticum, i. m. passim. ID.: Die Kirche, i. m. passim.
15 A kép fejl!déstörténetét részletesen kifejti, számos idézettel HENRI DE LUBAC: Die Kirche,

i. m. 111sk.
16 JOHANNES FRANZELIN: Theses de Ecclesia Christi, Roma, 1877, 310. Idézi HENRI DE LUBAC:

Die Kirche, i. m. 115. „Ista igitur unio intima, realis, secundum quid physica, Christi capi-
tis cum Ecclesia corpore suo, sane est in mysterio credenda per fidem, et recte dicitur mystica,
ac propterea Ecclesia corpus Christi mysticum.”

17 HENRI DE LUBAC: Die Kirche, i. m. 115sk. – LOUIS BOUYER: Die Kirche, St. Benno, Leipzig,
1983 (az eredeti mű címe: L’Eglise de Dieu, Cerf, Paris, 1970), 271skk.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 25



1953-ban jelent meg Otto Semmelroth könyve, amely rámutatott a misz-
térium és a szakramentum fogalmának összefüggésére. A misztérium Pál teo-
lógiájában maga Krisztus, akiben látható alakban, emberi történelmünkben
„megjelent Isten üdvözít! jósága” (Tit 2,11). Elmondható róla: olyan valóság-
tartalmú jel, amelyen keresztül az üdvösséghozó Isten megmutatkozik. Szent
Ágoston szavával: „Non est aliud Christi mysterium nisi Christus.” Ahogyan
Jézus Istennek jelenlétét valósító jele, szakramentuma, úgy válik Isten kegyel-
mét hordozó és hirdet! eszközzé, jellé az Egyház is. Az Egyház szakramentális
szemlélete összhangba tudja hozni az Egyháznak a korábbi századokban szinte
kizárólagosan hangsúlyozott intézményes, jogi, társadalmi valóságát és bels!,
kegyelmi lényegét. Így terjedt el az eleinte megbotránkoztatóan hangzó, végül
mégis polgárjogot nyert elnevezés: az Egyház „!sszentség”, „alapszentség”, „gyö-
kérszentség”, „sacramentum radicale”. A kifejezés f! népszerűsít!je, Otto Sem-
melroth abból indul ki, hogy a szakramentum klasszikus meghatározása – „a lát-
hatatlan kegyelem látható jele” – nem csupán a hét szentségre alkalmazható,
hanem teljes mértékben érvényes az Egyházra is.18

Ratzinger disszertációja két fontos szempontot emelt ki a pezsg! egyháztani
vita nyomán. Els!sorban de Lubac két alapvet! ekkléziológiai művére támasz-
kodva rámutatott arra, hogy az Isten népe fogalom „nem közvetlenül Jézus
Krisztus Egyházát jelenti, hanem Izrael népét, az üdvösségtörténet els! fázisát.
Csak a krisztológiai átalakulásban, vagyis pneumatologikus értelmezésben al-
kalmazható az Egyházra”. „Isten népe akkor lesz Egyházzá, ha Krisztus és a
Szentlélek újból összegyűjtik.” Az Egyház a Szentlélek által létrehozott közös-
ség Krisztussal. De Lubac eszmetörténeti elemzését idézi a misztérium és a szak-
ramentum kapcsolatáról, majd az Eucharisztiáról mint az Egyház éltet! erejé-
r!l.19 Az Egyház „eucharisztikus szeretetkapcsolatban álló testvérközösségként
tartozik Krisztushoz”.

A zsinat kezdete el!tt tehát már lényegében összeállt az az ekkléziológia,
amelyet aztán a Lumen gentium önthetett végleges formába. Ennek legfontosabb
elemei: az Egyház Krisztus „misztikus” teste, Isten népe; az Eucharisztiából,
Krisztus szakramentális testéb!l táplálkozók testvérközössége. Ratzinger tömör

Lukács László SchP

– 26 –

18 Vö. OTTO SEMMELROTH: Die Kirche als Ursakrament, Knecht, Frankfurt, 1953. Vö. cikke: Um
die Einheit des Kirchenbegriffes, in Fragen der Theologie heute, Johannes, Einsiedeln, 1959, 328.

19 De Lubac könyve nyomán „az Egyház és az Eucharisztia egységének újfajta értelmezése
nyílt meg számomra”, írja önéletrajzában. ÉU, 90.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 26



definíciója szerint: „Az Egyház Isten népe, Krisztus testéb!l.”20 A legfontosabb
fogalmakat most nézzük meg egyenként.

1. Krisztus misztikus teste

A kifejezés jelent!s módosulásokon ment át a történelem során. Legalább há -
rom különböz! fázist különböztethetünk meg:

• A biblikus-patrisztikus hagyományra támaszkodó szakramentális-ekklé -
zio ló giai értelmezés szerint az Egyház Isten népe, amelyet az Eucharisz-
tia ünneplése Krisztus testévé gyűjt össze. Ekkor még, egészen a XIII. szá-
zadig – Szent Pálra hivatkozva – az Egyházat mondják Krisztus valóságos
testének, és az Eucharisztiát „corpus mysticum”-nak, misztikus, tehát a
misztériumból ered!, azaz szakramentális testnek. Az Egyház: ecclesia =
communio = corpus Christi.

• A középkorban viszont már nem az Eucharisztiát értik a Krisztus misz-
tikus teste kifejezésen, hanem az Egyházat, szembeállítva az Euchariszti-
ával, amely Krisztus valóságos teste. E társadalmi-jogi, s!t politikai ér-
tel mezés szerint az Egyház Krisztus „testülete” (de nem „teste”), res
publica christiana, populus christianus.

• Az újkor romantikus felfogása szerint az Egyház Krisztus misztikus teste,
Krisztus titokzatos misztikus organizmusa, amely a látható Egyház mö-
gött rejt!zik. Ez a felfogás viszont már nem a misztérium szóhoz köti a
misztikus jelz!t, ezért zsákutcába vezet.

Ratzinger szerint sem a második, sem a harmadik nézet nem fejezi ki elég-
ségesen az Egyház lényegét. Az els! fogalomból kell kiindulni, legy!zve a tör-
ténelem terhét, és a jelent az eredethez visszanyúlva megújítani. Az Egyház
Krisztus teste, és mindig újra azzá lesz az Eucharisztia által. Krisztus a szakra-
mentális teste által veszi föl magába a keresztényeket, így bennük folytatódik a
megtestesülés, bennük lesz Jézus „az egész Krisztussá”, amely „f!b!l és testb!l
áll”.21 A Krisztus teste kifejezés tehát nem a keresztény lét misztikusan átlátha-
tatlan mélyvalóságára utal, hanem látható és fogható valóság az Eucharisztia
ünneplésében. Ezt még konkrétabbá teszi az Isten népe kifejezés.

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

– 27 –

20 JOSEPH RATZINGER: Vom Ursprung und vom Wesen der Kirche, in Das neue Volk Gottes (a ké-
s!bbiekben: NVG), Patmos, Düsseldorf, 1969 (a tanulmány eredetileg 1956-ban jelent meg), 97.

21 JOSEPH RATZINGER: Vom Ursprung und vom Wesen der Kirche, i. m. 83.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 27



2. Isten népe

Az Isten népe elnevezés az Ószövetség meghatározó fogalma volt. Ez a kifeje-
zés els!dlegesen Izraelre vonatkozik, „Isten vándornépére”. Az Egyház sohasem
feledkezhet meg ószövetségi eredetér!l, Isten egyetlen, mindent átfogó üdvözít!
tervér!l. Isten népe azonban akkor válik egyházzá, amikor Krisztus és a Szent-
lélek újra összegyűjti !ket: így válnak „Isten új népévé”, ekkléziává Isten igéjé-
nek befogadásával és Krisztus testének vételével. „Az Egyház csak Krisztus tes-
tében és az által Isten népe.”22 Empirikus és szociológiai megközelítésben a
keresztények nem alkotnak népet. „A keresztények nem-népe csak azáltal vál-
hatnak Isten népévé, hogy Krisztus, Istennek és Ábrahámnak fia magához vonja
!ket.”23

Az Egyház is vándorúton jár, azonban az eszkatológia új távlatával. A litur-
giában, az Eucharisztiában már jelen van a feltámadt Úr, az Egyház azonban
még a történelem vándorútját járva várja a beteljesedést, és folytonos megúju-
lásra szorul. A parúzia már megkezd!dött, de még nem vált teljessé.

3. Eucharisztikus közösség

A megújuló ekkléziológia alaptételévé vált, hogy az Egyház az Eucharisztia ün-
neplésében válik egyházzá, az Egyház a Krisztus testével táplálkozók testvérkö-
zössége. Jézus az Utolsó vacsorán alapította meg egyházát, amikor a kenyér és
a bor színében testét és vérét adta oda. Ezért az „Egyház: Eucharisztia”.24 Még
egyszer idézem De Lubac meghatározását: „Az Egyház hozza létre az Eucha-
risztiát, és az Eucharisztia hozza létre az Egyházat.” Az Egyházat épít! Eucha-
risztia és az Eucharisztiát létrehozó Egyház nem azonos ugyan egymással, de a
kett! között kölcsönhatás áll fenn. Az Eucharisztiát ünnepl! minden közös-
ségben, a legkisebben is, maga Krisztus Egyháza van jelen, amely így folytatja
a földön, emberlétünk korlátai között is, a Szentháromság szeretetközösségét.

Szakramentális testét Jézus az Egyház lényegi középpontjává tette, az Eu-
charisztia ünneplése pedig az Egyház önmegvalósító aktusa: Isten népe Krisz-
tus testéb!l és testeként születik. Az Egyház az a közösség, amely a látható és
rendezett kultuszban meger!síti és beteljesíti láthatatlan lényegét mint Krisztus

Lukács László SchP

– 28 –

22 JOSEPH RATZINGER: Volk und Haus Gottes, 1992, i. m. XIV.
23 KÖP, 26.
24 JOSEPH RATZINGER: Zur Gemeinschaft berufen, Herder, Freiburg, 1991, 70.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 28



testét. De a helyi eucharisztikus közösségek (tehát egyházak!) a püspöki com-
 mu nio által válnak az egyetemes Egyház részévé.

4. Helyi egyház – egyetemes Egyház. Communio és kollegialitás

A fentiekb!l adódik, hogy az Eucharisztiát ünnepl! kultuszközösség a szó tel-
jes értelmében: Egyház, az élén álló püspök vezetésével – ahogy ez már az apos-
toli id!kben megjelent. Ezek a helyi közösségek azonban nemcsak önmaguk-
ban állnak, hanem ugyanakkor tagjai az egyetemes Egyháznak. Isten egyetlen
Egyháza konkréten ezekben a helyi közösségekben él, ezek communióját al-
kotja a püspökök communióján keresztül. A püspök tehát egyrészt a helyi egy-
ház isteni jogon kormányzó vezet!je, másrészt tagja az apostoli kollégium utód-
jaként létrejött püspöki kollégiumnak. Így adódik hozzá a zsinatot megel!z!en
kialakult ekkléziológiához a püspöki kollegialitás, a püspökök egymás közti
kapcsolatának kérdése. Ez pedig kiegészül a püspöki kollégium és a pápai pri-
mátus viszonyának tisztázásával. Érthet!, hogy a zsinat meghirdetése után
mindez különösen aktuálissá vált.25 Sok püspök sürgette, hogy folytassák az I.
Vatikáni Zsinaton elmaradt traktátust a püspökökr!l, a primátus és a püspöki
kollégium kapcsolatáról, és tegyék így teljessé annak ekkléziológiáját. Ratzinger
világosan egymás mellé állítja a kétféle vezet!i hatalmat. „Ha egyfel!l a pápai
széknek kijár a sedes apostolica, és a primátusnak az ‘apostolicus’ elnevezés,
akkor megfordítva a püspökökr!l is elmondható, hogy ‘az apostolok utódai’.
Ha a pápának az egész Egyházban rendes püspöki hatalmat tulajdonítunk, és
ez azt a benyomást keltheti, mintha a püspökök csak a pápa hivatalnokai vol-
nának, akkor a másik oldalon igaz az a kijelentés, hogy ‘a Szentlélekt!l’, tehát
isteni jogon kapták hatalmukat – tehát nem pápai jogon.”26 Hozzáteszi, hogy
mind a papalizmus, mind az episzkopalizmus elítélend!: az episzkopátus és a
primátus egyaránt isteni adottság az Egyházban.

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

– 29 –

25 Jól foglalja össze a kérdéses pontokat Rahner és Ratzinger közös kötete: KARL RAHNER –
JOSEPH RATZINGER: Episkopat und Primat, Herder, Freiburg, 1961. Az is jellemz!, hogy ép -
pen a Questiones disputatae sorozatban jelent meg a három tanulmányt magába foglaló kis
kötet, hiszen – mint az el!szóban írják – itt még valóban vitatott kérdésekr!l van szó.

26 KARL RAHNER – JOSEPH RATZINGER: Episkopat und Primat, i. m. 39.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 29



II. AZ ÚJ EGYHÁZKÉP MEGJELENÉSE A LUMEN GENTIUMBAN

Amikor XXIII. János pápa meghirdette a zsinatot, s legf!bb céljának az Egyház
megújulását tűzte ki, nyilvánvalóvá lett, hogy az egyik legfontosabb dokumen-
tumnak az Egyház önreflexióját kell tartalmaznia: az Egyházról tehát önálló
dokumentumnak kell készülnie. A zsinati atyák talán legsürget!bb kérdése ez
volt: „Egyház, mit mondasz magadról?” Amint láttuk, a válaszhoz voltaképpen
minden adott volt, hiszen kirajzolódtak egy olyan ekkléziológia körvonalai,
amely az Egyház kétezer éves hagyományát foglalja össze. A megvalósítás még-
sem ment könnyen. Tanulságos ennek történetét röviden áttekinteni.

Az Ottaviani bíboros vezette „De doctrina fidei et morum” bizottság egyik al-
bizottsága egy 11 fejezetb!l álló, 123 oldalas dokumentumot készített el! az
ekkléziológiáról. Az els! ülésszak alatt csak általános hozzászólások hangzottak
el róla, a többség véleménye azonban az volt, hogy a séma jelen állapotában al-
kalmatlan a tárgyalásra, újat kell készíteni.27 Hiányolták a dokumentumból a
biblikus és patrisztikus szemléletet; kifogásolták, hogy túlságosan apologetikus
és triumfalista jellegű; az Egyházat els!sorban intézménynek tekinti, nem pedig
közösségnek; javasolták, hogy a múlt hierarchikus szemlélete helyett az Isten
népe fontosságát, a jogi szemlélet helyett az Egyház misztérium jellegét emeljék
ki; eszkatologikus távlatban szóljanak a vándorló Egyházról. Akadtak persze ag-
gódó, illetve a fentiekkel szembeforduló hangok is: óvtak az ökumenikus nyi-
tástól és attól, hogy a pápai primátussal szembeállítsák a püspöki kollegialitást.

Az els! és a második ülésszak között új tervezet kidolgozására került sor, új
összetételű bizottsággal, f!leg a Suenens bíboros köréhez tartozó belga teoló-
gusokkal. Ahogy Ratzinger megjegyzi, egészben véve megtörtént az az „ugrás
el!re”, amelyet XXIII. János pápa a zsinat megnyitásakor sürgetett. Az új do-
kumentum hat fejezetb!l állt: az Egyház misztériuma (az els! tervezet a küzd!
Egyházról írt!), az Egyház mint Isten népe, az Egyház hierarchikus felépítése, a
világiak, az életszentség az Egyházban; ehhez fűzték kés!bb hozzá a Máriáról
szóló fejezetet.

A részletes tárgyalásra a második ülésszakon került sor. A szóbeli vagy írásos
hozzászólások több mint kétezer oldalt tettek ki. A zsinati atyák örömmel üd-

Lukács László SchP

– 30 –

27 A továbbiakban Gérard Philipsnek a Lumen gentiumhoz írt kommentárjára támaszkodunk:
Lexikon für Theologie und Kirche, Herder, Freiburg, 1966, Bd. 12, 139skk. – Vö. még UMBER -
 TO BETTI: Die Entstehunggeschichte der Konstitution, in Gielherme Baraúna: De Ecclesia,
Herder&Knecht, Freiburg – Frankfurt, 1966, Bd. I., 45skk.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 30



vözölték, hogy megváltozott a dokumentum hangneme, bels! logikája és tar-
talma. Kiemelték annak dinamikus és eszkatologikus, pasztorális és ökumeni-
kus jellegét. A vita egész hangnemét jól jellemzi Ratzinger az ülésszakról írt
jegyzeteiben. Utal annak jelent!ségére, hogy a séma az Egyházat misztérium-
ként mutatja be, és így megszabadul attól a „tehert!l”, amely a reformáció óta
ránehezedett. Az egyik oldalon a reformátorok az Egyház láthatatlanságát emel-
ték ki, a másik oldalon viszont Bellarmin egyoldalúan az Egyház látható, in-
tézményes, jogi jellegét hangsúlyozta.28 A Mystici corporis enciklika ezen a téren
nagy el!relépést hozott ugyan, de azzal a veszéllyel is járt, hogy erre hivatkozva
az Egyházat egyszerűen azonosítják a történelemben tovább él! Krisztussal, és
így „hamisan azonosságot állítanak Krisztus és az Egyház között”.29

Ratzinger üdvözli, hogy a szöveg a bibliai tanúságtételre alapozva a Krisztus
teste fogalom mellé odaállítja az Isten népe kifejezést, beszél az Egyház kriszto-
 ló giai és pneumatológiai meghatározottságáról, szakramentális és karizmatikus
struktúrájáról. F!leg két vezérmotívumot tart fontosnak: 1. Az üdvösségtörté-
neti szemléletet, „ahogy a teológia manapság szívesen mondja”.30 Az Egyház
mint Isten vándornépe az emberiséggel együtt a történelem zarándokútján jár,
eszkatologikus reménnyel. Innen érthet!, hogy még tökéletlen és még bűnös,
tehát mindig megújulásra szorul. – 2. Az Egyház szakramentális szemléletét:
Isten jele az emberek között, „signum sacrum”. Ebb!l kell levezetni az egyházi
hivatalok, a hierarchia teológiáját is; ez azonban nem követheti a profán intéz-
mények mintáját.

Az új dokumentum szinte hiánytalan összefoglalását adja a korábbi évtize-
dekben kialakult ekkléziológiának. Érdekes megfigyelni ugyanakkor a hang-
 súly eltolódásokat. Az els! fejezet címe: Az Egyház misztériuma. Az üdvösség-
történet távlataiban mutatja be az Egyházat, de egyértelművé teszi azt is, hogy
a misz térium szóhoz a szakramentum fogalma kapcsolódik. A történelem za-
rándokútján vándorló Egyház feladata, hogy mindenkit megajándékozzon
Krisztus világosságával, az üdvösség szakramentumaként kinyilvánítva Krisz-

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

– 31 –

28 JOSEPH RATZINGER: Zur Gemeinschaft berufen, i. m. 26.
29 YVES CONGAR: Die Lehre von der Kirche, i. m. 121sk. – TW, 35. 
30 Érdekes felfigyelni erre az apró megjegyzésre: 1963–64-ben tehát még újdonságnak számí-

tott az üdvösségtörténeti szemlélet a teológiában! A kifejezés egyébként a német teológia szó-
használatából („Heilsgeschichte”) került be latin fordításban („historia salutis”) a zsinati
szövegekbe. Vö. JOSEPH RATZINGER: Theologische Prinzipienlehre (a kés!bbiekben: TP),
Wewel, München, 1982, 180.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 31



tus misztériumát. A fejezetben a misztikus testr!l csupán egyetlen pont szól,
hozzátéve az Egyházra alkalmazott többi biblikus képhez.

A teljes második fejezet viszont az Isten népér!l szól, kilenc pontban. Ezen
belül jelenik meg több olyan kijelentés, amely meghökkent!en új lehetett az
újskolasztikus dogmatikakönyveken feln!tt zsinati atyáknak, hiszen addig isme -
retlen távlatokat nyitott meg. Minden megkeresztelt hív!nek azonos a méltósága,
mindnyájan részesei Krisztus egyetlen papságának. Itt megjelenik az eucharisz-
tikus ekkléziológia, bár még csak csírájában. Isten egész népe, az össz egyház van
jelen az Eucharisztia („a keresztény élet forrása és csúcspontja”) körül össze-
gyűl! helyi közösségekben, a helyi és az egyetemes Egyház szorosan egymáshoz
rendelt. „A részegyházak az egyetemes Egyház képmásai” (LG 23). „Isten egyet-
len Egyháza az egyes egyházakból áll, amelyek mindegyike az Egyház egészét je-
leníti meg.”31

Következményeit tekintve a legnagyobb horderejű az Egyház katolicitásáról
szóló rész. A katolicitás els! jelentése szerint Krisztus megváltása az egész em-
beriségre kiterjed: „a Föld összes nemzeteiben Isten egyetlen népe van” (LG
13). A szöveg tisztázza a különbséget Egyház és egyházak, illetve egyházi kö-
zösségek között, kiemelve ezek összetartozását. A korábbi, jogi szemlélet csak két
lehet!séget ismert: valaki vagy tagja az Egyháznak, vagy nem (ehhez járult még
a votum lehet!sége XII. Piusz pápa megfogalmazásában). A dokumentum sze-
rint viszont „ehhez az Egyházhoz tartoznak vagy ehhez vannak rendelve („per-
tinent vel ordinantur”) mind a katolikus hív!k, mind Krisztus más hívei, mind
pedig általában az összes emberek, akiket Isten kegyelme meghívott az üdvös-
ségre” („sive denique omnes universaliter homines gratia Dei ad salutem vo-
cati”) (LG 13). A következ! pontok koncentrikusan táguló körökben részletezik
az Isten népéhez tartozás különböz! fokozatait: a nem-katolikus keresztények,
a zsidóság, az egyistenhív!k, a többi vallások tagjai, s!t minden jószándékú
ember, aki Isten kegyelmével próbál becsületesen élni. Ez a fejezet adta meg az
alaphangot az ökumenikus párbeszédre és a többi vallásokkal, s!t az egész vi-
lággal folytatott dialógusra, ahogy ez kés!bb más dokumentumokban megjele-
nik. Az „extra ecclesiam nulla salus” értelmezésében új utakat nyitott így a zsi-
nat, elkerülve egyfel!l a rigorizmust, másfel!l az indifferentizmust. Hogy az
utóbbi álláspontot kizárják, a fejezet utolsó pontja az Egyház missziós tevékeny -
ségér!l szól. Észre kell vennünk azt is, hogy ebben a fejezetben ismételten el!-
kerül a communio szó: az egyes helyi egyházak communióban vannak egymás-

Lukács László SchP

– 32 –

31 NVG, 205.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 32



sal és az egyetemes Egyházzal, a püspökök communióban vannak egymással –
de a szó nem kap még olyan hangsúlyt, mint a zsinat utáni recepcióban.

A hozzászólások nyomán a 13. pontot is át kellett dolgozni. A legnagyobb
felzúdulást mégsem ez a nyitás okozta, hanem a harmadik fejezet az Egyház
hie rarchikus alkotmányáról és a püspöki rendr!l. Hogy az ordo teljességét a
püs pökszentelés adja meg (az tehát nem pusztán jurisdictiós vagy rangot je-
lent! ráadás a papi ordóhoz), az szerepelt már a legels! tervezetben is. Heves
vitát váltott ki viszont a püspöki kollegialitás, illetve a pápa és a püspöki kollé-
gium viszonyának kérdése. A korábbi felfogáshoz képest újdonságot jelentett,
hogy a püspökök nem egyenként az egyes apostolok utódai, hanem a Tizenkett!
apostoli közössége folytatódik tovább a püspöki kollégiumban. Ebb!l követ-
kezik az is, hogy – amint Péter továbbra is egyike maradt a Tizenkett!nek – a
pápa primátusa sem a püspöki kollégium fölött vagy azon kívül érvényesül,
hanem azon belül. A zsinat így akarta kiegészíteni az I. Vatikáni Zsinat dog-
máját a pápai primátusról a püspöki kollegialitás definiálásával. A híres 22.
pont egy történeti áttekintés után el!ször negatívan fogalmaz: a püspöki kollé-
gium csak a római pápával egységben hordozója az egész Egyházra kiterjed!
legf!bb és teljes hatalomnak. A pápa pedig tagja ugyan a püspöki kollégium-
nak, de annak fejeként cselekedhet önállóan, teljhatalommal, saját primátusi ha-
talmából kifolyóan. A püspöki kollégium sokfélesége megjeleníti Isten népének
sokféleségét és egyetemességét, a pápával egyesülve viszont megélik annak egy-
ségét.32 Ahogy Ratzinger kifejti: „a római püspök primátusa eredeti értelme sze-
rint nincs ellentétben az Egyház kollegiális lényegével, hanem communio-pri-
mátus”.33

A fentiek a zsinati atyák egy részéb!l heves tiltakozást váltottak ki. Mivel
minden dokumentumnál a lehet! legteljesebb konszenzus elérésére törekedtek,
a lényeg meghagyásával a szövegben további finomításokat eszközöltek, miel!tt
a következ! ülésszakon plenáris szavazásra bocsátották a teljes konstitúciót.
Másrészt VI. Pál pápa váratlanul el!zetes megjegyzéseket fűzött a szavazásra bo-
csátott konstitúcióhoz. Ezen sokan megütköztek, visszalépésnek érezték az elért
eredményekhez képest. A szöveg közelebbi elemzéséb!l kiviláglott azonban,
hogy a konstitúció tartalmi mondanivalóján nem változtatott, csak formai
szempontból volt idegen a zsinat munkarendjét!l. A kés!bbi elemzések rámu-

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

– 33 –

32 A vitákról részletesen lásd JOSEPH RATZINGER: Die bischöfliche Kollegialität nach der Lehre
des Zweiten Vatikanischen Konzils, in NVG, 185.

33 NVG, 212.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 33



tattak arra is, hogy VI. Pál ezzel a módszerrel mégis bölcsen járt el, mert így tud -
ta rábírni a konstitúciót ellenz!k többségét a szöveg elfogadására.

Itt nem térhetünk ki részletesen arra, hogy ez a – túlzás nélkül mondhatjuk
– új egyházkép milyen távlatokat nyitott az ökumenizmus és a többi vallások-
kal folytatott párbeszéd számára, nemcsak az ezekr!l készült zsinati dokumen-
tumokban, hanem a kés!bbi években is. Elég utalni Ratzingernek egy 1966-ban
a Lutheránus Világszövetség meghívására tartott el!adására, amelyben kiemel
néhány további távlatot nyitó szempontot a zsinati szövegekb!l. Az „Egyház és
egyházak” kérdéskörr!l kijelenti, hogy a római-katolikus teológiai szóhaszná-
latból ez a szóhasználat eltűnt az utóbbi ezer évben, a zsinat viszont újra kie-
melte a helyi egyházak jelent!ségét. Véleménye szerint ez „a zsinat egyik leg-
meglep!bb eseménye”, amelynek feldolgozása a zsinat utáni teológiai párbeszéd
egyik legfontosabb feladata lesz”.34 Az elmúlt századokban a reformátori egy-
házfelfogás szerint csak többes számban beszéltek egyházakról, az átfogó érte-
lemben vett, egyetlen „Egyház” nélkül. A katolikus felfogás viszont azt hangsú-
lyozta, hogy egyetlen Egyház van, mégpedig nemcsak eszkatologikus értelemben,
hanem konkrét, intézményes formában is a római helyi egyházat azonosították
az összegyházzal. Ezt a kett!s egyoldalúságot oldotta fel a zsinat, f!leg két pon-
ton. Egyrészt lemondott arról, hogy a Római Katolikus Egyházat egyszerűen
azonosítsa Krisztus testével, és helyette a „tágasabb” subsistit [benne áll fönn]
szót használta („haec ecclesia subsistit in ecclesia catholica”) (LG 8). Másrészt
kifejezetten beszélt egyházakról és egyházi közösségekr!l. Külön tanulmányt
kívánna az err!l kés!bb kialakult polémia áttekintése, amely a tet!pontját a
Dominus Iesus nyilatkozattal érte el.

III. A ZSINATI EKKLÉZIOLÓGIA RECEPCIÓJA

Ratzinger már a zsinat vége felé – f!leg a XIII. sémával, a Gaudium et spes els!
tervezetével kapcsolatban – kezdte megfogalmazni fenntartásait. Bár korábban
a liturgia reformját sürgette, most látnia kellett, hogy ezen a címen mennyi ön-
kényeskedés történik. Bár korábban a világ felé nyitást a zsinat egyik legfontosabb
eredményének tartotta, most egyre inkább aggódott, hogy ez az Egyház elvi lá-
giasodásához vezethet. Bár korábban számos részletkérdés további kidolgozását
a teológiától várta, most zavaros teológiai nézetek felbukkanásától óvott.

Lukács László SchP

– 34 –

34 NVG, 228.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 34



Aggodalmának már 1965-ben, a zsinat befejezése el!tt hangot adott: „Az ag-
giornamento örömteli eseménye, amely karizmatikus pünkösdi vihart váltott ki,
egyre jobban elveszett a mindennapokban, és szembekerült annak ellentmondá-
saival.” A mindent felforgató progresszisták és a múlthoz mereven ragaszkodó kon-
zervatívok „két malomköve között !rl!dnek azok, akik együtt végigharcolták, vé-
gigszenvedték, hogy a megújulás létrejöjjön”.35 Határozottan elzárkózott mindkét
széls!ségt!l. Szerinte sok kárt okozott, hogy a zsinat hiteles tanítását akár az egyik,
akár a másik irányban eltorzították, és sürgette a zsinati dokumentumok helyes
értelmezését. 1975-ben mondotta a következ!t: „A II. Vatikáni Zsinat ma min-
tegy alkonyi megvilágításban áll el!ttünk. A ‘haladónak’ mondott szárny már
régen teljesen meghaladottként kezeli, mint olyan elmúlt dolgot, ami a jelenre
nézve többé nem fontos. Ezzel ellenkez!leg a ‘konzervatív’ szárny úgy tekinti,
hogy ez a zsinat felel!s a katolikus Egyház mai hanyatlásáért, s!t a Trentói Zsinat
és az I. Vatikáni Zsinat fel!l nézve aposztáziának tartják.” E két ellentétes állás-
foglalással szemben el kell fogadni a II. Vatikáni Zsinatot úgy, ahogy magamagát
értette és világosan kifejezte, elfogadva vele az Egyház megszakítatlan hagyo-
mányanyagát. Az úgynevezett progresszizmus, de az úgynevezett tradicionaliz-
mus is elfogadhatatlan, legalábbis annak széls!séges formáiban. A válság kiala-
kulásáért nem lehet felel!ssé tenni a II. Vatikáni Zsinatot.36

A zsinat befejezése után a katedrára visszatérve Ratzinger számos el!adás-
ban és tanulmányban elemezte a zsinat után bekövetkezett válságot mind a te-
ológiában, mind az egyházi életben. Rámutatott, hogy az Egyháznak a zsinat
után bekövetkezett válsága egybeesik az emberiség, vagy legalábbis a nyugati
világ globális szellemi válságával. Másrészt pedig a két els! egyetemes zsinatot
követ! hosszadalmas vitákra hivatkozva megnyugtatott, hogy az egyensúlynak
ez a megbomlása, a bekövetkezett válság „szinte mindegyik zsinat után bekö-
vetkezett”. Ezért is jelentette ki ismételten, hogy a zsinat igazi recepciója még
nem kezd!dött el.37

Az 1985-ös rendkívüli szinódus záródokumentuma is utalt a zsinati folya-
mat ambivalens jellegére: „a hatalmas eredmények ellenére a zsinat recepciójá-
ban mutatkoznak gyöngeségek és nehézségek is”. „A nehézségek egyik oka a
zsinat részleges és szelektív olvasata, tanításának felszínes értelmezése”, ami az

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

– 35 –

35 JOSEPH RATZINGER: Was heißt Erneuerung der Kirche?, in NVG, 267skk.
36 JOSEPH RATZINGER: Beszélgetés a hitről, Vigilia, Budapest, 1990, 29skk.
37 JOSEPH RATZINGER: Bilanz der Nachkonzilszeit – Misserfolge, Aufgaben, Hoffnungen, in

TP, 385.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 35



Egyház egyoldalú bemutatásához vezetett. A szinódus ezért megállapította, hogy
szükség van a zsinat mélyebb recepciójára.38

Ratzinger kritikus helyzetértékelései és el!reviv! javaslatai els!sorban az ekk-
léziológia elméleti és gyakorlati kérdéseire vonatkoztak, hiszen a viták közepette
is egyre határozottabban körvonalazódott az új ekkléziológia, amely hatalmas
lendületet kapott a II. Vatikáni Zsinattal. Visszatekintve Ratzinger örömmel
állapította meg: ezekben az években „egyre világosabban bontakozott ki el!t-
tem saját teológiai szemléletem.”39

A továbbiakban csak három szempontot emelünk ki az ekkléziológia zsinat
utáni fejl!déséb!l, Ratzinger teológiájának szemszögéb!l.

1. Az Isten népe fogalom továbbfejlődése és torzulásai

Amint láthattuk, ez a kifejezés a maga idejében felszabadítóan hatott a „Krisz-
tus misztikus teste” teológiájára. Segített abban, hogy világosabban rámutassa-
nak a „krisztológiai differenciára”: „az Egyház nem azonos Krisztussal, hanem
szemt!l szemben áll vele”.40 „A bűnösöket is magába foglaló Egyház egyszerre
szent és mindig megtisztulásra szorul” (LG 8). Ebben a tisztázásban is nagy se-
gítséget jelentett az új fogalom: az Egyház Isten vándornépe, amely még nem
ért célba, de zarándokol végs!, eszkatologikus beteljesedése felé.

Ez a fogalom is adott azonban alkalmat félreértésekre, hamis szociológiai, po-
litikai értelmezésekre, redukcionizmusra: egy antihierarchikus, antiszakrális egy-
házeszme kialakulását segítette el!. Az „Isten népe” fogalmat többen szociológiai-
társadalmi szintre redukálták, a centralizmus jogos oldására tett törekvéseket
hamis demokratizmus érvényesítésére használták fel. A zsinat utáni eszmék közt
megjelent a „bázisegyház”, „az alulról való Egyház”, „a nép Egyháza” elnevezés,
az Egyházat „vallási és politikai-szociális akciók hordozójának” tekintették. „Sür-
get! feladat tehát az Isten népe fogalmat a bibliai alapokból és a hív! hagyo-
mány közepéb!l kiindulva megtisztítani.”41 „Az izolált Isten népe fogalom a zsi-
nati ekkléziológia karikatúrájává lesz.”42

Lukács László SchP

– 36 –

38 WALTER KASPER (hrsg.): Zukunft aus der Kraft des Konzils. Die außerordentliche Bischofssynode
’85, Herder, Freiburg, 1986, 20.

39 ÉU, 166.
40 JOSEPH RATZINGER: Theologische Aufgaben und Fragen bei der Begegnung lutherischer und

katholischer Theologie nach dem Konzil, in NVG, 225–245. Vö. TW, 294.
41 KÖP, 34.
42 JOSEPH RATZINGER: Die Kirche als Heilssakrament, in NVG, 56.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 36



A zsinat rosszul értelmezett ekkléziológiája ismét az Egyház elvilágiaso dásá-
 hoz, eredeti és egyetlen lényegének feladásához vezethet, ha csak ennek a világ-
nak megváltoztatását tűzi ki céljául. Ratzinger ezért hamisnak tartotta azt az el-
gondolást, amely a zsinatot a Lumen gentium „belterjes” gondolataitól a Gaudium
et spes világra nyitottságáig való fejl!désnek látja. Ennek a gondolkodásnak meg-
jelenését látta a politikai és a felszabadítási teológiában, ezért is fordult olyan ha-
tározottan szembe velük nemcsak teológusként, hanem a Hittani Kongregáció
prefektusaként is.43 Az aggiornamento meghamisítása lenne, ha az Egyház fel-
adná bels! lényegét, és maga is elvilágiasodna. Miközben tehát az Egyház elis-
meri a világ (relatív) autonómiáját, úgy tudja igazán el!segíteni az emberiség fej-
l!dését, ha tudomásul veszi radikális kisebbségi helyzetét, meg!rzi igazi lényegét,
és Istennek minden embert meghívó szeretetét kínálja fel az emberiségnek.44

2. Az Egyház az üdvösség szentsége

Ratzinger azonban nemcsak kritikát mondott, hanem kiutat is keresett. „A ke-
resztények nem egyszerűen Isten népe. Isten nem a tulajdona senkinek sem,
senki se veheti birtokba. A keresztények nem-népe csak Krisztussal való kap-
csolata által válik Isten népévé.”45 Az Isten népe fogalom krisztológiai értelme-
zésében sokat segített a következ! fogalom: az Egyház mint szakramentum.

Az Egyházat mint az üdvösség szentségét bemutató tanulmányának beveze-
t!jében leírja, hogyan került be ez a fogalom a zsinati szövegekbe.46 Az els!
séma szövegez!je, P. Tromp – Ratzinger szerint – „nem ismerte ezt a fogalmat”.
A kifejezést a német teológusok javaslata nyomán Gérard Philips illesztette be
az el!terjesztett séma szövegébe. Hogy azonban a zsinati atyák ne nagyon hök-
kenjenek meg, beszúrtak egy szócskát: „Az Egyház Krisztusban mintegy szak-
ramentuma, vagyis jele és eszköze az Istennel való bens!séges egyesülésnek”
(LG 1). A kifejezés még kétszer található meg a LG-ben, ott azonban a szöveg
már egyszerűen szakramentumnak mondja az Egyházat.

Ratzinger megállapítja, hogy több mint tíz évvel a szöveg elkészülte után az
egyház szakramentum-volta még mindig nem ment át a köztudatba, miközben

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

– 37 –

43 Vö. JOSEPH RATZINGER: Zehn Jahre nach dem Konzilsbeginn – wo stehen wir?, in Dogma
und Verkündigung, Erich Wewel, München, 1973, 433skk.

44 Vö. NVG, 300.
45 KÖP, 26.
46 Vö. JOSEPH RATZINGER: Die Kirche als Heilssakrament, in TP, 45skk.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 37



az „Isten népe” kifejezés „igen gyorsan” elterjedt – pedig a két kifejezés egymást
kiegészíti. „Az Isten népe fogalom csak a szakramentum-fogalomra építve válhat
értelmes kijelentéssé.” Az egyházatyák gyakran használták a fogalmat. Az Egyház
a szakramentum skolasztikus értelmében vett teljes értékű szentség, „a láthatat-
lan kegyelem látható jele”. „Az Egyház a szentségekben megnyilvánuló szakra-
mentum; a szentségek az Egyház szakramentalitásának megvalósulási módjai.”47

De Lubac szerint „ha Krisztust ‘Isten szentségének’ lehet mondani, akkor az Egy-
ház Krisztus szakramentuma”, Krisztusé, akiben Isten és ember egyesülése vég-
bement, Krisztusé, aki Ágoston szavával „Isten egyetlen szakramentuma”, Krisz-
tusé, aki a keresztény istentiszteletben, az eucharisztikus közösségben jelenlév!vé
válik, és aki magával és egymással egyesíti a benne részesül!ket.48

3. Az Egyház mint communio

A zsinat utáni években – részben a félreértések és hamis értelmezések elkerülésére,
részben azonban az Egyház misztériumának mélyebb megismerése nyomán – egyre
inkább el!térbe került az Egyház mint communio fogalom, bár ez az elnevezés is-
mert volt már a zsinat el!tt is, többször el!fordul zsinati dokumentumokban, f!leg
a püspöki kollegialitással kapcsolatban.49 Az 1985-ös szinódus az Isten népe foga-
lomhoz hozzárendelte a communio elnevezést, így akarta kizárni annak szocioló-
giai redukcióját, másrészt viszont új távlatokba helyezte az ekkléziológiát. Walter
Kasper szerint „a communio-ekkléziológia a zsinati ekkléziológia alapja és vezér-
motívuma”. Büszkén jegyzi meg, hogy „az Egyház mint communio eszméjét si-
került fölvetnem a vitában, majd bevenni a szinódus záródokumentumába. Azóta
a communio-ekkléziológia számomra mértékadóvá vált.”50

Ratzinger tömören így foglalja össze a communio-ekkléziológia távlatait:
„Az Egyház communio: Isten egyesülése (kommunizieren) az emberrel Krisz-
tusban, és így az emberek egyesülése egymással, ezáltal tehát az üdvösség szak-
ra mentuma, jele és eszköze. Az Egyház az Eucharisztia ünneplése, az Eucha-
risztia az Egyház; a kett! nem egymás mellett áll, hanem azonos egymással. Az

Lukács László SchP

– 38 –

47 JOSEPH RATZINGER: Die Kirche als Heilssakrament, in NVG, 45–50.
48 HENRI DE LUBAC: Glauben aus der Liebe, i. m. 13.
49 WALTER KASPER: Mein eigener Weg in die Ekklesiologie, Herder, Freiburg, 2008, 32. Kasper

egyébként saját ekkléziológiáját communio-ekkléziológiának nevezi.
50 Uo. 32sk. Kasper hozzáteszi azonban, hogy e felismeréssel nem áll egyedül: sok más teológus,

köztük Joseph Ratzinger is erre a gondolatra jutott.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 38



Eucharisztia Krisztus szakramentuma, és mert az Egyház Eucharisztia, ezért
szakramentum, amelyhez minden más szentség hozzárendelt.”51

Ennek a communiónak a dimenziói a következ!k:
a) Az Egyház ősforrása a szentháromságos communio, amely Krisztusban egy-

ségre lépett az emberrel, hogy meghívjon minden embert ebbe az eget és föl-
det átfogó communióba. A lét teljessége a szeretet, Isten szentháromságos com-
muniója, amely megnyilvánul az Atya és a Fiú egymásnak adottságában, közös
isteni lényegében, communiójában, aki maga a Szentlélek. „Az Atya és a Fiú
odaadottsága a tökéletes egységig nem ontikus konszubsztancialitás, hanem
communio, vagyis nem valami általános metafizikai lényeg, hanem a szemé-
lyek fel!l az – Isten a lényege szerint perszonális.” „Kereszténynek lenni ennyi:
communióvá válni, és ezáltal belépni a Szentlélek lényegébe, aki a kommuni-
káció ereje, azt közvetíti és teszi lehet!vé, s mint ilyen maga is személy.”52

b) Isten és ember egysége Jézus Krisztusban válik teljessé. A teremtés célja: az ember
üdvössége, fölemelése Isten szeretetközösségébe. Az egész üdvösségtörténet ennek
a communiónak megteremtésére irányul, amely már a teremtéssel kezd!dik, a tör-
ténelmi kinyilatkoztatásban ölt konkrét formát, és Krisztusban válik teljessé. „Ő
az egész kinyilatkoztatás közvetít!je és teljessége.”53 Krisztus maga a communio,
minden communio foglalata Isten és ember között, hiszen benne személyes egy-
ségben van Isten és ember. „A legmagasabb fokú egység – Isten egysége – a com-
munio módján fennálló egység, amelyet a szeretet teremt, és amely maga is szere-
tet.” Ennek az egységnek mi Krisztus életáldozatával egyesülve válhatunk részesévé:
„A Jézus imádságával való közösség közösséget teremt minden testvérével. Az
együttlét az ! személyével, amely az ! imádságában való részvételb!l ered, hozza
létre azt az átfogó együttlétet, amelyet Pál a ‘Krisztus teste’ névvel illet.”54

c) Krisztus az Eucharisztia által részesíti az embert ebben a communióban, és így
hozza létre az Egyházat. „Az Isten és ember közti communio, amely Jézus Krisztus
személyében valósul meg, közölhet!vé (kommunikábilissé) válik a húsvét titká-
ban, vagyis az Úr halálában és feltámadásában. Az Eucharisztia a mi részesedésünk

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

– 39 –

51 NVG, 55sk.
52 JOSEPH RATZINGER: Der heilige Geist als Communio (a kés!bbiekben: Communio), in

WGG, 36skk.
53 Dei Verbum 1–4.
54 Mindezt részletesebben, tézisekbe foglalva fejti ki RATZINGER Theologische Grundlegung

spiritueller Christologie című tanulmányában, in Schauen auf den Durchbohrten, Johannes,
Einsiedeln, 1984, 13skk.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 39



a húsvét titkában, és így hozza létre az Egyházat, Krisztus testét. Ebb!l adódik,
hogy az Eucharisztia szükséges az üdvösséghez. Az Eucharisztia szükségessége pedig
azonos az Egyház szükségességével és megfordítva. […] Az Isten és ember közti
communio legbens! titka a Feltámadott testének szentségében hozzáférhet!.”55

d) Az Egyház: communio Krisztus testével, Krisztusnak az Eucharisztiából táp-
lálkozó teste. „Az Eucharisztiában az Úr testét vesszük magunkhoz, és így egy testté
leszünk vele” – ez a kijelentés mintegy rondótémaként tér vissza Ratzinger ta-
nulmányaiban. Az Egyház eucharisztikus testvérközösség, az Eucharisztia az egy-
házi communio csúcsa és forrása: „Az Eucharisztia egy testté tesz bennünket; az
Egyház nem más, mint az eucharisztikus communio által létrehozott egység: a
sokak egyek az egy Krisztusban és Krisztus által.”56 Az eucharisztikus dimenzió
mellett azonban Ratzinger fontosnak tartja a pneumatikus dimenziót is. A Szent-
lélek egyesíti az Egyházat közösségben és szolgálatban.57 Általa jön létre az Egy-
ház communio-egysége Istennel és az Egyház tagjainak egymással.

Ratzinger Szent Pál eucharisztikus ekkléziológiájára hivatkozva mondja: „Az
Egyház az Eucharisztiában épül fel, igen, az Egyház maga Eucharisztia. Az ál-
dozás58 azt jelenti, hogy egyházzá leszünk, hiszen egy testté leszünk vele.” „Az Eu-
charisztia teremti meg a communiót és nevel a communióra.”59

e) Az Egyház: eucharisztikus testvérközösség. Ratzinger ekkléziológiáján vé-
gighúzódik a keresztény testvériesség gondolata. Akik Krisztus testében része-
sednek, azok maguk is Krisztus testévé lesznek, communióra lépnek nemcsak
Krisztussal, hanem egymással is. Ahogy a 3. eucharisztikus ima kéri: „Küldd el
Szentlelkedet, hogy mindnyájan, akik Krisztus testét és vérét magunkhoz vesz-
szük, egy test, egy lélek legyünk Krisztusban.” Az Eucharisztia a bel!le táplál-
kozók, beléje átváltozók közössége. Az Egyház három szintje tehát: eucharisz-
tikus kultuszközösség – a püspök vezetése alatt álló helyi vagy rész-egyház – a
római püspök vezetése alatt álló püspöki kollégium által egységbe fogott világ-
egyház. Teljes értékű Egyház tehát a helyi kultuszközösség is és a világegyház is.

Lukács László SchP

– 40 –

55 Communio, 73.
56 JOSEPH RATZINGER: Eucharistie und Mission, in WGG, 89skk.
57 Vö. LG 4; AG 4.
58 A német „Kommunizieren” és „Kommunion”, és az ebb!l lehet!vé váló nyelvi játék a ma-

gyarban sajnos nem adható vissza, mivel az Eucharisztiában való részesedést, az áldozást
egészen más gyökerű szóval fejezzük ki.

59 Communio, 90.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 40



Ezzel kapcsolatban viszont fölmerült a kérdés: a kett! közül mégis melyik az
el!bbre való. Ratzinger – és az általa vezetett Hittani Kongregáció 1992-ben ki-
adott levele – szerint az egy és egyetlen, egyetemes Egyház az els!dleges, meg-
el!zi még a teremtést is, „praeexistens”, hiszen a teremtés célja örökt!l fogva az
ember üdvössége.60 Történelmi szempontból is az összegyház az els!, hiszen
pünkösdkor a minden népb!l odasereglettek kapták meg a Szentlelket: az ösz-
szegyház el!bb jött létre, mint a helyi egyházak, amelyek aztán az össz egy ház-
 ból születtek. A II. Vatikáni Zsinat formuláját („ecclesia in et ex ecclesiis”) ezért
elválaszthatatlannak mondja a dokumentum e másik kijelentést!l: „Ecclesiae in
et ex Ecclesia”.

Az állítást többen bírálták, mondván, hogy ez nem felel meg a LG 23-ban
felállított egyensúlynak. A legjelent!sebb közülük Walter Kasper, aki egyetért
ugyan az „Ecclesiae in et ex Ecclesia” formulával, de végkövetkeztetése, hogy „az
egyetlen Egyház kezdett!l fogva a helyi egyházakban és azokból állt fenn”.61

Vitájuk részletezése messze vezetne, végeredményben azonban Ratzinger elfo-
gadta Kasper megfogalmazását: „a helyi egyház és az egyetemes Egyház kölcsö-
nösen egymásban vannak: perichoretikusan átjárják egymást”.62

KONKLÚZIÓ: EUCHARISZTIKUS EKKLÉZIOLÓGIA

Áttekintve a zsinat ekkléziológiáját az el!zményekt!l mai recepciójáig, a vég-
eredményt (és talán a továbbfejl!dés irányát is) egyetlen kifejezésben foglalhat-
juk össze: Az Egyház Krisztusnak az Eucharisztiából táplálkozó teste. Amikor
tehát a hívek az Eucharisztiát magukhoz veszik, ténylegesen belétestesülnek
Krisztusba, a f!be, Krisztus valóságos testévé, egyházzá válnak. Ratzinger meg-
fogalmazásában: Krisztus eucharisztikus és egyházi teste – a két valóság nem azo-
nos ugyan egymással, de lényegük szerint összetartoznak. Az Egyház az eucha-
risztikus lakomából épül egyházzá; az Eucharisztia hatása, hogy az embereket
Krisztus testévé gyűjtse össze az Úr Lelke által. „Ha az Eucharisztia tana nem

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

– 41 –

60 Lettera „Communionis notio” su alcuni aspetti della chiesa intesa come comunione, LEV,
Vatican, 1994.

61 WALTER KASPER: Mein eigener Weg in die Ekklesiologie, i. m. 43skk.
62 JOSEPH RATZINGER: The Local Church and The Universal Church, America, 185 Nr. 16,

19.11.2001, 7skk.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 41



kapcsolódik az Egyház közösségéhez, akkor éppúgy eltéveszti a lényeget, mint az
az ekkléziológia, amely nem az eucharisztikus középpontjából épül fel.”63

Napjainkban ez az eucharisztikus ekkléziológia foglalja össze a legteljesebben
a zsinati egyháztant. Ennek jele II. János Pál enciklikája 2003-ban (Ecclesia de
Eucha ristia), az Eucharisztia évéhez kapcsolódó 2005-ös püspöki szinódus, amely-
 nek témája Az Eucharisztia: az Egyház életének és küldetésének forrása és csúcspontja,
majd 2007-ben XVI. Benedek pápa apostoli buzdítása, a Sacra men tum caritatis.

Az enciklika és az apostoli buzdítás egymásra épül. A szentháromságos Isten
nekünk ajándékozza magát a megtestesülésben, majd Jézus kereszthalála és feltá-
madása által, aki halálát a szeretet aktusává tette, és az Utolsó vacsorán véglege-
sen és visszavonhatatlanul övéinek adta magát. Szentségi módon megörökített
áldozata az Eucharisztiában jelenvalóvá lesz. Az eucharisztikus ajándékkal Krisz-
tus magát az isteni életet közli velünk. Akik magukhoz veszik !t, azok hasonul-
nak hozzá, egyesülnek vele, Krisztus testévé válnak. Ennek az egységnek követ-
keztében viszont eggyé válnak egymással is. Így jön létre az Egyház communiója.
Az Eucharisztia egyesít bennünket Jézus önátadásának aktusával. Részesei leszünk
önátadása dinamikájának, amely elindítja a valóság átalakulásának folyamatát.
A keresztény lét lényege szerint eucharisztikus, az önátadásban és a szeretetben.

Mindkét dokumentum utal az Eucharisztia – és vele az Egyház – eszka to lo-
gikus dimenziójára is. „Az Eucharisztia eszkatologikus irányultsága kifejezi és
meger!síti a közösséget a mennyei egyházzal.”64 Ez indításokat ad történelmi
utunkhoz, fokozza bennünk a jelen Föld iránti felel!sségérzetet, ugyanakkor
viszont el!vételezi a végs! lakomát: az örök Szabbat felé irányul. Még zarán-
dokok vagyunk, de a hitben már részesedünk a feltámadott élet teljességében.
„Az eucharisztikus lakoma számunkra a végs! lakoma el!vételezése.”65

Lukács László SchP

– 42 –

63 JOSEPH RATZINGER: Die pastoralen Implikationen der Lehre von der Kollegialität der
Bischöfe, in NVG, 218. Vö. TW, 275.

64 II. JÁNOS PÁL PÁPA: Ecclesia de Eucharistia, Szent István Társulat, Budapest, 2007, 19.
65 XVI. BENEDEK PÁPA: Sacramentum caritatis, Szent István Társulat, Budapest, 2007, 31.

2. Lukács László_Joseph Ratzinger_Layout 1  2013.05.28.  15:03  Page 42



A kultúra mint a hit kifejez!dése

HANKOVSZKY TAMÁS

Abstract
Culture is central to Christianity for three reasons. 1) The effective ‘good’ –
whose improvement in the world is prompted for us by Jesus’s practice – can be
realized through culture. 2) Since the human person is a unity of body and soul,
her faith becomes the act of the entire person only if it encompasses the mate-
rial world as well. Living faith seeks manifestation by transforming the natural
world, that is, by joining the processes of culture. 3) Inasmuch as culture is the
natural expression of faith, faith is reflected in culture. Since future generations
receive their faith from the faith of previous ones, the culture of our ancestors
is the source of our faith. Europe has become a missionary area, precisely beca-
use the culture – which had previously provided an adequate language for the
successful articulation of the good news – has declined markedly.

Keywords: Faith, culture, body and soul, new evangelization
Kulcsszavak: Hit, kultúra, test és lélek, új evangelizáció

Akár Európa szűkebb értelemben vett kulturális életét, tehát a művel!dést és a
művészeteket, akár a tágabb értelemben vett kultúráját tekintjük, vagyis mind-
azt, amivel az emberi tevékenyég a természeti világot gazdagítja, azt találjuk, hogy
az elmúlt kétezer évet egyedülálló módon határozta meg a keresztény hit. Eu ró -
pa még a régebbi korok örökségét vagy az idegen földrészek üzenetét is e hit
fénytörésében fogadta be, és az emberi psziché animális mélyrétegeinek impul-
zusait is a bibliai értékrendhez igazított rostán átszűrve bocsátotta be kultúrája
terébe. A kereszténység kultúraformáló erejére vall, hogy nemcsak csodálatos
művészi teljesítmények, az emberi életet emberibbé tev! társadalmi intézmények

Sapientiana 6 (2013/1) 43–53.

– 43 –

HANKOVSZKY TAMÁS filozófus, teológus, a PPKE Bölcsészet- és Társadalomtudományi Kar
Filozófia Tanszékének adjunktusa; hankovszky@btk.pke.hu

3. Hankovszky Tamás_A kultúra_Layout 1  2013.05.28.  15:04  Page 43



vagy kiváló emberek személyes áldozatvállalása valósult meg Isten nevében és
Krisz tusra hivatkozva, hanem olyan isten- és emberellenes bűnök is, mint a val-
lásháborúk, milliók hatalmi eszközökkel való sanyargatása vagy kisebb közössé-
gek Tartuffe-jeink gátlástalansága. Az utóbbi évszázadokban azonban egyre gyor-
suló tempóban és egyre több területen szorult ki a kereszténység a kultúra
meghatározó tényez!i közül, hogy az elmúlt néhány évtizedben szinte normává
váljon kultúránk ténylegesen meglev! keresztény gyökereinek és jellegzetessége-
inek elhallgatása. Példaként elég azt a vitát említeni, amely arról folyt, jó-e, ha
az Európai Unió vagy Magyarország alkotmánya utal a kereszténységre.

A keresztény örökség programszerű elhallgatása azzal a fenyeget, hogy id!vel
egyre nehezebb lesz tudatosítani kultúránk keresztény meghatározottságait. En -
nek mind a kultúra, mind a hit számára súlyos következményei lennének. A tág
értelemben vett kulturális értékek és folyamatok keresztény értelmezése vagy
kritikája mer!ben küls!dlegesnek tűnne fel, a hitvalló vagy egyáltalán a hit által
ihletett kulturális tevékenység pedig nem a legnemesebb hagyományok szerves
folytatásként, hanem olyasvalamiként, ami idegen a kultúra természetét!l, vagy
legalábbis kanonizálásra méltó formáitól. Mindez nemcsak az európai kultúrát
vágná el a talán legfontosabb forrásától, hanem azt is lehetetlenné tenné, hogy
a keresztény hit az elmúlt korok kultúrájában önmaga kifejez!dését megpil-
lantva önismeretében er!södjön és ösztönzést nyerjen arra, hogy a világ további
alakításában öltsön testet.

Akármilyen reálisnak mutatják is a történelmi közelmúlt fejleményei e ve-
szélyeket, a keresztény hit még sokáig Európa arculatának formálója lesz. Lehet,
hogy nem a szűkebb értelemben vett kulturális élet legrangosabb fórumait vagy
a tömegkultúrát fogja uralni, és hatása ezért sokak számára észrevétlen marad,
a nyugati világ berendezkedése és egyes alapintézményei mégis annyira a bib-
liai örökségre és annak keresztény hangsúlyaira alapozódnak, hogy ezeken ke-
resztül az európai élet számos vonását még sokáig a Jézus Krisztus Istenébe ve-
tett hit határozza majd meg. Hadd említsek mindössze két példát! Az ember
alanyi jogainak doktrínája, amely az utóbbi néhány évszázadban egyre nagyobb
hatásra tesz szert, és kitüntetetten az a meggy!z!dés, hogy minden ember
egyenl!, aligha születhetett volna meg annak felismerése nélkül, hogy Krisz-
tusban „nincs többé zsidó vagy görög, rabszolga vagy szabad, férfi vagy n!” (Gal
3,28). Az emberi méltóság eszméje és a rá alapozódó jogok rendszere ma is csak
úgy védhet! meggy!z! módon, ha az Atya szeretetéb!l indulunk ki, aki min-
den emberben felbecsülhetetlen, Jézus áldozatára is érdemes értéket lát. Bár a
jogok els! újkori teoretikusai jellemz!en kerülték a kereszténységre való hivat-
kozást, az emberi személy önértékének gondolatát eredetileg az isteni szeretet

Hankovszky Tamás

– 44 –

3. Hankovszky Tamás_A kultúra_Layout 1  2013.05.28.  15:04  Page 44



Krisztusban kinyilatkoztatott mélysége alapozta meg. Ennek megfelel!en nem
is az újkorban ismerték fel el!ször, mekkora méltósággal ruház fel minden em-
bert az, ahogyan Isten viszonyul hozzánk. Ez a tudat – ha nem is a jogok nyelvén
– a kereszténység története során mindvégig kifejez!dött, például a gyógyítha-
tatlan betegekhez, a haldoklókhoz és a fogyatékosokhoz való viszonyban. Míg az
ókori világ majdnem egyöntetűen utasította el és ítélte halálra !ket, addig a
róluk való gondoskodás kiterjedt intézményrendszere alakult ki már Izraelben
is, majd pedig hatványozottan a keresztény világban. A Jézussal nagyjából egy-
id!s Seneca például ésszerű és természetes dolognak tekinti, hogy a „használ-
hatatlan” nyomorék gyermekeket éppúgy elpusztítsuk, mint a megvadult vagy
beteg állatokat (A haragról I.15.). Bár a széles körű társadalmi szolidaritás az
utóbbi id!kben talán csökken, ezt újra meg újra az elesettekr!l gondoskodó,
id!közben államivá vált intézményrendszert!l független, gyakran Krisztusra hi-
vatkozó önkéntes kezdeményezések karizmája ellensúlyozza, ami bizonyítja,
hogy a felebaráti szeretet eszméje a bibliai hit tartós öröksége. Aki idejét a ro-
konaitól is elhagyott haldoklónak szenteli, vagy aki nem vet ki családjából egy
súlyosan fogyatékos gyermeket, ahhoz a pásztorhoz hasonlít, aki egész nyáját
otthagyja a pusztában az elveszett egy kedvéért (vö. Lk 15,4; Mt 18,12).

E két területen a keresztény hit legmélyebb meglátásai váltak hatékonnyá. Ha
Istent nem úgy ismertük volna meg Jézus Krisztusban, mint aki a képességei-
t!l, s!t személyes teljesítményét!l függetlenül mindenkit elfogad, és ha az Is-
tennel való közösség vágyától vezérelve nem próbáltunk volna úgy tekinteni az
emberekre, ahogyan ! tekint rájuk, akkor talán soha nem ismertük volna fel,
hogy a másik ember autonómiája saját szabadságunk határa, méltósága, jóléte
és üdvössége pedig áldozatvállalásunk célja kell, hogy legyen. A kultúra legújabb
története azonban arra is számos példát mutat, hogy az alapvet!en keresztény
belátásokból fakadó tevékenységformák hogyan vesznek magukra a keresztény
hitt!l idegen, vagy annak akár ellentmondó jellegzetességeket, ha elhomályo-
sul eredetük tudata. Ez a folyamat nem lehet közömbös a keresztények számá-
ra. Kétséges ugyanis, hogy mindazok az életet emberibbé tev! kulturális javak,
amelyek megvalósítására a hit útmutatásával és erejével is csak töredékesen va-
gyunk képesek, létrehozhatók és meg!rizhet!k-e a hit segítsége nélkül is. Ha pe-
dig ez így van, a kereszténységnek nem szabad lemondania arról, hogy a kul-
túra fejlesztése révén maga is az emberek földi üdvén munkálkodjon, illetve hogy
újra meg újra felajánlja szempontrendszerét és kritikai potenciálját a (hitt!l füg-
getlen) kulturális fejlemények értékeléséhez. Van azonban egy másik ok is, amely
miatt Krisztus követ!i számára meghatározó jelent!sége van a kultúra további
sorsának. A kultúra ugyanis nemcsak olyan objektív valóságot testesít meg, amely

A kultúra mint a hit kifejeződése

– 45 –

3. Hankovszky Tamás_A kultúra_Layout 1  2013.05.28.  15:04  Page 45



a pusztán természeti világ által kínáltnál emberibb életet biztosít az emberek szá-
mára, akiknek sorsát a hív! a szívén viseli, hanem a hit kifejezésének közegeként
és eredményeként is jelent!s. A hit meg akar nyilvánulni, kifejez!désre akar jut-
ni, és ezt úgy teszi, hogy átformálja vagy továbbformálja a természeti világot, va-
gyis bekapcsolódik a kultúra folyamatába. A következ!kben a kultúra és a hit
viszonyával f!képp ebb!l a szempontból foglalkozom.

1.
A keresztény teológia és antropológia sokrétű magyarázattal szolgál arra, miért kö-
t!dik a hit lényege szerint a kultúrához. Olyan Istenben hiszünk, aki nem zárkó-
zik be szellemi létmódjába, hanem anyagi világot teremt, abban megnyilvánul, s!t
meg is testesül. Ez azon túl, hogy felbecsülhetetlen méltóságot kölcsönöz neki, az
Istennel való kommunikáció tényez!jévé is avatja a teremtett világot és különös-
képpen az emberi testet. Így nemcsak arra kell számítanunk, hogy Isten tisztán
szellemi, lelki síkon szólít meg bennünket, hanem arra is nyitottnak kell lennünk,
hogy üzenete az anyagi világon és testünkön keresztül ér el minket. A megtestesült
Ige örömhíre is újra meg újra figyelmeztet, hogy az ember maga sem csak lélek,
hanem egyszersmind test is, akivel Isten ezen a dimenzióján keresztül is kapcsolatba
kíván lépni. Elvileg elképzelhet! volna, hogy kizárólag lelki síkon találkozzék Isten
és ember, hiszen mindkett! szellem. Az Egyház mégis hiszi, hogy ez nem így van,
hanem teljes emberségünk részt kap ebben a kommunikációban. Például a még-
oly szellemi szó, Isten igéje, a Szentírás is, azon túl, hogy mint nyomtatott vagy
hangzó szöveg fizikai közvetít!re szorul, esztétikai dimenzióval is rendelkezik. Köl-
t!i képeivel, metaforáival, gondolatritmusával úgy hat az érzékeinkre, akár egy
műalkotás, és megformáltsága is hozzájárul ahhoz, hogy üzenete lelkünkbe hatol-
hasson. Még szemléletesebb példa az Oltáriszentség, amelynek magunkhoz véte-
lekor test és test egyesülésében találkozik személy a személlyel.

Mindezek ismeretében érthet!, hogy az Istennek adott válaszunk, vagyis ál-
talánosságban szólva a hit sem lehet kizárólag a lélek válasza. Amit teljes lé-
nyünk kel mondunk neki, azt testünkkel is mondjuk. Az ember ugyanis test és
lélek. Esetében nincsenek kizárólagosan lelki jelenségek, ahogy kizárólag tes-
tiek sincsenek. Ami valóban megtörténik vele, az testestül-lelkestül érinti, még
inkább az, ami az ! saját tette, és nem csak passzívan szenvedi el. Nehéz úgy
megragadni test és lélek szoros kapcsolatát, hogy meg is különböztethessük
!ket, ugyanakkor az embert ne két komponens összekapcsolásaként magyaráz-
zuk. Jelenlegi témánk szempontjából beérhetjük annyival is, hogy némiképp
pontatlanul így fogalmazunk: mindannak, ami az ember lelkében történik, ki
kell fejez!dnie testi szinten is. Ahogyan nem lehet elrejteni a nagy örömöt vagy

Hankovszky Tamás

– 46 –

3. Hankovszky Tamás_A kultúra_Layout 1  2013.05.28.  15:04  Page 46



bánatot, ugyanúgy a mélyen megélt hitnek is meg kell nyilvánulnia fizikai va-
lóságunk síkján. Így válik a hit kulturális tényez!vé. Hiszen a tág értelemben vett
kultúra nem más, mint a szellemi-lelki tevékenység megvalósulása, olykor tár-
gyiasulása az anyagi szférában. Ha az ember testetlen szellem volna, nem létezne
kultúra, mert működésének nem volna a természeti világra es! vetülete, és nem
alakítaná az anyagi világot. Hasonlóképpen nem létezne kultúra, ha az ember
csak test, csak természeti létez! volna, mert tettei belesimulnának a természetbe.

Ha tehát teljes emberségünkkel válaszolunk Isten szólítására, akkor ez a vá-
lasz mindig egyszersmind kulturális jellegű is lesz. Olyan cselekvés, amely nem
korlátozódik szellemi valónkra, ugyanakkor nem is merül ki természetes testi re-
akciókban. Miközben Istenre bízzuk magunkat, a puszta természeti valóságban
hatékonnyá válik az emberi szellem, változásokat idéz el! benne, egyszóval kul-
túra történik. A kultúra tehát nem idegen közeg a hit számára, amelybe esetle-
ges módon lép be, amelyben önkényesen választott terveket vihet végbe, ame-
lyet céljai szolgálatába állíthat, vagy amelyb!l akár ki is vonulhat, ha az
ellenségessé válik vele szemben. A hitnek ki kell fejeződnie, és ez a kifejeződés kul-
túra. Amíg lesz igazi hit, lesz általa meghatározott kultúra is.

2.
Az eddigiekben azt láttuk, hogy a hit szempontjából a kultúra két okból is értékes.
Egyrészt a hit csak úgy válik a teljes ember aktusává, és csak úgy jut megvalósu-
láshoz, ha átjárja és megszervezi az anyagi világot is. Másrészt a dolgoknak az a
rendje, amelyet ez által a keresztények a maguk körül talált világba visznek, hitük
szerint objektív jót valósít meg. Van azonban egy harmadik szempont is. Ameny-
nyiben a kultúra a hit természetes, már-már önkéntelen kifejez!dése, a hit ki is ol-
vasható bel!le. Az elmúlt két évezred kultúrája kifogyhatatlan forrásként tárja elénk
a korábbi korok keresztény tanúságtételét. Nemcsak a szentek életér!l szóló, min-
dig új hangsúlyokkal elmesélt történetekre kell gondolnunk, nemcsak a sokszor te-
matikájukban is vallásos műalkotásokra, hanem mindazokra a vallási és világi in-
tézményekre is, amelyeket az evangélium szellemében hoztak létre. Az egyházi
ünnepek és a hozzájuk tartozó szokások például elevenen mutatják még ma is,
mekkora jelent!sége volt a régiek számára vallásuknak, és azt is, hogy miben hit-
tek. Például a tér, az id! és az emberi test megszentelésének számtalan gyakorlata
és gazdag hagyománya érzékelhet!vé teszi, milyen fontos volt számukra, hogy
életük mindennapjai az Istennel való kapcsolatba ágyazódjanak. Nem kisebb erejű
az igazságos társadalmi berendezkedés megteremtésére vagy az emberi nyomorú-
ság csökkentésére irányuló, szilárd intézményi formákban is testet ölt! kísérletek
tanúságtétele sem, még ha ezek az intézmények mára jórészt szekularizálódtak is.

A kultúra mint a hit kifejeződése

– 47 –

3. Hankovszky Tamás_A kultúra_Layout 1  2013.05.28.  15:04  Page 47



A régi korok kultúrája azonban els!dlegesen nem az információértéke miatt
fontos, nem azért, mert adatokkal szolgál a múlt kutatója számára, hanem sokkal
inkább azért, mert a hit elsajátításának útja általában az, hogy a kés!bbi generációk
a korábbiak hitében osztoznak, és így a régiek hitét kifejez! kultúra a jelen hi-
tének gazdag forrásává válik. Elvileg lehetséges volna talán, hogy az egymást kö-
vet! nemzedékek absztrakt tételek formájában adják tovább hitüket, ám az
ember antropológiai valósága azt eredményezi, hogy az olyan igehirdetés, amely
csak a szellemet, az intellektust veszi célba, és amennyire lehet minden testi jel-
legű közvetít!t kiiktat, a legritkább esetben lehet olyan eredményes, mint mások
megvallott és a kultúra szférájában megtestesült hitének szemlélése. Istent leg-
többször abból a válaszból ismerjük, amelyet szüleink egész lényükkel adtak az
! szólítására, és szavát ez a mindennapok tetteib!l formálódó válasz értelmezi szá-
munkra. Nemcsak Krisztusra vonatkoztatva érvényes tehát a tétel, hogy „a vá-
laszban birtokoljuk a Szót”, amennyiben az ! „emberi visszhangjában halljuk az
Atyát”, és nemcsak a Szentírásra vonatkoztatva, amennyiben a keresztény kö-
zösség e hitvallását, azt, ahogyan az Egyház Istenr!l tanúskodik, Isten szavaként
olvassuk,1 hanem a korábbi keresztények kultúrában kifejez!d! hitére is. Abból,
ahogyan a teremtés művét folytatva Isten országa megvalósulásán munkálkod-
tak, kiolvashatjuk, milyen tapasztalatokat szereztek Istenr!l. Az imitatio Christi
megannyi aktusa magát Krisztust mutatja fel nekünk. Az az irgalom, az az igaz-
ságosság, az a szépség, amelyet megvalósítottak a világban, és amelyet maradandó
intézményekben vagy művekben is megtestesítettek, arról az Istenr!l vall, aki
ihlette !ket. Ilyen módon a kinyilatkoztatás teológiájának egy kedvelt közép-
kori metaforájával élve nemcsak a Szentírás könyveib!l ismerhetjük meg Istent,
és nemcsak a teremtésb!l mint valami könyvb!l olvashatjuk az üzenetét, hanem
az emberek által létrehozott kultúra könyve is Istenr!l vall, mert egymásra hajló
lapjain minden kor az Istenre vonatkozó hitét vallotta meg.

Keresztényként egyik kitüntetetett feladatunk tehát, hogy szem el!tt tartsuk
a régiek hitét, vagyis azt a választ, amelyet a kultúra szókincsével megfogalmazva
adtak Istennek, hogy e válaszból Isten szavát kihallva magunk is a hit válaszát ad-
hassuk. Ennek érdekében elengedhetetlenül fontos a kulturális örökség ápolása,
az intézmények és a hagyományok életben tartása, a ránk maradt tárgyi emlékek
meg!rzése. Hasonlóan fontos azonban ennek az örökségnek az ér telmezése is,
mégpedig ugyanannak a hitnek a fényében, amely az örökölt kultúra ihlet!je

Hankovszky Tamás

– 48 –

1 Vö. JÜRGEN WERBICK: Prolegomena, in Theodor Schneider (szerk.): A dogmatika kézikönyve
I., Vigilia, Budapest, 1996, 18–19.

3. Hankovszky Tamás_A kultúra_Layout 1  2013.05.28.  15:04  Page 48



volt. Csak akkor remélhetjük, hogy a klasszikus keresztény kultúra táplálni fogja
önmagunk, kortársaink és utódaink hitét, ha szövetét képesek vagyunk a hit ki-
fejez!déseként olvasni. Ez azzal a feladattal szembesíti a mai hív!ket, különösen
az értelmiségieket, hogy a Biblia, a régi művészetek és a keresz tény alapokon
nyugvó társadalmi intézmények esetében a sajátjukat is odaállítsák a keresztény
értelmezést!l sokszor távol es! kortárs interpretációk mellé. Hermeneutikai
kulcspozícióba kell juttatniuk a hitet, és magas intellektuális színvonalon kell
felmutatniuk a kultúra vele feltárható jelentésrétegeit. A ma divatos modellek,
mint például a pszichoanalitikus, dekonstruktivista vagy éppen feminista értel-
mezés alternatívájaként vagy kiegészít!jeként a keresztényeknek olyan értelme-
zési stratégiákat kell kidolgozniuk, amelyek meg!rzik annak a lehet!ségét, hogy
a kultúra szövege a hit kifejez!déseként is olvasható legyen.

3.
A jelenkori kereszténység azonban nemcsak a múlt kultúrájáért felel!s. Ameny-
nyiben az ember nem csak szellem, egészen biztos, hogy alá van vetve az id!-
nek, így szellemi-lelki életének mindig új kifejez!désre van szüksége ahhoz,
hogy az egész ember aktusa lehessen. Ezért még ha meg is !rizzük !seink örök-
ségét, és még ha értelme fel is tárul számunkra, hitünknek továbbra is újra meg
újra testet kell öltenie, meg kell formálnia azt a fizikai valóságot, amelyet az id!
aktuálisan rendelkezésünkre bocsát. Ahol nem történik ilyen formaadás, ott
nincs él! hit sem, mert ha a test és a lélek valóban egység, akkor a szellem élete
a fizikai létsík alakításában mutatkozik meg, és így a ki nem fejez!d!, kultúrát
nem teremt! hit fogalmi ellentmondás volna. Korábbi korok kulturális telje-
sítményei nem valósíthatják meg saját hitünk aktusait. Ezeket ugyanis nem mi
hoztuk létre, és így hiába fejezzék is ki a hitünk tartalmát (fides quae creditur),
személyes aktusunkként felfogott hitünkhöz (fides qua creditur) nem tartoznak.
Egy múltbeli eredmény nem fejezhet ki jelenbeli aktust. Ezen kívül azért sem ér-
hetjük be még a legcsodálatosabb korábbi kulturális vívmányokkal sem, mert
azok nem adhatták a világnak azt a formát, amelynek elérése a mi feladatunk
volna. El!deink olyan körülmények között éltek, és olyan kihívásokra válaszoltak,
amilyenek ma már talán nem is léteznek, helyettük viszont újak keletkeztek. A fe-
lebaráti szeretetnek például ma az ínség más fajtáit is enyhítenie kell, mint régen,
és ehhez olyan eszközökre, eljárásokra és társadalmi struktúrákra van szüksége,
amelyek a történelem korábbi szakaszaiban ismeretlenek voltak. Következéskép-
pen a hitnek ma a szeretet olyan tetteiben kell kifejez!dnie, amelyek a világ for-
málása révén a rossznak éppen a mi korunkat kínzó fajtáját szoríthatják vissza.
A kereszténység nem elégedhet meg azzal, hogy csak azokon a területeken kap-

A kultúra mint a hit kifejeződése

– 49 –

3. Hankovszky Tamás_A kultúra_Layout 1  2013.05.28.  15:04  Page 49



csolódjék be a világ igazságosabbá vagy szebbé tételébe, ahol hagyományos, sok-
szor bevált eszközei révén is sikeres lehet, hiszen felebarátok máshol is élnek, és a
krisztusi szeretet egyetemessége miatt hozzájuk is küldetésünk van.

A hitnek tehát a jelenben új, a kor adottságainak és kihívásainak megfelel!
módon kell kifejez!dnie, és nem érheti be azzal, hogy pusztán csak meg!rzi
vagy reprodukálja azokat a formákat, amelyek között korábban él! és hatékony
lehetett. Olykor még e formák átalakítására vagy lebontására is vállalkoznia
kell. Bár a tág értelemben vett kultúrát eredetileg a természeti világnak az em-
beri szellem erejével történ! átalakításaként, gazdagításaként határoztuk meg,
a kultúrának mégsem csak a természet nyers formáival van dolga, hanem más
emberek kulturális tevékenységével és annak tárgyiasulásával is. Napjainkra már
nemcsak az érintetlen természet kínál megmunkálni és átlelkesíteni való nyers-
anyagot, hanem a hulladék újrahasznosításától kezdve az intézmények reform-
ján át a montázstechnikával készült műalkotásokig lépten-nyomon az emberi
tevékenység korábbi eredményeit alakítjuk át. Már egy ipari termék vagy egy
gondolat új kontextusba helyezése, más perspektívából való bemutatása is olyan
kulturális tevékenység, amely nem valami természetben adottból indul ki. Ilyen
átformálás történik akkor is, amikor korábbi keresztény generációk örökségét
fejlesztjük tovább az ! hitük szellemében, de saját korunk kihívásaira válaszolva,
és akkor is, mikor valaki nem a hit ösztönzésére nyúl ugyanehhez az örökség-
hez. A keresztényeknek, akik maguk is kreatívan viszonyulnak saját hagyomá-
nyukhoz éppúgy, mint bármi máshoz, amit a környezetükben készen találnak,
nem lehet elvi kifogásuk az ellen, ha mások is hasonlóan tesznek a keresztény
kultúra kincseivel. Különösen akkor, ha az újraértelmezés, feldolgozás vagy át-
alakítás során olyan szellem nyilvánul meg, amely, még ha nem hivatkozik is Is-
tenre, hasonló célokat tart szem el!tt, mint amilyeneket az Isten országa munká-
lásában érdekelt, a krisztusi szeretett!l vezérelt hit tűz elénk. A kereszténységnek
együtt kell dolgoznia minden emberrel a világ Istennek tetsz!bbé tételében, és
be kell kapcsolódnia minden kulturális folyamatba, amely víziójának megfele-
l!en formálja a világot. Ugyanakkor nem mondhat le az önálló kezdeménye-
zésr!l vagy arról sem, hogy saját hitének megfelel!en, adott esetben a kortárs
tendenciák ellenében dolgozzon a kultúra területén, illetve hogy kritikusan vi-
szonyuljon mindahhoz, amit rossznak talál.

Ahogy sokasodnak azok a kulturális jelenségek, amelyek önértelmezésük sze-
rint nem keresztények, amelyek nem vallásos alapokon állnak, vagy akár össze-
egyeztethetetlenek a hittel, úgy válik egyre világosabbá, hogy a kereszténység
már nem az egyedüli és talán nem is a legf!bb meghatározója Európa szellemi
életének. Az azonban, hogy egy szekularizálódott világgal kell együttműködnie

Hankovszky Tamás

– 50 –

3. Hankovszky Tamás_A kultúra_Layout 1  2013.05.28.  15:04  Page 50



és versengenie, nem befolyásolja lényegesen abban a törekvésében, hogy hité-
nek megfelel!en formálja át a világot. Amennyiben pusztán e tevékenység ered-
ményére, az általa megvalósított objektív jóra vagyunk tekintettel, a körülmé-
nyek változása f!képp gyakorlati jellegű kérdéseket vet fel: olyan stratégiák
kidolgozását követeli, amelyek a megváltozott környezetben is hatékonyan al-
kalmazhatók a kívánt célok elérésében. Hasonlóképpen viszonylag könnyen
kezelhet!k azok a problémák, amelyeket az új helyzet a hit kifejezésével mint
aktussal kapcsolatban vet fel. Gondosan meg kell válogatni, hogy a kor által su-
gallt célok közül melyekkel szabad azonosulnunk, és megvalósításuk közben
milyen modern eszközökkel szabad élni, más szóval, melyek azok a tettek, ame-
lyeket szimbolikus jelentésük és objektív eredményük alkalmassá tesz arra, hogy
a teremt! és szeretetb!l megtestesül! Istent valljuk meg velük, és melyek azok,
amelyekkel elfordulnánk t!le.

Amennyiben viszont a kultúrát a hit közvetítőjének tekintjük, olyan jelek
rendszerének, amelyb!l a hitet akarjuk kiolvasni, mégpedig éppen azért, hogy
ezzel magát a hitet szolgáljuk (saját hitünkben meger!södjünk vagy másokat a
hitre vezessünk), napjaink kulturális valósága jelent!s nehézségeket támaszt
nemcsak a korábbi korok örökségének értelmezésében, hanem még inkább
abban, hogy olyan kultúrát hozzunk létre, amelyben mások számára is hozzá-
férhet!vé tehetjük hitünket. E nehézségek a kultúra természetével függenek
össze. Mivel a kultúra az ember szellemi életének a megtestesülése, a szellem-
nek formát adó anyag konstitutív, lényegi mozzanata. Még a legmagasabb rendű
szellemi tartalom esetében sem közömbös, hogy miben testesül meg, mert az
anyagi világ különböz! adottságai eltér! mértékben harmonizálnak vele. Jól
szemlélteti ezt a műalkotásokkal kapcsolatos egyik bevett elképzelés, amely sze-
rint egy gondolat megfogalmazására nem minden művészeti ág, műnem vagy
műfaj egyformán alkalmas, és egy adott műfajon belül is nagy különbségek
mutatkoznak. Egy szonett min!ségét például annak a nyelvnek az ereje, gaz-
dagsága és hajlékonysága határozza meg, amelyen megszólal. Még nagyobb a je-
lent!sége a kultúra anyagi aspektusának, ha abból a szempontból értékeljük,
hogy mennyire könnyen olvasható ki bel!le a tartalom, amelynek formát ad.
Ahogy a Szentírást is mindenki saját nyelvén érti a legjobban, s!t érdemes újra
meg újra lefordítani, hogy egy elavult nyelvezet ne legyen gátja a megértésnek,
illetve hogy a szép megfogalmazások révén a tanítás könnyebben találjon utat
a szívhez, ugyanúgy a hitet közvetíteni hivatott más eszközök hatékonysága is
anyagi oldaluk alkalmasságának függvénye, és ezért nagymértékben köt!dik
egy adott történelmi szituációhoz is. Nem véletlenül öntötte tanítását maga
Jézus is a korabeli műveltségnek megfelel! fogalmakba és képekbe. Ezzel telje-

A kultúra mint a hit kifejeződése

– 51 –

3. Hankovszky Tamás_A kultúra_Layout 1  2013.05.28.  15:04  Page 51



sedett csak be az ószövetség hosszú adventje, az a kulturális érlel!dés, amely le-
het!vé tette az evangélium befogadását az akkorra már jelent!s mértékben hel-
lenizálódott, és ez által is a környez! népekhez kapcsolódó Izraelben, ahonnan
aztán az akkor ismert egész világon elterjedhetett. Ma is példaértékű az igehir-
det!k és az egyházatyák teljesítménye, amellyel Krisztus üzenetét befogadhatóvá
tették a sokféle kultúrájú pogány területeken is. Kés!bb a kultúra fejlesz tésének
tudatosan választott céljává lett a keresztény Európában, hogy olyan struktúrák
alakuljanak ki, amelyek révén a Krisztus Egyháza megélheti és tovább adhatja
hitét. Legtöbben azért tanultak meg olvasni, hogy a Szentírást tanulmányoz-
hassák, és a szűkebb értelemben vett kultúra, vagyis a műveltség és a művészet
dönt!en a hit szolgálatában állt. Az újabb századok a korábbiak legjobb kez-
deményezéseit fejlesztették tovább saját szükségleteiknek megfelel!en, és mivel
az igehirdetés címzettjeinek természeti és társadalmi környezete nem változott
olyan gyorsan, mint manapság, a hitet közvetít! kultúra változása is lassú, szer-
ves fejl!dés eredménye lehetett.

Az utóbbi évtizedekben e kulturális közvetítés feltételei drámaian megvál-
toztak. A kereszténységnek ma már nemcsak a megel!z! korok keresztény örök-
ségét kell aktualizálnia, hanem t!le idegen vagy vele sokszor ellenséges szellemi
áramlatok által alakított világban kell kifejeznie a hitet. Olyan nyersanyagot
kell a vallásos gondolat hordozójává formálnia, amely el!z!leg már egy azzal
többé-kevésbé ellentétes formaadáson ment keresztül. Ráadásul az értelmezések
legitimmé vált sokszínűsége mellett nehéz egy adott kulturális jelenséget a hit
kifejez!déseként azonosítani. Még súlyosabb kihívást jelent, hogy oly mérték-
ben gyorsult fel tárgyi és intézményi környezetünk változása, hogy még a kul-
túra szerves továbbfejlesztésének igénye is az egyre gyorsabban távolodó és egyre
elérhetetlenebb múltba taszítja vissza a hív!t. Az evangélium hirdetése számára
jelenlegi világunkban alig-alig lehet szilárd jelentéshordozókat találni, miköz-
ben a régi kifejez!eszközök észrevétlenül jelentésüket veszítik, vagy éppen az
eredetivel ellentétes jelentést öltenek magukra. A pásztor alakját például a mai
városi ifjúság, ha egyáltalán, akkor inkább ismeri a Bibliából, mint saját ta-
pasztalatából, és inkább Jézus személyén keresztül értelmezi, mint hogy segít-
ségére lenne abban, hogy felfogja, kicsoda Jézus. Aki pedig Isten gondvisel! és
védelmez! szeretetét ma a királyság metaforájával kívánja kifejezni, annak szá-
molnia kell azzal, hogy Európa legtöbb országában a királyság túlnyomórészt
negatív asszociációkat ébreszt, mert a monarchia olyan intézmény, amelynek
megdöntése demokratikus eszményeink fel!l nézve pozitív fejleménynek tűnik.

Aligha kétséges, hogy Európa statisztikákban is tükröz!d! elfordulása a ke-
reszténységt!l nagymértékben összefügg a hit kívülállók számára is felfogható

Hankovszky Tamás

– 52 –

3. Hankovszky Tamás_A kultúra_Layout 1  2013.05.28.  15:04  Page 52



kifejezésének kulturális gyökerű nehézségeivel. Kortársaink többsége nemcsak
azért mond nemet Istenre, mert az igen azt jelentené, hogy egész életét neki kell
átadnia, hanem azért is, mert nem ragadta meg az evangélium, hiszen egziszten -
ciális er!vel fel sem tárult el!tte. Az ember antropológiai adottsága folytán nem
könnyen sajátíthatja el a hitet elvont tételeken keresztül, inkább csak úgy, ha
érzékelhet!vé válik számára az érzéki világ közegében, vagyis ha kultúra formá-
jában találkozik vele. Ezért az új evangelizáció, amelyre Európának szüksége van,
nem jelentheti azt, hogy egyszerűen újra elmondjuk a régi hitet, mintha az volna
a probléma, hogy egy ideje már nem mondjuk el, vagy legalábbis csökkent volna
annak az intenzitása, ahogyan mondjuk. Európa azért vált missziós területté, mert
jórészt eltűnt az a kultúra, amelynek nyelvén az örömhírt korábban még sikeresen
artikulálhatták. A missziónak a most keletkez! új kultúra nyelvén kell megfo-
galmaznia a keresztény üzenetet. Más szóval az új evangelizációnak inkultu rá ci-
ónak kell lennie. Európán belül kell alkalmazni és továbbfejleszteni azokat a tá-
voli földrészeken kidolgozott technikákat, amelyek segítségével a kereszténység
egy t!le eredetileg idegen kultúrában is hirdethet!.

Ennek a munkának a sikerét!l függ, hogy a kereszténység továbbra is meg-
határozó ereje lesz-e földrészünk kultúrájának. Ám az új evangelizáció csak
akkor lehet eredményes, ha tanulási folyamat el!zi meg, amelyben az Egyház
alaposan megismeri igehirdetése címzettjeit és annak a közegnek a természetét,
amelyben hitét ki akarja fejezni. Ehhez a legtöbbet azoknak a tapasztalataiból
meríthet, akik hallgatnak a II. Vatikáni Zsinat szavára, amely bátorítja a hív!-
ket, hogy „a legszorosabb egységben éljenek kortársaikkal, iparkodjanak meg-
érteni gondolkodásmódjukat és érzésvilágukat, amint az a szellemi kultúrában
megmutatkozik” (Gaudium et Spes 62).

A kultúra mint a hit kifejeződése

– 53 –

3. Hankovszky Tamás_A kultúra_Layout 1  2013.05.28.  15:04  Page 53



A metafizika fordulata avagy a fordulat metafizikája?
Weissmahr Béla Ontológiája és a lehetséges kortárs kutatási irányok
áttekintése, különös tekintettel hazai bölcseletünkre

BAKOS GERGELY OSB

Abstract
While concentrating on the Ontology of the late Béla Weissmahr SJ (1929–2005),
this paper tries to relate to each other various philosophical projects of Hungarian
origin (Balázs Mezei, Tibor Schwendtner, Béla Weissmahr). In this manner, it looks
for possible ways of a fruitful philosophical exchange in con temporary Hungary.

After sketching the modern crisis of metaphysics in its philosophical and theo  -
logical dimensions, it articulates future avenues for research opened up by Weiss-
 mahr’s Ontology. Finally, the problem of philosophical crisis is revisited and a typo-
logy based on Tibor Schwendnter’s work is presented as a possible way out.

The paper argues for a strong conception of philosophy with an emphasized
historical and systematic interest, but also with a keen awareness of the relevance
of lived human experience and practice.

Keywords: metaphysics, critique of metaphysics, postmodernism, philosophical prac-
tice, philosophy of religion
Kulcsszavak: metafizika, metafizikakritika, posztmodern, filozófiai praxis, vallás-
bölcselet

Sapientiana 6 (2013/1) 54–69.

– 54 –

BAKOS GERGELY bencés szerzetes, filozófus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola
Filozófia Tanszékének vezet!je; bakos.gergely@sapientia.hu
Jelen írás a Pázmány Péter Katolikus Egyetem Bölcsészettudományi Kara és a Sapientia Szer-
zetesi Hittudományi Főiskola 2012. május 17-én rendezett konferenciáján elhangzott előadás
szerkesztett és bővített szövege. A konferencia anyaga a következő kötetben fog napvilágot látni:
SZOMBATH ATTILA (szerk.): Metafizika Magyarországon? Konferencia-el!adások Weissmahr
Béla örökségér!l, Sapientia – L’Harmattan, Budapest, 2013.

Ezúton köszönöm Szombath Attila, valamint lektoraim, továbbá Mezei Balázs, Sárkány
Péter és Szeiler Zsolt megjegyzéseit és észrevételeit.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 54



„A filozófia tartósan nem nélkülözheti
tulajdonképpeni látószervét, a metafizikát.”

Martin Heidegger1

1. BEVEZETÉS

1.1. A metafizika mai helyzetéről

„A gondolkodás… fordulatos” – olvashatjuk egyik kétségkívül legrendszeresebb
kortárs hazai vallásbölcsel!nk, Mezei Balázs írásában.2 Valóban: emberi gon-
dolkodásunknak, így magának a bölcseletnek, természetesen a metafizikának a
története is tele van váratlan, el!re nem látható fordulatokkal. Martin Heideg-
 ger rel szólva néha meglátogatnak bennünket – új, szokatlan, furcsa, nyugtala-
nító vagy éppenséggel csodálatos – gondolatok.3

A filozófiatörténet rendszerei nem bizonyulnak teljesnek, mindig lehet újí-
tani, fölmerülhet újabb szempont: a gondolkodást nem egyszer alapvet! váltá-
sok jellemzik. Egyfel!l a metafizika végét már köztudottan többször, többen
bejelentették (Hegel, Heidegger, újpozitivisták), úgy tűnik azonban, mégsem
akar egyszerűen véget érni. Másrészt több nagy metafizikai rendszer született az
újkorban (Descartes, Spinoza, Leibniz), mégsem bizonyult egyikük sem végle-
gesnek.4 Sokszor e nagy rendszerek bírálói (Hume, Kant, újpozitivisták) maguk
is öntudatlanul „visszaestek” metafizikai fogalmakba… Posztmodern korunk
talán egyik legjelent!sebb metafizikakritikusa, Jacques Derrida maga hívta föl

A metafizika fordulata avagy a fordulat metafizikája?

– 55 –

1 Idézi SCHWENDTNER TIBOR: Husserl és Heidegger. Egy filozófiai összecsapás analízise, L’Har-
mattan – Magyar Daseinanalitikai Egyesület, Budapest, 2008, 8.

2 MEZEI BALÁZS: Mai vallásfilozófia, Kairosz, Budapest, 2010, 217.
3 Idézi SÁRKÁNY PÉTER: Filozófiai lélekgondozás, Jel Kiadó, Budapest, 2008, 205.: „Nem mi

emberek jutunk el a gondolatokhoz, hanem a gondolatok jönnek el hozzánk halandókhoz,
akiknek lényege a gondolkodásban alapozódik meg. Vajon, ki gondolja el ezeket a ben-
nünket meglátogató gondolatokat?” (S. P. fordítása).

4 Spinozához képest Leibniz munkássága kevésbé mutatja egy zárt rendszer vonását, azonban
hatástörténete a németországi protestáns iskolás filozófiában Wolff nyomán mégis ez
irányba fordult – méltán híva ki Kant bírálatát.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 55



a figyelmünket arra, hogy gondolkodásunkban mindig jelen lesz egy – magá-
tól értet!d!nek elfogadott, nem vizsgált – „metafizikai” mozzanat.5

1.2. Metafizika és kereszténység

A Fölvilágosodás metafizikakritikája (Hume, Kant) egyúttal a kereszténység bí-
rálataként jelentkezett.6 A metafizika Istent mint Létet gondolta, majd mint
Legf!bb Létez!t, aki (végül is) egy (lett) a többi létez!k között: így érkeztünk
el az ontoteológiához. Immanuel Kant helyesen mutatott rá arra, hogy az ily
módon fölfogott Isten nem lehet véges emberi megismerésünk tárgya (olyan
értelemben, mint egy véges ismerettárgy). Ezért lehetett Kant metafizikakriti-
káját egyben valláskritikaként is érteni. A kanti bírálat pozitívuma azonban,
hogy a kereszténység végre kiszabadulhat a metafizikai gondolkodás babiloni
fogságából.7 Természetesen a kereszténység soha nem mondhat le üzenetének

Bakos Gergely OSB

– 56 –

Jóllehet a következ!kben használom a „zárt rendszer”, „rendszeres”, „rendszerfilozófia”,
„rendszergondolkodás” kifejezéseket, jelentésüket jelzésszerűen vázolom föl. Adós maradok
ezek, valamint a rendezetlenség fogalmának részletesebb elemezésével és rendszeres kifejtésé-
vel, továbbá az újkori bölcseleti próbálkozások ez alapján végzend! pontosabb osztályozásá-
val. Mindez kétségkívül legalább egy másik, rendszeres(ebb) tanulmányt kívánna.

Köszönöm Mezei Balázsnak, hogy e mozzanatokra fölhívta figyelmemet.
5 Derridáról lásd a következ! értelmezést BRUCE ELLIS BENSON: Graven Ideologies. Nietzsche,

Derrida & Marion on Modern Idolatry, InterVarsity Press, Downers Grove, 2002, 110–145.
Ellis (130.) rámutat arra, hogy Derrida szerint „nem boldogulhatunk a metafizika fogalmai
nélkül”. (Benson utalása JACQUES DERRIDA: Writing and Difference, University Press, Chicago,
1978, 280.)

Vö. JACQUES DERRIDA: Az el-különböz!dés, in Bacsó Béla (szerk.): Szöveg és interpre-
táció, Cserépfalvi, Budapest, 1991, 43–63. A szerz!, aki saját bevallása szerint a metafizika,
ill. a husserli transzcendentális fenomenológia nyelvének bírálatát és áthelyezését végzi (47.),
így ír (61.): „Számunkra az elkülönböz!dés (différance) továbbra is metafizikai név marad,
és minden elnevezés, melyet nyelvünkben kap, metafizikai.”

6 Bevezet! gondolatmenetem nagyban támaszkodik a következ! műre: ULRICH H. I. KÖRT-
 NER: Az ihletett olvasó. A bibliai hermeneutika fő aspektusai, Hermeneutikai Kutatóközpont,
Budapest, 1999, 30–34, 121–127.

7 Lásd Karl Barth, Rudolf Bultmann és Dietrich Bonhoeffer munkásságát. Vö. ULRICH H.
I. KÖRTNER: Az ihletett olvasó, i. m. 32.: „Így […] a XX. századi protestantizmusban külö-
nösen közkedvelt a metafizika végét hirdet! tézis.”

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 56



igazságigényér!l.8 Ugyanakkor metafizikát és kereszténységet mégsem szabad
minden további nélkül azonosítanunk egymással.9

Az újkori rendszerek fölidézett nagy példái jól mutatják, hogy a metafizika
teljességre törekvő filozófia akart lenni.10 E törekvés egyszerre foglalta magába,
hogy az egészet, egyúttal a filozófiai megragadás föltételeit, valamint az emberi
praxis (erkölcs, politika) kérdéseit, cselekvésünk föltételeit és az emberi sza-
badságot is tematizálja.11 Jóllehet ez az egyetemességigény a kezdetekt!l eleven az
európai filozófiai hagyományban, a filozófia legalábbis Arisztotelész nyomában
haladva, különösen is a skolasztikus és az újkori filozófiában egyre inkább a tu-
dományos, tárgyiasító ismeret eszménye alapján tájékozódott.

Innen nézve természetesen jogos követelmény a mindent lezárhatónak és
tárgyiasíthatónak hív! rendszerek folyamatos leküzdésének, az ilyen értelemben
vett metafizika-kritikának az igénye. Teológiailag fogalmazva – Ulrich Körtner
szavaival élve – újra és újra ki kell szabadulnunk a metafizika babiloni fogságá-
ból.12 Ugyanakkor Körtner arra is fölhívja a figyelmünket, hogy a fogalmi ismeret
eszménye továbbra is fontos – nemcsak a teológus, hanem a filozófus számára
is. Ha lemondunk róla, a posztmodern filozófiailag fogalmazva a felelőtlen plu-
ralizmus, teológiailag kifejezve pedig egy újfajta politeizmus csapdájával fenye-
get bennünket. Úgy tűnik tehát, negatív értelemben mind a mítosz, mind a
me tafizika kritikája, pozitív értelemben pedig az ésszerű gondolkodás folyta-
tása lényeges föladatunk.

1.3. Zárt metafizikai rendszer?

E tudatosan teológiailag inspirált bevezet! gondolatok után még inkább a böl-
cseletre összpontosítva fontos leszögezni, hogy a mai metafizikának, illetve az
ontológiának vannak eleven kérdései. Ilyenek a világról, illetve magunkról szóló
minimális el!föltevéseink vizsgálata (ontológia), valamint a tudományok el!-

A metafizika fordulata avagy a fordulat metafizikája?

– 57 –

8 Vö. Jn 14,6.
9 Körtner szerint a metafizikai teodíceának mint a valóság végs! egységének kudarca azt je-

lenti, hogy e végs! egység csak hihet!, azonban nem elgondolható. Ezért a teológiai gon-
dolkodásnak magának is elvileg lezáratlannak kell maradnia. ULRICH H. I. KÖRTNER: Az
ihletett olvasó, i. m. 124.

10 Vö. SCHWENDTNER TIBOR: Husserl és Heidegger, i. m. 11–12.
11 Vö. uo. 12.
12 Vö. 7. lábjegyzetünket.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 57



föltevéseinek vizsgálata (kozmológia).13 E kérdések tárgyalásakor sokszor már
nyíltan elismerik a metafizikai hozományt.14 Az istenkérdés vizsgálata is egyre
fontosabb.15

E reményteljes kutatások mellett sem szabad azonban elfeledkeznünk arról,
hogy a metafizika egy hagyományos igényének egyszer s mindenkorra búcsút
kell mondanunk: a mindent magába foglaló rendszer, a totalitás álmát csak a va-
lóság meghazudtolása árán álmodhatnánk tovább.

Utalhatunk itt a kvantummechanika, a tudásszociológia, a pszichoanalízis, a
pozitív pszichológia és a fenomenológia, illetve a filozófiai hermeneutika, valamint
hazai gondolkodóink közül például Mezei Balázs vallásbölcseletének eredmé-
nyei re. Ezek mind egy irányba mutatnak. A „rendszer” tárgyilagos és személytelen
tudást jelentene, a tudást viszont egyre inkább személyes, perszona lisztikus módon
értelmezzük: ebb!l a szubjektumot éppenséggel mint szubjek tumot nem lehet
anélkül kikapcsolnunk, hogy meg ne hamisítanánk magát a valóságot – mind a
szubjektum, mind ismerettárgya valóságát. A rendszergondolkodás nagyon helye-
sen önmagában érthető akar lenni, minden kül s!(dleges)nek tekintett összefüggés-
t!l függetlenül. E követelménynek azonban csak a matematika és a formális logika
tud megfelelni – ráadásul e tudományok is legföljebb eszményi határesetként, hi-
szen tovább már nem elemzett (s nem elemezhet!) alapfogalmaikban, valamint
saját alkalmazásuk kérdésében ezek is rá vannak utalva az eszét értelmesen használni
képes emberi alanyra. A rendszergondolkodás eszményi esetben el!föltevésmentes
ismeretet kínál, ezzel szemben azonban – amint Polányi Mihály megmutatta – tu-
dásunk soha nem el!föltevésmentes, nem is lehet az.16

A lezárható vagy zárt rendszer eszménye egyúttal szemben áll magával a filo-
zófiai praxissal, azaz a bölcselet !si, a XX. században újra fölfedezett jelentésével,
amely tevékenységként, erkölcsi gyakorlatként, útként, életmódként, használ-

Bakos Gergely OSB

– 58 –

13 Pl. az örök és változhatatlan természettörvények, vagy a test-lélek probléma.
14 Lásd pl. Paul Davies fizikus munkásságát.
15 Vö. pl. Richard Swinburne, J. L. Mackie, Anthony Flew és Michael Martin munkásságát.

A magyar nyelvű tájékozódáshoz lásd RICHARD SWINBURNE: Van Isten?, Kossuth Kiadó,
Budapest, 1998; ID.: Isten volt Jézus?, Helikon, Budapest, 2012; SZALAI MIKLÓS: Létezik-e
Isten? Ateista érvek a mai angolszász filozófiában, L’Harmattan, Budapest, 2005; MEZEI BA-
 LÁZS: Swinburne és a teizmus filozófiája, in Richard Swinburne: Van Isten?, i. m. 165–188.

16 Lásd MICHAEL POLANYI: The Tacit Dimension, Doubleday, New York, 1967; magyarul PO-
LÁNYI MIHÁLY: A hallgatag dimenzió, in ID.: Tudomány és ember. Három tanulmány, Argu-
mentum Kiadó – Polányi Mihály Szabadelvű Filozófiai Társaság, h.n., 1997, 163–239.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 58



ható életbölcsességként tekint saját magára.17 Amennyiben európai filozófiai ha-
gyományunk alapvet!en egyetemes célkitűzésének az imént harmadikként em-
lített vonatkozását is komolyan szeretnénk venni, azaz, ha a bölcselet valóban az
élet közelében akar maradni, akkor nem d!lhet be a zárt rendszer álmának.

A nagy barokk „racionalista” rendszerek, azaz Descartes, Spinoza és Leibniz böl-
cseletének egyik mély tanulsága az újkori rendszereszmény általános cs!dje, amit
a legújabb logikai kutatások csak meger!sítenek.18 Természetesen ez korántsem von-
ja maga után a rendszeres, rendszerezett gondolkodásról való kötelez! lemondást.
Abból ugyanis, hogy nincs, illetve nem létezhet mindent átfogó rendszer, nem kö-
vetkezik a teljes rendezetlenség. A metafizika hagyományos totalitás igénye ezért
átfogalmazásra vár: (továbbra is) lehet mindenr!l állítani valamit (igazat, helyeset),
ett!l azonban még nem fogunk tudni mindenr!l (mindent)! Ugyanis – figyelmeztet
Mezei Balázs – a valóság maga is fordulatos.19 Igaz ez megismerésünk szempontjá-
ból is: a valóság mindig több, gazdagabb, mint amit emberi fogalmaink hálójába
tudunk fogni bel!le. Mindig lehetnek újszerű, váratlan tapasztalataink.20

1.4. Fordulatosság és fenomenológia

Gondolkodásunk fordulatos volta tulajdonképpen ama egyszerű, de annál érde-
kesebb körülménynek a kifejez!dése, hogy gondolkodásunk tárgya és forrása, azaz
maga a valóság is fordulatos. A valóság tehát történik: benne nem egyszerűn egy
meghatározható folyamattal, hanem egy számunkra mindig újabb meglepetések-
kel szolgáló valósággal van dolgunk. A valóságnak e meglep!, meglepetésszerű,
nem várt, váratlan arculata egyszerre tölti el szemlél!jét bámulattal és ösztönzi !t
a (jobb, helyesebb, pontosabb) megértés munkájára. E tapasztalatban a valóság
transzcendensnek mutatkozik számunkra (fölülmúl és meglep bennünket), ugyan-
akkor olyannak, amihez közünk van, ami érint bennünket: sorsunkat, értékeinket,
céljainkat, életünket, érzelmeinket, egész emberi létünket.

A valóság e fordulatos, transzcendens szerkezete csak aláhúzza a fenomeno-
lógiai filozófia lényegi kívánalmát: magának az emberi tapasztalatnak saját sok-
színűségében való mélységes komolyan vételét. A személyes emberi tapasztalat szé-

A metafizika fordulata avagy a fordulat metafizikája?

– 59 –

17 Vö. SÁRKÁNY PÉTER: Filozófiai lélekgondozás, Jel Kiadó, Budapest, 2008.
18 Vö. Kurt Gödelnek az axiomatikus rendszerekkel kapcsolatos munkásságát.
19 MEZEI BALÁZS: Mai vallásfilozófia, i. m. 217: „A valóság színtiszta újdonság, amely abban

válik lehet!vé és valóságossá, amit a valóság fordulatának, fordulatosságának mondhatunk.”
20 Pl. új történelmi-társadalmi helyzetek, új tudományos fölfedezések, új bölcseleti fölismerések.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 59



leskörű és mind mélyebbre ható reflektív vizsgálatának megvan az esélye arra,
hogy egyszerre kerülje ki a klasszikus metafizika buktatóit, ugyanakkor egyút-
tal szembesüljön annak ma is komolyan vehet! kérdéseivel és belátásaival.

2. WEISSMAHR BÉLA ONTOLÓGIÁJA: 
ERŐSSÉGEK ÉS LEHETSÉGES KUTATÁSI IRÁNYOK

Weissmahr Béla Ontológiáját a (metafizikai) gondolkodás imént röviden vázolt
terepén kell elhelyeznünk.21 Ezért a következ! pontokban összefoglalva kísér-
lem meg e könyvecske ideiglenes értékelését – tudatában lévén annak, hogy
mindezt ki kell majd egészíteni A szellem valósága és a szerz! másik posztumusz
művének méltatásával, melyeket ! maga tudatosan metafizikájának jóval részle-
tesebb és igényegesebb kifejtésének szánt.22 A következ!kben egyúttal kutatási
irányokat is szeretnék javasolni, illetve vitára bocsátani a filozófiai közösség elé.

2.1. Totalitásigény és rendszeresség

A totalitásigény bírálatát Weissmahrnál els!sorban a klasszikus „lényegmetafi-
zika” kritikájában érhetjük tetten. Ezzel kapcsolatban szerz!nk többször hangsú-
lyozza, hogy mily végzetes hiba a szemléletes, fogalmi gondolkodás és a valóság
összekeverése. Részben e belátásra való szüntelen érzékenysége teszi !t különösen
kifinomult és mély gondolkodóvá – olyanná, akinek emlékeztet!jére nagy szük-
ségünk van manapság. Nem utolsósorban eme emlékeztetés a mai, némileg talán
még mindig metafizikaellenes hazai légkörben is rokonszenvet válthat ki és ér-
dekl!désre tarthat számot – ezáltal szolgálva az értelmes gondolkodást.

Egyszersmind aligha tagadható, hogy Weissmahr Béla rendszerességre tö-
rekv! gondolkodó. Bár viszonylag kevés nagy művet jelentetett meg, két tan-
könyve kétségkívül jelzi a rendszerezés és rendszeretet igényét. Ugyanakkor ér-
zékenysége valóság és gondolati szerkezet különbségére – oly különbség ez,
amire szerz!nk igen kifinomult módon reflektált – lehet!vé teszi számára és ta-
nítványa számára a folyamatos visszatérést a valósághoz. Ha jól látom, Weiss-

Bakos Gergely OSB

– 60 –

21 WEISSMAHR BÉLA SJ: Ontológia, (2. változatlan kiadás), Mérleg – Távlatok, Bécs – Buda-
pest – München, 1995.

22 WEISSMAHR BÉLA SJ: A szellem valósága. Filozófiai útmutatás, Kairosz, Budapest, 2009; va-
lamint ID.: Az emberi lét értelme, Akadémiai Kiadó, Budapest, 2012.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 60



 mahr Béla rendszeressége a valóságra irányuló teljesebb és mindig megújuló fi-
gyelmet is jelent. Érdemes volna ezért e rendszerességet a valóságra való figye-
lem, az él! tapasztalás szempontjából alapos módszertani, végeredményben fe-
nomenológiai elemzésnek alávetni.

2.2. A filozófiai hagyomány újragondolása

Weissmahr Béla említett érzékenysége komoly filozófiai problémák sorának
mélyreható elemzéseiben ölt testet.23 E gondolatmenetek els!sorban kétségkí-
vül spekulatívak és kreatívak, céljuk és eredményük azonban, a meglep! szel-
lemi belátások ellenére, nem a múlt teljes lerombolása vagy elvetése, hanem a
filozófiai hagyomány újragondolása. Megkockáztatom: önálló és eredeti módon
a jezsuita filozófus tulajdonképpen azt valósítja meg, amit Martin Heidegger
akart – az utóbbi modorossága és esetenként bizonnyal öncélú szóbűvészete
nélkül. Heidegger kétségen fölül álló érdeme, hogy fölhívta figyelmünket nyu-
gati filozófiai hagyományunk újraolvasásának, mélyebb megértésének, „megis-
métlésé”-nek szükségességére. E követelmény el!l aligha térhet ki ma a bölcse-
let. Ezen az úton Weissmahr Béla segítségére kétségkívül támaszkodhatunk.

2.3. A valóság fordulat-jellege

A változással, a fejl!déssel kapcsolatos gondolatmenetek tartoznak ide, minde-
nekel!tt az „önfölülmúlás” mint a létújdonság, illetve léttöbblet magyarázatának
elemzése. Szerz!nk alapvet! belátása, amely szerint nem szabad a valóság min-
tájának mindenekel!tt a(z anyagi tárgyak értelmében vett) dologi valóságot te-
kintenünk – mint tette azt a lényegmetafizika, s!t általában a nyugati filozófiai
hagyomány – lehet!séget ad számára, hogy újra meg újra közelebb kerüljön az
él! valóság megragadásához.24 Az önfelülmúlás gondolata nemcsak a ma oly
népszerű s bizonnyal sokszor félreértéseken is alapuló, evolúciót népszerűsít! tu-
dományos irodalom miatt lehet fontos, hanem azért, mert közvetlen antropo-

A metafizika fordulata avagy a fordulat metafizikája?

– 61 –

23 Lásd az Ontológiában pl. az univerzálék, a szubsztancia, valamint az akcidens, illetve a re-
lá ció elemzéseit.

24 Az Ontológián túl idetartoznak szerz!nknek az evolúcióval és a csodákkal kapcsolatos ta-
nulmányai. Részletes irodalomjegyzéket lásd a Weissmahr Béla Alapítvány igen hasznos
honlapján: http://weissmahr-alapitvany.hu/bibliografia (2012. május 16.)

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 61



lógiai jelent!sége révén a mindennapok embere és a szakfilozófus számára egya-
ránt izgalmas kapcsolódási pontot kínál a metafizikához.25

2.4. Tapasztalati irányultság

Az Ontológia a metafizika meghatározásánál az empirikus-tudományos eredetű
tapasztalat fogalmából indul ki.26 Kant metafizikakritikájának tárgyalása köz-
ben sejteti el!ször olvasójával, hogy esetleg lehetséges másfajta tapasztalás is.27

Majd világossá válik, hogy „a tapasztalásunkra irányuló reflexió” egyenesen nél-
külözhetetlen a metafizika számára.28 S!t, magának a gondolkodásnak „a való-
ságra irányuló tapasztalati tevékenységet kell tulajdonítani”.29

Ennek fényében úgy gondolom, kiváltképp hasznos volna Weissmahr Béla
egy fenomenológiai figyelmű, ezért kiváltképpen a tapasztalatra összpontosító
újraolvasása. Ez nemcsak a hazai katolikus gondolkodást szolgálná, hanem a
szellemi párbeszéd valós lehet!ségét kínálná a nálunk igencsak jelent!s feno-
menológiai filozófia felé.30

Nyilvánvaló, hogy szerz!nk nem szakfenomenológus, s els!sorban a XX.
századi angolszász eredetű analitikus filozófiai iskolával vitatkozva fejti ki állás-
pontját. Ugyanakkor – a filozófiai hagyomány tudatosan teremt! újraolvasása
mellett – Weissmahr egy fenomenológiai olvasatának lehet!ségét jelzi az a kö-
rülmény, hogy szerz!nk nemcsak tud Husserlr!l és Heideggerr!l, hanem gon-
dolatmenetének kulcsfontosságú pontjain hivatkozik Eugen Fink és Roman

Bakos Gergely OSB

– 62 –

25 A szabadság, a szellem és a reláció kérdései nyilvánvalóan szorosan kapcsolódnak ide.
26 O 11. (14.) Vö. O 47. (29.).
27 O 18. (18.): „Kant […] csupán az egyedi dolog érzéki észlelését tekinti tapasztalásnak. […]

Az ebben az értelemben vett tapasztalás mindig csak föltételes és sohasem szükségszerűség-
hez, valamint általánossághoz vezet.”

28 O 65. (38.).
29 O 89. (49.).
30 Fenomenológia és metafizika viszonyához lásd pl. Husserl következ! megjegyzését: „a feno-

menológia ugyan kizárja a naiv és ellentmondásos fogalmakkal operáló metafizikát, de nem
zárja ki a metafizikát mint olyant. A fenomenológia nem tesz er!szakot a metafizikai hagyo-
mányt bels!leg formáló indítékokon, […] nem áll meg még azel!tt, hogy elérte volna a »leg-
f!bb és végs!« kérdéseket.” EDMUND HUSSERL: Karteziánus elmélkedések, Atlantisz, Budapest,
2000, (64. §) 173.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 62



Ingarden belátásaira.31 Külön említést érdemel eme összefüggésben Polányi Mi-
hály, akinek eredményei szorosan kapcsolódnak mind a fenomenológiához,
mind Weissmahr gondolatmenetéhez.32

2.5. Relácionális metafizika, a filozófia története és a személyközpontú gondolkodás

Weissmahr Bélától függetlenül, ugyanakkor vele lényegileg egyetértve, úgy gon-
dolom, nyugati metafizikánk Arisztotelészt!l megörökölt klasszikus alakja sok
sebb!l vérzik. E fontos körülményre utaltam már bevezet!mben. Egyúttal úgy
gondolom, e sebekre egyetlen gyógyír létezik: a szubsztancia-metafizikával
szemben éppenséggel üdvözölnünk kell minden olyan komoly kísérletet, amely
egy gyökeresen relácionális ontológia irányába mutat. Nyilvánvalóan ez sem tel-
jesen szűz terület: Martin Buber, Emmanuel Levinas vagy Jos Decorte biztosan
olyan nevek, akik e tekintetben megérdemlik figyelmünket. Az a benyomásom,

A metafizika fordulata avagy a fordulat metafizikája?

– 63 –

31 Vö. O 125–129. (268–277.), valamint 136–142. (298–310.), azaz EUGEN FINK: Zur on-
tologischen Frühgeschichte von Raum, Zeit und Bewegung, Martinus Nijhoff, Den Haag
1957; ill. ROMAN INGARDEN: Über die kausale Struktur der Welt, Max Niemeyer, Tübin-
gen, 1974.

Az O. 54. (101.) Husserlt bírálja (vö. EDMUND HUSSERL: Philosophie als strenge Wissenschaft,
Klostermann, Frankfurt am Main, 1965; magyarul EDMUND HUSSERL: A filozófia mint szigorú
tudomány, Kossuth Kiadó, Budapest, 1993).

Az O. 55–57. (103–109.) pedig a „létez! létez! elve” értelmezésének vonatkozásában
Hei degger „rejtélyes elgondolásával” (vö. MARTIN HEIDEGGER: Der Satz der Identität, in
ID.: Identität und Differenz, Neske, Pfullingen, 1957, 11–34.) szemben Fichtéhez kapcso-
lódik. Irodalomjegyzékében Weissmahr hivatkozik még a következ! műre: MARTIN HEI -
DEGGER: Einführung in die Metaphysik, Niemeyer, Tübingen, 19663 (magyarul MARTIN

HEIDEGGER: Bevezetés a metafizikába, Ikon, Budapest, 1995).
32 Polányi maga hivatkozik a fenomenológiai mozgalom egyik atyjára, Brentanóra, egyértel-

műen jelezve mind a kettejük fölismerései közötti kapcsolatot, mind a különbséget.
„A hallgatag dimenzió” vizsgálata értelmezésemben az intencionalitás tanulságos tovább -

elemzésének tekinthet!. Lásd POLÁNYI MIHÁLY: A hallgatag dimenzió, i. m. 165–239, Bren-
 ta nót lásd a 167. oldalon.

Amint arra Mezei Balázs volt szíves fölhívni figyelmemet, Polányi legf!bb alapgondolata
megtalálható a fenomenológiában és az alaklélektanban. Maga a hallgatólagos tudás Husserl,
majd Heidegger egyik alapgondolata. Maurice Merleau-Ponty már 1942-ben terminussá emelte
a le cogito tacite-ot.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 63



hogy a Mezei Balázs által meghirdetett gyökeresen személyközpontú gondol-
kodás szintén ugyanebbe az irányba mutat.33

Weissmahr Ontológiája, s talán még inkább egyértelműen A szellem valósága
amellett az igen er!s állítás mellett érvel, hogy a valóságot – így a létet – alap-
vet!en a szellem alapján, mégpedig saját szellemi mivoltunk megtapasztalásá-
nak köszönhet!en értjük meg. E tétel kétségkívül további finomításra és ele-
mezésre szorul – így például az anyagi valóság tagadásáról nincs benne szó –,
azonban az idealizmussal való minden gondolati rokonsága mellett már az On-
tológia egyértelművé teszi szerz!nk fönntartásait ez utóbbi bölcseleti irányzat-
tal kapcsolatban.34 Az Ontológia világossá teszi, hogy szerz!je nem lehet szub-
jektív idealista, Kanttal szembeni bírálata pedig kizárja, hogy ugyanolyan
értelemben volna transzcendentális idealista, mint a königsbergi gondolkodó.

Szellemtörténetileg Weissmahr kétségkívül tudatosan kapcsolódik a transz-
cendentális tomizmushoz, különösen rendtársaihoz: Karl Rahnerhoz, Pierre
Scheuerhoz és Joseph Maréchalhoz. Hollandiai teológiai tanulmányai egy hegeli
inspirációjú skolasztikus gondolkodással szembesítették.35 Egy alapos filozófia-
történeti és rendszeres vizsgálódás nemcsak tisztázhatná Kant, Hegel, az újto-
mizmus és Weissmahr pontos viszonyát, hanem – például Kant és Hegel kap-
csán – klasszikus szerz!khöz és kutatási irányokhoz kapcsolhatná a weiss mahri
filozófiával való párbeszédet.36 E szempontból a retorzív érvelés37 és Kant viszo-
nya különösen fontosnak ígérkezik.

Úgy gondolom, hogy Weissmahr Béla metafizikájának e relácionális, valamint
szellemközpontú irányultsága nemcsak szorosan összefügg egymással, hanem to-
vábbi elemzést kíván. E gondolati út egyszerre kínálhat sokak által üdvözlend!
eredményeket a valóság föltárásában, egyúttal épp elég merész mondanivalóval

Bakos Gergely OSB

– 64 –

33 E szerz!nek a kozmotelógiával kapcsolatos tétele egyszerre mutatja Heideggerrel és a Weiss-
 mahrral való szellemi rokonságot. Vö. MEZEI BALÁZS: Mai vallásfilozófia, i. m., különösen: 8,
38, 87–89, 114–117, 125–126, 134–141, 149. oldal 85. lábjegyzet, 168–180.

34 Vö. O 258. (119–120.) és 335. (151–152). Figyelemreméltó, hogy a W. B. Alapítvány hon-
lapja a szerz! munkássága kapcsán az „objektív idealista filozófia megújításá”-ról, ill. a „di-
alektikus egységmetafizika” hagyományáról beszél.

35 Lásd Patsch Ferenc SJ életrajzi ismertet!jét: http://www.sapientia.hu/hu/system/files/Weiss-
mahr+B%C3%A9la.pdf (2012. május 16.)

36 Köszönöm Mezei Balázsnak, hogy erre irányította figyelmemet.
37 Az Ontológia ezen alapvet! gondolatát A szellem valósága fejti ki igen alaposan és részletesen.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 64



rendelkezik ahhoz, hogy kihívást jelentsen számunkra, s ezzel megteremthesse az
igazi szellemi vita lehet!ségét.

3. A FILOZÓFIA JÖVŐJÉRŐL

Írásom befejez! részében megkísérlek túllépni az Ontológia betűjén, s!t magán
az Ontológián… Ez annál inkább szükséges, mert szerz!je maga is tudatában
volt műve kezdeti jellegének.38 Ezért két lényegesnek tűn!, egymással szorosan
összefügg! kérdést érintek röviden: 1.) Vajon Weissmahr Béla metafizikai vállal-
kozása miként illeszthető be a mai bölcseleti próbálkozások közé? 2.) Van-e egyálta-
lán, s ha igen, miben állhat szerzőnk munkásságának gyakorlati, életvonatkozása?

3.1. Válságlelet, avagy egy korszerű filozófiai tipológia

Az els! kérdés egyaránt fontos lehet mind a weissmahri életmű, mind a filozó-
fia túlélése és megújulása érdekében. Korunkban ugyanis a bölcselet – mint
életünk oly sok mozzanata – kétségkívül válságban van. A filozófia és a meta-
fizika kérdésessé válása összetartozik. Ha közelebbr!l megvizsgáljuk a helyzetet,
e válság nem múló posztmodern jelenségnek bizonyul, hanem magának a(z új-
kori) filozófiának lényegi mozzanataként, szívósan állandó vonásaként leplez!-
dik le. Egy kortárs magyar filozófusunk, Cseke Ákos így ír:

„A filozofálás dilemmája, hogy tudniillik van-e még egyáltalán értelme és
helye a filozófia művelésének, a huszadik és huszonegyedik századi filo-
zófia nagy témája […] a modern gondolkodók legnagyobb része er!s kri-
tikával szemlélte azt a kimutatásokkal és fogalomelemzésekkel bajlódó,
egyetemi tanagyaggá, történeti analízissé degradálódott ‘filozófiát’, amely
nem ad választ az ember legalapvet!bb bölcseleti jellegű kérdéseire, s!t,
a filozófia ürügyén épphogy ‘szentesíti’ e kérdések megkerülését. Edmund
Husserl egy egész filozófusnemzedék ilyen jellegű aggályait fogalmazta
meg Az európai tudományok válságában […] A múlt század legjelent!-

A metafizika fordulata avagy a fordulat metafizikája?

– 65 –

38 O 345. (156.): „Mindazzal, amit az eddigiek során föltártunk, még távolról sem fejez!dik
be a metafizika […] kifejtése” – írja az utolsó oldalon, majd utal a bölcselettörténettel való
gondolati konfrontáció szükségességére, valamint művének tematikai hiányosságaira.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 65



sebb gondolkodói Bataille-tól Heideggerig, Wittgensteinig és Gadame-
rig egyt!l-egyig átérezték a filozófia modern kori krízisét.”39

A hazai helyzet jelzésére elég utalnunk Boros Gábornak 2012 tavaszán a Ma-
gyar Tudományos Akadémián elmondott véd!beszédére, amire aligha lett volna
szükség, ha a filozófia mindenki számára egyértelműen fontos tevékenység
volna.40 A helyzet ugyanakkor ennél súlyosabb: mintha a filozófusok maguk
sem tudnák mindig, mi végre vannak e világon…

Jól érzékelhet! ez például Schwendtner Tibor egyik néhány évvel ezel!tt
megjelent, Husserlr!l és Heideggerr!l írt alapos tanulmányából, mely f! vizs-
gálódási szempontjával, a filozófia univerzalitás-igényével szorosan kapcsoló-
dik a hagyományos értelemben vett metafizika mibenlétének, korlátainak s
egyáltalán lehetséges voltának kérdéséhez.41 E tanulmánya végén a szerz! Ri-
chard Rorty nyomán kísérletet tesz egy mai filozófiai tipológia fölállítására.
Megkülönböztet egymástól szisztematikus és épületes filozófiát. Az els! lényegé-
ben a hagyományos értelemben vett metafizikának, rendszerfilozófiának; a má-
sodik pedig a metafizika kritikájának, egy szellemes, olykor ironikus gondolati
játéknak felel meg. Schwendtner maga nem nyugszik bele e kett!ségbe, ezért
bevezet egy harmadik, Rorty által nem említett típust: „vállaljuk magunkra az
emberi végesség, történetiség és szabadság következményeit, abban az értelemben is,
hogy nézzünk szembe a fellépő töréspontokkal”.42

Schwendtner tehát nem mond le a rendszeres és módszeres gondolkodásról,
a filozófiai er!feszítés céljául azonban az úgynevezett filozófiai „töréspontok” vizs-

Bakos Gergely OSB

– 66 –

39 CSEKE ÁKOS: A bölcsesség dicsérete. Utószó Pierre Hadot lelkigyakorlatos könyvéhez, in
Pierre Hadot: A lélek iskolája. Lelkigyakorlatok és ókori filozófia, Kairosz, Budapest, 2010,
367–379, itt: 374–375.

Hogy mennyire valóban lényegi mozzanatról van szó, lásd uo. 378.: „a filozófia el- vagy ki-
fáradása mindig az emberb!l magából fakad: a bölcselet ki van téve annak a veszélynek, hogy
eltérjen önnön lényegét!l s […] lemondjon a gondolkodásról”. Amint az például Schwendtner
Tibor hivatkozott tanulmányából kiderül, Husserl és Heidegger ugyanezen a véleményen volt.

40 BOROS GÁBOR: Filozófia, végesség, normativitás. Véd!beszéd a filozófia mellett, Élet és Iro-
dalom, LVI/22 (2012. június 1.) 13.

41 Lásd a mű bevezetését SCHWENDTNER TIBOR: Husserl és Heidegger, i. m. 9–18.
42 SCHWENDTNER TIBOR: Husserl és Heidegger, i. m. 275. Szerz!nk ugyanakkor hangsúlyozza:

saját filozófia-fölfogása „nem jelent automatikus elkötelez!dést a totális relativizmus mel-
lett”, uo. 160, 413. lábjegyzet.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 66



gálatát, a filozófia egyfajta tudatos, sokirányú önreflexióját jelöli meg. A szóban
forgó töréspontok pedig olyan központi fogalmak, amelyek mintegy megtestesí-
tik magukban egy-egy filozófiai rendszer vagy vállalkozás bens! feszültségeit, rej-
tett ellentmondásait.43 A velük való bölcseleti szembenézés munkája nem egy-
szerűen kimutatásukat és bírálatukat, hanem jobb, mélyebb megértésüket célozza:
az e fogalmakban megjelen! gondolati feszültségeket, egymásnak feszül! bölcse-
leti törekvéséket megértve tárulhat föl el!ttünk egy-egy filozófiai életmű igazi
nagysága. Schwendtner könyvéb!l tehát egyértelműen kiolvasható mind a kor-
társ filozófia bénultsága, mind az ebb!l való kitörés szándéka, az új gondolko-
dási utak keresése, valamint a rendszeres gondolkodás fönntartásának igénye.44

Egyetértek a szerz!vel abban, hogy a gondolati töréspontok kutatása nagyobb
tudatosságot adhat a filozófiának, mégis úgy sejtem, önmagában ett!l aligha re-
mélhetjük a bénultságból kivezet! utat. E kivezet! út keresésekor véleményem sze-
rint létfontosságú visszakanyarodnunk a filozófiai hagyomány kezdeteihez, s ész-
revennünk a bölcselet lényegi életvonatkozásait: a görög kezdetekt!l fogva a
filozófia életbölcsesség, mai szóval élve filozófiai praxis akart lenni.45 Jóllehet e vo-
natkozás Schwendtner tanulmánya elején megjelenik, művének végén, a filozófia
bénultságát föloldani szándékozó tipológiája kapcsán azonban mégsem tesz emlí-
tést róla.46 Ezért javaslom a kétségkívül eligazító tipológia kiegészítését a filozófiá-
val mint rendszeresen kifejtett (egyúttal gyakorolt) életbölcsességgel, amely nyilvánvaló
módon nem pusztán a Rortytól vett értelemben akar épületes (edifying) lenni – azaz
nem merül ki a szarkazmus, a szkepszis és a filozófiai aforizmák olykor ironikus já-
tékában –, hanem határozottan és rendszeresen törekszik a gondolkodót bölccsé s
egyúttal boldoggá tev! ismeretre. Az ilyen értelemben vett életfilozófiai irányultság
egyáltalán nem zárja ki az elméleti er!feszítést – így például a fogalomalkotást és
az érvelést –, mégsem föltétlenül torkollik egy életidegen spekulatív rendszerbe.47

A metafizika fordulata avagy a fordulat metafizikája?

– 67 –

43 Uo. 14–17. Például Husserl esetében a transzcendentális ego, Heideggernél pedig az em-
beri ittlét (Dasein) ilyesfajta fogalom, részletes elemzésüket lásd SCHWENDTNER TIBOR:
Husserl és Heidegger, i. m. 134–147. és 147–159.

44 Uo. 276–277.
45 E filozófiafölfogásról Sárkány Péter hivatkozott könyve mellett lásd els!sorban PIERRE HADOT:

A lélek iskolája, i. m. és ID.: Qu’est-ce que la philosophie antique?, Gallimard, Paris, 1995.
46 Vö. SCHWENDTNER TIBOR: Husserl és Heidegger, i. m. 12. Tanulmányából kiderül, hogy a

praxis, az emberi élet kérdéseit Husserl és Heidegger egyaránt fontosnak tartották.
47 A tipológia e négy osztályát nem tekintem teljesen egymást kölcsönösen kizáró halmazok-

nak, hanem inkább ideáltípusoknak.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 67



A bölcselet ilyesfajta fölfogása ugyanis mintegy saját maga igazolja – vagy cáfolja
– saját magát a gyakorlatban.

Amennyiben e röviden vázolt négyes tipológia valóban eligazító, akkor egyút-
tal az is világos, hogy Weissmahr gondolkodását nem lehet minden további nél-
kül sem az úgynevezett szisztematikus, azaz rendszerfilozófiával, sem az épületes fi-
lozófiával azonosítani. A töréspontok filozófiai kutatása annyiban áll közel
Weissmahrhoz, amennyiben lényegi ontológiai belátásainak fényében újraértékeli
az európai filozófiai hagyományt, eközben ugyanis éppenséggel gondolkodásunk
rejtett ellentmondásait leplezi le. Ontológiája e programot épphogy elkezdte,
amennyiben néhány fontos esetben a fogalmi töréspontok visszatér! okaként a
szigorú fogalmi gondolkodás és a valóság ismételt összekeverését mutatta föl. Evvel
nem egyszerűen egymástól különböz!, tetsz!leges bölcseleti törekvések feszültsé-
gét, hanem magának a filozófiai gondolkodásnak lényegi mozgását tárta föl. Így
Schwendtner programjának, ha nem is a betűjét, azonban csíráját lényegében meg-
valósította, s!t bizonyos értelemben túl is lépett azon. Egyúttal a retorzív érve-
lés alkalmazásával utat mutatott további rejtett ellentmondások módszeres föl-
derítésére. Szempontunkból a retorzív érvelés azért is el!nyösnek tűnik, mivel
kapcsolódási pontot nyújt a gyakorlathoz, az emberi élethez.

Természetesen Weissmahr szándéka a metafizika-ellenes filozófiai el!ítéletek
lefegyverzése volt. Ez els! olvasásra éles ellentétben állni látszik Schwendtner ál-
láspontjával, aki írása utolsó mondatában a mai bölcseleti válságot „a filozófia an-
timetafizikai lefegyverzésé”-re vezeti vissza.48 Nem itt a helye annak, hogy e kortárs
szerz! és a metafizika kapcsolatát tárgyaljam, amennyiben azonban Weissmahr
Béla gondolkodása jó nyomon jár, akkor a szóban forgó „antimetafizikai lefegy-
verzés” aligha lehet teljes körű, illetve legalábbis részben orvosolható. Az eddigiek-
b!l világosnak kell lennie, hogy ez természetesen nem jelentheti a korábbi meta-
fizika (igényeinek) minden további nélküli visszaállítását.49

3.2. A weissmahri metafizika mint életfilozófia?

A filozófia, így a metafizikai gondolkodás megújítását meggy!z!désem szerint
aligha várhatjuk, ha elfeledkezünk az életbölcsesség említett lényegi mozzanatá-
ról. Ezért az is elkerülhetetlen, hogy a weissmahri életművet újragondoljuk a leg-

Bakos Gergely OSB

– 68 –

48 SCHWENDTNER TIBOR: Husserl és Heidegger, i. m. 277.
49 Bizonyára ez az a pont, ahol Schwendtner gyümölcsöz! párbeszédet kezdhet a weissmahri

életművel.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 68



tágabb értelemben vett gyakorlat, tehát az emberi élet szempontjából. E vállal-
kozás föltételezi az elmélyült szellemi munkát, a gondolat er!feszítését, s egyút-
tal az életre összpontosító figyelmet. Sejthet!, hogy ezen erények nem álltak tá-
vol Weissmahr Bélától sem. Amennyiben pedig filozófiai művei magukon
hordozzák ezen erények lenyomatát, annyiban legalábbis nem teljességgel re-
ménytelen vállalkozás hozzá hasonló elmélyültséggel és szívóssággal művének élet-
vonatkozásait keresnünk.

Weissmahr Béla egyik posztumusz művének alcíme Filozófiai útmutatás, az
eredeti szövegben még többet mondó: Eine philosophische Hinführung.50 A német
Hinführung a latin manuductio egyik lehetséges fordítása, amely kézzel való ve-
zetést, útmutatást, rávezetést, odavezetést jelent.51 Értelmezésemben e cím arra
figyelmeztet, hogy a filozófia csakis akkor lesz bölcsesség, ha újra meg újra utat
talál az él! tapasztaláshoz, azaz ha ismételten visszavezet magába az életbe.

A mestert!l nemcsak elmélet sajátítható el, hanem az életfontosságú és pótol-
hatatlan „hallgatag dimenzió”, háttértudás, knowing-how, amely megmutatja sza-
vai valódi jelentését. Jóllehet egy filozófia életvonatkozásait csakis saját magunk
találhatjuk meg, a tanulásban azonban „kezünk vezetése” mégsem nélkülözhet!
személyes mozzanat. Ezért oly fontos, hogy köztünk vannak Weissmahr Béla egy-
kori tanítványai, akik valóban segíthetnek bennünket abban, hogy a mester taní-
tása életre kelljen bennünk.

Végezetül ama kérdés, vajon A szellem valósága gyarapítja-e majd a magyar szel-
lemi életet s ezen belül az ígéretesen induló életfilozófiai kezdeményezéseket, nyil-
vánvalóan még nyitva áll. Ideiglenes válasznál többet magam sem adhatok: az ed-
digiek alapján meggy!z!désem, hogy e kísérlet reménnyel kecsegtet. Abban viszont
egészen biztos vagyok, hogy sikere rajtunk is múlik. A filozófiai gondolkodás egyik
nélkülözhetetlen lehet!ségi föltétele ugyanis maga az ember. Nélküle – nélkülünk
– nem tudhatunk meg semmit sem a szellem valóságáról, sem a valóság fordula-
tairól. A szellemi és életfordulatok szabad személyeket követelnek. E szabad sze-
mélyek pedig magunk vagyunk – vagy lehetünk.

A metafizika fordulata avagy a fordulat metafizikája?

– 69 –

50 Die Wirklichkeit des Geistes. Eine philosophische Hinführung, Verlag W. Kohlhammer, Stutt-
 gart, 2006.

51 A latin kifejezés bibliai és dionüszioszi eredetér!l, valamint a liturgiában és a középkori élet-
világban betöltött szerepér!l lásd BAKOS GERGELY: On Faith, Rationality, and the Other in the
Late Middle Ages. A Study of Nicholas of Cusa’s Manuductive Approach to Islam, Pickwick Pub-
 lications, Eugene, 2011, 146–179.

4. Bakos Gergely_A metafizika fordulata_Layout 1  2013.05.28.  15:05  Page 69



Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk?

KARL RAHNER SJ

Abstract
In his classic essay, Rahner examines four typical approaches to the age-old
problem of suffering: 1) suffering as a natural concomitant of evolution and
cosmic pluralism; 2) suffering as the outcome of sinful creaturely freedom; 3)
suffering as a test and an opportunity for reaching personal maturity; 4) suffe-
ring as a harbinger of eternal life. Rahner argues that while all of them articu-
late important truth claims, eventually none of them are able to resolve the
final paradox of creaturely freedom and divine sovereignty. Over against these
approaches, he elaborates an account which sees suffering as a function of the
essential incomprehensibility of God. Such incomprehensibility can only be
approached existentially, by selfless and adoring love.

Keywords: incomprehensibility of God, Karl Rahner, the problem of evil, suffe-
ring, theodicy
Kulcsszavak: Isten felfoghatatlansága, Karl Rahner, a rossz problémája, szenvedés,
teodícea

Ezzel a kérdéssel kívánunk foglalkozni. Hogy az emberi egzisztencia egyik leg-
alapvet!bb kérdésér!l van szó, az aligha vitatható. Akadhat persze olyan sze-
rencsefia, ki mit sem ért bel!le. A legtöbb ember azonban nem ilyen, és meg-
gy!z!désünk, hogy el!bb vagy utóbb az efféle szerencsefiát is utol fogja érni a
szenvedés, így többé nem is kerülheti ki ezt az általános, mindenkit nyomasztó,
és egzisztenciánk legbens! magvába hatoló kérdést. Ezért az elején – anélkül,
hogy világfájdalmasan máris valamiféle szentimentális lírában oldanánk fel ke-
serű nehézségét – csak annyit mondhatunk, hogy kérdésünk nem afféle csa-
pongó, kedélyes kíváncsiság könnyed kutakodása.

Sapientiana 6 (2013/1) 70–82.

– 70 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:06  Page 70



ISTEN ÉS A SZENVEDÉS VISZONYÁRA VONATKOZÓ KÉRDÉS

Kérdésünk ilyetén megfogalmazása – Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk? – szá-
momra nem tűnik helytelennek. Ha egy pillanatra „Isten”-en az egyetlen és eredend!,
mindent hordozó valóságot értjük, ami a teljes, általunk megtapasztalt vagy meg-
tapasztalható valóság egységét és értelmét alapvet!en képes legitimálni, úgyhogy nem
tiltja meg eleve értelmetlenségként a teljes valóság egységére, értelmére és céljára vo-
natkozó kérdést, akkor eleve világos, hogy nem pusztán azt kérdezhetjük és kell kér-
deznünk, hogy létezik-e szenvedés, mi a lényege és mi az eredete, hanem nyom-
ban egyszersmind azt kérdezhetjük s meg is kell kérdeznünk, hogy Isten miért hagy
minket így szenvedni. Ezzel az igencsak eredend! kérdéssel még nem döntöttük
el eleve azt, hogy egy abszolút szilárd istenfogalom birtokában fogunk-e hozzá vizs-
gálódásunkhoz; az is lehetséges ugyanis, hogy éppen kérdésünk megválaszolásának
kísérlete közben jutunk el egy olyan, bizonyos mértékig helyes istenfogalomhoz,
mely kérdésünkön kívül egyáltalán nem lenne hozzáférhet!. Ha azután így fogal-
mazzuk meg kérdésünket: Miért hagyja-engedi Isten, hogy szenvedjünk?, nos, ne-
kem ez a megfogalmazás is ajánlhatónak tűnik, mert összefoglalóan, szándékosan
különbségtétel nélkül átfogja Isten szenvedésünkhöz való viszonyulásainak különböz!,
valóságos vagy elgondolható lehet!ségeit, tehát nem él az ezzel kapcsolatos ha-
gyományos – például a megengedés és okozás közötti – megkülönböztetéssel. Még-
pedig jogosan. Mert bár nem vitatható az efféle – kivált az okozás és a megenge-
dés közötti – megkülönböztetés jogossága, azaz tárgyi megalapozottsága, hiszen Isten
abszolút szentségének és jóságának a tisztelete megtiltja, hogy a szabad teremtmény
bűnét és az ebb!l ered! szenvedést egyszerűen ugyanúgy Istenre vezessük vissza, mint
azt a szenvedést, ami, legalábbis els! pillantásra, valójában nem teremtményi bűn-
b!l ered, és mégis jelen van a világban. De ha érintetlenül hagyjuk is e hagyomá-
nyos és elkerülhetetlen megkülönböztetés jogosságát, már most kijelenthetjük és
ki is kell jelentenünk, hogy e megkülönböztetés végs! soron másodrangú, s nem
tiltja meg, hogy egyetlen átfogó kérdés formájában kérdezzünk rá Istennek min-
den és minden egyes szenvedéssel szembeni viszonyára. Hiszen mit is jelent a „meg-
engedés”, ha egy olyan Istenr!l jelentik ki, aki a teljes valóság alapja és !soka, s aki
abszolút, szabadságának és hatalmának senkit!l és semmilyen módon nem korlá-
tozott szuverenitása folytán az összes teremtmény szabadságát is átfogja, s ez a sza-
badság sem képez határt el!tte, mit nyíltan kijelent (talán magától ért!d!bben, mint
ahogyan a valóságban van) Ágoston óta a keresztény teológia minden klasszikus is-
kolája, radikálisabban, mint ahogyan az Isten és a világ viszonyával kapcsolatban
az átlagos gondolkodásnak megfelel. Mit jelent a „megengedés”, ha az isteni és em-
beri szabadság viszonyát illet!en éppen a klasszikus iskolák teológiája szerint nem

Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk?

– 71 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:06  Page 71



lehet kétséges, hogy Isten a teremtmény szabadságának bármiféle megsértése vagy
csökkentése nélkül, akár eleve elrendeléssel is megakadályozhatná a teremtményi
szabadságnak, hogy a világban ténylegesen történjék bűn mint az ! szent akaratá-
ra mondott nem; s ha végs! soron ellentétes a klasszikus teológiai metafizikával az
a széles körben elterjedt népszerű apologetikus állítás, mely szerint Istennek a bűnt
is meg kell engednie világában, ha – ami nagyon is illik Istenhez – a teremtményi
szabadságot is akarja benne. Itt most végs! soron közömbös, vajon e klasszikus me-
tafizika valóban helyesen lát-e a kérdésben, vagy éppenséggel szem el!l téveszt egyet
s mást. Pontosan a klasszikus metafizika alapján nem jelenthet! ki, hogy feloldhatatlan
összefüggés állna fenn az Istent!l a világban akart szabadság és a teremtmény tény-
leges bűne között. Persze még ekkor is értelmes a megkülönböztetés valaminek az
Isten általi megengedése és okozása között. Csakhogy ezzel a megkülönböztetés-
sel még nem nyert választ a kérdés, hogy miként és miért engedheti meg Isten a
bűnt és a vele járó szenvedést. Isten mindenható és határtalan szabadsága folytán
a mi számunkra oly közel kerül egymáshoz a megengedés és az okozás, hogy a kér-
dést – Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk? – anélkül is nyugodtan feltehetjük,
hogy eleve különbséget tennénk Isten e „viselkedésében” megengedés és okozás kö-
zött. Így hát még mindig magának a kérdésnek az el!zetes vizsgálatánál tartunk.

Ezzel kapcsolatban most azt kell megvizsgálni, vajon a kérdés értelmesen so-
rolja-e egyetlen fogalom alá mindazt, amit szenvedésnek nevezhetünk. Így ugyanis
biztosan nagyon különböz! típusú valóságokat foglalunk egyetlen fogalomba, az
ilyesmi pedig bizonyosan mindenkor fölöttébb veszélyes. Hiszen anélkül, hogy ta-
gadnánk a legkülönfélébb valóságok végs! soron kibogozhatatlan összefonódását
a világban, minden bizonnyal józanul meg kell különböztetni egyrészt azt a szen-
vedést, ami az ember szabad bűnével és bűnében már adva van vagy bel!le ered,
másrészt mindazon történéseket és jelenségeket, melyek szenvedést!l terhesek, de
a józan hétköznapi tapasztalatban mégsem vezethet!k vissza az ember bűnös sza-
badságára, jóllehet a világban ezek teszik ki a szenvedés legnagyobb részét, s!t ép -
pen ezek a meglehet!sen egyértelmű együttható okozói és megel!z! feltételei
annak a világban tapasztalható morális rossznak, ami maga is ismét csak szenve-
dés, és szenvedést okoz. Mivel tehát a sohasem ab-szolút teremtményi szabad-
ságból elkövetett bűn önmagában ismét eloldhatatlanul és lehatárolhatatlanul
összefonódik más szenvedéssel – hiszen, más szóval, egyáltalán nem magyarázza
meg saját magát –, ezért (mint kés!bb még pontosabban ki kell fejtenünk) Isten
titkára és a mások ártatlan szenvedésének titkára utal, minélfogva természetesen
akkor sem jutunk messzebbre, ha más teremtményi szabadságokra, mint például
„angyalok”-éra és „démonok”-éra hivatkozunk, még ha ez önmagában igazolható
lenne is, így hát mindezek alapján jogosan járunk el, amikor alapkérdésünkbe az

Karl Rahner SJ

– 72 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:06  Page 72



összes szenvedést belefoglaljuk anélkül, hogy ezzel tagadnánk a különböz!sége-
ket: Hogyan hagyhat Isten szenvedni bennünket?

TEISZTIKUS VÁLASZKÍSÉRLETEK A SZENVEDÉS KÉRDÉSÉRE

Ha azt akarjuk megfontolni, hogy immár miként válaszolható meg ez a kérdés, el!-
ször is azokat a válaszokat kell megvizsgálni, melyeket adni szoktak rá. Kérdé-
sünknek megfelel!en természetesen itt és most csak olyan válaszokat veszünk szem-
ügyre, amelyek egyáltalán szóba jöhetnek egy teisztikus világnézet keretében.
Ezúttal tehát nem érdekel bennünket az, amit egy elszánt ateista, egy szkeptikus
pozitivista, vagy egy olyan gondolkodó mondhatna, akinek a világ eleve és végs!
gyökereiben is a jó és a rossz abszolút dualizmusában létezik, vagy akinek a fény és
sötétség, a nappal és éjszaka, a jó és rossz együttes fennállása eleve magától ért!d!
és semmiféle magyarázatra és igazolásra nem szorul, úgyhogy az úgynevezett rossz
eleve mint a jóhoz tartozó szükségszerű dialektika egyáltalán nem váltja ki azt a til-
takozást, amit egy végtelenül jóságos Isten nevében éppen a teista emel a szenve-
déssel szemben. A hív! alapmeggy!z!dés keretén belül több válasz is elgondol-
ható alapkérdésünkre. Ezek mindegyike – ezt hangsúlyoznunk kell – értelmes
lehet, és nem feltétlenül zárja ki egyik a másikat. A kérdés csak az, vajon e hagyo-
mányos válaszok végül is kielégít!nek bizonyulnak-e, vagy éppenséggel semmi-
lyen megoldást nem kínálnak alapkérdésünk számára. Lássunk hozzá.

A szenvedés mint természetes kísérőjelenség egy fejlődő világban

Kérdésünk megválaszolásának egyik els! kísérlete többé-kevésbé világosan meg-
fogalmazva abba az irányba halad, hogy a szenvedést úgy fogjuk fel, mint egy
pluralisztikus és fejl!désben lév! világban többé-kevésbé elkerülhetetlenül fellép!
kísér!jelenséget. A szenvedés, közelebbr!l nézve, úgymond, nem is olyan rossz a
világban, elvégre a világ sok-sok komplex valóságból áll, melyek nem illeszkednek
egymáshoz eleve súrlódásmentesen. A biológiai létformához hozzátartozik a létért
való küzdelem, ez elkerülhetetlen, és semmilyen komoly alapja nincs holmi lírai
gyászéneknek azért, mert a csuka lenyeli a fiatal keszeget, és bizonyos körülmé-
nyek között a rovaroknál a n!stény párzás után fölfalja a hímet. A szenvedés itt
csupán helytelen, naiv értelmezése a biológiai életformának, szükségszerű, és ön-
magában tulajdonképpen semmi köze ilyesféle értelmezéshez. Amit ezen a terü-
leten fájdalomnak és halálnak nevezünk, csupán a természet cselfogása azért, hogy

Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk?

– 73 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:06  Page 73



több élet fakadjon. Végül is a morális rosszat és a vele járó szenvedést is így kellene
értelmezni. Ezek is csak amolyan súrlódási jelenségek, melyek szükségszerűen
együtt járnak a szellemmel, a szabadsággal és a morális kibontakozással. A rossz a
tökéletességre még nem jutott jó, vagy az az elkerülhetetlen adó, amit a véges
szellem fizetni tartozik anyagi alapjainak, melyekre épül s melyeket használni
kénytelen. A rosszat végs! soron csak a világban tapasztalható egyéb úgynevezett
szenvedésre kellene visszavezetni, és teljes egészében az örökl!désb!l, a társadalmi
viszonyokból, a pszichikai fogyatékosságokból, a rossz nevelésb!l stb. kellene meg-
magyarázni. A megfelel! felvilágosítás által lényegében olyannyira érthet!vé le-
hetne tenni és meg lehetne világítani a pszichikai és morális szenvedést, hogy a vele
szembeni tiltakozás azon igények szertelen túlzásaként leplez!dne le, melyeket
egy materiálisan feltételes szellem reálisan elvárhat a valóságtól. Lássa az ember jó-
zanul a lehet!ségek határát, és ne támasszon túlzott igényeket! Így máris világos
lenne el!tte, hogy Isten nagyon jó világot teremtett, és lemondhatna annak fir-
tatásáról, vajon ez a világ az elgondolható legjobb-e.

Mit szóljunk a világban tapasztalható szenvedés ezen els! értelmezéséhez, mely
egyszersmind a teremt! Isten igazolására szolgál? Állításairól nem mondhatjuk egy-
szerűen, hogy felszínesek és tévesek. És némelyeknek, kiket e sötét világgal szem-
beni tiltakozás hajt és saját borzalmas létezésük kínoz, komolyabban meg kellene
fontolniuk e választ, és eltűn!dniük, vajon nem abból fakad-e tiltakozásuk, hogy
magukat önz! módon túlbecsülik – ami maga okoz szenvedést –, mid!n a reájuk
mért szenvedést vélik fölpanaszolni. De végül is ezen els! válasz mégiscsak elégte-
len, s!t felszínes. Kérdésfeltevésünk korlátozottságának megfelel!en tekintsünk el
attól a kérdést!l, hogy miként ítélend! meg a fájdalom és a halál önmagában véve
a tiszta biologikum dimenziójában. Lehetséges, hogy a szenvedés elleni némely til-
takozás helytelen tisztán ebben a körben. Ezt most nem ítélhetjük meg, még akkor
sem, ha az emberen kívüli teremtmény sóhaja, melyr!l Pál beszél, gondolkodóba
ejthet, és óvatosságra inthet. Csakhogy ez az els! válasz máris kudarcot vall, mid!n
e fizikai-biológiai ellentmondások a szellemi személyiség és szabadság dimenziójába
is átnyúlnak. Természetesen a szabadság és a személyes események területén számos
el!idéz! és közreható biológiai és anyagi tényez! játszik szerepet, mégpedig olyan
mértékben, amit aligha becsülhetünk túl. Ámde az, hogy a szellem, a szabadság és
a személyes döntés megvalósulása anyagi tényez!kt!l függ, mégiscsak olyan prob-
léma, amit távolról sem oldottunk meg e függ!ség megállapításával. Szabadságnak,
önmeghatározásnak, megismételhetetlen egyszeriségnek léteznie kell. Ami így lenni
akar, az – azért, hogy így ténylegesen létezzék – belekerül a biológiai szükségsze-
rűség és az általános törvényszerűség anonim kényszerébe – mert a szellem csak így
valósulhat meg egyszeri szabadságként –, és általános kényszer alatt álló anyaggá

Karl Rahner SJ

– 74 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:06  Page 74



lesz. Az ebb!l fakadó fájdalmat csak akkor lehetne félretolni és megmagyarázni, ha
a szellem az anyag járulékos megjelenésformájának értené önmagát. Ez azonban
nem lehetséges. Továbbá a szabadság történelméb!l fakadó szenvedést nem lehet
lekicsinyelni. Nem vezethet! vissza adekvátan arra a keménységre, ami magából az
anyagi valóságból származik. Maga a szabadság okoz szenvedést, fájdalmat és ha-
lált. A szabadság létét és méltóságát éppenséggel szenvedés nélküli paradicsomi
harmóniában is elgondolhatja magának az ember. A tényleges szabadság azonban
mérhetetlen és megnevezhetetlen szenvedést okozott, amit nem háríthat át az
anyagra és a biologikumra. A bűn, aminek felelnie kell az Auschwitz gázkamráiba
vezet! halálmenetért, nem oldható föl abban a jelenségben, amit a szakadékba zu-
hanó vándorhangyák vonulása idéz fel. A rossz nem csupán komplikáltabb esete
a biológiai kellemetlenségnek és a mindenütt uralkodó halálnak. A hatalmas til-
takozás, ami a világtörténelemb!l feltör, nem az alapjában magától ért!d! életet
és halált mindig és mindenütt kísér! hangzavar pusztán felfokozott formája; aki így
lekicsinyelné a szenvedést a világban, az elárulná a személy, a szabadság és az erköl -
csiség abszolút imperatívuszának a méltóságát, és amúgy is csak addig bánna ilyen
elnéz!en a szenvedéssel és halállal az emberi történelemben, ameddig !t magát
még csak távolról érintené. Bizonyára akadnak sztoikusok, akik a fájdalomnak és
halálnak effajta elméletéhez ragaszkodnak, és elszánt méltósággal mennek a halál -
ba. Ekkor azonban egy mélyebb létértelmezés erejéb!l élnek – akár reflektálnak
erre, akár nem –, mint amit ez az elmélet megragad.

A szenvedés mint a teremtményi, bűnös szabadság következménye

A világban tapasztalható szenvedés második, magában véve nem kielégít! ér-
telmezése azt kizárólag a teremtményi szabadságból igyekszik levezetni és ma-
gyarázni. Állítása szerint a szenvedés, fájdalom és halál mindig, mindenütt és
minden vonatkozásban a teremtményi szabadság rossz döntésének az eredmé-
nye és megjelenése, és semmi egyéb. Merész teória.

Ez az elgondolás akkor nem eleve abszurd, ha érvényességéhez egy olyan teremtényi
szabadsággal is számolunk, ami nem azonos az emberi szabadsággal és létrehozott
egy olyan történelmet, mely megelőzte az emberi történelmet, s!t a Föld biológiai
természettörténetét is, és eleve befolyásolta és szenvedéstelivé tette a természettör-
ténet és az emberi történelem mikéntjét. E hipotézis nélkül, amit különböz! va-
riációkban oly gyakran feltételeztek a keresztény gondolkodás történetében, alig-
ha volna elgondolható minden szenvedés adekvát levezetése egyedül a teremtményi
szabadságból. Létezik olyan kísérlet is, mely kizárólag az emberi szabadságból – te-

Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk?

– 75 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:06  Page 75



hát egy ember feletti és ember el!tti szabadságtörténetre való hivatkozás nélkül –
igyekszik levezetni legalábbis minden emberi szenvedést. A hagyományra támasz-
kodva azt állítja, hogy az emberi szabad döntést megel!z!en a történelem kez-
detén az embernek nem kellett meghalnia, és szenvedést!l mentesen élhetett a
pa radicsomban, ezért jogosan fenntartható az a tézis, mely szerint a jelenlegi em-
beriségben végs! soron minden szenvedés maradéktalanul a szabadságból (s éppen
az emberéb!l) ered. Nos, ha els!re eltekintünk mindazon el!feltételezés proble-
matikusságától, melyekkel ezen alapteória mindkét válfaja él, akkor van benne va-
lami roppant csábító, ám egyszersmind félrevezet!. Bizonyos mértékig Isten dics!sége
és jósága elé helyezi ugyanis önmagát, és így szól az emberhez (vagy általában a sza-
bad teremtményhez): „Egyedül és kizárólag te tartozol felel!sséggel a teremtményi
történelem minden borzalmáért; te, a te sza badságod révén, ama szabadságod ré-
vén, melynek döntését per definitionem senki másra, kiváltképp Istenre nem há-
ríthatod át.” Ilyenformán a teremtményi szabadság valamiképpen abszolútnak és
döntésében levezethetetlennek tételez!dik. S így már világos, hogy Isten szent jó-
ságának üdvözít! tündöklését nem veszélyezteti az a kétségbeesett kiáltás, ami el-
kerülhetetlenül követi a teremtményi szabadság rossz döntését.

Csakhogy (e problémát már röviden érintettük az elején) a valódi keresztény
értelmezés számára a teremtmény szabadsága nem oly levezethetetlen és abszo-
lút, miként e büszke koncepciója föltételezi, és nem kívánja feladni azt az állítá-
sát, hogy a világban végs! soron nem létezik Istent!l független mozzanat, neve-
zetesen magának e szabadságnak a döntése, melyet abszolút osztatlan felel!sség
formájában teljes egészében magára vállalhatna. Éppen a keresztény értelmezés
szerint nincs ilyen szabadság. Az emberek és angyalok szabadsága teremtett sza-
badság, melyet létében és lényegében – potenciájában és aktusában, képességben
és konkrét döntésében egyaránt – mindig és mindenütt Isten szuverén rendel-
kezése hordoz. Nem vagyunk képesek átlátni, miként valósul meg az igazi te-
remtményi szabadság döntésének átháríthatatlanságával és azzal együtt, hogy nem
kerülhet ki Isten szuverenitásának hatóköréb!l – melyben Isten hordozza és a maga
szabadságában tételezi, de ezáltal sem osztja meg vele saját szuverenitását –, ez azon-
ban nem változtat azon, hogy szabadságunk maradéktalanul Isten szuverén ren-
delkezésének hatókörén belül van. Az ember jogosan jár el, amikor a megmara-
dó szerz!i potenciáljában szabadon hozott döntéseit megkülönbözteti aszerint,
hogy jók vagy rosszak; a katolikus teológiában a legkülönfélébb elméleteket le-
het kidolgozni arról, hogy miképpen kell fogalmilag pontosan megragadni és ér-
telmezni szabad döntéseink visszacsatolódását Isten rendelkezésébe; de az is le-
hetséges, hogy eleve éspedig lényegileg elnémulunk az efféle kísérletezés el!tt,
mondván, alapvet!en lehetetlen itt és most e probléma további megoldásával pró-

Karl Rahner SJ

– 76 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:06  Page 76



bálkozni. Mindez mit sem változtat a teljes keresztény teológia alapmeggy!z!-
désén, mely szerint szabadságunk ilyen abszolút tételezése és autonómiája ellentmond
a keresztény istenértelmezésnek. Szabadok vagyunk, önálló döntéseinkért való
felel!sségünket nem háríthatjuk át Istenre, mégis éppen e döntéseinket mara-
déktalanul ismét átfogja Isten egyedüli rendelkezése, melynek alapja egyedül !ben-
ne van és semmi másban. Nekünk nem sikerül – miként a különböz!, katolikus
értelemben legitim kegyelemrendszerek összes próbálkozása mutatja – magasabb
szintézisben összebékíteni egymással azt a kijelentést, mely szerint szabad dön-
téseinket mint sajátjainkat nem háríthatjuk át Istenre, és azt, mely szerint még
ezek is újólag Isten rendelkezési körén belül vannak (akár megengedésnek, akár
okozásnak nevezzük ezt a rendelkezést). Ez azonban semmit sem változtat azon,
hogy szabad döntésünk is mint olyan ismét csak minden tekintetben és a legki-
sebb rezdüléséig Istent!l függ. Ha azonban így áll a dolog a hiteles keresztény is-
tenfogalomnak a nevében, akkor a té tel, mely szerint a szenvedés a szabadságból
ered, nem végs! és végérvényes, hanem olyan információ, mely, bármennyire fon-
tos is, maga ismét csak belevész Isten szuverén szabadságának titkába. És ha csak-
ugyan meg kell vallanunk, hogy felel!sek vagyunk, anélkül, hogy e felel!sségb!l
még egyszer kivonhatnánk magunkat, akkor megint csak igaznak bizonyul, hogy
e maradandó felel!sségünk magának Istennek tartozik és fog felelni, akkor is, ha
nem tudjuk, ez miként lehetséges. Ennélfogva, ha szabadságunkra való utalás-
sal válaszolunk kérdésünkre, hogy miért hagy Isten szenvedni minket, akkor vá-
laszunk, legalábbis nagy vonalakban, helyes ugyan, és nem szabad érvénytelen-
nek tekinteni, de semmi esetre sem a végs!. Nem szabad megelégednünk vele,
de úgy vélekednünk sem szabad, hogy t!le különböz! másik válaszunk is lehet-
ne, mely felvilágosítana bennünket. Ha pedig így áll a dolog, akkor tulajdonképpen
az a kérdés, hogy milyen mértékben gyökerezik a világ szenvedésének eredete az
ember és esetleg angyalok és démonok teremtményi szabadságában, és milyen mér-
tékben van mégis olyan szenvedés, ami az embert sújtja, de mégsem a rossz sza-
badságból ered, többé vagy kevésbé csupán teoretikus kíváncsiság kérdése, ami-
nek megválaszolása mit sem változtat léthelyzetünkön. Akár így, akár úgy
válaszolnánk rá, válaszunk minden esetben ideiglenes maradna, és minden eset-
ben beleveszne Istennek és szabadságának a felfoghatatlanságába. Ezért itt nem
szükséges tovább boncolgatni mindazokat a válaszokat, melyekre eddig bukkantunk.
Kérdésünk szempontjából végs! soron közömbös, vajon kozmoszunk az angya-
lok szabadságtörténetében bekövetkezett katasztrófa nyomait viseli-e magán, s hogy
vajon éltek-e és miként éltek ezek az emberiség bűne el!tt egy olyan paradicsomban,
amelyben a bűn zsoldjaként lehetne felfogni a halál értelmét stb. – Efféle kérdéseket
a keresztény önértelmezés is intézhetne hozzánk. Most azonban nem kell fog-

Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk?

– 77 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:06  Page 77



lalkoznunk velük, mert bizonyosan nem a tulajdonképpeni kérdésünk végs! meg-
válaszolásához vezetnének bennünket közelebb.

A szenvedés mint a próbatétel és az érés szituációja

A kérdésünkre adott harmadik hagyományos válasz szerint Isten azért enged
szenvedni minket, hogy próbára tegyen és megérleljen: a szenvedés az a szük-
séges szituáció, amelyben az érett ember belenövekedhet a türelembe, a re-
ménybe, a bölcsességbe, és bens!leg krisztusivá válhat.

E harmadik választ nem szükséges tovább boncolgatni. Jelent!s igazságot tar-
talmaz, amit itt bizonnyal nem szabad lebecsülni vagy elhomályosítani, és feltéte-
lezve, hogy mindenkit ért már vagy környezetéb!l tudja, mi a szenvedés, ez a har-
madik válasz úgy értend! mint az egyénhez intézett valódi és kötelez! érvényű
felszólítás: „Élj úgy, nehogy a reád és a környezetedre mért szenvedés Istent illet!
magatartásodat megsebezve a kétségbeesés szakadékába rántson, hanem inkább ki-
teljesítsen, még akkor is, ha ez az érési folyamat a Jézussal való pusztulás és halál
szakadékain vezetne keresztül!” Ám ez a magyarázat mégsem válaszolja meg tulaj-
donképpeni kérdésünket. Nemcsak azért nem, mert a világban borzalmasan sok
szenvedés van, aminek csak egy távolról szemlél!d! vallási rajongás költhetne ilyen
humánus hatást. A napalmbombáktól megégett gyermekek nem humánus érési fo-
lyamaton mentek keresztül. Különben is számtalan esetben lép fel olyan szenve-
dés, ami – minden jó akarat ellenére, hogy emberhez méltóan és keresztényi mó-
don kiállják – pusztítóan hat, egész egyszerűen maga alá gyűri az embert, jellemét
elferdíti és megrontja, csak a legprimitívebb létszükségleteivel engedi tör!dni, el-
butítja és rosszá teszi. Szinte kétségbeesve azt mondhatnánk, hogy csak az a szép-
lélek engedhetné meg magának a szenvedést az emberi és keresztényi érlel!dés esz-
közeként, aki a tulajdonképpeni bajoktól és ínségt!l távol, befelé fordulva efféle
lélekkozmetikával tölthetné napjait. De ez ismét csak egyoldalú és téves elgondo-
lás, és helytelenül méri fel annak a lehet!ségnek a mértékét, hogy hitben, reményben
és szeretetben helytálljunk egy fájdalmas létezés közepette. Mindez azonban mit sem
változtat azon a tényen, hogy az emberiség történetében végtelenül sokféle, bor-
zalmas szenvedés fordul el! a csecsem!korban meghalt gyermekek komor sorsá-
tól a szenilitásba hanyatlott aggastyánokig, amit nem lehet szervesen beépíteni az
érlel!dés és személyes megformálódás folyamatába, ezért ez a harmadik elgondo-
lás is elégtelennek bizonyul. Ehhez jön még, hogy józanul és becsületesen feltehetjük
a kérdést: vajon egy kevésbé szenvedésteli szituáció nem lenne-e erkölcsileg is ked-
vez!bb az emberiség érlel!dése számára? Hogyan bizonyítható az, hogy a valósá-

Karl Rahner SJ

– 78 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:07  Page 78



gosan igazi boldogság törvényszerűen elkényezteti és elrontja az embert? Elvileg te-
kintve a szenvedésmentes szituáció önmagában erkölcsileg is jobb. A keresztény asz-
kéták gyakran nem is következetesek: azt állítják, hogy a szenvedés a bűnb!l ered,
ugyanakkor – némileg teoretikus ízzel – hevesen dics!ítik e szenvedésteli szituáci-
ót, mint kedvez! klímát, amiben kibontakoznak a keresztény erények. Természetesen
ez efféle keresztény imperatívuszok – amaz el!zetes adottság mellett, hogy léte-
zik szenvedés – teljességgel értelmesek és üdvösek, és joggal utasítják az embert a
megfeszített Krisztus követésére. Ezzel azonban még nincs megválaszolva az a kér-
dés, hogy miért enged Isten számunkra olyan szenvedést is, melynek a legcseké-
lyebb embernevel! szerepe sincs (ezek száma pedig végtelen). A legszörnyűbb szen-
vedéseknek egyáltalában nincs ilyen funkciójuk, pusztán a természet kegyetlen
szörnyűségei, melyek messze túlszárnyalják a mi erkölcsi lehet!ségeinket.

A szenvedés mint utalás a másik, örök életre

A kérdésünk megválaszolására tett negyedik kísérlet feleletként a halál és szen ve-
 dés teli történelmünk utáni örök életre utal. Ez az utalás bizonyosan nem értékel-
het! le azzal az ostoba állítással, hogy csupán kétes hatású fájdalomcsillapító, a nép
ópiuma és a népnek szánt ópium. Bizonyos: mi keresztények vagyunk azok, akik
merész reménységben, amit csak Isten kegyelme adhat, vágyakozunk az örök életre,
melyben nincs halál, fájdalom és könny. Ez az utalás azonban nem válasz a kérdé-
sünkre. Mert senki sem képes bebizonyítani, hogy ez a szenvedés lenne az abszo-
lút szükséges eszköz a remélt örök élethez, s hogy mindenképpen a halál lenne az
élet egyedüli kapuja. A keresztény hagyomány ugyanis azt állítja, hogy halálnak
nem kellett volna lennie. Azt viszont nem mondhatjuk, hogy a bűn, aminek kö-
vetkezménye a halál, elkerülhetetlen, vagy nem jelentene maga is Istenhez intézett
megválaszolatlan kérdést. Ha továbbá a kegyetlenséggel teli történelmet nem lehet
egyszerűen eltörölni az örök élet által, mintha sohasem létezett volna, akkor éppen
egy primitíven elgondolt jövend! boldogság nem igazolja mindazt a borzalmat,
ami el!z!leg megtörtént. De egyáltalán miként kell elgondolni az örök életet, hogy
a benne részesül! immár boldog üdvösséggel gondolhasson vissza a történelem
kínjaira? Ez a kérdés legalábbis még nyitott. Miként zárható ki a kísértés, hogy
visszaadjuk az örök életre szóló belép!jegyet, ha az örök élet egyáltalán nem állhat
a történelem elfelejtésében, hiszen így megszűnnék az immár örök boldogságban
létez! ember azonossága történelmi önmagával? Röviden: Mivel az örök életet el
lehet gondolni a szenvedés eszköze nélkül is, ezért elgondolható ugyan a szenve-
dés megszüntetéseként is, de nem a legitimációjaként.

Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk?

– 79 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:07  Page 79



A SZENVEDÉS FELFOGHATATLANSÁGA A FELFOGHATATLAN
ISTEN BELSŐ MOZZANATA

Mit mondhatunk hát? Semmilyen igazolást nem találunk az ember történelmében
tapasztalható szenvedésre? Nyilvánítsuk alapkérdésünket egyszerűen megválaszol-
hatatlannak? Nos, kezdjük elölr!l megfontolásainkat egy egészen más kiindulópontból.
Isten, vallja a keresztény hit, a felfoghatatlan titok. Most és mindörökké, akkor is,
ha színr!l színre fogjuk látni. A felfoghatatlan istenség félelmetes ragyogása akkor
is meg fog maradni, leplezetlenül és örökre. Csupán, ha szabad így mondani, el-
viselhet! lesz, ha szeretjük Istent, és feltétel nélkül és önzetlenül ebben a szeretetben
létezünk, mely elfogadja Őt úgy, amiként van. A végtelen Isten soha meg nem ra-
gadható és soha át nem látható titka csak önzetlen elfogadásának aktusában vál-
hat a boldogságunkká. Ezen a szereteten kívül – amelyben az ember elhagyja ön-
magát, hogy azután soha többé vissza se térjen önmagához – csak ama radikális
tiltakozás volna egzisztenciánk egyetlen értelmes alapaktusa, mely szerint mi nem
vagyunk istenek, és nem is tudunk mit kezdeni Istennel, az az aktus, mely a po-
kollal azonos. Ez a szeretet, melyben az ember önzetlenül átadja magát Isten titka
mélységének, éppannyira nem igazolható önmagán kívül, mint Isten titka, ami-
nek az ember átadja magát. Isten felfoghatatlanságának ez a titka azonban nem pusz-
tán egy statikusnak gondolandó lény titka, hanem egyben a szabadságnak, Isten
ama levezethetetlen rendelkezésének a titka, aminek semmilyen más instancia el!tt
nem kell igazolnia magát. Az ember tehát ennek is átadja magát, ha színr!l színre
szereti Istent az örök életben, és feltétel nélkül átengedi magát felfoghatatlanságá-
nak. Istent a szabadságával egyetemben szeretjük, magát Istent, és nem csak azt, amit
az örökkévalósághoz mérten mindig is csupán ideiglenes belátás révén róla elsajá-
títottunk. Csak az az ismeret, mely felemelkedik a szeretetbe és feloldódik benne,
végs! soron már semmit nem tesz sajátjává úgy, ahogyan egyébként a megismer!
elsajátítja a megismertet, hanem túlad saját magán, szeretvén elveszíti önmagát Is-
ten felfoghatatlanságában, és abban – és nem másban és nem másképpen – felis-
meri beteljesedését és megismeri tulajdon képpeni lényegét, – csak ez az ismeret tesz
boldoggá és szabaddá, éppen mert önzetlen szeretet, felfoghatatlan csoda. Ez fel-
adat az ember számára, aki olyan szubjektumnak látszik, aki per definitionem ego-
istán önmagára irányul és önmaga köré építkezik. Mindezt figyelembe véve alap-
kérdésünk egészen más aspektusokban jelenik meg. Eddig megállapított
megválaszolhatatlansága többé nem a lehet! legsürg!sebben kiküszöbölend! bot-
rány egzisztenciánkban, amit a lehet! legvilágosabban fel kell deríteni, hanem an-
nak a felfoghatatlanságnak egy mozzanata, amely egész egzisztenciánkat áthatja,
kihívásként éri és magának igényli. A szenvedés felfoghatatlansága része Isten fel-

Karl Rahner SJ

– 80 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:07  Page 80



foghatatlanságának. Nem abban az értelemben, mintha levezethetnénk mint va-
lami szükségszerű és ennélfogva Isten valamely más, általunk ismert tulajdonsá-
gából mégiscsak felderíthet! mozzanatot. Így ugyanis a legkevésbé se lenne fel-
foghatatlan. Hanem éppen valóságosan és mindörökre felfoghatatlanként
mondható a szenvedés Isten felfoghatatlansága – lényege és szabadsága – valósá-
gos megjelenésének. Lényegének azért, mert hiszen a félelmetesség ellenére, a szen-
vedés (legalábbis a gyermekek és az ártatlanok esetében mondhatni) amoralitása
ellenére, vallanunk kell Isten tiszta jóságát, melyet azonban éppen nem a mi íté-
l!székünk el!tt kell mentegetni. És szabadságának, mert éppen a szabadsága azért
felfoghatatlan mid!n a teremtmények szenvedését akarja, mert ez a szenvedést aka-
ró szabadság a szenvedés nélkül is képes lenne elérni szent céljait. A szenvedés te-
hát önmagában ismét csak Isten felfoghatatlanságának levezethetetlen megjelenési
formája.

Legföljebb azt mondhatjuk – bár ezzel nem akarunk újfent egy feltevésekb!l
és következtetésekb!l álló, logikailag kényszerít! rendszert felállítani –, hogy a
szenvedés konkrétan számunkra annyiban elkerülhetetlen a szükségképpen tör-
ténetileg megvalósuló és szabadságban realizálódó egzisztenciánk keretei között,
mert nélküle Isten mint az a felfoghatatlan titok, akivel már most szükségképpen
dolgunk van, nem lenne komoly tényez!je életünknek, hanem elvont teoréma
maradna, amit a továbbiakban nem kellene megvilágítani életünk konkrétuma-
iban. Egzisztenciánk gyakorlatában azonban Istennek mint rendelkezésünk alá
nem tartozó titoknak az elfogadása és a szenvedés megmagyarázhatatlanságának
és megválaszolhatatlanságának néma elfogadása egy és ugyanazon folyamat. El-
méletileg talán azt lehetne mondani, hogy Isten szabad rendelkezésének vissza-
vezethetetlensége – hogy ti. csakis önmagában és szeretetben való elfogadásá-
ban, másra való visszavezetés nélkül válik érthet!vé, mégpedig a szeretet ben, s
nem az elméletben –, már az Isten titkának való abszolút önátadás egyfajta gya-
korlása, akkor is, ha Istennek ez a szabad rendelkezése tulajdonképpen még nem
jelent egyet a szenvedéssel. De ugyanígy mondhatjuk azt is, hogy a szabadság
el!tti ilyetén feltétlen kapituláció – vagyis lemondás arról, hogy ne csupán önnön
magával, hanem valami mással is igazolja magát –, egyfajta nemes értelemben
már maga is olyan fájdalmat jelent, melyhez képest elhalványul a pusztán fi-
 zikai-biológiai értelemben vett szenvedés, kivált hogy, legalábbis számunk ra és
ideiglenesen, nem azonos a szubjektíve értelmezett értékelése és valóságos mély-
sége, felszínessége vagy radi ka li tása. Így egy bizonyos nemes értelemben a te-
rem tett szubjektum önmagából való eksztatikus kitörése azért, hogy feltétel nél-
kül átadja magát Isten szabadságának, már igazi fájdalmat jelenthet, amelyet
mindenképpen megfizetni tartozik az üdvözült boldogságért – az önmagától

Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk?

– 81 –

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:07  Page 81



való eloldódásért –, úgyhogy az, amit egyébként szenvedésnek tartunk, ennek
csupán egy alacsonyabb létfokon megvalósuló analogonja. Bárhogyan legyen is,
jelen helyzetünkben és állapotunkban a szenvedés elfogadásának konkrét módja
nem lehetséges másként mint néma utalással Isten felfoghatatlanságára és sza-
badságára, s ezzel magát Istent fogadjuk el, sértetlenül meghagyva isteni létében.
Aki nem képes – közvetett vagy közvetlen módon – feltétel nélkül elfogadni a
szenvedés felfoghatatlanságát, az alapjában csak saját tulajdon isteneszméjének
hódol, nem pedig magát Istent vallja meg.

Walter Dirks beszámol egy látogatásáról, amit Romano Guardininél tett, akin
már jelentkeztek halálos betegségének tünetei: „Aki ezt megélte, nem fogja el-
felejteni, amit a halálos ágyán fekv! öreg ember megvallott neki. Elmondta, hogy
az utolsó ítéleten nem csupán kérdésekre fog válaszolni, hanem maga is kérdezni
fog; bizakodón reméli, hogy az angyal nem fogja t!le megtagadni a választ arra
a kérdésre, amelyre semmiféle könyvb!l, még magából a Szentírásból sem, sem-
miféle dogmától és semmiféle tanítóhivataltól, semmiféle ‘teodíceától’ és sem-
miféle teológiától, még a sajátjától sem kapott választ: Miért, Istenem, miért a
rettenetes kerül!utak az üdvösséghez, miért az ártatlanok szenvedése és a bűn?”1

Amit itt és most mondani akartunk, csak annak belátása volt, hogy Guardini
joggal nem talált választ erre a kérdésre, és az a meggy!z!dés, hogy csak az íté-
let angyala válaszolhatja meg, de túl ezen az, hogy az igazi válasz akkor sem le-
het más, mint egyedül a felfoghatatlan Isten a maga szabadságában, hogy tehát
a választ csak akkor hallhatnánk meg, ha feltétlen imádó szeretetben átadnánk
magunkat Istennek – mint válasznak. Ha nem jutunk el erre az Istenbe belefe-
ledkez! szeretetre, helyesebben: ha nem ajándékoztatunk meg vele, akkor csak
a szenvedésünk abszurditásán érzett puszta kétségbeesés marad, ami tulajdon-
képpen az egyetlen komolyan veend! formája az ateizmusnak. Nem létezik más
boldogító fény, amely megvilágítaná a szenvedés sötét szakadékát, mint maga
Isten. Őt pedig csak akkor találjuk meg, ha szeretvén igent mondunk felfog-
hatatlanságára, amely nélkül nem lenne Isten – Isten.

(Németh Gábor és Gáspár Csaba László fordítása)

Forrás: KARL RAHNER: Warum lässt uns Gott leiden?, in ID.: Schriften zur
Theologie, XIV. kötet, Benziger, Zürich, 1980, 450–466.

Karl Rahner SJ

– 82 –

1 EUGEN BISER: Interpretation und Veränderung. Werk und Wirkung Romano Guardinis,
Ferdinand Schöningh Verlag, Paderborn, 1979, 132–133.

5. Rahner--Gáspár_Szenvedés_Layout 1  2013.05.28.  15:07  Page 82



Az élet mint hivatás

JOSEPH WILLIAM TOBIN CSSR

BEVEZETÉS A MÁSODIK KONFERENCIÁHOZ

Az el!z! napon közös gondolkodásra hívtam meg Önöket a hivatásról, mely-
ben két szabadság: a meghívó félnek, Istennek az abszolút szabadsága és a hí-
vásra válaszoló félnek, az embernek a szabadsága találkozik. Az életr!l hivatás-
ként beszélhetünk

„egy meglep! misztérium fényében: minden teremtmény, f!ként min-
den emberi személy, Isten gondolatának és szeretetteljes cselekvésének
gyümölcse, végtelen, hűséges és örök szeretetének (vö. Jer 31,3). Ennek
a valóságnak a felfedezése valóban mélyrehatóan átalakítja életünket.”1

Ez a valóság nem szűkíthet! le egy foglalkozásra vagy karrierre, vagy Isten
kezdeti meghívására, még kevésbé az ember válaszára. Minket, szerzeteseket, az
engedelmesség fogadalma figyelmesen hallgató életre, és Istennek és az Ő ter-
vének fáradhatatlan keresésére kötelez. Az állhatatos kitartás titka a szabadon
meghívó Isten és a szabadon válaszoló emberek között kibontakozó misztikus
párbeszédben rejlik, ezáltal !rizhet! meg a szeretet.

A Szentírásban a meghívás gondolata szorosan kapcsolódik a kiválasztás és a
küldetés gondolatához. Míg a kiválasztás tágabb és általánosabb fogalomnak tűnik
– olyannyira, hogy a sugalmazott szerz!k például kiválasztott népr!l beszélnek –,

SZERZETESSÉG Sapientiana 6 (2013/1) 83–96.

– 83 –

JOSEPH WILLIAM TOBIN (USA) redemptorista szerzetespap, a Megszentelt Élet Intézmé-
nyeinek és az Apostoli Élet Társaságai Kongregációjának korábbi titkára, 2012 októberét!l
Indianapolis érseke. – A két el!adás elhangzott az UCESM 15. közgyűlésén Lourdes-ban,
2012. március 19–25. között. Az els! el!adást az el!z! (2012/2-es) számunkban közöltük.

1 XVI. BENEDEK PÁPA üzenete a hivatások 49. világnapjára.

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 83



addig a meghívás fogalma konkrétabban egyénekre vonatkozik (személyes meg-
hívásokra). Mindazonáltal a Bibliában a kiválasztás és a meghívás egyaránt Isten
megváltó tervének szolgálataként, vagy küldetéseként jelenik meg.2

Az UCESM3 15. közgyűlésének témája konkrét küldetésre utal: Szerzetesek
és szerzetesn!k Európában… Ez a pontos meghatározás némi aggodalomra adhat
okot. James Barrett atya esete ötlik fel bennem, aki hatvanöt évet élt Ameriká-
ban redemptoristaként, és kedves barátomnak nevezhettem. Kezdeti képzésem
idején és szolgálatom els! éveiben egyfajta mentor volt számomra !, aki egész fel-
n!tt életét spanyol ajkú bevándorlók közösségeinek szolgálatában töltötte.

A ’60-as években, az ország sok más fiatal szerzeteséhez hasonlóan, a mi sze-
minaristáink is meglehet!sen elzárt életet éltek. A fiatalemberek zárt szeminári-
umokban tanultak, a nyári szünid!ben pedig valamely közeli táborba küldték
!ket, ahol – gondolom – a közösségi életben történ! meger!södés volt felada-
tuk úgy, hogy eközben hivatásuk védve legyen a veszélyes kísértésekt!l. Ebben
az id!ben Barrett atya vendégmunkások hatalmas bevándorlónegyedeiben egye-
dül dolgozott: ellátta vallási szükségleteiket, kiállt jogaikért és méltóságukért, és
más egyéb módokon gondoskodott ezekr!l az elhagyatott emberekr!l.

Egyik évben felvetette elöljáróinak, hogy a nyár egy részében néhány sze-
minarista esetleg csatlakozhatna hozzá. Fiatal rendtársai így megismerkedhet-
nének egy másik kultúrával és jobban számot vethetnének mindazzal, ami majd
rájuk is vár misszionáriusként. Minthogy a bevándorlók lakhelyei több mint
ezer kilométerre voltak a szemináriumtól, a tartományi elöljáró és tanácsa úgy
látta jónak, ha kikéri a római általános elöljáró és tanácsa véleményét. A be-
nyújtott kérvény olvastán az általános tanács tagjai lelkes igennel feleltek! Cso-
dálatos volna, ha a tanulók a nyár folyamán missziós tapasztalatokat szerezhet-
nének. Ad experimentum elmehet tehát egy csapat, az egyetlen feltétel, hogy
minden este térjenek vissza elmélkedésre a szemináriumba!

Mivel az általános tanács szinte kizárólag európaiakból állt, a tartományi ve-
zetés nem kérte az újbóli megfontolást az elöljáróktól. Az amerikaiak korábbi
tapasztalatai azt mutatták, hogy az óceán túlpartján él! testvéreik nehezen tud-
ják felfogni, milyen hatalmas méretű is az ! országuk.

Joseph William Tobin CSsR

– 84 –

2 LUIS GONZALEZ QUEVEDO: Vocación: vocación en la biblia, in Ángel Aparacio – Juan
Canals (eds.): Diccionario Teológico de la Vida Consagrada, Publicaciones Claretianas, Mad-
rid, 2009, 1826.

3 Európai Szerzeteselöljárói Konferenciák Uniója.

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 84



Természetesen az amerikaiak hasonló hibákat követnek el, amikor Európá-
ról van szó, s egyaránt bizonyságot teszünk közismert és ijeszt! tudatlansá-
gunkról ezzel a földrésszel – vagy ami azt illeti, bármely másikkal – kapcsolat-
ban! Ambrose Bierce, a XIX. század második felének amerikai szatirikusa, aki
híres volt cinizmusáról, egyszer azt a megállapítást tette, hogy „a háború Isten
módszere arra, hogy megtanítsa az amerikaiakat a földrajzra”. Noha immár húsz
éve európai lakcímmel rendelkezem, mégsem állíthatom, hogy behatóan is-
merném az e kontinensen él! Egyházat és szerzetesi életet. Hogyan is szólhat-
nék hitelesen „az európai szerzetesekhez és szerzetesn!khöz”, tudván, hogy a
valódi szakért!k velem szemben foglalnak helyet?

Így tehát szükségszerűen szerényebb feladatra vállalkozom. Egy szentírási je-
lenetet választottam vezérfonalul a mai elmélkedéshez. A jelenet az Apostolok
Cselekedeteinek 16. fejezetéb!l való, Pált és társait állítja elénk Filippiben, az
els! európai keresztény közösségben (ApCsel 16,6–40.). Talán az evangélium
Európába érkezésének körülményei jobban megvilágítják, mivel kell szembe-
néznie az Egyháznak, amikor vezet!i az „új evangelizáció” fontosságát hangsú-
lyozzák. Ezért utalunk kell majd a közelg! Püspöki Szinódus számára megfo-
galmazott Lineamentára,4 amely „Az új evangelizáció szerepe a keresztény hit
átadásában” címet viseli majd.

Filippi azért is érdekes számunkra, mivel közössége igen kedves levelet ka-
pott Páltól, olyan levelet, mely egyszersmind a mai Európa szerzeteseihez és
szerzetesn!ihez is ékesszólóan beszélhet. Ezt a konferenciát erre a levélre hivat-
kozva szeretném befejezni, kiemelni egy olyan vonását, amely az európai szer-
zetesek és szerzetesn!k küldetésének fontos része kell legyen.

A Szentlélek és a Cselekedetek írójának vezetésével idézzük fel az els! euró-
pai keresztény közösséget. Ezt olvashatjuk az Apostolok Cselekedeteinek 16.
fejezetében:

„6A Szentlélek megtiltotta, hogy Ázsiában hirdessék az Isten szavát, ezért
Frigia és Galácia felé vették útjukat. 7Amikor Miziába értek, megkísérel-
ték, hogy Bitiniába utazzanak, de Jézus Lelke nem engedte meg nekik.
8Ezért átvágtak Mizián, és lementek Troászba. 9Éjszaka Pálnak látomása
volt: Egy macedón férfi állt el!tte, és kérte: »Gyere át Macedóniába, és
segíts rajtunk!« 10A látomás után rajta voltunk, hogy miel!bb útra keljünk

Az élet mint hivatás

– 85 –

4 Püspöki Szinódus, XIII. Általános rendes gyűlés: Az új evangelizáció szerepe a keresztény hit
átadásában, Lineamenta, Róma, 2011. február 2. (A továbbiakban: L.)

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 85



Macedóniába, mert biztosak voltunk benne, hogy az Isten rendelt oda
minket hirdetni az evangéliumot.

11Troászban tengerre szálltunk, és egyenesen Szamotrákiába tartot-
tunk, majd másnap Neápoliszba, 12onnan pedig Macedónia körzetének
legfontosabb városába, egy kolóniába, Filippibe. Néhány napig ebben a
városban maradtunk.”

Mit tudunk az apostoli id!k Filippijér!l? Az Észak-Kelet Görögországban el-
helyezked! város Makedónia provinciának többé-kevésbé jelent!s városa volt.
Az Adriai-tenger partján Bizáncba vezet! Via Egnatia5 út melletti római várost
(ApCsel 16,21), melyet gazdag mez!gazdasági területek vettek körül és közel fe-
küdt a Pangaeus-hegy aranybányáihoz, Pál idejében f!ként görög-makedónok
lakták, valamint egy apró zsidó közösség (vö. ApCsel 16,13).

Eredetileg a trákok alapították a Kr. e. VI. században Krenidész néven. Kr. e.
360-ban II. Filipposz, makedón király, Nagy Sándor apja foglalta el és nevezte
el magáról „Filipposz városának”. A terület a Kr. e. II. században került római
uralom alá. A Filippihez közeli síkságon, Kr. e. 42 októberében mért vereséget
Antonius és Octavianus Julius Caesar merényl!inek, Brutusnak és Cassiusnak
seregeire. Octavianus (Augustus) kés!bb római kolóniát alapított itt és a római
hadsereg sok veteránját telepítette itt le.

A Cselekedetek (vö. ApCsel 16,9–40) szerint Pál Filippiben alapította meg
az els! európai keresztény közösséget. A városba második missziós útja során
annak kiköt!jén, Neapoliszon (a mai Kavallán) keresztül érkezett, feltehet!leg
Kr. u. 49–50-ben, Szilás meg Timóteus (vö. ApCsel15,40; 16,3; Fil 1,1) és
talán Lukács6 társaságában. A Cselekedetek beszámol egy keresked!asszony,
Lidia megtérésér!l; egy ördögt!l megszállott rabszolgalány meggyógyításáról és
egy földrengést követ!en – melynek idején Pál és Szilás börtönben van Filip-
piben – egy !rnek és családjának7 megtérésér!l. A 16. fejezet annak leírásával
zárul, hogyan távozott Pál (és Szilás) Filippib!l a város elöljárójának kérésére
Tesszalonikibe (ApCsel 17,1–10), ahol több alkalommal is hűséges Filippi-beli

Joseph William Tobin CSsR

– 86 –

5 A Via Egnatiát (görög: W(<"J\" _&`H) a Kr. e II. században építették a rómaiak. Átszelte
Illyricum, Makedónia, Trákia provinciát, a mai Albánia, Macedón Köztársaság, Görögor-
szág és Törökország európai területén haladva át.

6 Amennyiben Lukács beleértend! az ApCsel 16,10–17 versekben el!forduló „mi” többes
számába.

7 Ezek közül a személyek közül a Filippiekhez írt levél egyet sem nevez meg.

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 86



hívei támogatták !t anyagi segítséggel (Fil 4,16). Kés!bb Pál feltehet!en átha-
ladt Filippin, amikor Efezusból Görögországba tartott (ApCsel 20,1–2), és min-
den bizonnyal megállt itt végzetes jeruzsálemi zarándokútja során (ApCsel 20,6).

Térjünk vissza Pál azon döntésének részleteihez, hogy Európába utazik. Ész-
reveszünk-e az imént felolvasott részben egy különös mozzanatot? Az író azt
írja, hogy a „Szentlélek” és „Jézus lelke” megakadályozta Pált és társait abban,
hogy ott hirdessék az evangéliumot, ahol eredetileg tervezték. A kétszeres csa-
lódást követ!en Pál egy makedón ruhát visel! emberr!l álmodik, aki könyörög
neki, hogy jöjjön el és segítsen népén.

Az angliai egyház missziós szervezetéhez intézett felhívásában Rowan Williams,
Canterbury érseke erre a fejezetre hivatkozott, amikor arról beszélt, hogy meny-
nyire fontos az Egyház helyes ítél!képessége azt illet!en, hogyan kell hirdetnie
az evangéliumot:

„Én úgy látom, hogy a Szentlélek azt üzeni Pálnak és társainak, hogy ne pa-
zarolják energiáikat olyan területre, ahol Isten egyel!re még nem nyitotta
meg az ajtókat. Inkább fordítsák figyelmüket arra az ajtóra, amit Isten va-
lóban megnyit el!ttük, arra a területre, ahol Isten valamiképpen már el!-
készítette a talajt. Hol kezdjünk neki? Ahol Isten már elkezdte. Hogyan
kezdjünk neki? Figyelmes hallgatással, szemrevételezéssel, annak a mód-
nak felismerésér!l, amely által Isten már el!készítette a talajt számunkra.”8

Az új evangelizációról szóló következ! püspöki Szinódus Lineamentája hu-
szonnégy alkalommal hivatkozik az ítél!képesség szükségességére. A kezdeti
Egyház tapasztalatát felidézve a Lineamenta megállapítja: „az evangelizáció fo-
lyamata a megkülönböztetés folyamatává vált. Az igehirdetés el!ször hallgatást,
megértést és értelmezést kíván”.9

Az Egyház tisztában van azzal, hogy a világ megváltozott és szüntelenül új
társadalmi és kulturális alakzatoknak ad helyet. A Lineamenta világos összeha-
sonlítást tesz Pál egykori helyzete és a jelen kihívásai között. Megfáradt, el!re-
 gyártott megoldások ma már aligha fogadhatók el az evangelizáció problémájára.
E helyett szükséges, hogy az Egyház el!bb „hallgasson, megértsen és értelmezzen”,
miel!tt megszólalna.

Az élet mint hivatás

– 87 –

8 ROWAN WILLIAMS: God’s Mission and Ours in the 21st century (2009. június 9.); http://www.
archbishopofcanterbury.org/articles.php/779/gods-mission-and-ours-in-the-21st-century

9 L 3.

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 87



Még egy tanulságot levonhatunk azokból a körülményekb!l, amelyek Pált
Európába vezették. Hosszú távon nem minden meghiúsult terv számít szük-
ségszerűen vereségnek. Amit ugyanis kezdetben negatívan értékelünk, lehet a
Szentlélek műve is, aki megakadályozza az emberi terveket azért, hogy az Öröm-
hír hirdetésének ügyét el!remozdítsa. Ez a lehet!ség arra hív meg minket, hogy
tekintsünk ismét a jelenlegi válságra, próbálva megítélni, vajon nem nyit-e Isten
új ajtót az Egyház számára.

Azt is hinnünk kell, hogy nem a tanítvány egyéni sikere a legfontosabb jele
az Örömhír terjedésének. A Filippi-beli egyház végül valóban virágzó közös-
séggé vált, olyannyira, hogy Pál egy levelet is szentelt nekik. A Cselekedetek e
fejezete alapján azonban Pál személyes sikere elenyész!nek mondható. Nyil-
vánvalóan a közösség nagymértékben gyarapodott távozása után, és – amint
azt Pál leveléb!l is kitűnik – megkülönböztetett szeretettel fordult a Filippiben
él! keresztények felé.

Olvassuk tovább a 16. fejezetet:

„13Szombaton kimentünk a kapun kívül a folyóhoz, mert úgy véltük,
hogy ott van az imádkozóhely. Leültünk és beszélni kezdtünk a körénk
gyűlt asszonyokhoz. 14Volt a hallgatóságban egy Tiatira városából való,
Lidia nevű, istenfél! bíborárus asszony. Ennek megnyitotta szívét az Úr,
hogy hallgasson Pál szavaira. 15Egész háza népével együtt megkeresztel-
kedett, aztán kért minket: »Ha nézetetek szerint az Úr híve vagyok, tér-
jetek be házamba, és maradjatok nálam.« És er!vel rá is vett erre minket.

16Egyszer, ahogy az imádkozóhely felé tartottunk, találkoztunk egy jós
szellemt!l megszállt leánnyal, aki jóslásaival nagy hasznot hajtott gazdáinak.
17Pál után és miutánunk szaladt, és így kiáltozott: »Ezek az emberek a föl-
séges Isten szolgái, s az üdvösség útját hirdetik nektek.« 18Ezt több napon
át megismételte. Pál már bosszankodott miatta, hátrafordult és rászólt a lé-
lekre: »Parancsolom neked Jézus Krisztus nevében, menj ki bel!le!« Ki is
ment akkor mindjárt. 19Amikor gazdái látták, hogy nem húzhatnak bel!le
több hasznot, megragadták Pált és Szilást, és a fórumra hurcolták, az elöl-
járók elé. 20Bírák elé állítva így vádolták !ket: »Ezek a zsidó emberek zavart
keltenek városunkban, 21olyan szokásokat hirdetnek, amelyeket mi - ró-
maiak lévén - nem fogadhatunk el, és nem követhetünk.« 22A nép is elle-
nük fordult. A bírák lehúzatták róluk a ruhát, és megvessz!ztették !ket.”

Rövid Filippi-beli tartózkodása során Pál több különböz! embercsoporttal
találkozik és evangelizálja !ket. Egy szombaton a város külvárosába megy, ahol

Joseph William Tobin CSsR

– 88 –

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 88



egy kisebb csoportnyi zsidó és prozelita (ti. „Istenfél!”) szokott összegyűlni. A fo -
lyó közelében találkoztak, mivel a víz alkalmas volt a rituális megtisztuláshoz.
Talán olyan kisszámú volt Filippiben a zsidó közösség, hogy nem volt meg a
szükséges tíz férfi a zsinagóga alapításához.10 Pál és társai felhasználják az alkal-
mat, hogy Jézusról, mint az Isten által megígért Messiásról és az üdvösség be-
teljesít!jér!l beszéljenek.

Szavai szíven ütik Lidiát, aki sikeres keresked!n! és háza népének feje. Ami-
kor ! és egész háza népe megkeresztelkedik, Európa els! családi egyháza is meg-
születik. Ennek az egyedülálló vagy özvegyasszony családf!nek a megtérése
szükségképpen vallási és spirituális hatással volt a többiekre. Manapság az Egy-
háznak az evangélium gyorsabb terjedése érdekében figyelembe kell vennie a kö-
zösségi hálózatok stratégiai fontosságát.

Lidia megtérése arra is példa számunkra, hogyan is szólítsa meg az Egyház
a n!ket az itt jelenlev!k által képviselt országokban. Hasznos-e az olyan evan-
gelizáció, amely szándékosan érzékeny a nemek különbségeire? Melyek azok a
különleges elvárások, melyeket figyelembe kell venni, amikor az Egyház a jelen
kor Lidiáihoz szól: azokhoz a tanult, sikeres n!khöz, akik „háznépük” vezeté-
sében fontos szerepet töltenek be, és akik keresik Istent?

A folyóparti találkozás a fiatalok evangelizációjának kérdését is felveti. Egy
rabszolgalány jelenik meg a színen. Az Apostolok Cselekedetei úgy mutatja be,
mint aki „jövendöl! lelket”11 bír. Ezek szerint tehát két különböz! módon is
szolgaságban él. El!ször is azért, mert az !t birtokló idegen lélek szeszélye fűzi
rabláncra. Másodszor azért, mert ahogy az írás kijelenti, gazdájának jelent!s
bevételét jelenti.

Pál szembeszáll a lány kett!s szolgaságával kiűzve bel!le a lelket, és kiváltva
a lány gazdáinak dühét, akik megragadják az apostolt és Szilást, s a város elöl-
járója elé hurcolják !ket. Valahányszor az Örömhír szerzett jogokat, különösen
pedig gazdasági érdeket veszélyeztet, mindig ellenállásba ütközik (vö. ApCsel
19,25–27). Így tesznek a rabszolgalány felügyel!i: ahelyett, hogy örülnének a

Az élet mint hivatás

– 89 –

10 A Misna tíz férfi meglétét írja el!, hogy minjant, vagyis a szükséges létszámot alkossák bi-
zonyos imák és szertartások elvégzéséhez (vö. Sanhedrin 1:6, Pirqe Abot 3,8).

11 Szó szerint „püthóni lelket” (•P@LF"< BgdØ:" Bß2T<"); Püthón volt a neve annak a kí-
gyónak vagy sárkánynak, amely a delphoi jósdát !rizte. A kés!bbiekben olyan lelket jelen-
tett, mely „jövendöléseket jelent ki”, s emellett olyan hasbeszél!t is, akir!l úgy vélték, hogy
a hasában ilyen lelket hordoz.

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 89



lány szabadulásának, egyedül bevételeik elvesztésére gondolnak. Noha az ide-
gen prédikátorok ellen felhozott vádjaik a társadalmi rendre és a kulturális ha-
gyományok tiszteletére hivatkoznak, világosan látszik, hogy a lány tulajdono-
sainak haragját valójában a kapzsiság okozza.

Az Egyház elismeri a növekv! nehézséget, amit a hitnek az új nemzedéknek
történ! továbbadása jelent. A Szentatya és a következ! Szinódus Lineamentája
is hangsúlyozza az „oktatási vészhelyzetet”.12 Ahogy a Lineamenta megvilágítja,
a Pápa által használt kifejezés utal arra

„a manapság tapasztalt növekv! nehézségre, amely nem csupán a keresz-
tény oktatási tevékenységet érinti, hanem általánosan tapasztalható az
oktatásban. A helyes életmódot és viselkedést kialakító alapvet! értékek
közvetítése az újabb nemzedékek számára egyre nehezebbé válik.”13

Az „oktatási vészhelyzet” azt jelenti, hogy az Egyház már nem képes mind-
annak átadására a fiatalok számára, amivel tartozik nekik.

Ez a kudarc, s!t képtelenség, még inkább kínzóvá válik, ha hisszük, hogy a
jézusi küldetés, és következésképpen az Egyház küldetésének is alapvet! eleme
„hogy hirdesse[m] a foglyoknak a szabadulást, a vakoknak a látást, hogy sza-
badon bocsássa[m] az elnyomottakat” (Lk 4,18). Lehetséges-e hogy a fiatalok
igazi szabadsága csorbul amiatt, hogy az Egyház nem képes életmintát közve-
títeni számukra? Vajon Európa fiataljai valójában nem a lehet!ségek szűk ho-
rizontjának rabjai-e, minthogy a kinyilatkoztatás igazságát megtagadják t!lük,
s ugyanúgy rabjai a gazdasági rendszernek, amely arra törekszik, hogy szükség-
leteiket megsokszorozza a zabolátlan fogyasztás által, miközben fokozza aggo-
dalmukat, mivel kevés reményük van arra, hogy igazságos és biztos munkakö-
rülményeket találjanak?

„23Sok ütést mértek rájuk, majd börtönbe vetették !ket, s megparan-
csolták az !rnek, hogy jól vigyázzon rájuk. 24Ez a kapott parancs értelmé -
ben a bels! börtönbe zárta !ket, és a lábukat kalodába szorította.

25Pál és Szilás éjfélkor imádkoztak és zsoltárt énekelve dics!ítették az
Istent, a foglyok meg hallgatták !ket. 26Hirtelen nagy földrengés támadt,

Joseph William Tobin CSsR

– 90 –

12 XVI. BENEDEK PÁPA: Discourse at the Opening of the Convention of the Diocese of Rome
(2007. június 11.), L’Osservatore Romano: Weekly edition in English, 2007 június 20, 3.; L 20.

13 Uo.

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 90



úgyhogy a börtön alapjai megremegtek. Az ajtók mind kinyíltak, és min-
denkir!l lehullott a bilincs. 27Amikor a börtön!r felriadt álmából, s meg-
látta, hogy a börtön ajtai tárva-nyitva vannak, kihúzta kardját, s meg
akarta magát ölni, mert azt hitte, hogy a foglyok megszöktek. 28Pál han-
gosan rászólt: »Ne tégy kárt magadban, hisz mind itt vagyunk!« 29Az !r
világot kért, berohant, és remegve Pál és Szilás elé borult, 30aztán kivezette
!ket s megkérdezte: »Uraim, mit kell tennem, hogy üdvözüljek?«
31»Higgy Jézus Krisztusban, és üdvözülsz te is, a tieid is!« - válaszolták.
32Aztán hirdették neki és egész háza népének az Isten szavát. 33Az pedig
még akkor magához vette !ket, éjszaka kimosta sebeiket, s rögtön meg-
keresztelkedett, hozzátartozóival együtt. 34Aztán házába vezette !ket, asz-
talt terített nekik, s örült egész háza népével, hogy az Isten híve lett.”

Sok olyan részlete van a Pál és Szilás csodálatos megmenekülését leíró feje-
zetnek, amit érdemes volna kiragadnunk. A jelen reflexió kereteit – és türel-
mük korlátait – figyelembe véve, csupán kett!t választok ki ezek közül.

A két misszionárius látszólag reménytelen helyzetben van: egy idegen bör-
tön mélyére vetve, lábuk kalodába zárva. Mit tesznek ekkor? Noha alaposan
megfenyítették és megláncolták !ket, Pál és Szilás „imádkoztak és himnuszokat
énekeltek Istennek”. Tehát az apostolok nem a kiszabadulásukért könyörögtek
Istenhez, hanem hálatelten dics!ít! énekeket zengtek Neki. A fejezet még egy
fontos részlettel szolgál: a többi rab figyelt (16,25).

Ez a jelenet a Cselekedetek egy korábbi eseményére utal vissza. Az ötödik fe-
jezet felidézi, hogy az apostolok – miután megbotozták !ket és megparancsol-
ták nekik, hogy ne említsék többet Jézus nevét – „boldogan távoztak a f!ta-
nácsból, mert méltók lettek rá, hogy Jézus nevéért gyalázatot szenvedjenek”
(5,40–41). Könnyen beláthatjuk, hogy hasonló okok miatt fakadt dalra egy
európai börtön sötét éjszakájában Pál és Szilás.

A jelenet ugyanakkor a jöv!re is nyitott, engem egy modern európai vérta-
núra, a moráviai születésű redemptorista misszionárius Boldog Methodius Do-
minick Trčkára emlékeztet, aki a görögkatolikus egyházért munkálkodott áll-
hatatosan a hajdani Csehszlovákiában. 1950. április tizenharmadika éjszakáján
a kormányzat felszámolta az összes szerzetesrendet. Koncepciós perben 12 éves
börtönbüntetésre ítélték, ahol többször hosszan kihallgatták és megkínozták.
1958-ban a leopoldovi börtönbe szállították át, a jelenlegi Szlovákia területére.
A magánzárkában töltött id! során tüd!gyulladást kapott. Büntetését azért
kapta, mert egy karácsonyi himnuszt énekelt. 1959. március 23-án hunyt el és
2001. november 4-én avatta boldoggá II. János Pál pápa.

Az élet mint hivatás

– 91 –

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 91



Boldog Methodius Dominicket sokszor ábrázolják egy apró tekerccsel a ke-
zében, amin egy szlovák karácsonyi ének szövege olvasható. Olyan apostolra em-
lékeztet, akit nem tudott megtörni a rablánc, és aki rabtársait éneket zengve bá-
torította, így téve szabaddá lelküket az !ket körülvev! rácsoktól. Pál, Szilás, és
merem állítani, Boldog Methodius Dominick is a szenved! igaz (vö. Dán 3,24)
bibliai alakját jelenítik meg, akinek imádsága prófétai tanúságtétellé is válik.

A váratlan földrengést és a rabok szökési lehet!ségét követ!en a Cselekede-
tek figyelme a börtön!rre és megtérésére összpontosít. Ismét Pál ragadja magá-
hoz a kezdeményezést és a megváltás eszközévé lesz. Az !r elfelejti a földrengést
és a többi rabot, és felteszi a kérdést „Uraim, mit kell tennem, hogy üdvözüljek?”
(16,30). A kérdés formája kateketikai, és a válasz Lukács kedves hitvallási for-
muláját hordozza: a megváltás a Jézus Krisztusba vetett hittel függ össze.14

Feltételezem, hogy Európa nagy részének a megváltás értelmezhetetlen ka-
tegória. S valóban, a kereszténység sok szempontú válsága egyetlen szótérioló-
giai természetű közös nevez!re hozható és talán hozandó is: a megváltás rele-
vanciájának elvesztésére. A kereszténységnek meggyengült az a képessége, hogy
megjelenítse a megváltást. Az Egyház pedig nem Egyház többé, ha már nem
tudja a megváltást közvetíteni. Megfordítva Szent Ciprián híres meghatározá-
sát állíthatnánk, hogy extra salutem nullus christianismus.15

A Lineamenta emlékeztet arra, hogy Jézus kinyilatkoztatása „nem csupán a
megváltás ajándékának befogadóivá, hanem hirdet!ivé és tanúivá is tett”.16 Mit
kell hirdetni a mai Európában? Ez életbevágó kérdés és kell! megválaszolása
több id!t és teret kíván, mint amit a jelen konferencia keretei megengednek.
Mindazonáltal amennyiben nem akarjuk, hogy megváltásról való gondolkodás
mer! elméletté váljon, elengedhetetlen arra a világra tekinteni, amelyben élünk
és dolgozunk. Csak ha tudatosan fenntartjuk ezt a figyelmes, megkockáztatom,
engedelmes viszonyulást a valósághoz, válunk képessé arra, hogy az emberek ag-
gódó kérdéseit jól ítéljük meg, és felfedezzük bennük Isten valóságos kinyilat-
koztatásának és terve kinyilvánításának módját. A II. Vatikáni Zsinat merész
konstitúciója arra szólítja fel ma az Egyházat, hogy mutassa be „a megváltás

Joseph William Tobin CSsR

– 92 –

14 GÉRARD ROSSÉ: Atti degli Apostoli: introduzione, traduzione e commento, Edizioni San Paolo,
Milano, 2010, 197.

15 JAVIER VITORIA CORMENZANA: Heartened by the Sounds of a Delicate Silence, Concilium,
2005/3, 125.

16 L 23.

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 92



mindent átfogó természetét”,17 olyan igehirdetés által, amely hitelt érdeml!
módon néz szembe a mai európai ember éget! kérdéseivel.

„35Virradatkor a bírák hivatali szolgákat küldtek ezzel az üzenettel: »En-
gedd szabadon azokat az embereket!« 36A börtön!r ezt rögtön hírül vitte
Pálnak: »Üzenték a bírák, hogy engedjelek benneteket szabadon. Men-
jetek hát, távozzatok békében!« 37Pál azonban így válaszolt: »Ítélet nélkül
nyilvánosan megvessz!ztettetek és börtönbe vetettetek minket, jóllehet
római polgárok vagyunk, s ráadásul most titokban akartok minket elbo-
csátani? Azt már nem! Jöjjenek és kísérjenek ki maguk minket!« 38A tör-
vényszéki szolgák jelentették e szavakat a bíráknak. Azok meghallva, hogy
rómaiak, megijedtek, 39odasiettek, kikísérték !ket, kérve, hogy hagyják el
a várost. 40A börtönb!l kiszabadulva Lidiához tértek be, viszontlátva meg-
vigasztalták a testvéreket, és útra keltek.”

A város elöljárója megparancsolja Pál és Szilás szabadon bocsátását. Pál re-
akciója meglep!. El!ször, ahelyett hogy csendben eltűnne a színr!l, Pál ellen-
kezik, minthogy a vele és Szilással történtek fényében nem tartja elegend!nek
az egyszerű szabadon bocsátás tényét. A Cselekedetek szerz!je számára Pál til-
takozása újból helyreállítja mind az apostol, mind a keresztény misszió létjo-
gosultságát. Ám ezután Pál megdöbbent! bejelentést tesz: méghozzá azt, hogy
! és Szilás római polgárok! Az elöljárók érthet! módon megijednek, hiszen
római polgárokkal szemben jogtalan volt effajta bánásmódot alkalmazni. Így
tehát Pál és Szilás emelt f!vel távozhat a börtönb!l.

Talán csodálkozunk ezen: miért nem fedte fel Pál már korábban római pol-
gárjogát? Talán el akart kerülni egy hosszabb id!t igénybe vev! jogi procedú-
rát, amivel missziós tevékenységében értékes id!t veszített volna.18 És valóban,
egy Lidiával és a többi kereszténnyel való utolsó találkozást követ!en elindul
Tesszalonikába (ApCsel 16,40–17,1).

Az élet mint hivatás

– 93 –

17 GS 11, 22, 41.
18 GÉRARD ROSSÉ: Atti degli Apostoli, i. m. 198.

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 93



A FILIPPI-BELI BARÁTOKNAK ÍRT KÉPESLAP

„4Örüljetek az Úrban szüntelenül! Újra csak azt mondom, örüljetek. 5Mél-
tányosságotokat ismerje meg mindenki! Az Úr közel van” (Fil 4,4–5).

Pál és európai barátai nem felejtették el egymást az els! látogatás óta. A Fi-
lippi-beliek további anyagi támogatással segítették az Apostolt, aki legalább egy
alkalommal visszatért hozzájuk (ApCsel 20,6) halála el!tt.19 Emellett írt is
nekik. Az Apostol levelei között a Filippi keresztényeihez szólót az úgynevezett
„fogságban írt levelek” közé szokás sorolni. Habár terjedelmét tekintve20 Pál le-
velei sorában a rövidebbek közé tartozik, a történelem folyamán fontos hivat-
kozási pont volt és maradt, nemcsak a teológiában, de a liturgiában és spiritu-
a litásban is.21

S!t mi több, a levél nagyon személyes hangvételű, és bens!séges viszonyt
tükröz. Pál ebben a szellemben fejti ki két jellegzetes gondolatát: Krisztussal és
egyben a saját maga által alapított keresztény közösségekkel való kapcsolatát
azokon a helyeken, amelyeket ! evangelizált, és amelyeket most a börtöncellá-
jában kísér lelkileg és erkölcsileg. Az Apostol „én”-je és a címzettek „ti”-je kö-
zötti párbeszéd az egész szöveget átszöv! vezérfonalat alkot.

Számomra a Filippieknek írt levél a legszívhezszólóbb hangvételű az Apos-
tol összes levelei közül. Pál rejti véka alá !szinte ragaszkodását a hallgatóságá-
hoz. Az egész levélb!l az a valódi öröm árad, amely Pál, Krisztus és a szeretett
filippiek közötti háromszögszerű kapcsolatot élteti. Amint látni fogjuk, nem
felszínes lelkesedés mindez, hanem inkább olyan mélyr!l forrásozó kapcsolat,
amely a börtönben sínyl!d! fogoly és a szakadás fenyegetettségében él! közös-
ség közt áll fenn. Igazság szerint mind Pál, mind pedig a Filippi-beliek csakis
azért képesek örülni, mert „az Úrban” élnek, azaz örömük Krisztussal való kö-
telékük mélyén gyökerezik.22

Milyen módon szólhat ez a levél – melynek eredeti címzettjei az els! euró-
pai keresztények – a mai Európa szerzetesei és szerzetesn!i meghívásáról/kül-

Joseph William Tobin CSsR

– 94 –

19 Pál feltehet!leg áthaladt Filippin, amikor Efezusba ment (ApCsel 20,1–2).
20 A levél csupán 1629 szóból áll, amit 104 szakaszra és négy fejezetre szokás tagolni.
21 FRANCESCO BIANCHINI: Lettera ai filippesi: introduzione, traduzione e commento, in Nuova

Versione della Bibbia dai Testi Antichi, Edizioni San Paolo, Milano, 2010, 9.
22 Uo. 10.

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 94



detésér!l? Noha számtalan témája érdekes lehetne számunkra, mégis az öröm
egyedülálló fontosságáról szeretnék röviden szólni a konferencia lezárásaként.

Úgy vélem, Nietzsche el!re látta, hogy az „Isten halála” gondolat következ-
ménye egy adott kultúrában a szívbéli öröm elvesztése lesz (a szó eredeti jelen-
tése szerint az élet monotóniáját szétfeszít! transzcendenciára és hálára utal,
amely által így kiáltunk: „Mindennek ellenére jó dolog élni!”). A következ! Szi-
nódus Lineamentája szerint a világ er!sen hajlik arra, hogy

„az igazságról szóló beszédet nehéznek és ‘tekintélyelvűnek’-nek tartsa.
Ez a fajta gondolkodásmód az élet jó voltának – »Valóban jó embernek
lenni?« »Jó dolog élni?« – és az életet jelent! kapcsolatrendszerek és el-
kötelezettségek értékének kétségbe vonásához vezet.”23

A Filippiekhez írott levél arra hívja meg a keresztényeket, hogy életükkel
hirdessék, hogy minden ellenére valóban jó élni. Még a levél gyors átfutása által
is világossá válik az öröm fontossága, mint a tanítványi lét jellemz!je. Több
mint felületes, múló érzelem, ez az öröm a „Krisztusban” való élet eszkatológi-
kus dimenziója. Pál legmélyebb vágya, hogy halála után Jézussal találkozzon a
végs! feltámadásra való eljutás reményében (3,11.14), azzal a Krisztussal, akit
az Apostol egész léte által megdics!íteni kívánt (1,19–21).

Pál a reménynek ebbe a távlatába helyezi Filippi keresztényeit, arra kérve
!ket, hogy „Jézus Krisztus napját” (1,6.10; 2,16) szem el!tt tartva alakítsák
életüket. Azon a „napon” az Úr Jézus teljhatalommal átváltoztatja azokat, akik
hittel várakoztak a vele való dics!ségben történ! osztozásra (3,20–21).

Így a Filippi-beliek már élvezhetik az Úr (4,5) közelségét, és el!re megízlel-
hetik a megváltás és a Vele való végleges közösség örömét, már a jelen szenve-
dései közepette is. Ezért a levél kontextusában ez az öröm nem mulandó érzület,
hanem állandó, a küls! körülményekt!l független állapot. Ezt az örömöt a tanít -
vány Krisztussal való kapcsolata határozza meg.24 Pál számára az öröm a közte és
Filippi-beli barátai közötti mély kapcsolatból (1,4; 2,2.28; 4,1), és az Örömhír
terjedésének és fejl!désének (1,18.25) láttán fakad.

Ma a szerzetesi küldetés legfontosabb kérdése nem az üzenet tartalma,
hanem tanúságtételünk hitelessége, a kölcsönös kapcsolatokra való képességünk
és az, hogy tiszteletteljesen tudjuk elfogadni a t!lünk különböz! embereket,

Az élet mint hivatás

– 95 –

23 L 20.
24 FRANCESCO BIANCHINI: Lettera ai filippesi, i. m. 17.

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 95



hiszen a Szentlélek ezt munkálja a párbeszédben eltöltött élet során. Az euró-
pai szerzetesi élet küldetése, hogy eszkatológikus reménnyel eltelve, a történe-
lem Urának gy!zelmét el!vételezve; vagyis !szinte örömben éljünk.

Az öröm elengedhetetlen, ha életmódunkat a Krisztus-követés hiteles mód-
jaként szeretnénk felmutatni. a jelenben és a jöv!ben. Engedjék meg, hogy gon-
dolataimat egy családomból vett példával zárjam le. Tizenhárom gyermek – nyolc
lány és öt fiú – közül a legid!sebb vagyok. Egyetlen húgom sem választotta a
szerzetesi életet, noha édesanyánknak három nagynénje és öt unokatestvére is
tagja ugyanazon kongregációnak.

Ezzel azonban nem azt akarom mondani, hogy egyik húgom se érzett volna
meghívást erre az életre. Emlékszem egy nyárra, amikor hazamentem a szemi-
náriumból. Úgy tettem, mintha az újságot olvasnám, ám valójában kihallgat-
tam a húgaimat, akik ugyanabban a szobában beszélgettek. Egyik húgom, Ann,
aki akkoriban 16–17 éves volt, éppen azt mesélte a többieknek, hogy azt fon-
tolgatja, szerzetbe lép. Amint a többiek megértették, hogy Ann komoly szán-
dék ról beszél, egyik n!vére némi aggodalommal kérdezte t!le: „Egész életedben
boldogtalan akarsz lenni?” Az az igazság, hogy az 1960–70-es évek zavaros id!-
szakában Észak-Amerikában bizony sok szerzetesb!l sütött az elégedetlenség.

Közösségeink hivatásgondozási kultúrájának arra az örömre kell épülnie,
amely a szerzetesi élet alapvet! vonása. Arra hívjuk a fiatalokat, hogy fordulja-
nak hozzánk kérdéseikkel, keresésükkel. Tisztelettel és örömtelin üdvözöljük
!ket, engedve, hogy szívükben az Úr megszólíthassa !ket „Mit kerestek?” Ma
is lehetséges, hogy a fiatalok „Vele akarnak maradni” és nálunk lelnek lakó-
helyre. Ma is lehetséges, hogy meghallják hívását: „Kövess engem!”

(Fazekas Gyöngyvér fordítása)

Joseph William Tobin CSsR

– 96 –

6. Szerzetesség_Tobin_Az élet mint hivatás_Layout 1  2013.05.28.  15:08  Page 96



Búcsúzás a római klérustól a VI. Pál teremben 
2013. február 14-én délel!tt

XVI. BENEDEK PÁPA

Eminenciás Uram, Kedves Püspök- és Paptestvéreim!
A Gondviselés különleges ajándéka számomra, hogy miel!tt elhagyom a péteri

szolgálatot, még egyszer láthatom a klérusomat, Róma klérusát. Mindig nagy öröm
látni, hogy az Egyház él, hogy az Egyház él Rómában; vannak pásztorok, akik a leg-
f!bb pásztor lelkületével vezetik az Úr nyáját. Itt egy valóban katolikus, egyetemes
klérus van, és az megfelel a római Egyház lényegének: min den kultúra, minden faj,
minden nemzet katolicitását, egyetemességét hordozza önmagában. Ugyanakkor
nagyon hálás vagyok Bíboros Helynök úrnak, aki segít ébreszteni és megtalálni a
hivatásokat magában Rómában, mert Rómá nak egyrészt az egyetemesség városá-
nak, másrészt er!s és teherbíró hitű városnak kell lennie, melyben hivatások is szü-
letnek. Meg vagyok gy!z!dve arról, hogy az Úr segítsé gé vel megtalálhatjuk azokat
a hivatásokat, melyeket ! maga ad nekünk, vezethetjük és segíthetjük érlel!désü-
ket, s így felkészíthetjük !ket az Úr sz!lejében végzend! munkájukra.

Az imént Szent Péter sírja el!tt elimádkoztátok a Credót: a Hit évében úgy
látom, nagyon kifejez!, talán szükséges aktus is, hogy a római klérus összegyűl jön
az Apostol sírjánál, akinek az Úr ezt mondta: „Rád bízom Egyházamat. Rád épí-
tem Egyházamat” (vö. Mt 16,18–19). Az Úr színe el!tt Péterrel együtt tettetek
val lomást: „Te vagy a Krisztus, az él! Isten Fia” (vö. Mt 16,15–16). Így növekedik
az Egyház: Péterrel együtt megvallja Krisztust, követi Krisztust. Mindig ezt tesszük.
Nagyon hálás vagyok imáitokért, amelyeket – amint szerdán mondtam – szinte fi-
zikailag éreztem. Ha most vissza is vonulok, imádságaimban mindig közel ma ra-
dok mindnyájatokhoz, és biztos vagyok benne, hogy ti is közel lesztek hozzám,
még ha a világ számára rejtekben maradok is.

A mai napra életkorom miatt nem tudtam el!készíteni egy igazi nagy be szé-
det, ami várható lett volna. Inkább egy kis beszélgetésre gondolok arról, hogy
miként éltem meg én a II. Vatikáni Zsinatot.

DOKUMENTUM Sapientiana 6 (2013/1) 97–107.

– 97 –

7. DOKUMENTUM_Búcsúzás_Layout 1  2013.05.28.  15:09  Page 97



Egy anekdotával kezdem: 1959-ben neveztek ki professzornak a bonni egye-
 temen, ahol a kölni és a szomszédos egyházmegyék szeminaristái és egyetemistái
tanulnak. Így kerültem kapcsolatba a kölni érsekkel, Frings bíborossal. Siri bíbo-
ros, a genovai érsek – úgy emlékszem 1961-ben – el!adássorozatot szervezett,
amelyben európai bíborosok adtak el! a zsinatról, és meghívta a kölni érseket is,
hogy tartson el!adást ezzel a címmel: A zsinat és a modern gondolkodás világa.

A Bíboros fölkért – engem, a legfiatalabb professzort –, hogy írjak egy vázla-
tot; a vázlat tetszett neki, és Genovában azt a szöveget mondta el, amit én írtam.
Nem sokkal kés!bb [XXIII.] János pápa magához kérette, a Bíborost pedig el-
fogta a félelem, hogy talán valami helytelent, valami téveset mondott, és most
dorgálásra hívják, s!t esetleg elveszik t!le a bíbort. Ezért, amikor a titkára a ki-
hallgatásra öltöztette, a Bíboros ezt mondta neki: „Lehet, hogy utoljára öltöm
magamra ezt a ruhát”. Amikor azonban belépett a terembe, János pápa elébe
ment, megölelte, és ezt mondta: „Köszönöm, Eminenza! Ön elmondta azokat a
dolgokat, amelyeket én akartam mondani, de nem találtam hozzá a szavakat.”
Ebb!l a bíboros tudta, hogy jó úton jár, és fölkért, hogy menjek vele a zsinatra,
el!ször mint személyes szakért!; kés!bb pedig, az els! ülésszak alatt – úgy em-
lékszem, 1962 novemberében – kineveztek a zsinat hivatalos szakért!jévé.

Nemcsak örömmel, hanem igen nagy lelkesedéssel mentünk a zsinatra. Hi-
hetetlen várakozás élt bennünk. Azt reméltük, hogy minden megújul, hogy va-
lóban egy új Pünkösd jött el, az Egyház új korszaka, mert akkoriban az Egyház
még meglehet!sen er!s volt, a vasárnapi templombajárók száma még jó volt, a
papi és szerzetesi hivatások száma kissé csökkent ugyan, de még elegend! volt.
Mindezek ellenére úgy éreztük, hogy az Egyház nem halad, lelassult, inkább a
múlthoz tartozónak látszott, mint a jöv! hordozójának. És abban a percben azt
reméltük, hogy ez a helyzet megváltozik, megújul; hogy az Egyház újra a hol-
nap és a ma ereje lesz.

Tudtuk, hogy az Egyház és a modern kor kapcsolata kezdett!l fogva kissé fe-
szült az Egyház Galileo Galileivel kapcsolatos tévedésével kezd!d!en. Úgy gon-
doltuk, helyrehozzuk ezt a tévedést, és !szintén hittük, hogy megtaláljuk az
egységet az Egyház és a világ legjobb er!i között, hogy megnyissuk az emberi-
ség jöv!jét és elindítsuk az igazi fejl!dést. Tehát telve voltunk reménnyel, lel-
kesedéssel, és akarattal, hogy megtesszük a magunkét ebben az ügyben.

Emlékszem rá, hogy negatív példának tekintettük a Római Zsinatot. Úgy
mondták – nem tudom, igaz volt-e –, azon a zsinaton, a Szent János-bazilikában
el!re megírt szövegeket olvastak föl, a zsinat tagjai tetszésüket nyilvánították, tap-
 solva jóváhagyták, és így folyt le a Római Zsinat. A II. Vatikáni Zsinatra meghí-
vott püspökök viszont azt mondták: „Nem! Ezt ne így csináljuk. Mi püspökök va-

XVI. Benedek pápa

– 98 –

7. DOKUMENTUM_Búcsúzás_Layout 1  2013.05.28.  15:09  Page 98



gyunk, mi vagyunk a zsinat aktív alanyai; nem akarunk egyszerűen jóváhagyni
kész tényeket, hanem alanyai, szerepl!i akarunk lenni a zsinatnak.” Így Frings bí-
boros is, aki pedig híres volt a Szentatya iránti feltétlen, szinte aggályos hű ségér!l,
ebben az esetben azt mondta: „Itt más feladatunk van. A Pápa azért hívott min-
ket össze, hogy zsinati atyák legyünk, Egyetemes Zsinat legyünk, cselekv! ala-
nyok, akik megújítják az Egyházat. Így akarjuk vállalni feladatunkat.”

Az els! mozzanat, amelyben ez a magatartás megmutatkozott, mindjárt az els!
napon bekövetkezett. Ezen az els! napon volt esedékes a Bizottságok megválasz-
tása, és el! voltak készítve elfogulatlanul – legalábbis törekedve erre – a névsorok,
a nevek, és ezekr!l a listákról kellett szavazni. Az atyák azonban azt mondták:
„Nem. Nem akarunk el!re összeállított listákra szavazni. Mi vagyunk a cselekv!k.”
Ezért el kellett napolni a választásokat, mert az atyák el!bb kissé meg akarták is-
merni egymást, !k maguk akarták összeállítani a névsorokat. Így is történt. Liénart
lille-i bíboros és Frings kölni bíboros világosan kifejezték: „Így nem. Mi akarjuk
összeállítani a névsorainkat, és mi akarjuk megválasztani a jelöltjeinket.” Ez nem
forradalmi, hanem a zsinati atyák lelkiismeretének felel!s aktusa volt.

Így hát lázas, horizontális ismerkedés kezd!dött, nem véletlenszerűen kerestük
egymást. A Colleggio dell’Animában, ahol laktam, sok látogatónk volt: a Bíbo-
ros nagyon ismert volt, az egész világról keresték. Jól emlékszem Msgr. Etchega-
ray magas, nyúlánk alakjára, aki a Francia Püspöki Konferencia titkára volt, a ta-
 lál kozásokra a bíborosokkal stb. És ez kés!bb az egész zsinatra jellemz! volt: apró,
traverzális találkozások. Így ismerkedtem meg olyan nagy személyiségekkel, mint
de Lubac, Daniélou, Congar atyák és a többiek. Sok püspökkel is megismer ked-
tünk; külön is emlékszem Strasbourg püspökére, Elchingerre. És ez már az Egy-
ház egyetemességének, az Egyház konkrét valóságának tapasztalata volt, amely
nem egyszerűen végrehajt felülr!l jött parancsokat, hanem együtt növekszik és
halad el!re, természetesen mindig Péter utódának vezetésével.

Amint mondtam, valamennyiünkben nagy várakozások éltek. Soha nem volt még
ilyen méretű zsinat, de nem mindenki tudta, hogyan kell megvalósítani. A leg föl-
készültebbek, mondjuk úgy, hogy a leghatározottabb szándékúak a francia, a né-
met, a belga és a holland püspökök – az úgynevezett „rajnai szövetség” – vol-
tak. A zsinat els! részében !k jelezték az utat; azután hamarosan tágult az aktivizálódók
köre, és mindenki egyre kreatívabb lett. A franciáknak és a németeknek közös ér-
dekeik voltak, meglehet!sen különböz! felhangokkal. Az els!, kezdeti, egyszerű –
lát szólag egyszerű – szándék a liturgia reformja volt, amely már XII. Piusszal meg-
kezd!dött, aki már megújította a Nagyhetet; második volt az ekkleziológia; har-
madik Isten Igéje, a kinyilatkoztatás; s végül az ökumenizmus. A franciák sokkal
inkább, mint a németek, tárgyalni akartak az Egyház és a világ kapcsolatáról is.

Búcsúzás a római klérustól

– 99 –

7. DOKUMENTUM_Búcsúzás_Layout 1  2013.05.28.  15:09  Page 99



Kezdjük az els!vel. Az els! világháború után éppen Közép- és Kelet-Euró pában
kialakult a liturgikus mozgalom, a liturgia gazdagságának és mélységének újra föl-
fedezése. Ez a gazdagság mindaddig a pap Római Misekönyvének titka volt, mi-
közben a hív!k a saját imakönyveikb!l imádkoztak, melyeket a nép szíve szerint
állítottak össze, úgy, hogy a klasszikus liturgia emelkedett nyelvét próbálták lefor-
dítani a nép számára érthet!, szívéhez közelálló, érzelmesebb szavakra. De ez szinte
két párhuzamos liturgiát jelentett: a papét, aki a ministránsokkal a Misszálé szerint
celebrálta a szentmisét, és a laikusokét, akik a szentmise alatt a saját imakönyvük-
b!l imádkoztak; mindemellett alapvet!en tudták, mi történik az oltáron. Most
azonban fölfedezték a Misszálé szépségét, mélységét, történeti, emberi, spirituális
gazdagságát, és annak szükségességét, hogy ne csak a nép egy képvisel!je, egy kis
ministráns válaszolja: „Et cum spiritu tuo”, hanem dialógus alakuljon ki a pap és
a nép között, hogy az oltár liturgiája és a nép liturgiája egyetlen liturgia legyen, aktív
részvétel, hogy a liturgia gazdagsága eljusson a néphez; így fedezték fel és újították
meg a liturgiát.

Most, visszatekintve úgy látom, hogy nagyon jó volt a liturgiával kezdeni, mert
így megmutatkozott Isten els!bbsége, az imádás els!bbsége: „Operi Dei nihil pra-
eponatur” („Isten művének semmit nem szabad elébe helyezni”) – Szent Bene dek
regulájának szavai (vö. 43,3) mintegy a zsinat legf!bb szabálya lettek. Egyesek kri-
tikusan megjegyezték, hogy a zsinat sok dologról beszélt, de Istenr!l nem. Beszélt
Istenr!l! Az els! tette, mégpedig alapvet! cselekedete volt, hogy Istenr!l beszélt, és
az egész népet, az egész szent népet kitárta Isten imádására, Krisztus teste és vére
liturgiájának közös ünneplésében. Ebben az értelemben – túl azon, hogy gyakor-
latilag nem lett volna okos azonnal a vitás kérdésekkel kezdeni – mondhatjuk, va-
lóban a Gondviselés műve volt, hogy a zsinat kezdetén a liturgia, Isten, az imádás
állt. Most nem szeretnék a viták részleteibe bocsátkozni, de a gyakorlati megvaló-
sításokon túlmen!en érdemes mindig visszatérni magához a zsinathoz, mélysége-
ihez és lényegi eszméihez.

Több ilyen eszme is volt: mindenekel!tt a húsvéti misztérium, mint a keresz-
tény lét, a keresztény élet, az év, a keresztény id! központja, mely a húsvéti id!ben
és a vasárnapban mutatkozik meg. A vasárnap mindig a föltámadás napja. Id!n-
ket mindig a föltámadással kezdjük, a Föltámadottal való találkozással és találko-
zásból megyünk a világba. Ebb!l a szempontból nagy kár, hogy ma a va sár napból
hétvége lett, miközben a hét els! napja, a kezdet. Ezt nagyon észben kell tarta-
nunk, hogy a vasárnap a kezdet, a teremtés kezdete, az Egyházban folyó új játe-
remtés kezdete, találkozás a Teremt!vel és a föltámadott Krisztussal. A vasárnap e
kett!s tartalma szintén jelent!s: az els! nap, azaz a teremtés ünnepe, ott állunk a
teremtés alapjánál, hiszünk a teremt! Istenben; találkozás a Föltámadottal, aki

XVI. Benedek pápa

– 100 –

7. DOKUMENTUM_Búcsúzás_Layout 1  2013.05.28.  15:09  Page 100



megújítja a teremtést, és igazi célja egy olyan világ megteremtése, amely válasz
Isten szeretetére.

Azután ott voltak a nagy princípiumok: az ismeretlen és holt nyelvbe való be-
 zárkózás helyett az érthetőség és a tevékeny részvétel. Sajnos ezeket a princípiumokat
rosszul is értelmezték. Az érthet!ség nem banalitás akart lenni, mert a liturgia nagy
szövegei – még ha Istennek hála, anyanyelven mondják is – nem könnyen érthe-
t!k, a keresztény ember állandó képzését igénylik, hogy növekedjék, és egyre mé-
lyebben hatoljon a misztériumban, és így tudja megérteni. Itt van Isten Igéje is, és
itt a naponkénti ószövetségi olvasmányra gondolok, de ez érvényes Szent Pál le-
veleire és az evangélium olvasására is: ki mondhatja, hogy azonnal érti, mert a saját
nyelvén hallja? Csak a szív és az elme állandó képzése hozhatja létre az érthet!sé-
get, és azt a részvételt, mely több a küls! tevékenységnél, s amely a személy, a saját
létem be lé pése az Egyház közösségébe, és így a Krisztussal való közösségbe.

A második téma az Egyház. Tudjuk, hogy az I. Vatikáni Zsinat a német-fran -
cia háború miatt félbeszakadt, s így egyoldalú, töredékes maradt, mert a primá-
 tusról szóló tanítás – melynek meghatározása, hála Istennek, megszületett abban
a történelmi pillanatban az Egyház számára, és nagyon szükséges lett a következ!
id!kben – csak egyik eleme volt egy tágabb, végiggondolt, el!készített ekklezi-
oló giának. Ezért töredék maradt. El lehetett mondani: ha ilyen töredékes marad,
egyoldalúvá válunk: az Egyház nem más, csak a primátus. Ezért kezdett!l fogva
jelen volt a szándék, hogy meghatározandó id!pontban ki kell egészíteni az els!
Vatikánum ekkleziológiáját teljes ekkleziológiává. A feltételek ehhez azért is na-
 gyon jónak mutatkoztak, mert az els! világháború után új formában született új -
já az Egyház iránti érzék. Romano Guardini mondta: „A lelkekben kezd ébredni
az Egyház”, és egy protestáns püspök „az Egyház századáról” beszélt. Ezen felül
újra megtalálták azt a fogalmat, amely már az els! Vatikánumon is feltűnt: Krisz-
tus Misztikus Testének fogalmát. Ezzel azt akarták mondani, és azt akarták rajta
érteni, hogy az Egyház nem valami strukturális-jogi-intézményes létez! – az is
–, hanem él! szervezet, eleven valóság, amely belép a lelkembe, úgyhogy én
magam, a hív! lelkemmel alkotó eleme vagyok az Egyháznak. Ilyen értelemben
írta meg XII. Piusz a Mystici Corporis Christi enciklikát, els! lépésként az els! Va-
tikánum ekkleziológiájának teljessé tétele felé.

Azt mondanám, hogy az 1930–40-es, de még az 1920-as évek teológiai vitái
is teljesen a „Mystici Corporis” jegyében zajlottak. Ez olyan fölfedezés volt, amely
nagy örömöt okozott abban az id!ben, és ebben az összefüggésben született meg
a formula: mi vagyunk az Egyház, az Egyház nem struktúra; mi, keresztények, va-
lamennyien együtt vagyunk az Egyház él! teste. De természetesen ez abban az ér-
telemben igaz, hogy mi – a hív!k igazi „mi”-je – Krisztus „Én”-jével együtt va-

Búcsúzás a római klérustól

– 101 –

7. DOKUMENTUM_Búcsúzás_Layout 1  2013.05.28.  15:09  Page 101



 gyunk az Egyház; mi valamennyien, tehát nem egy rész, egy csoport az, amely
Egy háznak nyilvánítja magát. Nem: ez a „mi vagyunk az Egyház” éppen azt kö-
 veteli, hogy beleszöv!djek minden id!k és minden hely híveinek nagy „mi”-jébe.

Az eredeti eszme tehát ez: teológiailag kiegészíteni az ekkleziológiát, de struk tu-
 rálisan folytatva, azaz Péter jogfolytonossága és páratlan funkciója mellett jobban
meg határozva a püspökök, a püspöki testület funkcióját is. Ennek érdekében talál-
ták meg a „kollegialitás” kifejezést, melyet azután elkeseredetten, s mondanám,
kissé eltúlzottan sokat vitattak. De ez volt az a szó – talán lett volna helyette másik
is, de ezt tartották meg –, mely kifejezte, hogy a püspökök együtt a Tizenkett!, az
Apostolok testületének folytatói. Kimondtuk: egyetlen püspök, Róma püspöke
egy meghatározott Apostol, Péter utóda, az összes többi az apostolok utóda lesz,
ami kor belép abba a testületbe, mely folytatja az Apostolok testületét. Éppen így
a püspökök testülete, a kollégium a Tizenkett! testületének folytatása, és ebb!l fa -
kad szükséges volta, funkciója, jogai és kötelességei. Ez sokaknak úgy tűnt, hogy
harc a hatalomért, s egyesek talán gondoltak is a maguk hatalmára, de lényegében
nem hatalomról volt szó, hanem az Egyház teste tényez!inek és teljességének
komplementaritásáról a püspökökkel, az apostolok utódaival, mint hordozó ele-
 mekkel; és mindegyikük – ezzel a nagy Testtel együtt – az Egyház hordozó eleme.

Ez volt a két alapvet! elem. S miközben folyt az ekkleziológia teljes teológiai
szemléletének keresése, az 1940-es évek után az 50-es években már megszületett
egy kis kritika a Krisztus Teste-fogalom ellen: a misztikus jelz!t túlságosan spiri-
 tuálisnak, túlságosan kizárólagosnak érezték, és akkor meghonosították az „Isten
népe ” fogalmát. És a zsinat – joggal – elfogadta ezt az elemet, melyet az atyák úgy
tekintettek, mint az Ó- és Újszövetség folytonosságának kifejezését. A „Laosz tou
Theou” újszövetségi szövegekben olvasható kifejezése – szerintem csak két ki vé-
 tellel – megfelel az ószövetségi szövegeknek, és Isten régi népét jelenti: a zsidókat,
akik a világ többi népe, a „gojim” között „az” Isten népe. És a többiek, mi, po-
gá nyok, önmagunkban nem vagyunk az Isten népe: akkor válunk Ábrahám fia-
ivá, következésképpen Isten népévé, ha közösségre lépünk Krisztussal, aki Ábra-
hám egyetlen ivadéka. És ha közösségre lépünk !vele, és egyek vagyunk vele,
akkor mi is Isten népe vagyunk. Azaz: az „Isten népe” fogalom magában foglalja
a szövetségek folytonosságát, Istennek a világgal, az emberekkel való történelmé-
nek folytonosságát, de magában foglalja a krisztológiai elemet is. Csak a kriszto-
lógia révén válunk Isten népévé, s így e két fogalom összefonódik. És a zsinat úgy
ha tá rozott, hogy megalkotja az ekkleziológia háromságos konstrukcióját: az Atya-
 isten Népe, Krisztus Teste, a Szentlélek Temploma.

De csak a zsinat után vált világossá egy olyan elem, mely kissé rejtve maradt a
zsinaton is: ez pedig az Isten Népe és Krisztus Teste közötti kapcsolat, pontosab-

XVI. Benedek pápa

– 102 –

7. DOKUMENTUM_Búcsúzás_Layout 1  2013.05.28.  15:09  Page 102



ban a Krisztussal való kommunió az eucharisztikus egyesülésben. Ebben válunk
Krisz tus Testévé; azaz az Isten Népe és Krisztus Teste közötti kapcsolat egy új va-
lóságot hoz létre: a kommuniót. És a zsinat után fedeztük fel, mondhatni, hogy va-
lójában a zsinat hogyan találta meg és hogyan vezetett el ehhez a fogalomhoz: a
kommunióhoz, mint központi fogalomhoz. És azt mondanám, hogy filológiailag
a fogalom a zsinaton még nem volt egészen érett, de a zsinat gyümölcse az, hogy
az Egyház lényegének kifejezése egyre inkább a kommunió lett; a különböz! di-
menziójú kommunió: kommunió a Szentháromságos Istennel – aki maga is az
Atya, a Fiú és a Szentlélek közötti kommunió –, szentségi kommunió és konkrét
kommunió a püspökök között és az Egyház életében.

Még több összeütközésre adott okot a kinyilatkoztatás problémája. Itt a Szent-
írás és a Hagyomány kapcsolatáról volt szó, és f!ként az egzegéták voltak érdekelve
a nagyobb szabadság megszerzésében; kissé – mondhatjuk – hátrányos helyzetben
érezték magukat a protestánsokkal szemben, akik nagy fölfedezéseket tettek, mi-
közben a katolikusok kissé „fogyatékosnak” érezték magukat, mert alárendelt-
ségben voltak a Magisztériummal. Itt tehát egy nagyon konkrét csata is zajlott:
mekkora az egzegéták szabadsága? Hogyan olvassuk helyesen a Szentírást? Mit
akar mondani a Hagyomány? Többdimenziós csata volt ez, amelyet most nem
tudok részletezni, de az fontos, hogy a Szentírás bizonyosan Isten Szava, és az
Egyház a Szentírás alatt áll, engedelmeskedik Isten szavának, és nem áll a Szent-
írás fölött. És mégis, a Szentírás csak azért Szentírás, mert létezik az él! Egyház,
a Szentírás él! alanya; az Egyház él! alanya nélkül a Szentírás csak egy könyv, és
különböz! értelmezésekre ad lehet!séget, s nem ad végs! világosságot.

Ez a küzdelem – amint mondtam – nehéz volt, és dönt! volt VI. Pál pápa
beavatkozása. E beavatkozás megmutatja a Szentatya egész finomságát, felel!s-
 sé gét a zsinat lefolyásáért, de nagy tiszteletét is a zsinat iránt. Megszületett az
ötlet, hogy a Szentírás teljes, minden benne van; ezért nincs szükség a Hagyo-
 mány ra, következésképpen a Tanítóhivatalnak nincs mit mondania. Akkor a
Pápa átküldött a zsinatnak, úgy emlékszem, 14 egymondatos formulát, hogy il-
lesszék be a kinyilatkoztatásról szóló szövegbe, és megadta nekünk, megadta a
zsinati atyáknak a szabadságot, hogy válasszanak a 14 formula közül, de meg-
mondta: egyet ki kell választaniuk, hogy teljessé tegyék a szöveget. Többé-ke-
vésbé emlékszem a formulára: „Non omnis certitudo de veritatibus fidei potest
sumi ex Sacra Scriptura”, azaz az Egyház hitbeli bizonyossága nem csupán egy
különálló könyvb!l születik, hanem szükség van az Egyház Szentlélekt!l meg-
világosított alanyára is. A Szentírás csak így beszél, és rendelkezik a maga te-
kintélyével. Ez a mondat, melyet a Doktrinális Bizottságban választottunk a 14
formula közül, úgy mondanám, hogy dönt! annak bizonyítására, hogy az Egy-

Búcsúzás a római klérustól

– 103 –

7. DOKUMENTUM_Búcsúzás_Layout 1  2013.05.28.  15:09  Page 103



ház szükséges és nélkülözhetetlen, és így lehet megérteni, mit jelent a Ha gyo-
 mány, az az él! Test, amelyben kezdett!l fogva él ez a Szó, s amelyt!l kapja a
világosságát, amelyben megszületett. Már a szentírási kánon létezése is egyházi
tény: hogy ezek az Írások a Szentírás, az az Egyház megvilágosításából ered. Az
Egyház önmagában találta meg az Írásoknak ezen kánonját; megtalálta, nem ki-
találta, és mindig és egyedül az él! Egyház ezen kommuniójában lehet való sá-
gosan megérteni, olvasni a Szentírást, mint Isten Szavát, mint olyan szót, mely
az életben és a halálban vezet bennünket.

Amint mondtam, ez meglehet!sen nehéz vita volt, de hála a Pápának és hála
– mondhatjuk – a Szentlélek világosságának, aki állandóan jelen volt a zsina-
ton, megszületett az egész zsinat egyik legszebb és legújítóbb dokumentuma,
amelyet még sokat kell tanulmányoznunk. Mert az egzegézis ma is hajlandó a
Szentírást az Egyházon kívül, a hiten kívül olvasni, csak az úgynevezett törté-
neti-kritikai módszer szellemében, amely fontos módszer, de soha nem adhat
véglegesen bizo nyos megoldásokat; csak akkor értelmezhetjük helyesen a Szent-
írást, ha hisszük, hogy szavai nem emberi szavak, hanem Isten szavai, és él az
az él! alany, akihez Isten beszélt, és ma is beszél. És itt – ahogyan a Jézusról
szóló könyvem el!szavában mondtam (lásd I. köt.) – még sok teend!nk van
ahhoz, hogy elérkezzünk a valóban a zsinat szellemében történ! olvasáshoz.
Ezen a téren a zsinat alkalmazása még nem teljes, van még tennivalónk.

És végül, az ökumenizmus. Nem szeretnék most belebocsátkozni ennek
prob lémáiba, de nyilvánvaló volt – f!ként a keresztények náci id!szakbeli „szen -
ve dései” után –, hogy a keresztényeknek meg kellene találniuk az egységet, leg-
 alábbis keresniük kellene az egységet, de az is világos volt, hogy ezt az egységet
egyedül Isten adhatja meg. És még mindig ezen az úton járunk. Tehát ezekkel
a témákkal a „rajnai szövetség” – hogy úgy mondjuk – megtette a maga dolgát.

A zsinat második része sokkal tágabb körű volt. Nagyon sürget!en merült fel
a téma: a mai világ (a modern kor) és az Egyház. És ezzel együtt ezek a témák: a
világ építéséért való felel!sség, a társadalom, az evilág jöv!jéért való felel!sség és az
eszkatologikus remény, a keresztény ember etikai felel!ssége, mik ennek a vezérl!
elvei, továbbá a vallásszabadság, a fejl!dés és többi vallásokkal való kapcsolatok.

Ebben a pillanatban a zsinat minden résztvev!je valóságosan bekapcsolódott
a tárgyalásokba, tehát nem csak Amerika, az USA a maga vallásszabadság iránti
rendkívül er!s érdekl!désével. A harmadik ülésszakon !k mondták a Pápának:
„Mi nem térhetünk haza anélkül, hogy a b!röndünkben nem viszünk magunk-
kal egy az egész zsinat által megszavazott vallásszabadságról szóló nyilatkoza-
tot!” A Pápának azonban volt ereje eldönteni, és volt türelme elnapolni a szöve-
get a negyedik periódusra, hogy érlel!dhessen és megfelel! egyetértés alakulhasson

XVI. Benedek pápa

– 104 –

7. DOKUMENTUM_Búcsúzás_Layout 1  2013.05.28.  15:09  Page 104



ki a zsinati atyák között. Mondom: nemcsak az amerikaiak szálltak nagy er!kkel
a zsinati küzdelmekbe, hanem Latin-Amerika is, amelynek püspökei jól ismerték
a nép, egy katolikus kontinens nyomorúságát, és a hit felel!sségét ezeknek az em-
bereknek a helyzetéért. Ugyanígy Afrika is, Ázsia is látta a vallásközi dialógus
szükségességét; olyan problémák bontakoztak ki, amelyeket mi, németek – meg
kell vallanom – eleinte nem láttunk. Mindezt most nem tudom részleteiben el-
mondani. A nagy Gaudium et spes dokumentum nagyon helyesen elemezte a ke-
resztény eszkatológia és a világi fejl!dés, a holnap társadalma iránti felel!sség és
keresztény ember örökkévalóság el!tti felel!ssége közötti problémákat, és így meg-
újította a keresztény etikát, annak alapjait.

De – mondhatni váratlanul – e nagy dokumentum mellett megszületett egy
másik dokumentum is, amely átfogóbban és konkrétebben válaszolt korunk ki-
hívásaira, és ez a Nostra aetate nyilatkozat. A zsinaton kezdett!l jelen voltak zsidó
barátaink, akik els!sorban nekünk, németeknek – de nem csak nekünk – mond-
ták, hogy e náci század, a nemzetiszocialista évtizedek szomorú eseményei után
a Katolikus Egyháznak szólnia kell az Ószövetségr!l, a zsidó népr!l. Azt mond-
ták: világos ugyan, hogy az Egyház nem felel!s a Shoahért, de nagyrészt keresz-
tények voltak, akik ezeket a bűnöket elkövették; el kell mélyítenünk és fel kell
ébresztenünk a keresztény lelkiismeretet, akkor is, ha jól tudjuk, hogy az igazi
hív!k mindig ellenálltak ezeknek a dolgoknak. Így világossá vált, hogy az Isten
régi népe világával való kapcsolatra reflektálni kellene. Az is érthet!, hogy az
arab országok – az arab országok püspökei – nem örültek ennek: kissé féltek Iz-
rael államának megdics!ítését!l, amit természetesen nem akartak. Azt mond-
 ták: „Helyes! Egy valóban teológiai utalás a zsidó népre jó, szükséges, de ha róluk
beszéltek, akkor szóljatok az iszlámról is, csak így marad meg az egyensúly; az isz-
lám is nagy kihívás, és az Egyháznak tisztáznia kell az iszlámmal való kap csolatát
is.” Ez olyan ügy volt, amit mi akkor nem értettünk; egy kicsit értettük, de nem
nagyon. Ma már tudjuk, hogy erre milyen nagy szükség volt.

Amikor elkezdtünk dolgozni az iszlámon is, azt mondták: „De vannak ám más
vallások is a világon: egész Ázsia! Gondoljatok a buddhizmusra, a hinduizmusra...”
És így az eredetileg csak Isten régi népér!l tervezett nyilatkozat helyett megszüle-
tett a vallásközi dialógusról szóló szöveg, el!vételezve azt, ami csak harminc évvel
kés!bb mutatkozott meg a maga teljes intenzitásában és jelent!ségében.

Nem tudok most belemerülni ebbe a témába sem, de aki a nyilatkozat szö-
vegét olvassa, láthatja, hogy nagyon tömör, röviden, néhány szóval kifejezi a lé-
nyeget, és olyanok készítették, akik igazán ismerték a valóságot. Láthatja azt is,
hogy a dialógus alapja a különbségek és eltérések közepette az, hogy hiszünk
Krisztus páratlan és egyetlen voltában; tehát egy hív! nem gondolhatja, hogy

Búcsúzás a római klérustól

– 105 –

7. DOKUMENTUM_Búcsúzás_Layout 1  2013.05.28.  15:09  Page 105



a vallások ugyannak a témának a variációi. Nem! Mert létezik az él! Isten va-
lósága, aki megszólalt, van egy Isten, van egy megtestesült Isten, azaz egy Isteni
Szó, aki valóságosan Isten Szava. De létezik a teremtés bizonyos emberi fénye
melletti vallásos tapasztalat is, ezért lehetséges és szükséges, hogy dialógust kezd-
jünk, és így megnyíljunk egymás felé, és valamennyien kitáruljunk Isten bé-
kéje, az ! összes gyermekének és egész családjának békéje el!tt.

Így tehát ez a két dokumentum, a vallásszabadságról szóló és a Nostra aetate
a Gaudium et spesszel együtt nagyon fontos trilógiát alkot, melynek jelent!sége
csak a következ! évtizedekben mutatkozott meg, és még mindig azon fárado-
 zunk, hogy jobban megértsük Isten kinyilatkoztatásának egyedülvalósága, a
Krisztusban megtestesült egy Isten egyedülvalósága és a vallások sokféleségé-
nek együttesét, melyekkel keressük a békét és a nyitott szíveket a Szentlélek vi-
lágos sága számára, aki megvilágosít és Krisztushoz vezet.

Ezekhez szeretnék hozzátenni még egy harmadik pontot. Zajlott az Atyák
Zsinata – az igazi zsinat –, de volt egy másik zsinat is, a médiáé. Szinte önálló
zsinat volt, és a világ a zsinatról ezek közvetítésével, a média által ismerte meg
a zsinatot. Tehát a néphez eljutó, közvetlenül ható zsinat a médiáé volt, nem az
Atyáké. És miközben az Atyák Zsinata a hiten belül zajlott, a megértést keres!
hit zsinata volt, mely kereste a módját, hogy megértesse magát és megértse Isten
jeleit az adott pillanatban, próbált megfelelni Isten kihívásainak az adott órá-
ban, és törekedett megtalálni Isten Szavában a mának és a holnapnak szóló szót;
miközben tehát – mint mondtam – a zsinat a hit, a megértést keres! hit hatá -
rain belül mozgott, az újságírók zsinata természetesen nem a hit határain belül
mozgott, hanem a mai média kategóriáiban, azaz a hiten kívül, egy más her-
meneutikával. Politikai hermeutika volt ez: a média számára a zsinat politikai
küzdelem volt, harc a hatalomért az Egyház különféle irányzatai között. Nyil-
vánvaló volt, hogy a média azon oldal mellett foglal állást, amely szerintük job-
ban megfelelt az ! világuknak. Voltak, akik az Egyház decentralizálását köve-
telték, hatalmat a püspököknek, majd az „Isten népe” jelszavával a nép
hatalmát, hatalmat a laikusoknak. Ezt a három szempontot érvényesítették a
pápai hatalomra, majd átvitték a püspöki hatalomra, végül mindenki hatal-
mára, a népszuverenitásra. Természetesen a média számára ez volt a bizonyí-
tandó, a terjesztend!, a támogatandó oldal.

Ugyanez történt a liturgiával is: a liturgia a médiát nem mint a hit cseleke-
dete érdekelte, hanem mint fórum, ahol érthet! dolgok történnek, valami, amit
közösség hajt végre, valami profán dolog. És tudjuk, hogy volt egy történetileg
is megalapozott irányzat, amely azt mondta: a szakralitás pogány dolog, esetleg
az Ószövetség dolga. Az Újszövetségben egy dolog fontos, az, hogy Krisztus

XVI. Benedek pápa

– 106 –

7. DOKUMENTUM_Búcsúzás_Layout 1  2013.05.28.  15:09  Page 106



kívül halt meg, azaz a kapukon kívül, azaz a profán világban. A szak ralitásnak
tehát véget kell vetni, profanitást a kultuszba is! A kultusz nem kultusz, hanem
közösségi tett, közös részesedés, tevékenységben való részesedés.

A zsinat eszméinek ezen elferdítései, banalizálásai virultak ki a liturgikus re-
form megvalósításának gyakorlatában; mindezek olyan szemléletb!l fakadtak,
amely a zsinatot nem sajátos terében, a hitben, hanem azon kívül nézte. És
ugyanez történt a Szentírással kapcsolatban is: a Szentírás egyike a történeti
könyveknek, semmi egyéb, történetileg kell kezelni, és így tovább.

Tudjuk, hogy a média ezen zsinata mennyire hozzáférhet! volt mindenki szá-
 mára. Tehát ez volt az uralkodó, a hatásosabb, és annyi bajt támasztott, annyi
prob lémát, annyi nyomorúságot okozott: bezárt szemináriumok, bezárt kolos to-
 rok, banalizált liturgia... az igazi zsinatnak pedig nehézségei voltak a konk re tizá-
 lásokban, a megvalósításban; a virtuális zsinat er!sebb volt a valóságos zsinatnál.

De a valóságos zsinat ereje jelen volt, és lassan-lassan egyre inkább meg mu-
 tatkozott, és az Egyház igazi erejévé, igazi reformjává, igazi megújulásává vált.
Úgy gondolom, hogy 50 évvel a zsinat után látjuk, hogy ez a virtuális zsinat ho-
gyan bomlik, hogyan esik szét, s hogyan jelenik meg az igazi zsinat a maga tel-
 jes lelki erejében. És a mi feladatunk, f!ként most, a Hit évében, ett!l az év t!l
kezdve azért fáradozni, hogy a zsinat a Szentlélekt!l kapott erejével megva lósul-
jon, és az Egyház valóban megújuljon. Reméljük, hogy az Úr megsegít minket.
Én visszavonultságomban imádságaimmal mindig veletek leszek, és az Úrral
együtt járjuk utunkat, azzal a bizonyossággal, hogy az Úr gy!z!

(Diós István fordítása)

Forrás: http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2013/febru-
a r y /
documents/hf_ben-xvi_spe_20130214_clero-roma_it.html

Búcsúzás a római klérustól

– 107 –

7. DOKUMENTUM_Búcsúzás_Layout 1  2013.05.28.  15:09  Page 107



– 108 –

RECENZIÓK Sapientiana 6 (2013/1) 108–117.

Viktor E. Frankl: A szenved!
ember. Patodicea-kísérlet
Jel Könyvkiadó, Budapest, 2012. /Értelmes
Élet 11./ ford. Kalocsai Varga Éva és Brun-
csák István.

Az „Értelmes Élet” sorozat 11. kötetének ki-
adásával a logoterápia és egzisztenciaanalízis
újabb alapműve kerülhet a magyar olvasók
ke zébe. Az orvos-filozófus szerz! a szenved!
embert, a szenvedés értelmét új, interdiszcip-
li ná ris kontextusban látja. Gondolatmenete a
pszichiátriai gyakorlatból kiindulva a filozó-
 fiai antropológián ível át. Végül témáját úgy a
nyugati filozófia, mint a zsidó-keresztény böl-
 csességi gondolkodás horizontjába állítva,
azok terminológiáját alkalmazva fejti ki. A „pa -
to dicea” így tehát egy új, holisztikus tudomá-
 nyos látásmód, egyben annak tárgya: a „homo
pa ti ens” (a szenved! ember) megjelölése. Az al-
 címben szerepl! „kísérlet” említésével a szerz!
meghatározza írása műfaját, s végig tartja ma -
gát az esszé műfaji elvárásaihoz. Kísérletet tesz
arra, hogy bizonyítsa: a terápia gyakorlatát át-
és átszövi a nihilizmus, az ember lényegének,
szellemi, humánspecifikus dimenziójának ta-
gadása. Err!l a tagadásról épp a szenvedés ér-
telmezése, a szenved! emberhez való hozzá ál-
lás rántja le a leplet. Hiszen csak az ember
ké pes a „van” és „kell” miatti feszültség okán
szen vedni, ami nyilvánvalóan több mint az
alacsonyabb rendű lények fizikai kínlódása vá-
gyaik kielégítetlensége miatt – ahogy a pszi-
 chologizmus hibájába esett terapeuták leszű-
 kít!en értelmezik klienseik szenvedését. De
épp az említett, tisztán emberi feszültségre va -
ló képességben rejlik a humánum nagysága, a
megoldás, a terápia lényege is (ahogy azt Frankl
az Orvosi lélekgondozás c. művében b!vebben
kifejti). A terapeutának segítenie kell abban,
hogy a páciens ne oltsa ki nyugtalanságát, ke-
resését, hanem értékek megvalósításával jus-
son el a korábban intencionált állapotra. Az

ad personam és ad situationem (tehát a sze mély-
 hez, és annak mindig egyedi életszi tuáció já hoz)
szóló lehet!ségek érzékelése egyál talán nem
pusztán intellektuális töpren géseken mú lik,
hanem érzelmi és spirituális intelligencia, ima-
 ginációs készség kérdése. Fel  vet!dhet az a kér-
dés, hogy a pszichoterápia klasszikus „szó tá -
rában” az ilyen tevékenység katalizálása a
pá ciensnél egyáltalán belefér-e a terápia fogal-
 mába. Ugyanígy kérdés az is, hogy a betegség
és a szenvedés klinikai fel fo gásába belefér-e az,
ha valaki üresnek, értel metlennek érzett életét!l
szenved. Válaszként a bécsi terapeuta a szenve-
dés metaklinikai ér telmezését nyújtja, ami a mű
harmadik részé ben bontakozik ki.

Ez szintén kísérlet, melyben Frankl az em-
 be ri egzisztenciát, a „van” és „kell” közötti fe-
 szül tséget a transzcendens „Te” (Martin Bu -
ber nyomán) el!tti felel!sségre vezeti vissza.
Az értelembeteljesítés, a „kell, lehetne” vilá-
 gá ba való átlépésünk !smotivátora az, aki
el!tt felel!sek vagyunk az élet bármely szituá  -
ciójában.

Ez a törekvés pedig Frankl új szemléletű
felfogását az egzisztenciális pszichoterapeutá-
 ké tól is megkülönbözteti. Az egzisztenciális
pszichoterápia képvisel!i (pl. Irvin D. Yalom)
ugyan átlátják létjogosultságát az olyan krízi-
sek terápiába való bevonásának, melyeket a
létbe vetett ember egyszerűen helyzete (és nem
betegség) nyomán él át (veszteség, mulandó-
ság, értelmetlen élet, felel!s döntések), mégsem
apellálnak a páciens lelkiismeretére, felel!s-
ségérzetére valaki vagy valami el!tt. Az egzisz-
tenciális pszichoterápiákat továbbá határo zot-
tan helyreállító jellegű törekvések vezérlik:
az egzisztenciális vákuum miatt megbomlott
pszi chofizikai egyensúly restitúciójára kerül a
hangsúly, míg a frankli felfogásban az érték-
teremtés, a szellemi személy értékorientáció-
jának katalizálása bír terápiás hatással.

Az orvos filozófus jelen és más munkái-
ban is (pl. Tíz tézis a személyről) minden eset-

8. RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.05.28.  15:12  Page 108



– 109 –

Recenziók

ben összeköti a lelkiismeret szavát a transz-
cendencia hangjával, de ezt a szellemi lépést
már nem várja el páciensét!l, aki esetleg a
hang eredetét illet!en megáll a kérdezéssel
vagy összetéveszti valamilyen más forrással,
ahogy az ifjú Sámuel többször azt hitte, Éli
f!pap hívja, pedig az Úr szólította (vö. 1Sám
3, 2–9).

A patodicea-kísérlet a kötet végén mint
teodicea-kritika jelenik meg. Az Isten létét
észérvek alapján bizonyító teológiai tudom-
ányág szemére veti Frankl, hogy emberi kate-
góriákban fejti ki a transzcendensr!l való tu-
dását, s ezzel a mintegy túl antropomorf
információhalmazzal kioltja az egzisztencia
kérdez!-keres! dinamizmusát, melynek fon-
tos pillére az el!bb említett felel!sségvállalás a
Titokkal szemben. Ám a szenvedés az az álla-
pot, melyben a „van” és a „kell” olyan nyil-
vánvaló feszültsége megnyitja és elindítja a
„homo patiens”-t élete értelmének beteljesí-
tése felé. A szerz! nagyon plasztikus hasonla-
tával élve: a szenvedés Isten mutatóujja. Nem
az ujj a lényeg, hanem afelé kell nézni, amerre
a kéz mutat. Így tehát a szenvedés az új böl-
cseleti kontextusban új értelmet nyer, amit
sajnos nem fejez ki a kötet címlapján látható
barnásszürke, igazán lehangoló kép. Frankl a
szenvedést a „tragikus triász” tagjaként említi
a bűn és a halál mellett, semmiképpen nem
buzdít fölösleges keresésére, de azt vallja, hogy
a kényszerű vagy önkéntes megfosztottság ál-
lapotában is lehet értéket megvalósítani, ha
másképp nem is, a szenvedéshez való viszo-
nyunk felel!s formálásával.

A szenvedő ember című esszé ezer szállal
kapcsolódik az élet értelmét keres!k minden-
napi törekvéseihez, elméleti, gyakorlati és
szak mai kihívásaihoz. A pedagógia és az iro-
dalom területér!l érkez! recenzens számára
például megdöbbent! volt az áthallás a ma-
gyar irodalomban az emberi kínt és szenve-
dést egyik leger!teljesebben kifejez! alkotás,

József Attila Nagyon fáj című verse és a tanul-
mány között. Annak az érzékeny embernek
gyötr!dését látjuk a műben, akivel terapeutái
elhitették, hogy veszteségélménye, amit szere-
leme elutasítása miatt átélt, csupán pszichofi-
zikai jólétének megbomlása. A költ! – talán
az emberi méltóságától megfosztott szenve-
dése okán – állapotát rendkívül er!teljes ani-
mális hasonlatokkal szemlélteti: „Ki szeret s
párra nem találhat, / oly hontalan, / mint ami-
lyen gyámoltalan / a szükségét végző vadállat.”
Pedig ! is érzi, itt többr!l van szó, valójában
a „Kívül-belül leselkedő halál elől” menekül.
Míg a legmagasabb rendű emberi tevékeny-
ség, a szenvedés, a rettenet versbe foglalása ér-
tékmegvalósítás (ami az értelmes, ha nem is
szenvedésmentes élet útja lehetett volna),
nyilván a terápia folyamatában elvégzett le-
szűkít! értelmezésnek „köszönhet!en” csupán
gyermeki regresszióként tűnik fel: „Nincsen
helyem / így, élők közt. Zúg a fejem, / gondom s
fájdalmam kicifrázva; // mint a gyerek / kezében
a csörgő csereg, / ha magára hagyottan rázza.”

Frankl nem állítja, hogy nincs szükség
pszichoterápiára, de nagyon sok esetben ezt
ki kellene egészítenie logoterápiának is, mely-
nek keretében a (homo) páciens felismeri:
egyetlen feladata az, hogy „minden feltétel mel-
lett és minden körülmények között helytálljunk
az életben. Az életben – beleértve olyasmit is
mint, ‘szerelmi bánat’ nőtlenség/hajadonság,
gyermektelenség, és beleértve még a pszichoti-
kus megbetegedések veszélyét is. A feladat így
hangzik: helytállni a létezésben, ahová – Hei -
degger szerint – ‘bele vettettünk’, vagy amivel –
Jaspers szerint – a ‘transz cendencia’ megaján-
dékozott minket; helytállni ebben a létezésben
lehető legjobb tudásunk, legjobb lelkiismere-
tünk szerint” (145).

Kautnik András

8. RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.05.28.  15:12  Page 109



– 110 –

Recenziók

Kurt Flasch: 
Nicolaus Cusanus és kora
Szent István Társulat, Budapest, 2009, ford.
Kiss Dorottya és Pap Krisztina.

Kurt Flasch (1930–) a kortárs német filozófi-
a történet-írás nagy öregje, több Akadémia
(Ró ma, Toszkána, Németország) tagja, Boc-
caccio fordítója, a középkor alapos ismer!je.
Egyéb tudományos művei mellett több mo-
nográfiát szentelt Szent Ágostonnak (1980,
1990, 1993, 1997), illetve Nicolaus Cusanus-
nak (1973, 1998, 2001).

Jelen esszéje 2004-ben jelent meg a stutt-
garti Reclam kiadó népszerű sorozatában. Ben-
 ne egy már nyugalmazott egyetemi tanár vet ösz-
szegz! pillantást munkásságának egyik szellemi
gyújtópontjára, és beszéli el a XV. századi egy-
házjogász és újplatonikus gondolko dó, Ni co-
 laus Cusanus (1401–1464) bíboros élet útját. A
szerz! tizenkét fejezetben követi végig e nem
mindennapi egyházfi és filozófus életét, hogy
aztán utolsó, tizenharmadik fejezetében h!sé-
nek évszázadát, a XV. század egészét tekintse át.

Flasch végig a szakember biztonságával és
lenyűgöz! tudásával, mégis könnyed tollal, az
elbeszél! szeretetével ír tárgyáról. A rövid fe-
jezetek, az olvasmányos stílus, a lábjegyzet-ap-
parátusról való lemondás – a magyar fordítás
helyenkénti pontatlanságai és nehézkessége el-
lenére – igazi olvasóbarát bevezetést nyújtanak
Cusanushoz.

Az egyszerű polgári származású Nicolaus
rendkívüli életútja kiváltképpen alkalmas arra,
hogy a XV. század forgatagát az ! szemével te-
kintsük át. Ismételten történelmi csomópon-
 toknál találkozhatunk vele: a konciliariz mus
és bukása, Konstantinápoly eleste, az új tudo -
mány születése mind-mind fontos szerepet
játszottak életében és szellemi fejl!désében.
A szerz! szerint Lorenzo Valla és Lorenzo Bat-
 tis ta Alberti mellett Cusanus volt a harmadik:
saját korukban !k hárman tettek a legtöbbet

azért, hogy megszüntessék a kultúra és a va-
lóság közötti aránytalanságot.

E könyvecske lapjain azonban nemcsak a
XV. század zseniális személyiségeinek sorával
– Cesarini bíborossal, Toscanellivel, Johannes
de Segovia érsekkel, V. Mikós és II. Piusz pá-
pákkal és másokkal – ismerkedhetünk meg,
hanem egyszersmind rövid idézetek és magya -
rázó fejtegetések segítségével bevezetést nye-
rünk Cusanus gondolatvilágába.

E gondolkodás nagyra becsüli az ember szel-
lemi képességeit, rokonszenvvel fordul az ókor
pogány nagyjai, Püthagorász, Platón és Proklosz
felé. Nem az egyetemi skolasztikában, hanem a
mindennapokban, a gondolkodás saját szellemi
tapasztalatában, nem egyszer a hivatalos kultu-
rális kánonon kívül es! gondolkodók segítségével
keresi az igazságot. Szembeszáll a skolasztika me-
rev racionalitásával: Arisztote lésszel, a középkor
„Filozófus”-ával Dionüszi oszt, a „teo lógusok leg-
 nagyobbiká”-t állítja szem be. Megvédi Eckhart
Mester írásait az eretnekség gyanújával szemben,
s hajlandó tanulni az igencsak különcnek szá-
mító katalán világi teológustól és filozófustól, Ra-
imun dus Lullustól, s!t a Korán olvasásától sem
riad vissza. Flasch jól érzékelteti Cusanus élénk
stílusú, egyre újabb próbálkozásait az igazság
megragadására, a misz té rium kifejezésére.

A cusanusi életút és életmű bens! kapcso -
latára talán a legszebb, egyben számunkra leg-
id!szerűbb példa az 1543-ban, Konstan ti ná-
poly eleste után keletkezett De pace fidei
valamint De visione Dei c. művek (lásd a 39–
51. oldalakon), melyek rövid elemzése közvet-
lenül kapcsolható saját korunk pluralista és
multikulturális problematikájához. Csak re-
mélhet!, hogy Flasch kis könyvecskéje nemcsak
a fontos német gondolkodóra hívja föl a hazai
olvasóközönség figyelmét, hanem egyúttal ösz-
tönzést ad a cusanusi életmű további darabjai-
nak magyarításához és tanulmányozásához.

Bakos Gergely OSB

8. RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.05.28.  15:12  Page 110



– 111 –

Recenziók

Rowan Williams:
The Dwelling of Light: Praying
with the Icons of Christ
The Canterbury Press, Norwich, 2003.

Vajon a minket szüntelen képi ábrázolásokkal
elárasztó (késői) modernitás emberével minként
osztható meg a keresztény tapasztalat? – Egy
nemrégiben készült interjú tanúsága szerint
Dr. Rowan Williams Canterburyi érsek na-
gyon is tisztában van e kérdés jelent!ségével.
Nem véletlen, hogy nem egy könyvében a
képmások fontos, vagy éppenséggel központi
szerepet játszanak. A hittudós, fordító és költ!
szerz! két könyvecskét is szentelt az ikonokról
szóló elmélkedéseinek (lásd a másik kötetet
Ponder These Things: Praying with the Icons of
the Virgin címmel, Paraclete Pr, 2012).

A világosság lakhelye c. kötetben a Meg-
váltó négy ikonja szerepel. A Színeváltozás jól
szemlélteti a szent képmásban megjelenített
átalakító er!t. Hiszen az ikon nem egyszerűen
információt akar közölni, nem is csupán hit-
tételek kiábrázolása a célja. Az igazi ikon imád-
ságos fegyelem és figyelem gyümölcse – mind
a fest!, mind a néz! szempontjából. A keresz-
tény látomást akarja közvetíteni, az emberi hit
és az isteni kegyelem világot és életet átalakító
fényét akarja fölragyogtatni el!ttünk. Nem
egyszerűen tárgyakat ábrázol, hanem kapcso-
latokra hívja föl a figyelmet. Az ikont szem-
lélve sokszor a gesztusok, a kezek és a tekinte-
tek irányulását követve magunk is a Megváltás
titkainak résztvev!ivé válhatunk.

Különösen jó példa erre a Föltámadás
ikonja: a keleti hagyomány nem a sírból föl-
kel! Jézust ábrázolja, hanem a holtak alvilá-
gából az Atya szeretetébe érkez!, s az emberi-
séget magához vonó Urat, aki kézen fogja
Ádámot. Akárcsak az el!bbi ikonnál, itt is
Krisztus alakja mögött fölsejlik Isten titokza-
tos (és alapvet!en lefesthetetlen) mélysége…
Rubljov híres Szentháromsága – amely a ha-

gyományos elnevezés szerint Ábrahám ven-
dégszeretetér!l szól, ezért nem a Kiábrázolha-
tatlant akarja kiábrázolni – a mozdulatok és
tekintetek révén von be az Isteni Közösség
misztériumának dinamikájába. Végül a min-
deneket kormányzó és megítél! Úr, a Pan tok-
 rator kézmozdulata a tanító Krisztust hang-
súlyozza: a kezében lév! könyvre mutatva
érzékelteti, hogy az igét Maga az Él! Ige teszi
hozzáférhet!vé számunkra.

Williams érsek biztos szavú és hiteles lel-
kipásztor, maga is szemlél!d! ember, ráadá-
sul olyan jó tollú író, aki jól ismeri tárgyát.
(Komolyan foglalkozott patrisztikával, olvas
görögül és oroszul is.) Megfogalmazásai sok-
szor tömörek, néhol egészen köznyelviek. Ez
az összefogott írásmód egyszerre értéke a
könyvnek s teheti nehézzé a befogadást a nem
anyanyelvi olvasónak. (Vigasztalásul: els!re a
született angolok vagy anglikánok sem min-
dig értik az érsek szövegeit.) A könyv értelmez -
het! világos ökumenikus gesztusnak is: az
egyik !si nyugati püspöki szék betölt!je, Ang-
 lia és az Anglikán Kommúnió prímása, egy-
kori oxfordi és cambridge-i teológus a közös
keresztény hagyomány részeseként teljes ter-
mészetességgel, egyben bölcs kézzel nyúl a ke-
leti egyházak kincseihez. Elmélkedéseinek
eredménye nem egyszerűen egy újabb nyugati
jellegű jámborsági gyakorlat, hanem egy olyan
könyvecske, amely egyszerre tanúskodik leg-
alább három értékr!l: az egyetemes egyházi
hagyomány iránti !szinte hűségr!l és megbe-
csülésr!l, a költ!i és képi képzelet fontosságá-
ról a hitr!l való gondolkodásban, valamint ko-
runk kérdései iránt való fogékonyságról. Olyan
erények ezek, amelyeket keresztényként aligha
nélkülözhetünk.

Bakos Gergely OSB

8. RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.05.28.  15:12  Page 111



– 112 –

Recenziók

William Skudlarek OSB (szerk.):
God’s Harp String.
The Life and Legacy of the Bene-
dictine Monk, Swami Abhishikta-
nanda
Lantern Books, New York, 2010.

Dom Henri Le Saux OSB (1910–1973), in-
diai nevén Szvámi Abhisiktánanda („a fölkent
személy áldott boldogsága”) élete és munkás-
sága jórészt ismeretlen hazánkban. A születé-
sének századik évfordulója alkalmából megje-
lent kis kötet megismertet a bretagne-i születésű
és Indiában elhunyt bencés szerzetes és indiai
szannjászin életútjával, s elénk tárja szellemi fej-
l!désének lépcs!fokait.

Az els! öt fejezet személyes visszaemléke-
zések alapján vázolja föl e nem mindennapi
életet, egy olyan merész és bátor emberét, aki
egyszerre kívánt hűséges lenni keresztény hi-
téhez és bencés szerzetesi hivatásához, vala-
mint India iránti szerelméhez, különösen is az
advaita lelki útjához. A kötet második felének
hat tanulmánya pedig arra tesz kísérletet, hogy
fölmérje Abhisiktánanda tapasztalatának je-
lent!ségét korunk spiritualitása és hittudomá-
nya számára. Ez utóbbi részben külön figyel-
met érdemel James Wiseman OSB teo lógus
hosszabb, alapos tanulmánya (81–104), vala-
mint Nitjánanda Giri (67–79) és Karan Singh
(123–127) szövegei, amelyek a napjainkban
is él! hindu hagyományt képviselik.

Le Saux atya alapítása a Szaccsidánanda ás-
 ram, ismertebb nevén Szantivanam (Béke Er-
deje) – amit 1957-ben a talán nála jobban is-
mert Bede Griffith OSB vett át t!le – ma is
létezik, egy kamalduli monostor formájában.
A tanítványai és barátai által 1978-ban alapí-
tott társaság Abhisiktánanda szellemi-lelki
örökségét gondozta, a szélesebb olvasóközön-
ség elé tárva Le Saux atya írásait. Ezen szöve-
geknek van ugyan néhány kifejezetten teoló-
giai vonatkozása, azonban f!leg a spiritualitás

kérdéseir!l szólnak. Abhisiktánanda maga is el-
s!sorban keres! és spirituális gyakorló volt, nem
elméleti szakember és rendszerez! – jóllehet
egyértelműen érzékelte útjának szokatlanságát
és vallásos belátásainak vitatható voltát.

Le Saux az Arunácsala szent hegyénél talál -
kozott a hindu hagyomány egyik kétségkívül
legnagyobb XX. századi alakjával, Srí Ra ma-
 na Maharsival, majd hindu gyakorlatokat vé-
gezve maga is elmélyedt az advaitában. E je-
lent!s, azonban korántsem kizárólagos irányzata
az indiai vallásosságnak nem-dualista módon
(advaita= nem-kett!sség) kíván kapcsolódni Is-
tenhez. Nem elméleti tanításra, hanem csakis
átélhet! tapasztalatra alapozódik, amely szerint
az egyetlen legf!bb, egyetemes Szellem (Brah-
man) s az egyén igazi énje (át man) nem kü-
lönböznek egymástól, ugyanakkor alapvet! egy-
ségük ellenére sem esnek teljesen egybe
egymással.

A kötet nem rejti el Abhisiktánanda sze-
mélyes vívódásait sem, melyek az advaita gya-
korlatok, valamint bencés szerzetesi elkötele-
zettsége és önazonossága között feszültek.
Ugyanakkor er!teljes képet vázol föl egy olyan
kett!s hűségr!l, amely a kétségek, szenvedések
ellenére sem engedi el egyik utat sem. Ezért Ab-
hisiktánanda élete jó példa a spirituális ta-
pasztalásban megvalósuló vallásközi párbe-
szédre, amely a bens! vallásos tapasztalás
keresését jelenti, vállalva a kett!s hűség, azaz
mindkét spirituális hagyomány kihívásait.

Jóllehet, amint a bevezetésben a kötet szer-
keszt!je arra fölhívja a figyelmünket, a fölve-
t!d! hittudományi kérdésekben még aligha
látunk tisztán, mindenképpen példaértékű
Abhi siktánanda Isten iránti elkötelez!dése és
egy másik hagyomány mély megismerése iránti
!szinte vágya. Amint egy el!adásában Skud la-
 rek rámutatott, mind saját kereszténységünk
mélyebb megértése, mind saját hivatásunk mé-
lyebb megélése érdekében fontos lehet az ilyes-
fajta, gyakorlati vallásközi párbeszéd – amely

8. RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.05.28.  15:12  Page 112



jóllehet, amellett, hogy nem minden hív! min-
dennapi kenyere, mégsem jelenti saját hagyo-
mányunk könnyelmű föladását.

Bakos Gergely OSB

Csíkszentmihályi Mihály – 
Barbara Schneider: Életre hangolva.
A feln!tté válás útveszt!i
Nyitott Könyvműhely, Budapest, 2011, ford.
Boross Ottilia és Bozai Ágota.

Az Életre hangolva Csíkszentmihályi Mihály
hetedik magyar nyelvű kötete, amely szervesen
illeszkedik a pozitív pszichológia atyjának több
évtizedes kutatásaihoz, a flow-élményr!l való tu-
dás gazdagításához. Eddigi kutatásai els!sorban
a munka és a művészetek világára vonatkoztak.
Azokon belül vizsgálta a tevékenységnek azt a sa-
játos formáját, amelyet az ember teljesen elmé-
lyülten, magas koncentrációval és kontroll-érzéssel
végez, s amely során még az id! múlását sem
érzékeli, így élve át a flow-élményt. A művé-
szetek és a munka világa után az iskola, a csa-
lád, a baráti és lakókörnyezet szerepér!l kapunk
új információkat nemcsak a flow-élmény ki-
alakulásában betöltött szerepük, hanem ezzel
összefüggésben a feln!tt életre, a munka világá-
ra való felkészülés szempontjából is.

A könyv egy 1991 és 1997 között végzett
longitudinális vizsgálat els! eredményeinek
bemutatása. A Chicagói Egyetem kutató cso-
portja, Charles Bidwell, Csíkszentmihályi
Mi hály, Larry Hedges, Barbara Schneider és
munkatársaik a serdül!k pályaalakulásának
vizsgálatát tűzték ki célul, els!sorban azokat a
tényez!ket igyekeztek feltárni, amelyek a kü-
lönböz! foglalkozásokkal kapcsolatos ismere-
teiket és az életpályák iránti érdekl!désüket ala-
kítják. A kutatás aktualitását és új megközelítési
módját az indokolja, hogy az utóbbi évtize-
dekben a pályaválasztás kérdései drasztikusan

megváltoztak. A technikai-gazdasági-társadal -
mi fejl!dés a munkaer!-szükséglet oly mértékű
min!ségi és mennyiségi változását teszi szüksé-
gessé, amelyre a fiatal nemzedéket a hagyomá-
nyos módszerekkel nem lehet felkészíteni. Nin-
csenek világosan strukturált és differenciált
feln!tt karrierek, amelyek megfeltethet!k a fi-
atalok bizonyos tulajdonságainak, így a jöv!-
kép bizonytalanná válik. Újabb problémaként
jelentkezik, hogy a fiatalok nagy többsége a kö-
zépiskola elvégzése után nem akar munkába
állni, így a pályaválasztásukkal kapcsolatos
döntéseket a f!iskolai tanulmányok utáni id!-
szakra halasztják. A kutatásban tehát arra kel-
lett keresni a választ, hogy milyen nevelési, ta-
nácsadási célokkal és módszerekkel készíthet!k
fel a diákok az új kihívásokra, s a környezet kü-
lönböz! szerepl!inek milyen feladatokat kell
vállalniuk a tanulók hatékonyabb felkészítése
érdekében.

A rendkívül összetett és széleskörű kuta-
tásban pszichológusok, pedagógusok és szo-
ciológusok vettek részt. A 33 iskola kiválasz-
tása sokszempontú kritériumrendszer alapján
történt, hogy minél reálisabban képviseljék az
amerikai iskolák sokféleségét. A résztvev! is-
kolák közel 5000 tanulója jól reprezentálta az
USA 12–18 éves korosztályát. A kutatásban
felhasznált módszertani megoldások biztosí-
tották az adatok, információk gyűjtésének
megbízhatóságát. Kiemelten fontos módszer
volt a Csíkszentmihályi Mihály által már el!-
zetesen kidolgozott és alkalmazott „Experi ence
Sampling Method” („élményértékel! min ta-
vételi eljárás”), amely napjainkra nemcsak is-
mert, hanem gyakran alkalmazott módszerré
is vált.

Az eredmények összefoglalása három feje-
zetben történt meg: 1) A serdülők munkaképe
(A munkaszemlélet kialakulása; Kutatási terv:
mintaválasztás és a kutatás módszerei; Pillan-
tás a jöv!be); 2) Dolgozni tudni kell (A mun-
káról és a játékról alkotott elképzelések; Ta-

Recenziók

– 113 –

8. RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.05.28.  15:12  Page 113



nuljuk meg szeretni a kihívásokat; A család és
a gyermekek leend! életpályájának alakulása;
A tanórák alatti élmények min!sége); 3) Ho-
gyan tovább a középiskola után? (A diákok jö-
v!be vezet! útja; Háromféle megközelítés; Út
a feln!ttkorba). A függelék tartalmazza a hely-
színek bemutatását, az ESM-vizsgálathoz kap-
csolódó kérd!ívet és a változók listáját. Jól
használható segítséget jelentenek ezek a ha-
sonló céllal végzend! jöv!beli kutatásokhoz.

Az eredmények gazdagsága miatt e könyv-
ismertetés keretein belül csak néhány ered-
mény kiemelésére van lehet!ség, els!sorban a
szül!k és pedagógusok néz!pontjából fontos
kérdések köréb!l.

A fiatalok jövőképe. Ahogy a szerz!k fo-
galmazzák, ezen a téren vannak „jó hírek”, de
a mélyebb elemzés kételyeket támaszt a túlsá-
gosan pozitív adatokkal szemben. A jó hír,
hogy az amerikai kamaszok 70%-a nemét!l,
etnikai hovátartozásától és a társadalmi kü-
lönbségekt!l függetlenül reménnyel tekint a
jöv!be, a középiskola után tovább akar ta-
nulni, bízik abban, hogy majd „jól fizet!” és
„élvezetes” munkakörben fog dolgozni em-
bertársai, a társadalom javára.

A reálisan gondolkodók számára nehezen
elfogadható ez a „rózsaszín” világkép, mert
el!revetíti a feln!ttkor folyamatos csalódásait.
Ugyanakkor maga az optimizmus és pozitív
cél nagymértékben segítheti is a jöv!vel való
megbirkózást, er!teljesebb motivációt és ki-
tartást eredményezhet. Ez a kett!sség mutatja
a nevelés egyik legnagyobb nehézségét, a bi-
zalom, biztatás, elvárás és támogatás során a
megfelel! szint kialakítását minden egyes
gyermeknél. A problémát csak fokozza, hogy
sem a gyermeket, sem a jöv! lehet!ségeit nem
ismeri a nevel! a maga teljességében.

A munka, a játék és a flow. Az ESM-vizsgá-
lat adatai alapján a kutatók pontos képet kap-
tak arról, hogy a tanulók a napi tevékenységek
közül melyeket tartják munkának és melyeket

játéknak, s ezekhez milyen pozitív érzelmek
társulnak (öröm, önbecsülés). A kapott vála-
szokat négy kategóriába sorolták, az egyszerre
munka és játék, a munka, játék vagy egyik sem.
Az egyes kategóriák az élmény gyakorisága, mi-
n!sége és a flow átélése szempontjából néhol
meglep! eredményeket mutattak.

A fiatalok jól elhatárolható két csoportot
alkotnak a munka és játék dominanciája alap-
ján, a „dolgozókat” és „játszókat”. A munka
tevékenységének átélése szignifikáns különb-
séget mutat nemcsak a tevékenység személyes
és jöv!beli fontossága, hanem annak élvezete
és hatékonysága szempontjából is a „dolgo-
zók” javára. A játék a kamaszok véleménye
szerint élvezetes, örömteli, de nem hasznos,
nem szolgálja a jöv!t. A legpozitívabb kép
azokra a tevékenységekre vonatkozik, ame-
lyeket munkaként és játékként is említenek,
s legkevésbé pozitív az élmény a „közömbös”,
sem munka, sem játék tevékenységeknél.

Melyek azok a tevékenységek, amelyek
magas szintű koncentrációt, élvezetet, a bels!
er! megtapasztalását, önbecsülést és a jöv!beli
hasznosság tudatát, azaz flow-élményt biztosí-
tanak a serdül!k számára? Az adatok meglepe-
tést okozhatnak. A tizenévesek napi tevékeny-
ségeik 26%-ában átélik a magas szintű kihívás
és képességeik összhangját, a flow-t. Ezek a te-
vékenységek egyrészt a hasznos tevékenysége-
ket jelentik, az iskolai munkát, az otthoni ta-
nulást és a fizetett munkát, másrészt a játékokat
és a sportokat, valamint a hobbik világát. A ba-
rátokkal való együttlét, a televíziózás, filmné-
zés, zenehallgatás bár élvezetes lehet, de a „nem
flow”-élményeket gazdagítják.

A vizsgálat a tanulói személyiségvonások
mellett összefüggéseket keresett a családi ne-
velés, illetve a tanórai történések és a flow-él-
mény kialakulása között.

A család nevelési gyakorlata alapján két di-
menzió mentén vizsgálódtak, a családi kihí-
vások és a család támogató funkciója terén.

Recenziók

– 114 –

8. RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.05.28.  15:12  Page 114



Fontos eredmény, hogy a biztonságot nyújtó
családi szeretet önmagában nem elégséges,
szükség van a gyermek képességeihez igazodó
magas szintű kihívásokra is. Ez a kett!s hatás
biztosítja a munka átélésében az élvezetet és
az önbecsülést egyaránt.

A tanórai tevékenységek vizsgálata els!sorban
arra a kérdésre fókuszált, hogy melyek azok a
tanulási-tanítási módszerek, amelyek növelik a
tevékenység élményszerűségét. A kihívás, fon-
tosság a jöv!re, koncentráció és öröm szem-
pontjából az öröm kivételével a dolgozat/fele-
lés kapta a legmagasabb értékelést, ezt követte
az egyéni és a csoportmunka, majd a tanári el!-
adás és a TV-video. Ez utóbbi egyedüli értékét
az öröm adja. Az adatok és a tanórákon alkal-
mazott módszerek gyakoriságának összevetése
ellentmondást mutat. A vizsgálat idején ugyanis
az amerikai iskolákban a számítástechnika ki-
vételével a tanári el!adás dominanciája volt
megfigyelhet! szinte minden tantárgy esetében.

Másik fontos információ, hogy az elmé-
leti tárgyak kevéssé jelentenek örömforrást, de
ugyanakkor ezeken az órákon élik át a fiatalok
a nagyobb kihívást, ezeket tartják a jöv! szem-
pontjából fontosabban.

A társadalmi, etnikai és nemi hovátartozás
szintén befolyásolja a fiatalok flow-élményét a
tanórákon. A lányok koncentrációja és öröm-
érzése magasabb a fiúkénál, fontosabbnak tart-
ják a tanórákat is. Az afroamerikaiak a pozitív
érzelmek terén emelkednek ki, motivációjuk,
öröm-érzésük megel!zi a latinokét, s jóval ma-
gasabb, mint a fehér és ázsiai diákoké. Végül a
munkásszül!k gyermekeinek, s általában a ke-
vésbé el!nyös közösségekb!l származóknak
több flow-élményt nyújt az iskola, mint a fel-
s!bb osztályokból érkez!knek. Meger!sítik
ezek az adatok azt a feltevést, hogy még a XXI.
században is a tanulás és iskolázottság jelenti a
társadalmi felemelkedés legfontosabb eszközét,
s ez fejez!dik ki a hátrányosabb helyzetben él!
tanulók motivációjában.

Felkészítés az eredményes felnőttkorra. A ku-
tatási beszámoló utolsó fejezete az eredmények
összegzését és a következtetések megfogalmazá-
sát tartalmazza:

Ahhoz, hogy a serdül!k tudatosan és reális
elvárásokkal válasszanak pályát, szükség van
sokoldalú és pontos információkra a különböz!
szakmákról. Ezek biztosítása az iskolának, csa-
ládnak, a szűkebb és tágabb környezetnek egya-
ránt feladata. Ezt egészítheti ki a tanulás mel-
lett megszerzett, mélyebb ismereteket nyújtó
releváns munkatapasztalat. Az optimizmus, ön-
becsülés, kíváncsiság és érdekl!dés olyan sze-
mélyiségvonások, amelyek megkönnyíthetik a
feln!tté válás nehézségeit. A végs! tanács: ta-
nítsuk meg szeretni a kihívásokat!

Csíkszentmihály Mihály és munkatársai el-
s!sorban az iskola és a család számára fogal-
mazták meg a következtetéseiket, de kijelölik a
feladatot a szűkebb társadalmi környezet és az
oktatáspolitika számára is. A könyv a célzott
közönségen túl a pedagógiai-, pszichológiai- és
társadalomkutatók körében is nagy érdekl!-
désre tarthat számot. Az olvasó az adott kuta-
tás eredményeit állandóan szembesíti saját
hazai tapasztalataival, s önkéntelenül adódik az
összehasonlítást lehet!vé tev! vizsgálatok meg-
ismétlésének, adaptálásának gondolata.

Kotschy Beáta

Őszintén a cigányokról.
Szabóné Kármán Judit romoló-
gussal beszélget 
Naszádi Kriszta
Harmat, Budapest, 2012.

A Harmat kiadó gondozásában az utóbbi
években több interjúkötet is megjelent olyan
személyekkel, akik hitelesen megélt életükkel
a szeretet tanúságtev!i a ma embere számára

Recenziók

– 115 –

8. RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.05.28.  15:12  Page 115



(Naszádi Kriszta – Nemes Ödön: Szabadon,
örömmel szeretettel, Harmat, Budapest, 2008,
Naszádi Kriszta – Nemes Ödön: Párbeszéd az
öregséggel, Harmat, Budapest, 2010, Sz. Kiss
Mária: Reini, Harmat, Budapest, 2012). Ne -
mes Ödön jezsuita után Naszádi Kriszta be-
szél get!partnere ezúttal Szabóné Kármán
Judit romológus, f!iskolai adjunktus, számos
f!iskola és egyetem, köztük a Pázmány Péter
Katolikus Egyetem Vitéz János Kara, a Pécsi
Tudományegyetem, a Semmelweis Egyetem,
a szegedi Gál Ferenc Hittudományi F!iskola
és a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola
oktatója. Ebben a személyes hangvételt megüt!
interjúkötetben Kármán Judit arról vall, hogyan
indult vonzalma a cigányság meg ismerése iránt,
miként fordult véd!n!ként fokozatosan a ro-
mológia felé, ugyanakkor a személyes életút
mellett el!kerülnek a cigányságot érint! leg-
különböz!bb témák is: a cigányság története,
a magyar kisebbségpolitika, a lakhatás és fog-
lalkoztatottság kérdése, az oktatás és a cigány
értelmiség helyzete.

Hofher József az ajánlásban így ír a köny-
vr!l: „Majdhogynem azt kívánom, hogy min-
den magyar család asztalára jusson el, hogy
formálja nézetünket, gondolkodásunkat, ér-
zéseinket a cigánysággal kapcsolatban.” Való-
ban, aki elolvassa ezt a kötetet, újfajta képet
kaphat a cigányságról, történeti kontextusban
látva az ! életüket, jobban megértve nehézsé-
geiket, küzdelmeiket. Mindehhez hozzájárul
az, hogy egy olyan ember tolmácsolásában ke-
rülhetünk közelebb a cigánysághoz, aki szak-
ért!ként nemcsak az íróasztal mögött foglal-
kozott és foglalkozik ezzel a népcsoporttal,
hanem arcok és életsorsok felelevenítésével
jelzi azt az él! és személyes viszonyt, ami közte
és a cigányok között fennáll. Kármán Judit sze-
mélyében igazi hídemberr!l van tehát szó, aki
terepmunkás és szakért! is egyben. Ugyanak-
kor a beszélgetésben arról is képet kapunk, hogy
Magyarországon sok helyen miként működnek

különböz! egyéb kezdeményezések a cigányság
és magyarság közti párbeszéd jegyében.

Az interjú nagy el!nye, hogy mindamellett,
hogy végig személyes és baráti marad, megfele-
l!en informatív is, és nem kerüli el a cigány-
sággal kapcsolatos „rázós kérdéseket” sem. Azok
számára, akiknek kevés fogalmuk van a cigány-
ság történetér!l, van egy fejezet az ezzel kap-
csolatos elméletekr!l és kutatásokról, ezen túl-
men!en bemutatásra kerülnek a magyarországi
cigányság különböz! csoportjai sajátos foglal-
kozási köreikkel és nyelvükkel, megérthetjük a
roma és a cigány elnevezések viszonyát és hasz-
nálatát, olvashatunk a cigány sajtóról, politikai
képviseletükr!l, és a fejezetek közti illusztráció-
kon keresztül a cigány képz!művészetbe is be-
tekintést nyerhetünk.

Az ötödik fejezet az egyházak és a cigány-
ság kapcsolatát járja körül. Az olvasó átfogó
képet kaphat a magyarországi keresztény fele-
kezetek cigányok között végzett lelkipásztori
tevékenységér!l. Kármán Judit a már említett
Hofher József jezsuita atyával közösen indí-
totta útnak a Cigánypasztorációs Műhelyt
pontosan ezeknek a tapasztalatoknak a meg-
osztására, egyúttal lehet!séget biztosítva a ci-
gány kultúra szélesebb körű bemutatására és
népszerűsítésére. Néhány lelkipásztori szem-
pont felvázolásával ahhoz is segítséget nyújt-
hat a könyv, hogy akár egyházi, akár világi
emberként miként érdemes elkezdeni a
cigányokkal foglalkozni, mik lehetnek a kö-
zeledés lehet!ségei.

Kármán Judit sem kerüli el a cigánysággal
kapcsolatban felmerül! nehézségeket és kérdé-
seket. Őszinteségre törekszik, mint ahogy a cím
is mutatja. Ugyanakkor semleges marad, nem
okolja egyik vagy másik oldalt a problémákért,
hanem a kivezet! út lehet!ségét tárgyalja,
amit egyértelműen és határozottan meg is nevez.
A nyol cadik fejezetet is teljes egészében ennek
szenteli. Számára a gyümölcsöz!, hosszú távú
eredmények alapja az integrált oktatás. Mű-

Recenziók

– 116 –

8. RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.05.28.  15:12  Page 116



köd! példákkal is szemléltetve bemutatja ezen
pedagógiai program valódi el!nyeit a cigány
gyermekek számára, akik motivációt és tanulási
mintát kaphatnak azáltal, hogy nem szegregált
vagy éppen csökkentett tanulmányi szintű osz-
tályokba járnak, ugyanakkor a nem cigány di-
ákok is sokat tanulhatnak a közösségi gondol-
kodásról, szociális és érzelmi intelligenciájuk
pedig kimutathatóan javul az ilyen oktatási
programnak köszönhet!en. Az amerikai modell
alapján kidolgozott és néhány intézmény ben
már működ! mozaikmódszer bevezetése mind-
 emellett arra is lehet!séget nyújtana, hogy a
nevelésbe beépítsék a kisebbség kultúrájának,
történelmének megismerését is. Ehhez termé-
szetesen – ismeri el Kármán Judit – elszántság
kell mind politikai, mind intézményvezetési és
oktatásszervezeti szinten, de mint a már mű-

köd! példák mutatják, az integrált oktatás meg-
valósítható és járható út lehetne.

A könyv kulcsgondolata a szeretettel oda-
forduló !szinte érdekl!dés, aminek Kármán
Judit valóban hiteles tanúja. A műben több-
ször is elhangzik az a gondolat, hogy a megis-
merés els! lépése az lehetne mindenki szá-
mára, hogy elmegy és megiszik egy kávét egy
cigány ember otthonában. A megértés akkor
lehetséges, ha életközeli tapasztalatból fakad,
aminek elengedhetetlen feltétele, hogy a
többségi társadalomból is merjünk lépni és
mozdulni az idegennek tűn! kisebbség felé.
A másik szeretete és növekv! megértése –
err!l szól, és ehhez szeretne hozzásegíteni az
Őszintén a cigányokról című könyv.

Tamás Dániel SVD

Recenziók

– 117 –

A recenziók szerz!i

KAUTNIK ANDRÁS a budapesti Szent Gellért Katolikus Általános Iskola és Gimnázium ma-
gyartanára, mentálhigiénés szakember és logoterápiai tanácsadó; kautnika@gmail.com

BAKOS GERGELY bencés szerzetes, filozófus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola Fi-
lozófia Tanszékének vezet!je; bakos.gergely@sapientia.hu

KOTSCHY BEÁTA a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola Pedagógia Tanszékének és Ne-
veléstudományi Intézetének vezet!je; kotschy.beata@sapientia.hu

TAMÁS DÁNIEL verbita szerzetesnövendék, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola hall-
gatója; vandorsolyom.1@gmail.com

8. RECENZIÓ_Sablon kéthasábos  2013.05.28.  15:12  Page 117



2013. január – július

2013. február 2. Szentmise és diplomaosztó ünnepség.
2013. február 5. A Hit éve alkalmából a Vigilia folyóirat pályázatot hirde-

tett A keresztény hit szerepe Európa mai és holnapi kultúrájában címmel. A nagy
érdeklődést kiváltó pályázat ünnepélyes eredményhirdetésére és a díjkiosztásra
15.00 órakor került sor a Sapientia Főiskola dísztermében. Ennek keretében a
díjnyertes dolgozatok írói ismertették téziseiket, amit pódiumbeszélgetés, majd
fogadás követett. A díjakat Bábel Balázs kalocsa-kecskeméti érsek adta át.

2013. február 15. Mentortanárok találkozója. A hittanári és etikatanári gya-
korlatokat vezető mentorok találkozója, tapasztalatcseréje a Pedagógia Tanszék
és a Neveléstudományi Intézet szervezésében.

2013. február 28. Kiemelt vendégelőadás, a Filozófia Tanszék vallásfilozófiai
előadássorozata keretében: Humanitáson innen és túl. Viktor E. Frankl vallás-
böl cselete. Előadó: Sárkány Péter filozófus, főiskolai tanár (Apor Vilmos Kato-
li kus Főiskola, Vác).

2013. március 4. A Szép magyar beszéd háziversenye. Az Emberi Erőforrá-
sok Minisztériuma, a Kazinczy-díj Alapítványi Bizottság, az ELTE Fonetikai
Tanszéke és az ELTE Bölcsészettudományi Kara meghirdette a 2012/2013-as
tanévre a felsőoktatási intézmények Kazinczyról elnevezett Szép magyar beszéd
versenyét, amelynek célja az anyanyelvi nevelés és a beszédkultúra fejlesztése.

2013. március 5. Pálvölgyi Ferenc, Főiskolánk Pedagógia Tanszékének ad-
junktusa a szlovákiai Selye János Egyetem Református Teológiai Karán sikerrel
védte meg doktori disszertációját teológiai tudományterületen, interdiszcipli-
náris valláspedagógiai specializációval. A disszertáció címe: A vallás- és erkölcs-
pedagógia új perspektívái – A konstruktivista didaktika alkalmazása az értékköz-
pontú nevelésben.

2013. március 12. Sapientia Könyvtári esték. Keretbe zárt hit: vallási témájú
képregények világa. Előadó: Tálosi András (képregényrajzoló művész).

2013. március 12. Kateketikai műhely 2013. 1. műhely: Dogmatika – Meg-
váltásunk titka. Kateketikai műhely a Hit évében gyakorló hitoktatók, hittaná-
 rok, katekéták részére.

2013. március 20. Szalézi centenárium. Szalézi nap – Könyvbemutató. Kö-
szöntőt mondanak: Várnai Jakab OFM rektor és Hölvényi György államtitkár.
Isten szolgája, Sándor István c. kisjátékfilm vetítése. Beszélgetés Dér András ren-

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL Sapientiana 6 (2013/1) 118–120.

– 118 –

9. Föiskolánk életéböl_Layout 1  2013.05.28.  15:13  Page 118



dezővel. Szaléziak c. jubileumi album bemutatása. Beszélgetés Lengyel Erzsé-
bet szerkesztővel. Szalézi történetek c. interjúkötet bemutatása. Beszélgetés Ró-
zsáné Czigány Enikő szerkesztővel.

2013. március 23. Sapientia nap: A szerzetesi hivatások gondozása. Előadók:
Palánki Ferenc püspök (megnyitó), Amedeo Cencini FCC, Koronkay Zoltán
SJ, Révay Edit RSCJ, Kurt Schmidl (Canisiuswerk), Gordana Igrec FDC, Pan-
 tea Tibor OFM. A konferencia előadásait a Főiskola megjelenteti a Sapientia
Fü zetek sorozat 23. köteteként.

2013. április 9. Sapientia Könyvtári esték. René Girard – A kereszténység és
buddhizmus találkozásában. Előadó: Yvon Myoken (zen mester, a Mokusho
Zen Ház közösségének vezetője). Moderátor: Bakos Gergely OSB.

2013. április 9. Civil gazdaság. Nemzetközi konferencia a katolikus társadal -
mi tanításról. Előadók: Stefano Zamagni, a Bolognai Egyetem professzora,
Helen Alford OP és Francesco Compagnoni OP, a római Pápai Szent Tamás
Egyetem professzorai.

2013. április 11. Kiemelt vendégelőadás: Spirituality and Contemporary Art
– Problems and Possibilities. Lelkiség és kortárs művészet – problémák és lehetőségek.
Graham Howes oxfordi művészettörténész előadása a szakrális művészetről.

2013. április 18. Beszélgetős előadások a Családteológiai Intézet szervezésében:
1. Szülőnek születünk? – avagy a jó szülő holtig tanul. Előadók: Kézdy Anikó pszi-
cho lógus, Papp Miklós morálteológus, Somogyiné Petik Krisztina pszichológus.

2013. április 24. Egy magyar misszionárius hétköznapjai. Képek a Fülöp-szi-
geteki verbita misszió életéből. Előadó: Lányi Béla verbita misszióstestvér.

2013. május 2. A 2012/2013. évi Tudományos Diákköri Konferencia. A 2013.
április 19-én elbírált legjobb dolgozatok szerzői előadták pályamunkájukat. Idén
nem osztott ki I. helyezést a zsűri. II. helyezést ért el Kokas Gabriella: Isten szere-
tete Norwichi Júliána művében (a Jézus, mint anya kép tükrében) – szisztematikus
teológia. Tamás Dániel SVD: Mi közünk az ikonromboláshoz? (Az első ikonrombo-
lás teológiai vitáinak hatása a mai keresztény életvezetésre) – történeti teológia.

2013. május 9. Ferences könyvbemutató. Nyolcszáz esztendős a ferences rend.
Tanulmányok a rend lelkiségéről, történeti hivatásáról és kulturális-művészeti szerepé-
ről I–II. A kétkötetes kiadványt bemutatta: Sarbak Gábor irodalomtörténész.

2013. május 16. Félévtemető összejövetel. Idén is sor került a most már ha-
gyományosnak mondható Félévtemető partyra délután 15.45-től. Bokros Márk
HÖK-elnök köszöntötte a megjelent oktatókat, hallgatókat és a Főiskola mun-
katársait, és beszámolt a HÖK munkájáról, utána: a nappali tagozatos vég zős
hallgatók „záróvizsgája”, grillezés a piarista testvérek segítségével, koccintás,
zene, beszélgetés.

Főiskolánk életéből

– 119 –

9. Föiskolánk életéböl_Layout 1  2013.05.28.  15:13  Page 119



2013. május 16. Beszélgetős előadások a Családteológiai Intézet szervezésé-
 ben: 2. Szerethet-e mást az, aki önmagát nem szereti? Az önértékelés fontossága a
kapcsolatokban. Előadók: Kézdy Anikó pszichológus, Papp Miklós morálteoló-
 gus, Somogyiné Petik Krisztina pszichológus.

2013. május 23. Kateketikai műhely 2013. 2. műhely: Morális – Életveze-
tésre nevelni. Kateketikai műhely a Hit évében gyakorló hitoktatók, hittanárok,
katekéták részére. Morálteológia és katekézis ma.

2013. május 27. Cúthné Gyóni Eszter (szerk.): Egy fogoly apát feljegyzései:
Endrédy Vendel zirci apát feljegyzései az ÁVH börtönében c. kötet bemutatója
a METEM, Historia Ecclesiastica Hungarica Alapítvány és a Ciszterci Rend
rendezésében. Előadók: Zombori István, Várszegi Asztrik OSB, Dékány Árpád
Sixtus OCist, Gyarmati György, Kónyáné Dr. Kutrucz Katalin, Erdődy Gábor,
Cúthné Gyóni Eszter.

2013. május 30. Beszélgetős előadások a Családteológiai Intézet szervezésé-
 ben: 3. Határvonalak családon belül és kívül. Egyén, kiscsalád, nagycsalád? Elő-
 adók: Kézdy Anikó pszichológus, Papp Miklós morálteológus, Somogyiné Petik
Krisztina pszichológus.

2013. június 4–6. A Sapientia Főiskola Bibliatudományi Tanszéke és a Károli
Gáspár Református Egyetem által szervezett konferencia: Aspects of Deutero cano-
nical and Cognate Literature. Előadók: Xeravits Géza, John Kampen, Greg
Schmidt Goering, Karin Schöpflin, Panc Beentjes, Balla Ibolya, Luca Mazzinghi,
Tamási Balázs, John Collins, Stefan Schorch, Gabriele Boccaccini, Ben Wright,
Zsengellér József, Katell Berthelot, Fröhlich Ida, Francis Macatangay.

2013. július 6. Tanévzáró Te Deum és diplomaosztó ünnepség.

Főiskolánk életéből

– 120 –

FELHÍVÁS
A 2013-as évfolyam 2. (őszi) tematikus számába olyan írásokat várunk, amelyek a „Hit és
új evangelizáció” kérdését tárgyalják biblikus, történeti, modern, spirituális, morális vagy gya-
korlati teológiai szempontból, valamint filozófiai, valláspszichológiai, pedagógiai és szoci-
o lógiai megközelítésben. Mi a hit és az evangelizáció fogalmának sajátosan keresztény tartal-
ma a hagyományban és a mai teológiában, filozófiában? Mi a hagyományos és mi az új elem
az új evangelizáció modelljében? Mi jellemzi azt a közeget illetve űrt, amelyben a hitet ma hir-
det nünk kell? Mik lehetnek az Egyház belső és külső missziójának területei? A szerzetesrendek
hogyan értelmezik az új evangelizáció követelményeit, és mit vállalnak ennek jegyében?

Az írások beküldési határideje 2013. szeptember 15. 
Elbírálásuk kettős anonim lektorálás alapján történik.

9. Föiskolánk életéböl_Layout 1  2013.05.28.  15:13  Page 120



Főszerkesztő: Tóth Beáta Felelős kiadó: Várnai Jakab OFM
Szerkesztőbizottság: Bakos Gergely OSB, Balogh Katalin, Deák Hedvig OP, Lukács László SchP,
Orosz Lóránt OFM, Papp Miklós, Szatmári Györgyi, Tőzsér Endre SchP, Várnai Jakab OFM

A szerkesztőség címe: 1052 Budapest, Piarista köz 1. Levélcím: 1364 Budapest, Pf. 235.
Telefon: 486-44-25 E-mail: editor.sapientiana@sapientia.hu A Főiskola megbízásából olvasó -
szerkesztés és tördelés: Vigilia Kiadóhivatal. Nyomdai munkák: Séd Nyomda Kft. Ügyvezető
igazgató: Katona Szilvia. ISSN: 2060-3231 Megjelenik évente kétszer. Előfizethető és meg -
vásárolható a Vigilia Kiadóhivatal címén: 1052 Buda pest, Piarista köz 1. Levélcím: 1364 Buda -
pest, Pf. 48. Telefon: 486-44-43 Fax: 486-44-44 E-mail: vigilia@vigilia.hu Előfizetési díj egy
évre: 1.000,- Ft, az egyes számok ára: 600,- Ft

Szerzőink figyelmébe

1. A folyóirat szakmailag lektorált. Minden beérkezett írást kettős anonim
lektorálás alapján fogadunk el közlésre. A gondos elbírálás érdekében a
lektorálási folyamat egy-két hónapot vesz igénybe.

2. A kéziratokat elektronikusan, Word formátumban a következő e-mail címre kér -
jük: editor.sapientiana@sapientia.hu. Bővebb információ a követelményekkel
kapcsolatban a http://www.sapientia.hu/ honlapon található. Recenziós
könyvpéldányokat a Sapientiana 1364 Budapest, Pf. 235. címre kérjük
küldeni.

3. Csak olyan írást fogadunk el, amely máshol még nem jelent meg, vagy más
magyar folyóiratban nincs folyamatban a publikálása.

4. Az írások terjedelme 20.000–50.000 leütés szóközzel együtt, a lábjegyzeteket
is beleszámítva (esetenként hosszabb írást is elfogadunk).

5. Minden íráshoz kérünk egy rövid tartalmi összefoglalót angol vagy magyar
nyelven (maximum 800 leütés szóközzel együtt), és öt – a tartalomra vonatkozó
– kulcsfogalmat, amelyek lehetővé teszik az internetes keresést.

6. Times New Roman betűtípust, 12-es betűméretet, szimpla sortávolságot és
lábjegyzeteket használjon.

7. Kiemeléseket lehetőleg csak idézőjellel, dőlt betűvel vagy kiskapitálissal
alkalmazzon, ne legyen a szövegben aláhúzás vagy félkövér betű.

8. A hivatkozásokat az alábbi minta alapján formázza meg:
(i) WALTER KASPER: Jézus a Krisztus, Vigilia, Budapest, 1996, 111.
(ii) CZIGLÁNYI ZSOLT: Történeti feliratok a Zsoltárok könyvében, Teológia 33

(1999/1–2) 6–13.
(iii) JEAN DUPLACY: Hit, in Xavier Léon-Dufour (szerk.): Biblikus teológiai

szótár, Szent István Társulat, Budapest, 1986, 496–508.

B3_Layout 1  2013.05.28.  14:57  Page 1



SA
PI

EN
TI

A
N

A

SA
PI

EN
TI

A
N

A

6

2013/1

SA
P
IE

N
T
IA

N
A

6 
 2

01
3/

1

IS
SN

 2
06

0–
32

31

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI  HITTUDOMÁNYI

FŐ ISKOLA FOLYÓIRATA

6

2013/1

VÁRNAI JAKAB OFM
A Dei Verbum a Verbum Domini fényében

LUKÁCS LÁSZLÓ SCHP
Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája

HANKOVSZKY TAMÁS
A kultúra mint a hit kifejeződése

BAKOS GERGELY OSB
A metafizika fordulata avagy a fordulat metafizikája?

KARL RAHNER SJ
Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk?

JOSEPH WILLIAM TOBIN CSSR
Az élet mint hivatás

XVI. BENEDEK PÁPA
Búcsúzás a római klérustól a VI. Pál teremben

2013. február 14-én délelőtt

JAKAB VÁRNAI OFM: Dei Verbum in the Light of Verbum Domini

LÁSZLÓ LUKÁCS SCHP: Joseph Ratzinger and the Ecclesiology of Vatican II

TAMÁS HANKOVSZKY: Culture as the Expression of Faith

GERGELY BAKOS OSB: The Turn of Metaphysics or Metaphysics of the Turn? On Béla Weissmahr’s Ontology

KARL RAHNER SJ: Why Does God Allow Us to Suffer?

JAKAB VÁRNAI OFM: Dei Verbum im Licht von Verbum Domini

LÁSZLÓ LUKÁCS SHCP: Joseph Ratzinger und die Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils

TAMÁS HANKOVSZKY: Die Kultur als Glaubensausdruck

GERGELY BAKOS OSB: Kehre der Metaphysik oder Metaphysik der Kehre? Die Ontologie von Béla Weissmahr

KARL RAHNER SJ: Warum läßt Gott uns leiden?

JAKAB VÁRNAI OFM: Dei Verbum alla luce della Verbum Domini

LÁSZLÓ LUKÁCS SCHP: Joseph Ratzinger e l’ecclesiologia del Concilio Vaticano II

TAMÁS HANKOVSZKY: Cultura come espressione di fede

GERGELY BAKOS OSB: Svolta della metafisica o metafisica della svolta? L’Ontologia di Béla Weissmahr

KARL RAHNER SJ: Perché Dio ci lascia soffrire?

60
0 

FT

b1_b4_Elrendezés 1  2013.05.28.  15:18  Page 1


	1
	2
	3
	4
	5
	6
	7
	8
	9

