
SA
P
IE
N
T
IA

N
A

10

2017/2

IMRE GÉRECZ OSB 

MÁTYÁS SZALAY 

PÁL OTTÓ HARSÁNYI OFM 

JUDIT SZABÓNÉ KÁRMÁN 

IZSÁK BAÁN OSB 

800 Ft

SA
PI

EN
TI

A
N

A
10

 2
01

7/
2

10

2017/2

GÉRECZ IMRE OSB
A harmadik szentség?  

A kézrátétel értékelése Kálvin teológiájában

SZALAY MÁTYÁS
A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai  

elemzése

HARSÁNYI PÁL OTTÓ OFM
A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei  

(Első rész)

JUDIT SZABÓNÉ KÁRMÁN
The Catholic Church and the Gypsies. 

Some details concerning their common history in Hungary  
from the 15th century up to the present

BAÁN IZSÁK OSB
Egy sivatagi atya Galliában?  

Makáriosz Regulája

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA

The Third Sacrament? An Analysis of the Laying On  
of Hands in John Calvin’s Theology

Phenomenological/Philosophical Analyses of “Giving  
a Testimony”

Common Roots of the Care of Creation and Family 
Ethics. First Part.

The Catholic Church and the Gypsies. 
Some details concerning their common history  
in Hungary from the 15th century up to the present

A Desert Father in Gaul? The Rule of Saint Macarius

Sapientiana 201702 Borito I-IV.indd   All Pages 2017. 12. 04.   14:15



Sapientiana
10. évfolyam 2017/2

TARTALOM

Tanulmányok

GÉRECZ IMRE OSB  
A harmadik szentség?  
A kézrátétel értékelése Kálvin teológiájában 1

SZALAY MÁTYÁS  
A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése 17

HARSÁNYI PÁL OTTÓ OFM  
A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei  
(Első rész) 46

JUDIT SZABÓNÉ KÁRMÁN 
The Catholic Church and the Gypsies. Some details concerning their  
common history in Hungary from the 15th century up to the present 72

Szerzetesség

BAÁN IZSÁK OSB
Egy sivatagi atya Galliában? Makáriosz Regulája 86

Recenziók

LUKÁCS LÁSZLÓ SchP
Peter Neuner: Luther Márton reformációja 104

VARGA GYÖNGYI
Martin Luther: A 147. zsoltár magyarázata. Lauda Jerusalem  106

– i –

Sapientiana 201702.indb   1 2017. 12. 04.   14:28



NÉMETH GÁBOR
Harsányi Pál Ottó: Cserépedényben őrzött kincs.  
A családi élet kereszttűzben 108

LAURINYECZ MIHÁLY
Papp Miklós: A jó és a rossz között – az életvezetés etikája 109

HARSÁNYI PÁL OTTÓ OFM
Marc Ouellet: Isteni hasonlóság.  
A család szentháromságos antropológiája felé 111

VÁRNAI JAKAB OFM
Kovács Zoltán: „Íme, az Úr szolgálóleánya”.  
Teológiatörténeti, szisztematikus és gyakorlati áttekintés  
a mariológia tanulmányozásához 116

PÁKOZDI ISTVÁN
Gerhard Ludwig Müller:  
Der Papst. Sendung und Auftrag 116

HEGEDŰS ANNA
Giovanna Franco Repellini:  
Antonio Barluzzi, Architetto in Terra Santa 118

Főiskolánk életéből

2017. szeptember – december 121

– ii –

Sapientiana 201702.indb   2 2017. 12. 04.   14:28



– 1 –

 Sapientiana 10 (2017/2) 1–16.

A harmadik szentség?  
A kézrátétel értékelése Kálvin teológiájában
G! I& OSB

Abstract
'e laying on of hands is an apostolic gesture practised in mainstream Christian 
churches during the ordination of priests and other ministers. While ordina-
tion is acknowledged as a sacrament in the Catholic and Orthodox traditions, 
its sacramentality is highly questioned by theologians of the Reformation. 
'is paper o(ers a broad-minded look on Calvin’s standpoint concerning the 
laying on of hands, and examines the development of his theological under-
standing in the subsequent editions of the Institutio Christianae Religionis and 
in other writings of his oeuvre. 'e ambiguity of Calvin’s position requires an 
attentive collation of di(erent modern interpretations in an e(ort to clarify 
his theological and ecclesiological standpoint and highlight its significance for 
contemporary ecumenical dialogue.

Keywords: laying on of hands; Calvin; sacraments; ordination; ecumenism.
Kulcsszavak: kézrátétel; Kálvin, szentségek; ordináció; ökumenizmus.

B)!

A Szentírásban az Isten jobbjára, az érintésre és a kézrátételre történ, utalás 
olyan metaforikus nyelv, amely képes kifejezni a teremt, és szabadító Istenbe 
vetett hit alaptapasztalatait. Ezért egy bibliai alapokra helyezett, megreformált 
teológia nem tekinthet el attól, hogy a kézrátétel gyakorlatával foglalkozzon. 
A reformáció szemszögéb,l a kézrátétel teológiájának a biblikus gyakorlat elem-

Gérecz Imre pannonhalmi bencés szerzetes, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F,iskola 
Dogmatika Tanszékének óraadó tanára; imre@osb.hu

Sapientiana 201702.indb   1 2017. 12. 04.   14:28



– 2 –

Gérecz Imre OSB

zésére kell támaszkodnia. De a tény, hogy a gesztus apostoli alkalmazásának 
újszövetségi bizonyítékai vannak, elégséges-e ahhoz, hogy azt a megreformált 
liturgia is gyakorolja? Kell,en szilárd alapot adnak-e szentírási gyökerei ahhoz, 
hogy szentségi jellege mellett érveljünk? Írásomban ezekre a kérdésekre Kálvin 
János írásaiban keresem a választ. Számba veszem a kérdés tárgyalásakor figyel-
met érdeml, m-veket, majd az életm- alakulásának kontextusába helyezve 
ismertetem a gesztus kálvini értékelésének meglep, fordulatát. Kálvin finom 
megkülönböztetésekben gazdag álláspontja a reformátor szentségtanának vizs-
gálatát is megköveteli, hogy abban elhelyezhessem a kézrátétel kérdését. Kálvin 
álláspontja mindemellett összetett és többértelm- marad, ami protestáns és 
katolikus tanulmányozói számára számos modern olvasat és értelmezés táp-
talaja lett. Éppen ezért csak akkor adhatunk kielégít, választ arra kérdésre, 
hogy vajon Kálvin teológiája elfogadja vagy elutasítja a kézrátétel gesztusának 
szentségi jellegét, ha e probléma tisztázása során tekintetbe vesszük az életm- 
fontosabb kortárs értelmezéseit is.

.. A !/&0

Hogy megrajzolhassuk a teljes ívet, amely Kálvin kézrátételre vonatkozó teo-
lógiai reflexióját jellemzi, a reformátor munkáinak három csoportját kell fel-
lapoznunk: f, m-vének (Institutio christianae religionis) különféle kiadásait, 
néhány egyházreformot taglaló írását, továbbá kommentárokat, amelyekben a 
kézrátétel apostoli gyakorlatának biblikus szövegtanúit értelmezi.

A keresztyén vallás rendszere

Még ha m-faja nem is teljesen világos, kétség nem férhet ahhoz, hogy Kálvin 
gondolkodásának megismerését ezzel a traktátussal kell kezdenünk. Formá-
ját tekintve az alkotás a skolasztika Summáihoz közelít, stílusa viszont sok-
kal kötetlenebb, olykor meditatív-exegetikai, máskor karakteresen polemikus. 
A szerz, életében az Isntitutio négy meglehet,sen eltér, kiadásban jelent meg. 
Az els, és az utolsó verzió között terjedelme több mint négyszeresére duzzadt, 
a kezdetben szabadabb felépítést pedig szigorúbban rendezett struktúra vál-
totta fel. A jelent,sebb kiadások története az alábbi séma szerint összegezhet,:

1536 (latin, Bázel), 6 fejezet és egy I. Ferenchez írt ajánlás
1539 (latin, Strasbourg), 17 fejezet
1541 (francia), 17 fejezet módosításokkal

Sapientiana 201702.indb   2 2017. 12. 04.   14:28



– 3 –

A harmadik szentség? A kézrátétel értékelése Kálvin teológiájában 

1543 (latin, Strasbourg), 21 fejezet
1545 (francia, Genf )
1557 (olasz, Genf )
1559 (latin, Genf ), 4 könyv és 80 fejezet
1560 (francia)

Írások az egyház reformjáról

Az Institutio mellett Kálvin számos más írásában is visszatér a kézrátétel témá-
jához. Ezek nem jelentéktelen adalékok a kutatási kérdés megválaszolásához. 
Említésre méltó mindenekel,tt az 1541-re datált [Projet d’]Ordonnances ecclé-
siastiques, amely a genfi megreformált gyülekezet m-ködésének alapelveit fek-
teti le. Ebben az esetben is érdemes megvizsgálni az írás eredeti és az 1561-ben 
kiadott végs, kiadása közötti eltéréseket. Végül nem tekinthetünk el a Supplex 
exhortatio ad invictiss. Caesarem Carolum Quintum (1543) és a Vera christianae 
pacificationis et Ecclesiae reformandae ratio (1549) áttanulmányozásától sem.

Releváns kommentárok

Kálvin három exegetikai munkájában vizsgál olyan bibliai szöveghelyeket, 
amelyekben megjelenik a kézrátétel: Commentarii in utramque Pauli Epistolam 
ad Timotheum (1548), Commentarii in Epistolam ad Hebraeos (1549), Com-
mentarii Integri in Acta Apostolorum (1560). Bár ezek a m-vek nem liturgikus, 
szentségtani vagy egyházfegyelmi jelleg-ek, újraolvasásuk mégis gazdagíthatja 
azt a panorámát, amelyet a kálvini néz,pont összetettségére nyitni szeretnék.

1. A 23 454&64/7849  
E2: 542;753 )8/4 6:;&846

Kezdjük az életm- áttekintését A keresztyén vallás rendszerének vizsgálatával, és 
így keressük a választ arra az els, megközelítésben egyszer- és világos kérdésre, 
hogy vajon Kálvin szentségnek tartja-e a kézrátételt, vagy sem. A reformáto-
ri állásfoglalás összetettsége megköveteli, hogy f, m-ve különböz, kiadásait 
egyaránt figyelembe vegyük, annak egyes fázisait nyomon követve elemezzük 
szentségi teológiájának fejl,dését.

Kálvin az Institutio lapjain három olyan liturgikus eseményt azonosít, 
amelyben kézrátételre kerülhet sor: a konfirmációt, a feloldozást és az egyházi 

Sapientiana 201702.indb   3 2017. 12. 04.   14:28



– 4 –

Gérecz Imre OSB

szolgálattev,k ordinálását.= Az els, esetet nem tekinti szentséginek, csupán 
apostoli eredet- ünnepélyes áldásnak, amelyet a megkereszteltek a hitokta-
tás végén kapnak, amikor megújítják keresztségi hitvallásukat. Bár tagadja a 
konfirmáció és f,képp az olajjal történ, megkenés szentségi jellegét, Kálvin 
mégis hangsúlyozza e gesztus apostoli eredetét, és kifejezi vágyát, hogy azt a 
megreformált gyülekezet is gyakorolja.² Hasonlóképpen a nyilvános és általá-
nos feloldozás esetében alkalmazott kézrátételt, amelyben az ókori egyház ve-
zekl,i részesültek, isteni alapítást nélkülöz, emberi újításnak min,síti, amihez 
semmiféle isteni ígéret nem köt,dik. Amennyiben viszont az a keresztségben 
már megvalósult b-nbocsánat jele, gyakorlatát megengedhet,nek tartja.?

A kézrátétel harmadik és egyben utolsó fajtája a presbiterek és diakónusok 
ordinációja. Kálvin saját korának gyermeke marad, amikor az egyházi rend 
fokozataihoz érve a skolasztikus teológiához hasonlóan , sem beszél a presbi-
tériumtól megkülönböztetett püspöki szolgálatról.@ A kisebb rendeket megkü-
lönbözteti a három nagyobb rendt,l, vagyis a presbiterek, diakónusok és szub-

= Mindháromról részletes áttekintés ad R46A4// C. Z4B&46: “Revising the reform: what 
Calvin learned from dialogue with the Roman Catholics”. In U,. (ed.): John Calvin 
and Roman Catholicism, Baker Academic, Grand Rapids, 2008, 165–191., 179–189. 
Ami a felszentelést illeti, az egyöntet-ség kedvéért a továbbiakban az egyházi rend egyes 
fokozataiba, illetve a református egyház szolgálataiba történ, beiktatás rítusát egyaránt 
ordinációnak nevezem. A két egyházszervezeti modell határozott megkülönböztetése 
ugyanis Kálvin m-veit újraolvasva még anakronisztikus volna.

² Institutio 1559, IV.XIX.4–13. Minthogy a m-nek négy kiadásával dolgozom, és még az 
eredeti szövegeknek is nyelvterületenként változó kritikai kiadásai léteznek, ezért alapvet,en 
az eredeti kiadás évét és a fejezet számát jelölöm. Az 1559-es kiadás esetében a könyv, a 
fejezet és a hivatkozott pontok sorszámát adom meg. A magyar fordításban közölt idézetek 
az alábbi kiadást követik: A keresztyén vallás rendszere, voll. 2, Kálvin Kiadó, Budapest, 2014. 
(ford. Buzogány Dezs,) Kálvin írásainak eredeti szövege az alábbi kiadásokban lelhet, fel: 
G37/7/&3 B43& – EA34A3 C367 – EA34A3 R3 (eds.): OC – Joannis Calvini 
opera quae supersunt omnia, vol. 59, Corpus Reformatorum, Braunschweig, Schwetschke, 
1863–1900.; illetve P3 B4B (ed.): OS – J;B4667 C4/)767 OC4 S/4, vol. 5, 
Monachii: in aedibus Chr. Kaiser, 1926–1952.

? Institutio 1559, IV.XIX.14.
@ Az egyház tanítóiról és szolgálattev,ir,l szólva azt írja: „Az egyház vezetésével megbízott 

püspökök, presbiterek, pásztorok és szolgák neveit felváltva használtam, és ezt a Szentírás 
gyakorlata szerint tettem, amely nem tesz különbségek közöttük.” Institutio 1559, IV.III.8. 
Kés,bb (IV.IV.1–6.) az egyházi hagyomány ismertetése során – f,leg Jeromost idézve – 
érzékelhet,en törekszik arra, hogy a presbiterek és püspökük, illetve a püspökök és érsekek 
szolgálatának eredend, egységét alátámassza, és óvjon a pozícióval járó hatalom kísértését,l.

Sapientiana 201702.indb   4 2017. 12. 04.   14:28



– 5 –

A harmadik szentség? A kézrátétel értékelése Kálvin teológiájában 

diakónusok szolgálatától. A szakramentalitás gyanúja csak ez utóbbi, nagyobb 
rendek esetében vet,dik fel.D

Ha kategorikus választ keresünk, azzal szembesülünk, hogy Kálvin állás-
pontja határozottan megváltozott az Institutio korai és érettebb kiadásai között. 
Az 1536-ban napvilágot látott verzió ötödik fejezetében az egyházi rend kap-
csán még élesen fogalmazott: elutasította, hogy azt Istent,l származó szentségi 
szertartásnak nevezzük. Ahogy írja: „nullum esse Dei sacramentum, nisi ubi 
caeremonia ostenditur”, továbbá: „sacramentum igitur nullum esse potest”.E 
Ehhez képes szembeötl, az a hangnemváltás, amely az 1543-as kiadás XVI. fe-
jezetét, illetve az 1559-es szöveg IV.XIX.31-as pontját jellemzi, ahol azt olvas-
suk: „marad a kézrátétel, amely, elismerem, sákramentum, ha igaz és törvényes 
rendelés szerint történik”.F A francia kiadásban viszont ez a mondat, amely 
mintha elismerné a gesztus szentségi jellegét, már 1545-ben kiegészül egy sa-
játos hozzátoldással, amely elhatárolódik a római egyház gyakorlatától: „… 
comme il faut, en faisant une vraye promotion des Ministres légitimes ; mais 
ie nie qu’elle ait lieu en ceste farce qu’ils iouent en ordonnant leur Prestres”.G 
Kálvin esetenként jól láthatóan apró módosításokat eszközölt saját szövegén, 
és a fent idézett latin megállapítást a papszentelés római gyakorlatának kemény 
és kritikus értékelésével toldotta meg (a farce kifejezés használatával színházi 
komédiának bélyegzi).H A második és harmadik kiadás között megfigyelhet, 
hangsúlyeltolódás magyarázatra szorul, amit a reformátor szentségi teológiájá-
nak szövegkörnyezetében kell keresnünk.

D Institutio 1559, IV.XIX.22–33. 
E Institutio 1536, V, vö. OC 1,192.
F Institutio 1543, XVI; Institutio 1559, IV.XIX.31. vö. OC 4,1118-1119; OS 5,465.Az eredeti 

szöveg szerint: „Superest impositio manuum, quam ut in veris legitimisque ordinationibus 
Sacramentum esse concedo...”

G Institutio 1545, vö. OC 1,1094.
H Kálvin egyaránt kritikával illeti a római egyház ordinációját, amely a firenzei zsinat tanítása 

szerint még nem a kézrátételre, hanem a kehely és a paténa átadását tekintette a szentelés 
lényegi mozzanatának, amelyet számos látványos kiegészít, elem kísér, ugyanakkor a 
szolgálat célját sem az áldozatbemutatásban, hanem az igehirdetésben látja. Institutio 1559, 
IV.XIX.28, vö. OC 4,1110–1111.

Sapientiana 201702.indb   5 2017. 12. 04.   14:28



– 6 –

Gérecz Imre OSB

I. „N7B7/ J34 SC773 D7 76 E/74 76737”

Kálvin megközelítésében egy liturgikus cselekmény akkor tekinthet, szent-
ségnek, ha megfelel két alapvet, kritériumnak: isteni alapítású szertartásnak 
kell lennie, amely visszavezethet, Jézus Krisztus kifejezett utasítására, továbbá 
azonosítható egy olyan isteni ígéret, amely annak gyakorlásához köt,dik. Ezek-
nek a peremfeltételeknek a hiányában Kálvin semmiféle gesztust nem ismer 
el szentségnek, sem az opus magnum korai, sem pedig kései kiadásaiban. Más 
szóval nem az általános szentségi teológia alapvonásai változnak, hanem az az 
értékelés, amelyet Kálvin a kézrátétel tárgyalásakor megfogalmaz. Ezt a hang-
súlyeltolódást összegzi az alábbi táblázat.

1536/1539 1543/1559

alapítás

az apostoli generáció isteni utasí-
tásra kegyelmet közvetít, amib,l 
nem következik, hogy arra ne-
künk Isten által rendelt szertartá-
sunk volna

Krisztus is bátorított a kézrátételre, 
majd az elterjedt apostoli gyakor-
lat helyettesítette az explicit (Jézus 
vagy a Lélek által megvalósított) 
alapítást

ígéret a lelki adomány jele (1Tim 4,14)

A ’30-as években Kálvin nem lát olyan ígéretet, amely a kézrátétel gyakorla-
tához köt,dne. Az alapításról szólva különbséget tesz az apostoli nemzedék és 
a rá következ, korszakok között. Elismeri a gesztus újszövetségi eredetét (1Tim 
4,14), hogy az apostolok gyakorolták, és már a zsidók között is ismert volt. S,t 
megfogalmazása szerint a kézrátétel Isten által parancsolt symbolum, amelyet az 
apostolok szolgálatattak ki. Kezüket kitárva a Szentlélek kegyelmét osztották 
ki, avagy pontosabban fogalmazva Isten Lelke az apostolok keze által közölte 
magát. Ez a jel kifejezte, hogy fogadója már nem önmagához tartozik, hanem 
az egyház szolgálatára Istennek ajánlják. Hangsúlyozza ugyanakkor, hogy nem 
minden apostoli gesztus vált szentséggé, és hogy az Írás nem ír el, semmiféle 
szertartást a jöv, nemzedékek számára. Mi nem rendelkezünk a kegyelem-
közvetítésnek ugyanazzal a hatalmával. Következésképpen nem utánozhatjuk 
az apostolokat, mert ha így tennénk – az 1536-os kiadás V. fejezetének éles 

Sapientiana 201702.indb   6 2017. 12. 04.   14:28



– 7 –

A harmadik szentség? A kézrátétel értékelése Kálvin teológiájában 

megfogalmazása szerint –, nevetséges dolgot cselekednénk: „Si in eum finem 
usurpemus, ut gratias spiritus, quemadmodum apostoli, conferamus, ridicule 
agemus. Nam neque id ministerium nobis a Domino commissum est, neque 
id symbolum constitutum”.=K

Az 1543-as és 1559-es szövegekben Kálvin számos ponton kifejezte, hogy 
megengedhet,nek tartja a kézrátétel szentségként történ, elismerését. Ennek 
a lehet,ségét ugyanarra a feltételrendszerre alapozza. A különbségek három 
pontban összegezhet,k: (1) Kálvin nem tesz határozott különbséget az ,s-
egyház és korának egyháza között; (2) nem reflektál a kegyelem „közlésének” 
problematikájára; (3) nem tagadja, s,t meger,síti, hogy az egyházi szolgála-
tokra szenteléshez kegyelmi ígéret (vagyis a Timóteus-levelek által említett lel-
ki adomány) és az Írásokban foglalt szertartás tartozik.== A kézrátétel nem az 
,segyház invenciója. S,t a presbiteri szolgálatot maga Krisztus is jónak látta. 
Ami kétséges, az nem a papság szentségi jellege, hanem annak az áldozatbemu-
tatáshoz kötött értelmezése és gyakorlata a római egyházban.

Ezen a ponton két alapkérdést szeretnék pontosítani. Az els, a szentelési 
szertartás lényegi eleme és alanya, a másik pedig az alapítás alanya, avagy alapja. 
Kálvin az ordináció egész római liturgiájának részletes elemzését adja. Tagadja, 
hogy annak a tonzúra feladása,=² az, hogy a püspök rálehel a szentelend,kre=?, 
vagy a kezek megkenése=@ lényegi elemek volnának. Mi több, amennyiben 
a papi hivatal áldozári jellegét domborítják ki, annyiban ellentétesnek látja 
az egyedüli f,pap Krisztus által megújított keresztény szolgálati papsággal. A 
tonzúra ebben az esetben nem más, mint a papi g,g kifejez,dése. Amíg a 
római teológia a kezek megkenését magyarázva a keresztény papokat Áron fi-
aihoz hasonlítja, addig Kálvin kijelenti, hogy az , papságuk Krisztus Jézusban 
már elnyerte beteljesedését. Következésképpen a kezek megkenése nem hagy 
eltörölhetetlen jelet sem testi, de – az Ige hiányában – spirituális értelemben 
sem. Az ordináció biblikusan megalapozott, lényegi része az apostoli id,k óta 
gyakorolt és a római egyház által is meg,rzött kézrátétel. Beszédes, hogy Kál-
vin a IV. könyv 19. fejezetében csupán egy bekezdést szentel ennek a liturgikus 
gesztusnak, és nem itt elemzi részletekbe men,en a többi „öt állítólagos sák-

=K Institutio 1536, V; vö. OC 1,192C; OS 1,217–218.
== Vö. A/L46A G86M:: Calvin. !éologien de l’Église et du ministère, Cerf, Paris, .NOP, 

322.
=² Institutio 1559, IV.XIX.25-27; vö. OS 5,459–462.
=? Institutio 1559, IV.XIX.29; vö. OS 5,463–464.
=@ Institutio 1559, IV.XIX.30-31; vö. OS 5,464–465.

Sapientiana 201702.indb   7 2017. 12. 04.   14:28



– 8 –

Gérecz Imre OSB

ramentumról” szólva, hanem ugyanennek a könyvnek a 3. fejezetében, amely 
„az egyház tanítói és szolgái, megválasztásuk és tisztségük” témáját taglalja.=D

Ami figyelemre méltó, az nem más, mint az alapítás felfogásának alakulása. 
Bár a presbiteri szolgálat, vagyis az evangélium hirdetése és a szentségek he-
lyes kiszolgáltatása Krisztus akarata szerint való, mégis úgy t-nik, hogy Kálvin 
szerint nem feltétlenül szükséges, hogy a továbbra is symbolum néven említett 
beiktatási szertartás alapítása visszavezethet, legyen Jézusra. Az Institutio szö-
vegében ugyanis azt olvassuk, hogy a kézrátétel apostoli gyakorlatának elter-
jedtsége – ami a Szentlélek tevékenységének tekinthet, – helyettesíti a jézusi 
alapítást. Kálvin szavait idézve „meglehet, hogy nincs egyértelm- rendelkezés a 
kézrátételre nézve, de mivel azt látjuk, hogy az apostolok állandóan végezték, e 
gondos gyakorlatuk a számunkra kötelez, el,írás”.=E A Lélekr,l írva a reformá-
tor az alapítás igét használja: „nihil frustra Spiritus Dei in Ecclesia instituit”.=F 
A gesztus értékelésének eddig vázolt újragondolásán keresztül jut el Kálvin 
szentségi teológiája arra a felismerésre, hogy a Lélek képes az egyházban arra, 
hogy a keresztény misztériumok ünnepléséhez új kifejezési formákat hívjon 
életre.

Elemzésemet azzal szeretném zárni, hogy rávilágítsak néhány nehézségre. 
Ezek tükrében ugyanis komoly kihívás marad, ha ezt a kálvini nyitottságot 
bárki is úgy szeretné olvasni, mint az egyházi rend harmadik szentségként tör-
tén, elismerését. El,ször is, Kálvin az egyházi rend témáját a De quinque falso 
nominatis Sacramentis fejezetcím alatt tárgyalja. Nem számítja hozzá a két, ál-
tala is elismert szentséghez, mivel (1) nem minden hív, részesül benne és (2) 
Krisztus akarata nem az áldozatot bemutató papságra vonatkozott, hanem az 
igehirdetés szolgálatára, továbbá a keresztség és az úrvacsora kiszolgáltatására. 
Kritikával illeti a Jn 20,22 római értelmezését, és kétségbe vonja a papság b-n-
bocsátó hatalmát. Elutasítja az egyház rend hét fokozatának teológiáját, a kéz-
rátételt pedig csak a presbiterek és a diakónusok esetében látja kívánatosnak, 
és kizárólag az , ordinációjukról írva veti fel a szentségi jelleg elismerésének le-
het,ségét. Ha azonban a presbiteri és diakónusi szolgálat szentségnek min,sül, 
akkor annak az Írások tanítása szerint kellene megvalósulnia. A presbiterek 
esetében ez tehát inkább igehirdetést, semmint áldozatbemutatást jelentene. 
A diakónusok és a szubdiakónusok kapcsán Kálvin hangsúlyozza, hogy nekik 

=D Institutio 1559, IV.III.16; vö. OS 5,56–57.
=E Uo.
=F OS 5,57.

Sapientiana 201702.indb   8 2017. 12. 04.   14:28



– 9 –

A harmadik szentség? A kézrátétel értékelése Kálvin teológiájában 

a szegényeket kellene gondozniuk.=G A reformátor nemcsak a kisebb rendek 
szakramentalitását, de létjogosultságát is tagadja. Nem is említi továbbá a püs-
pökséget a nagyobb rendek között hasonlóképpen kora római teológiájához, 
amely sokáig szintén nem ismerte fel ennek a szolgálatnak a jelent,ségét.

Összegezve megállapítható, hogy bár teológiailag minden rendelkezésre 
állna, ami a kézrátétel szentségi mivoltának elismeréséhez szükséges – vagyis 
a gesztus biblikus eredete, spirituális ígérettel meger,sített isteni alapítása –, 
Kálvin mégsem sorolja a keresztséghez és az úrvacsorához. Úgy t-nik, a szent-
ség saját igazságában történ, helyreállításával szemben el,nyben részesíti a har-
cot az ordináció hamis felfogása ellen. Ezen a ponton hasznos lehet meggy,-
z,dnünk arról, hogy a reformátor más írásai vajon meger,sítik-e ezt a képet. 
Csak ezek felhasználásával vonhatunk végleges mérleget e kérdés lehetséges 
értelmezéseinek inkább többértelm-, mintsem meger,sít, szövevényében.

P. A 5!8!/ !!5/! K8/)76 ;)87 &0)76

Kálvin János kisebb írásainak olvasása nemcsak a már elemzett problémát tu-
datosíthatja bennünk, de ahhoz is szükséges, hogy e vitás kérdésben a reformá-
tori álláspont megfelel, értékelését adjuk. Hosszasan sorolhatnám az idevágó 
szövegeket. A továbbiakban négy jelent,s munka rövid ismertetésére szorítko-
zom.

Ordonnances ecclésiastiques

Az Egyházi rendtartás Kálvin második genfi tartózkodása elején születik. A 
reformátor ekkor újítja meg – a képlékeny ,segyházi modellekre hivatkozva – 
az egyházi szolgálatok rendjét, és azt a pásztorok, tanítók, presbiterek és diakó-
nusok hivatalaira osztja. Az 1541-es eredeti kiadás szerint Kálvin az ordináció 
során megengedhet,nek tartaná a kézrátétel használatát. S,t örömmel venné, 
ha az visszakerülhetne a szertartás menetébe, ha senki nem feltételezné, hogy 
a Szentlelket ezen keresztül nyerjük el. E nézet miatt azonban – a babonaság 
iránti félelemb,l – mégsem tanácsolja.=H Beszédes, hogy a kés,bb átszerkesztett 

=G Institutio 1559, IV.XIX.32–33; vö. OS 5,465–467.
=H OC 10,18. Kálvin kritikával illeti azt a szentségi teológiát, amely a szentségi jel hatékonyságát 

nem Isten szuverén kegyelemközlésében, hanem magában a rítus elvégzésében véli 

Sapientiana 201702.indb   9 2017. 12. 04.   14:28



– 10 –

Gérecz Imre OSB

végs,, 1561-ben Genf város magisztrátusa által kiadott szövegváltozat kerül 
minden kézrátételre tett utalást.²K

Supplex exhortatio ad invictiss. Caesarem Carolum Quintum (1543)

Megállapítja, hogy a saját korának gyülekezete által gyakorolt, kézrátétellel 
történ, ordináció megfelel Krisztus tanításának, továbbá az apostolok és az 
ókori egyház gyakorlatának. Pálra hivatkozva (2Tim 1,6) igazolja, hogy ez a 
rítus a Szentlélek ajándékában részesít.²= Ez a m- jól láthatóan ugyanannak 
a teológiai meggy,z,désnek a gyümölcse, amely az Institutio érettebb kiadá-
saiban lehet,vé tette a kézrátétel újraértékelését az els,, apostoli és a kés,bbi 
keresztény nemzedékek közötti megkülönböztetés nélkül.

Commentarii in I-II Tim. (1548)

Az 1Tim 4,14 fölött elmélkedve Kálvin értelmezése egyfajta parallelizmust fel-
tételez emberi és isteni tevékenység között. A kézrátételt nem hasztalan és me-
r,ben emberi cselekményként láttatja, hiszen Timóteust „ünnepélyes szertar-
tással be is iktatták, egyúttal a Szentlélek kegyelme is el,készítette”, továbbá „a 
felszentelést, amelyet az emberek a kézrátétellel fejeztek ki, Isten tette teljessé 
Lelke által”.²² Ez az érvelés hangsúlyozza Isten Lelkének cselekvési primátusát 
az emberi rítusokkal szemben, ugyanakkor meger,síti a szertartásban alkalma-
zott gesztus szentségi értékét is. Megjegyzend,, hogy Kálvin hasonlóan érvel a 
2Tim 1,6 fölött elmélkedve is, hangsúlyozva a kegyelem Isten kezéb,l ered,sé-
gét, Pál kézrátételének jelszer-ségét, amelyet mégiscsak a Szentlélek ereje által 
lehetett elvégezni.²?

felfedezni. Mintha ebben a félelemben is az ex opere operato elvének ez a skolasztikát követ,, 
gyakori félreértelmezése jelenne meg.

²K OC 10,95; vö. A/L46A G86M:: Calvin, i. m., 324; R46A4// C. Z4B&46: “Revising 
the reform: what Calvin learned from dialogue with the Roman Catholics”, i. m., 185.

²= Idézi R46A4// C. Z4B&46: “Revising the reform: what Calvin learned from dialogue with 
the Roman Catholics”, i. m., 186.

²² OC 52,302–303.: „solenni ritu ordinatus, simul gratia spiritus sancti instructum”, és 
„consecrationem, quam homines impositione manuum figurabant, Deus spiritu suo implevit”. 
Magyar fordítás: A pásztori levelek és a Filemonhoz írt levél magyarázata, Kálvin Kiadó, 
Budapest, 2012, 90.

²? OC 52,349–351. Magyar fordítás: A pásztori levelek és a Filemonhoz írt levél magyarázata, 
i. m., 144.

Sapientiana 201702.indb   10 2017. 12. 04.   14:28



– 11 –

A harmadik szentség? A kézrátétel értékelése Kálvin teológiájában 

Vera Ecclesiae reformandae ratio (1549)

Kálvin ismét kijelenti, hogy nem tiltakozik az ellen, ha a kézrátételt szentség-
nek nevezik: „quin sacramentum vocetur non pugno”.²@ Másrészt hangot ad 
afel,li kétségeinek, hogy vajon igazolható-e a hétfokozatú egyházi rend római 
tanítása.

Mindezeket figyelembe véve megállapíthatjuk, hogy a kisebb m-vek átte-
kintése meger,síti azt a képet, amelyet az Institutio elemzése festett a kézrátétel 
értékelésér,l. Az Ordonnances ecclésiastiques két kiadása közötti módosítások 
arra engednek következtetni, hogy Kálvin vonakodása a teológiai érvek 
mellett a Genf városának civil vezet,i által képviselt törvényhozói hatalom 
iránti lojalitásnak is betudható. Mintha az úrvacsora gyakori vétele mellett a 
kézrátétel is olyan gyakorlat lett volna, amelyet Kálvin teológiai megfontolás-
ból támogatott volna, a városi közösség vezetése viszont a római gyakorlattól 
történ, elkülönülés jegyében nem engedélyezett. Másrészt a kisebb m-vek 
szolgáltatta értékes adalékok sem elégségesek ahhoz, hogy a kezdeti kérdést 
kell, tisztánlátással megválaszoljuk: vajon Kálvin reflexiójában a kézrátétellel 
történ, ordináció valódi és sajátos szentség, vagy sem? Vegyünk tehát kézbe 
néhány Kálvinról született modern munkát, és hívjuk segítségül a reformátor 
életm-vének szakért,it!

Q. A 58/)767 8//8C;6 &;A6 !/&!7

A magyar olvasó számos, Kálvin életm-vével foglalkozó kötetet vehet kezébe, 
amelyek gondolatvilágát ismertetik és értelmezik. Központi teológiai témái 
mellett több kiadvány is szót ejt a reformátor egyházszervez,i munkásságáról 
és egyháztanáról.²D McGrath az egyházi rendtartás kapcsán a konzisztórium 
intézményének bevezetésével foglalkozik.²E Hozzá hasonlóan Van’t Spijker is 
nagyobb teret szentel annak a strasbourgi tapasztalatnak, amely a Bucer gyü-
lekezetéb,l visszatér,, az egyházi tisztségek új genfi rendjét adó Kálvinra friss 
benyomásként hatással lehetett.²F Busch egyik m-vében a püspöki szolgálat 

²@ OC 7,632.
²D Egy magyar szakért, ezt már címválasztásában is hangsúlyozza: H38 P8/: Kálvin élete, 

teológusi, reformátori és egyházszervezői munkássága, Kálvin Kiadó, Budapest, 2009.
²E A/7 E. MG4B: Kálvin, Osiris Kiadó, Budapest, 1996, 123–127.
²F W7//& V46’ SC7R5: Kálvin élete és teológiája, Kálvin Kiadó, Budapest, 2003.

Sapientiana 201702.indb   11 2017. 12. 04.   14:28



– 12 –

Gérecz Imre OSB

hiánya, illetve Krisztus egyházvezet,i szerepe szempontjából,²G másik mun-
kájában pedig a Lasco nézeteivel összehasonlítva elemzi a kálvini egyháztan 
alapvonásait.²H Sz-cs Ferenc két helyen, el,bb Kálvin egyházlátása, majd egze-
gézise kapcsán is hangsúlyozza a négy gyülekezeti szolgálat és az újszövetségi 
karizmák közötti „tipológiai azonosságot”.?K

Ezekben az összefoglaló munkákban a kézrátétel témája általában nem kap 
megkülönböztetett figyelmet. A továbbiakban ezért azokra a modern szerz,kre 
koncentrálok, akik részletekbe men,en elemzik a kézrátétel kálvini értékelésé-
nek problematikáját.

Els,ként a magyar teológus, Gánóczy Sándor 1964-ben írt könyvével sze-
retnék foglalkozni. Kálvin álláspontjának részletes elemzését követ,en Gánóczy 
Sándor két lehetséges katolikus olvasatot kínál.?= Egy pesszimista katolikus olva-
sat azt hangsúlyozná, hogy Kálvin kategorikusan elutasítja az eucharisztia áldozati 
jellegét, következésképpen a mindennapos áldozatbemutatásra rendelt papságot 
is. Végs, soron a reformátor elengedi a kézrátétel gesztusát, és megelégszik az 
admonitio és imádság puritán szertartásával. Egy optimista katolikus állásfog-
lalás viszont rávilágítana arra a tényre, hogy a Kálvin által elutasított áldozati 
teológia egy rosszul megformált és téves kép, amellyel teljes mértékben sem a 
Tanítóhivatal, sem pedig korának legjobb „katolikus” teológusai nem azonosul-
tak volna. Elmondható továbbá, hogy Kálvin nyíltan kijelenti, hogy elfogadná 
a megreformált egyházi rend szentségének gondolatát, amennyiben az megtisz-
tulna minden torzulástól, és ókori tisztaságában állítanák helyre. Kálvin tanítása 
nagy szabadságot enged a kézrátétel visszavezetésére a megreformált liturgiába. 
Éppen ezért Gánóczy befejezetlen szintézisr,l (synthèse inachevée?²) ír, hiszen 
minden teológiai eszköz rendelkezésre állna a gesztus szakramentalitásának elis-
meréséhez. Miért fontosabb tehát egy tévesnek vélt álláspont kritikája, mint egy 
helyes alapokra helyezett teológia átültetése a gyakorlatba?

Egy évvel kés,bb jelent meg a brüsszeli teológiai kar gondozásában a protes-
táns Leopold Schümmer doktori disszertációja.?? Ebben a munkában Schüm-

²G EB4A B3B: Református. Egy felekezet arculata, Kálvin Kiadó, Budapest, 2008, 174–
191.

²H EB4A B3B: Istenismeret és emberség. Betekintés Kálvin teológiájába, Kálvin Kiadó, 
Budapest, 2009, 87–110.

?K S0 F6: Kálvin olvasása közben, Kálvin Kiadó, Budapest, 2016, 61–63; 123–126.
?= A/L46A G86M:: Calvin, i. m., 326–327.
?² A/L46A G86M:: Calvin, i. m., 323.
?? L;C;/A SBS&&: Le ministère pastoral dans l’Institution Chrétienne de Calvin à la 

lumière du troisième sacrement, Franz Steiner Verlag GMBH, Wiesenbaden, 1965.

Sapientiana 201702.indb   12 2017. 12. 04.   14:28



– 13 –

A harmadik szentség? A kézrátétel értékelése Kálvin teológiájában 

mer amellett érvelt, hogy a kézrátétel „a keresztyén vallás rendszere” szerint 
valóban a harmadik szentség. Munkamódszere az, hogy a IV. könyv 14. fejeze-
tének (De Sacramentis) szentségi teológiáját extrapolálja, ami meglátása szerint 
igazolja, hogy Kálvin szentségnek tekinti az ordinációt, bár kizárólag a pászto-
rok és a diakónusok esetében.

Néhány éve a dán Eduardus Van Der Borght er,s kritikát gyakorol Schüm-
mer módszerével szemben, amely szerinte nem vezet helyénvaló olvasatra. Úgy 
véli, hogy ez az elemzés nem veszi figyelembe, hogy Kálvin f, m-ve m-faját te-
kintve nem egy teljes, logikus és részleteiben is koherens Summa, inkább szabad 
reflexió.?@ Nem ért egyet azzal az állítással sem, hogy az egyházi szolgálatba be-
iktatott személy ontológiai természet- változást szenvedne el. Kálvin különféle 
feladatok, nem pedig ontológiai különbségek mentén ír az egyházi szolgálatról.

Van Der Borght két érvre alapozza meglátását, miszerint Kálvin csupán le-
het,ségként vetette fel, de mégsem ismerte el egy nem áldozati jelleg- papság 
felszentelését mint szentséget.?D Az els, érv abban áll, hogy a szóban forgó 
szolgálat nem az egyházi rend második fokozata. A protestáns szerz, szerint 
Kálvin nem fogadta el az áldozatbemutatásra rendelt ordo szakramentalitását, 
hiszen ez nem egyeztethet, össze sem Krisztus egyedüli és kizárólagos közve-
tít, szerepével, sem pedig a dicséretre rendelt általános papság gondolatával. 
Krisztus sem nevezte tanítványait papoknak. Ha valakit az Ige az egyház veze-
tésére hív, részesülhet kézrátételben, amelyet bizonyos értelemben szentségnek 
nevezhetünk, hiszen a rítus az Úrtól származik, és a lelki adomány valóságos 
jele. Kálvin kétsége azt illet,en, hogy harmadik szentségként elfogadja, an-
nak is betudható, hogy a kézrátételben nem minden hív, részesül, de annak a 
történelmileg megfigyelhet, jelenségnek is, hogy a szentelésnek ez a kivétele-
zettsége a református lelkipásztorok körében is g,g forrásává válhat. Mindezek 
ellenére Van Der Borght úgy látja, Kálvin nyitva hagyta a kaput az ordináció 
szentségi jellegének esetleges elismerése felé. Mint látjuk, a kézrátétel elveté-

?@ EA34A3 V46 D B;2B: !eology of Ministry. A Reformed Contribution to an 
Ecumenical Dialogue, Leiden – Boston, Brill, 2007, 106: “We find the extrapolation 
method applied by Schümmer too speculative, and are of the opinion that it is based on a 
false assumption. 'is is because Schümmer regarded the Institutes as a structure that was 
nearly perfect both logically and rationally, and where everything fits together seamlessly. 
'is meant that he manages to link text fragments without any problem. In this way he 
loses the open character of Calvin’s thinking, and the possibility for critical dialogue with 
his oeuvre is lost. Calvin’s thinking is both clear and open. It is exactly this combination 
that makes his work such fascinating reading to this day.” 

?D EA34A3 V46 D B;2B: !eology of Ministry. i. m., 107.

Sapientiana 201702.indb   13 2017. 12. 04.   14:28



– 14 –

Gérecz Imre OSB

se az ordináció során kapott szolgálat áldozári jellegének elutasításából fakad. 
A kérdés tehát úgy is megfogalmazható, hogy az eucharisztikus áldozat és az 
egyházi rend teológiájának katolikus pontosítását követ,en is problematikus 
marad-e a kézrátétel gyakorlatának és szentségi jellegének elismerése.

Végül fontos megemlíteni az Egyesült Államokban, a Notre Dame Katoli-
kus Egyetemen tanító, Kálvinról számos m-vet publikáló Randall C.  Zachman 
munkásságát, amely jó példa arra, hogyan érdemes a reformátor életm-vét 
visszahelyezni annak saját és sajátos történeti szövegkörnyezetébe. Egyik 2008-
ban megjelent tanulmányában?E egy – Gánóczy fogalmával élve – „optimista 
katolikus olvasatát” adja a kései Kálvin állásfoglalásának. Igyekszik kimutatni, 
hogy az Institutio szerz,je nem csupán nyit az elismerés felé, hanem valóban 
el is ismeri, hogy az ordináció szentség. Kálvin részér,l ehhez az ókori egyház 
életének és a patrisztika szerz,inek kutatása szolgáltatná az alapot. Ily módon a 
reformátor munkásságának ezen a pontján az els, századok egyházi hagyomá-
nyának tekintélye és gyakorlata t-nik perdönt,nek. Ezt támogathatta a Kálvin 
és Bucer közötti termékeny dialógus, amelyre jellemz,en Kálvin Strasbourgba 
utazása idején, éppen az Institutio második és harmadik kiadása közötti id,ben 
kerülhetett sor.

A fenti elemzések számba vételét követ,en nem vitás, hogy a kutatás ki-
induló kérdésére nem adható egyszer- és egyértelm- válasz. Úgy gondolom, 
érdemes összegy-jteni a felhalmozott pozitív eredményeket. Gánóczy Sándor 
olvasata rávilágított Kálvin álláspontjának gazdagságára és kétértelm-ségére, 
továbbá láttatni engedte annak a nyitott térnek a tágasságát, ami Van Der 
Borght szerint az Institutio alapvet, m-faji jellegzetessége. Schümmer mód-
szerének tanulsága, hogy bár figyelmünket az ordináció vizsgálatára összpon-
tosítjuk, a kifejezetten a kézrátétel gesztusával foglalkozó fejezetek mellett nem 
tekinthetünk el attól, hogy az azokban foglaltakat a reformátor szentségi teo-
lógiájának általános keretei között helyezzük el. Az Institutio olvasatát adva 
magam is erre törekedtem. Nem megkerülhet, Van Der Borght megállapítása, 
miszerint Kálvin soha nem ismerte volna el a mindennapi áldozatbemutatásra 
rendelt papok felszentelésének szentségi mivoltát. Ennek tudatosítása azért is 
fontos, mivel Kálvin írása polemikus viszonyok között született, olyan törté-
nelmi korszakban, amikor Zachman kutatásai szerint a „római túlzások” kriti-
kája és a Bucerrel folytatott párbeszéd meghatározó kapcsolatokként hatottak 
az Institutio szerz,jének gondolatvilágára. A magam részér,l Genf városának 

?E R46A4// C. Z4B&46: “Revising the reform: what Calvin learned from dialogue with the 
Roman Catholics”, i. m., 165–191.

Sapientiana 201702.indb   14 2017. 12. 04.   14:28



– 15 –

A harmadik szentség? A kézrátétel értékelése Kálvin teológiájában 

világi vezet,ir,l sem feledkeznék meg, akiknek dönt, szerepe lehetett Kálvin 
reformjavaslatainak megvalósulásában, illetve lehatárolásában.

O. Ö2! ! !!5/!

Elegend, eredménnyel zárult-e Kálvin életm-vének és kései értelmezéseinek 
kutatása ahhoz, hogy a reformátornak a kézrátétel szentségi jellegér,l vallott 
álláspontját tisztázzuk? Véleményem szerint fontos, hogy e végs, állásfoglalás 
során megkülönböztessük a rítus kritikáját és a hozzá f-z,d, szentségi teológia 
értékelését.

Ami a rítust illeti, katolikus olvasóként úgy gondolom, Kálvin életm--
vének nem jelentéktelen ökumenikus hozadéka van úgy a katolikus-protes-
táns, mint az ortodoxiával folytatott párbeszéd szempontjából. Az ordináció 
római liturgiájának egyes mozzanataihoz f-zött megjegyzései saját kortársai 
szemében kategorikus és arrogáns kijelentéseknek t-nhettek. Másrészt viszont 
éppen ezek mutattak rá a kézrátétel jelent,ségére, ami egyedüli gesztusként 
képes a keresztény krisztocentrizmussal összhangban kifejezni azt az apostoli 
hagyományt, amelynek az egyházi rend szolgálataira épül, egyházi struktúra is 
integráns részét képezi. A bizánci hagyomány szerint a kézrátétel nem „csupán” 
a dönt, cselekmény a szertartás különféle elemei között, hanem az ordináció 
rítusának neve (kheirotonía). Nem feledkezhetünk meg arról sem, hogy 1947-
ben XII. Piusz pápa Sacramentum Ordinis kezdet- apostoli konstitúciójában 
a diakónusi, presbiteri és püspöki ordináció rítusának lényegi mozzanatát a 
kézrátétellel és az azt kísér, imádsággal azonosította. Innen nézve úgy is fogal-
mazhatnánk, hogy a rítus Kálvin által adott kritikája azoknak a gesztusoknak a 
szakramentalitását tagadja, amelyeket korának római egyháza gyakorolt, és az 
egyházi rendekbe jelentkez,k felszentelésének érvényességéhez nélkülözhetet-
lennek tekintett. Álláspontja ugyanakkor – a püspöki szolgálat adekvát érté-
kelésének hiányától eltekintve – nem összeegyeztethetetlen a katolikus egyház 
megújult, ökumenikus szemléletének és szentségi teológiájának alapvonásaival.

Ami pedig a probléma szentségtani részét illeti, különbséget kell tennünk 
Kálvin reflexiójának gyakorlati és elméleti szintje között. Az el,bbi szintjén 
elutasítja, hogy a római egyház által gyakorolt papság szentség volna. Nem 
volna szabad ugyanakkor elméleti és általános következtetéseket levonni abból, 
hogy a kézrátétellel történ, ordinációról abban a fejezetben is ír, amelyben öt 
szertartás szentségi jellegét megkérd,jelezi. Ha ugyanis figyelmesen olvassuk 
Kálvint, megbizonyosodhatunk róla, hogy ebben a fejezetben azokról a rítu-

Sapientiana 201702.indb   15 2017. 12. 04.   14:28



– 16 –

Gérecz Imre OSB

sokról esik szó, amelyeket a római egyház a keresztséghez és az úrvacsorához 
hasonlóan – a reformátor szerint tévesen – szentségnek nevez. Értelmezésem 
szerint ez gyakorlati szint- elhatárolódás, ami nem mond ellent annak a tény-
nek, hogy elméleti és általános szinten Kálvin elfogadta volna, hogy az a kézrá-
tétellel történ, ordináció, amely a jelöltet az igehirdetés és a szentségek helyes 
kiszolgáltatása céljából gyakorolt szolgálatra foglalja le, valódi és saját érték- 
szentség lett volna, ha az ismét elnyerhette volna helyét Genf városának meg-
reformált gyülekezeti liturgiájában.

Úgy gondolom, legalább négy oka van annak, hogy az elfogadó álláspont 
mégsem fogalmazódott meg egyértelm-en: Kálvin elhatárolódása a római 
egyház bírált gyakorlatától; a genfi városi vezet,k Róma-ellenes beállítottsá-
ga; továbbá elméleti síkon az a tény, hogy a szolgálati papság szentségének 
vétele nem szükséges az üdvösséghez; végül pedig az, hogy az egyházi rendben 
nem is részesedhet minden megkeresztelt. Ami az elméleti szempontokat illeti, 
katolikusként nem osztozom az optimista álláspont iránt fogékony katolikus 
értelmez,k szomorúságában. A Trentói Zsinat hetedik ülése harmadik kánon-
jának?F fényében ugyanis zavarba ejt, volna, ha azért harcolnánk, hogy azonos 
teológiai méltóságot kapjon mind a hét liturgikus cselekmény, amit a katolikus 
hagyomány szentségként tart számon. Trentó és a reformáció alapvet,en eltér 
egymástól a szentségek számát és fogalmát illet,en, abban viszont osztoznak, 
hogy az ordináció és a további négy kisebb – katolikus értelemben vett – szent-
ség nem helyezhet, egy szintre a keresztséggel és az eucharisztiával. Kérdés 
továbbá, hogy ha a Kálvin által életre hívott gyülekezeti gyakorlatra társadal-
mi-politikai tényez,k is hatottak, és ha az egyházi rend megújult katolikus 
rítusa és teológiája már korántsem arra helyezi a hangsúlyt, ami a reformátor 
kritikáit kiváltotta, akkor nem volna-e ma id,szer- a kálvini alapokra helyez-
ked, elhatárolódás revideálása? ?G

?F DS 1603: „Ha valaki azt állítaná, hogy a hét szentség egymás közt úgy egyenlő, hogy semmilyen 
szempontból sem különb egyik a másiknál: legyen kiközösítve.”

?G Meghaladja ennek a tanulmánynak a kereteit, hogy az ordináció kölcsönös elismerésének 
lehet,ségét a mai ökumenikus párbeszéd kontextusában is megvizsgáljuk. Ehhez jó 
összefoglalót ad K;7664 Z4&J7: Az eucharisztia értelmezése a Limai Dokumentumban, 
Studia Universitatis Babes-Bolyai, 'eologia Catholica Latina 47 (2002) 109–134. a 
123–128-ik oldalon, illetve u,.: A katolikus-protestáns egyháztani párbeszéd eredményei, 
Kolozsvári Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 2007, különösen is az ordináció skolasztikus és 
protestáns teológiáját (249–260.) és az ordináció szakramentalitásáról folyó ökumenikus 
párbeszédet (302–312.) ismertet, fejezetekben.

Sapientiana 201702.indb   16 2017. 12. 04.   14:28



– 17 –

 Sapientiana 10 (2017/2) 17–45.

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai 
elemzése=
S4/4: M8:8

„A Krisztusból fakadó új élet bátor, személyes és közösségi tanúságtételeket 
igényel. Nem elég ugyanis, hogy az igazságot és a kegyelmet az igehirdetéssel 

és a szentségek kiszolgáltatásával fölkínálják; konkrét körülmények közepette 
be kell fogadni és meg kell élni az egyes keresztények és az egyházi közösségek 
életmódjában. Ez az egyik legnagyobb vállalkozás, ami az európai egyházra 

vár a harmadik évezred kezdetén.”² 

Abstract
'is essay disentangles the complex act of ’giving a testimony’, it defines its 
ultimate goal and distinguishes its types. Some essential features will be high-
lighted in reference to what is opposed to testimony. 'is paves the way for 
singling out the prerequisites of an authentic testimony. Revisiting the phe-
nomena of ’care for the soul’ and the ’revised life’ illuminates the relationship 
between testimony and sanctified life. 

'is phenomenological description of testimony ends by o(ering an answer 
to the question: to what extent phenomenology can be regarded as a philo-
sophical testimony?

Keywords: wisdom, philosophy of religion, phenomenology, testimony, care for 
the soul
Kulcsszavak: bölcsesség, vallásfilozófia, fenomenológia, tanúságtétel, lélekgondozás

 Szalay Mátyás filozófus, az Instituto de Filosofía Edith Stein (IFES) és az International 
Academy for Philosophy (IAP) tanára Granadában (Spanyolország); szalayster@gmail.com 

= Az értékes tanácsokért és javításokért hálával tartozom barátomnak, Dr. Bakos Gergelynek 
(OSB). 

² Ecclesia in Europa, II. János Pál pápa apostoli buzdítása az Egyházban él, Jézus Krisztusról 
mint a remény forrásáról Európa számára, Nr. 49.

Sapientiana 201702.indb   17 2017. 12. 04.   14:28



– 18 –

Szalay Mátyás

.. B)!

A keresztény élet elválaszthatatlan a tanúságtétel aktusától, ezért annak filo-
zófiai elemzése nem egyszer-en egy jelenség pontosabb megismerését szolgálja, 
hanem – amennyiben pontos és hiteles – a hitélet elmélyülését és gazdagodá-
sát is. A tanúságtétel azonban nemcsak vallási relevanciája miatt különleges 
jelenség, hanem azért is, mert feltárásával a filozófia is rábukkanhat saját hi-
vatásának egyik fontos kívánalmára. A valódi filozófia ugyanis lényegszer-en 
tanúságtév,.

A „tanúságtétel” fogalma vallási és bölcseleti értelemben is egy drámai ana-
lógiára épül: az igazságot már születése pillanatában perbe fogták, a szent és 
a filozófus egyaránt arra hivatott, hogy akár élete árán is kiálljon mellette, és 
ezzel egyúttal a Logosz mellett is, aki maga is tanúságot tesz a világ el,tt az 
Atyáról.

Az alábbi filozófiai-fenomenológiai elemzés úgy igyekszik megvilágítani a 
tanúságtétel sajátos aktusát, hogy ezzel feltárja az analógia mélyebb értelmét 
is, a vallási és bölcseleti értelemben vett tanúságot. Ahhoz, hogy kirajzolódjék 
el,ttünk e jelenség lényege, nem szabad visszariadnunk a talán hosszadalmas 
és fárasztó elemz, munkától.

Vizsgálódásunk kiindulópontja az a belátás, miszerint a tanúságtétel nem 
egy aktus, hanem számos aktus rendezett egysége, ezért el,ször is szálakra 
bontjuk a tanúságtétel összetett aktusát. Ez lehet,vé teszi, hogy immár a lé-
nyegre koncentrálva megállapítsuk az aktus tulajdonképpeni célját és a realista 
fenomenológia szerz,inek segítségével meghatározzuk fajtáit. A tanúságtétel 
lényegének további kidolgozásához egy klasszikus módszerhez folyamodunk, 
amikor meghatározzuk az adott jelenség értelmével ellentétes aktusokat. A ha-
mis tanúság, a tanúságtétel megtagadása és az árulás gondosabb szemügyre vétele 
segít kiemelni a tanúságtétel egy-egy sajátos vonását. Az így nyert fogalom egy 
mélyebb és átfogóbb kérdést vet fel: mik a tanúságtétel és tanúságtév, élet el,-
feltételei? A klasszikus hagyomány a lélekgondozás és a megvizsgált élet praxisát 
állítja elénk; e két fogalom nyitja meg az utat a vallási tanúságtétel és életsz-
entség jelenségeinek vizsgálata el,tt. A valódi tanúságtév, filozófia aligha írhat-
ja el, a vallási tanúságtétel lényegét, sokkal inkább ennek reflektált befogadása 
járulhat hozzá saját hivatásának megértéséhez. A gondolatmenet végkicsengése 
ezért egyfajta filozófia önvizsgálat: mennyiben képes a bölcselet és különösen a 
fenomenológiai filozófia sajátos tanúságtétellé válni?

Sapientiana 201702.indb   18 2017. 12. 04.   14:28



– 19 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

1. T46T82!/ &76 3A47 )4/M82

A tanúságtétel kifejezés nyelvi elemzése? filozófiailag gyümölcsöz, ugyan, két-
séges azonban, hogy képes-e feltárni a jelenség olyan mélyrétegeit,@ amelyek 
rejtve maradnak a mindennapi nyelvhasználat el,tt. A fenomenológiai megkö-
zelítés, mely tudati valóságként elemzi a tanúságtétel aktusát, azzal kecsegtet, 
hogy feltárja annak bels, lényegi magját: azt, amit,l a tanúságtétel az, ami. 
Tudati valóságként elemezve a tanúságtételt els,ként az t-nik fel, hogy olyan 
összetett társas cselekvésr,l van szó, mely magába foglal számos tranzitív (küls, 

? Ahhoz, hogy megvilágítsuk, mit értünk itt tanúságtétel alatt, milyen aktusok és milyen be-
állítódás jellemzi e viselkedésformát, érdemes a szó köznapi használatából kiindulni. Tanú-
ságot tenni valamely vitás ügyben a bíró el,tt szokás, az igazságnak megfelel,en kifejtve azt, 
amit tapasztaltunk, s ami az adott kérdésben megvilágító erej-. Els,, még nem filozófiai 
megközelítésben néhány olyan általános jellemz,t emelek ki, melyet a tanúságtétel értelme 
magában foglal. Ezek kiindulópontot kínálnak mind a filozófiai, mind a vallási tanúságtétel 
megértéséhez.
1. Szükségessége: Tanúságtételre akkor van szükség, ha valamely személy, igazság vagy va-

lamely érték veszélyben forog, mert perbe fogták.
2. Feltétele: Tanúságot tenni valami vagy valaki mellett feltételezi, hogy megértettük az 

ügy mibenlétét és elismertük jelent,ségét.
3. Elve: Aki tanúságot tesz, az híven számol be a látottakról, nem pártoskodik, tevékeny-

ségében egyedül az igazság vezérli.
4. Lényege: A tanúságtétel arra hivatott, hogy megvilágítson s végs, soron eldöntsön egy 

vitatott kérdést. A görög kifejezés (martüria) egyúttal bizonyítékot jelent, ahogyan erre 
a tanúbizonyság szavunk is utal. A tanúságtétel révén annak tárgya, amennyiben valósá-
gosságát bizonyítjuk, megnyilvánul, beigazolódik.

5. Specifikuma: A tanúságtétel olyan kifejezésforma, melynek igazságáért az ember sze-
mélyesen, mi több személyében felel. Ezért lehet a tanúságtétel leggyökeresebb módja 
a vértanúság.

@ Ludwig Wittgenstein ismeretes módon megkülönbözteti egymástól a kifejezések felszíni 
és mélygrammatikáját (Oberflächengrammatik versus Tiefengrammatik). Lásd L3AU72 
W72676 – J;4B7& SB3/: Philosophische Untersuchungen. Kritisch-genetische 
Edition, Suhrkampf, Frankfurt am Main, 2001, §664. Szerinte a filozófiai vizsgálódás cél-
ja, hogy feltárja a nyelvi kifejezés használatának logikája mögötti mélyebb valóságot. Itt 
nem érvelhetek részletesen arról, hogy a nyelvi elemzés kiterjesztése a nyelven túli valóságra 
mennyiben képzelhet, el az analitikus filozófia keretein belül, és miért kell kiegészítenie 
egy kifejezetten fenomenológiai elemzésnek. Lásd err,l részletesebben J;J S7J: Dis-
cours des Méthodes. !e Methods of Philosophy and Realist Phenomenology, Walter de Gruy-
ter, Frankfurt, 2009.

Sapientiana 201702.indb   19 2017. 12. 04.   14:28



– 20 –

Szalay Mátyás

tárgyra irányuló) és reflexív aktust is, s ezek meghatározott rendben egymásra 
épülve sajátos lényegstruktúrát alkotnak.D Nézzük a legfontosabbakat!

1. A tanúságtétel magában foglalja annak intellektuális felismerését, hogy mi 
a per tárgya, vagyis milyen érték kérdőjeleződött meg. A tanúságtétel tehát 
olyan sajátos értékválaszon alapul, melyet egy (emberi vagy isteni) sze-
mélyhez köthet, érték megkérd,jelezése hív el,. Fontos kiemelni, hogy 
az ilyen értékválasz az érték bels, megragadásánE és igenlésén alapul, és 
e lelki aktust az értéknek az elméhez képest transzcendens létezése teszi 
lehet,vé. Ellenkez, esetben ugyanis tanúságtétel helyett csak önkifejezés-
r,l, vagyis egy szubjektív s önkényes értékszimpátia megnyilvánulásáról 
beszélhetnénk.

2. A tanúságtétel a szabad döntés aktusát is magában foglalja. Ez egyfel,l az 
érték melletti döntés (az akarat els, dimenziója), másfel,l annak szabad 
eldöntése, hogy az illet, személy ezen érték mellett tanúskodni fog (az 
akarat második dimenziója).F

3. Von Hildebrand találó kifejezésével élve minden tanúságtétel egyfajta „ér-
tékválasz” (Wertantwort).G A tanúságtétel ugyanakkor több is, mint egy 
érték tudati meger,sítése, hiszen tágabb, interszubjektív értelemben is 
válaszként fogható fel. Egyik lényegi eleme éppen az, hogy mindig egy 
értelmes személy el,tt történik, s ennyiben olyan küls, tárgyra irányu-
ló személyközi aktus, mely igényli, hogy a másik legalább potenciálisan 
megértse, mi a tanúságtétel tárgya, s hogy egyáltalán tanúságtételr,l van 
szó. A tanúságtétel tehát formájában, kifejezésmódjában egy, a „párbe-
szédhez” igazodó társas cselekvésben nyer kifejezést.

4. Ilyen értelemben a tanúságtétel magába foglal számos, az empátiához 
köthet, aktust, mely a tanúságtétel tanújának ismeretét szolgálja. A tanú-

D Az intranzitív aktusokra (1,2,4,5) épülnek ugyanis a tanúságtételhez köthet, tranzitív (3) 
aktusok. Intranzitív és tranzitív aktusok megkülönböztetésének részletes indokolásához 
lásd A/L46A PJV6A: Die Seele des Menschen. Versuch einer verstehenden Psychologie, 
Max Niemeyer Verlag, Halle a. S., 1933.

E Scheler kifejezésével ’Wertsicht’, vagyis az érték belátása, szemlélete, és ’Wertfühlen’, vagyis 
az érték érzése.

F Az akarat két dimenziójának megkülönböztetésér,l von Hildebrand így fogalmaz: „In der 
freien Sanktionierung oder Verwerfung a(ektiver Antworten berühren wir den »tiefsten 
Punkt der menschlichen Freiheit«” in: D77B );6 H7/A46A: Ethik, Kohlhammer, 
Habbel, Regensburg, 1973, 378.

G D77B );6 H7/A46A: Moralia. Nachgelassenes Werk. Gesammelte Werke, Habbel, 
Regensburg 1980, vol. 5., 31–81.

Sapientiana 201702.indb   20 2017. 12. 04.   14:28



– 21 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

ságtétel aktusa legalábbis azon a feltételezésen alapszik, hogy a tanúsított 
érték(ek) hozzáférhet,(ek) a tanúságtétel jelenlév, vagy jöv,beli tanúja, 
végs, soron pedig a mindentudó Isten számára.

5. A tanúságtételhez ugyanakkor hozzátartoznak az adott helyzet megérté-
sére irányuló aktusok is, tehát általában az, amit Arisztotelész megfonto-
lás (phronészisz, prudentia) névvel illet. A helyzet rossz felmérése esetén 
ugyanis az önátadás, a h,sies áldozatvállalás is célt téveszthet és ellenkez, 
hatást válthat ki.

2.1. A tanúságtétel célja

A tanúságtétel mint szociális aktus további jellemzésre szorul.
1. A tanúságtétel egy sajátos cselekvés során nemcsak felmutat, megnyilvá-

nít bizonyos értékeket, amelyek mellett a tanúságtev, kiáll, hanem ezen 
értékek valós létezését és az egyetemes érvényességét is kézzelfoghatóbbá 
akarja tenni. Minden tanúságtétel értelmetlenné válik, ha az adott érték 
pusztán „számomra való jó”, ha tehát csupán egy önkényesen fontosnak s 
érvényesnek tartott és/vagy pusztán társadalmi konstrukció által létrejött 
„érték” igazolására szolgál. Minthogy a tanúságtétel arra irányul, hogy 
nyilvánvalóvá tegye az adott értékek objektív min,ségét, szorosan ösz-
szekapcsolódik az áldozatvállalás aktusával. Éppen az áldozatvállalás teszi 
ugyanis nyilvánvalóvá, hogy a tanúságtétel tárgya a szubjektumot megha-
ladó értékkel bír.

2. A tanúságtétel aktusa azonban nemcsak felmutat egy objektív értéket és 
igazságot, hanem arra is ráirányítja a figyelmünket, hogy az a tanú saját 
életének értelmével is lényegi kapcsolatban áll. E kapcsolat felismerése, 
megértése, meger,sítése és egzisztenciális következményeinek tudatosí-
tása csupa olyan aktus, mely lényegszer-en kapcsolódik a tanúságtétel 
jelenségéhez. A tanúságtétel egyebek mellett éppen ezért abban mutat-
kozik meg, hogy az adott személy nyilvánvalóvá teszi azt a különbséget, 
mely életének tudatosított értelme között egy, az értékkel, igazsággal 
való találkozást megel,z,, majd az azt követ, állapota között áll fenn, 
megmutatva, hogyan teljesedett ki élete az érték elsajátítását követ,en. 
A filozófiatörténet talán legismertebb ilyen elbeszélése – Szókratész va-
lódi filozófussá válásának történeteH – is az igazság ilyen átalakító erejére 

H P/4M6: Phaidón, 99 B-D, valamint 100 B-E, Giovanni Reale szerint a platóni ideatan 
és különösen ezen, a második hajóútról szóló szövegrész az európai szellemiség Magna 

Sapientiana 201702.indb   21 2017. 12. 04.   14:28



– 22 –

Szalay Mátyás

utal. A tanúságtétel végs,, kiteljesedett formája, amikor valaki életét adja 
másokért, valójában azon érték elismerésén nyugszik, amely képes újra-
alapozni az élet értelmét, s ezért áthatja annak minden dimenzióját. Az 
önfeláldozás annak fényében értelmes, hogy valaki személyesen is megta-
pasztalta, hogy egy adott érték magasabb rend- és nemesebb, mint saját 
élete. 
Érdemes e ponton felidézni Keresztel, János alakját, aki a személye iránt 
ébred, csodálat el,l azzal tért ki, hogy önmagát tanúságtev,ként hatá-
rozta meg.=K János e gesztusa a tanúságtétel egy lényegi jellemz,jét tárja 
elénk, amikor felhívja a figyelmünket arra, hogy szavai és tettei végs, 
értelmüket csak annyiban nyerik el, amennyiben jelenvalóvá tesznek egy 
nála végtelenül nagyobb személyt, Krisztust. János benne ismerte fel az 
életét és az életet megalapozó logoszt.

3. Fentebb már beláttuk, hogy a tanúságtételben nem az adott személy nyil-
vánul meg, hanem mindenekel,tt azon érték valósága, amelyr,l az illet, 
tanúságot tett. Paradox módon minél inkább így van ez, vagyis minél 
inkább háttérbe szorul a tanúság tárgya mögött a tanúságtev, személye, 
annál nagyobb csodálat illeti.

4. Ez utóbbi tulajdonság lehet,vé teszi számunkra, hogy felfedjük az igaz 
tanúságtev, sajátos beállítottságát a tanúságtétel tárgyát illet,en. A tanú-
ságtev, ember feltétlen odaadással viszonyul azon értékhez, melyr,l tanú-
ságot tesz. Ez abból fakad, hogy a tanúságtév, pontosan tudatában van a 
sajátos érték objektivitásának, mint ahogy annak is, hogy ez az érték nem 
csak meghaladja, hanem valamiképpen meg is alapozza saját életének ér-
telmét. Sajátos beállítottságát, lelkületét (Gesinnung) ontológiai szerény-
ségnek nevezhetjük.== Ennek feltétele az emberi s emberfeletti valóságdi-
menziók közötti áthidalhatatlan különbség felismerése és meger,sítése. 
Az emberi méltóság ilyen átélése nélkül, mely egyszerre jelent kitüntetést 
és feladatot,=² elképzelhetetlen hiteles tanúságtétel.

 Chartája. Lásd G7;)4667 R4/: Kulturelle und geistige Wurzeln, i. m., 53–55.
=K Mt 3,11: „Én vízzel keresztellek titeket a megtérésre, de utánam jön, er,sebb nálam: 

a saruit sem vagyok méltó hordozni. W Szentlélekkel és t-zzel fog megkeresztelni 
titeket.” Szent Jeromos Katolikus Bibliatársulat, Budapest, 2013.

== Vö. Mt 3,11: „nem vagyok méltó saruját hordozni” – mondja a Keresztel,.
=² Lásd A/4A; L;4;: Dignidad y aventura humana, San Esteban, Salamanca, 1977; 

magyarul lásd: Az ember méltósága: kiváltság és hódítás, Magyarországi Aquinói Szent Tamás 
Társaság, Budapest, 2008. (ford. Kocsis Márta)

Sapientiana 201702.indb   22 2017. 12. 04.   14:28



– 23 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

2.2. A tanúságtétel fajtái

A tanúságtétel aktusai számos szempontból megkülönböztethet,ek, akad 
azonban két, a jelenség lényegéhez köthet, különbség, melyek ezért különös 
figyelmet érdemelnek. Minthogy az aktus középpontjában valamilyen érték 
áll, így az értékek természetének di(erenciálódása a rájuk irányuló aktusokat 
is megkülönbözteti egymástól. A másik szempont az érték és személy közötti 
kapocs min,sége, er,ssége szerint sorolja kategóriákba a tanúságtétel megnyil-
vánulásait.

Az értékkategóriák scheleri felosztását követve tanúságot tehetünk érzéki, 
lelki-vitális, szellemi és vallási értékek között, melyek szilárd értékrangsort 
(Wertanordnung) alkotnak. A tanúságtétel erkölcsi értékét tehát nagyban befo-
lyásolja, hogy az adott aktusban megnyilvánuló érték melyik kategóriába tarto-
zik. A vallási tanúságtétel példának okáért egyértelm-en minden más formánál 
magasabb rend-, amennyiben mindenkor olyan értékre irányul, mely nem 
csupán az emberélet értelmének egy bizonyos aspektusához köt,dik, hanem az 
élet értelméhez mint olyanhoz. A vallási tanúságtétel olyan transzcendens érté-
ket mutat fel, amelynek fényében maga az élet feláldozása, tehát a mártíromság 
is a tanúságtétel része lehet.

Nézzük a második szempontot, vagyis a tanúsított érték és a tanúskodó sze-
mély közötti kapcsolat sajátos jellegét! A tanúságtétel nem közvetlenül, hanem 
éppen e kapcsolat sajátos min,ségén keresztül nyilvánítja meg az adott, igazol-
ni kívánt értéket. E viszony természete attól függ, milyen mértékben sajátította 
el a tanúskodó személy a szóban forgó értéket, vagyis az a lelkének milyen di-
menzióiban bír konstitutív szereppel. (Mindenekel,tt ez utóbbi szempont ha-
tározza meg, mennyire hiteles egy adott tanúságtétel, el,fordul ugyanis, hogy 
valaki vizet prédikál, miközben bort iszik.) Egy olyan érték melletti tanúságté-
tel, amely áthatja érzelmi, akarati és szellemi világunkat, mi több, mindezeken 
túl még lényünk spirituális valóságával is szoros összefüggésben áll, egészen 
más típusú tanúságtételre késztet, mint amikor e viszonyok csupán a homály-
os utalás szintjén léteznek. E szempont világos megértése során egyúttal az is 
nyilvánvalóvá válik számunkra, hogy csak egy összeszedett és integrált szemé-
lyiség képes tanúságtételre, hiszen a tanúságtétel mindenekel,tt a szeretetben 
kiteljesedett, harmonikus lélek eminens kifejezése.

Sapientiana 201702.indb   23 2017. 12. 04.   14:28



– 24 –

Szalay Mátyás

Hogyan jellemezhető azonban az összeszedett személy viszonya a tanúsítandó 
értékhez?=? Ez kétségtelenül attól függ, milyen viszonyban áll az értékvilággal 
általában, másként fogalmazva, milyen alapvető beállítottság jellemzi az adott 
személy viszonyát az értékekhez. Dietrich von Hildebrand az értékvakságról 
elmélkedve arra hívta fel a figyelmünket, hogy korántsem minden személy ren-
delkezik alapvető beállítottsággal.=@ Számos spontán értékválaszunkat ugyanis 
nem a megfontolás és végképp nem valamely konkrét meggy,z,dés vezérli, 
vagyis nem egy bizonyos hierarchikus értékrend alapján s az adott megnyilvá-
nuló érték magánvaló természetének megfelel,en döntünk az adott értékválasz 
mibenlétér,l és milyenségér,l, hanem pillanatnyi benyomás közvetlen hatása 
alatt. E dönt, különbség abban áll: rendelkezik-e az adott személy alapvető 
beállítottsággal, vagyis nyitott-e nemcsak általában az értékekre, hanem külö-
nösen a legf,bb értékre (Summum bonum=D). Ez utóbbi tudatos elismerése, 
vagyis az alapvető beállítottság kialakítása az ember életében dönt, folyamat. 
Erre irányul a filozófiai nevelés els, szakasza, hiszen ez nemcsak a tanúságtétel, 
hanem a valódi bölcselkedés el,feltétele is. Platón kifejezésével ezt a lélek teljes 
átfordulásának (periagogé holész tész pszükhész) nevezhetjük. Ennek során sajá-
tos metanoia vagy conversio által a lélek az egyes javaktól a Legf,bb és Abszolút 
Jóra veti a pillantását, mely minden jónak mint jónak forrása.

Minthogy pedig az értékhez való kapcsolódás az egyes lélekrészek mindegyi-
két érinti, az alapvető beállítottsággal párosuló tanúságtétel maga a megérin-
tettség értelmének legteljesebb megvalósítása, a lélek legsajátabb önkifejezése. 
A tanúságtételben ugyanis a bels, és küls, tárgyra vonatkozó lélekfunkciók 
egyaránt a maguk teljességében érvényesülnek. A lélek funkciónak magára 
a lélekre vonatkozó tranzitív folyamatai a kontemplációban, a t-n,dés vagy 
szemlél,dés aktusában, míg a lelki valóságon kívüli világra irányuló (intranzi-

=? Az összeszedettség állapota (continentia) szemben áll azzal, amit Pascal „divertissme” kife-
jezése takar, s amit Heidegger Verfallnak nevezett. Érdekes megjegyezni, hogy Heidegger 
Szent Ágostontól kölcsönzi a kifejezést, mely a defluxio fordítása. Heidegger az 1921-es 
freiburgi nyári szemeszter el,adásai során elemzi Szent Ágoston Vallomásainak X. könyvét; 
számos, a Lét és időben kifejtett alapfogalmat innen kölcsönöz. Lásd M476 H7A2-
2: Phänomenologie des religiösen Lebens: „Augustinus und der Neuplatonismus”, „Die phi-
losophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik”, Vittorio Klostermann, Frankfurt am 
Main, 1995, különösen 13.§. 

=@ D77B );6 H7/A46A: Die Idee der sittlichen Handlung, Jahrbuch für phänomeno-
logishe Forschung, Halle a.d-S. M., 1916, és u,: Ethics, Franciscan Herald Press, Chicago, 
1978.

=D Lásd A3/73 A323763: De natura boni [Lat. Engl.], Catholic University of America 
Press, Washington, 1955.

Sapientiana 201702.indb   24 2017. 12. 04.   14:28



– 25 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

tív) aktusok az erényes tevékenységben teljesednek ki. A tanúságtétel a maga 
sajátos típusaiban tehát bizonyos szinten mindenkor megvalósítja a vita cont-
emplativa és a vita activa egységét.=E

2.3. A jelenség három ellentéte

Bizonyára el,segíti a tanúságtétel lényegének megragadását, ha kifejtjük, mely 
szociális aktusok állíthatóak szembe vele. Logikailag a szembenállás három 
formáját különböztetjük meg: a hamis tanúságot, a tanúságtétel megtagadását 
s az árulást. Mindhárom éles fényt vet a tanúságtétel más-más, de egyaránt 
lényeges aspektusaira.

2.3.1. Hamis tanúság
E negatív lényegelemzés els, állomása a hamis tanúság megragadása. E komp-
lex aktus megtartja a tanúságtétel küls, formáját, vagyis számos, az el,bbi-
ekben felmutatott részaktus továbbra is érvényben marad. A különbség itt a 
tanúságtétel tárgyára vonatkozik, mely nem egyezik meg a valósággal. Hamis 
tanúságot tehet valaki tudatosan, a megtévesztés aljas szándékával, de az is 
el,fordulhat, hogy az illet, személy nem ismert fel egy adott értéket vagy igaz-
ságot annak valódi természete szerint, vagyis egyfajta értékvakságban szenved. 
Mindez arra hívja fel a figyelmünket, hogy a tanúságtétel értéke, megítélése 
mindenekel,tt igazelv-ségét,l függ, vagyis attól, hogy a tanúság tulajdonkép-
peni tárgya valóban olyan-e, amilyennek azt a tanúságtétel aktusa megnyil-
vánítja. Nem egyszer-en arról van itt szó, hogy a tanúságtétel mint kijelentés 
megfelel a valóságos tényállásnak, hanem arról is, hogy a tanúságtév, személy 
élete valóban annak megfelel,en alakult-e át, ahogyan az adott megtapasztalt 

=E Lásd err,l különösen D77B );6 H7/A46A: Die Umgestaltung in Christus, Hab-
bel, Kohlhammer, Regensburg, 1971, a „Sammlung und Kontemplation” cím- fejezetet, 
 80–111. Magyarul lásd UX: Átalakulásunk Krisztusban, Szent István Társulat, Budapest, 
1991. Szintén érdekes felidézni, hogy Európa másik patrónusa, Szent Benedek a vita cont-
emplativa és vita activa egységét célozza meg az egész európai kultúrát dönt,en átformáló, a 
szerzetesek életmódját meghatározó könyvében, a Regulában. Ennek kifejezése a bencések 
jelmondata is: ora et labora. Szent Ágoston nagyon találóan úgy fogalmaz az Isten városa 
cím- m-vében: a bölcs nem szabad, hogy átadja magát a semmittevésnek, megfeledkezvén 
arról, hogy segítségére lehet felebarátjának, miközben nem merülhet el a tevékenységben 
sem, elfeledkezvén Isten kontemplációjáról. („nec sic quiusque debet esse otiosus, ut in 
eodem otio utilitatem non cogitet proximi; nec sic actuosus, ut contemplationem non 
requirat Dei”, in: De Civitate Dei, XIX, 19.)

Sapientiana 201702.indb   25 2017. 12. 04.   14:28



– 26 –

Szalay Mátyás

érték ezt megkívánja. Bizonyos értelemben tehát a hitelesség hiánya is hamis-
ságot eredményez.

2.3.2. A tanúságtétel megtagadása
A tanúságtétel aktusával szintén ellentétben áll a tanúságtétel megtagadása. 
Ne tévesszen meg bennünket, hogy a tanúságtétel megtagadása nem jár együtt 
küls, cselekvéssel, mondván, aki nem tanúskodott, nem tett semmit (semmi 
rosszat)! A megtagadás aktusa egy olyan erkölcsileg releváns, szabad akarati 
döntés, mely szembehelyezkedik a tanúságtétel kívánalmával, és elutasítja azt. 
Aki tehát megtagadja a tanúságtételt, annak kétségkívül belátást kellett nyernie 
bizonyos kívánalom objektív fennállásába. Másként fogalmazva: „Cinkos, aki 
néma”, de csak, ha némasága tudatos cselekvés.

Felvet,dik a kérdés, el,fordulhat-e olyan helyzet, amelyben a tanúságtétel 
kívánalmát felülírja valamely magasabb szempont, amely alapján erkölcsileg 
jogosan dönthetünk a tanúságtétel megtagadása mellett. A válasz természe-
tesen attól függ, hol helyezkedik el a hagyományosan ordo amoris-ként=F ér-
telmezett értékrendben az a konkrét érték, amely tanúságtétel jelleg- meg-
er,sítést igényel. Amennyiben a tanúságtétel megtagadása által egy magasabb, 
nemesebb érték valósul meg a verseng, kívánalmak közül, jogosnak t-nik a 
tanúságtétel megtagadása. Ilyen lehet például az, amikor azért nem állunk ki 
egy érték mellett, mert fontosabbnak ítéljük meg a másik személy szabadságát, 
és például megadjuk annak az esélyét, hogy magától döntsön egy adott érték 
mellett. Az ilyen önmérséklet a szül,k s nevel,k mindennapi élménye.

A tanúságtétel megtagadásáról csak akkor beszélhetünk, ha mindezek fi-
gyelembevételével is fennáll egy objektív kívánalom; ilyenkor ugyanis a vá-
lasz elmaradása már maga is válasz.=G Mi több, minthogy a tanúságtétel egész 
erkölcsiségében, vallási értékválasz esetén pedig egész hitében jellemzi a sze-

=F E fogalom Szent Ágostontól ered, aki a De doctrina christianában (L.I, c. XXVII, 28) így fo-
galmaz: „Ille autem iuste et sancte vivit, qui rerum integer aestimator est: ipse est autem qui 
ordinatam dilectionem habet, ne aut diligat quod non est diligendum, aut amplius diligat 
quod minus est diligendum, aut aeque diligat quod vel minus vel amplius diligendum est, 
aut minus vel amplius quod aeque diligendum est.” Lásd b,vebben M4L SB/: ’Ordo 
amoris’, in UX: Schriften aus dem Nachlass, Band I, Zur Ethik der Erkenntnislehre, Francke 
Verlag, Bern, 1957, 345–377.

=G E Lévinas-i gondolat (vö. E&&463/ L!)764: Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, 
Kluwer Academic, Paris, 1978) részletes kifejtéséhez s kritikai értékeléséhez lásd T62-
/:7 L8/M: Élettörténet és sorsesemény, Atlantisz, Budapest, 1998, 241–275.; valamint 
B6 B4A W4/A6J/: Antwortregister, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1994.

Sapientiana 201702.indb   26 2017. 12. 04.   14:28



– 27 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

mélyt, ennek elutasítása is kiállítja a bizonyítványt róla, hiszen megmutatja, ki 
is valójában, és hogyan viszonyul az értékvilághoz mint olyanhoz –, nemcsak 
az adott pillanatban, hanem egész egzisztenciáját tekintve.=H A tanúságtétel 
megtagadása ráirányítja a figyelmünket arra, hogy minden tanúságtétel val-
lomás, melyben az emberi személy valósága egészlegesen nyilvánul meg. Mi 
több, e megnyilvánulás egyúttal megvalósulás is: a tanúságtétel annak felmu-
tatása, ami bennünk valóságos, minthogy a Valóságra felel, azzal lép személyes 
(vallomásos) viszonyba.

2.3.3. Az árulás
A tanúságtétellel legélesebb ellentétben álló aktus egy személy vagy egy ügy 
elárulása. Érdemes kiemelni, hogy az árulás csakúgy, mint a tanúságtétel, ele-
ve feltételezi egy objektív érték mint ilyen felismerését. A hazaáruló, a hitét 
megtagadó ember vagy aki elárulja barátját, nem ellenzi s nem is vitatja ezen 
értékek létezését. Ha így tenne, akkor cselekedetéért, mely ez esetben tudatlan-
ságból fakadna, annak minden erkölcsi méltánytalansága s rosszasága ellenére 
sem sújthatná (erkölcsi) megvetés – miközben persze joggal válthatna ki ha-
ragot s elutasítást, hiszen következményeit tekintve ett,l még rossz. Az árulót 
mint árulót ellenben még az is megveti, akinek hasznára van.

Az áruló tehát tudatosan egy felismert értékkel szemben foglal állást, s eny-
nyiben – paradox módon – az érték mint olyan bizonyos létezését elismerve 
cselekszik. Ehhez két feltételnek kell teljesülnie: (1) az illet, nem sajátítot-
ta el az adott értéket, és ezért az nem köt,dik élete értelméhez; csupán kül-
s,dleges érték, periférikus valóság maradt számára; (2) valamely szükségének 
egy közvetlenebb, gyorsabb s könnyebb kielégítésére alkalmas másik verseng, 
érték mellett dönt, mely éppen az els, feltétel miatt magasabb rend-nek t-nik 
számára, noha objektív természete szerint, vagyis az ordo amoris fényében nem 
az. Az ilyen ember a helyes és rendezett szeretet hiánya miatt dönt úgy, hogy a 
magasabb rend- értéket egy alacsonyabb értékre, ’harminc ezüstpénzre’ cseré-
li. Noha az árulás értékválaszként festi le magát, mindig indokolatlan, hiszen 
felborítja a szeretet valódi rendjét.

Jóllehet az árulás ténye jobbára az értékek természetes sorrendjének fel-
cserélésén alapszik, az árulás végs, s már-már abszurd formája akár magát az 
értéktapasztalatot is tagadhatja. El,fordul ugyanis olyan eltompult és teljes 
értékvakság, amelynek hatására az adott élmény nem tudatosul értéktapaszta-

=H Lásd D77B );6 H7/A46A: Moralia, Habbel, Kohlhammer, Regensburg, 1980, 
53–56 (a „Gesamtwert der Person oder eines Kunstwerkes“ cím- fejezet). 

Sapientiana 201702.indb   27 2017. 12. 04.   14:28



– 28 –

Szalay Mátyás

latként. Az árulás azonban még e lehet,séget figyelembe véve is mindig életh-
azugság, vagyis éppúgy rányomja bélyegét az életsors egészére,²K ahogyan a 
tanúságtétel is. Az árulás, akár a tanúságtétel, ugyanis dönt, módon átformálja 
az illet, személy alapviszonyait,²= vagyis azt, ahogyan Istenhez, önmagához, 
másokhoz s a világhoz alapvet,en viszonyul. Míg az árulás e viszonyokból 
felépül, személyiség (sokszor már patologikus) töredezettségét eredményezi, 
addig a tanúságtétel hasonlíthatatlan módon meger,síti a személy integritását.

2.4. A tanúságtétel előfeltétele: a bölcsesség keresése és az igazolt élet

Az említett veszélyek elkerülése végett számos, a tanú személyét, jellemét, er-
kölcsiségét illet, el,feltételt különböztethetünk meg. Ezek közül most csupán 
a három legfontosabb elemzésére szorítkozom.

2.4.1. Annak megértése, mi a per tárgya, mi az általában, ami tanúságtételt 
igényel
Kétségtelenül számtalan érték s igazság igényel tanúságtételt. Bármi legyen 
is azonban a tanúságtétel tárgya, ahhoz, hogy a tanúságtétel raison de être-je 
megvalósuljon, e tárgy magánvaló létének (szemben a pusztán számomra való 
létével) kell az aktus centrumában állnia. Az érték „számomra való” természe-
tének felmutatása, noha tagadhatatlanul lényeges szerepet játszik, minthogy 
ett,l válik a tanúságtétel követhet, személyes példává, mégis csupán közvetít, 
szerepet játszik maga a tárgy megnyilvánításában. Amennyiben a tanúságte-
v, ezt nem érti, vagyis képtelen felismerni s kifejezésre juttatni a tanúságtétel 
konkrét aktusában a magánvaló és a számára való természet között a minden 
összefüggés és egyezés mellett is fellelhet, különbséget, azzal a veszéllyel kell 
szembenéznie, hogy tanúságtétele retorikai fogássá és/vagy magamutogatássá 
silányul. Erre csak olyan ember képes, aki (Edith Steint követve belátja), hogy 
Heideggernek nincs igaza, amikor a Lét és időben egyik f, téziseként azt írja, az 
ittlét számára saját létér,l van szó.²² Amennyiben ugyanis az emberi személy 
számára saját létér,l van szó, tehát minden létez, csupán számára való értékkel 

²K Gondoljunk csak Szabó István Redl ezredes cím- 1985-ös filmjére!
²= Az alapviszonyok fogalmáról lásd S8586: P! – S4/4: M8:8 (szerk.): Mi a fenome-

no lógia? Jel Kiadó, Budapest, 2010, 161–168.
²² M476 H7A22: Sein und Zeit, 13. unveränderte Auflage, Max Niemeyer, Tübingen, 

1977, 12.: „Das Dasein ist ein Seiendes […dem es] in seinem Sein um dieses Selbst geht.” 
(§ 4., a szerz, kiemelésével). Magyarul lásd UX.: Lét is idő, Osiris Kiadó, Budapest, 2001, 
100., ford. Vajda Mihály és tsai.

Sapientiana 201702.indb   28 2017. 12. 04.   14:28



– 29 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

bír, a tanúságtétel jelensége értelmét veszti. Nem fejezne ki mást, minthogy 
egy adott személy sajátos viszonyát valamely ’érték’-hez; ez pedig vajmi keveset 
árul el a dolgokról, arról, ahogyan azok ténylegesen vannak, és arról, ahogyan 
ezért egy másik személynek élnie kellene.

Összefoglalva: Ahhoz, hogy kiteljesedjék a tanúságtétel értelme, az ak-
tus alanyának felül kell emelkednie az önmegvalósítás korlátain, vagyis léte 
transzcendens irányultságából nem önmagához kell megtérnie, hanem a 
valósnál is valóságosabbhoz, a léten túli s azt megalapozó abszolút létezéshez, 
vagy fogalmazzunk pontosabban: ahhoz, Aki van. A tanúságtétel csak az em-
beri lét eme alapvet, feszültségében teljesedhet ki és válhat egy transzcendens 
és saját egzisztenciánknál valóságosabb létet megnyilvánító aktussá.

2.4.2. A tanúságtévő filozófia alapelemei: a bölcsesség keresése, nyitott 
egzisztencia, alapbeállítottság s radikális fordulat
A tanúságtétel el,feltétele egy a bölcsességre alapvet,en nyitott egzisztencia. 
Bölcsességen (sapientia) olyan erényt értek, mely a végs, elvek ismeretén nyug-
szik. Ehhez azonban sokszor hosszú utat kell bejárnia a léleknek. Platón Az 
állam VI. könyvében részletesen is kifejti, hogy a filozófia mint a bölcsesség 
szeretete számos erényt megkíván.²? Ezen erényekre egy, a lélek egészét érint, 
erkölcsi fordulat (periagogé holész tész pszükhész) révén s az ehhez vezet, nehéz 
bölcseleti formálódás során tehetünk szert. A filozófiai metanoia lényege, hogy 
a lélek az egyes javak helyett mindenekel,tt magára a Jóra fordítja a tekintetét. 
E fordulat legalábbis közvetetten a lélek minden készségét és képességét érinti, 
s ennyiben a Jó odaadó szeretete visszahat a személyre, és átformálja.

A bölcsesség nem más, mint a szeretetünkre leginkább méltó Jó iránti teljes 
odaadás hatására végbement teljes lelki metamorfózis²@ eredménye. Ennyiben 

²? Lásd err,l részletesen P4;/4 P7&;/7 D M4B7: Chi è il filosofo? Platone e la questione 
del dialogo mancante, Franco Angeli (ed.): Collana di filosofia, Milano, 2008, különösen 
123–179.

²@ Amikor a Jó felfedi el,ttünk valós arcát, tehát személyként is kinyilatkoztatja magát, embe-
ri és isteni szoros s személyes kapcsolata révén az átalakulás helyett immár átlényegülésr,l, 
Edith Stein kifejezésével Wesensverwandlung-ról beszélhetünk. Ennek legemberibb s mér-
tékadóan szép kifejezése nem véletlenül az Istenanyától, Máriától hangzik el: Ecce ancilla 
Domini (Lk 1,38). – Nem kell ahhoz feltétlenül hív,nek lenni, hogy belássuk: Mária sajá-
tos beállítottsága, vagyis a megtestesül, Logosz iránti teljes odaadása a „Fiat!”-ban olyan ak-
tus, amely nélkül semmiféle bölcsesség nem létezik. Ez az alapvet, beállítottság legtisztább 
formája, mely a latreia theu (lásd Szókratész véd,beszéde, 23c), az isteni szolgálat s az isten 
szolgálatának értelmében vett platóni filozófia betet,zése is. Nem szorítkozik arra, hogy 
bábáskodásával a kiválasztott kevesek számára a logoszt követve a léleknek megmutassa a 

Sapientiana 201702.indb   29 2017. 12. 04.   14:28



– 30 –

Szalay Mátyás

nem egyszer-en biztos tudás, hanem a valóság egészének igaz belátása. Aki 
bölcs, az egy radikális új ismeretre tehet szert, amennyiben egy mindent át-
fogó s átható néz,pontból a maga egészében szemléli a teremtett világot, s 
így minden jelenségben felfedezheti az igazságot vagy annak legalább is egy 
szikráját. Az említett platóni szöveghelyen érthet, módon az olvasható, hogy a 
bölcs tevékenységét irányító vezérelv nem más, mint minden igazság szeretete 
mindenben (diligere veritatem omnem et in omnibus²D).

Itt egyfajta vezérelvr,l beszélhetünk, hiszen hiteles tanúságtételre sosem 
egyszer-en egy különleges, ihletett pillanat hatására kerül sor. A logosznak a 
tanúságtételt megel,z, pillanatnyi feltárulása és megmutatkozása ugyanis (eg-
zisztenciálisan) értelmezhetetlen, hacsak nem egy olyan erényes élet- és gon-
dolkodásforma gyümölcse, mely eleve az igazság szolgálatát tartja feladatának. 
Az képes egy drámai helyzetben hiteles tanúságtételre, aki már eleve nem bújik 
ki az emberi élet értelmét firtató kérdés (honnan jövök és merre tartok?) el,l, 
és igyekszik ,szinte választ adni annak alapján, amit saját lelkében s mások 
példáján keresztül megtapasztalt.

Az igazságkeresés s az igazság felmutatása ezért szervesen köt,dik az én egy 
jól meghatározható viszonyához az ’önmagá’-val. A tanúságtétel ez utóbbi fel-
tételét nevezi Platón lélekgondozásnak.²E

felemelkedés útját, hanem egész lényét átadva hagyja, hogy az isteni logosz teljesen eltöltse 
testét s lelkét; elajándékozva magát, hagyja, hogy bel,le növekedjék s által nyerjen konkrét 
formát, vagyis maga hozza világra s igyekszik megvalósítani, érvényre juttatni.

²D P/4M6: Az állam, VI. könyv, 485b-d.
²E Lásd még P/4M6: Szókratész védőbeszéde, 29e. Platón gondolatai a kereszténységben is 

visszhangra találtak. Jól példázza ezt Nüsszai Szent Gergely, De virginitate (A szüzesség-
r,l) szóló traktátusa, melyben testvérének, Macrinának életmódját állítva elénk modellként 
szintén a lélekgondozásra hivatkozik. A 12. fejezetben az elveszett drachmáról szóló példa-
beszédet elemzi (Lk 15,8–10), és arra következtetésre jut, hogy elszakadva a testt,l, vagyis 
testi és lelki aszketizmust gyakorolva szerezhetjük vissza az örök életet. Az önismeret és a 
lélekgondozás sajátos keresztényi értelmezését adja, amikor kimutatja, milyen jelent,séggel 
bír ez az istenképiség helyreállításában, mely méltóvá tesz minket az örök boldogságra. Lásd 
V46:M L8/M (szerk.): Nüsszai Szent Gergely művei, Ókeresztény Írók, XVIII. kötet, Szent 
István Társulat, Budapest, 2002, 335–412. Hasonlóan nyilatkozik az önismeretr,l Szent 
Bernát is a 20. Prédikációjában, lásd S46 B64A;: En la Escuela del amor, Biblioteca de 
autores Cristianos, Madrid, 1999, ‘Sermon 20. Frutos del conocimiento de sí mismo y de 
Dios’, 142–146. Latinul: B64A3 (C/44)4//67) – J;B466 R;343/A: Sermones 
super Cantica canticorum, Georg Wol(, Paris, 1494. 11. 24, ld. http://daten.digitale-sam-
mlungen.de/~db/0007/bsb00071489/images/index.html?seite=00001&l=de [2017. 03. 
29]

Sapientiana 201702.indb   30 2017. 12. 04.   14:28



– 31 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

2.4.3. A lélek gondozása, a megvizsgált élet
A tanúságtétel elengedhetetlenül fontos el,feltétele a lelki tisztaság. Ez csak 
úgy érhet, el, ha valaki Szókratészt követve belátja, hogy a helyes élet magában 
foglalja a lélek gondozását. A delphoi jósda (gnothi sze auton, ismerd meg ön-
magadat) felszólítása az önismeretre, valamint ebb,l fakadóan a lélekgondozás 
tevékenysége az európai kultúra egyik leg,sibb s kétségtelenül napjainkban is 
él, hagyománya. A lélekgondozás önmagában azon a megrendít, és sorsfordí-
tó felismerésén nyugszik, hogy az ember nem csupán testi lény, hanem lélek²F 
is, mi több, az Istennel való együttlét után sóvárgó lélek. E sóvárgás számtalan 
véges természet- tárgyban igyekszik kielégülést nyerni. A lélekgondozás részét 
képez, lelkiismeretvizsgálat, a tettek és cselekedetek elbírálása pontosan arra 
irányul, hogy egyrészt a lélek bens, sóvárgása a végtelenre irányuljon, vagyis 
azt a boldogságot keresse, amelyben végül „elpihenhet a szív”, s ne eléged-
jen meg a mégoly szép, de természetéhez méltatlan véges dolgok élvezetével. 
Másrészt ahhoz is hozzásegítik a lelket, hogy bármi kerüljön is elébe, ahhoz az 
adott dolog természetének megfelel,en viszonyuljon.

A lélekgondozás tehát annyiban el,feltétele a tanúságtételnek, amennyiben 
a tanúságtétel (bármilyen áldozattal járjon is) mindenekel,tt a végtelen s a 
tökéletes szeretet után sóvárgó lélek boldogságából és öröméb,l forrásozik. 
A tanúságtétel mélyén ugyanis a lélek boldogító bizonyságát találjuk, amiért 
rátalált az odavezet, útra, illetve megérkezett oda, ahol és amiben az adott 
tárgy iránti odaadó szeretet révén kiteljesedhet a véges emberi természet.

A lélekgondozás nem más, mint a boldogság tudatos s tevékeny keresése. 
A lelkigyakorlatok, az önnevelés, az erények gyakorlása s különösen a lelkiis-
meretvizsgálat mind azt a célt szolgálják, hogy a lélek önismeretre tegyen szert, 
s aztán ez által összeszedve magát, sokfelé törekv, vágyának töredékességéb,l, 
alapviszonyait tisztázva mélyebb egységet alkosson. E transzparens, mert egy 
irányba törekv, önmaga – Szent Ágoston találó kifejezésével incurvatio in se 
ipsum – képes a Legf,bb Jót mindenek fölött és mindenen túl szeretni, s a 
szeretet ezen aktusában teljesen átadni önmagát. Bármily különleges és drámai 
csúcspontja is egy ember életének a tanúságtétel, valójában csak egy határozott 
megnyilvánulása a mindent átfogó „Isten-én” alapviszony sajátos természeté-
nek, pontosabban annak, ahogyan a tanú mindig is áttekintette a valóságot 

²F Lásd P/4M6: Alkibiadész cím- dialógusát. Michel Foucault behatóan tárgyalja az ’epi-
melesthai’ kifejezés (127d) s a platóni szövegrész értelmét. L8A L3B H. M476 ! 
&8;5: Technologies of the Self: A Seminar with Michel Foucault, Tavistock, London, 1988, 
16–49., valamint M7B/ F;343/: Dits et écrits, I–IV., Gallimard, Paris, 1994.

Sapientiana 201702.indb   31 2017. 12. 04.   14:28



– 32 –

Szalay Mátyás

igyekezve megpillantani benne azt, aki minden realitást meghaladóan a legva-
lósabb. 

Érdemes a lelkiismeretvizsgálat kérdésér,l külön is szót ejtve tisztázni a ta-
núságtétel viszonyát az erkölcsi rosszhoz. A lelkiismeretvizsgálat természetesen 
több mint a hibák s tévedések, gyengeségek, vétkek és b-nök tudatosítása. 
Az emberi mivolt elégtelenségét megnyilvánító élmények és tapasztalatok fel-
idézése és elítélése nem önostorozás, ez ugyanis inkább gátat vet az erények 
gyakorlásának s így a tanúságtételnek is. Könnyen el,fordulhat, hogy tragikus 
tévedéssel maradéktalanul azonosítjuk önmagunkat, e sebzett „önmaga” értel-
mét az erkölcsileg negatív aktusok tevékeny alanyával.²G A tanúságtételre képes 
személy azonban valamiképpen mindig újjászületett személy, aki kiszabadult 
saját múltjának fogságából. 

A lelki megtisztulás éppen azért elengedhetetlen a tanúságtételhez, mert an-
nak tulajdonképpeni alanya nem a b-nök s nem a b-nös lét fel,l közelít sem 
magához, sem a másikhoz. Éppen ellenkez,leg, a tanúságtétel alanyát mint 
sajátos értelemmel bíró önmagát a tanúságtétel tulajdonképpeni ’tárgya’ fel,l 
érthetjük meg, minthogy e tárggyal való viszonyból – amely nem más, mint az 
Isten-én alapviszony – bontakozik ki, ki is , valójában! Másként fogalmazva: 
a tanúságtétel alanya nemcsak szemben áll a b-nnel, a b-nös léttel, hanem 
mintegy túl is van azon, amennyiben a ’tanúságtév, önmaga’ értelmét megal-
apozó tapasztalat az együttlét (communio), vagy ahogyan korábban neveztem, 
az együttvalóság tapasztalata: Isten és ember eredend, közössége.

Bárhogy sóvárogjon is valaki arra, hogy b-nei bocsánatot nyerjenek, és bár-
mennyire tudatában legyen is saját kicsinységének, magában a tanúságtétel 
aktusában szükségképpen olyan alanyként vesz részt, akit az a bizonyosság tölt 
el, hogy létében és így létében egyaránt – mindenen túl s mindennek ellenére – 
szeretik.²H A b-nösség mindenekel,tt annyiban akadály, amennyiben a b-nös 
el,tt elkerülhetetlenül megkérd,jelez,dik saját szeretetreméltósága. Márpedig 

²G Spinoza ebben az összefüggésben helyesen veszi észre, hogy (a túlzásba vitt és önsanyargató) 
megbánás olyan szomorúság, mely – adott esetben, tehát azonosítva magunkat a b-nössel 
– valóban gátolhatja a jócselekedetek véghezvitelét. Lásd B6A73 A SC76;4: Etika, 
Osiris, Budapest, 2001, különösen is a III., az érzelmek meghatározásáról szóló részt.

²H Lásd Gaudium et spes 24, in: Cserháti József – Fábián Árpád (szerk.): A II. Vatikáni Zsinat 
tanítása, Szent István Társulat, Budapest, 1975. A Mulieris Dignitatem cím- apostoli levél 
VII. fejezetében szintén hivatkozik a II. Vatikáni Zsinat fontos tanítására, miszerint az em-
ber – akár férfi, akár n, – személy, s ezzel a látható világ egyedüli olyan teremtménye, akit a 
teremt, Isten önmagáért akart. Személynek lenni annyit jelent: a tökéletességre törekedni, 
ami másként nem lehetséges, mint önmaga ,szinte ajándékozása által.

Sapientiana 201702.indb   32 2017. 12. 04.   14:28



– 33 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

a tanúságtétel végs, soron mindig a ránk irányuló ingyenes és megbocsátó 
szeretet visszasugárzása.?K

I. A 46T82!/ A7&67M7

3.1. Vallási tanúságtétel, életszentség

A vallás, a hitélet konstitutív, lényegi eleme a vallomás, a hit igazságainak meg-
vallása. A hit ugyanis nem csupán érzelmi kérdés, hanem egész életvitelünket, 
közösségi kapcsolatainkat lényegileg érint, alapviszony. A hitvallás és különö-
sen a tanúságtétel a hitigazságok érvényesülését hivatott el,segíteni. A konk-
rét aktust persze nem valamiféle hasznosságra alapozott céleszmény motiválja, 
hanem a valóság teljességének helyreállítása, annak igénye, hogy ami áthatja 
a valót, az mindenki számára teljes egyértelm-séggel és boldogító glóriájával 
övezve nyilvánuljon meg. A nyilvános szavak és tettek ezért nem holmi elvont 
valóságként világítják meg az igazságot és az adott vallási értékeket, hanem 
megtestesítve ,ket jelenvalóként. A valódi tanúságtétel ezért valamiképpen 
mindig megkerülhetetlen tény: míg egyeseknek az igazság felfénylése, mások-
nak botrányk,.

A tanúságtétel a hitélet talán legfontosabb kifejezése és kiteljesedése. 
A Szentírás szövege is hangsúlyos helyeken utal rá, hogy a tanúskodás tárgya 
Isten létezése, természete. Jézus maga is olyan tanúságtev,ként hivatkozik ön-
magára, akinek szavai s tettei az Atya valóságát közvetítik felénk.?= Követ,i, a 
hív,k tehát életükkel és cselekedeteikkel egyaránt tanúságot tesznek mellette s 
rajta keresztül a Szentháromság egy Isten mellett is. 

A vallási értelemben vett tanúságtétel sajátsága, hogy nem sz-kíthet, le 
egyetlen eseményre vagy ügyre, hanem olyan, az egész emberi életet magába 
foglaló, meghatározott viselkedésforma, melynek lényege Isten valóságosságá-
nak megnyilvánítása: a Kinyilatkoztatás kinyilatkoztatása. A vallási tanúság-
tétel nem lehet más, mint egészleges, ezért tulajdonképpen már mindenkor 
életszentség; eredend, képmás voltunk nyer radikális kifejezést az egész életet 
átjáró s átlényegít, istenszeretet által.

?K Lukács evangéliumában (7,47) olvashatjuk ezzel összefüggésben: „Sok b-ne bocsánatot 
nyert, mert nagyon szeretett. Akinek kevesebbet bocsátanak meg, az kevésbé szeret.”

?= Lásd különösen Jn 8,1–59.

Sapientiana 201702.indb   33 2017. 12. 04.   14:28



– 34 –

Szalay Mátyás

A vallási tanúságtétel olyan személyes közlés, üzenet, mely nemcsak ember-
társainknak válaszol, hanem mindenekel,tt az isteni személynek. Ennyiben 
sajátos temporális szerkezet jellemzi: az örökkévalóság el,tt (sub specie aeter-
nitatis) valósul meg. Minthogy azonban az örökkévalóság dimenziója nem 
absztrakt módon, hanem az isteni személy által jelenik meg, a tanúságtétel 
mindig egyfajta hivatástapasztalatból születik: annak felismeréséb,l, hogy id,-
beli létezésünk egy örökkévaló létre adott válaszként értelmez,dik. A tanúság-
tétel ennyiben része az elhívatásra adott feleletnek, mely egyszerre az egyetemes 
emberi s a személyes küldetés beteljesítése. Fentebb már utaltunk arra, hogy a 
tanúságtétel sem tartalmában, sem formájában nem önkényes, hanem mindig 
felelet jelleg-. A vallási tanúságtétel különösen reszponzív, hiszen az isteni je-
lenlétre, a világot átható szentségi értelemre adott válasz. A tanúságtétel minde-
nekel,tt ott releváns, ahol a szentségi átjárja a profán szférát, ahol a láthatatlan 
kibomlik a láthatóban. Amennyiben a tanúságtétel visszautal az adott epifánia 
eredetére és végs,, tulajdonképpeni értelmére, kétségtelenül tevékeny aktus. 
Ez a kreativitás azonban csak az alázatos befogadás és önmegadás talaján képes 
kibontakozni. A tanúságtételhez és különösen a vallásilag releváns formájához 
gyakran komoly elhatározás és a jóban kitartó er,s akarat szükséges. Mind-
azonáltal minden tanúságtételt megel,z egy olyan aktus, mely legszebben és 
legpontosabban a „legyen nekem a Te akaratod szerint” szavakkal írható le.

A vallási tanúságtétel abban az értelemben is minden valódi tanúságtétel 
természetét megvilágítja, amennyiben itt világosan kimutatható két fontos tu-
lajdonsága: nem valamely meghatározott küls, cél megvalósítására irányul, és 
nem is els,sorban mások meggy,zésére törekszik. Vezérelve ezért is egyfajta 
bels, figyelem, pontosabban szemlél,dés során bomlik ki, s a tanúságtétel tu-
lajdonképpeni tárgya iránti h-ségként s engedelmességként írható le. A tanú-
ságtétel tehát mindenekel,tt a szentség befogadott s elsajátított értelmét igyek-
szik érvényesíteni. Az érvényesítés sajátos módja ezért a szentesítés (sacri-ficio). 
A latin kifejezés az áldozathozatalra is utal; éppen mivel a tanúságtétel eleve 
szentesítés, képes adott esetben áldozatvállalásként és áldozathozatalként is 
megjelenni. Maga a tanúságtétel az érvényesítés folyamatának csupán egyik, 
nem els,dleges, noha lényegi része: az abszolút transzcendens értelem konkrét 
kifejezése. A vallási tanúságtételt illet,en különösen világos, hogy a tanúságté-
tel mint komplex aktus már ezen értelem elismerésével, meger,sítésével, elsa-
játításával kezdetét vette, s a küls, kifejezés ilyen szilárd lelki megalapozottság 
nélkül (ha megvalósulna is egyáltalán) hiteltelenné válna.

A szigorú értelemben vett vallási tanúságtétel e mindent maga alá gy-r, 
dinamikájához tartozik az is, hogy nem szorítkozhat az életvilág egy bizonyos 

Sapientiana 201702.indb   34 2017. 12. 04.   14:28



– 35 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

dimenziójára, értelemösszefüggésére, hanem – legalábbis a tanúságtételhez 
vezet, beállítottságot illet,en – lényegszer-en az élet egészét átszövi, áthatja 
és átlényegíti. Életszentség alatt tehát itt azt értem, hogy a szentségi értelem 
(szakramentalitás) mint minden tevékenységet átható elv egyre er,teljesebben 
jelen van az élet minden dimenziójában, melyet éppen ezért egyfajta rend s a 
rendet alkotó (érték)elvek uralnak.

Ez persze nem zárja ki eleve a b-nösséget s az embert jellemz, erkölcsi s 
egyéb gyengeséget, csupán azt jelenti, ezeket a szentség valósága fel,l közelítjük 
meg.

Másodszor, a tanúságtétel mint életszentség magának az életnek a szent-
ségét, megszentelését is jelenti. Az élet legteljesebb igenlése, vagyis értékének 
legvilágosabb kifejezése nem más, mint életünket adni másokért. Az életszent-
ség tehát korántsem azt jelenti, hogy a véges emberi életet tartanánk a legf,bb 
jónak (ez végzetes tévedés volna), hanem azt, hogy az életet olyan adomány-
ként fogjuk fel, mely éppen mint ilyen maga is adakozásra buzdít. Az élet 
mint adomány persze folyton kész arra, hogy puszta adottságként elleplezze 
magát el,lünk. Csak akkor ,rizhetjük meg tulajdonképpeni adományjellegét, 
ha magunk is továbbajándékozzuk. Ez az adakozás a valódi megszentelés; an-
nak felismerése, hogy minden ugyanabból a forrásból ered. Ezért azt jelenti, 
hogy megvívjuk a képzelet csatáját a szürkeséggel, mely minden ajándékban 
csak adottságot lát, s eltöröljük a szent s profán közötti éles határvonalat. Fel 
kell fedeznünk, hogy minden tartalmat, tevékenységet, gondolatot s érzelmet, 
ha másképpen is, de egyaránt áthat az ajándékozó jelenvalósága, akir,l a tanú-
ságtételben tanúbizonysággal szolgálunk.

3.2. A filozófia mint tanúságtétel

A filozófiai tanúságtétel jellemzése összetett bölcseleti feladat, melynek jelen 
összefüggésben csupán propedeutikájára vállalkozhatunk. Két lényeges össze-
függés vázlatos bemutatására szorítkozom. Els,ként azt elemzem, konkrétan 
miben érhet, tetten a filozófiai tanúságtétel, másodszor pedig azt, ez milyen 
formában valósul meg. Az els, kérdésre röviden úgy felelnék: a filozófiai ta-
núságtétel elmélet és gyakorlat eleven egységében érhet, tetten. Ezt a 3.2.1. 
pontban részletesen is kifejtem. A 3.2.2. pont a filozófia két lényegi fázisát, az 
alászállást és fölemelkedést vizsgálva mutatja ki a tanúságtétel két eltér,, noha 
összefügg, formáját.

Sapientiana 201702.indb   35 2017. 12. 04.   14:28



– 36 –

Szalay Mátyás

3.2.1. Az életforma megválasztása: elmélet és gyakorlat egysége
A címben szerepl, kulcsfogalom pontosabb elemzéséhez el,ször azon érdemes 
eltöprengenünk, milyen idegenül is hat e felvetés abban a kulturális és szellemi 
kontextusban, mely a 21. századi Európát jellemzi. E kulturális összefüggésen 
belül a teológiai és filozófiai bölcselet kétségkívül kiszorult a diskurzus f, sod-
rából. Jól mutatja ezt, hogy mára a nyugati világ számos országában a teológia 
után a filozófia sem része a középiskolai és egyetemi oktatásnak. Ez nagyrészt 
annak köszönhet,, hogy a filozófia mára jobbára csak specialisták szaknyelven 
folytatott és a mindennapi életet csak áttételesen érint, párbeszédévé vált. Mi 
több, minél inkább elszakadtak a különböz, filozófiai-módszertani iskolák a 
klasszikus értelemben vett hagyománytól, annál kevésbé tudnak egymással ter-
mékeny dialógust folytatni.

A sokszor életidegenként ható, bonyolult nyelven rögzített filozófiai felis-
merések pedig nehezen épülnek be a politikai vitákba, amely ez által szintén a 
hagyománytól eltávolodó, önálló vitaterületté vált. Fél, azonban, hogy valódi 
bölcseleti megalapozás nélkül a politika permanens és szofisztikált háborúság-
hoz vezet, hiszen így elt-nik az a néz,pont s az a valóság, amelyb,l tekintve az 
ellentétek legalábbis értelmezhet,ek (ha nem is feloldhatóak). Mi több, ilyen 
néz,pont híján a rossz és a jó szétválasztásának kritériuma is önkényessé vá-
lik, vagyis teljességgel a hatalom s az er,viszonyok függvénye. Másként fogal-
mazva: aki a közjó megragadásakor és megfogalmazásakor lemond a Summum 
bonum megismerésér,l, s a közjót nem ennek valósága fel,l értelmezi, annak 
számára a politika nem lehet más, mint az önérvényesítés terepe, melyen barát 
és ellenség vív engesztelhetetlen harcot egymással.

Összefoglalva: Amikor a bölcselkedés jelent,ségét veszti, felbomlik az el-
mélet és gyakorlat eredend, egysége; a szellemi és kulturális élet fragmentálódá-
sa pedig szétzülleszti a közösségi életet. A következmények igazi súlya magára 
az emberi egzisztenciára nehezedik. Nézzük részletesebben! 

A filozófiai viták, melyek egykor a vallási létezés egészére adtak átfogó s a 
mindennapi élet részleteit is érint, magyarázatot, mára jó esetben segéddisz-
ciplínaként járulhatnak hozzá a „szigorú tudományok” szakszer- magyaráza-
tához. Erre is csupán ott kerül sor, ahol a tudományok által meghatározott 
„objektív valóság” vizsgálata véget ért, s átadja helyét a jobbára puszta spe-
kulációnak tartott értelmezésnek. Ez a téves munkamegosztás, vagyis a tudo-
mányok (arisztotelészi s kés,bb a kereszténység által módosított) architekto-
nikájának felborítása azzal a súlyos következménnyel jár, hogy az emberi élet 
értelmét firtató kérdés, amennyiben egyáltalán felvet,dik, még miel,tt való-
ban szembenézhetnénk vele, mint valami széttört tükör, egyetlen éles képmás 

Sapientiana 201702.indb   36 2017. 12. 04.   14:28



– 37 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

(imago) helyett ezer darabra szaggatott és szinte felismerhetetlen arcot mutat. 
Ha pedig nem világítjuk meg ismét, milyen ’él,’ és éltet, értelemre irányul az 
emberi élet, akkor ilyen átfogó és lényegi válasz híján esélyünk sem marad a ’jó 
élet’ alapelveinek kidolgozására. A jó életet megalapozó életelvek az egyetemes 
emberi hivatásból vezethet,ek le, pontosabban annak tapasztalatából, ahogyan 
az elhivatottságban a Hívó transzcendens valósága megnyilvánul. Mindene-
kel,tt tehát a transzcendens Hívó s a meghívott meghitt szeretetviszonyából 
bomlik ki az az éltet, értelem, melynek elsajátítása s érvényesítése maga a tu-
lajdonképpeni életfeladat. Ez az élet minden dimenzióját átfogó és átható ér-
telem legvilágosabban a tanúságtétel aktusában nyer kifejezést, s ennek révén 
valósul meg.

Ehhez azonban elengedhetetlen, hogy a Hívóval való személyes találkozás-
ban és a találkozás nyomán kibontakozó viszonyban felsejl, értelem alapozza 
meg az életelveket, amelyek nélkül végs, soron nem áll rendelkezésünkre olyan 
szilárd igazságkritérium, mely eligazíthatna bennünket az egymásnak sokszor 
ellentmondó kulturális hagyományok között. Tanúságtételre pedig mindig egy 
bizonyos kulturális értelemösszefüggésben kerül sor, ahogyan értelme is csak 
ehhez viszonyítva bomlik ki, amennyiben radikális újdonságánál fogva meg-
haladja s átalakítja az adott értelemösszefüggést. A tanúságtétel ugyanis éppen 
azt az eredend, igazság- és valóságtapasztalatot teszi jelenvalóvá, amelyen a 
hagyomány alapszik; csak ez által válhat újfent igazságkritériummá maga is 
hozzájárulva a hagyományban feltáruló igazsághoz.

Ilyen, az eredeti tapasztalatban, vagyis a valóság önfeltárulkozásában (Selbst-
offenbarung) megalapozott igazságkritérium nélkül az egyetemes emberi hi-
vatás különféle értelmezései (Auslegung) számtalan hagyományra szakadnak, 
melyek elveszítve közös megalapozottságukat versengeni kezdenek egymással. 
A tapasztalatban adott és az életet átformáló, vagyis él, s éltet, igazságkritéri-
um nélkül az egyes hagyományok egyenrangúvá, éppen ezért id,vel semleges-
sé, majd végül érdektelenné s értéktelenné válnak számunkra.

A hagyományaitól megfosztott ember ugyanakkor nemhogy nagyobb 
szabadságra tenne szert (levetk,zve kötöttségeit és folyton elégedetlenkedve 
„valami új” iránt lelkesedve), hanem sokkal védtelenebb, hiszen nem állnak 
rendelkezésére sem olyan bölcseleti módszerek, sem olyan racionális kritéri-
umok, amelyek alapján s amelyek segítségével a jó és rossz közötti különbség 
puszta belátásából tényleges, vagyis megokolható s reflexív tudás válhat. A val-
lási, szellemi, nyelvi s konkrét életközösségben felvirágzó tapasztalat nélkül a 
hagyomány valóban csak temérdek súly, kiszáradt kéreg, mely id,vel lehám-
lik. Ha pedig nem védi a csupasz törzset a hozzá szervesen kapcsolódó kéreg, 

Sapientiana 201702.indb   37 2017. 12. 04.   14:28



– 38 –

Szalay Mátyás

teljesen kiszolgáltatottá válik, és kipusztul. Korunk szellemileg kiszolgáltatott 
és gyökértelenné tett embere jobb híján kénytelen saját koránt sem csalha-
tatlan érzéseire hallgatni, melyek mindig a leger,sebb hatást követik. Ennek 
messzemen, etikai s bölcseleti következményeit nevezte Alasdair MacIntyre 
emotivizmusnak.?²

Mindebb,l kit-nik, mennyire fontos a filozófia eredeti s lényegi értelmé-
nek felelevenítése és szüntelen újraelsajátítása. A bölcselet révén juthatunk el 
ugyanis újfent a valóság egészének szemléletéhez, mely el,feltétele annak, hogy 
e valóság egészr,l tanúságot tenni hivatott ember ismét otthonra leljen a vi-
lágban.

Ez számos kérdés mélyebb átgondolására kötelez. Most csupán az egyik, 
s korunkban talán leginkább elfeledett szempont, vagyis a filozófia mint élet-
forma?? tisztázása végett fordulok Arisztotelészhez, remélve, hogy ez által a 
tanúságtétel egyik lényegi jellemz,jére is fényt deríthetünk.

Arisztotelész itt Szókratész nyomdokain haladva szempontokat kíván ah-
hoz, hogy megkülönböztessük a valóságon alapuló filozófiai tevékenységet a 
„látszatbölcsesség”-t,l, mely csupán szavakban fejez,dik ki, s megmarad pusz-
ta küls,ségnek. Az arisztotelészi bírálat középpontjában álló szofista a dolgok-
nak csak megjelenését s nem igazi természetét vizsgálja. Jellemz,, hogy legf,bb 
célja a meggy,zés, és ennek érdekében nem riad vissza a hamis érvekt,l sem. 
Arisztotelész – minden különbség ellenére is – roppant hasonlónak tartja a 
szofisztikát a filozófiához, mondván: ugyanazon tárgyakkal foglalkozik, mi 
több, módszerei is részben hasonlóak. A Metafizika Delta könyvében a filozó-
fus és a szofista közötti dönt, különbséget az életcél megválasztásában jelöli 
meg. Nem formális s nem is materiális különbségre mutat rá tehát, hanem 
elmélet s gyakorlat (teória és praxis) sajátos kapcsolatára.

Íme az érv:

„Ami pedig valamennyiük közös tárgya, az a létez,. S bizonyos, hogy azért 
vitatkoznak err,l, mert ez a filozófiának sajátos tárgya. Mert a szofisztika 
és a dialektika a filozófiával közös tárgy körül forgolódnak, csakhogy a 
filozófiát távol tartja az egyikt,l a megismerésnek a módja, a másiktól a 

?² Lásd különösen A/4A47 M4I6:: After Virtue. A Study in Moral !eory, University 
of Notre Dame Press, Notre Dame, 1981, Magyarul lásd UX: Az erény nyomában, Osiris, 
Budapest, 1999, 41–58.

?? Lásd P7 H4A;: Exercices spirituels et philosophie antique, Études Augustiniennes, Pa-
ris, 1987, magyarul lásd UX: A lélek iskolája, Kairosz, Budapest, 2010.

Sapientiana 201702.indb   38 2017. 12. 04.   14:28



– 39 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

választott életfelfogása. A dialektika ugyanis csak kísérletezik ott, ahol a 
filozófia megismer, a szofisztika pedig nem igazi, hanem álbölcsesség.”?@

Ez az arisztotelészi érv több ponton is továbbgondolásra érdemes felismeré-
sekkel szolgálhat.

1. Az életcél megválasztása a szofista esetében aligha kérdéses: a szofista a 
szavak embere, bármi legyen is a tényleges életcélja, gondolataiban és cse-
lekedeteiben egyaránt mindig a maga javát keresi; ezért törekszik mások 
meggy,zésére, ezért lesz fizetett tanító. A filozófust ellenben maga az igaz-
ság, a legf,bb elvek (és nem a dolgok egyes tulajdonságainak) ismerete 
vonzza, tanításában és életében egyaránt ezekr,l tesz tanúságot. Ez hívjuk 
filozófiai, vagyis bölcseleti életnek.
A bölcseleti élet arról ismerszik meg, hogy egységet alkot benne teória és 
praxis. Mi több, ez az egység nem az igazságra irányuló módon, hanem 
és mindenekel,tt a kontemplációban, a szemlél,désben felismert igazság 
felől jön létre. Éppen ezért a két életforma – bels, elveiket tekintve – szük-
ségszer- és szerves egységet alkot. A szofista esetén, ha beszélhetünk is tett 
és gondolat egybeesésér,l, az csupán esetleges, hiszen az életvilág változó 
érdekein alapszik; ezek határozzák meg a gondolati tartalmat, vagyis azt, 
amir,l s ahogyan a szofista ’tanúskodik’. 
A tanúságtételre törekv, filozófus esetén az életcél megválasztása éppen 
ezért gyökeresen eltér, módon történik. Azt mondhatjuk: míg ugyanis 
a filozófus életcélja egy transzcendens igazság feltáró és megnyilvánító 
szolgálata, vagyis a boldogság, addig a szofista célja a boldogulás. Ez utóbbi 
célkit-zés korántsem a végs, valóságon alapul, hanem a valóság egy ön-
kényesen kiválasztott szeletén, az életvilág egy sajátos és valamilyen küls, 
szempontból relevánsnak tartott dimenzióján. A filozófus ellenben szol-
gálatként értelmezi a szemlél,désben feltáruló jelenségegészre vonatkozó 
igazság h-séges követését. Ezzel mindenkor az igazság hatálya alá helyezi 
magát, vagyis életével és tanításával annak érvényességét demonstrálja.
A szofista mindenekel,tt arról ismerszik meg, hogy kivonva magát min-
den igazság érvénye alól, azoknak mintegy fölébe kerekedik. Még ha tör-
ténetesen igaz is a ’tanítása’, érvényessége mindig bizonytalan marad; épp 
ebb,l adódik a szofista torz és megrészegít, szabadsága: hajlékony beszé-
dével képes az adott dolog ellentéte mellett is ’meggy,z,en’ érvelni.

?@ Metafizika, 1004b 17–27. Tanulmányomhoz Halasy-Nagy József fordítását használom: 
A7;/: Metafizika, Hatágú Síp Alapítvány, Budapest, 1992.

Sapientiana 201702.indb   39 2017. 12. 04.   14:28



– 40 –

Szalay Mátyás

2. A filozófiát (szemben a szofizmussal) nem annyira e sajátos tudomány tár-
gyköre határozza meg, mint inkább a vizsgálat mikéntje. Ez utóbbi kérdést 
illet,en két fontos különbséget tehetünk: míg a filozófus szemlél,dik, ad-
dig a szofista csak reflexiót végez, az eszét köszörüli. Másodszor, és éppen 
ennek következtében – amint ez a fenti idézetb,l kit-nik – amíg a filozó-
fus igazságokat állít, s azokat életében is érvényesíti, vagyis tanúságot tesz 
róluk, addig a szofista képtelen meghaladni a kritikai meglátások szintjét. 
Els, látásra úgy t-nhet, Arisztotelész értelmezésében a szofista pontosan 
ugyanazon jelenségekkel foglalkozik, mint a filozófus, ezt azonban ala-
posan árnyalja az, amit kés,bb a szemlél,désr,l mond. A szemlél,dés 
ugyanis két, szempontunkból igen lényeges tulajdonsággal rendelkezik. 
Egyfel,l a jelenségegész tárul fel benne, míg a szofista el,tt az adott je-
lenségnek mindig csupán az a kérdéses aspektusa, amelyet reflexió révén, 
vagyis a dialektika nyomán felidéz. Másfel,l, hála a szemlél,dés sajátos 
dinamikájának, az adott jelenség miléte a filozófust elvezeti mibenlétének 
kérdéséhez is. Az elmélyült szemlél,dés során ugyanis egy adott jelen-
ség valóságának megtapasztalása elválaszthatatlanul összefügg a valóság-
egész megtapasztalásával, amelynek el,terében vagy amelybe illeszkedve 
az adott jelenség értelme feltárul. Ebben az összefüggésben érdemes fel-
idézni az arisztotelészi sarokigazságot: a filozófia legf,bb feladata, hogy 
felemelkedjen a végs, elvek szemléletéig.
A filozófia mint tanúságtétel éppen ezért soha nem merül ki egy adott 
jelenség mint olyan bemutatásában, leírásában vagy akár megnyilvánítá-
sában; maga a feltárulás, vagyis a jelenségek adódásának értelmében vett 
kinyilatkoztatás is tárgya! Más szóval: a bölcselet, noha dialektikus, egy-
úttal lényegszer-en meg is haladja a dialektikát, hiszen az igazságot mint 
érvényes valóságot tárja fel, s teszi ’jelen-valóvá’.

3. Nézzük végül, hogyan határozható meg az igaz, illetve hamis filozófiai ta-
núságtétel, ha – amint Arisztotelész írja – a szofizmus a filozófia színeiben 
t-nteti fel magát! Válaszunk következik a fent vázolt két pontból. A filo-
zófus úgy választja meg az életcélját, hogy azt a legf,bb elvek szerint hatá-
rozza meg, úgy, ahogyan azok a szemlél,désben megmutatkoznak el,tte.

Aki a bölcsességet szereti, az alárendeli magát a bölcsességnek, követi a 
szavát, és szolgálatába áll. Tanúságtétele azért igaz, mert hagyja, hogy életé-
ben és annak minden dimenziójában egészen a felismert igazság érvényesül-
jön. A szofista ellenben az életvilágban megmutatkozó javak szerint alakítja 
ki a boldogulását el,segíteni hivatott életelveket. Nála tehát a cél már eleve 
meghatározott s az életelvekhez képest els,dleges. Ez persze bizonyos értelem-

Sapientiana 201702.indb   40 2017. 12. 04.   14:28



– 41 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

ben természetes is, hiszen a tapasztalatainkban adott belátások közvetlenek. 
A filozófus is e közvetlenül adott (intuitív) igazságok nyomán kezd szemlél,-
désbe. A kontempláció meghaladja a puszta reflexiót, amennyiben nem csak 
dialektikus módon tisztázza ezen igazságokat, hanem – ha követjük, s h-ek 
maradunk ahhoz, ami önadottságként feltárul el,ttünk – elvezet ezen igazsá-
gok eredetéhez, a végs, elvekhez.

A szofista álságos tanúságtétele tehát nem csupán és nem is els,sorban ab-
ban különbözik a filozófus tanúságtételét,l, hogy az adekváció értelmében 
vett igazság fogalmai szerint nem úgy mutatja be a dolgot, ahogyan az van. 
A szofista nem egyszer-en csak téved a jelenség bizonyos aspektusait illet,en; 
ahogyan önmagában a tévedés sem tesz senkit szofistává. Úgy fogalmazhatunk, 
a szofista ’tanúságtétele’ már minden tévedést megel,z,en hamis. Hamissága 
abból adódik, hogy hiteltelen, amennyiben nem a dolgok eredetére, vagyis a 
végs, elvekre tekintettel igyekszik megvilágítani ,ket. Márpedig a szavaknak 
s tetteknek minden, az adekvációra alapozott igazságon túl az ad hitelt, hogy 
bennük és általuk a végs, eredet nyilvánul meg.

Így a szofista látóterébe csak a jelenségek kerülnek be, csupán az, ami bizo-
nyos szempontból felsejlik, pontosabban, ami valamely érdekt,l vezérelt kér-
dései nyomán kibontakozik el,tte. A hamisság els, jele már abban tetten érhe-
t,, ahogyan a jelenség változó aspektusait a létez, lényegi jellemz,iként tünteti 
fel. A filozófus ellenben mindig a jelenség eredetére, vagyis magára a megjele-
n,re összpontosít, a létezőre mint létezőre. Sajátos nyitottsága nyomán a létez, a 
maga teljességében és végs, soron mibenlétében tárul fel el,tte. A dönt, pont 
azonban csak ezután és ennek meghaladása révén következik, amikor a figye-
lem elmerül a feltáruló értelem új rétegeiben, s a megmutatkozó jelenségr,l a 
megmutatkozás, a kinyilatkoztatás felé fordul. A filozófia e ponton lényegül át 
bölcseleti gondolkodássá, mely az én teljes átalakulását is magával vonja. Err,l 
az átalakulásról, a lélek teljes átfordulásáról a keresztény filozófiát megalapozó 
(immár nem annyira arisztoteliánus mint inkább) platonikus hagyomány ad 
mélyebb magyarázatot. Ennek alapján alkothatunk képet arról, hogy a tanúsí-
tott és a tényleges létez, megfelelését messze meghaladó mértékben az igazság 
befogadása, a Jóhoz való lényegi hozzáidomulás a hiteles filozófiai tanúságtétel 
legf,bb kritériuma.?D

?D Lásd err,l részletesebben Martin Heidegger 1931–32-es Vom Wesen der Wahrheit cím- el,adását, 
in: Wegmarken, Klostermann, GA 9.,  Frankfurt am Main, 1976, 177–203. Magyarul lásd 
M476 H7A22: „…költőien lakozik az ember…”. Válogatott írások, T-Twins Kiadó, Pom-
pej, Budapest, 1994, 35–105. (ford. Bacsó Béla, Hévizi Ottó, Kocziszky Éva, Pongrácz Tibor)

Sapientiana 201702.indb   41 2017. 12. 04.   14:28



– 42 –

Szalay Mátyás

3.2.2. Alászállás és felemelkedés – kereső és közlő filozófia³⁶
Amint ezt fentebb említettem, a filozófus tanúságtétele nem korlátozódik csu-
pán a tudományos értelemben vett filozófiai tevékenységére. A specifikusan 
filozófiai tanúságtétel ugyanakkor az igazság olyan rendszeres és érvel, formá-
ban történ, kibontása, melynek elviekben minden gondolkodó és igazságke-
res, ember számára hozzáférhet,nek kell lennie.

A filozófus ugyanakkor kett,s min,ségben nyilvánul meg a tanúságtétel ak-
tusában: egyszerre úgy, mint aki felülkerekedve a véleményeken és homályos 
el,ítéleteken a dolgok valódi természetét kutatva keresi az igazságot, és úgy 
is, mint aki rendszeres formában, érvel, módon kifejtve s mégis költ,i nyel-
ven közli a felfedezett és a legf,bb elvekre vonatkozó igazságokat. Érdemes e 
ponton felidézni, hogy Platón szerint a filozófus köztes helyzetben van, s ezért 
közvetít, szerepet vállal; , az, aki egy dönt, lelki fordulat után?F a Nap által 
megjelenített Legf,bb Jó, vagyis az Egy felé indulva felemelkedik a barlangból. 
Ezt követ,en vállalva, hogy bolondnak s részegnek tartsák és megöljék, vissza-
tér, alászáll a hátramaradottakhoz, hogy megszabadítva ,ket gondolkodásuk 
béklyóitól utat mutasson nekik a szellemi s lelki felemelkedéshez.?G A filozófiai 
tanúságtétel tehát lényegében kétféle: felemelkedő és alászálló, vagyis egyszerre 
nyújt képet a keresés nehézségér,l – ezért halad dialektikusan, lépésr,l lépésre 
vezetve a tanítványokat – és a hosszú út nyomán szerzett belátásban magáról 
az önmagát önmagából feltáró egészről.

Éppen a filozófiai tanúságtétel kett,s természete, kétféle irányultsága miatt 
képes a filozófia egyszerre megalapozni a tudományokat, és válhat ugyanakkor 
betet,zésükké, amennyiben a teljesség fényében levonja az egyes tudomán-
yok adataiból a végs, bölcseleti következményeket. E kett,s dinamika legin-
tenzívebben az igazságot szeret, gondolkodók életközösségében valósul meg, 
melyben a mester és tanítvány közötti barátság mindkét fél számára lehet,-

?E Lásd err,l M7 B4/8: Vallásbölcselet. A vallás valósága, 1–2. köt., Attraktor, Gödöll,, 
2004; Mezei Balázs megalapozó filozófiai munkája nélkül e dolgozat sosem készülhetett 
volna el. Nehéz lenne minden egyes ponton jelezni, mennyiben inspirálták írásai szerény 
gondolatmenetemet, ezért csak egy általános köszönetnyilvánításra szorítkozom.

?F Alasdair McIntyre Edith Steinr,l szóló könyvének talán legizgalmasabb része ('ree Con-
versions és Stein’s Conversion cím- fejezetek), amikor összehasonlítja Edith Stein megté-
résének történetét és annak filozófiai következményét három másik kortársának „megté-
résé”-vel: a Lukács, Reinach és Rosenzweig életében bekövetkezett radikális fordulattal. 
Lásd A/4A47 MI6:: Edith Stein. A Philosophical Prologue 1913–1922, Rowan and 
Littlefield Publishers, Lanham, 2006, 143–177.

?G P/4M6: Az állam, 518.

Sapientiana 201702.indb   42 2017. 12. 04.   14:28



– 43 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

séget ad arra, hogy a dialógusokban feltáruló igazsághoz viszonyulva növe-
kedjenek az alázatban. Az ilyen bölcsességcentrikus barátság készít fel arra a 
tanúságtételre, mely mindig több, mint h,si aktus: életforma. Az igazsághoz 
vezet, út vándorának nemcsak iránymutatásra, hanem példaképekre is szüksé-
ge van; csak a megtestesülő igazságon keresztül juthatunk el az azt megalapozó, 
eredend, feltárulkozásig. Ezért igaz Stanislaw Grygiel megállapítása: személyes 
közösség nélkül nincs bölcselet (extra comunionem personarum nulla philoso-
phia).?H

P. T46T82!/ 4 J6;&6;/M2747 J7/;MJ7846

Eddig tisztáztuk, hogy a valódi filozófiának, tehát a bölcsesség szeretetének 
magában kell foglalnia az igazság gyakorlati tanúsítását; másként fogalmazva: 
csak az bölcs, aki bölcsen is él. Mit ér ugyanis az olyan (bölcsesség-)szeretet, 
amely sosem fejez,dik ki tettekben? Azt is beláttuk, hogy e tanúsítás legtelje-
sebb formája, ha egyfel,l, a tanúsított igazság mindent, a ’valóságegészt’ átfogó 
és legf,bb elvekre vonatkozó ismeret, másfel,l, ha ezen igazság a tanú egész 
életét áthatja. A filozófia dönt, szerepet játszik e tanúságtételben, amennyiben 
annak tartalmát az életvilág minden aspektusát tekintve részleteiben is feltár-
ja, és rendszeres formában kifejti, hogy minden gondolkodó és az igazságra 
nyitott ember számára hozzáférhet,vé váljon. 

4.1. A fenomenológiai filozófia elve

A filozófiai csak akkor képes azonban tanúságtev, bölcseletté nemesedni, vagyis 
megnyilvánítani a lét legmagasabb elveit, ha visszatér ’magukhoz a dolgokhoz’, 
vagyis ha a kétes elméletek, a tárgyától idegen el,ítéletek, homályos szójelenté-
sek és elképzelések s puszta vélemények helyett a tárgyak valódi természetének 
módszeres feltárására és leírására törekszik.@K Edmund Husserl – a fenomeno-
lógia atyja s Edith Stein egyik mestere – ezt az elvet el,ször a Logikai vizsgáló-

?H S467/4U G:27/: Extra comunionem personarum nulla philosophia, Prolusione Dies 
Academicus 2001-2002, Lateran University Press, Roma, 2002. Ezen írás szellemisége nagy 
hatást gyakorolt rám, s csak remélhetem, hogy ezt helyenként dolgozatom gondolatmenete 
is tükrözi.

@K Husserl ide vonatkozó kifejezései: „Wir wollten auf den »Sachen selbst« zurückgehen” 
(Hua, IX/1, 10:13); „von Reden und Meinungen wegkommen” (Hua, III/1, 41:11) „weg 
von sachfremden Vorutteilen” (Hua, III/1, 41:13); „weg von bloßen Worten und bloß 

Sapientiana 201702.indb   43 2017. 12. 04.   14:28



– 44 –

Szalay Mátyás

dások (Logische Untersuchungen) cím- korszakalkotó munkájában fogalmazta 
meg, és szintén erre utal a kés,bb az egész fenomenológiai mozgalom kiindu-
lópontjának tekinthet, hangzatos felszólítás is: Vissza a magánvaló dolgokhoz! 
(Zurück zu den Sachen selbst!)@= Husserl kés,bb az Eszmék egy tiszta fenomen-
ológiához és fenomenológiai filozófiához@² els, kötetének 24. §-ában az elvek 
elvét, vagyis a fenomenológiai kutatás vezéreszméjét a következ, gondolatban 
foglalta össze:

„Minden elvek elve, hogy minden eredend,en adott szemlélet az ismeret 
hiteles forrása, s hogy mindarra vonatkozóan, ami a belátás révén ere-
dend,en (úgyszólván testi valójában) megragadásra kínálja magát, s amit 
egyszer-en adottként fogadunk el – megmaradva persze adódásának ke-
retei között –, egyetlen elképzelhet, elmélet sem téveszthet meg bennün-
ket.”@?

A fenomenológia tehát a jelenségek olyan leírására törekszik, mely úgy 
mutatja be azokat, ahogyan a belátás számára adottak: saját magánvaló ter-
mészetükben, a megjelenésük kijelölte értelmezési keretek között és a dolog 
megjelenési módját illet,en. Amennyiben kitart az elvek elve mellett, s va-
lóban visszatér magukhoz a dolgokhoz, ahogyan azok ténylegesen vannak, a 
realista fenomenológia joggal tekinthet, a filozófiai tanúságtétel egyik kit-nte-
tett módszerének. Ahogyan ugyanis fentebb már vázoltuk, a tanúságtétel csak 
akkor értelmes aktus, ha egy, az emberen kívüli objektív valóság hiteles meg-
nyilvánítása e valóság valódi természete szerint.

Felvet,dik azonban a kérdés: E fenomenológiai elv vajon csupán szükséges vagy 
elégséges feltétele is a filozófiai tanúságtételnek? Kétségtelen, hogy az így értel-
mezett fenomenológiai filozófia segít abban, hogy elforduljunk a vélemények-
t,l, a puszta szavak világától, és eljussunk az élményben feltáruló eredeti je-

symbolischen Wortverständnis”, „von entfernten, verschwommenen, uneigentlichen 
Anschauungen” (Hua, IX/1, 10:5–13).

@= Hua, IX/1, 10:13.
@² EA&36A H3/: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philoso-

phie, I. Husserliana, III/1., Martinus Nijho(, 'e Hague, Netherlands, 1976.
@? Hua III/1, 51:1,9: „Am Prinzip aller Prinzipien: dass jede originär gegebene Anschauung 

eine Rechtsquelle der Erkenntnis sei, dass alles, was sich uns in der Intuition originär, (so-
zusagen in seiner leiblichen Wirklichkeit) darbietet, einfach hinzunehmen sei, als was es 
sich gibt, aber nur in den Schranken, in denen es sich da gibt, kann uns keine erdenkliche 
'eorie irre machen.” (Sz. M. fordítása).

Sapientiana 201702.indb   44 2017. 12. 04.   14:28



– 45 –

A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai elemzése

lenség lényegi szerkezetének leírásához. Az is kétségtelen, hogy a jelenségek 
önadódásához való h-ség nélkül nincs sem igaz filozófia, sem hiteles tanúság-
tétel. De kérdéses, beteljesedik-e akkor a filozófia hivatása, ha mély értelem-
ben igaz és hiteles leírást tud adni a dolgokról, úgy, ahogyan azok ténylegesen 
vannak.

E kérdés megválaszolása persze attól függ, miben jelöljük meg a filozófia 
hivatását. Pontosabban fogalmazva: Mire hív fel bennünket a filozófiai tanú-
ságtétel? Mit idéz elő az üzenet, melyet egy filozófiai szöveg, egy filozófiai vita, egy 
vers hitelesen közvetít felénk, mire késztet bennünket maga a bölcs emberrel való 
találkozás? E kérdésre nehéz pontos választ adni. Jelen összefüggésben annyit 
jegyeznék meg csupán, hogy a filozófiai tanúságtétel akkor éri el célját, ha 
meghaladja a „magánvaló dolgok” hiteles leírásának értelmében vett fenomen-
ológia horizontját. A bölcseletnek fel kell tárnia valamit a filozófiailag releváns 
jelenségek eredetér,l, létük mély titkából, létezésük tulajdonképpeni értelmét 
a kinyilatkoztatás, pontosabban a Kinyilatkoztató fel,l kell megvilágítania. 
A tanúsítás legf,bb szerepe az, hogy az adottságon keresztül az adódás folya-
matában elmerülve visszatükrözze az Adományozó és adományozott helyreál-
lított viszonyát. A filozófia ennyiben kétségkívül terápia, és ért, fülekre találva 
meghívás, mi több, felhívás is emberi és személyes hivatásunk megélésére, arra, 
hogy megajándékozottságunk tudatában elajándékozzuk magunkat.

Sapientiana 201702.indb   45 2017. 12. 04.   14:28



– 46 –

 Sapientiana 10 (2017/2) 46–71.

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

(Els, rész)

H486:7 P8/ OM OFM

Abstract
Issues concerning our attitude towards the created world and ones related to the 
ethics of marriage are rarely treated together in one single theological discourse. 
However, practice reveals that the virtues constitute a coherent system, and so 
the cultivation of one promotes the development of all the others. Interesting-
ly, human ecology comes to similar conclusions when it views interpersonal 
relationships and human-cosmic relationships as an indivisible whole. 'e en-
cyclical Laudato si’ quotes Saint Bonaventure to the e(ect that the respective 
relationships between material beings, human persons and God dynamically 
tend towards final completion. According to the Franciscan theologian, the 
final completion of the material world is tied up with the human journey to-
wards God, and this is “reductio”: the leading back of creation into God.

Keywords: care of creation, family ethics, likeness to God, Saint Bonaventure, 
encyclical Laudato si’
Kulcsszavak: teremtésvédelem, családetika, istenhasonlóság, Szent Bonaventura, 
Laudato si’ enciklika

Az ember társadalmi és biológiai környezetének összefüggéseit a világi tudo-
mányok a humánökológia keretén belül is vizsgálják, mely utóbbi a termé-
szettudományok és a társadalomtudományok határterületét jelenti. Magát 
a humánökológia kifejezést Ernest Burgess szociológus használta el,ször az 
1920-as években.= A katolikus teológia és a tanítóhivatal az utóbbi években 

H486:7 P8/ OM ferences szerzetespap, morálteológus, a Pontificia Università  Antonianum 
(Róma) Teológiai Karának egyetemi tanára; harsanyipo@gmail.com 

Sapientiana 201702.indb   46 2017. 12. 04.   14:28



– 47 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

fokozott érdekl,déssel fordul a teremtett világ és az emberi közösségek kapcso-
lata felé, amit a Laudato si’ enciklika megjelenése (2013), valamint a család té-
májával foglalkozó Püspöki Szinódus rendkívüli (2014) és rendes ülése (2015) 
is jól mutat.

A gyakorlati jelleg- teológiai kutatás sajátja a „megfigyelni, értékelni és cse-
lekedni” módszertan, melynek alapjait egy belga pap, Joseph-Léon Cardijn 
rakta le, amikor a keresztény hitet a munkásfiatalokhoz akarta közelebb vinni 
a két világháború között. 1925-ben alapította a Jeunesse ouvrière chrétienne-t, 
vagyis a keresztény munkásfiatalok szövetségét, ahol ez a módszertan széles 
körben alkalmazásra került. XXXIII. János pápa a Rerum novarum kezdet- 
megnyilatkozás kihirdetése 70. évfordulójára szánt Mater et magistra enciklika² 
el,készítésébe bevonta Cardijn atyát. A módszer a latin-amerikai püspökök 
második, 1968-ban a kolumbiai Medellínben tartott általános konferenciája 
nyomán terjedt el nemcsak Latin-Amerikában, hanem a katolikus világ egészé-
ben. A metódust a Mater et magistra a következ,képpen határozza meg:

„A társadalmi értékek és iránymutatások gyakorlatban történ, alkalmazá-
sa a legtöbbször három szakaszban történik: az egyes helyzetek vizsgálata, 
ez utóbbiak elemzése az alapértékek és iránymutatások fényében, végül 
pedig az el,bbi értékeknek az adott helyzetben történ, szükséges és lehet-
séges megvalósítási lehet,ségeinek bemutatására kerül sor. Három lépcs, 
ez, amely a »látni, megítélni és cselekedni« kifejezéssel foglalható össze.”?

A jelen tanulmány ezt a módszertant követve a családteológia és a teremtés-
védelem párhuzamait keresi. A teremtett világ, valamint az emberi közösségek, 
különösen pedig a család és a Szentháromság analógiájának gyakorlati vonat-
kozásai értékesen járulhatnak hozzá a hiteles emberi fejl,déshez. A két téma-
kört a teremtés- és a szentháromság-teológia, valamint az emberi magatartás 
bels, összefüggései és egysége köti össze. „Az emberi erények összeköttetésben 
vannak egymással, az egyik megromlása rombolja a többit is”@. A teremtmé-

= Vö. R; E. P45 – E6 W. B32: Introduction to the Science of Sociology, 'e 
University of Chicago Press, Chicago, 1921.

² XXIII. J86;: Mater et magistra kezdet- enciklika (1961. május 15.), AAS 53 (1961) 401–
464; in Enchiridion Vaticanum 7, 222–481.

? Mater et magistra IV, 6 (217. pont), in Enchiridion Vaticanum 7, 454.
@ Vö. XVI. B6A5: Caritas in veritate kezdet- enciklika (2009. június 29.), 51, in Enchiri-

dion Vaticanum 26, 757.

Sapientiana 201702.indb   47 2017. 12. 04.   14:28



– 48 –

Harsányi Pál Ottó OFM

nyek önértékét és a különböz, fokú egymáshoz tartozáson alapuló szolidaritást 
az ember bels, világa, identitása fogja egybe:

„Amikor a szív valóban nyitott a világot átfogó közösségre, semmi és 
senki nincs kizárva ebb,l a testvériségb,l. Következésképpen az is igaz, 
hogy a közöny vagy a kegyetlenség a világon él, többi él,lénnyel szemben 
valamiképpen mindig kihat arra is, ahogyan a többi emberrel bánunk. 
Szívünk csak egy van, és ugyanaz a nyomorúság, amely rávesz egy állat 
bántalmazására, hamarosan megmutatkozik a többi személlyel való kap-
csolatban is.”D

.. K;365 6!B86: 57BY)84 4 ;/7A87,  
6 24A42 4/8A7 54C;/4;5 ! 4 5Z6:3A4; 

&42448 574/45Y84 &C;6R8M/

A családok életét jellemz, kulturális változások pozitív jelenségei között a több 
szabadid,t és a házastársak közötti, a hagyományosnál rugalmasabb munka-
megosztást és az emberi kapcsolatok min,ségére fordított nagyobb figyelmet 
említhetjük. Az egyik legkomolyabb kihívás az individualizmus, vagyis az 
egyéni vágyak szerint berendezett élet, ahol nagyon sokszor a házaspár önma-
gára sem szentel kell, figyelmet, és ezért a kapcsolat ápolásának hiánya elide-
genedéshez és a családon belüli agresszió megjelenéséhez vezethet.E Az egyéni 
szabadság mellett az önmegvalósítás napjainkban uralkodó értékként jelenik 
meg. Saját magunk kiteljesítése önmagában helyes, de ellentmondásos cél, 
vagyis meg kell találni hiteles megvalósításának formáit, ahol az egyén érdeke 
nem a család és a közösségek céljaival szemben, hanem azok szerves részeként 
mozdítható el,.

Az esetleges kisebbségi érzés és a korszellemmel ellenkez, véleményformá-
lás miatt a keresztények nem mondhatnak le a hitb,l fakadó családi értékek 
bemutatásáról. A hiteles és sikeres missziós tevékenység alázatot, önkritikát és 
örömteli realizmust kíván. Az egyházi tanítás korábban egyoldalúan hangsú-

D F6 C8C4: Laudato si’ kezdet- enciklika (2015. május 24.), AAS 107 (2015/9) 847–
945, 92. pont, AAS 107 (2015/9) 884; magyar ford. Szent István Társulat, Budapest, 2015, 
56–57.

E F6 C8C4: Amoris laetitia kezdet- apostoli buzdítás (2016. március 19.), AAS 108 
(2016/4) 311–446, itt 322–323; magyar ford. Szent István Társulat, Budapest, 2016, 32–
34.

Sapientiana 201702.indb   48 2017. 12. 04.   14:28



– 49 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

lyozta a gyermeknemzést, valamint szinte kizárólag egy absztrakt és idealizált 
házasságképet közvetítettF elfelejtve azt, hogy a nehézségek és a tökéletlenség 
közepette is számos emberi és kifejezetten keresztény érték lehet jelen egy há-
zaspár életében. A keresztény üzenet megfogalmazásakor figyelemmel kell len-
ni a fiatal házasok által használt nyelvezetre, napi problémáikra, aggodalmaik-
ra, és ezek szövetébe kell illeszteni a kegyelemre való nyitottságot.G Az isteni 
segítség egyre b,vebb befogadása ugyanis ahhoz segítheti hozzá a fiatalokat, 
hogy a keresztény házasságban ne els,sorban egy igen magas erkölcsi köve-
telményrendszert, hanem a hitben való közös növekedés útját lássák.H Jézus is 
egyszerre fogalmazta meg követése, vagyis a tanítványi lét követelményeit és 
volt együttérz, módon közel a házasságtör, n,höz, valamint a szamariai asz-
szonyhoz is.=K A keresztény tanúságtételnek és az egyházi tanításnak így elvont 
fogalmak átadása helyett els,sorban Jézus szavait kell visszatükröznie.

A családi életet érint, kulturális változások egy további fontos eleme az ún. 
ideiglenesség kultúrája. Az individualizmus és a fogyasztói szemlélet egyre ne-
hezebbé teszi az életre szóló döntések meghozatalát, amely így szegényebbé és 
bizonytalanabbá teszi az érzelemvilágot, sok esetben pedig az egyébként terve-
zett házasságkötést is elodázza.== Azt érdemes hangsúlyozni, hogy a házasság-
kötéshez els,sorban személyi érettség, a közös jöv,ért vállalt felel,sség, lelkes 
bátorság és nem utolsó sorban a kegyelembe vetett bizalom szükséges, nem 
pedig az anyagi feltételek tökéletes megléte.

A kényszeres fogyasztás a technokrata világszemlélet egyik jellemz, meg-
nyilvánulása, amelyik elhiteti az emberekkel, hogy szabadok, hiszen gyorsan 
sok mindent megvásárolhatnak mintegy kollektív egoizmusba hajszolva saját 
magukat.=² Ha hiányzik a másik elismerése, a közös célok megvalósítása és 
az együtt töltött id,, akkor egyfajta bels, üresség jelentkezik, amit a vásár-
lás és a fogyasztás csak ideig óráig enyhíthet.=? Nem a megvásárolt dolgok és 
szolgáltatások rosszak önmagukban, hanem az a tény, hogy ezek az eszközök 
elszakadnak a céloktól, vagyis a közösségi kapcsolatokban él, ember testi és 

F Vö. Amoris laetitia, i. m., 35.
G Vö. Amoris laetitia, i. m., 36–37.
H Vö.: „Akinek van, még kap hozzá, akinek pedig nincs, amije van, azt is elveszik t,le” (Mk 

4,25).
=K Vö. Amoris laetitia, i. m., 38.
== Vö. Amoris laetitia, i. m., 39.
=² Vö. Amoris laetitia, i. m., 203.
=? Vö. M43; C;;/7: Paradigma di una morale ecologica, Medicina e Morale 64 (2015/5) 

737–780, itt: 752.

Sapientiana 201702.indb   49 2017. 12. 04.   14:28



– 50 –

Harsányi Pál Ottó OFM

lelki javának el,mozdításától. A túlfogyasztás emberi értékközvetít, szerepe 
ugyanis nem m-ködik.

A környezetvédelemr,l – vagy teológiai szóhasználattal élve a teremtésvéde-
lemr,l – gondolkodva azt látjuk, hogy a természeti környezet megóvása nem 
kizárólag a szaktudományok problémája, hanem egyúttal erkölcsi kérdés is, 
amely mögött egymástól eltér, antropológiai modellek állnak. A tanítóhiva-
tal megnyilatkozásai közül a Sollicitudo rei socialis kezdet- enciklika az els,k 
között említi a biológiai és erkölcsi törtvények együttes szerepét ebben a kér-
désben.=@ A családpasztoráció és a teremtésvédelem el,mozdítása közös em-
berszemléletre vezethet, vissza, így együttes vizsgálatuk mélyebb megértést és 
hatékonyabb cselekvést eredményezhet.=D

Id,ben az els, pápai üzenet, amely teljes terjedelmében az ökológia kérdé-
seivel foglalkozik, II. János Pál pápa a béke XXIII. világnapjára szóló üzenete 
volt 1990. január 1-én, amely az ökológiai kérdéseket (erd,irtások, globális 
felmelegedés) a szociális igazságosság témaköréhez kapcsolta.=E Ez utóbbi ösz-
szefüggés a káros következmények erkölcsi vonatkozásait még jobban kiemeli, 
hiszen azt a szolidaritással hozza összefüggésbe: 

„Az ökológiai válság egy új típusú szolidaritás sürg,s erkölcsi szükségét 
emeli ki különösen a fejlett ipari országok és a fejl,d, országok között. 
Az egyes államoknak egyre inkább szolidárisakká és együttm-köd,kké 
kell válniuk egy egészséges természeti és egy békés társadalmi környezet 
el,mozdítása érdekében. […] Semmilyen terv vagy szervezet sem képes 
a tervezett változások megvalósítására, ha az államok vezet,i nincsenek 
meggy,z,dve ennek az új típusú, az ökológiai válság és a béke el,moz-
dítása által megkívánt szolidaritás alapvet, szükségességér,l. Ez utóbbi 
szükségszer-ség az egyes államok közötti békés kapcsolatok megszilárdí-
tásához is kiváló alapot teremt.”=F

=@ Vö. II. J86; P8/: Sollicitudo rei socialis kezdet- enciklika (1987. december 30.), 34, in 
Enchiridion Vaticanum 10, 2632–2636.

=D Vö. M43; C;;/7: Paradigma di una morale ecologica, i. m., 742–745 (Dal degrado 
ambientale al degrado umano e sociale).

=E II. J86; P8/: A béke XXIII. világnapjára szóló Béke a teremtő Istennel és az egész teremtett 
világgal kezdet- üzenete (1990. január 1.), 10–14. pontok, in Insegnamenti di Giovanni 
Paolo II, XII, 2. kötet, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1991, 1469–1472.

=F II. J86; P8/: A béke XXIII. világnapjára szóló Béke a teremtő Istennel és az egész teremtett 
világgal kezdet- üzenete, 10. pont, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XX, 2. kötet, 
1469–1470.

Sapientiana 201702.indb   50 2017. 12. 04.   14:28



– 51 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

A tanítóhivatali megnyilatkozások egyre inkább hangsúlyozzák a természe-
ti környezet megóvásának és a béke kérdésének szoros összefüggését, amely-
nek gyökerében a fogyasztói szemlélet és az individualizmus áll, legsúlyosabb 
következménye pedig a szegénység és a kedvez,tlen életkörülmények miatti 
konfliktusok és háborúk veszélye. A vízbázisok, a klíma és a term,föld védelme 
a 90-es években még nem volt hangsúlyos kérdés, de a következ, két évtized-
ben ezek a kihívások már az egyház társadalmi tanításában is egyre gyakrabban 
megjelentek. Az 1990-es béke világnapjára szóló pápai üzenetet követ, évben 
látott napvilágot a méltán híres Rerum novarum kezdet- enciklika századik év-
fordulójára írt Centesimus annus.=G Ebben a megnyilatkozásban az eddigiekben 
említett két dokumentum tematikája folytatódik tovább a fogyasztói szemlé-
let és az ökológiai válság kapcsolatának vizsgálatával, ami tulajdonképpen egy 
antro pológiai hibára vezethet, vissza.=H Ez utóbbi szemléletmód a világ átalakí-
tásában elért sikerek következményeként elfelejti a teremtés ajándék-adomány 
voltát. A teremtett világ ugyanis az ember szándékát megel,z, bels, renddel 
és céllal rendelkezik, ami éppen az együttm-ködésre, és nem a felel,tlen ki-
használásra hív. A létezésnek, a szépségnek és a közösségnek való örülni tudás 
helyett a birtoklásba vetett kizárólagos bizalom szomorú kicsinyességre vezet. 
Az enciklika a természeti környezet, valamint az embertársak általi megaján-
dékozottság közösségi élménye alapján mélyebben értelmezi a világi tudomá-
nyok által már a 80-as évekt,l egyre szélesebb körben használt humánökológia 
kifejezést. A megnyilatkozás nemcsak az egészséges és fenntartható környezet 
biológiai és a klímával, valamint az ökoszisztémával és az urbánus környezettel 
kapcsolatos tényez,it veszi figyelembe, hanem a munka világát és az erkölcsi 
értékek rendszerét is.²K 

A humánökológia erkölcsi vonatkozásai és a természeti környezet ember 
által befolyásolható min,sége közötti ok-okozati összefüggést az életvédelem-
mel kapcsolatos Evangelium vitae kezdet- enciklika is kiemeli azzal, hogy az 
ökológiai válságot a társadalmak erkölcsi válsága következményének tartja.²= 

=G Vö. M7B4/ F. C6: – B6A H4265;A – A6;67; SC4A4;: «Custodire l’intera 
creazione». Un servizio del Vescovo di Roma, in Francesco. Laudato si’. Lettera enciclica sulla 
cura della casa comune. Testo integrale e commento de «La Civiltà Cattolica», Àncora – La 
Civiltà Cattolica, Milano, 2015, 137–152.

=H Vö. II. J86; P8/: Centesimus annus kezdet- enciklika (1991. május 1.), AAS 83 (1991/10) 
793–867, 37.

²K Vö. Centesimus annus, i. m., 38.
²= II. J86; P8/: Evangelium vitae kezdet- enciklika (1995. március 25.), AAS 87 (1995/5) 

401–522, 42. Lásd még a 11. és az 58. pontokat, amelyek a kultúra és az erkölcs válságát 

Sapientiana 201702.indb   51 2017. 12. 04.   14:28



– 52 –

Harsányi Pál Ottó OFM

Az 2000-es évek els, évtizedében XVI. Benedek pápa még árnyaltabbá teszi a 
biológiai értelemben vett ökológia, a humánökológia és a társadalomökológia 
szoros összefüggését, amit a „béke ökológiája” kifejezéssel ír le.²² A béke alap-
feltétele az egészséges természeti környezeten túl egy jól m-köd, szolidáris 
gazdaság, amelynek egyik fontos feltétele az energiaforrásokhoz kedvez, áron 
történ, hozzáférés lehet,sége. Az integráns, vagyis a teljes érték- emberi fej-
l,dés a gazdasági modellek és a technológia fejl,désén túl az ember erköl-
csi érzékének állandó finomítását is megköveteli, amelyhez a keresztény hit 
értékei is hozzátartoznak.²? 2010-ben, a 43. béke világnapjára szóló, „Ha a 
békét akarod szolgálni, ,rizd meg a teremtett világot” kezdet- pápai üzenet 
másodikként említi meg a pápai megnyilatkozások sorában a klímaváltozást²@ 
és annak erkölcsi vonatkozásait. Azt állapítja meg, hogy az egyháznak nem az 
egyes szakmai részletkérdésekre történ, válaszadás a feladata, hanem az embe-
riesség szakért,jeként az értékekre és azok forrására történ, figyelemfelhívás.²D 
XVI. Benedek a kedvez,tlen klíma miatti kényszer- elvándorlás kérdését is 
megemlíti, amit utóda, Ferenc pápa a Laudato si’ enciklikában az ún. „klíma-
menekültekre” vonatkoztatva²E hosszú id,skálán érvényesül, globális jelenség-
ként értékel. A klímaváltozással kapcsolatos felel,sség azonban jelent,sen el-
tér, a szegény és gazdag országok között.²F A fejl,d, országoktól nem várható 
el azonnal, hogy kizárólag környezetkímél, technológiát használjanak akkor, 
amikor lakóiknak az emberhez méltó élet legelemibb feltételeit sem tudják 
biztosítani. Természetesen pozitív példákat is találunk a termelési, fogyasztási 
és újrahasznosítási eljárások, valamint a klímabarátnak nevezhet, életstílusok 
tekintetében, de ezek a tapasztalatok sajnos nem általánosak.²G

említik.
²² Vö. XVI. B6A5: Üzenet a béke 40. világnapjára (2007. január 1.), 8. pont, in Insegna-

menti di Benedetto XVI, II/2. kötet, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 2007, 
779.

²? Uo.: 9. pont.
²@ Az els, utalás II. János Pál a Pápai Tudományos Akadémia egy munkacsoportja tagjaihoz 

intézett beszédében hangzott el 1987. november 6-án, in Insegnamenti di Giovanni Paolo 
II, X/3. kötet, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1988, 1018–1020.

²D Vö. XVI. B6A5: A 43. béke világnapjára szóló „Ha a békét akarod szolgálni, ,rizd meg 
a teremtett világot” kezdet- pápai üzenet (2010. január 1.), 4. pont, in Insegnamenti di 
Benedetto XVI, V/2. kötet, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 2010, 674–685, 
itt: 676.

²E Vö. Laudato si’, i. m., 25.
²F Vö. Laudato si’, i. m., 52.
²G Vö. Laudato si’, i. m., 26.

Sapientiana 201702.indb   52 2017. 12. 04.   14:28



– 53 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

A klíma mint a közjó része a Laudato si’ enciklikához hasonlóan²H már Az 
Egyház társadalmi tanításának kompendiumában?K is hangsúlyosan szerepel, 
ami a tágabb értelemben vett ökológiai szemlélet?= természetes és örvendetes 
következménye. Ennek alapjait részletesebben a Caritas in veritate kezdet- en-
ciklikában találhatjuk meg, amely a természeti és a társadalmi környezet min,-
ségét a nemzetek fejl,désének összefüggésében vizsgálja. Az egyház társadalmi 
tanításának kifejezett formája a Rerum novarum enciklikával kezd,dött, amely 
az iparosodásnak a munkásokra gyakorolt kedvez,tlen hatásait a gazdaság 
ésszer- szabályozásával, az állam újraelosztó szerepével javasolta enyhíteni 
azért, hogy a társadalmi béke fennmaradhasson. VI. Pál Populorum progressio 
kezdet- enciklikája?² a globális szinten jelentkez, fejl,désbeli különbségeket 
olyan gazdasági modellek támogatásával kívánta orvosolni, ahol az egyik állam 
fejl,dése nem gátolja a másik el,rejutását, és minden szerepl, képes valamit 
nyújtani és elfogadni is a másiktól, amivel a szolidaritás kultúráját mozdít-
ja el,??. Az integráns emberi fejl,dést alapjaiban támogatja a keresztény hit, 
ami a természeti környezetet minden embert és népet megillet, ajándéknak 
tekinti, beleértve a jöv, generációk tagjait is. Az embernek központi szerepe 
van a fejl,dés kialakításában, hiszen az úgynevezett relatív antropocentrizmus 
alapján?@ azt láthatjuk, hogy a természeti környezet felel,tlen kihasználása 
ugyanúgy helytelen, mint az a magatartás, amely nem tesz különbséget az em-
beri élet megóvása és a környezet emberen kívüli részével kapcsolatos felel,sség 
között. Ez utóbbi – az antropológiai modellek között fennálló – egyensúly, 
amely végs, soron az ember ontológiai tulajdonságain alapszik, a fejl,dés öko-
lógiai, jogi, gazdasági, politikai és kulturális tényez,inek együttes figyelembe-
vételével egészül ki.?D A környezeti problémák és a 2008-as gazdasági válság 
egy teljesen új szemlélethez, egy kritikus értékítélethez, egyfajta humanisztikus 

²H Vö. Laudato si’, i. m., 23–26.
?K Vö. A I2482;82 ! !5 P8C47 T4684: Az Egyház társadalmi tanításának kompen-

diuma (2004. április 2.), Szent István Társulat, Budapest, 2007. Lásd a 470. pontot.
?= Vö. G74;&; C;4 – P4;/; F;2/7;: L’ecologia integrale, Aggiornamenti Sociali 68 

(2015/8–9) 541–548.
?² Vö. VI. P8/: Populorum progressio kezdet- enciklika (1967. március 26.), in Enchiridion 

delle Encicliche 7, 930–1016.
?? Vö. Populorum progressio, i. m., 44.
?@ Vö. H486:7 P8/ OM: Amministratori o usufruttuari del creato. I. La crisi ambientale 

e il rapporto uomo-natura, Antonianum 84 (2009/4) 639–665; UX: Amministratori pre-
murosi o usufruttuari miopi? Responsabilità dell’uomo nei confronti del creato. II. Verso 
un’etica ambientale cristiana, Antonianum 85 (2010/1) 45–79.

?D Cf. Centesimus annus, i. m., 48.

Sapientiana 201702.indb   53 2017. 12. 04.   14:28



– 54 –

Harsányi Pál Ottó OFM

szintézishez vezetett, ami a globális gazdasági teljesítmény növekedése ellenére 
az egyes régiók között megfigyelhet, egyre nagyobb gazdasági különbségek 
kialakulására is rámutatott:

„A technikai beavatkozások, a globális összefüggések, a rosszul alkalma-
zott pénzügyi mechanizmusok és spekulációs tevékenység valós gazda-
ságra gyakorolt káros hatása, a jelent,s méret- migráció következményei, 
amelyeket gyakran szándékosan gerjesztettek és rosszul kezeltek, valamint 
a föld er,forrásainak szabályozatlan kiaknázása arra szólítanak fel, hogy 
megtaláljuk a szükséges megoldásokat nemcsak azokra a problémákra, 
amelyeket már VI. Pál pápa is tekintetbe vett, hanem különösen azokra, 
amelyek az emberiség jelenére és jöv,jére jelent,s hatást gyakorolnak.”?E

Bár a teremtett világ emberek kívüli része és az ember között lényegi, onto-
lógiai különbség áll fenn – ami például az állatokkal és az emberekkel szembeni 
erkölcsi kötelesség különböz,ségében is megmutatkozik – a velük kapcsolatos 
felel,sségi területek mégis szoros kapcsolatban állnak egymással, hiszen az em-
ber egységes egészként fejezi ki önmagát a kultúra és a nevelés által, melyek az 
élet értékességét és értelmét ültetik át a hétköznapi életbe. Ez az az összefüggés, 
amely a házasság, a család és a teremtésvédelem témájának együttes tárgya-
lását indokolja. A családetika és a környezetetika párhuzamos m-velése bár 
nem gyakori, de annál hatékonyabban segíthet az értékek közös gyökereinek 
felfedezésében és egy új, humánusabb, keresztényibb életstílus kialakításában, 
amely nem hív, embertársaink számára is vonzó lehet:

„Az a mód, ahogy az ember a természeti környezetet kezeli, az önmagával 
szembeni viselkedést is befolyásolja, ami fordítva is igaz. […] A természet 
könyve egy és oszthatatlan a biológiai környezet, az élet, a szexualitás, a 
házasság, a család és a társas kapcsolatok, egyszóval az integráns emberi 
fejl,dés vonatkozásában egyaránt. […] Nem követelhetjük meg az egyik 
kötelesség teljesítését a többi lábbal tiprásával. Ez utóbbi magatartás a 
manapság uralkodó világlátás és napi gyakorlat egyik nagy ellentmon-
dása, ami lealacsonyítja az embert, felforgatja a természet rendjét és kárt 
okoz a társadalomnak is.”?F

?E Caritas in veritate, i. m., 21, in Enchiridion Vaticanum 26, 705.
?F Caritas in veritate, i. m., 51, in Enchiridion Vaticanum 26, 756.

Sapientiana 201702.indb   54 2017. 12. 04.   14:28



– 55 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

Az ember autentikus fejl,désének kerete tehát a tágabb értelemben vett 
ökológia?G, vagyis egy olyan humánökológia, amely a biológiai változókon túl 
a gazdasági és társadalmi körülményeket is figyelembe veszi, különös tekin-
tettel a kapcsolatok gazdagságára és a gyenge szubjektumok védelmére, utób-
biak a gazdasági értelemben szegény társadalmak tagjai és maga a természeti 
környezet is. Az egyház társadalmi tanításában sokszor visszatér, alapérték a 
szolgáló gazdaság, amelyben a profit a közjó el,mozdítására hivatott. A gaz-
daságilag fejlett és fejletlen területek közötti különbség növekedése azonban 
aggodalomra ad okot:

„Ez a fajta egyenl,tlenség abból az ideológiából származik, amely szerint a 
piacok és a fiskális manipuláció abszolút autonómiával rendelkeznek. Ez 
a gondolkodási rendszer elutasítja az államok ellen,rz, szerepét, amelyek 
egyébként a közjó védelmének letéteményesei. Ilyen módon egy láthatat-
lan, olykor virtuális uralom valósul meg, amely egyoldalúan és hatalmas 
er,vel érvényesíti saját szabályait és törvényeit.”?H

A hatalomkoncentráció mechanizmusai nem jó szemmel nézik az erkölcs-
tant és az etikát, amely tudományok rejtett tevékenységük valódi természetét 
fedik fel: „Az etikára sokszor gúnyos mosollyal tekintenek, mert azt kontra-
produktívnak, túlságosan humánusnak tartják, és azért is, mert az erkölcstan 
relativizálja a pénzt és a hatalmat. Az erkölcs éppen azért t-nik fenyeget,nek, 
mert az ember manipulálását és lealacsonyítását ítéli el”.@K

A környezeti válság tehát erkölcsi és szellemi válság is egyben@=, amit jól 
mutat az, hogy a tágabb értelemben vett humánökológia szinte minden terü-
letén megjelenik egy technokrata, gazdaságközpontú és ezért reduktív ember-

?G A Laudato si’ kezdet- enciklika ennek a témának szenteli a teljes negyedik fejezetet. Ez a 
kérdéskör a hétköznapok világától a kultúra közvetítésével a jöv, generációkkal szembeni 
felel,sségig terjed.

?H F6 C8C4: Evangelii gaudium kezdet- apostoli buzdítás (2013. november 24.), 56, in 
Enchiridion Vaticanum 29, 2162. Lásd továbbá: A6A4 T;67//7 – G74;&; G4/4-
7: Papa Francesco – Questa economia uccide, Piemme, Milano, 2015; magyarul: A6A4 
T;67//7 – G74;&; G4/47: Ferenc pápa – Ez a gazdaság öl, Jezsuita Kiadó, Budapest, 
2015, különösen 143–160.

@K Evangelii gaudium, i. m., 57.
@= Vö. L3746; L47)4: Religioni e crisi ecologica, in Francesco. Laudato si’. Lettera enciclica 

sulla cura della casa comune, Testo integrale e commento de «La Civiltà Cattolica», Àncora, 
Milano, 2015, 183–196, itt: 184–187.

Sapientiana 201702.indb   55 2017. 12. 04.   14:28



– 56 –

Harsányi Pál Ottó OFM

szemlélet. Ezzel szemben el kell ismerni, az utóbbi évtizedekben bekövetkezett 
technológiai haladás pozitív társadalmi hatásait is különösen az informatika 
területén. Az integráns emberi fejl,dés kérdéseit azonban a természettudo-
mányok nem képesek teljes mértékben átfogni,@² a létezés végs, értelmének 
kérdése ugyanis meghaladja az empirikus kutatás értelmezési tartományát. Az 
esztétika, a költészet, a m-vészetek más ágai éppen az emberi élet spirituális 
valóságát fejezik ki. Az egyes valláshagyományok klasszikus alkotásai is mély, 
bels, motivációs er,vel bírnak, amelyek hozzátartoznak a kultúrához, „hu-
manisztikus alapokat hordoznak és racionális er,vel is bírnak annak ellenére, 
hogy vallásos szimbólumok és tartalmak hatják át ,ket”.@? Természetesen az 
egyes vallási mozgalmak történelemre gyakorolt hatása nagyon eltér,, ez azon-
ban nem ad okot arra, hogy velük kapcsolatban általánosításokkal éljünk.

A valláskultúrák széleskör- jelenléte, a szaktudományok korlátozott volta 
és az egyes ökológiai mozgalmak között megfigyelhet, ideológiai feszültsé-
gek miatt is szükséges a kölcsönös tisztelet alapján megvalósuló párbeszéd.@@ 
A kereszténység és az egyházak nem azonosak a zöld mozgalmakkal, hanem a 
környezetvédelem kérdését az ember humanizálása, az integrált emberi fejl,-
dés és a szolidáris emberi közösségek építése által kirajzolt értelmezési kereten 
belül tárgyalják. A divatos környezetvéd, mozgalmak sokszor csak nevükben 
környezetvéd,k, mert az ember értékrendjére, motivációs világára és az ebb,l 
fakadó életstílusokra nincsenek hatással.@D

Az élet végs, értelmével kapcsolatos kérdésekre vonatkozó válasz keresése, az 
ember útja áll a Gaudium et spes kezdet- zsinati konstitúció@E középpontjában 
is. Az 1990-es béke világnapjára írt pápai üzenet óta már nem az a kérdés, hogy 
nézzük-e egyáltalán a hit szemével a környezet megóvásának kérdését, hanem 
az, hogy hogyan nézzük. A természeti környezettel kapcsolatos kihívások mé-
lyebb okainak vizsgálata@F az élet értékének egységes szemléletéhez vezet nem 
felejtve az ember és a teremtés emberen kívüli része közötti létrendi, ontológiai 
különbséget. Az élet elfogadása a szolidáris emberi közösségépítés alapja, ezért 
ha valaki a szület, emberi élettel kapcsolatban nem szolidáris csak azért, mert 

@² Vö. Laudato si’, i. m., 199.
@? Evangelii gaudium, i. m., 256.
@@ Vö. Laudato si’, i. m., 201.
@D Vö. Laudato si’, i. m., 59; M43; C;;/7: Paradigma di una morale ecologica, i. m., 757.
@E Vö. II. V475867 Z764: Gaudium et spes kezdet- konstitúció (1965. december 7.), AAS 58 

(1966) 1025–1120; EV 1, 1319–1644, lásd itt a 3. pontot; M43; C;;/7: Paradigma 
di una morale ecologica, i. m., 737–739.

@F Vö. Laudato si’, i. m.,15.

Sapientiana 201702.indb   56 2017. 12. 04.   14:28



– 57 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

az terhet és kellemetlenséget jelenthet, akkor a társadalmi élethez szükséges 
más típusú el- és befogadás is kárt szenved.@G

A fenntartható gazdaság, a fenntartható fejl,dés (sustainable development) 
és a vállalatok társadalmi felel,sségvállalásának jelszavai@H (Corporate Social 
Responsibility), bár számos pozitív elemet tartalmaznak, de önmagukban nem 
oldják meg a környezetvédelem kérdését, hiszen az emberi cselekvés motiváci-
óinak mélyebb szintjét nem érintik, s,t olykor ezt a kérdést szándékosan el is 
hallgatják.DK Az érzelmi nevelés gazdagsága, amely a józanságra, a szépségnekD= 
és a kevésnek való örülni tudásra tesz képesséD², hatékonyan segítheti a család-
védelem és a természetvédelem együttes megvalósítását:

„A fenntartható fejl,désr,l szóló beszéd gyakran figyelemelterel, gyakor-
lattá és olyan érvrendszerré válik, amely a környezetvéd, mozgalmak által 
hangoztatott értékeket a fiskális logikának és a technokrata szemléletnek 
rendeli alá. A vállalatok társadalmi és ökológiai felel,sségvállalása így 
valójában marketingelemek és képi megjelenések sorozatává redukáló-
dik.”D?

Az ún. cirkuláris gazdaságD@ megvalósítása irányába tett innovatív lépések 
az él,világot és az emberi kapcsolatokat el,térbe helyez, érzelmi nevelés haté-

@G Vö. Laudato si’, i. m., 120; Caritas in veritate, i. m., 28; L3746; L47)4: Le sfide aperte 
sulla «casa comune», L’Enciclica oltre le critiche ideologiche, in Francesco. Laudato si’. Lettera 
enciclica sulla cura della casa comune. Testo integrale e commento de «La Civiltà Cattolica», i. 
m., , 215.

@H Vö. L76A4 O’R7;A46 – P7; Z&3A4 – SJ46 H76&466 (eds.): New Perspectives 
on Corporate Social Responsibility. Locating the Missing Link, Springer Gabler, Wiesbaden, 
2015; Z:2&4 K3627: Catholic Participation in the Social Corporate Responsibility Move-
ment, Dominican School of Philosophy and 'eology, Berkeley (California), 2004.

DK Vö. M43; C;;/7: Paradigma di una morale ecologica, i. m., 745.
D= Vö. Laudato si’, i. m., 53, 103, 150, 215.
D² Vö. Laudato si’, i. m., 222.
D? Laudato si’, i. m., 194.
D@ A gazdasági tevékenység hagyományos modellje a lineáris modell: természeti er,források 

kiaknázása majd átalakítása termékké, ezt követ,en a terméket a fogyasztók megvásárol-
ják és felhasználják, és amikor a termékek már nem töltik be funkciójukat, eldobják. A 
cirkuláris gazdaság alternatív modellt kínál, melyben a termékek, az anyagok és az er,for-
rások fennmaradnak addig, ameddig csak lehetséges, és a hulladék mennyisége jelent,sen 
csökken vagy el is fogy (http://urbact.eu/). Lásd még: Laudato si’, i. m., 192. Vö. L3746; 
 L47)4: Le sfide aperte sulla «casa comune», L’Enciclica oltre le critiche ideologiche, i. m., 

Sapientiana 201702.indb   57 2017. 12. 04.   14:28



– 58 –

Harsányi Pál Ottó OFM

kony eszközeivé válhatnak. A hiteles érzelmekre való nevelés, vagyis az ortopá-
tia fejlesztésének alapja az ortodoxia, ami az emberre és a teremtésre vonatkozó 
igazság keresése, valamint az abból fakadó életstílusok megszerettetéseDD, az 
ortopraxis lehetDE.

A Laudato si’ kezdet- enciklika teljesen egyértelm-en a korlátozott antropo-
centrizmus talaján áll, nem pedig a biocentrikus gondolkodást követi, amely 
utóbbi az ember felel,s szabadságát és intelligenciáját tagadja. Az enciklika 
viszonyítási pontja az ember, az abszolút középpont pedig maga a Teremt,, 
akihez képest minden emberi közösség perifériának számít abban az értelem-
ben, hogy minden személy és minden közösség egyedi és megismételhetetlen. 
Az egyes személyek identitásának tiszteletét támogató szubszidiaritás hozza lét-
re a közjó érdekében a központosított intézményeket.DF Az intézmények olyan 
feladatok ellátására hivatottak, amit a család vagy a kisebb közösségek maguk 
nem képesek hatékonyan ellátni.DG

A szolidáris, szeretetben gazdag családi kapcsolatok és a környezettudatos 
magatartás er,sítésének és fejlesztésének kérdése természetesen vizsgálható 
mind a humán, mind pedig a természettudományok fel,l. A következ, fe-
jezetben a szentháromságtan szempontjából Szent Bonaventura gondolatait 
felhasználva keressük a témakör teológiai alapjait.

1. S6 B;64)634 ;/M278R8645 6!B86: 4/4C2;6A;/44  
4 /R!2 Z5)X Z5;/M27846

A Laudato si’ kezdet- enciklika által idézett és a teremtés megóvására vonatko-
zó négy, Bonaventurától származó gondolat tágabb keretét a ferences teológus 
teremtésteológiája és az ember Isten felé tartó lelki útja alkotja. Bonaventura 

222; P L4: – J4; R3[37: Waste to Wealth: !e Circular Economy Advanta-
ge, Palgrave Macmillan, Basingstoke, 2015; olasz ford.: P L4: – J4; R3[37: 
Circular economy. Dallo spreco al valore, Egea, Milano, 2016; K6 W: !e Circular 
Economy: A Wealth of Flows, Ellen MacArthur Foundation  Publishing, Cowes – Isle of 
Wight, 2015, 20172.

DD Vö. Laudato si’, i. m., 16, 108, 111, 203–208.
DE Vö. Laudato si’, i. m., 53: megfelel, vezet, réteg, leadership kinevelése.
DF Vö. L3746; L47)4: Le sfide aperte sulla «casa comune», L’Enciclica oltre le critiche ideo-

logiche, i. m., 224.
DG Vö. A I2482;82 ! B!5 P8C47 T4684: Az Egyház társadalmi tanításának kompen-

diuma, i. m., 185–188. pontok.

Sapientiana 201702.indb   58 2017. 12. 04.   14:28



– 59 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

szerint a teremtés a Fiú Atya általi szülésében való részesedés, ami természete-
sen korlátozott módon valósul meg. A teremtett világ szépsége és rendje nem 
pusztán az ember számára jelent életlehet,séget, hanem ezen túl is határozott 
értelme és célja van.DH A világ értelmessége arra mutat rá, hogy az anyag nem 
örök, hanem egy Isten által megadott cél felé tart. A teremtés bels, harmóniája 
és végs, célja, vagyis teleologikus jelentése harmonikus egységben vannak egy-
mással.EK A teremtésteológia középpontjában a kapcsolat áll, hiszen a Szenthá-
romság személyeinek közösségéb,l születik az anyagvilág és benne az ember. 
Bonaventura Halesi Sándortól (1183–1245) az arisztotelészi hülemorfizmus 
tanát átvéve az anyagvilágot dinamikus modellként látja, amely híján van vég-
s, tökéletességének, és így gazdag lehet,ségek tárházaként írható le. Az anyag-
világ a tökéletesség után kiált.E= A teremtésben ezek a fejl,dési lehet,ségek 
Isten által valósulnak meg, amely folyamatba a Teremt, az embert is bevonja. 
Az anyagvilág a lélek után kiált, de azt csak a test-lélek egységében létez, em-
ber közrem-ködésével tudja elérni.E² Az ember az anyagvilágot a reductio, a 
visszavezetés által kapcsolja Istenhez, amely az enciklika által idézett második, 
Bonaventurától vett gondolat.

A teremtett világnak annak eredetéhez, a Teremt,höz való visszavezetése 
tehát az ember Isten felé vezet, útjának szerves részét képezi. Ennek az útnak 

DH Vö. B;64)634: Commentarius in librum Ecclesiastes I, 7 (V, 13b), olasz ford.:  O;6; 
C4; (ed.): Opere di San Bonaventura. VIII. Commento al libro dell’Ecclesiastes, Città 
Nuova, Roma, 2015, 67–75, idézi: I/74 D/7;: Simply Bonaventure. An Introduction to His 
Life, !ought, and Writings, New City Press, New York, 2001, 55.

EK Vö. B;64)634: Commentaria in quatuor libros Sententiarum magistri Petri Lombardi, 
I [I Sent.], d. 47, a. 3, concl. [I, 844 a-b] (Doctoris Seraphici S. Bonaventurae. Opera omnia, 
studio et cura PP. Collegii a S. Bonaventura, Typographia Collegii S. Bonaventurae, Ad 
Claras Aquas [Quaracchi], 1887, Tomus I, a továbbiakban erre a kritikai kiadásra hivat-
kozunk); UX: Commentaria in quatuor libros Sententiarum magistri Petri Lombardi, II [II 
Sent.], d. 15, a. 2, q. 3 (II, 387), (Doctoris Seraphici S. Bonaventurae. Opera omnia, studio 
et cura PP. Collegii a S. Bonaventura, Typographia Collegii S. Bonaventurae, Ad Claras 
Aquas [Quaracchi], 1885, Tomus II, 44–45, a továbbiakban erre a kritikai kiadásra hivat-
kozunk), idézi I/74 D/7;: Simply Bonaventure, i. m., 56.

E= Vö. B;64)634: II Sent., d. 12, a. 1, q. 3, concl. (II, 298), idézi I/74 D/7;: Simply 
Bonaventure, i. m., 58; UX: A Franciscan View of Creation. Learning to Live in a Sacramental 
World, 'e Franciscan Institute – St. Bonaventure University, St. Bonaventure (New York), 
2003, 26.

E² Vö. B;64)634: De reductione artium ad theologiam, 20 (V, 324), olasz ford.: J4[3 
G3:-B;32;/ – C;6/7; D/ Z;; – L;64A; S7/; (eds.): Opere di San 
 Bonaventura. V/1. Opuscoli teologici 1, Città Nuova, Roma, 1993, 52–55, idézi I/74 D/7;: 
Simply Bonaventure, i. m., 59.

Sapientiana 201702.indb   59 2017. 12. 04.   14:28



– 60 –

Harsányi Pál Ottó OFM

az alapja az ember szabadsága és önazonossága, amennyiben Isten képére és ha-
sonlatosságára lett teremtve. A képmási lét a b-n állapotától való megjelöltség 
ellenére is Istenre irányul. A reductio, a teremtett világ Isten felé történ, vissza-
vezetése az emberre és a teremtés egészére vonatkozó igazság kereséséhez köt,-
dik. Ez az igazságkeresés pedig az ember identitására vonatkozó kérdésre adott 
válaszhoz vezet.E? Az értelemkeresés és az Istenhez vezet, út egyik alapfeltétele 
a lelki szegénység megtapasztalása, vagyis az, hogy az ember önmaga képtelen 
értelmet adni az életének, és így rászorul a Teremt,re. A lelki szegénység a 
csend, a csodálat, az egyedüllét és az istendicséret magatartásában mutatkozhat 
meg, amely az egész teremtés középpontját alkotó Krisztussal való szeretetkap-
csolathoz vezethet. A kényelem és a siker által jellemezhet, életvitel jelent,sen 
meggyengíti az ember nem anyagi jelleg- értékekre való érzékenységét.

A Laudato si’ enciklikában is jól megfigyelhet, a jelenségtan, a kritérium-
rendszer és a cselekvés már említett hármas szerkezete.E@ Az el,szót követ, els, 
fejezet a természeti környezettel kapcsolatos kihívásokat mutatja be a biológiai 
és a humánökológia szempontjából, a következ, három rész az elméleti ala-
pokat járja körül a biblikus teológia és a teljességre törekv,, integrált ökológia 
fogalmaival, az utolsó két fejezet, az ötödik és a hatodik pedig a gyakorlati 
megvalósításhoz nyújt szempontokat a párbeszéd, a gazdaságpolitika és nem 
utolsó sorban az érzelem- és értékvilágban gyökerez, új életstílusok terüle-
tén. Hasonló gondolatmenettel találkozunk az Amoris laetitia kezdet- apostoli 
buzdítás és az azt el,készít, püspöki szinódus rendkívüli és rendes ülésszaka-
inak munkadokumentumai esetében is.ED Az apostoli buzdítás egy rövid bib-
likus bevezet, után, a második fejezetben lelkipásztori szempontból történ, 
helyzetértékeléssel foglalkozik (A családok helyzete és kihívásai), ezt követi a 
család hivatásának bemutatása és a házasságban megélt szeretet biblikus, szent-
ségtani és jelenségtani feldolgozása a harmadik és a negyedik fejezetekben, ami 
a gyakorlati kérdésekre történ, konkrét válaszadáshoz nyújt általános szem-
pontokat. Az utolsó négy fejezet, vagyis a teljes megnyilatkozás fele gyakorlati 

E? Vö. I/74 D/7;: Simply Bonaventure, i. m., 160–163.
E@ Vö. A6A4 D7 M47;: Traccie e spunti bonaventuriani nella „Laudato si’”, Antonianum 91 

(2016/4) 821; J;B;& I44 K3B4A4&: I dieci comandamenti verdi della „Laudato 
si’”, LDC, Leumann (Torino), 2016.

ED Vö. S76;A; A7 V;)7. III A&/4 G64/ S4;A76474: Instrumentum 
laboris. Le sfide pastorali sulla famiglia nel contesto dell’evangelizzazione (2014. június 26.), 
San Paolo, Milano, 2014; S76;A; A7 V;)7 XIV A&/4 G64/ OA76474: 
Instrumentum laboris. La vocazione e la missione della famiglia nella Chiesa e nel mondo 
contemporaneo, (2015. június 15.), San Paolo, Milano, 2015.

Sapientiana 201702.indb   60 2017. 12. 04.   14:28



– 61 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

kérdéseket vesz számba, úgymint a termékeny szeretet tágabb értelmezését, az 
egyes életszakaszokra jellemz, válsághelyzetek kezelését, a nevelés témakörét, a 
házassági egység sérülésének lelkipásztori kísérését, végül pedig a házastársi és 
családi lelkiség kialakítását.

A jelen tanulmány második pontja a teremtésvédelem, a házasságteológia 
és a családpasztoráció közös gyökereit keresi a Laudato si’ enciklikában és a 
korábbi pápai megnyilatkozásokban használt vezérgondolat, a tágabb érte-
lemben vett ökológia mentén. Ez utóbbi fogalom a természeti és a társadalmi 
környezet számos összefüggését, valamint a kapcsolatokat ápoló és tovább-
adó kultúrát jelenti, mely utóbbihoz a valláskultúrák, és így természetesen 
a katolikus teológia és lelkiség is hozzátartoznak. Ferenc pápa teremtésvéde-
lemmel foglalkozó enciklikájának végén a szentháromság-teológia az ember 
kapcsolatrendszerének végs, alapjaként jelenik meg. Ezért választottuk a csa-
ládot és a teremtett világot egyszerre tisztel, és el,mozdító új életstílusok és 
motivációk kiindulópontjaként Szent Bonaventura néhány alapvet, meglá-
tásának rövid bemutatását. A ferences rend hetedik legf,bb elöljárója szerint, 
aki egyébként már Assisi Szent Ferenc halálát követ,en lépett a rendbe, a 
teremtett világ egyfajta részesedés Isten Szavának az Atyától való örök szár-
mazásában, amennyiben az – bár korlátozott módon, de – az Atya és a Fiú 
közötti szeretetkapcsolat kifejez,dése. A teremtés ebb,l a szeretetkapcsolatból 
származik, ami ezernyi formában ölt testet.EE Istent semmi nem készteti a te-
remtésre, amely cselekvés nem más, mint a végtelen szeretetáramlás egy véges 
megnyilvánulása. Isten kívánja a teremtést, mivel Isten szeretet, és a tökéle-
tes szeretet nem maradhat önmagában, hanem szabadon meg kell osztania 
magát mással. A világ Bonaventura szerint az isteni szeretet szabad teremt, 
erejének érdeméb,l létezik. Azért, hogy az isteni dics,ség tudatos módon is 
kifejezést nyerjen, Isten megteremti az embert, aki képes részt venni ebben a 
dics,ségben, és meg is tudja jeleníteni azt.EF A teremtés nemcsak szépséggel, 
bels, harmóniával, hanem Istent,l származó értelemmel és céllal is rendelke-
zik, amely Isten dics,ségét tükrözi, és mint végs, céljához visszatérni készül 

EE Vö. A/L46A G56: La théologie du verbe. La relation entre l’Incarnation et la Création 
selon S. Bonaventure, Éditions Franciscaines, Paris, 1970, 132, idézi I/74 D/7;: A Francis-
can View of Creation, i. m., 22.

EF Vö. B;64)634: Commentaria in quatuor libros Sententiarum magistri Petri Lombardi, 
II [II Sent.], d. 1, p. 2, a. 2, q. 1., concl. (Doctoris Seraphici S. Bonaventurae. Opera omnia, 
studio et cura PP. Collegii a S. Bonaventura, Typographia Collegii S. Bonaventurae, Ad 
Claras Aquas [Quaracchi], 1885, II, 44–45, a továbbiakban erre a kritikai kiadásra hivat-
kozunk), idézi I/74 D/7;: A Franciscan View of Creation, i. m., 23.

Sapientiana 201702.indb   61 2017. 12. 04.   14:28



– 62 –

Harsányi Pál Ottó OFM

hozzá.EG Mivel egy véges teremtés van a végtelen Istenhez hozzárendelve, az 
anyagvilág  ezért határozott kezdettel és végállapottal is rendelkezik, hiszen 
csak ilyen módon lehet jelentése és célja. A harmónia, az értelem és a cél mel-
lett Bonaventura a teremtett világról való gondolkodásának lényeges eleme 
még a dinamizmus és a szabadság. Isten szabadon teremt, így a szabadság a 
teremtés rendjének lényegi tulajdonsága. Az anyagvilág úgy lett megteremtve, 
hogy hiányzik bel,le a lényegi tökéletesség, és így a beteljesedés felé mutató 
egyfajta feszültség fedezhet, fel benne. Az ember Isten képére és hasonlatos-
ságára történt teremtettsége okán, valamint Isten országába való meghívott-
sága miatt úgy keresi a saját tökéletességét, hogy közben az anyagvilágot is 
Isten felé vezeti. Csak a test-lélek szerves egységében létez, ember képes a 
teremtésnek a Teremt, felé való irányítására, ami miatt Bonaventura szerint 
az ember az anyagvilág középpontjában áll, nem azért tehát, hogy a maga 
uralma alá vesse, hanem azért, hogy a tökéletesség felé vezesse.EH A természe-
ti környezet saját tökéletességének elérése az ember Isten felé vezet, útjához 
kötött, de ugyanakkor az anyagvilág segíti is az embert az istenkeresés útján. 
 Bonaventura látásmódjában az emberiség és a teremtés emberen kívüli része 
nem létezhet egymástól függetlenül az Isten felé vezet, úton. Kölcsönös kap-
csolatukban fejez,dhet ki a maga teljességében Isten kiáradó szeretete.

A teremtett világ Bonaventura számára teofánia is, és így szimbolikus jelen-
téssel is rendelkezik, amennyiben Isten dics,ségét és szeretetét fejezi ki. Assisi 
Szent Ferenc képes volt a természetben az isteni szépség felfedezésére, mert 
el,tte a szépséget a keresztre feszített és feltámadt Krisztusban látta meg. Fe-
renc Krisztussal való bens,, személyes kapcsolata miatt volt képes az egyes te-
remtményekben testvért és n,vért látni, hiszen eredeti jóságuk forrása ugyanaz 
a teremt, Isten. Bonaventura contuitiókéntFK írja el ezt a képességet, amely a 

EG Vö. B;64)634: Commentarius in librum Ecclesiastes, 1, 7 (V, 13b), olasz ford.: O;6-
; C4; (ed.): Opere di San Bonaventura. VIII. Commento al libro dell’Ecclesiaste, Città 
Nuova, Roma, 2015, 67–75; UX: Commentaria in quatuor libros Sententiarum magistri 
Petri Lombardi, I [I Sent.], d. 47, a. 3, Concl. (I, 844 a–b), idézi I/74 D/7;: A Franciscan 
View of Creation, i. m., 23–24.

EH Vö. B;64)634: II Sent., d. 15, a. 2, q. 1 concl. (II, 383); U,: De reductione artium ad 
!eologiam, 20 (V, 324b), olasz ford.: J4[3 G3:-B;32;/ – C;6/7; D/ Z;; – 
L;64A; S7/; (eds.): Opere di San Bonaventura. V/1. Opuscoli teologici 1, Città Nuova, 
Roma, 1993, 52–55, utal rá I/74 D/7;: A Franciscan View of Creation, i. m., 27.

FK Vö. F7/7CC; C74&C46//7: «Hominem reducere ad Deum». La funzione mediatrice del 
Verbo incarnato nella teologia di San Bonaventura, Gregorian&Biblical Press, Roma, 
2010, 77–78.

Sapientiana 201702.indb   62 2017. 12. 04.   14:28



– 63 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

teremtményeket Isten jelenlétében szemléli úgy, hogy Isten jelenlétét és egy 
konkrét teremtett dolog egymás közötti kapcsolatát tudatosítja. Ferenc azért 
volt képes a teremtés mélységeinek megértésére, mert Krisztussal való szoros 
és bens,séges kapcsolata miatt tudatát és látásmódját a kegyelem formálta.F= 
Maga Krisztus az, aki felfedi a teremtett világ igazi jelentését, hiszen a terem-
tés egy hatalmas szimbólum, az Örök Igen kimondott szava.F² A teremtés az 
ember által éri el teljességét azáltal, hogy a teremtményeket az ember tudatos 
szeret, szóval és tettel illeti.F? Csak az emberi szabadság képes arra, hogy békét 
és kiengesztel,dést hozzon a teremett világba, hiszen csak , léphet szeretet-
kapcsolatba Istennel. A teremtés sorsa így végs, soron az ember szeretetké-
pességét,l függ. Ferenc intuitív meglátásait Bonaventura foglalta rendszerbe, 
akinek teológiai megállapításai a környezetetika és a családteológia számára is 
kiindulópontot jelenthetnek.

A Szentháromság visszatükröz,dése a teremtett világban felismerhet, volt 
akkor, „amikor sem ez a könyv [a teremtett világ könyve] nem volt elhomályo-
sodott az ember számára, sem pedig látása nem volt akadályozott”.F@ Minden 
teremtmény hordoz magában egyfajta szentháromságos vonást, amely legin-
kább a közöttük meglév, kapcsolatokban fedezhet, felFD. Ez a kapcsolatrend-
szer nemcsak az anyagvilág összefüggéseire érvényes, hanem az emberek kö-
zötti relációkra is utal. Végs, soron az ember önmegvalósítása az önmagából 
való kilépéssel kezd,dik azért, hogy Istennel, a többi emberrel és a teremt-
ményekkel való harmonikus és szolidáris kapcsolatokban teljesedjen be. Ez 
a szeretet képes a másikról való gondoskodásra, mert els,sorban nem a maga 
javát keresi. A véglegességet és a személy kiteljesedését keres, szeretet átfogja 
a teljes emberi életet, s,t az örökkévalóságra vonatkozik. Az ilyen min,ség- 

F= Vö. I/74 D/7;: A Franciscan View of Creation, i. m., 30–31.
F² Vö. XVI. B6A5: Verbum Domini kezdet- apostoli buzdítás (2010. szeptember 30.), 7, 

in Enchiridion Vaticanum 26, 2227–2229.
F? Vö. Z4B4: H4:: “Bonaventure: Mystery of the Triune God”, in K646 O;6 

(ed.): !e History of Franciscan !eology, 'e Franciscan Institute, St. Bonaventure (New 
York), 1994, 68, idézi I/74 D/7;: A Franciscan View of Creation, i. m., 31.

F@ B;64)634: Quaestiones disputatae de Mysterio Trinitatis, I, 2, concl., olasz ford. Opere 
di San Bonaventura. V/1. Opuscoli teologici 1. Il mistero della Trinità, 260–277, idézi a Lau-
dato si’, i. m., 239.

FD Vö. Laudato si’, i. m., 240.

Sapientiana 201702.indb   63 2017. 12. 04.   14:28



– 64 –

Harsányi Pál Ottó OFM

szeretet az önmagunkból való kilépés képességét is jelenti azért, hogy szabadon 
a másiknak ajándékozhassunk magunkat.FE

A Szentháromság személyeinek dinamikus szeretetkapcsolata tehát kitün-
tetett módon az emberek közötti kapcsolatban, azok között is f,ként a házas-
ságban jelenik meg. A megfelel, körültekintéssel alkalmazott analógia a Szent-
háromság, a család és a teremtett világ egésze között ezeknek a valóságoknak 
mélyebb megértését és az emberi cselekvés szolidárisabbá, és így krisztusibbá 
alakítását is el,mozdíthatja:

„Amikor az Úr Jézus az emberi ész által föl nem fogható távlatokat meg-
nyitva azért imádkozik az Atyához, hogy »mindnyájan egyek legyenek, 
amint mi egyek vagyunk« (Jn 17,21–22), ez bizonyos hasonlóságot sejtet 
az isteni személyek egysége, valamint Isten gyermekeinek igazságban és 
szeretetben megélt egysége között. Ez a hasonlóság rávilágít arra, hogy 
az ember – aki az egyetlen teremtmény a földön, akit Isten önmagáért 
akart – teljesen csak akkor találhat önmagára, ha ,szintén odaajándékoz-
za magát.”FF

„A férfinak és n,nek teremtett ember istenképisége és hasonlatossága (a 
teremtmény és a Teremt, között állítható analógia révén) kifejezi tehát a 
közös, az emberi természetben gyökerez, »kett, egységét« is. Ez a »kett, 
egysége«, vagyis a személyek közösségének jele arra utal, hogy az ember 
teremtésébe bele van írva az isteni közösséggel (communio) való bizonyos 
hasonlóság is.”FG

A Szentháromság személyeinek közössége egészen különleges módon mu-
tatkozik meg a házastársak egységében, így a szentháromság-teológia segíti a 
teremtett világ, az emberek közösségei és a házasság kinyilatkoztatás fényénél 
történ, mélyebb megértését:

„A II. Vatikáni Zsinat nagyon határozott szavakkal beszél az Istenhez való 
hasonlóságról. Nemcsak arra az istenképiségre és hasonlatosságra utal, 

FE Vö. XVI. B6A5: Deus caritas est kezdet- enciklika (2005. december 25.), 6, AAS 98 
(2006/3) 222–223.

FF Gaudium et spes, 24, in Enchiridion Vaticanum, 1395.
FG II. J86; P8/: Mulieris dignitatem kezdet- apostoli levél (1988. augusztus 15.), 7, in 

Enchiridion Vaticanum 11, 1231.

Sapientiana 201702.indb   64 2017. 12. 04.   14:28



– 65 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

amellyel minden egyes ember rendelkezik, hanem arra a »hasonlatosságra 
is, amely az isteni személyek egysége és Isten fiainak az igazságban és a 
szeretetben fennálló egysége között létezik«. […] A Zsinat a személyek 
»közösségét« tanításában a Szentháromság misztériumából vezeti le, azaz 
a házastársi közösséget (communio coniugalis) is erre a misztériumra vezeti 
vissza. A család, amely a férfi és a n, szeretetéb,l veszi kezdetét, ,serede-
tében Isten misztériumából fakad.”FH

A szentháromság-teológia az isteni személyek közötti kölcsönös szeretet-
kapcsolatot vizsgálja, amely gondoskodással viszonyul a teremtményekhez. 
Az ember istenképisége és hasonlatossága az ebben a gondoskodásban történ, 
részvételre hív, különösen embertársaink, és közülük is a gyengék és a segít-
ségre szorulók felé.GK Ez a magatartás egészen egyedi módon volt jelent Assisi 
Szent Ferencben, aki különös gondoskodásban részesítette a szegényeket és az 
elhagyatottakat.G= Ferenc magatartása nem küls,dleges romanticizmusból fa-
kadt, hanem abból a bels, meggy,z,désb,l, hogy a teremtmények származása 
közös, így ,k testvérnek és n,vérnek tekintend,k.

A Laudato si’ Szent Bonaventurától származó els, gondolata egy személyes 
min,ségre, a pietás-ra, vagyis a vallásosság erényére vonatkozik, amely a Szent-
lélek adományaként az embernek végs, eredete felé fordulását, Istennel való 
kapcsolatát segíti.G² Minden teremtmény a Teremt,höz való visszatérés felé 
tart, de ezt csak az ember teheti tudatosan és szabadon.G? Bonaventura az em-
lékezet, az értelem és az akarat hármas képessége alapján írja le ezt a visszaté-
rést, amellyel az ember vezet, szerepet játszik az egész teremtett világ életében. 
A pietas sajátosan keresztény tulajdonság, amely az istenfiúi magatartás által 
a tudás és a cselekvés új útjait, a scientia ex pietatét és az actio ex pietatét teszi 

FH II. J86; P8/: Gratissimam sane kezdet- levél a családokhoz (1994. február 2.), 8, in 
Enchiridion Vaticanum 14, 185–189.

GK Vö. Evangelium vitae, i. m., 42–43.
G= Vö. Laudato si’, i. m., 10–11.
G² Vö. A6A4 D7 M47;: Tracce e spunti bonaventuriani nella «Laudato si’», Antonianum 91 

(2016/4) 819–857.
G? Vö. B;64)634: Collationes de septem doni Spiritus Sancti, 3,5; UX: Legenda maior, VIII, 

6, magyarul: U,: Szent Ferenc élete – Legenda maior, Szent István Társulat, Budapest, 
2015, 113–114, ford. Berhidai Piusz, idézi D7 M47;: Tracce e spunti bonaventuriani, i. m., 
823–826.

Sapientiana 201702.indb   65 2017. 12. 04.   14:28



– 66 –

Harsányi Pál Ottó OFM

lehet,vé.G@ A teremtmények és az emberek közötti testvériesség csak a közös 
atyaság alapján képzelhet, el. A Teremt,re tekint, cselekvés alázatra nevel, 
amely a bölcsesség kapujaként a teremtett valóság nem kizárólagosan tárgysze-
r- használatához vezet. Éppen ez utóbbi hozzáállás a ferences lelkiség alapja, 
amely nem abszolutizálja sem az anyagi javakat, sem pedig a szabad akaratot.GD 
A teremtett dolgok és személyek ajándékként való szemlélése és az el,bbiek 
esetleges felhasználása természetesen a szerzetesi és a világi életben egyaránt 
megvalósítható a fogadalmakhoz, illetve a házastársi szövetséghez való h-ség-
gel.

A valóság vallásos, vagyis a teremtettséget felismer, szemlélete, a pietas így 
az önz, kihasználás magatartása helyett a józanság, a mértékletesség és a gon-
doskodás kultúrájához vihet közelebb.

A második, Szent Bonaventurától származó gondolat szintén a Legenda 
 maiorból származik,GE amelynek szerz,je Szent Ferencnek nemcsak életrajzíró-
ja, hanem magyarázója is.GF Itt a már említett reductióról, vagyis a Teremt,höz 
való visszavezetésr,l van szó, ami mintegy tettekre váltja a pietas-t, a dolgok te-
remtményként történ, szemlélését. A teremtett világ, valamint az ember tisz-
teletteljes szemlélete, a testvériesség el,mozdítása és adott esetben a természeti 
er,források helyes felhasználása a b-n által megjelölt körülmények között tör-
ténik, amely az uralkodási parancsot (dominium terrae) is befolyása alá vonta a 
Teremtés könyvének szimbolikus elbeszélése szerint (vö. Ter 2,15). A teremtett 
világnak a Teremt,höz történ, „visszavezetése” (reductio) a megtérés által való-
sulhat meg, amely az ember hármas kapcsolatrendszerét egyszerre érinti, vagyis 
Istennel, az embertársakkal és az anyagvilággal való kiengesztel,dést jelenti. 
Ez a megtérés végs, soron a Szentháromság életében történ, részvételre való 
képesség újbóli kialakulása, ahol minden teremtmény a saját teljességét éri el.GG 

G@ Vö. J4[3 G3:  B;32;/: Introduzione a S. Bonaventura, LIEF, Vicenza, 1988, ford. 
Abele Calufetti, idézi: D7 M47;: Tracce e spunti bonaventuriani, i. m., 826–827.

GD Vö. B;64)634: Quaestiones disputatae de perfectione evangelica, Quaestio 2–4, olasz 
kiadás: Opere di San Bonaventura. V/3. Questioni disputatae. La perfezione evangelica, Città 
Nuova, Roma, 2005, 68–337, ford. Andrea Di Mario, utal rá: D7 M47;: Tracce e spunti 
bonaventuriani, i. m., 828.

GE Vö. B;64)634: Legenda Maior, VIII, 1 (Szent Ferenc élete – Legenda maior, 109–110). 
Lásd még M474 C4/77: Trinitarian Perspectives in the Franciscan !eological Tradition, 
'e Franciscan Institute, St. Bonaventure University, St. Bonaventure (New York), 2008, 
63–88.

GF Vö. Laudato si’, i. m., 66; D7 M47;: Tracce e spunti bonaventuriani, i. m., 837–844.
GG Vö. B;64)634: De reductione artium ad !eologiam, 8–26, olasz ford.: Opere di San 

Bonaventura. V/1. Opuscoli teologici 1, 46–57, utal rá: D7 M47;: Tracce e spunti bonaventu-

Sapientiana 201702.indb   66 2017. 12. 04.   14:28



– 67 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

Az emberi beavatkozás Bonaventura szerint lehet romboló, de ez a tevékeny-
ség olyanná is alakulhat, ami végs, jelentését a teológiában találja meg, vagyis 
az anyagvilágot a „teológiához vezeti vissza”.GH A hittudomány pedig éppen 
a kizárólagos tárgyszer- használat helyett, a teremtett valóságok önértékének 
és szimbolikus jelentésének felfedezéséhez segít, ami nemcsak észszer-vé, de 
felel,sebbé is teszi a teremtett javak használatát és a személyekkel való kapcso-
lattartást. A mélyebb értelemhez való visszavezetés, vagyis a „redukció” éppen 
ellentétes a világot és benne az embert csak anyagi meghatározottságára leegy-
szer-sít, redukcionizmussal. A „redukció” tehát jelentéssel, értelemmel, és így 
élettel való gazdagítást jelent, a leegyszer-sít,, pusztán materiális gondolkodás 
pedig ennek éppen az ellenkez,jét jelöli. A reduktív szemlélet végs, oka a b-n, 
ami az Isten és az ember közötti, az emberek egymás közötti, valamint a terem-
tett világ és az ember közötti megosztottságban nyilvánul meg.HK A Laudato 
si’ a megtért ember lelkiségében gyökerez, motivációkra mutat rá, amelyek 
a keresztény hittartalmak konkrét tettekre váltását ösztönzik az anyagvilággal 
kapcsolatban.H= Az enciklika Romano Guardinit idézveH² arra hívja fel a figyel-
met, hogy bár az egyéni megtérés mindennek az alapja, de ezek összessége még 
nem elegend, a társadalmi méret- problémák orvoslásához, hanem itt az er,k 
egyesítésére, vagyis az új életstílusok közösségi szinten történ, vonzó megjele-

riani, i. m., 837–844. Lásd még: UX: La divisone bonaventuriana delle scienze. Un’appli-
cazione della lessicografia all’ermeneutica testuale, Gregorianum 81 (2000/1) 101–136, itt: 
104–108, La tassonimia della „Reductio”.

GH B;64)634: De reductione artium ad !eologiam, 2 és 11–14, olasz ford.: Opere di San 
Bonaventura. V/1. Opuscoli teologici 1, 38–39, 48–51, utal rá D7 M47;: Tracce e spunti 
bonaventuriani, i. m., 844.

HK Lásd a Teremtés könyve szimbolikus képeit: „Meghallották az Úristen lépteit, aki a nap-
pali szell,ben a kertben járkált. Az ember és az asszony elrejt,ztek az Úristen el,l a kert 
fái között” (Ter 3,8). „Felnyílt a szemük, észrevették, hogy meztelenek. Fügefaleveleket 
f-ztek össze, és kötényt csináltak maguknak” (Ter 3,7). „Vágyakozni fogsz férjed után, , 
azonban uralkodni fog rajtad” (Ter 3,16b). Az asszonyhoz pedig így szólt: „Megsokasítom 
terhességed kínjait. Fájdalmak közepette szülöd gyermekeidet” (Ter 3,16a). „Az embernek 
ezt mondta […]: fáradsággal szerzed meg rajta táplálékodat életed minden napján. Tövist 
és bojtorjánt terem számodra. A mez, füvét kell enned. Arcod verítékével eszed kenyere-
det, amíg vissza nem térsz a földbe, amib,l lettél (Ter 3,17b–19). Lásd még II. J86; P8/: 
Reconciliatio et paenitentia kezdet- apostoli buzdítás (1984. december 2.) AAS 77 (1985/3) 
185–275, 2., 3., 7., 15., 23. pontjait; A77A F3&424//7: L’eco dello Spirito. Teologia della 
coscienza morale, Queriniana, Brescia, 2012, 382–386.

H= Vö. Laudato si’, i. m., 216.
H² Vö. R;&46; G34A767: Das Ende der Neuzeit: ein Versuch zur Orientierung, Matthias – 

 Grünewald – Verlag, Mainz, 200611, 72, idézi: Laudato si’, i. m., 219.

Sapientiana 201702.indb   67 2017. 12. 04.   14:28



– 68 –

Harsányi Pál Ottó OFM

nésére van szükség.H? Az új magatartásformák alapfilozófiája a „kevesebb sok-
szor több”, vagyis a kevesebb materiális fogyasztás és több emberi kapcsolat, a 
több közösségi szolgálat, az igazi m-vészet és nem utolsó sorban a bens,séges 
imádság sokszor értékesebb, mert a valós igényeket elhomályosító szükségletek 
elhagyásával az igazi önmegvalósítás lehet,sége válhat lehetségessé az ember 
számára.H@

A harmadik, Szent Bonaventurától vett gondolat éppen az enciklika 
ökológiai lelkiséggel foglalkozó utolsó, hatodik fejezetében található, ami a 
szentségi jelek és a pihenés keresztény nevelésben betöltött szerepével is fog-
lalkozik. A szentségek különleges módjai annak, ahogyan Isten az anyagvi-
lágot felemeli, és a természetfeletti világ közvetítésének eszközévé teszi.HD 
A szó szoros értelemében vett szentségeken túl, azoktól természetesen élesen 
megkülönböztetve, de velük kapcsolatban maradva az egész teremtés is utal 
Istenre a harmónia és a szépség által, amit a keleti kereszténység lelkisége 
különösen is kiemel. A megtestesülés és a megváltás hittitka, amelyben az 
Örök Ige anyagi testet ölt, az anyagvilág felemelését, megtisztelését jelenti. 
A liturgiában az ember, akinek teste a Szentlélek temploma, a testtartás és a 
szentségek anyaga által is Krisztushoz, az örök F,paphoz kapcsolódik (vö. 1Kor 
6,12–20).HE „Az elmélkedés annál magasabb érték-, minél jobban érzi az em-
ber önmagában az isteni kegyelem hatását, vagyis minél inkább képes felismer-
ni Istent a teremtményekben”.HF

A szövegkörnyezet, amelyben Bonaventura a szemlél,désr,l beszél, nagyon 
összetett. A világot szerinte különböz, mélységekben láthatjuk a filozófus, a 
hív, és a szemlél,d, ember megközelítésében, egyre mélyül, tartalmakat és 
jelentést megértve. A filozofikus-racionális szemléletmód a létez,k, az él,k és 
az értelmes él,k csoportjait különbözteti meg, a hív, látásmód a valóságot 
az üdvtörténet keretében is értelmezi, a szemlél,d, ember pedig a teremtett 
világban az el,bbieken túl a Szentháromság lenyomatát (vestigium) is képes 
felfedezni. A metafizikus látással rendelkez,k el,tt nyitva áll az út a mélyebb, 
szimbolikus, vagyis Istenre utaló jelentés felismeréséhez.HG A Laudato si’ által 
sokszor használt „közös lakóhely”, „közös ház” iránti elkötelezettség és felel,s 

H? Vö. Laudato si’, i. m., 219.
H@ Vö. Laudato si’, i. m., 222–223.
HD Vö. LS, Laudato si’, i. m., 235.
HE Vö. II. J86; P8/: Orientale lumen kezdet- apostoli levél (1995. május 2.) in Enchiridion 

Vaticanum 14, 2585–2590., 11.
HF Vö. B;64)634: II Sent, d. II, a. 2, q. 3 (II, 67–68), idézi a Laudato si’, i. m., 233.
HG Vö. D7 M47;: Tracce e spunti bonaventuriani, i. m., 846–847.

Sapientiana 201702.indb   68 2017. 12. 04.   14:28



– 69 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

tevékenység összekapcsolja a keresztényeket a többi jó szándékú emberrel. Az 
elmélyült hit útját járók a világ értelmességének keresésében egy sajátos jelen-
téstöbblethez, mélyebb motivációhoz és gazdag kegyelmi segítséghez is jutnak.

A Laudato si’ utolsó, Bonaventurától vett gondolata a leggazdagabb jelenté-
s-, amely az ökológiai spiritualitás szentháromságtani megalapozását és egyben 
összefoglalását is adja:

„Szent BonaventuraHH arra a megállapításra jut, hogy az ember a b-nbe-
esés el,tt képes volt annak felfedezésére, amely szerint minden teremt-
mény tanúsítja, hogy Isten hármas természetű. A Szentháromságnak a ter-
mészetben történ, visszatükröz,dése akkor volt felfedezhet,, amikor ez a 
könyv (a természet könyve) még nem volt homályos az ember számára, és 
akinek látása sem volt még akadályozva.”=KK

Az enciklika célja a II. János Pál és XVI. Benedek pápák által is sokat em-
legetett antropológiai tévedés és az erkölcsi relativizmus talaján kialakult, a 
teremtett világot felel,tlenül kihasználó magatartás helyett a kapcsolatközpon-
túság megalapozása. Szent Bonaventura Krisztus által tartja lehetségesnek a 
személyek közötti kapcsolatok meger,sítését az egyházban, amit Di Maio a 
Szent Ferenc-i „építsd fel egyházamat, amely, mint látod, romokban hever!” 
mondat valóra váltását az erényekre épül, szolidáris közösségek kialakításában 
látja.=K= Hozzátehetjük, hogy ez egyszerre jelenthet környezettudatos és család-
barát magatartásformákat, hiszen a szentháromságos hit személyiségformáló és 
közösségalkotó ereje az ember egészét áthatja. A közösségért érzett felel,sség az 
érett szeretet jele, amely mind az egyének közötti kapcsolatokat, mind pedig a 
társadalmi struktúrákat humanizálja.=K² 

A kapcsolatok meger,sítésének teológiai alapját a teremtésben felfedezhet, 
szentháromságos minta jelenti, amit Bonaventura a világ mint könyv meta-
forájával vezet be.=K? Ezt a könyvet a b-n állapotában lév, ember csak kor-
látozottan képes megérteni, ami miatt egy másik könyv, vagyis a Szentírás 
vált szükségessé. Az empirikus és filozofikus gondolkodás arra a felismerés-

HH B;64)634: Questiones disputatae de mysterio Trinitatis, I, 2, concl. Utal rá D7 M47;: 
Tracce e spunti bonaventuriani, i. m., 849.

=KK Laudato si’, i. m., 239.
=K= Vö. D7 M47;: Tracce e spunti bonaventuriani, i. m., 849–850.
=K² Vö. Caritas in veritate, i. m., 2; Laudato si’, i. m., 231.
=K? Vö. I/74 D/7;: A Franciscan View of Creation, i. m., 27–31 ('e Exemplary World, Cre-

ation as a Mirror and Book, Sacramental Creation).

Sapientiana 201702.indb   69 2017. 12. 04.   14:28



– 70 –

Harsányi Pál Ottó OFM

re is eljuthat, hogy a világ egy értelmes létez,t,l, Istent,l származik, de nem 
képes a három személy egységében létez, istenkép felfedezésére. A Szentírás 
erre az igazságra sikeresen mutathat rá akkor, ha olvasója ezt a szöveget isteni 
kinyilatkoztatásként fogadja el. Mivel nem mindenki olvassa így a Szentírást, 
egy harmadik könyv is a rendelkezésünkre áll, vagyis az élet könyve, ami a 
tanúságtételt és a spirituális tapasztalatot jelenti.=K@ A szentháromságos mo-
dell jellemz,en keresztény. Az emberi bölcsesség azonban eljuthat oda, hogy a 
modernkori gondolkodással ellentétben nem a technikai hasznosságot, hanem 
az emberi kapcsolatok humanizálását tekinti a legf,bb értéknek, ahol a termé-
szeti és m-vészi szépség, valamint a közösen végzett tevékenység különleges 
jelent,séggel bír. Ilyen módon a keresztény és az általános emberi bölcsesség 
halmazainak metszete az együttes cselekvés alapjául szolgálhat.

A Laudato si’ által említett négy, Szent Bonaventurától származó gondolat 
egyre mélyebb hittartalmakat fejez ki, ami képes lehet a teremtett világgal való 
felel,sségteljesebb és emberibb kapcsolatok kialakítására. Hasonló meggy,z,-
désre juthat el az általános emberi bölcsesség is a szépség, a rekreációs érték és 
a szimbolikus jelentések felfedezése, valamint az egészséges környezet megóvá-
sáért tett fáradozás által.

A Legenda maiorból idézett pietas, vagyis vallásos látásmód=KD az anyagvi-
lág és az emberiség közös eredetét ismeri fel. Bár ez a szemlélet felhasználja a 
természettudományos ismereteket, de annál távolabbra is tekint úgy, mint azt 
a szerelmes is teszi, amikor mélyebb emberi igazságokra érez rá.=KE A közös 
eredet felismerése az ember és a teremtett világ közötti testvéri kapcsolathoz 
vezethet, ami egy nagyobb jó érdekében a közvetlen, fogyasztástípusú érdekr,l 
való lemondásra és a gondoskodásra is képessé tehet. Az anyagvilág végs, értel-
méhez való visszavezetése, „redukciója”=KF tovább f-zi a pietas által meglátott 
igazságot, hiszen a világ végs, értelmét a Szentháromsággal való kapcsolatá-
ban, vagyis a harmóniában látja. A reduktív, azaz a szellemi valóságoknak az 
anyagvilágra történ, leegyszer-sítésével szemben az értelem forrásához való 
visszavezetés, a „redukció” az elvesztett harmónia nyomán kialakult konflik-
tust az újra megtalált harmóniával gyógyítja. Ez a gyógyítás egészen konkrétan 
az ember technikai beavatkozásainak humanizálásán keresztül valósulhat meg. 
A létez,k közös eredete és az értelmet adóhoz történ, visszavezetés a keresz-

=K@ Vö. D7 M47;: Tracce e spunti bonaventuriani, i. m., 850–853.
=KD Vö. Laudato si’ , i. m., 11.
=KE Vö. Róm 1,20–21.
=KF Vö. Laudato si’ , i. m., 66.

Sapientiana 201702.indb   70 2017. 12. 04.   14:28



– 71 –

A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei

tény szemlél,dés által személyes min,séget is nyerhet, amennyiben Isten felis-
merhet, a teremtményekben.=KG Isten kiléte pedig a Szentháromság titkában, 
az isteni személyek közösségében válik nyilvánvalóvá, amely igazságra maguk 
a teremtmények is utalnak.=KH Bár a teremtett világban fennálló szenthárom-
ságos struktúra felfedezése a b-n állapota miatt akadályozott, de az autentikus 
emberi fejl,dés ,szinte igénye fel,l közelítve valamit mindig megérezhet ebb,l 
a hittitokból az ember.

A növekedés, az érettebbé és szentebbé válás útja az ember önmagába for-
dulása helyett a másik felé való megnyílást jelenti, aminek egészen különleges 
formája a házastársak közössége. A család szentháromság-analógiáját ezért a 
teremtett világ és az isteni személyek közösségének hasonlóságával együtt em-
líthetjük. Arra törekszünk, hogy a két megismerési út egymást segít, és egy-
mást kiegészít, volta meggy,z, kifejezést nyerjen. Az els, gondolatsor, ami a 
katalogikus módszer, a hitigazságok fel,l indul és az emberi magatartás felé kö-
zelít, a második megközelítés, vagyis a teológiai analógia pedig a teljes emberi 
fejl,déssel kapcsolatos antropológiai és egyéb szaktudományos ismeretekt,l az 
Isten titkára vonatkozó reflexió irányába tart.

=KG Vö. Laudato si’, i. m., 233.
=KH Vö. Laudato si’, i. m., 239–240.

Sapientiana 201702.indb   71 2017. 12. 04.   14:28



– 72 –

 Sapientiana 10 (2017/2) 72–85.

'e Catholic Church and the Gypsies
Some details concerning their common history in Hungary  
from the 15th century up to the present=

J3A7 S4M6! K8&86

Abstract
'e Catholic Church and Roma people have come a long way during their 
five hundred years of common history. When the first crews of Gypsies arrived 
in Europe, they were welcomed by curiosity and mistrust. 'ese “strange” for-
eigners soon earned the antipathy of the church. Even 'eodore Balsamon, a 
12th-century canonist threatened with excommunication those who contacted 
them, and several papal bulls requested their condemnation as well.

In this study, my aim is to investigate the relationship between the church 
and Roma people over the centuries: how acceptance replaced rejection, and 
how Gypsy/Roma population found the way to church.

Keywords: Gypsy missions of the Roman Catholic Church, history of Hungarian 
Gypsies, Christian education of Gypsies / Roma, church leadership and Gypsies, 
Gypsy priests

According to our current knowledge, the first crews of the ethnic group called 
Gypsies appeared at the borders of Europe in the 11th-12th centuries. By wan-
dering further, in the 13th-14th centuries they arrived at the Greek colonies of 
the Republic of Venice, the peninsula of Peloponnese and surrounding islands. 

 J3A7 S4M6! K8&86 romologist is Associate Professor and Head of the Department of 
Romology at Debrecen Reformed 'eological University (Hungary), she is also member 
of the Catholic Gypsy Missions; szabone.karman.judit@drhe.hu

= 'is study is a short overview of the common history of the Hungarian churches and 
Gypsies which will be presented in more detail in my forthcoming book: !e Hungarian 
Churches and the Gypsies. !e History of the Gypsy Mission.

Sapientiana 201702.indb   72 2017. 12. 04.   14:28



– 73 –

!e Catholic Church and the Gypsies

'e first authentic date of the appearance of Gypsies in the territory of histor-
ical Hungary is 1455.²

Gypsies wandering in various-sized families were received by curiosity mixed 
with mistrust. 'ese “oddly” looking and dressed groups, who practiced jug-
glery – fortune telling, magic, superstition – soon earned the antipathy of the 
church. Despite the fact that their appearance and behaviour was often con-
sidered repulsive – as can be seen in one of the entries of the Bologna chroni-
cles in 1422: “It should be noted that such abominable people have never set 
foot in this area before. 'ey were skinny and black, eating like pigs. 'eir 
women walked the streets by turns, wearing coarse clothes attached to their 
shoulders with rings in their ears and long veils on their head”  ?– ordinary peo-
ple used their fortune telling and corresponding services. In his explanation 
to the documents of the Council in Trullo (692) even 'eodore Balsamon – a 
12th-century canonist – threatened with six years of excommunication those 
members of the church who engaged in fortune telling, superstition, magic, or 
making and selling amulets against evil eye while travelling around the world. 
'eir ability of ventriloquism was straight-out considered as cooperation with 
Satan and was referred to as one belonging to witches, false prophets and other 
suspicious groups.

At the beginning of the 1300’s Athanasius I, a Patriarch of Constantinople 
also took actions against jugglery and superstition. He sent a letter to the 
priests of the credulous Byzantines requesting them to defend their believers 
from athinganos,@ and not to let them into their homes because they do dia-
bolical acts. Decades later, Joseph Bryennius (1340/1350-1431), a monk and 
preacher from Byzantium stated in one of his essaysD that among other things, 
the misfortune of the empire is the result of people meeting jugglers, magi-
cians, and athinganos on a daily basis. Furthermore, the punishment of those 
who engaged in a conversation with fortune teller magician Gypsy women or 
let them in their houses was an anathema of five years by a 15th-century canon.

² Judit Szabóné Kármán, A magyarországi cigányság I. (Cigányok és romák), (Budapest: 
Semmelweis, 2016)

? Sir Angus Fraser, !e Gypsies (Oxford: Blackwell, 1995)
@ On the various names used for the Gypsies in the past see Judit Szabóné Kármán, 

A magyarországi cigányság I., 33-36.
D Referring to George C. Soulis, Original text in French translation, L. Oeconomos: L’état 

intellectuel et moral des Byzantins vers le milieu de XIV e siécle d’aprés une page de Joseph 
Bryennios. Mélanges Charles Diehl I. (Paris: 1930)

Sapientiana 201702.indb   73 2017. 12. 04.   14:28



– 74 –

Judit Szabóné Kármán

'e church had the strong suspicion that Gypsies - especially due to their 
behaviour, “crafts”, and aversion to the church - were actually heretics. 'e 
papal bulls of the 1500’s, – such as Licet ab initio (Pope Paul III. 1542), then 
Immensa Aeterni Dei (Pope Sixtus V. 1588)E – that encouraged the Roman 
inquisition to take action against heretics and those who became detached 
from faith, opened the way for sanctions against gypsies (even though without 
explicitly mentioning them by name). 'e church leadership of the following 
century also distanced itself from the gypsies, the decrees of the Trnava Synod 
of 1611 and 1629 - which however did not name gypsies but made obvious 
references to them - ordered the clergy against their activities: “Spells, magic, 
fortune telling, casting of lot, palm reading, quackery is often scourged in 
sermons, and if superstition turns out about someone, the bishop shall be 
informed (...) Ordinary people easily become superstitious, wise-women heal 
with superstition and use spells.”F

However, beside the official standpoint of the Catholic Church there is 
evidence from the 16th century revealing that priests and monks turned to-
wards Gypsies with an open heart: St. Philip Neri (1515-1595) and St. Joseph 
Calasanctius (1557-1648) evangelized to them, and even a congregation was 
founded in their service under the patronage of a cardinal in a chosen district 
of Rome assigned for wandering gypsies.G In the 1600’s in Palermo a Jesuit 
monk, Luigi La Nuza, managed a support organization for gypsies.H In 1680 
they received their own church building in the town (Santa Maria va in Egit-
to).

TB /47;6B7C U6 H3624746 2:C7 46A B B3B  
76 B .O-.]B 637

'e first sources regarding the relationship between Hungarian gypsies and 
the Roman Catholic the church are from the 16th century, during the period 

E Elemér Várnagy, “A cigányok és a katolikus egyház”, in Elemér Várnagy (ed.), Keresztény 
Pedagógiai Nyári Egyetem, Pécs (Pécs: JPTE, 1994) 96.

F “Babonaság” [Superstition], in István Diós, János Viczián (eds.), Magyar Katolikus Lexikon 
(Budapest: Szent István Társulat, 1993-2010), babonaság szócikk: http://lexikon.katolikus.
hu/B/babona.html (2017.07.14.)

G Elemér Várnagy: A cigányok és a katolikus egyház, in Elemér Várnagy (ed.): Keresztény 
Pedagógiai Nyári Egyetem Pécs, 97.

H On the life of Luigi La Nuza see http://www.santiebeati.it/dettaglio/95275 (2017.07.13.)

Sapientiana 201702.indb   74 2017. 12. 04.   14:28



– 75 –

!e Catholic Church and the Gypsies

of the Turkish rule. In the country divided into three provinces=K, the life of 
the Gypsy population was di(erent in every respects, including their religious 
life. Such an early relationship with the Catholic Church within the territory 
of the Kingdom of Hungary is shown by an entry recorded in the marriage 
register of Gy,r downtown parish in 1650. According to this entry, in June 
1650 István Berki (a typically Gipsy name) married Ilona Czigány (“Czigány” 
is the Hungarian word for “Gypsy”). 

In 1687 a Gypsy boy – Vaskohi Grausser David (as the document has it: 
natione ciganus – of Gypsy origin)== – was also admitted to the students of the 
Reformed College of Nagyenyed in the Principality of Transylvania. To our 
current knowledge he was the first educated Gypsy in Hungary.=²

However, significant Islamisation emerged within the territory of sub-
jection.=? Numerous Gypsy families converted to Islam and the previously 
Orthodox Christian names, such as, Radován, Andrei, Jovan, Isztepan were 
changed for Muslim names like Abdullah, Mustafa, Suleiman and Ahmed. 

'erefore, the appearance of a “Gypsy priest” in this area was quite a re-
markable fact, about which Pope Urban VIII was informed by Alberto Reng-
jich. In 1626 the bishop, who was appointed Chief Pastor of the subjection 
territory, paid a visit to the area occupied by the Turkish people and wrote a 
report to the cardinals of the Holy Congregation for the Propagation of the 
Faith. In his letter he emphasized the underdevelopment of the area and men-
tioned the following fact with respect to the lack of priests: “A Gypsy from 
Timisoara area ‘who knows but four letters of the alphabet’ and of a faith un-
known to us, appointed himself a priest and baptises people disregarding the 
regulations of the church. Twenty-year-old adults are getting baptised in these 

=K On August 29th 1526, in the Battle of Mohács, Ottoman Sultan Suleyman delivered 
a decisive blow on king Lajos’s armies. In 1541 it occupied Buda and the country was 
divided into three parts (the Kingdom of Hungary, the occupied central region and the 
Transylvanian Principality), and the 145-year-long Turkish occupation began.

== Jakó Zsigmond által közzétett Matricula studiosorum Diáknévsora 1662–1841. [list of 
students in Matricula studiosorun by Zsigmond Jakó] http://adatbank.transindex.ro/
html/alcim_pdf3204.pdf 112. p. (2017. 07.13.)

=² For more information see Sándor El,d Wsz, Mócvidéki reformátusok. Református mócok? 
Adalékok a Zaránd vidéki reformátusság 17–18. századi történetéhez, Református Szemle C/4 
(2007), 884. 

=? Lajos Fekete, A hódoltság török levéltári forrásai nyomában (Budapest: Oriental Reprints, 
K,rösi-Csoma Társaság – MTA, 1993), 35.

Sapientiana 201702.indb   75 2017. 12. 04.   14:28



– 76 –

Judit Szabóné Kármán

villages where Catholic priests were never seen before.”=@ No further data can 
be found about the zealous priest. In any case, it seems that he was the first 
Gypsy of the country who performed religious activities.=D

.B 63: - B J7 C 46A J37 ;J G:C: M77;6

In the 18th century, the relationship between the church and the Gypsies was 
strengthened by a royal decree. Joseph II ordered the attendance at Sunday 
church services, religious marriage, and the education of children.=E It was, 
however, mostly due to the service and the members of the local church and 
the community that in September, 1746 in Orosháza, Sára – the daughter of 
Gypsy Martzin Pupi – was baptised, and seventeen non-Gypsy couples were 
present as godparents – including leading people of the village – assuming 
sponsorship.=F A fine example of Christian acceptance!

Another prominent person of this age was István Kaprinai, a Jesuit monk 
and scholar historian, who taught Gypsy children in the 1760’s as a teacher 
in Kosice, and as was recorded “he also counselled rejected stray Gypsies.”=G 
During this century, the mission towards Gypsy inmates was initiated as well; 
in 1780 the Catholic Diocese of Fehérvár assigned a retired priest as a prison 
chaplain, whose responsibility was to care for and teach inmates.

=@ István György Tóth, Koszovóból vagy Mezopotámiából? Misszióspüspökök a magyarországi 
török hódoltságban. “Történelmi Szemle” 41 (1999), 279-329. 

=D For detailed information on his life see Judit Szabóné Kármán, A magyarországi cigányság I., 
107-108.

=E 'is regulation did not aim to emancipate the Gypsies, but was one of the elements of 
II. Joseph’s violent assimilation policy.

=F Mihály Hajdú, Orosháza XVIII. századi személynévrendszere, in Gyula Nagy (ed.), A Békés 
Megyei Múzeumok Közleményei 7. (Békéscsaba: Békés Megyei Múzeumok Igazgatósága 
(1983), 76. 

=G Árpád Bitay, Erdély jeles katholikus papjai, in Judit Szabóné Kármán, A magyarországi 
roma/cigány értelmiség historiográfiája, helyzete, mentális állapota (Budapest: Gondolat, 
2012), 108. 

Sapientiana 201702.indb   76 2017. 12. 04.   14:28



– 77 –

!e Catholic Church and the Gypsies

.NB 63: – “B J7 27C: B;;/ 76 B U;/A”

Pastoring Gypsies who settled in in the 19th century had become an important 
part of the service. More and more initiatives were taken for their education, 
introduction to religious life, and acceptance.

In 1838, in Nové Zámky József Kopácsy, the archbishop made the first at-
tempt himself to educate Gypsy children, however – despite the fact that chil-
dren received food and clothes - the school was discontinued after two years 
due to the lack of interest. Nearly twenty years later, chaplain Ferdinand Farkas 
- who knew the local Gypsy settlement well - founded a school also in Nové 
Zámky together with József (Bajnai) Mennyey - a teacher and former Piarist 
monk, who was an instructor in teacher training at that time. 'eir work was 
eagerly supported by József Csernák, the parish priest of the town and by János 
Bachta, the chaplain. 'e school was operating successfully from the begin-
ning: “You could see the pride and joy on those bronze faces. 'e elder prom-
ised to educate the young, while children joyfully o(ered themselves, thus 
the first Gypsy school was opened on 11th March with 30 (15 boys, 15 girls) 
pupils for the time being...”=H - as Mennyey reports the opening of the school. 
'e classes started out with thirty children, but ever since the first days, those 
who could not fit into the classroom followed the classes from under the open 
windows of the school “and yelled the answers to the questions through the 
window”.²K

In April, 1856 the archbishop commissioner and the school councilman 
visited the Gypsy school and prepared the following report: “We visited the 
Gypsy school with 43 pupils. 'e school was opened and equipped this year 
before Easter at the expense of the local chaplain, Nándor Farkas, until the 
town begins to sponsor it as promised. 'e Catechism and the Bible are pre-
sented by local chaplains; gypsies attend school gladly and show fine mental 
talent; learning musical notes attracts them exquisitely.”²= 'e school operated 
for twelve years and reached nice results; for a while it also served as a prac-
tice school for student teacher education. Mennyey regularly reported of the 
development of Gypsy children, their change of behaviour due to schooling, 

=H József Mennyey, A czigányok Érsekújvárott, 1856, in István Pénzes, Az első cigányiskola, 
“Pedagógusfórum” 6 (2007/9–10), 27. 

²K István Pénzes, Az els, cigányiskola. “Pedagógusfórum” 6 (2007/9–10), 27.
²= Religio, 1856. I. 263. in Dr. Kálmán Tímár, Az érsekújvári Kir. Kat. Tanítóképző Int. 

története. Különnyomat a kalocsai Róm. Kat. Tanítóképző Int. 1937-38. évi Értesítőjéből 
(Kalocsa: Árpád Részvénytársaság Könyvnyomdája, 1938), 20. 

Sapientiana 201702.indb   77 2017. 12. 04.   14:28



– 78 –

Judit Szabóné Kármán

moral and religious education, and about the significant improvement in their 
speech, vocabulary, behaviour, clothing, and general state. Despite of all the 
success and the attempts of Ferdinand Farkas, the school was closed in 1868 
due to the lack of moral support and funds. 

L;4/ 767747) - B 2766762  
;J B G:C:-/462342 C4B;/7 &77;6

In Mukachevo, it was János Turcsányi - the organist of the Catholic church - 
who tried to involve Gypsy musicians in the life of the church with more or 
less of a success; in 1843 some of them were employed to play music at major 
holidays and sing masses instead of performing public duties. Musicians will-
ingly accepted it and fulfilled the requirements, but after a while they started 
to miss services, as they were playing music all night long and could not make 
it to church on time in the morning.

'e children of the Géró family living in Alpár in Bács-Kiskun county par-
ticipated in the life of the church so actively that in 1888 they received the 
sacrament of confirmation; according to the church records, the three boys 
received the following confirmation names: Caspar, Melchior and Balthazar.²²

In 1894 the Newspaper of Siklós published an article on mass church wed-
dings that took place in Miholjac: “József Kuzmics, the dean and pastor of 
Miholjac married no less than 15 Gypsy couples. 'e oldest groom was 80, 
while the bride was 40 years old.”²?

According to the witness of a contemporary newspaper, the Catholic 
Church’s mission in Gypsy language was initiated during this period - at least 
the first initiative that, however, ended up in a failure. 'ere was a major arti-
cle in the Sunday Newspaper of Szentes dated 7th September, 1890 about Gyp-
sies. It also mentioned the attempt of János Szmodis from decades earlier who

“encouraged by his apostolic devotion went to Siklós to hold Gypsy ser-
mons. Since the local chaplain did not o(er the church building to his 

²² Dániel Bárth, Az alpári bérmálási jegyzékek történeti-néprajzi tanulságai, in Cumana. 
A Bács-Kiskun Megyei Önkormányzat Múzeumi Szervezetének Évkönyve. 24. (Kecskemét: 
2009), 179.

²? “Tömeges esküv,”, Siklósi Hírlap (2nd December, 1894), 4., quoted by Csilla B. Horváth, 
A Baranya megyei hivatásos fényképészek a helyi sajtóban az 1870-es évektől az I. világháború 
végéig. A Janus Pannonius Múzeum Évkönyve 39 (Pécs: 1994), 143-159.

Sapientiana 201702.indb   78 2017. 12. 04.   14:28



– 79 –

!e Catholic Church and the Gypsies

service, he was preaching under the clear sky in the shadow of a broad-
leaved tree. Gypsies²@ understood and listened to the words of the Bible. 
But the elderly were shaking their heads and started to grumble con-
cerned about their future in case the lords may learn their language. Fi-
nally, they burst out in such an uproar that the speaker had to escape. As 
Mr. Szmodis arrived home, he burnt all his books.”²D 

János Szmodis was the chaplain of Gelse in Zala County between 1826 and 
1846. A canon from Veszprém, a knowledgeable educated priest, who spoke 
several languages, learnt the Gypsy language and wrote a book in this topic.

TB J7 G:C: C4B;/7 C7

Endre Pozsár experienced a warmer welcome – at least from Gypsy believers 
– than the chaplain from Gelse, who was the first Catholic priest of Gypsy 
origin. 'e first sermon of this priest - who was born in 1856 in Vác to a mu-
sician family – was such an extraordinary event in the summer of 1879 that it 
was published even in the national weekly and in the Sunday News:

“'e religious ceremony was a huge sensation, as the young priest comes 
from a Gypsy family from Vác. A large number of audience filled the 
church, the parents also participated. After the ceremony, canon Virter 
provided lunch. In his toast he emphasized that the church makes no 
di(erence between people, and welcomes everyone without exception. 
'e relatives of the new priest were an interesting part of the lunch, con-
ducted by the famous Pali Rácz. Rácz was also invited to the feast, and 
was playing with enthusiasm.”²E

Endre Pozsár was raised in a poor family together with his siblings, but his 
parents supported their education; one of his siblings became a primate, the 
other became an official at a district court. His father, András Pozsár who was 
a well-known and honoured musician from Vác, earned the support of József 
Antal Peitler, the bishop of Vác, who also came from a poor family and was a 

²@ To name the Gypsies, the journalist here uses a popular, mocking word: ’moré’.
²D “A czigányokról”, Szentesi Lap vo. 20 no.106 (2nd September, 1890), 3. 
²E “Vasárnapi Ujság” 1879. Egyház és iskola rovat, 31. sz. 7. 

Sapientiana 201702.indb   79 2017. 12. 04.   14:28



– 80 –

Judit Szabóné Kármán

generous chief pastor. With the financial and moral support of the bishop he 
graduated in 1876 at the Piarist Fathers of Pest, then prepared for priesthood 
at the seminar of Vác. His adventurous life filled with contradictions can be 
easily tracked by the records at the Episcopal and Chapter Archives.

For our current inquiry, a record dated in 1812 and found at the Historical 
Archives of Vác needs to be mentioned. It provides the information that one 
of Pozsár’s ancestors – supposedly the grandfather – moved out of the Gypsy 
area of the town and bought a house among Hungarian people.²F 'erefore, 
the motivation for breaking out, progress and studying most probably came 
from his family, but it also required financial and moral support from outside. 
After finishing his theological studies, Endre Pozsár first became a chaplain, 
then he was the priest of Szentl,rinckáta from 1896, and parish priest until 
his death. After the auspicious start, as the first Gypsy Catholic priest, his life 
was encumbered by numerous difficulties and stress. He often engaged in con-
frontation with his believers and supervisors, therefore he was moved to newer 
and newer locations. He served at several parishes until he found his place in 
Szentl,rinckáta where he served until his death in 1930. One important piece 
of information is left behind about the first Gypsy chaplain, demonstrating 
the appreciation of his classmates and contemporary clergy. In 1926 the press 
reported that Endre Pozsár presided the Eucharist at the 50th high school re-
union in the Piarist Chapel of Budapest for his former classmates and those 
who were present. ²G

Two other young Gypsy men are mentioned from the second half of the 
18th century, who worked as Roman Catholic priests in Transylvania: János 
Bálint served in Csíkszentmiklós, András Flóri served in Marosszék-Jobbágy-
telek.

²F Feyes László tiszttartó: “1812. Boldogasszony hava (január) 10. Az uradalmi tiszttartó 
jelentést tesz a cigányok helyzetér,l”, in Ferenc Horváth M., Tamás Pintér (eds.)., Váci 
Történelmi Tár I. „Késő maradékainknak tétessen jegyzésben!” (Vác: Vác város önkormányzata, 
1996), 273.

²G Napi Hírek, 1926. 05. 29. MTI

Sapientiana 201702.indb   80 2017. 12. 04.   14:28



– 81 –

!e Catholic Church and the Gypsies

S;& 7&C;46 J4 4;3 B 1_B 63:  
C4B;/7 G:C: &77;6

Nice examples of brotherhood are preserved from the first decades of the 20th 
century. In 1934, the city of Kalocsa organized the Christmas of stray Gypsies, 
which was reported as follows: 

“'e Christmas of stray Gypsies was a glorious celebration. Gypsies 
dressed in picturesque and delightful clothes performed a Christmas 
play. Every actor was Gypsy. 'en, they performed some of their ancient 
songs and dances, and finally the “Gypsy angels” brought the Christmas 
tree decorated with colourful light-bulbs, and a lot of presents under it. 
A great number of the town’s population participated at the event which 
was organised by police officer Károly Kovács Buna, who is a significant 
patron of the Gypsies of Kalocsa. Even Earl Gyula Zichy appeared, the 
archbishop of Kalocsa.”²H

In the autumn of 1935 thirty Gypsy couples held their weddings simultane-
ously in Kiskunhalas. Wedding guests were o(ered food by the people of the 
town, then a folk festival and Gypsy parade was organised at the market-place. 
A group of three hundred people checked in even from Vienna.?K

In the spring of 1935 there was a collective wedding in Tiszaro( as well. 
'is was a special event, as the wedding mass was the primice of the newly 
ordained son of the local Gypsy violinist. According to the reports “the Gypsy 
priest delivered a beautiful speech, then married ten Gypsy couples who were 
living in wild marriages before.”?=

Another good example of cooperation is the closing ceremony of the Gypsy 
school of Tárkány in 1937, and the success of the children: 

“It was the second closing ceremony at the Gypsy school of Tárkány, 
where pupils were wearing clothes purchased from the donations of the 
Hungarian Red Cross and the county. 'e chair of the exam was gallant 

²H Magyar Távirati Iroda jelentése: Kalocsa 1934. december 23. 1. MTI „k,nyomatos” hírek. 
Napi hírek/Napi tudósítások 1920-1944. Magyar Országos Levéltár

?K Magyar Távirati Iroda jelentése: Kiskunhalas 1935. október 9. 14. MTI „k,nyomatos” 
hírek. Napi hírek/Napi tudósítások 1920-1944. Magyar Országos Levéltár

?= Békésmegyei Közlöny 62. (1935. 05. 09.), 105/2.

Sapientiana 201702.indb   81 2017. 12. 04.   14:28



– 82 –

Judit Szabóné Kármán

István Szabó, a royal inspector. 'e cream of the town appeared, led 
by vicar Guido Mátray and town clerk Nándor Semmelweis. Not only 
was the leadership present but the complete Gypsy settlement as well. 
Fathers and mothers were proudly listening to the bright knowledge and 
smart answers of their children.?² Dénes Jász, who was a young teacher 
of the school, made a thorough and impressive job. From next year on, 
there will be three classes at the successful Gypsy school. Guidó Mátray 
- a Benedictine parish priest - deserves thanks and recognition, for sup-
porting the work of the school and Gypsy families in all kinds of living 
conditions so that they can become useful citizens of the country as soon 
as possible.”??

In 1936 the Gypsy school of Mohács started its operation in a quite unique 
way and at an unconventional location. Antal Kiss - who later became a teach-
er in Homorúd - organised school classes at a former pub that was maintained 
jointly by the Roman Catholic, the Reformed, and the Jewish parishes.?@

'e examples of religious service towards Gypsies could make a long list, 
but the one who must be mentioned is Miklós Sója. 'e Eastern Rite Catholic 
father was an outstanding figure of the Roma mission in Hungary. In 1941, 
after his ordination, he was sent to Hodász in Szabolcs-Szatmár-Bereg county 
by the bishop. He lived and served there for forty years among the Gypsies. 
'is is how he described the beginnings, his mission and his work:

“In 1941 bishop Dudás sent me to Hodász. He did not know that there 
were Gypsies, nor did I. Not long after my arrival I passed through the 
Gypsy settlement. I was almost thunderstruck by the sight of the chaotic 
crowd of cabins that were dug in the ground amidst the horrible filth. 
I shouted to myself just like a Columbus-type explorer: 'is island was 
not indicated on the bishop’s map! Countless number of patched and de-
cayed fabricated cabins dug into the ground are clustered in a space that 
is hardly enough for one single residence; people on top of one another 
inside, only some of them wearing any clothes. 'ere are no wells or lav-
atories anywhere in the settlement. During my first visit I realized that if 

?² 'e term for the Gypsy children in the original text is ‘rajkó’.
?? Esztergomból. Napi Hírek 1937. 06. 16. MTI.
?@ János Pesti, Baranya megye földrajzi nevei. II. köt. Baranya monográfiai sorozat. Baranya 

Megyei Levéltár Pécs III. Adattár 191–236: Mohácsi járás 468. 1982.

Sapientiana 201702.indb   82 2017. 12. 04.   14:28



– 83 –

!e Catholic Church and the Gypsies

I considered them as human beings, then my mission was to 3.000 peo-
ple instead of 1.500. 'ey let me look inside a few cabins. I had to bow 
down low to enter the cellar where they lived in bulk and only some of 
them were wearing any clothes. I sensed poverty, starvation, uncleanness, 
nudity and sin on them.”?D

After he decided not to abandon Gypsies, he started to teach and educate 
them. First, by the ditch or in the meadows as remembered by an elderly wom-
an: “'ere was a wide meadow where Sója would make the children seated and 
teach them. He was always on the road no matter how cold or muddy it was 
and visited the filthy Gypsy towns as well. He would come by bicycle but the 
children would not want to let him go home. What a lovely world that was!”?E 
'en they built a chapel: 

“Due to the cold weather and the demands, they rented Peti Pankus’s 
house and gathered there almost every day to pray, talk and sing. Later 
it was necessary to buy the house and turn it to a chapel. Each Gypsy 
family produced a thousand adobes and sold it to Hungarians. In 1948 
they bought the house from the money collected from sold adobes and 
by peddling. 'ey tore down the roofing and raised the walls. Due to the 
system at that time, the chapel was registered as a school. Bishop Dudás 
did not want to consecrate the chapel for fear of the political regime of 
the time. Because of this and the high level of illiteracy, the chapel was 
registered as a school. It had two functions: it served as a church, the 
house of God – and as a school and community centre. Indeed it pro-
vided for school services as well. Miklós Sója soon realized that actions 
are needed instead of preaching. He taught them to read and write. 'ey 
practiced eating with knife and fork on chocolate instead of meat. 'e 
multiplication table was also hanging on the walls of the chapel next to 
religious icons. 'ey received the alphabet tables from a local teacher. 
'ere was a stick at the foot of the wall for reaching all the letters. 'e 
stick was actively used, children would compete for it especially if a ques-
tion was at stake, such as: this ribbon, apron or candy goes to the one 
who can spell the word correctly. 'e first candidate for spelling was Zági 

?D Éva Rózsahegyiné Juhász, Sója Miklós öröksége Hodászon. http://www.ciganypasztoracio.
hu/Soja_Miklos (2017.07.31.)

?E Ibid.

Sapientiana 201702.indb   83 2017. 12. 04.   14:28



– 84 –

Judit Szabóné Kármán

who started her studies as a girl and took her final exam as a young lady 
by reading the actual section of the Bible at the Sunday mass. I made an 
agreement with the director of the school as well, who had the chapel 
filled with school desks, the altarpiece covered with a big blackboard, and 
every evening an educator taught the adults how to write.“?F 

Education and becoming a Christian adult walked hand in hand under the 
service of Father Sója. Following his example in the second half of the 20th 
century, many ecclesiastical Gypsy missionary services were launched. 

Among the many initiatives and services we must mention József Lankó’s 
nearly forty years of mission among the Gypsies of Alsószentmárton Beás, 
and the name of father László Somos, who served for more than twenty years 
among the Kaposf, country Vend gypsies. As a consequence of these missions, 
the plan for the creation of Christian Roma Colleges was born.

TB NU;5 ;J B CB7746 R;&4 C;//2 ;J S3A6  
– 4 6U U4: ;J 1. 63: G:C: M77;6

In the spring of 2011 the leaders of the Hungarian Province of the Society 
of Jesus (on behalf of the Roman Catholic Church), the Hungarian Eastern 
Rite Catholic Church, the Hungarian Reformed Church and the Hungari-
an Lutheran Church signed the constitutional document of the Network of 
the Christian Roma Colleges of Students. According to the intentions of the 
founders:

“'e aim of the technical college is to train Christian intellectuals who 
‘live for others’, and the basic goal is to contribute to the formation of 
Gypsy intellectuals who are dedicated to public responsibilities, maintain 
active social dialogue, and combine professional excellence with the sen-
sitivity towards social issues. 'e religious institution strives to develop 
the humanity of its students in all dimensions by deepening the intel-
lectual, moral, collective way of life and spirituality. 'e education of 

?F Ibid. 

Sapientiana 201702.indb   84 2017. 12. 04.   14:28



– 85 –

!e Catholic Church and the Gypsies

technical college is based on an ecumenical approach that enables these 
youngsters to experience spirituality.”?G 

In addition, these special institutions also strive to reach integration. Accord-
ing to their fundamental principle they consciously try to admit also non-Gypsy 
students.?H Currently there are seven Christian Gypsy/Roma technical colleges 
operating in Hungary. Christian education and guidance towards Christian 
adulthood are both stressed in all these institutions. 

Our survey has shown that the Hungarian Roman Catholic Church has 
come a long way from the initial distrustful welcome through the support of 
individuals and local churches to the foundation of colleges today that oper-
ate with the agreement and support of the state and the church. Gypsies and 
non-Gypsies have influenced, changed and shaped one another in the course 
of a common history of almost six hundred years, and one has learnt and tried 
to understand the pivotal truth: the essence of the gospel of Jesus is not a system of 
doctrine, norm or custom, but the personal loving relationship with God.

?G A Keresztény Roma Szakkollégiumi Hálózat küldetésnyilatkozata: http://krszh.hu/a-krszh-
kuldetesnyilatkozata/ (2017.07.31.) 

?H Ibid.

Sapientiana 201702.indb   85 2017. 12. 04.   14:28



– 86 –

SZERZETESSÉG Sapientiana 10 (2017/2) 86–103

Egy sivatagi atya Galliában?  
Makáriosz Regulája
B486 I85 OSB

Abstract:
Among the early Latin monastic legislative texts there is a rule that introduces 
itself as “the Rule of Saint Macarius, who was the superior of five-thousand 
monks”. Although this may be taken as a hint to Egypt and the world of the 
desert fathers, a closer study of this Rule convinces one that it was born in 
Gaul, in a time of transition between the beginnings and the birth of great 
rules in the sixth century. Its real author was probably Porcarius, abbot of Ler-
ins at the end of the fifth century, and it reflects the life of the island-commu-
nity of the time. 'e rule does not only consist of prescriptions to be observed, 
but also spiritual teaching in the form of personal exhortation. It refers to itself 
as an authoritative text to be read on joining the community. Both of these 
facts are new elements in the development of Western monastic rules 'e ar-
ticle presents the first Hungarian translation of the rule followed by a study of 
its major characteristics and  its possible date of origin.

Keywords: Western monasticism, early Latin monastic literature, rule, Lérins, 
Macarius
Kulcsszavak: nyugati monasztikus szerzetesség, korai latin szerzetesi irodalom, 
regula, Lerinum, Makáriosz

A korai latin szerzetesség hiányosan dokumentált, talányokban gazdag világá-
ból ránk maradt regulák közül az egyik igazán meglep,. Az életszabály címe: 
„Makáriosz apát regulája, akinek irányítása alatt ötezer szerzetes élt”.= A szerze-

 B486 I85 bakonybéli bencés szerzetes, teológus, a pannonhalmi Szent Gellért Szak-
kol légium és a római Szent Anzelm Egyetem oktatója. Kutatásának f, területe a korai 
szerzetesség irodalma és történelme; izsak@szentmauriciusz.hu

= A fordítás alapjául szolgáló kritikai szöveg: AA4/ A V;2S! (éd.): Les Règles des Saintes 
Pères I. (SC 297), Cerf, Paris, 1982, 373–388.

Sapientiana 201702.indb   86 2017. 12. 04.   14:28



– 87 –

Egy sivatagi atya Galliában? Makáriosz Regulája 

tesi irodalomban jártas olvasó ennek láttára azonnal ösztönösen az egyiptomi 
szent öregek örökségére gondolna, de hiába keresgélünk, a sivatagi atyákhoz 
köthet, autentikus források között nem találunk makárioszi életszabályokat. 
Ha azonban figyelmesen olvasni kezdjük a Regula szövegét, akkor egy egészen 
más, mégsem ismeretlen mili,ben találjuk magunkat: az életszabályban megje-
len, utalások és szerzetesi viszonyok alapján a szöveg Dél-Galliába, azon belül 
is a híres lerinumi monostorba kalauzol bennünket, és sok érdekes részletet 
árul el arról, hogy a 400 körül alapított monostorban hogyan élhettek a sziget-
lakó testvérek száz évvel az alapítás után.

Makáriosz Regulája (a továbbiakban RMac) más latin források használata 
mellett hosszan idézi Az atyák második regulája (a továbbiakban 2RP) néven 
ismert szabálygy-jteményt.² Ez a tény, valamint több küls, és bels, érv is 
amellett szól, hogy a Lerinumhoz köthet, regulák közé soroljuk, s a dél-galliai 
latin regulák családfáján elhelyezve egy olyan, valamivel 500 el,tt keletkezett 
életszabályt lássunk benne, amelyben a közösség életének elrendezése mellett 
el,ször jelenik meg a személyes imaéletre, egyéni lelki el,rehaladásra való 
buzdítás igénye.

El,ször a forrás els, magyar nyelv- fordítását adjuk közre, majd formai 
és tartalmi sajátosságaira hívjuk fel a figyelmet. Végül azokat a bels, és küls, 
tényez,ket vesszük számba, melyek segítségével meghatározható a Regula kora 
és keletkezésének helye.

.. F;AY8

Kezd,dik Szent Makáriosz apát regulája, akinek irányítása alatt ötezer 
szerzetes élt.

1. Krisztus katonáinak úgy kell irányítaniuk lépteiket (vö. 2Tim 2,3), 
hogy egymás között a szeretet legtökéletesebb kötelékét ápolják, Istent 
pedig teljes lelkükből, teljes elméjükből, teljes szívükből és minden erejükkel 
szeressék (Mk 12,30).

2. Egymásnak tökéletes módon engedelmeskedjenek (vö. Gal 5,14; 
Ef 5,21), keressék a békét, legyenek szelídek, szerények, ne legyenek g,-

² Az életszabály magyar fordításához és elemzéséhez lásd B486 I85: Korai monasztikus 
aggiornamento: Az atyák második regulája, Sapientiana 9 (2016/1) 92–105.

Sapientiana 201702.indb   87 2017. 12. 04.   14:28



– 88 –

Baán Izsák OSB

gösek, igazságtalanok, pletykálkodók, gúnyolódók, szószátyárok vagy be-
képzeltek (vö. Tit 1,7). Ne egymás tetszését keressék, hanem azét, akinek 
harcosai, azaz Krisztusét (vö. Róm 15,3; 2Tim 2,4). Ne kárhoztassanak 
senkit, és ne is szóljanak le senkit. A szolgálatra ne legyenek lusták, le-
gyenek készségesek az imádságban, tökéletesek az alázatban, tettre készek 
az engedelmességben, kitartóak a virrasztásban s vidámak a böjtölésben.

3. Senki se ítélje önmagát másoknál igazabbnak, hanem mindenki tartsa 
magát másoknál kevesebbre, mert aki felmagasztalja magát, azt megaláz-
zák, aki pedig megalázza magát, azt felmagasztalják (Lk 14,11).

4. Amit lelkiatyád parancsol, azt úgy fogadd, mint az üdvösséget.? Min-
dent zúgolódás nélkül tegyél. Semmilyen parancsra se válaszolj feleselés-
sel.

5. Ne bízd el magad, és ne is magasztald fel magad, ha valami hasznos 
dolgot teszel. Ha nyereségre teszel szert, ne örülj neki, ha pedig kárt szen-
vedsz, ne szomorkodj.

6. Ne hagyd, hogy bizalmas emberi kapcsolatok a világ felé vonzzanak, 
hanem szíved minden szeretetével ragaszkodj a celládhoz. Tekints cellád-
ra úgy, mintha a paradicsomkert volna,@ a lélekben testvéreidben pedig 
úgy bízzál, mint akik az örök életre szülnek téged.

7. Úgy féld a monostor elöljáróját, miként Istent, és úgy szeresd, mint atyá-
dat.D Ugyanígy illik szeretned az összes testvért is, hiszen abban bízol, 
hogy velük együtt lesz részed Krisztus dics,ségében.

8. Ne utáld a fáradságos munkát (Sir 7,16), ne keresd a tétlenséget (vö. 
Péld 28,19), légy állhatatos a virrasztásban, az igaz munkában verítékezz, 
jártodban-keltedben szundíts,E s amikor kimerülten ágyadba zuhansz, 
hidd, hogy Krisztussal pihensz.

? Vö. S6 J;&;: Ep. 125,15. Magyarul: Levelek II, Szenzár Kiadó, Budapest, 2005, 
309.

@ Vö. S6 J;&;: Ep. 125,15. Uo., 304. (A latin cella szó, melyet a fordításban is 
meghagytunk, egyszerre jelöli a szerzetes szobáját és a monostor egészét.)

D Uo. 309.
E Uo.

Sapientiana 201702.indb   88 2017. 12. 04.   14:28



– 89 –

Egy sivatagi atya Galliában? Makáriosz Regulája 

9. A monostor imarendjét mindennél jobban szeresd. Aki pedig gyakrab-
ban szeretne imádkozni, az b,ségesebb irgalmat nyer Krisztustól.

10. A hajnali imaóra elvégzése után a testvérek a második óráig az imád-
ságos olvasásnak szentelhessék magukat,F s ez alól csak az jelenthet kivé-
telt, ha az elmélkedés helyett valamilyen súlyos indokból kifolyólag más, 
mindenkit érint, dologgal kell foglalatoskodniuk.

11. A második órától pedig egészen a kilencedik óráig ki-ki készséges 
lélekkel a saját munkájával foglalkozzon, vagy tegye meg azt, amit éppen 
rábíztak, zúgolódás és késlekedés nélkül (Fil 2,15), ahogyan a szent Apostol 
tanítja.

12. Ha pedig valaki zúgolódik, viszályt kelt, vagy valamilyen dologban 
akaratosan elzárkózik a kapott parancs teljesítését,l, akkor méltó bünte-
tést kapjon az öregek ítélete vagy a b-n mértéke alapján, s annyi napig 
zárják ki a közösségb,l, amennyi arányban van vétkének súlyával. Az ille-
t, pedig b-nbánatot tartva alázkodjon meg és javuljon meg. A büntetés 
alatt lév, testvér pedig ne merjen sehová elmenni onnan.

13. Ha pedig valaki a testvérek közül – akár a monostorban lakik, akár a 
remetecellákban él – egyetért a kiközösített vétkével, akkor ,t is vétkes-
nek kell tekinteni.

14. Amikor elhangzik az imádságra szólító jel, mindenki azonnal tegye 
félre a munkát, amivel foglalatoskodott, mert az imádság elé semmit ne 
tegyenek. Ha pedig valaki nem így tesz, s nem készséges az imádságra, 
akkor az imateremb,l kizárva piruljon szégyenében.

15. Minden egyes testvér nagy gonddal törekedjen arra, hogy a zsolozsma 
idején, amikor mindannyian összejönnek az éjszakai imádságra, tartsák 
meg azt a szabályt, hogy ha valaki netalán kimenne az imateremb,l, mert 
álmosság telepszik rá, ne kezdjen el beszélgetni, hanem utána azonnal 
menjen vissza az imára, amelyre összejöttek. Amikor pedig a közösségben 

F Innen a 18. pontig a regula kisebb változtatásokkal követi a 2RP 23–46. fejezeteit. B486 
I85: Korai monasztikus aggiornamento: Az atyák második regulája, i. m., 95–96.

Sapientiana 201702.indb   89 2017. 12. 04.   14:28



– 90 –

Baán Izsák OSB

felolvasás van, mindenki az Írásokra fordítsa a figyelmét, s mindenki tart-
sa meg a csendet.

16. Még azt is hozzá kell tennünk, hogy ha egy testvért valamilyen vétség 
miatt megszidnak vagy megfenyítenek, akkor is maradjon meg a béket--
résben, és ne szóljon vissza annak, aki ,t feddi. Ehelyett inkább minden-
ben alázza meg magát az Úr parancsa szerint, mely így szól: „mert Isten 
ellenáll a gőgösöknek, az alázatosaknak azonban kegyelmet ad” (1Pét 5,5), 
és „aki magát megalázza, azt felmagasztalják” (Lk 14,11).

17. Aki pedig a gyakori fenyítés ellenére se javul meg, annak parancsolják 
meg, hogy az utolsó helyre kerüljön a közösség sorrendjében. Ha pedig 
még így sem tér jobb belátásra, akkor kezeljék úgy, mintha idegen volna, 
ahogyan az Úr mondta: „Tekintsd olyannak, mint egy pogányt vagy vám-
szedőt” (Lk 18,17).

18. Az asztalnál egyébként különösen is ügyeljenek arra, hogy senki ne 
beszéljen, csak az elöljáró vagy az, akit kérdeznek.

19. Senki se dicsekedjék m-veltsége vagy szép hangja miatt, hanem az 
alázatosság és az engedelmesség révén mindenki az Úrban örvendezzen.

20. Minden helyzetben gyakorold a vendégszeretetet (Róm 12,13), s ha 
szegényt látsz, ne nézz félre, és ne engedd el üres kézzel (vö. Sir 4,5). 
Nehogy az történjen, hogy miközben a vendégben és a szegényben maga 
az Úr jön hozzád, látnia kelljen, hogy vonakodsz, s így ítéletet vonsz ma-
gadra (vö. Mt 25,43–46). Ehelyett inkább légy kedves mindenkihez, és 
h-séges hittel cselekedj.

21. Ha jogtalanság ér, hallgass.G Ne gondolkodj azon, hogyan tehetnél kárt 
másnak, ha pedig neked ártanak, viseld el.H Ne hagyd magad elcsábítani a 
rossz tanácsadóktól, hanem inkább mindig Krisztusban keress er,t. Ne 
tarts senkit közelebbi rokonodnak, mint a testvéreket, akikkel a cella kö-
zösségében élsz.

G S6 J;&;: Ep. 125,15.
H S6 C7C786: Or. dom. 15.

Sapientiana 201702.indb   90 2017. 12. 04.   14:28



– 91 –

Egy sivatagi atya Galliában? Makáriosz Regulája 

22. Ha a szükséges dolgok beszerzése végett el kell hagyni a monostort, 
akkor a testvérek kettesével vagy hármasával menjenek. De ilyenkor is 
csak azok keljenek útra, akikben meg lehet bízni, s ne menjenek sehova 
azok, akik csak a fecsegést vagy a jó falatokat keresik.

23. Ha tehát valaki a világból megtérve be akar lépni a monostorba, ol-
vassák fel neki a regulát, és tárjanak fel el,tte mindent, amivel együtt jár 
a monostori élet. Ha az illet, ezeket mind készséges lélekkel elfogadja, 
akkor a testvérek méltó módon fogadják be ,t a cella közösségébe.

24. Ha valaki szeretné behozni a cellába saját javait, akkor a regula el,írása 
szerint minden testvér jelenlétében helyezzék a dolgait az oltár asztalára. 
Ha befogadják az illet,t, akkor ett,l az órától kezdve nemcsak a behozott 
vagyonról, de még saját magáról sem rendelkezhet többé.=K El,fordulhat, 
hogy még belépése el,tt valamit a szegényeknek adott, vagy belépésekor 
valamit a testvéreknek ajándékozott, de utána már nem szabad, hogy bár-
mi is az , birtokában maradjon.

25. Ha pedig az illet, három nap elmúltával ki akarna lépni a közösség-
b,l, mert valamilyen dolog megbotránkoztatja, bármi legyen is az ok, ne 
kapjon semmi mást, csak azt a ruhát, amiben belépett. Ha pedig meg 
talál halni, örökösei közül senki se folyamodjon a jussáért. Ha pedig az 
illet, pert indít, akkor a bírónak is olvassák fel a regulát, s így csúfosan 
megszégyenülve távozik majd, hiszen az el,tt az ember el,tt is felolvasták 
a szabályzatot, akihez saját igazáért fellebbezett.

26. Ha pedig egy testvér bármilyen okból kifolyólag vétkezik, akkor zár-
ják ki az imádság közösségéb,l, és rójanak ki rá szigorú böjtöt. Ha viszont 
minden testvér jelenlétében földre borulva könyörög bocsánatért, akkor 
engedjék el neki a büntetést.

27. Ha azonban megátalkodottan ki akar tartani gonoszsága és g,gje 
mellett, s ezt mondja magában, „én ezt nem bírom tovább, inkább fogom 
a köpenyemet, és elmegyek, Isten tudja, hová”, a testvérek közül pedig va-
laki épp hallja, hogy ebben sántikál, akkor számoljon be err,l a perjelnek, 
a perjel pedig az apátnak. Az apát ekkor hívjon össze minden testvért, 

=K Vö. J;B466 C47463: Inst. 2,3,1; Conl 24,23,1.

Sapientiana 201702.indb   91 2017. 12. 04.   14:28



– 92 –

Baán Izsák OSB

s mindnyájuk jelenlétében üljön ítéletet, megparancsolva a testvérnek, 
hogy , is jelenjen meg. Botütésekkel vezesse vissza a javulás útjára, majd 
pedig imádkozzanak, és így fogadják vissza a közösségbe. Mert aki nem 
javul meg a helyes tanítás révén, az tisztuljon meg a verés által.

28. Ha egy testvér valami miatt megbotránkozva vagy bármilyen okból 
kifolyólag el akarná hagyni a cella közösségét, akkor adjanak rá valami 
nevetségesen rossz ruhát, s így, minden egyéb nélkül bocsássák útjára, s 
tekintsék úgy, mintha hitetlen volna (vö. 1Kor 7,15). Mert a szelídek és 
a béket-r,k kaparintják meg a mennyek országát (vö. Mt 5,9; 11,12), a 
Magasságbeli fiainak hívják majd ,ket, és ragyogó, ékköves koronát nyer-
nek (vö. Bölcs 5,5; Lk 1,32), míg a sötétség fiai a külső sötétségre jutnak 
(Mt 8,12). „Kire tekintenék – mondja az Úr –, ha nem arra, aki alázatos, 
szelíd, és féli az én igémet?” (Iz 66,2).

29. Azt is meg kell tartani, hogy ha valaki megszegi a szerdai és pénteki 
böjtöt, akkor súlyos vezeklést kell rá kiróni.

30. Mindehhez még azt is hozzá kell tenni, hogy a monostorban csak 
azok gyakoroljanak kézm-vességet, akiknek a h-ségét már próbára tet-
ték, s akik minden erejükkel azon vannak, hogy munkájukat a monostor 
szükségletei szerint s annak hasznát szem el,tt tartva végezzék.

Ezzel végz,dik Szent Makáriosz Regulája.

1. F;&47 ! 44/&7 !)!/5

Makáriosz Regulájának már a címe is kérdéseket vet fel. A kéziratok mind-
egyike Makáriosznak tulajdonítja a szöveget, „akinek irányítása alatt ötezer 
szerzetes élt”. A szerzetesi irodalomból és az apophtegmák világából ismert 
Makáriosz nev- szent szerzetesek közül azonban egyikr,l sem maradt fenn, 
hogy regulát írt volna, s,t, maga a regula m-faja is anakronizmus a IV. századi 
egyiptomi sivatagban. A vizsgált életszabály ráadásul minden kétséget kizáróan 
latin nyelven íródott, és ismert latin forrásokra támaszkodik: hosszan idézi a 
2RP-t, valamint Szent Jeromos egyik írását. A szerz, címben szerepl, azonosí-
tása egy latin, Szent Pakhómiosz életét elbeszél,, viszonylag kés,i legendából, 

Sapientiana 201702.indb   92 2017. 12. 04.   14:28



– 93 –

Egy sivatagi atya Galliában? Makáriosz Regulája 

a Vita Pachomii Iunioris-ból származik.== A legenda szerint Makáriosz a szerze-
tesek atyjának, Nagy Szent Antalnak volt a tanítványa, a közösségi életet meg-
alapozó Pakhómiosznak pedig mestere, valójában , a kapocs a remeteélet és a 
nagy létszámú szerzetesközösségek között. A Regula tehát más korai szerzetesi 
szabályokhoz hasonlóan a hagiográfia segítségével egyiptomi atmoszférába he-
lyezi az egyébként minden bizonnyal a latin Nyugaton keletkezett írást.

Az idézett források jelenléte, illetve hiánya alapján felfedezhet, a szöveg 
koncentrikus szerkezete. Magját, középs, részét (10–18.) a 2RP-ból vett 
hosszú idézet alkotja, mely többnyire szó szerint, minimális változtatásokkal 
követi a lerinumi atyák 428 körül újraírt szabályzatának második felét. E köz-
ponti magot veszi közre két olyan egység (4–9. és 19–21.), melyekben számos 
szó szerinti idézetet és áthallást találunk Szent Jeromos Rusticushoz írt, szer-
zetesi tanításokat tartalmazó leveléb,l (125. levél). Míg a központi mag egyes 
szám harmadik személyben írja le a közösség életét eligazító szabályokat, addig 
ebben a két szekcióban – Jeromos stílusát meg,rizve – a szerz, közvetlenül, 
egyes szám második személyben szólítja meg a Regulát olvasó szerzetest. Az 
életszabály keretét képez, két szekció (1–3. és 22–30.) pedig „Makáriosz” sa-
játja hivatkozás és idézet nélkül. A rövidebb bevezet, rész m-faja buzdítás, 
a m-vet lezáró, valamivel hosszabb szakaszban pedig további szabályokat és 
hozzátoldásokat találunk, mindkett, egyes szám harmadik személyben fogal-
mazza meg mondanivalóját. Ezek alapján a következ, táblázatban foglalható 
össze a RMac szerkezete:

a) Saját szöveg 1 b) Jeromos 1 c) 2RP idézet d) Jeromos 2 e) Saját szöveg 2
,k te ,k te ,k

1–3. 4–9. 10–18. 19–21. 22–30.

== BHL 6411. Vö. AA4/ A V;2S!: La Vita Pachomii Iunioris. Ses rapports avec la 
Règle de Macaire, Benoit d’Aniane et Fructueux de Braga, Studi Medievali 20 (1979), 
535–553. A legenda latin szövegében az olvasható, hogy Antal ötvenezer szerzetest hagyott 
utódára: “Nam idem Macarius ab illustri viro Antonio monachorum fere quinquaginta millia 
susceperat gubernanda”. Ez a szám azonban Makáriosz alatt ötezerre csökkent. Vö. Vita 
Posthumii 7 (PL 73,433ab) = Vita Pachomii 5, AS, Maii t. III., 359. A Pakhómioszhoz 
köthet, hagiográfiai hagyomány latin nyelven el,ször Jeromos regulafordításában 404-
ben vált ismertté a latin kereszténységben, a teljes, görög nyelv- Vita Pachomii fordítása 
pedig 525 körül készült el. A legenda keletkezése tehát id,ben e kett, közé datálható. 
A legendában Pakhómiosz halála el,tt egy hosszú regulát fogalmaz meg, ami mintaként 
vagy inspirációként szolgálhatott a RMac szerz,je, szerkeszt,je számára.

Sapientiana 201702.indb   93 2017. 12. 04.   14:28



– 94 –

Baán Izsák OSB

a) A bevezető (1–3.)

A fordított sorrendben idézett f,paranccsal – mintegy felütéssel – kezd,d, 
egység a lelkiélet alapjait lefektet,, gazdag, sajátos ritmusú szöveg. A keresztény 
ember karthágói Szent Ciprián által megfogalmazott eszményére emlékeztet.=² 
A szeretet és engedelmesség témája mint a szerzetesi élet alapja felfedezhet, a 
Pakhómiosz élete c. m-ben is, mégpedig épp a tanítványaitól búcsúzó szent 
szájába adott életszabályban. Nagy valószín-séggel ebb,l a m-b,l származik a 
„Krisztus katonája” (miles Christi) kifejezés is.

A hagiográfiai írás hatásánál azonban fontosabb a Regula nyitó mondatai 
és Lerinum korábbi életszabályainak bevezet,i közti kapcsolat. Korábban 
már felhívtuk a figyelmet arra, hogy A négy atya regulájának (a továbbiakban 
RIVP) bevezet,jében a szerzetesek életét megalapozó erények, az egyetértés 
és az elöljárónak való engedelmesség a 2RP-ban kiegészült a testvéri szeretet 
témájával.=? A RMac ebben a fejl,dési folyamatban lép tovább, amennyiben 
megtartva a 2RP-ból ismert szeretet, alázat, türelem és szelídség témákat, az 
elöljárónak való engedelmesség helyett a testvérek egymás iránti, kölcsönös 
engedelmességét helyezi el,térbe, s ehhez még újdonság gyanánt hozzáteszi 
az egyéni el,rehaladás, lelki fejl,dés témakörét. Ezt a fejl,dési folyamatot a 
következ, táblázatban foglalhatjuk össze:

RIVP: egyetértés engedelmesség az elöljárónak

2RP: egyetértés testvéri szeretet engedelmesség az elöljárónak

RMac: testvéri szeretet kölcsönös engedelmesség

b) Az első buzdítás (4–9.)

A 4. pontnál az életszabály hangvétele meglep, módon személyesre vált, mint-
ha Makáriosz minden egyes testvérhez külön szólna. Ebben a szerkezeti egy-
ségben a RMac szorosan követi Szent Jeromos Rusticushoz írt levelének 15. be-
kezdését meg,rizve az eredeti levélrészlet hangvételét és tematikáját. E néhány 
mondat valójában nem más, mint a jeromosi levél parafrázisa, a Regula a dal-
mát szentt,l vett négy, majdnem szó szerinti idézethez f-z rövid kiegészítése-

=² S6 C7C786: Or. dom. 15.
=? B486 I85: Korai monasztikus aggiornamento: Az atyák második regulája, i. m., 97–98.

Sapientiana 201702.indb   94 2017. 12. 04.   14:28



– 95 –

Egy sivatagi atya Galliában? Makáriosz Regulája 

ket, magyarázatokat. A négy téma sorrendben: az engedelmesség munkája, a 
cella, az elöljáró és minden testvér iránti szeretet és a buzgóság.

Ezeket a mondatokat lexikailag két gondolat kapcsolja egységbe a beve ze-
t,vel: egyrészt a szeretet (dilectio) szó és a szeretni ige (diligere) ismételt el,for-
dulása, másrészt Krisztus nevének háromszori említése. A cella vagy a monostor 
földi paradicsom, ahol azonban az ember nincs egyedül, a benne lakó testvér 
iránti szeretet teszi lehet,vé az elveszett egységhez való visszatérést. Krisztus 
pedig az , katonájának, akit a szerz, ebben a részben megszólít, dics,séget, 
pihenést és irgalmat juttat osztályrészül és jutalmul.

c) Idézet Az atyák második regulájából (10–18.)

A 9. pont, melynek témája az imádság, átvezetésnek tekinthet, a jeromosi 
világból a lerinumi korai regulák felé. Sajátos, új hangsúly kerül az imádság 
személyes aspektusára: amíg a 2RP a hosszú zsolozsma létjogosultságát próbál-
ta alátámasztani, addig a RMac lelkére köti a szerzeteseknek, hogy a közösség 
imarendjét nem elég megtartani, hanem szeretni is kell.

A 10. ponttól egy hosszabb, szinte szó szerinti idézet következik, mely a 2RP 
második felét dolgozza át (23–46.) kihagyva bel,le a 32–36. fejezeteket. Már 
a bevezet,ben és a buzdító részben is felfedezhet, volt ennek a korábbi élet-
szabálynak a hatása, innen azonban szorosan követi a forrásként használt szö-
veget. A 2RP kritikai szövegéhez képest kb. 15 kisebb változtatást, kihagyást, 
hozzátoldást találunk. Figyelemre méltó például, hogy a vétkekért járó bün-
tetésr,l szóló részben a szankciót a RMac szövegváltozatában nem „az elöljáró 
ítélete” (2RP 28) alapján, hanem „az öregek ítélete vagy a b-n mértéke alap-
ján” kell kiszabni (RMac 12,3), azaz fegyelmi kérdésekben jelent,s elmozdulás 
tapasztalható az elöljáró abszolút tekintélye fel,l a kollektív hatalomgyakorlás 
és az írott életszabály tekintélye felé.

Egy másik, jelent,s változtatás a szerzetesi napirendben figyelhet, meg. 
A személyes szentírásolvasás, meditáció ideje a korábbi lerinumi hagyomány-
ban a harmadik óráig, azaz a délel,tt közepéig tartott. A RMac 10. pontjában 
azonban a szerzetesek már csak a második óráig terjed, id,t tölthetik ezzel 
az imádságos olvasással, a délel,tt többi részét a munka tölti ki. Akár a RMac 
rövidíti meg az imaid,t a munka terhére, akár Adalbert. de Vogüé véleményét 
osztjuk, mely szerint a Regula szerz,je egy olyan kéziratot használt, ahol a 
másolók már korábban faragtak az imádság idejéb,l=@, mindenképpen el-

=@ AA4/ A V;2S!: Les Règles des Saintes Pères I. (SC 297), Cerf, Paris, 1982, 309.

Sapientiana 201702.indb   95 2017. 12. 04.   14:28



– 96 –

Baán Izsák OSB

mondható, hogy a RMac által tükrözött állapotra jellemz,, hogy a közösség 
sokrét- teend,i miatt a személyes imádságra a korábbinál kevesebb id, jutott.

d) A második buzdítás (19–21.)

A 19. pontban a szöveg ismét személyes hangvételt üt meg, s egyes szám má-
sodik személyre vált. Elhagyva a lerinumi életszabály idézését röviden visszatér 
Jeromos szövegéhez, s onnan folytatja a Rusticushoz írt levél témáinak taglalá-
sát, ahol az els, buzdító rész végén abbahagyta: az imádság, imarend, éneklés 
témakörével. A testvérek ismételt említése, valamint Krisztus nevének jelz, 
nélküli el,fordulása összekapcsolja ezt a szakaszt az el,z,, azonos m-fajú 
résszel, az els, jeromosi ihletés- buzdítással.

e) Saját rendelkezések (22–30.)

Ha szeretnénk közelebb férk,zni a Makáriosz álnéven író szerzetesatya szemé-
lyéhez, gondolataihoz és f,leg a korhoz, amelyben élt, akkor a Regula utol-
só, nagyobb terjedelm- szerkezeti egysége szolgálhat a legtöbb információval. 
Az el,z, egységekkel ellentétben ugyanis, ahol a szerz, szinte végig más szö-
vegeket követett, kommentált, javított, itt most saját maga fogalmazza meg 
életszabályait azokkal a témákkal kapcsolatban, melyekr,l még nem rendelke-
zett, de fontosnak tart a közösségi élet szempontjából.

A személyes hangnemb,l ismét személytelen formára váltva els, témaként a 
monostorból való eltávozásokkal találkozunk. Új elem, hogy a szerzeteseknek 
csak kettesével vagy hármasával szabad a világba menniük, s még így is csak a 
megbízható testvéreknek, akik nem esnek mértéktelenségbe. Bár az el,írás for-
rásai azonosíthatóak mind a pakhómioszi, mind az ágostoni hagyományban,=D 
az európai regulák sorában ez a rendelkezés újdonságnak tekinthet,.

A következ, nagyobb téma a jelöltek befogadása. Makáriosz közvetlen 
forrása, a 2RP nem tért ki erre a témára, de a lerinumi hagyomány els, élet-
szabályában részletes el,írásokat olvashatunk a közösségbe való belépésr,l, 
a jelentkez, befogadásáról, képzésér,l és a vagyonáról való rendelkezésr,l 
(RIVP 2,16–35).=E Ehhez képest két lényeges, új elemet találunk a RMac szö-
vegében: a regulának a belép, el,tt történ, felolvasását, továbbá a javainak az 

=D S6 P45BM&7;: Praec 56; S6 Ágoston: Ordo mon. 8; Praec 5,7.
=E Vö. B486 I85: Egy különös szöveg a nyugati szerzetesség bölcs,jénél: A négy atya regulája 

(Regula quattuor patrum), Sapientiana 8 (2015/1) 79–80.

Sapientiana 201702.indb   96 2017. 12. 04.   14:28



– 97 –

Egy sivatagi atya Galliában? Makáriosz Regulája 

oltár asztalára való helyezését. Az „elfogadni” (suscipio) ige ismételt használata 
jelzi a jelölt és a közösség közötti szövetség lényegét: a belép, elfogadja a fel-
olvasott életszabályt, a közösség pedig ,t és amit magával hoz. Mind a regula 
felolvasása, mind a felajánlott javak oltárra helyezése már elterjedt gyakorlat a 
VI. századi regulákban – például a Regula Magistri vagy Szent Benedek Regulá-
ja –, ha azonban a RMac datálására a kés,bbiekben tett javaslatunk helyt álló, 
akkor ezek az elemek itt jelennek meg el,ször a szerzetesi életszabá lyok történe-
tében. Mint ahogyan az is fontos és új eleme a korai szabályzatok fejl,désének, 
hogy a Regula önmagára mint egységes, írott életszabályra hivatkozik, amikor 
a felvétel módját megszabja.=F A korai szerzetesi irodalom ismeretében a téma 
taglalásának egyik legmeglep,bb részlete, hogy a Regula szövege alapján a be-
lépési szándék és a felvétel között nem szerepel id,beli eltolódás, a jelentkez,t 
azonnal befogadja a közösség, és utána már nincs lehet,ség kilépni. Ez azért 
is szokatlan, mert már a pakhómioszi regulákban is olvashatunk néhány nap 
várakoztatásról, a lerinumi korai id,ben ez a próbaid, egy hét, Cassianusnál 
tíz nap, a VI. századtól kezdve pedig elterjedt az egyéves képzési, készületi id,. 
A jelöltid, hosszának hiánya mellett egy másik hiátus a szövegben, hogy a ko-
pogtatót felvev, közösség és elöljáró mint a megkülönböztetés letéteményese 
nem jelenik meg a kérdéses pontokban.

A 26–28. pontok a vétségekért járó büntetést tárgyalják mintegy kiegészít-
ve a Regula központi részében található, 2RP-ból idézett mondatokat (RMac 
16–17. = 2RP 40–45.). Az ott szerepl, megintés és lefokozás említése nélkül 
ebben a záró, saját forrásból írott részben Makáriosz ezeknél sokkal szigorúbb 
szankciókat helyez kilátásba: az imádságból és az asztalközösségb,l való kizá-
rást, ami egyben koplalásra, böjtre való ítélést is jelent. A kiközösítés kett,s 
aspektusának megnevezése, egymás mellé állítása ismét fontos fejl,dési lépcs, 
a szerzetesi törvényhozásban. Cassianusnál még nincs szó az étkezésb,l való 
kizárásról, csak az imádságról kell távol maradnia a vétkesnek.=G A lerinumi 

=F Épp ez az újszer-ség indította a kritikai kiadás készít,jét, Adalbert de Vogüét, hogy felvesse 
annak lehet,ségét, hogy a felolvasandó „regula” esetleg egy másik, a RMac-tól különböz, 
szöveget jelöl. Elgondolkodtató, hogy a 23. pont egy látszólag el,zmény nélküli köt,szóval 
(ergo) kezd,dik, ami esetleg arra utalhatna, hogy ez a részlet máshonnan átvett, idézett 
szöveg. Végigpörgetve a lehet,ségeket – egy korábbi, elveszett szöveg létét, amire a „regula” 
kifejezés utalna, vagy amib,l ezek a pontok idéznek – de Vogüé végül arra jutott, hogy 
a legkézenfekv,bb magyarázat, hogy a szöveg itt önmagára mint tekintéllyel rendelkez, 
szabálygy-jteményre hivatkozik. AA4/ A V;2S!: Les Règles des Saintes Pères I. 
(SC 297),  i. m., 318–319. és 336.

=G J;B466 C47463: Inst. 2,16; 4,16; 4,20. „…ab oratione suspensus est”.

Sapientiana 201702.indb   97 2017. 12. 04.   14:28



– 98 –

Baán Izsák OSB

korábbi jogi szövegek egyszer-en csak „a közösségb,l való kizárásról” beszél-
nek, melynek hossza arányos a vétség súlyával.=H A VI. századi regulákban, 
így Szent Benedeknél is jelen van a kett,s kiközösítés, ott azonban jellemz,en 
már csak a súlyos vétkekért jár az ilyen büntetés. A RMac tehát a maga meg-
különböztetés nélküli szigorával ebben a fejl,dési folyamatban egy köztes lép-
cs,foknak tekinthet,. A büntetés hossza arányos a vétség nagyságával, jellege 
azonban csak egyféle, mindenképp kiközösítéssel jár.

Ebben a rövid fegyelmi részben két különös paragrafus szól a megátalko-
dott, elmenni készül, vagy botrányosan kilép, szerzetesr,l. Riezi Faustus 
egyik homíliájából tudjuk, hogy az V. század közepén Lerinumban, a „szentek 
szigetén” egyáltalán nem volt hallatlan, hogy egy szerzetes szabad származására 
hivatkozva nyíltan szembeszállt az elöljárókkal.²K A RMac szövegéb,l arra le-
het következtetni, hogy ehhez képest némileg megváltozott viszonyok között 
élt a közösség. Mintha nyersebb, durvább világban született volna a Regula, 
amelyben a közösség hatalma nagyobb az egyén fölött, s amelyben az elöljá-
rók kezében hatásosabb eszközök vannak a renitens szerzetes megregulázására. 
Ezek közé tartozik a testi fenyítés is, ami szintén a RMac szigoráról és átmeneti 
jellegér,l tanúskodik. Míg Cassianus a verést mint a korrekció eszközét csak 
egészen kirívó esetekben tudta elképzelni,²= addig Makáriosz a megátalkodot-
taknak, akiken nem fog a szép szó, a fizikai fenyítést általános helyreigazító esz-
köznek szánja, mely pontot tesz a konfliktus végére. A VI. században  Benedek 
ezzel szemben a testi fenyítést inkább csak gyermekek esetében tartja célra 
vezet,nek, s bár a megátalkodott, lázadó szerzetes jobb belátásra térítésének 
eszköztárában szerepel a vessz,, ennél hatásosabbnak tartja az érte való imád-
ságot.²² A RMac szövegében ennél a pontnál érdemes megfigyelni a szabály 
többszörösen esetleges jellegét: semmi sem garantálja, hogy a kilépésr,l mor-
fondírozó szerzetes szándékára fény derül, s hogy ez kell, id,ben az elöljáró 
tudomására jut. Mintha a törvényhozó szándékához némi tapasztalatlanság, 
bizonytalanság is társulna.

A Regula eredetileg a 28. paragrafussal zárulhatott, mely a közösséget el-
hagyó testvérrel kapcsolatos bánásmódot szabályozza. A botránkozva távozó 

=H Vö. 2RP, V. B486 I85: Korai monasztikus aggiornamento: Az atyák második regulája, 
i. m., 95.

²K E373 G4//7463: Hom. 38,2, 42-43.53-54. „Desero atque discedo; hoc ego ferre 
non patior; ingenuus homo sum; malo discedere quam emendare, quam satisfacere, quam 
implere quod praecipis”.

²= J;B466 C47463: Inst. 4,16,3.
²² Vö. RB 28,1–8.

Sapientiana 201702.indb   98 2017. 12. 04.   14:28



– 99 –

Egy sivatagi atya Galliában? Makáriosz Regulája 

szerzetes kitaszításának rítusa nem túl szívderít,, profán lezárása a szövegnek, 
a paragrafus második fele mégis visszatér a spirituális alapelvekhez: keretet ad, 
inklúzió jelleggel visszautal az életszabály sokkal ünnepélyesebb bevezet,jére, a 
békesség, szelídség és alázat fontosságára.

Az életszabály ránk maradt verziójának végén két függeléket találunk, az 
egyik a böjtr,l, a másik a monostor kézm-veseir,l szól. A szerdai és pénteki 
böjt els, századokra visszanyúló szokása sokáig nem volt kérdés a monosto-
rokban, s,t, a korai szerzetesség els, századaiban ennél sokkal szigorúbb böjti 
fegyelem jellemezte a kolostorokat. A VI. század elejér,l származnak az els, 
olyan szabályzatok, amelyek bizonyos esetekben, mint például a nyári h,ség-
ben végzett mez,gazdasági munka, felmentést adnak a szerdai és pénteki böjt 
alól, azaz engedélyezik, hogy a szerzetesek ne csak egyszer étkezzenek.²? Az 
els, betoldás szerz,je ez ellen a gyakorlat ellen próbál küzdeni, mely a böjti 
fegyelem minimumát is kikezdeni látszik. A második függelék a közösségi koi-
nónia épsége érdekében szabályozza a kézm-ves tevékenységet kizárva annak 
lehet,ségét, hogy valaki saját hasznára dolgozzon, azaz a fizetségb,l valamit 
visszatartson. Az esetlegesség ellenére is a Regula lezárása visszatér a nyitó gon-
dolathoz, a közösség javához és a testvéri szeretethez.

I. K/5!7 5ZS/&!6:5

Ha a RMac keletkezésének idejét és helyét próbáljuk meghatározni, akkor els, 
lépésként azokat a forrásokat érdemes megvizsgálnunk, melyeket a szerz, saját 
szabálygy-jteményének összeállításakor felhasznált. A legfontosabb a 2RP, a 
lerinumi szerzetesközösség második szabályzata, melynek keletkezési dátuma 
428-ra tehet,. Makáriosz ezt a szöveget használja, idézi, kiegészítve a benne 
foglaltakat az egyes szerzetesek lelki fejl,dése szempontjából hasznos részekkel. 
A szerz, egyiptomi hangzású (ál)neve, valamint a latin környezet ellenére is 
„sivatagi” atmoszféra a szöveget a korábbi lerinumi szövegekhez kapcsolja. Az 
ismeretlen keletkezési dátumú, latin nyelv- Vita Pachomii szintén a források 
között említhet,, s ha hozzátesszük, hogy Pakhómiosz autentikus görög élet-
rajzának fordítása 525 körül készült, akkor ez az évszám akár terminus ante 
quemnek is tekinthet,.

A másik, többször említett forrás Szent Jeromos levele Rusticushoz. A 411-
ben született írás, melyet a RMac többször szó szerint idéz, meghatározza a 

²? Vö. A/-7 S6 C4473: Reg. virg. 67; A/-7 A3/7463: Regula ad monachos 51.

Sapientiana 201702.indb   99 2017. 12. 04.   14:28



– 100 –

Baán Izsák OSB

szerz, lelkipásztori buzdításának hangnemét. Címzettje, Rusticus marseilles-i 
szerzetes és pap, kés,bb harminc évig Narbonne püspöke volt, s élete végén a 
szemipelágiánus vita miatt kapcsolatba került Lerinum szerzeteseivel is. Nem-
csak a levél címzettje kapcsolja össze Jeromost Provence-szal. A dél-galliai zsi-
natok aktái, köztük az 529-es orange-i zsinatra összeállított patrisztikus szö-
veggy-jtemény arról árulkodnak, hogy a kegyelemtani kérdésekben egymással 
szembekerül, csoportok közül az egyik Ágostonra, míg a másik – a lerinumi 
szerzeteseket felsorakoztató, kés,bb szemipelagiánusnak min,sített társaság – 
Jeromos kijelentéseire támaszkodva próbálta igazolni saját álláspontjának orto-
dox mivoltát. Mindezek alapján megalapozottnak t-nik azt feltételezni, hogy 
a RMac f, forrásához, a 2RP-hoz hasonlóan szintén Dél-Galliában, a lerinu-
mi szerzetesközösség vonzáskörzetében keletkezett, id,ben pedig az V. század 
második felében, esetleg a VI. század elején próbálhatnánk meg elhelyezni. 
Ezt a datálást er,síti meg az is, amit az el,z, fejezetben megállapíthattunk a 
RMac helyér,l a szerzetesi törvényalkotás folyamatában: a benne megfogalma-
zott szabályok köztes állapotot tükröznek a kezdeti, korai regulák világa és a 
VI. századi nagy regulaírók, mint pl. Szent Benedek monasztikus intézmény-
rendszere között.

Ha ezzel a „megalapozott gyanúval” megvizsgáljuk, hogy mit tudunk 
 Lerinum közösségér,l ebben az id,szakban, akkor fel kell figyelnünk egy vé-
letlennek aligha tekinthet, egybeesésre. Porcarius apát, akir,l tudjuk, hogy 
490 körül , vette fel a közösségbe Caesariust, a kés,bbi szent arles-i püspököt 
és teológust, egy rövid buzdításokból (Monita) álló gy-jteményt hagyott az 
utókorra.²@ A Monita stílusában és tartalmában egyaránt nagyon közel áll a 
RMac-hoz. A két szöveg egyetlen szó szerinti megegyezése az imádság els,ségét 
hangsúlyozó mondat – orationi nihil praeponas –, de a bennük érintett témák, 
a felsorolásokban megnevezett erények és legf,képp a szövegek stílusa a két írás 
közötti er,s kapcsolatról árulkodik. Ugyanaz a lelkipásztori szándék figyelhet, 
meg a Monitában is, amellyel a RMac szerz,je a szerzetesek egyéni lelki fejl,-
dését próbálja el,segíteni.

A RMac utolsó, saját rendelkezéseket tartalmazó részének elemzésénél 
(e) hívtuk fel a figyelmet arra, hogy bizonyos szabályok esetlegesnek, elna-
gyoltnak t-nnek. Ez arra utalhat, hogy a szerz, még tapasztalatlan az elöljárói 
szolgálatban, vagy pedig a személyiségére jellemz,, hogy az egyes szerzeteseknek 
adott spirituális útmutatást el,nyben részesíti a sarkos szabályalkotással 
szemben. Elképzelhet, tehát, hogy a fiatal Porcarius a nevére rímel, álnevet vá-

²@ A6A! W7/&4: Les Monita de l’abbé Porcaire, Revue Bénédictine 26 (1909) 475–480.

Sapientiana 201702.indb   100 2017. 12. 04.   14:28



– 101 –

Egy sivatagi atya Galliában? Makáriosz Regulája 

lasztva (Macarius) a közösség korábbi szabályzatát (2RP) kiegészítette  Jeromos 
mondataira épít, intelmeivel és saját rendelkezéseivel, ez volna a RMac, id,-
sebb korában pedig már csak a személyes képzésre és testvéri kapcsolatokra 
koncentrálva írta a Monitát.

Amennyiben elfogadjuk a feltételezést, mely szerint a RMac szerz,je 
 Porcarius, akkor érdemes összevetni azt a kevés életrajzi adatot, ami Caesarius 
életrajzában rá vonatkozik, azokkal a személyiségjegyekkel, melyek a Regula 
szövetén átsz-r,dnek. A Regula szerz,jér,l elmondható, hogy érdekl,désének 
els,dleges tárgya a testvéri kapcsolatok és a lelki élet min,sége, s ezzel együtt 
meglep,en keveset foglalkozik az elöljáró személyével, a közösséget irányító 
hatalmi struktúrákkal.

Caesarius életrajza arról tudósít, hogy amikor a fiatal Caesarius megérkezett 
Lerinumba, azonnal „felvette ,t Porcarius apát és az összes öreg”.²D A kije-
lentésben nemcsak az a meglep,, hogy a RMac szövegével összhangban nem 
olvasunk próbaid,r,l, hanem az is, hogy az elöljáró és a testvérek közössége 
együtt veszi fel a szerzetesi életre jelentkez,t, ami szintén egybecseng a Regu-
la el,írásával. Caesarius hamarosan házgondnoki feladatot kapott, de néhány 
szerzetestestvér az i`ú következetessége miatti elégedetlenségében addig pa-
naszkodott, amíg az apát leváltotta tisztségéb,l.²E Ez az epizód, melyb,l egy 
nem túl er,s kez-, konfliktuskerül, elöljáró képe rajzolódik ki, szintén ösz-
szhangba hozható azzal, ahogyan a RMac szerz,je az apáti szolgálatról gon-
dolkodik. Végül, amikor a fiatal Caesariust súlyos betegség keríti hatalmába, 
akkor  Porcarius apát, akit nagy aggodalommal tölt el az i`ú állapota, nemcsak 
megengedi, hanem parancsolja, hogy gyógyítása végett Arles-ba utazzon annak 
ellenére, hogy a közösség szabálya egyáltalán nem bátorított a monostor, illetve 
a sziget elhagyására.²F Ez a részlet is megfelel a regulaíró Makáriosz portréjá-
nak: egy olyan emberséges, jószív- és szerény elöljáró képével, aki saját magá-
nak nem tulajdonít nagy jelent,séget, aki inkább szinte végig háttérben marad 
a testvéri közösség békességének a szolgálatában.

Még egy küls, szövegtanút kell megemlíteni, amely meger,síti hipotézi-
sünket. Egy kevésbé ismert szentéletrajzról van szó, melynek szerz,je Bobbi-
ói  Jónás, aki 659-ben látogatást tett Réoméban, a Szent János monostorban. 
Az ottani szerzetesek arra kérték, hogy foglalja írásba alapítójuk, János testvér 

²D Vita Caesarii I,5. „Susceptus ergo a Sancto Porcario abbate vel ab omnibus senioribus”. 
BHL 1509, 235.

²E Vita Caesarii I,6.
²F Vita Caesarii I,7.

Sapientiana 201702.indb   101 2017. 12. 04.   14:28



– 102 –

Baán Izsák OSB

életét. Jónás arról számol be, hogy miután a szent alapító visszatért lerinumi 
látogatásáról, arra kezdte tanítani a szerzeteseket, hogy Szent Makáriosz Regu-
lájának fegyelme alatt éljenek (sub regulare tenore quam beatus Macharius ind-
edit).²G Az életrajz kronológiája alapján János visszatérésére 506 és 510 között 
került sor, azaz Bobbiói Jónás arról tanúskodik, hogy a RMac a VI. század els, 
évtizedében már nemcsak ismert volt, hanem tekintélynek is örvendett Dél-
Galliában.

Végezetül érdemes segítségül hívni a kéziratok tanúságát is. A Regula két 
legrégebbi, VIII. század végér,l származó kéziratában (bruxelles-i „B” és pári-
zsi „P” kézirat) a RMac egy olyan gy-jtemény része, melynek minden szövege 
Dél-Galliához és a már említett korhoz köthet,.²H A RMac szövege a dél-gal-
liai, V. század végén, VI. század elején tartott zsinatok kánonjai közé ékel,dve 
olvasható, utána pedig Arles-i Caesarius férfiaknak írt regulája, majd Az atyák 
harmadik regulája cím- életszabály következik. Ez utóbbi az els,, legkorábbi 
olyan szöveg, amely közvetlen függést mutat a RMac-tól. A szövegeknek ez az 
elrendezése azt sugallja, hogy a hely- és kormeghatározásra eddig felsorakozta-
tott érvek helytállóak, a RMac valamivel 500 el,tt született egy lerinumi vagy 
ahhoz közeli, komoly tekintéllyel bíró szerz, tollából.

P. Ö2!

Makáriosz Regulája pillanatfelvétel a latin nyelv- galliai szerzetességr,l az V. és 
VI. század fordulóján. Bár a Regula szerz,jének álneve az egyiptomi sivata-
gi atyák világával kapcsolná össze az életszabályt, tartalmát tekintve a nyuga-
ti szerzetesség korai történetének átmeneti id,szakából, a „h,skorszak” és a 
VI. századi nagy regulák születése közti periódusból ránk maradt értékes tanú. 
A Regula írója – nagy valószín-séggel Porcarius lerinumi apát – Makáriosz 
nevének használatával egyrészt az életszabály tekintélyét akarja hangsúlyozni, 
másrészt a nyugati cenobitizmusban etalonként tisztelt egyiptomi szerzetesség-
re hivatkozva fogalmazza meg a szabálykönyvet, amelynek betartásával szerze-
tesei boldogulását biztosítani kívánja. A szerz, szinte inkább kompilátor, mint 
író, tehetsége nem az eredetiségben rejlik, hanem abban, ahogyan a korábbi, 

²G B;7M7 Jóná: Vita Iohannis Reomaensis 5. B36; K3B: Zwei Heiligenleben des Jonas 
von Susa, Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung 14 (1893) 415.

²H AA4/ A V;2S! (éd.): Les Règles des Saintes Pères I. (SC 297): i. m., 348–349; 357–
370.

Sapientiana 201702.indb   102 2017. 12. 04.   14:28



– 103 –

Egy sivatagi atya Galliában? Makáriosz Regulája 

különböz, m-fajú szerzetesi szövegekb,l saját szintézist alkot, ahogyan a ha-
gyományt saját konkrét közösségének kontextusára alkalmazza.

A Regula alapján megállapítható, hogy az els, lerinumi szabályalkotás óta 
eltelt mintegy száz évben a szétszórtan él, remetéket közösségbe gy-jt, elöl-
járó egyszemélyi vezetése helyett egyre gazdagabb lett a kollektív hatalomgya-
korlás struktúrája a monostorban. Nemcsak a belépni szándékozó szerzetes 
felvételéhez kell a közösség beleegyezése, hanem még a vétkekért járó büntetés 
mértékét is többen együtt határozzák meg. Az elöljáró hatalmával szemben 
vagy amellett megjelenik egy új tekintély: az írott szabályzat, a regula mint 
könyv tekintélye, amit fel kell olvasni az új testvér el,tt. Egy ily módon be-
rendezkedett közösségben sokkal nagyobb hangsúly kerül a testvérek közötti 
kapcsolatra, a vertikális engedelmesség mellett egyre nagyobb szerepet kap a 
kölcsönös, testvéri szeretet ápolása.

Új elem a nyugati regulák történetében, hogy a szöveg bizonyos helyein 
egyes szám második személyben szólítja meg a szabálykönyv vezetése alatt 
él, szerzetest, s nemcsak az életet elrendez, el,írásokat, hanem spirituális 
tanítást is megfogalmaz. Talán az imaid, kurtításával fenyeget, sokféle teend, 
miatt is érzi Makáriosz-Porcarius, hogy feladata az egyéni lelkiélet min,ségén 
való ,rködés, annak hangsúlyozása, hogy az imádság elé semmit se tegyen a 
közösségi krisztuskövetésre vállalkozó testvér. S bár egy olyan korban alkot sza-
bályrendszert, amelyben a fegyelem lazulása miatt kénytelen szigorral fellépni, 
mégis arányosan, emberségesen teszi mindezt. Nem véletlen, hogy Makáriosz 
Regulája nemcsak szövegében, hanem szellemiségében is Benedek forrásának 
és el,djének tekinthet,, s a VII. században hozzá hasonló tekintélynek örven-
dett Galliában.

Sapientiana 201702.indb   103 2017. 12. 04.   14:28



– 104 –

RECENZIÓK Sapientiana 10 (2017/2) 104–120.

Peter Neuner: Luther Márton 
reformációja
Új Ember, Budapest, 2017.

Lassan végéhez közeledik a reformáció jubile-
umi emlékéve, eljöhet a számvetés ideje: ha-
zai tájainkon mennyire sikerül méltó módon 
megemlékezni mindarról, ami ötszáz éve és 
azóta történt, és el,re nézni a jöv,be. A Ma-
gyarországi Evangélikus Egyház 2010 óta 
számos jelent,s kezdeményezéssel, módszere-
sen készült a Luther-évre. Ezek között talán 
a legigényesebb vállalkozás Luther Márton 
válogatott m-veinek kiadása 12 kötetben. 
A felkészít, programok gazdag változatos-
sága, majd az idei év rendezvényei irigylésre 
méltó gazdagságot mutatnak. Külön értékük, 
hogy az el,készít, bizottság gondolt a helyi 
gyülekezetekre is – a jubileum ne merüljön 
ki csupán központi rendezvényekben, ha-
nem lehet,leg minden evangélikus hív, be-
kapcsolódhasson. Ezt szolgálták a tematikus 
évek, ezt segítik el, a változatos kiadványok, 
a Luther-film, a tematikus túrák, az 500 nap 
imádság – és sorolhatnánk tovább.

A legnagyobb megemlékezés-sorozatra 
természetesen Luther Márton és a reformá-
ció szül,földjén, Németországban került sor, 
els,sorban Wittenbergben. Az evangélikus 
egyházak már 2007-t,l kezdve „Luther-évti-
zeddel” készültek az évfordulóra – a magyar 
evangélikus tematikus hetek az , példájukat 
követték. Az idei, 2017-es Luther-év vál-
tozatos programjait aligha lehet felsorolni. 
Minden kezdeményezésnek jellemz,je azon-
ban, hogy tudatosan a katolikus-lutherá-
nus ökumené szellemében rendezték meg. 
 Heinrich-Bedford Strohm, a német evan-
gélikus egyházak püspökelnöke és Reinhard 
Marx bíboros, a katolikus püspöki kar elnöke 
már 2015-ben bejelentette, az egész jubileu-
mi évet közösen kívánják megrendezni, hogy 
így láthatóvá tegyék a „hitben való egységet”, 
mégpedig úgy, hogy az év csúcspontján közös 

„Krisztus-ünnepet” tartanak. Érthet, ezért, 
hogy újra és újra megjelenik a kiengeszte-
l,dés, a múltban elkövetett hibákért való 
bocsánatkérés motívuma. Erre utalhatott 
Fabiny Tamás, az evangélikus el,készít, bi-
zottság elnöke, a Lutheránus Világszövetség 
regionális alelnöke is, amikor a megemléke-
zés globális, ökumenikus és b-nbánati jelle-
gét emelte ki: „A közös megemlékezés (…) 
csak a b-nbánat hangján, a történelmi meg-
osztottság felett érzett fájdalom kimondásá-
val válhat hitelessé”.

A magyar jubileumi év megrendezésére 
2014-ben alakult meg a Reformáció Em-
lékbizottság Orbán Viktor miniszterelnök 
elnökletével. Balog Zoltán, a bizottság ügy-
vezet, elnöke a reformáció kultúrtörténeti 
jelent,ségét emelte ki: azt az értéket kívánják 
felmutatni, amelyet „a reformáció adott a 
magyarságnak és Európának”. „Az 500 évvel 
ezel,tt indult reformáció kultúrtörténeti je-
lent,ség- esemény. A jubileumi évben Euró-
pa szellemi-lelki megújulásának erre a fontos 
forrására emlékezünk. Nem valamely más 
vallási közösséggel szemben ünneplünk, ha-
nem azt az értéket méltatjuk, melyet a refor-
máció adott a magyarságnak és Európának.” 
Ezeket az értékeket mutatja be az „IGE-
IDWK – A reformáció 500 éve” cím- kiállítás 
is a Magyar Nemzeti Múzeumban. A magyar 
jubileumi ünnepségek csúcspontja október 
31-én a Papp László Budapest Sportaréná-
ban tartott egész napos rendezvény volt. Kár, 
hogy a januári ökumenikus imahéten kívül 
a közös rendezvények sorában nem találtunk 
jelent,sebb katolikus-ökumenikus progra-
mot, bár néhány fontos konferenciára sor 
került. Így 2017 januárjában a PPKE HTK 
„Reformáció és ökumenikus párbeszéd” cím-
mel rendezett konferenciát, amelyen min-
den ökumenikus szempontból fontos témát 
három oldalról közelítettek meg: katolikus, 
evangélikus és református el,adókkal. Ha-
sonló jelent,ség- volt a MEÖT által ez év 

Sapientiana 201702.indb   104 2017. 12. 04.   14:28



– 105 –

Recenziók

májusában rendezett konferencia „Egyház és 
reformáció” címmel, szintén különböz, egy-
házakhoz tartozó el,adókkal.

Meglep, talán ez a hosszadalmas beveze-
t, egy könyvrecenzió kapcsán, mégis talán 
megadja a magyarázatot arra, miért fontos 
esemény, hogy Peter Neuner német katolikus 
teológus könyve magyar nyelven megjelent 
jelezve az ökumenikus teológiai párbeszéd 
fontosságát. A jubileum kapcsán a német 
könyvpiacon számos kiadvány látott nap-
világot, Magyarországon eddig talán csak 
a Luther Kiadó gondozásában megjelent 
Szembenállástól a közösségig cím- ökume-
nikus dokumentum keltette föl az érdekl,-
désünket. (E dokumentum alapján tavaly 
konferenciát is rendeztek „B,vül, keresztény 
egység” címmel.)

Peter Neuner könyvének már az alcíme 
jelzi a szerz, szándékát: „Katolikus helyzet-
felmérés az ökumenikus közeledés szempont-
jából”. Tehát nem pusztán Luther életét és a 
reformáció történetét kívánja újraírni katoli-
kus szempontból, de nem is csak a katolikus 
és az evangélikus egyházak között fennálló 
teológiai eltéréseket kívánja elemezni. Arra 
törekszik, hogy tárgyilagos helyzetfelmé-
rést végezzen mint történeti, mind teológiai 
szempontból, és ezzel járuljon hozzá az öku-
menikus párbeszédhez. Mindjárt a beveze-
t,ben rámutat arra, mennyire sokféle volt 
Luther és a reformáció megítélése, hányfé-
leképpen értelmezték és félreértelmezték ,t, 
milyen egyoldalúan hivatkoztak rá, mennyi 
egyoldalú magasztalás, másrészt vád és ha-
zugság szöv,dött alakja köré. A könyv els, 
része evvel a céllal tekinti át a reformátor 
igencsak kusza és ellentmondásos hatástör-
ténetét, majd foglalja össze a megigazulásról 
szóló tant és az arról kibontakozott vitákat. 
A második rész azután a lutheránus és a kato-
likus teológia között fennálló vitás kérdéseket 
tekinti át. Kiindulópontja, hogy a hagyomá-
nyos felekezeti viták kora lejárt, nem olyan 

megosztóak, mint valaha. Ezért aztán „a mai 
problémák fel,l halad Luther felé”, majd így 
gy-jti össze azokat a problémákat, amelyek 
„ma akadályozzák, hogy a katolikus egyház 
teljes közösségre lépjen a Lutherre hivatkozó 
egyházakkal” (vö. 24sk.).

A történeti részben szerencsés választás, 
hogy a százéves évfordulók kapcsán tekinti át 
a reformáció, illetve Luther hatástörténetét. 
Az összefoglalásból kiviláglik, hogy a változó 
koráramlatok (például pietizmus, felvilágo-
sodás) mennyire hatottak az adott kor érté-
kelésére. Hasznos ezután az az összefoglalás, 
amely bemutatja, hogy a reformáció milyen 
következményekkel járt a vallás, a kultúra és 
a társadalom életében (a konfesszionalizmus 
kialakulása, a vallás di(erenciálódása; a per-
szonalizmus, a személy méltósága és lelkiis-
mereti szabadsága; a politikai és társadalmi 
élet széttagozódása és sokfélesége). Mindez 
„a világtörténelem egyik nagy útelágazásánál 
dönt, hatást gyakorolt a történelem mene-
tére” (65.).

Tanulságos „a katolikus Luther-kép” átala-
kulása a történelem folyamán a kiközösítés-
t,l és a durva becsmérlést,l kezdve a higgad-
tabb és objektívebb értékelésekig, amelyek 
eleinte csak egyes teológusok fölvetéseiben 
jelentek meg, mára azonban a legmagasabb 
szinten is elhangzottak ilyen kijelentések: 
„Mi, katolikus keresztények is sokat tanulha-
tunk Luthert,l”; , „a hit tanúja”. A teológiai 
kérdéseket tárgyaló ökumenikus párbeszéd 
els,sorban a kétoldalú dialógus-bizottság 
munkájában valósult meg, amely 1967 óta 
számos kérdésben el,segítette a közeledést. 
E folyamat csúcspontja az 1999-ben aláírt 
„Közös Nyilatkozat a megigazulás tanításá-
ról”, amelyet a közelmúltban a Református 
Egyházak Világközössége is elfogadott.

A könyv második része a protestáns (el-
s,sorban lutheránus és református), illetve a 
katolikus teológia eltér, nézeteinek legfonto-
sabb témáit veszi sorra, így a Szentírás, az egy-

Sapientiana 201702.indb   105 2017. 12. 04.   14:28



– 106 –

Recenziók

ház, az egyházi hivatal, a pápaság, a szentek 
tisztelete, a szentségek kérdését. Refrénként 
visszatér, következtetése: az egykori viták 
„okafogyottá váltak”, „elvesztették alapju-
kat”, az eltér, vélemények „nem kényszerítik 
ki és nem támasztják alá az egyházak megosz-
tottságát”, „a viták jelent,s része alaptalanná 
vált”. A szerz, mégsem vádolható olcsó eiré-
nizmussal, pontosan jelzi azokat a határokat, 
ahol még nem sikerült konszenzusra jutni 
– itt csak felsorolja a fontosabb megoldási kí-
sérleteket, javaslatokat. Végkövetkeztetése: „a 
hitvitázó teológia érvei egymás után semmivé 
foszlottak. […] A hagyományosan megosztó-
nak számító témakörök már nem igazolják az 
egyházak különállását” (317sk.). Sajnálattal 
hozzáteszi azonban, hogy „az egyházak konk-
rét életében mindeddig nem voltak igazi kö-
vetkezményei ennek a felismerésnek” (324.). 
E megállapítás némileg megvilágítja a beve-
zet,ben felrajzolt képet a jubileumi emlékév 
német és magyar rendezvényeir,l, az ökume-
né terén eddig elért és ezután megoldandó 
feladatokról.

Lukács László SchP

Martin Luther: A 147. zsoltár 
magyarázata. Lauda Jerusalem
Prudex – Harmat, Budapest, 2017.

A reformáció mint esemény nem az emléke-
zet világába tartozik, hanem mindnyájunk 
jelen idej- valóságában kér helyet magának. 
Éppen ezért a reformáció els,sorban nem is 
történelmi tény, hanem sokkal inkább min-
dennapi életforma.

Ha egy rövid mondatban kellene megfo-
galmaznunk az ötszáz éve, Lutherrel nagy 
lendületet kapott egyházi megújulási fo-
lyamat lényegét, talán ezt mondhatnánk: 
a kegyelmes Isten átformálja az embert. 
Maga Luther, aki Ágoston-rendi szerzetes-

ként kereste, kutatta ezt az ember felé for-
duló, irgalmas Istent korának teológiai, val-
lási keretei között, egyszer csak rádöbbent 
a kegyelem dinamikájára, transzformáló 
erejére. Segítségére voltak a Biblia kijelen-
tései, amelyeket lázasan olvasgatott abból 
a Szentírás-kódexb,l, amelyet nagylelk-en 
rendelkezésére bocsátottak rövidebb-hosz-
szabb id,re.

Luther számára világossá vált, hogy a 
Szentírás mint Isten igéje a változásban, az 
ember életének megújulásában érdekelt. Úgy 
is fogalmazhatunk, hogy a Biblia elbeszélé-
seiben, példázataiban, prófétai igehirdetései-
ben, a rendelkezésekben és költ,i szövegek-
ben mindig csupán annyi információ van, 
amennyi a transzformációhoz szükséges. Se 
több, se kevesebb. Az az ember, akit megérint 
és megszólít az élet igéje, az változni, újulni 
fog. Nem is tehet mást.

Luther nem egy csapásra vált reformátor-
rá: hosszú bels, érlel,désen ment keresztül, 
amíg kiforrtak benne azok a gondolatok, 
amelyek révén egyháza megújulását és ke-
resztény kortársai életében a személyes lelki-
ség fejl,dését igyekezett munkálni. Mindezt 
azonban nem tudta volna megtenni anélkül, 
hogy el,bb benne magában ne történt volna 
meg a változás, az értelem és a szív megúju-
lása. Ezt az átformálódást Luther a kegyelem 
m-vének tekintette. Ez jelentette egész életé-
ben, hivatásában és magánéletében a mara-
dandó és szilárd alapot. Minden küzdelmé-
ben, amellyel az evangélium ügyét szolgálta, 
erre az átformáló kegyelemre épített, ebb,l 
merített er,t és bátorságot.

Luther élete végéig hálás volt Teremt,-
jének és Megváltójának ezért a felbecsülhe-
tetlen ajándékért és jótéteményért. Minden 
bizonnyal ez a hála hevítette a szívét, ez adott 
neki még a legnehezebb próbák, konfliktus-
helyzetek, betegségek, mindenféle testi-lelki 
elesettsége idején is mélyül, hitet, jó mun-
kabírást és reménységet az eljövend,k fel,l.

Sapientiana 201702.indb   106 2017. 12. 04.   14:28



– 107 –

Recenziók

A Prudex és Harmat Kiadók gondozásá-
ban, Lente István szerkesztésében a Reformá-
ció kezdetének 500 éves jubileumára jelent 
meg az a kis kötet, amely Luther egy igehir-
detését tartalmazza Szaszákné Seb,k Viola 
igényes fordításában. A Lauda Jerusalem el-
nevezés- igehirdetés a 147. zsoltár 12–20. 
verseinek homíliája, amelyet Luther 1531. 
december 13-án, Luca napján vetett papírra, 
és amelyben versr,l versre bontja ki a zsoltár 
második felének üzenetét. A prédikáció latin 
címét a zsoltár 12. versének kezd, szavairól 
kapta: „Jeruzsálem, áldd az Urat!”Az írott 
igehirdetést Szászország örökös marsalljának, 
Hans Lösernek ajánlja Luther, aki ,t több-
ször vendégül látta, és az 1531-es esztend,-
ben is magához invitálta egy ,szi vadászatra. 
Luther számára azonban az igazán „nemes 
vad” maga a Szentírás volt, a legkedvesebb 
vadászat pedig üzenetének megértése és ma-
gyarázata; így ahelyett, hogy a nemes urakkal 
tartott volna, inkább elmélyedt a zsoltár teo-
lógiai mondanivalójában, és végül megírta 
ezt az igehirdetését.

Luther számára a zsoltárokkal való fog-
lalkozás már szerzeteskora óta mindennapi 
tapasztalat. Egészen beleivódott lelkébe a 
zsoltárimák lelkisége, éppen ezért vált na-
gyon érzékennyé teológiai tanúságtételeikre 
is. W maga úgy fogalmaz, hogy a Zsoltárok 
könyve a „kis Biblia”; mindazt magába fog-
lalja – mintegy s-rítményként –, amelyr,l 
a Szentírás könyvei az emberi tanúságtéte-
lek sokféle hangszínében beszélnek. Nem is 
csodálkozhatunk, hogy f,ként emiatt Luther 
szívesen magyarázta a zsoltárokat teológiai 
el,adásain, ugyanakkor gyakran prédikált is 
zsoltártextusok alapján.

Ebben az igehirdetésében jól megfigyelhet-
jük, milyen szétválaszthatatlanul összefügg 
egymással a reformátor két alapvet, hivatása: 
a tanári és a lelkipásztori szolgálat. Ez a pré-
dikáció egyszerre tanít és magyaráz, ugyan-
akkor lelkileg támogat és a hit útján orientál. 

Mindezt friss hangon, közérthet,en teszi, 
persze a reformátortól megszokott vehemen-
ciával. Végs, soron áthidal öt évszázadnyi 
id,t, földrajzi, történelmi távolságokat…

Lente István szubjektív utószavában így fo-
galmaz: „Luther tanításait nem szabad pusz-
tán eszmetörténeti vonatkozásaiban szem-
lélnünk, hanem érdemes úgy is olvasnunk, 
mintha ma osztaná meg velünk gondolatait, 
miközben együtt inná velünk a Faulbach és 
Frischbach patakok vizéb,l f,zött remek sört 
(hála legyen érte az Úrnak!) Wittenberg f,-
terén.”

Ez a Luther az, aki kortársunkként jön 
közel hozzánk e kis könyv lapjain keresztül 
is, miközben int és tanácsol, érvel és kritizál, 
nógat és bátorít. Jeruzsálem és Wittenberg 
itt és most a magyar valóság részei, mi pedig, 
mai olvasók éppoly otthonosan mozgunk e 
két említett városban, mint saját szül,falunk 
vagy szül,városunk utcáin.

Luther a zsoltár legfontosabb teológiai 
üzenetét abban ragadja meg, hogy mind-
nyájan Isten sokféle jótéteményének részesei 
vagyunk; élelmet, biztonságot, boldogságot, 
er,t, sikert, vigasztalást kapunk nap mint 
nap (Luther szerint az 1531-es év kifejezet-
ten jó esztend, volt). Ennek felismerése és az 
Úr kegyelméért való szüntelen hálaadásunk 
munkálhatja egyedül bels, változásunkat, ér-
telmünk és szívünk megújulását.

„Nagy szégyen – legalábbis szégyellhet-
nénk magunkat amiatt –, hogy noszogatni 
kell minket a hálaadásra, mint a lustákat, és 
ébresztgetni, mint az alvókat, hogy el,szám-
láljuk, megnevezzük, emlékezetünkbe idéz-
zük az Úr jótéteményeit, amelyekkel napon-
ta elhalmoz minket, amelyeket folyamatosan 
használunk, és amelyekb,l élünk” (15.). Ez a 
„látlelet” pontos, ma is érvényes meglátás, és 
Luther felrázó mondataira, vaskos intelmeire 
nagy szükségünk van: „Még a disznó is ismeri 
az asszonyt vagy a szolgálót, akit,l a korpát 
és a moslékot kapja, követi ,t, és visít utána. 

Sapientiana 201702.indb   107 2017. 12. 04.   14:28



– 108 –

Recenziók

De a világ egyáltalán nem ismeri Istent, és 
nem figyelmez arra, aki oly gazdagon árasztja 
el jótettekkel…” (16–17.).

Az imádkozók, az Isten felé megnyíló 
emberek azonban részeseivé válhatnak Isten 
áldásainak. Hiszen mindig ki vannak téve a 
kegyelem munkálkodásának, életváltoztató 
erejének. Luther kiérzi a hála és a hit szoros 
kapcsolatát a zsoltár üzenetéb,l. Az elénk 
jöv,, minket mindig megel,z, Isten ember-
közeli, s,t emberré lett Isten. Önmagával 
való kapcsolatra, közösségre hív: ez a leg-
nagyobb jótéteménye. És ez az , szüntelen 
reformációja.

Varga Gyöngyi

Harsányi Pál Ottó: 
Cserépedényben ,rzött kincs.  
A családi élet keresztt-zben
Jel, Budapest, 2016.

A jeles ferences erkölcsteológus, Harsányi 
Ottó Pál, a római Pápai Szent Antal Egye-
tem Hittudományi Karának egyetemi tanára 
legújabb könyve címéül a Korintusiakhoz írt 
második levél negyedik fejezetének egy mon-
datát választotta szabad parafrázisban: Pál 
apostol számára ez a kincs nem más, mint Is-
ten ismerete. A könyv mégsem csak dogmati-
kai vagy biblikus jelleg- alkotás, hanem ezen 
szaktárgyakkal szintézist alkotva, a kinyilat-
koztatás emberképét bemutatva szembesíti az 
olvasót a modern kor kihívásaival.

Mert mi is ez a cserépedényben ,rzött 
kincs? Nem más, mint emberségünk, melyet 
Isten megismerése és parancsainak teljesítése 
nem megcsonkít, hanem tökéletesebbé tesz. 
„Az ember csak akkor találhat önmagára, ha 
,szintén odaajándékozza magát” – a Gaudi-
um et spes (24) zsinati dokumentum e mon-
data alkotja a könyv gerincét. A szerz, nem 
pusztán egyéni erkölcstani reflexiót végez, 

hanem rámutat arra, hogy az ember kortárs 
válsága elválaszthatatlan az istenkép és közös-
ségi mivoltunk válságától.

A Dekalógus negyedik parancsának fé-
nyében tárgyalja a hagyományos – az ember 
természetének megfelel, – családmodell szá-
mára legnagyobb veszélyeket jelent, jelensé-
geket: a válást, a medd,séget, a szexualitás 
és az életadás elválását, a házasságnak és a 
családnak mint intézménynek a megingását, 
az orvosilag asszisztált humán reprodukci-
ót, valamint a digitális kor ambivalenciáit. 
Ugyanakkor soha nem marad meg pusztán 
a téma és a probléma bemutatásánál: a Tíz-
parancs kapcsán hangsúlyozza, hogy ez nem 
tilalomfa, hanem ajándék és értékgy-jte-
mény, egy út, mely mentén az ember kibon-
takozhat.

A munka különös érdeme, hogy nem egy-
szer-en megismétli az egyház tanítását, noha 
a II. Vatikáni Zsinat megnyilatkozásaitól 
kezdve az Amoris laetitiáig bezárólag rend-
kívül gazdag tanítóhivatali megnyilatkozást 
is hoz, hanem a hogyan mellett a miértre is 
rámutat. A Zygmunt Baumantól kölcsönzött 
kifejezéssel élve a „fluid társadalom” nem 
felszabadította az embert, hanem antropoló-
giai alapjaitól eloldva egy olyan világ részévé 
tette, melynek elvárásai szüntelen változ-
nak, és ebben az egyetlen értékteremt, er, 
a szabadosságként értelmezett szabadság lesz. 
A szerz, rámutat arra, hogy a nyugati civili-
zációra jelenleg jellemz, demográfiai válság, 
valamint a házasságok számának csökkenése 
és a családok szétesése egy mélyebb és komp-
lexebb antropológiai és társadalmi válság-
helyzet megjelenési formái.

Ennek megfelel,en érinti azokat a részte-
rületeket, melyeket korunk társadalmi-ant-
ropológiai válsága leginkább sújt: a házassá-
got, a családot, a reprodukciót és a következ, 
generációt, a személyes emberi kapcsolatokat 
és különösen is azt, hogy mindezekre milyen 
hatást gyakorol a digitális civilizáció.

Sapientiana 201702.indb   108 2017. 12. 04.   14:28



– 109 –

Recenziók

A könyv módszertana jól követhet,: min-
denekel,tt bemutatja az adott kor prob-
lémáját, nehézségeit és lehet,ségeit, majd 
azt, hogy az adott gyakorlati kérdés hogyan 
jelentkezett a Szentírásban és a szenthagyo-
mányban, végül pedig a harmadik rész gya-
korlati kérdéseket érint. Teszi mindezt úgy, 
hogy a keresztény üzenet valóban annak 
t-njön, mint ami eredetileg is volt: nem 
panaszáradat és kesergés a világ gonoszsága 
felett, hanem felszabadító örömhír. A fogam-
zásgátlás tilalma vagy a humán reprodukció 
kérdései ugyan nem marginális témái a ke-
resztény erkölcstannak, de szüntelen ezekkel 
foglalkozni szükségszer-en zsákutcába vezet. 
Harsányi Pál Ottó a kortárs pápák tanítása 
nyomán hangsúlyozza, hogy az ember érté-
kekre irányuló személy, „aki szolidáris és sze-
retetben él, közösségek alkotásában találja 
meg élete értelmét, és ezeknek a közösségek-
nek az ,smintája a család” (103.).

A kötet egyaránt érint évezredes és mo-
dern erkölcstani kérdéseket. A család kap-
csán kiemeli, hogy ez az ember számára a 
sajátos és szükségszer- kibontakozási közeg, 
melyben önmaga lehet, és elsajátíthatja az 
ember közösségi természetének legfontosabb 
vonását, az ajándékozás képességét. Míg egy 
utilitarista-individualista társadalomban a 
szabadság határát a másik ember szabadsága 
jelenti, addig a keresztény ember és általá-
ban az ember számára a másik személy nem 
probléma, hanem lehet,ség. A szerz, nem 
hanyagolja el azt a tényt sem, hogy a szere-
tetben és a kölcsönös önátadásban gyarapod-
ni, fejl,dni kell: ez a nevelés, vagyis a szül,k 
felel,ssége az, hogy milyen értékeket adnak 
és milyen példát mutatnak a következ, gene-
rációnak. Hangsúlyozza azt is, hogy a szexua-
litásra korunkban a legnagyobb veszélyt azok 
a jelenségek jelentik, melyek a szexualitást 
„leválasztják” az emberr,l, és azt egyszer--
en két test kapcsolatának tekintik: az amor 
concupiscentiae, a birtokló szeretet egyértel-

m-en teret nyert az amor benevolentiae, az 
ajándékozó szeretetet rovására, és e horizon-
ton igencsak nehéz hitvesi-coniugális, azaz 
együtt hordozó szeretetr,l beszélni.

Nagy értéke a kötetnek, hogy pesszimiz-
musra hajlamos világunkban két lábbal a föl-
dön áll: nem adja meg magát az önsajnálat-
nak, hanem megoldási lehet,ségeket kínál. 
Az Amoris laetitia kezdet- apostoli buzdítás 
eredeti üzenetét szem el,tt tartva hangsú-
lyozza, hogy a családban és a közösségben 
való lét mindig egymásért való lét, termé-
keny lét, melyben alapvet, az együtt töltött 
min,ségi id,, egymás nemcsak szexuális, ha-
nem emberi és személyi érték- megismerése 
is, valamint képesség arra, hogy a távolról 
sem ideális családi és társadalmi helyzeteket 
a házasfelek és a családtagok együtt oldják 
meg. „A családi élet csúcsa a tisztelet, a szo-
lidaritás és a lélek vidámságának kultúrája, 
ahol a folyamatos tanulás és újrakezdés az 
emberi tapasztalaton túl végs, soron Krisztus 
keresztáldozatához kapcsolódik és abból for-
rásozik” (233.).

Harsányi Pál Ottó könyvét szívb,l aján-
lom mindazoknak, akik a kereszténység csa-
láderkölcsi tanításában el kívánnak mélyed-
ni, akik nemcsak a problémát, hanem azok 
okait és hátterét is meg kívánják ismerni, csa-
ládi életet él,k és egyházi személyek egyaránt 
haszonnal forgathatják a magyar nyelv- er-
kölcsteológiai irodalom eme újabb remekét.

Németh Gábor

Papp Miklós: A jó és a rossz 
között – az életvezetés etikája
Lazi Kiadó, Szeged, 2016.

Nagy örömmel vettem kézbe kollégám, Papp 
Miklós új könyvét, melyért nem kellett a f,-
város belvárosi részébe mennem, hogy egyhá-
zi könyvesboltban megvásárolhassam, mert 

Sapientiana 201702.indb   109 2017. 12. 04.   14:28



– 110 –

Recenziók

„állami” könyvterjeszt,k által is elérhet, a 
könyvesboltokban.

Már ez a tény is alátámasztja azt az igényt, 
hogy a könyv kapocs akar lenni: kapocs az 
Isten és az ember között, de nemcsak a val-
lásos emberek felé, hanem bárkihez, akit 
csak megszólít akár a szerz, ismerete, akár 
a könyv címe vagy tartalomjegyzék olvasása 
(ami önmagában négy egész oldalt tesz ki, de 
ezt nem érezzük fölöslegesnek, mert a könyv 
módszertana miatti oldalb,ségben pontos el-
igazítást kaphatunk).

Bár célkit-zésként életvezetési etikára 
számíthatunk, ami szoros értelemben nem 
teológiai téma, inkább gyakorlati filozófia, 
de mégsem csalódunk, hiszen a szerz, b,-
ségesen tárgyalja az élet határhelyzeteit, az 
alapdöntést, a szabadságot, a lelkiismeretet 
mint minden etikai rendszer meghatáro-
zó alapfogalmait. Ezt meger,síti az idézett 
filozófiai/etikai m-vek szerz,inek sora is: 
 Dietrich Bonhoe(er, Emerich Coreth, Mar-
tin Heidegger, Ludwig Wittgenstein, Arthur 
Schopenhauer, hogy csak néhányat emeljünk 
ki.

A bevezetést mégsem ezekkel a fogalmak-
kal teszi meg, hanem az Istent,l való meg-
hívottságunk tárgyalásával. Hiszen e nélkül a 
háttértapasztalat és megközelítés nélkül nem 
ugyanazt mondhatjuk az imént említett eti-
kai kategóriákról. Más a határ a hív, ember 
helyzetében, más szempontok szerint hoz 
alapdöntést, mások szabadságának, lelkiis-
meretének a jellemz,i, ha a teremtettségben 
Isten létbe és közösségbe – a Szentháromság-
gal és egymással való közösségbe – szóló meg-
hívásában gondolkodunk.

Az egész könyv stílusán érezhet, az, hogy 
egy folyamban vagyunk a folyam méreteit és 
hatását is tekintve, mely valahonnan vala-
hová tart. A szerz, nemcsak elemez, hanem 
meg is akar gy,zni, hatni akar, azt akarja, 
hogy lendületes – huzat-, extázis-, „flow”-jel-
lemzett –, értelmes életünk legyen könyve 

használatával. Így az ember nemcsak sodró-
dik a világban, hanem célja van. Aki pedig 
célba akar érni, annak stratégiára, életvezetési 
stratégiára van szüksége. Vigyáznia kell, hogy 
el ne térítse a figyelmét a számtalan akadály, a 
szép, bár csak másodlagos teremtett világ. Ezt 
a szépséget többször is felfedezzük a könyv 
gondolati ívében, amikor akár az emberr,l 
mint Isten ikonjáról (vö. Órigenész), akár a 
bibliai „alapdöntés képek”-r,l, akár a konk-
rét ikonok szemlélésér,l hallunk (hiszen „az 
ikon maga egy kinyilatkoztatás”, „az ikon is 
beszél”). Így csak az tud élni, aki a nehézsé-
gek között el van b-völve azoktól a szépsé-
gekt,l, amelyek sokszor nem a nagy, látvá-
nyos dolgokban, hanem az apró, hétköznapi 
eseményekben tapasztalhatóak.

A szerz, emberismeretét bizonyítja 
egyrészt azoknak az élethelyzeteknek az 
 említése, amelyekkel színesíti írását („komp-
romisszumházasság”, „alulköveteltség” ön-
magunkkal szemben, „intézményekkel 
szem beni bizalmatlanság”, „szexuális trófeák 
szerzése” stb.). De amikor az élethivatásokat 
sorolja (amelyek esetében a legtöbb szerz, a 
pap, orvos, t-zoltó sztereotípiáinál megáll), 
felsorolja a pék, a pénzügyi segít, hétköznapi 
munkáját is.

Összegz, teológiai írást olvasunk. A könyv-
vel azonos cím- el,adásában a szerz, utal arra, 
hogy most még fiatal a témához, és „húsz év 
múlva talán szívesebben” hallgatná érettebb 
önmagát, de mondhatjuk azt, hogy a könyv-
ben megfogalmazott természetfölötti bölcses-
ség a források ismeretében, helyes birtoklá-
sában és alkalmazása által a fiatalabb szerz, 
örök érvény- értéket tud közvetíteni. Ezek a 
források széles teológiai látókörr,l tesznek ta-
núságot, hiszen a patrisztikus klasszikusoktól, 
Szent Ágostonon, Nüsszai Szent Gergelyen, 
Aquinói Szent Tamáson, Liguori Szent Al-
fonzon keresztül eljut egészen Szent II. János 
Pál pápáig. Kedvenc, sokat idézett erkölcs-
teológusa: Klaus Demmer, de idézi Bernhard 

Sapientiana 201702.indb   110 2017. 12. 04.   14:28



– 111 –

Recenziók

Häringet, Helmut Webert, a magyar teológu-
sok közül Nyíri Tamást, Tarjányi Zoltánt. Az 
idézetek, utalások mint cölöpök támasztják 
meg a m- el,rehaladását. A cölöp képét más-
ra is alkalmazza: abban a mocsárban, amibe 
az önmagába fordult, b-nös ember kerül, 
csak az erények, illetve egy egész életstílus ki-
alakításával tud fennmaradni. A gondolatív 
föntr,l indul: a meghívottságtól, és az erkölcsi 
lecsúszásban éri el mélypontját, majd a folya-
matszer- megtérésben (ami nem zárja ki a 
konkrét b-nvallomás szükségességét) tér visz-
sza újból a csúcsra pozitív hullámokat keltve 
társadalmi, intézményes, strukturális szinten 
is.

Különleges értéke a könyvnek a szerz, 
családteológiával és pasztorálpszichológiával 
kapcsolatos szakmai irányultságának megje-
lenése. Ez teszi a teológiát különösen is gya-
korlativá, az életvezetést életszer-vé. Nem 
vész el történetek elbeszélésében, megmarad 
az elvi tisztázásban, mégis félmondatokból is 
tudjuk, hogy milyen konkrét helyzetekb,l 
lehet levonni, azokban alkalmazni az elvi 
igazságokat, pl.: „Az életvitel b-ne nem teszi 
érvénytelenné az igaz döntést. A rosszul meg-
élt igazság még nem válik igaztalanná.”

Beszélnünk kell a könyv hiányosságairól 
is. Amilyen esztétikus a címlapkép, annyira 
kontrasztos a m-ben található ábrák sema-
tikussága. Mentségükre legyen szólva, hogy 
egyértelm-ek, az adott szövegrészek megér-
tésében teljes mértékben hasznosak, köny-
nyen megjegyezhet,ek („szívósan stabilak”), 
mondhatjuk azt, hogy inkább pedagógiai, 
mintsem esztétikai részei a könyvnek. Egy 
másik – talán csak bizonyos módszertani 
szempontokat kevésbé értékel, néz,pont-
ból – hiányosság az ismétlések néha szájbar-
ágós („prédikálós”?) volta. Hasonlít ez arra, 
amikor János apostol újból és újból ismétli 
önmagát, mikor a szeretetr,l tanít. De erre 
a szerz, maga is figyelmeztet a bevezet,ben: 
„Direkt nem rövid: az életünkr,l jó dolog 

hosszan olvasni, ismétl,d, részekre bukkan-
ni.” Ehhez igazítja az olvasási tanácsot is: el,-
ször egyszer gyorsan végig, aztán pedig „an-
dalogva”. Személyes tapasztalatom: valóban 
jó visszatérni egy-egy fejezethez, hiszen az 
összegy-jtött tapasztalat és tudásanyag min-
dig ad valami újat. Már csak azért is, mivel 
a „visszacsúszás” bármikor lehetséges, a fejl,-
dés er,södhet, de gyöngülhet is: „Az ember 
nem gép, aki gombnyomásra kirobotol a gö-
dörb,l, hanem él,lény.”

Ebben, azaz a jóban való fejl,désben is, 
mint sok más részben, s,t a befejez, gondo-
latban is az értelmét használó hív, ember a 
példa. Aki megismeri, tudja forrását, de célját 
is: az élet teljességét. A napokban olvastam 
egy írást Noé szivárványáról, ami valójában 
egy íj. A földr,l indul ki és csúcspontján az 
égbe jut, érinti azt. Ez jut eszembe, ha egy-
ségben akarom nézni ezt az életvezetésr,l írt 
könyvet: biztosan áll az értelem/tapasztalat 
és a kinyilatkoztatás forrásain – szép számú 
hivatalos egyházi dokumentumot idéz kifej-
téssel –, miközben fölemel, hazajuttat: „igaz 
önmagunkhoz, s egyben az Atya házához”.

Laurinyecz Mihály

Marc Ouellet: Isteni hasonlóság. 
A család szentháromságos 
antropológiája felé
Szent István Társulat, Budapest, 2016, ford. 
Sallai Gábor.

Marc Ouellet kanadai bíboros, a Püspöki 
Kongregáció prefektusa 1996 és 2002 között 
a Pápai Lateráni Egyetem professzoraként 
dogmatikát tanított. A teológiai antropoló-
gia, ezen belül pedig a házasság- és családteo-
lógia területén végzett kutatási eredményeit 
foglalja össze a kötet, amely el,ször 2004-ben 
jelent meg olasz nyelven. Egyfel,l a családok 
mai helyzetéb,l fakadó kihívások foglalkoz-

Sapientiana 201702.indb   111 2017. 12. 04.   14:28



– 112 –

Recenziók

tatják a szerz,t, melyeket számos egyházi 
megnyilatkozás is számba vett a II. Vatiká-
ni Zsinatot követ, évtizedekben, másfel,l 
pedig a házasság és a család új, személyköz-
pontú megközelítését kívánta elmélyíteni el-
s,sorban Hans Urs von Balthasar teológiája 
alapján. A kihívásokat korábban javarészt az 
iparosodás és az urbanizáció, az utóbbi b, két 
évtizedben pedig a rendkívül gyors infokom-
munikációs fejl,dés okozta. A szabadság in-
dividuális felfogása, a fogyasztói szemlélet az 
„Isten és az ember iránti érzék megfogyatko-
zásához” (Evangelium vitae, 21) vezetett. Az 
árnyoldalak mellett azonban korunk számos 
emberi értékére nagyobb figyelmet fordít, 
mint a zsinatot megel,z, id,szak családra 
vonatkozó statikus, a társadalmi feladatokra 
koncentráló és alapvet,en a természetjogra 
épül, szemlélete. Az értékek között a személy 
szabadsága iránti fokozott érzékenység, a há-
zastársak közötti kapcsolat min,ségére és a 
n, méltóságára irányuló nagyobb figyelem, 
valamint a gyermeknevelésb,l fakadó felel,s-
ség emelkedik ki. A megújuló családteológia 
feladata éppen az, hogy az ellentmondásos 
szociokulturális folyamatok és a jelenkori 
spirituális értékek iránt jelent,sen visszaesett 
érzékenység ellenére a pozitív változásokat 
meg,rizze és továbbfejlessze.

A könyv tíz fejezete két részre tagolódik. 
Az els, a dogmatikai alapokat járja körül egy 
új teológiai szintézis kialakítására törekedve, 
a második rész pedig a szentháromság-teoló-
giából fakadó néhány konkrét lelkiségi és eti-
kai kérdést vizsgál. A szerelem, a szexualitás, 
a házasság és a család témájával kapcsolatos 
keresztény irodalom óriási, ami örvendetes 
tény. Ezek az írások azonban többségük-
ben a pszichológiára, a társas kapcsolatok 
dinamikájára és más humán tudományok 
eredményeire építenek figyelembe véve a ki-
nyilatkoztatás igazságait is. Értékük abban 
rejlik, hogy azonnal hasznosítható ismerete-
ket nyújtanak az olvasóknak az önismerettel, 

az életvezetéssel és egyes nevelési kérdések-
kel kapcsolatban. Az „Isteni hasonlóság” a 
házasság- és családteológiával foglalkozik, a 
kinyilatkoztatott hitigazságokból indul ki, és 
azok mélyebb megértésére törekszik a krisz-
tológia, a teológiai antropológia, a szenthá-
romság-teológia és a szentségtan fényében. 
Ouellet a Szentháromság és a család közötti 
hasonlóságot vizsgálja, és ebb,l von le gya-
korlati következtetéseket a keresztény élet 
számára. Ezen a területen a kutatás és így a 
szakirodalom is jóval szerényebb, mint amit 
a gyakorlati jelleg- megközelítésekkel kap-
csolatban tapasztalunk. A család szenthá-
romság-analógiája a humán tudományok és 
a filozófiai etika által hangsúlyozott boldog-
ságvágy és önmegvalósításra való törekvés, 
valamint a hagyományos tomista teológia 
metafizikai alapú statikus természetfogalma 
és az erre épül, erkölcs helyett Isten ado-
mányainak Krisztusban a Szentlélek által 
történ, elfogadását helyezi a középpontba. 
A vágyetika helyébe az adományetika lép. 
A legfontosabb adomány az élet és az Istennel 
való szövetség ajándéka. Az Isten képére és 
hasonlatosságára teremtett ember a Szenthá-
romság személyeinek közösségében történ, 
részvételre kap meghívást. A Gaudium et spes 
zsinati konstitúció 24. pontja utal a Szent-
háromság és az emberek közössége közötti 
hasonlóságra: „amikor az Úr Jézus az embe-
ri észnek föl nem fogható távlatokat nyitva 
azért imádkozik az Atyához, hogy »legyenek 
mindnyájan egyek…, amint mi egyek va-
gyunk« (Jn 17,21-22), bizonyos hasonlósá-
got sejtet az isteni személyek egysége és Isten 
gyermekeinek igazságban és szeretetben meg-
élt egysége között.” II. János Pál Gratissimam 
sane kezdet- levele a családokhoz a konstitú-
ció szövegét még kifejezettebben alkalmazza 
a családra: „A Zsinat a személyek közösségét 
tanításában a Szentháromság misztériumából 
származtatja, vagyis a házastársi közösséget 
(communio coniugalist) is erre a misztériumra 

Sapientiana 201702.indb   112 2017. 12. 04.   14:28



– 113 –

Recenziók

vezeti vissza. A család, amely a férfi és a n, 
szeretetéb,l veszi kezdetét, ,seredetében Is-
ten misztériumából fakad” (8. pont).

A kanadai teológus a Krisztusban és a 
Krisztus által történt teremtés, illetve a szö-
vetség teológiája fel,l tekint a házasságra és 
a családra úgy, hogy a teológiai antropoló-
giát egyszerre krisztusközpontúvá és szent-
háromságos természet-vé igyekszik tenni. 
Ouellet vizsgálódásának aktualitását, felté-
teleit, alapkérdéseit és célját az els, fejezet-
ben mutatja be. A hagyományos teológiai 
gondolkodásnál átfogóbb szemlélet azt a 
kérdést teszi fel, hogy a házasság és a család 
által mit kíván kifejezni a Szentháromság. 
Az elemzés egyszerre használja az analógia 
módszerét, amely az emberi családtól halad 
a Szentháromságról való gondolkodás felé, 
és a katalogikusnak nevezett irányt, amely 
az els, megközelítést kiegészítve az isteni 
személyek valóságának értelmezése fel,l ha-
lad a család hivatásának mélyebb megértése 
felé. Ez utóbbi szempont azt jelenti, hogy 
az „ember legmélyebb misztériuma csak a 
megtestesült Ige titkában világosodik meg 
igazán” (Gaudium et spes, 22). A házastársi 
szeretet és Krisztus egyháza iránti szeretete 
közötti hasonlóságot Szent Pál mély titok-
nak nevezi (vö. Ef 5,32), aminek a világban 
megmutatkozó hatékony jele a hitvesek h--
séges és termékeny szerelme. Ezt a hatékony 
jelet, vagyis a házasság szentségét a könyv a 
Szentháromságon belüli mozgás, az igazság 
és a szeretet áramlása meghosszabbításaként 
értelmezi. A szerz, azt vizsgálja, hogy mi-
ként részesednek az emberek és az emberi 
kapcsolatok abban a szeretetben, amely a 
Szentháromság személyei között valósul 
meg. Nem szabad azonban figyelmen kí-
vül hagynunk, hogy egyrészt ez az analógia 
korlátozott, amit a IV. Lateráni Zsinat is 
megfogalmazott 1215-ben: „A Teremt, és a 
teremtmény között nem lehet akkora hason-
lóságot megjelölni, hogy egyúttal tudomá-

sul ne vennénk a közöttük létez, nagyobb 
különböz,séget” (DS 806), másrészt pedig 
azt sem szabad szem el,l tévesztenünk, hogy 
a hasonlóságról szóló gondolkodás a közép-
kor után csak a XIX. századtól kerül újra a 
teológiai reflexió középpontjába, és jelenleg 
is az elmélyítés, tisztázás folyamata zajlik.

A második fejezetben a család mint a 
Szentháromság képe kérdéskörének rövid 
teológiatörténeti áttekintését olvashatjuk, 
a harmadik szakasz pedig a „családegyház” 
kérdését járja körül, amely kifejezésnek a II. 
Vatikáni Zsinat adott polgárjogot (vö. Lu-
men gentium, 11), végül pedig a kötet els, 
részének utolsó pontja, a negyedik fejezet a 
család szentháromságos küldetésével foglal-
kozik.

Ouellet a Szentháromság családi analógi-
ájának a hagyományban betöltött szerepét 
Lionel Gendron kanadai teológus munkái-
ra támaszkodva ábrázolja. A hasonlóság a 
IV. században Nazianzi Szent Gergely által 
született, amit Szent Ágoston komoly kri-
tikával illetett, viszont néhány elemét to-
vábbgondolásra érdemesnek tartotta. Szent 
Gergely célja a Szentlélek isteni személyi-
ségének és a Szentháromság konszubsztan-
ciális egységének bemutatása volt. Az általa 
használt analógiafogalom a lényegi egységre 
vonatkozik a kezdett,l való létezés (Atya, 
apa), a nemzés általi lét (Fiú, gyermek) és a 
származás általi élet (Szentlélek, Éva) megkü-
lönböztetésével. A XII. században Szentvik-
tori Richárd és Szent Bonaventúra folytatta 
ezt a hagyományt, de a hasonlóságot nem lé-
nyegi, hanem társas, személyek közötti szin-
ten értelmezte. A ferences teológus Ágoston 
és Richárd tanítványaként azzal egészíti 
ki a családanalógiát, hogy a Szentlélek 
bemutatására, aki az Atya és a Fiú szeretete, 
a család tapasztalatát hívta segítségül. A férj 
és a feleség egymás iránti szeretete a gyer-
mekben személyesül meg, a gyermek pedig 
a szül,k szeretetének hiposztázisa. A család 

Sapientiana 201702.indb   113 2017. 12. 04.   14:28



– 114 –

Recenziók

analógiájáról a skolasztika hanyatlásával meg 
is feledkeztek, és lényegében csak Matthias 
Joseph  Scheeben (1835-1888) német teoló-
gus hatására kapott ismét er,re, aki a házas-
ság kérdését a teremtésteológiához kapcsolva 
tárgyalta. Természetesen ennek az ígéretes 
témakörnek számos kérdése még nyitott, 
mint például az, hogy a Szentháromságon és 
a családon belül a személy és a szeretet közöt-
ti kapcsolat mennyiben tekinthet, azonos-
nak Krisztus közvetít,i szerepe révén, vagy 
milyen teológiai jelentése van a férfi és a n, 
kölcsönös és egymást kiegészít, relációjának, 
amely istenképiségünkbe van írva tekintetbe 
véve azt is, hogy Isten a teremtményekt,l 
alapvet,en különbözik, és nincs emberi érte-
lemben vett neme.

A kötet második, lelkiségi és erkölcsteoló-
giai része a házasságteológia pneumatológiai 
szempontjaival kezd,dik az ötödik fejezet-
ben. A házastársak Isten dics,ségében, vagyis 
a Szentháromság életében való részesedése a 
Szentlélek ajándéka, ami megpecsételi a hit-
vesi szeretetet. Ez a kapcsolat nem szakítja el 
a házaspárt a földi valóságoktól, a gyermek-
nevelés problémáitól, hanem Isten szeretete, 
a Szentlélek bennünk lakása által belülr,l 
er,síti meg és emeli fel ezeket a napi esemé-
nyeket.

A hatodik fejezet az istenhasonlóságot az 
apai és az anyai hivatás szentségén (sacramen-
tum) keresztül vizsgálja. A Szent Ágoston ál-
tal megfogalmazott és a házasságra jellemz, 
javak közül az utódnemzés (proles) és a h-ség 
(fides) értékét megel,zve a szerz, a szentséget 
a keresztény házasság legfontosabb tulajdon-
ságának tartja. Az atyaság, az anyaság, a fiúi 
lét és a testi-lelki értelemben vett termékeny-
ség mindennapi gyakorlatai egészen sajátos 
módon szentháromságos egységet hordoz-
nak még az olyan családok esetében is, akik 
számára kapcsolatuk rejtett titkának a hit 
fényénél történ, megismerése még csak egy 
jöv,beli, az evangelizáció által megvalósítha-

tó lehet,ség. Érdemes megjegyeznünk, hogy 
a hív, családok életszentsége, hatékony jel 
szerepe messze túlmutat azon, amit ,k ebb,l 
szubjektív módon megéreznek.

A hetedik fejezet a keresztény házasság-
ban a b-n és a megtérés eseményeit újszer- 
módon, a már említett szentség értékével 
kapcsolatban tárgyalja. A sacramentum a 
hagyományos értelmezés szerint csak a fel-
bonthatatlanságot jelöli, napjaink teológiai 
gondolkodása ezt a kifejezést a házastársakat 
megáldó és egyesít, Istennel való szövetség 
befogadására is alkalmazza. A b-n és a meg-
térés így els,sorban nem egy törvény áthágá-
sát jelenti, bár azt is magában foglalja, hanem 
az ajándék visszautasítását, illetve az üdvösség 
sajátosan a házasokra jellemz, adományának 
újbóli befogadására és továbbadására utal. 
A család így egyszerre megváltott és „üdvö-
zít,” közösség (vö. Familiaris consortio, 49).

A nyolcadik fejezet a házasság szentsége 
és Krisztus jegyesi misztériumának kapcso-
latát az isteni adományokkal összefüggésben 
elemzi. Ez a kapcsolat a házasok ún. antro-
pológiai ajándéka, konkrétan egymás közötti 
szerelmük és „teológiai” adományuk, vagyis 
Krisztus jegyesi misztériumában való rész-
vételük között áll fenn. A kett,t Krisztus 
keresztáldozata köti össze, amelyhez a hív,k 
az eucharisztia által kapcsolódnak. Krisztus 
áldozatának a befogadása képessé teszi a há-
zastársakat arra, hogy egymás számára egyre 
inkább ajándékká váljanak. A keresztény csa-
lád alapvet, küldetése így a Szentháromság 
szeretetének ,rzése, kinyilvánítása és közlése 
(vö. Familiaris consortio, 17).

A leginkább gyakorlati jelleg- kilencedik 
fejezet a személy- és családetikát a keresztény 
önazonosságból vezeti le, amit a kegyelem 
dinamikus ethoszának nevezhetünk. A sz--
kebb és a tágabb család, a családegyház és az 
egyetemes egyház természetes és kegyelmi 
kapcsolati hálóját maga Krisztus teljesíti be. 
A mai szekularizált kultúrában az ember vál-

Sapientiana 201702.indb   114 2017. 12. 04.   14:28



– 115 –

Recenziók

sága csak úgy oldható fel, ha a Krisztusban 
történt teremtés és az Isten Fiában megva-
lósuló fiúvá válás igazságához térünk vissza, 
ami szentháromságos és eucharisztikus 
módon Istent tükrözi a világba. Ouellet a 
szentháromságos és eucharisztikus önazonos-
ság fel,l a házastársi és családi etikához mint 
paradigmához érkezik el (vö. Familiaris con-
sortio, 13). A házaspár els, és legfontosabb 
ajándéka az egyház és a társadalom számára 
maga a családi közösség. 

A kötet talán egyetlen gyenge pontja er-
kölcsteológiai szempontból a Humanae vitae 
kezdet- enciklika kevéssé ismert prófétai 
üzenete, vagyis a személyközpontú szem-
lélet, továbbá a szexualitás, a szerelem és az 
életadás közötti bels, kapcsolat, valamint 
a konkrét élethelyzetek közötti különbség 
világos kiemelésének hiánya. A fogamzás-
gátlásra épül, negatív gondolkodásmód 
lényegesen különbözhet a sokszor nem 
ideális körülmények között zajló minden-
napok eseményeit,l annyiban, hogy az ön-
zetlen, családszeret, magatartást örömmel 
és áldozatvállaló módon követ, párok sem 
tudnak mindig a természetes családtervezés 
módszereivel élni anélkül, hogy a házastársi 
intimitás elmaradása miatt kapcsolatuk ko-
moly kárt ne szenvedne (vö. Gaudium et 
spes, 51). Az erkölcsi értékek között elméleti 
ellentmondás nem létezhet, gyakorlati 
konfliktus viszont annál gyakrabban jelent-
kezik. Ha nem sikerül az új élet foganására 
vonatkozó, biológiai értelemben is vett nyi-
tottság, valamint a házasság javának tökéletes 
összhangba hozása, akkor az egyes, objektív 
szempontból nem helyes, vagyis mestersé-
ges családtervezési módszereket a helyesen 
m-köd, lelkiismeret a pár konkrét élet-
körülményeinek figyelembevételével és az 
életvédelem követelményeinek szigorú meg-
tartása mellett kevésbé vagy egyáltalán nem 
b-nös tettekként értékelheti. A házaspár 
választási szabadságát sokszor korlátozzák a 

munkavégzéssel, az utazással, az egészségi ál-
lapottal vagy más körülménnyel kapcsolatos 
kérdések, ahol a pár a kisebbik rosszat nem 
választja, hanem a család egésze érdekében 
pusztán elt-ri azt, ami erkölcsi szempontból 
fontos különbség (vö. Humanae vitae, 14). 
Ebben a tekintetben máig nagyon hasznos a 
Kléruskongregáció Washington Case kezde-
t-, 1971. június 26-án megjelent nyilatko-
zata, illetve a Családok Pápai Tanácsa 1997. 
február 12-én napvilágot látott, A gyóntató 
atyák Vademecuma cím- dokumentumának 
harmadik pontja. Az egyedi esetek megíté-
lésénél az alapigazságok érintetlenül hagyása 
mellett a személyközpontú antropológia és 
etika hangsúlya a házastársi aktus fizikai in-
tegritásának biztosítása fel,l a szexualitás ál-
tal kifejezett gesztusok és a házastársi szeretet 
igazsága között meglév, koherencia, vagyis a 
hitelesség értéke felé mozdul el.

A kötet utolsó, tizedik fejezete a nehéz 
lelkipásztori helyzetekt,l a házasság szentsé-
ge misztériumához érkezik el, amikor azzal 
foglalkozik, hogy a szentség kiszolgáltatói 
maguk a házastársak. Amikor Krisztus, a 
V,legény a hitvesekkel a házasság szentségé-
ben találkozik, a v,legény és a menyasszony 
egymásnak való önátadását saját önátadásába 
emeli fel.

Ouellet munkája, bár több kérdést nyitva 
hagy, de a kezdeti lépéseit járó családteoló-
gia területén mégis nagyon jelent,s el,relé-
pést jelent a szentháromságos hitletétemény, 
valamint a házasok lelkisége és napi prob-
lémáinak összekapcsolása felé. A házasság 
ugyanis olyan dinamikus folyamat, amely az 
isteni ajándékok egyre tökéletesebb befoga-
dása útján válik mélyebbé és érettebbé (vö. 
Familiaris consortio, 90; Amoris laetitia, 122). 
Személyes öröm volt a kötet recenziójának 
elkészítése, hiszen az 1999–2000-es tanévben 
a szerz, hallgatója lehettem.

 Harsányi Pál Ottó OFM

Sapientiana 201702.indb   115 2017. 12. 04.   14:28



– 116 –

Recenziók

Kovács Zoltán: „Íme, az Úr 
szolgálóleánya”. Teológiatörténeti, 
szisztematikus és gyakorlati 
áttekintés a mariológia 
tanulmányozásához
Szent István Társulat, Budapest, 2016.

A magyar nyelven is olvasható mariológiai 
traktátusok sorát egy szép m-vel gyarapítot-
ta Kovács Zoltán atya, esztergomi teológiai 
tanár, a szerviták római Marianum fakultá-
sának egykori növendéke. A szerz, láthatóan 
igencsak otthon van a téma f,leg olasz nyelv- 
kortárs munkáiban. Szemléletének egyszerre 
korszer- és a hagyományban megalapozott 
voltára garancia a köt,dése Stefano de Fiores 
szervita mariológushoz.

A m- felépítése nemcsak világos és ará-
nyos, de már teológiai szempontokat is nyújt. 
El,ször egy 80 oldalas szakaszban bemutatja 
a mariológia szentírási alapjait és tantörténe-
tét. A kultusz és az imádságos szokások is-
mertetése jól segíti a fejl,dés megértését. Egy 
külön alfejezetben gondosan végigveszi a Lu-
men gentium VIII. fejezetét, a szakasz utolsó 
alfejezetét pedig a II. Vatikáni Zsinat utáni, 
Máriáról szóló legfontosabb tanítóhivatali 
megnyilvánulásoknak szenteli.

A következ,, szintén kb. 80 oldalas rész 
tárgyalja a négy Mária-dogmát és a kegye-
lemközvetítés kérdését. A dogmáknak el,-
ször a szentírási alapjait és dogmatörténetét 
elemzi, majd szisztematikus kifejtést ad ró-
luk. Elismerésre méltó a „közvetítés” világos 
tárgyalása, melynek fontos alapja II. János 
Pál pápa Redemptoris Mater enciklikájának 
(1987) lényeges meglátása: Mária közvetítése 
mindig „anyai” közvetítés, ezért nem indo-
kolt ezt szembeállítani egyfajta „közvetlen 
kapcsolattal”. A közvetítés valójában a köz-
vetlen kapcsolat lehet,vé tétele.

A szerz, végül mintegy 50 oldalt szen-
tel annak, hogy bemutassa a Mária-kultusz 
gyakorlatát, megnyilvánulásait és hogy tár-

gyaljon néhány kapcsolódó, aktuális kérdést: 
a máriás lelkiséget (nagyon szép kitér,vel a 
pap máriás lelkiségére), az ökumenikus vo-
natkozásokat, a Mária-tisztelet pszichológiai 
és szociológiai karakterét, a feminizmus kihí-
vásait, végül a jelenések és üzenetek témáját.

A m- gazdag szakirodalmi utalásaiból az 
igényes olvasó sok ötletet kaphat az anyag 
elmélyítésére. Mindvégig jellemz, rá a ki-
egyensúlyozottság, a jó súlyozás a Szentírás, a 
hagyomány és a kortárs teológia forrásai kö-
zött. Érdemes böngészni a lábjegyzeteket is: 
ezekben igen fontos megjegyzések, alkalma-
zások, olykor rövid teológiai mellékgondola-
tok szerepelnek (pl. az „Oltalmad alá futunk” 
antifónáról az 50. oldalon vagy Mária „papi” 
ábrázolásának tévútjáról a 161. oldalon).

Várnai Jakab OFM

Gerhard Ludwig Müller:  
Der Papst. Sendung und Auftrag
Herder, Freiburg–Basel–Wien, 2017.

A pápáról, a pápaságról szóló irodalom fel-
mérhetetlenül nagy. Most mégis egy jelen-
t,s új m-vel b,vült. Szerz,je az 1947-ben 
Mainz ban született Müller bíboros, a Hitta-
ni Kongregáció volt prefektusa, aki 1986 és 
2002 között müncheni egyetemi tanár volt, 
majd pedig egy évtizeden át regensburgi 
püspök, Joseph Ratzinger összes m-veinek 
kiadója, 2012-t,l címzetes érsek, 2014-t,l 
pedig bíboros.

Vaskos könyve historikus, teológiai, 
ám leginkább dogmatikai m-. Az eddigi 
pápaságot tárgyaló m-vekhez képest egyéni 
megközelítésben tárgyalja a péteri szolgálatot. 
Helyet kap benne sok személyes élménye, ta-
núságtétele, f,bb teológiai dokumentumok, 
de olyan aktualitások is, mint a legutóbbi pá-
pai enciklikák, az aktuális Péter-utód, Ferenc 
pápa irányvonala, szolgálata. A könyv „bom-

Sapientiana 201702.indb   116 2017. 12. 04.   14:28



– 117 –

Recenziók

baként ható” nagy jelent,sége a reformáció 
ötszázadik évfordulója kapcsán a protestáns 
nézetekkel való ütköztetése, amely kiegyen-
súlyozott és minden érzelmi felhangtól men-
tes. A nem könny- kérdésnek a protestáns 
oldal számára is elgondolkoztató katolikus 
tárgyalása.

A könyv elején található latin dediká-
ció a régi római, ,segyházi feliratokat idé-
zi: „SANCTAE ROMANAE ECCLESIAE 
MATRI ET ECCLESIARUM OMNIUM 
MAGISTRAE NIHIL ALIUD VOLI-
TANS NISI QUOD IPSA SUI RATIONE 
VNIVERSAE CHARITATIS PRIMATUS 
PER SUUM SUPREMUM PASTOREM 
DOCET AC VULT FILIALI PERGRATO 
ANIMO AVCTOR DEDICAT” („A Római 
Szent Egyháznak, minden egyház anyjának 
és tanítójának, semmi mást nem akarva, csak 
amit , a maga egész szeretetben való primá-
tusa alapján az , legf,bb pásztora által tanít 
és akar, igen hálás fiúi lelkülettel ajánlja a 
szerz,” – Rihmer Zoltán fordítása.)

A teológus-bíboros m-vét 12 nagy feje-
zetre osztotta minden bizonnyal az apostoli 
kollégiumra való utalással. Az els, fejezetben 
életútja pápáinak képét vázolja (ami alkalom 
a szerz, saját pályájának bemutatására is). 
Olvashatunk arról, milyen dolgokra figyel-
mes egy a pápai liturgiákon résztvev, kardi-
nális a Szent Péter-bazilikában. A második 
fejezet a mindenkori pápa misszióját írja le 
Isten egyetemes üdvözít, tervében. Itt jut el 
a szerz, a kérdésfeltételig: „Lehetséges-e a pá-
paság arculatának ökumenikus elfogadása?” 
(II/14). A harmadik fejezet címe: „A pápa-
ság mint a történelem és a kinyilatkoztatás 
ténye”. Ez a rész azzal a sommás megállapí-
tással zárul, amelyet egy középkori bíboros 
sírfelirata tár elénk: Catholicus non est, qui 
Romana ecclesia in fidei doctrina discordat 
(Nem min,sül katolikus hív,nek, aki eltér 
a római egyház hittanításától). Azután vilá-
gos és rövid témák következnek. Negyedik 

fejezet: „Az Egyház alapítója egyben a pápa-
ság létrehozója is”. Ebben tárgyalja a szerz, az 
isteni kinyilatkoztatás tanítását a péteri szol-
gálatról, az evangéliumok történeti, teológiai 
tartalmát, a kiemelt péteri szerep különböz, 
aspektusait, Péter tévedhetetlen hitvallását 
Jézus istenfiúi méltóságának megvallásában, 
a mindenkori péteri szolgálat megalapítását, 
annak pünkösdi kezdetét, a János-evangéli-
um tanítását és Péter egyházalapító tevékeny-
ségét a zsidók meg a pogányok között.

Az ötödik fejezet címe: „A római pápa 
primátusa az apostoli hagyományban”. Itt 
találkozunk többek között Szent Ambrus 
híres mondatával: Ubi Petrus – ibi Ecclesia. 
Ubi Ecclesia – ibi vita non mors (Ahol Pé-
ter, ott az Egyház. Ahol az Egyház, ott élet 
van és nem halál). Érdekfeszít, témák ezek: 
az apostolok egyháza hogyan válik apostoli 
Egyházzá? A római primátus az Egyház éle-
tében, ennek dogmafejl,dése; Kelet és Nyu-
gat feszültsége, illetve a primátus kérdésének 
különböz, megközelítései. A hatodik fejezet 
leírja a protestáns alapállást a római pápá-
val szemben. Ilyen kérdésekr,l olvashatunk 
itt: 1517: „a váltó átállítása”. Miért éppen a 
pápa volt a botrányk,, a megütközés sziklája? 
Luthernek a kegyes Istenr,l feltett kiinduló 
kérdése. Létezik-e egyáltalán szentségi szol-
gálat? A pápaság túlélésének harca. A Pastor 
aeternus alapján tárgyalja a következ,, hete-
dik fejezet a pápa tanbeli és jurisdikciós el-
s,ségének dogmáját a következ, alcímekkel: 
Egyház és primátus a természetfeletti rend-
ben; A tanbeli és a joghatósági primátus egy-
háztani értelme; A pápai tévedhetetlenség és 
az intellektuális, valamint etikai relativizmus. 
A nyolcadik fejezet az Evangelii Gaudium 
alapján tárgyalja a pápaság integrációját Egy-
házon belül, valamint a püspöki kollégium-
ban. Egészen újszer- cikkcímeket találunk 
itt: A püspöki szolgálat egysége a pápával és a 
pápában; Az egyetlen Egyház univerzális kül-
detése és helyi konkrét megvalósítása; A ró-

Sapientiana 201702.indb   117 2017. 12. 04.   14:28



– 118 –

Recenziók

mai Kúria szolgálata és reformja; A pápa és az 
Egyház aktuális missziója. 

A kilencedik fejezet címe: „A pápa Krisztus 
tanúja minden ember méltóságáért”. Itt ol-
vashatunk a prófétai hangról az emberi mél-
tóságért; az emberr,l, aki az Egyház útja; az 
emberi jogokról, illetve az Egyház modern 
korral való kiengesztel,désének kérdésér,l. 
Majd következik a katolikus szociális taní-
tás aktualitása; Ferenc pápa a szegények ol-
dalán – ezek már egészen gyakorlati témák. 
A tizedik fejezet: „A pápa Isten igazságának 
védelmez,je és az emberiség pásztora”. Eb-
ben megtaláljuk az igen logikus és meggy,-
z, kifejtést: Isten igazsága alapozza meg az 
ember szabadságát. A tizenegyedik fejezet 
címe: „A pápa – a keresztények egységének 
útkészít,je Isten egyházában”. Benne ilyen 
cikkek: Hosszú az út, de jó! A reformáció 
1517–2007-ig tartó folyamatának értéke-
lése; Az apostoli utódlás kérdése a lutherá-
nus-katolikus párbeszédben; vagy: Krisztus 
egyháza – a katolikus egyházban áll fenn. Itt 
van szó Ferenc pápa és Kyrill moszkvai pát-
riárka kubai találkozójának mérlegér,l. Az 
utolsó, tizenkettedik fejezet címe: „A pápa 
– az ember Istenben való beteljesülésének ta-
nítója”. Ezt zárja a felebaráti szeretetr,l szóló 
utolsó cikk.

A kötet napjaink reális, idealizálástól men-
tes pápaképét adja, az örök és változatlan Pé-
ter-utódot, aki mégis kora embere; aki tuda-
tában van isteni küldetésének és a mai világ 
kihívásainak. Idézi a Laudato sì enciklikát, 
a természet „közös házáért” való aggódást, 
ismételten Ferenc pápát, aki a szegények ol-
dalán áll. A könyv végén olvasható a Hittani 
Kongregáció 1998. október 31-i „megfon-
tolása” a Péter-utódok primátusáról. Alapos 
jegyzetanyag, irodalmi jegyzék és névmutató 
egészítik ki a kötetet.

A könyv címe egészen egyszer-en ez: 
A pápa. Küldetés és megbízatás (egyszer-b-
ben: küldetés és feladat), a küls, fehér bo-

rító hátsó ismertet,jén azonban ez áll: Egy 
szikla a hullámok között. Mai (túl) kritikus 
világunkban e kötet meggy,z, er,vel bír, a 
péteri emberarc mögött isteni er, húzódik 
(ez tükröz,dik a fehér borítón látható képen: 
a kulcsok átadása Péternek). – Jó lenne egy 
igényes fordítás elkészítése a magyar olvasók 
számára.

Pákozdi István

Giovanna Franco Repellini: 
Antonio Barluzzi,  
Architetto in Terra Santa
Edizioni Terra Santa, Milano, 2013.

A római származású Antonio Barluzzi (1884–
1960) életm-vét mutatja be a velencei épí-
tész, Giovanna Franco Repellini. A Szentföl-
dön járó zarándokok sorra látogatják Barluzzi 
épületeit a kereszténység legfontosabb kegy-
helyein, ám alkotójukról általában nagyon 
keveset tudnak. Ezt a hiányt kívánja pótolni 
kötetével a szerz,.

A könyv el,szavában Paolo Pieracci-
ni Barluzzi közel fél évszázados szentföldi 
m-ködésének (1912–1958) a történeti hátte-
rét ismerteti. A XX. század elejének nagyha-
talmi versengése Jeruzsálem építészeti arcula-
tát is meghatározta. Itália gyarmatbirodalmi 
törekvéseit hol a Szentföldi Kusztódia, hol a 
Misszionáriusokat Segít, Nemzeti Egyesület 
(ANSMI) révén kívánta megvalósítani. Ett,l 
a két intézményt,l kapta Barluzzi valameny-
nyi megbízatását, amelyeknek teljes kronoló-
giáját megtalálhatjuk a könyv elején közölt 
önéletrajzában.

A bevezet,ben Barluzzi szakmai életútját 
tekinti át a szerz,. Egyrészr,l hatott rá az 
Itália dics, múltját, nagy m-vészeti hagyo-
mányait feleleveníteni kívánó neoklasszicis-
ta monumentalizmus, másrészr,l – ennek 
ellenpólusaként – a nagy európai városok-

Sapientiana 201702.indb   118 2017. 12. 04.   14:28



– 119 –

Recenziók

ban terjed, modern irányzat, a szecesszió, 
amely a természet és a táj id,tlen szépségét 
hangsúlyozta. Mindkét irányzat jeles itáliai 
m-vészei, mesterei (pl. Picchiarini, a római 
alkotásairól is híres üveges mester) közre-
m-ködtek Barluzzi épületeinek a kivitele-
zésében. Harmadrendi ferences tanárának, 
Giulio Salvadorinak a hatására Barluzzi egész 
munkássága túlmutat korának uralkodó 
ideológiáján, a D’Annunzio-féle esztétizmu-
son. A m-vészet lényege nála nem az öncélú 
gyönyörködtetés, hanem az isteni tökéletes-
ség kifejez,dése. Barluzzi nem lépett a fe-
rences rendbe, de tiszteletbeli ferencesként 
(a harmincas évek elejére már teljes szegény-
ségben élve és alkotva) prófétai lelkülettel 
gyakorolta nagy hivatását: a szentföldi kegy-
helyek építését és helyreállítását. Feladatának 
tekintette, hogy különleges módon tegye ér-
zékelhet,vé a hívek számára Jézus életének a 
Szent Helyekhez kapcsolódó misztériumait. 
A templomépítészet nyelvezete általában tele 
van szimbólumokkal, Barluzzinál ez a szim-
bolizmus hatására, illetve a helyek jellegéb,l 
adódóan fokozottan érvényes. Nemcsak az a 
fontos, ami látható, hanem az is, ami látha-
tatlan, amit egy templom terébe lépve a hívek 
megsejtenek az Úr szent titkaiból. Barluzzi 
épületei eklektikusak; különböz, stílusok 
elemeit használja fel, beleértve a historizmust 
is, ugyanakkor egyéni elemekkel is gazdagí-
tott eredeti kifejezésmódot hoz létre. Például 
következetesen beletervezi épületeibe a fényt 
és az árnyékot: a homály a fájdalmat érzékel-
teti (Agónia-bazilika, Szent Lázár-templom) 
a fény pedig az Istenhez emel (Színeválto-
zás-bazilika, Ain Karemi-bazilika, Szent Lá-
zár-templom). 

A következ, 12 fejezetet egy-egy Barluzzi 
által tervezett vagy helyreállított templom-
nak szenteli a szerz, átadásuk kronológiai 
sorrendjében. Minden fejezetet evangéliumi 
idézet vezet be, amely ráhangol a helytörté-
neti és építészeti alfejezetek ért,bb olvasására. 

A Barluzzi munkáját bemutató szakaszokból 
megtudjuk, hogy mindig rendkívüli figyel-
met szentelt a helyek történelmi sajátossá-
gainak, a korábbi templomok stílusának. Az 
Agónia-bazilikát például egy keresztes kori 
templom maradványaira kezdték el építeni, 
de amikor az építési munkálatok közben 
folytatódó ásatások során a bizánci templo-
mot is megtalálták, újrakezdték az alapozást. 
A történelmi hitelességen túl Barluzzi min-
dig törekedett épületei és az azokat körülve-
v, táj tökéletes harmóniájára, ennek legjobb 
példája talán a Nyolc Boldogság-bazilika, 
amely köré az eredetileg mocsaras domb he-
lyén gyönyör- parkot tervezett és a Dominus 
Flevit-templom, amelynek az oltár mögött 
elhelyezett ablakán Krisztus néz,pontjából 
csodálhatják meg a zarándokok Jeruzsálem 
látképét.

A szerz, részletesen beszámol a Barluzzi 
tevékenységét nehezít,, templomainak elké-
szültét késleltet, tényez,kr,l: amikor éppen 
nem utakat kellett építenie, hogy elérhet,vé 
tegyen egy építkezési területet, hol a meg-
szálló angolok kifogásaival, hol az ortodox 
görögök követeléseivel kellett megküzdenie, 
hol egy palesztin felkelés, hol egy világhábo-
rú keresztezte a terveit.

Az utolsó fejezet Barluzzi megvalósítatlan 
terveir,l szól: egy teljesen új Szent Sír-bazili-
káról és a názáreti bazilikáról, feltárva a meg-
hiúsulás okait és szomorú következményeit.

A könyv végén függelékként azoknak az 
olasz m-vészeknek a rövid szakmai életrajzát 
találjuk hasznos bibliográfiai utalásokkal, 
akik Barluzzi munkatársai voltak a Szentföl-
dön.

A kötetet értékes képanyag gazdagít-
ja: fotográfiák mind napjainkból, mind az 
építkezések korából, Barluzzi tervrajzai, váz-
latai, jegyzetei, amelyek közül sok a Szentföl-
di Kusztódia archívumából származik.

Hegedűs Anna

Sapientiana 201702.indb   119 2017. 12. 04.   14:28



– 120 –

Recenziók

A recenziók szerz,i

L358 L8/M piarista szerzetes, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F,iskola ala-
pító rektora, a Vigilia f,szerkeszt,je; lukacs.laszlo@sapientia.hu 

V424 G:Z62:7 evangélikus lelkész, biblikus teológus, az Evangélikus Hittudományi Egye-
tem Ószövetségi Teológia Tanszékének vezet,je. barakagyongy@gmail.com

N!&B G8; katolikus pap, teológus, a gy,ri Hittudományi F,iskola Erkölcsteológiai 
Tanszékének vezet,je, a Gy,ri Széchenyi Egyetem óraadó tanára, a gy,ri Nagyboldogasszony 
Plébánia plébánosa; iphofen@freemail.hu

L4376: M7B8/: katolikus pap, teológus, a PPKE Hittudományi Kara Erkölcsteológiai 
Tanszékének vezet,je; laurinyecz.mihaly@htk.ppke.hu

H486:7 P8/ OM ferences szerzetespap, morálteológus, a Pontificia Università Antonia-
num (Róma) Teológiai Karának egyetemi tanára; harsanyipo@gmail.com

V8647 J454 ferences szerzetespap, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F,iskola 
rektora, a Fundamentális Tanszék vezet,je; varnai.jakab@sapientia.hu

P85;A7 I)86 katolikus pap, egyetemi lelkész, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F,iskola 
Gyakorlati Teológia Tanszékének vezet,je, a Praeconia liturgikus szakfolyóirat f,szerkeszt,je; 
ipakozdi55@gmail.com 

H2A- A664 tanár, a budapesti Szent László Gimnáziumban tanít olasz nyelvet, irodalmat 
és kultúrát 1998 óta, valamint etikát olasz nyelven 2014-t,l; annaritahegedus@gmail.com

Sapientiana 201702.indb   120 2017. 12. 04.   14:28



– 121 –

FWISKOLÁNK ÉLETÉBWL Sapientiana 10 (2017/2) 121–122.

2017. szeptember – december

2017. szeptember 3. Petrovics László jezsuita pappá szentelése.
2017. szeptember 9. Veni Sancte szentmise és tanévnyitó.
2017. szeptember 16. Balázs Jeromos ferences örökfogadalma.
2017. szeptember 21. Segítő és ártó félelmeink. A Családteológiai Intézet el,a-

dása. El,adók: Somogyiné Petik Krisztina, Elekes Szende és Papp Mik-
lós.

2017. szeptember 27. Baritz Laura domonkos n,vér, a KETEG képzés meg-
szervez,je szeptember 27-én átveszi azt az elismerést, amellyel a Joseph 
Ratzinger–XVI. Benedek Vatikáni Alapítvány Tágabb értelem cím- pá-
lyázatán két kategóriában két-két indulót díjaztak. A KETEG képzés az 
oktatás kategória egyik díjazottjaként nyerte el az elismerést.

2017. október 10. Könyvtári Esték. Jos Decorte emlékest – A megnevezhetetlen 
Isten nevei: Mit mond Ál-Areopagita Szent Dénes Isten kimondhatatlan-
ságáról a De divinis nominibus-ban? El,adó: Vassányi Miklós, a Károli 
Gáspár Református Egyetem Szabadbölcsészet Tanszékének vezet,je.

2017. november 14. Könyvtári Esték. Párbeszéd az iszlámról. Beszélgetés 
Gyöngyösi Csilla iszlámkutatóval, Nabeel Qureshi: Allahot kerestem, 
Jézusra találtam (Koinonia, 2017) cím- könyv fordítójával. Az est házi-
gazdája Bagyinszki Ágoston OFM.

2017. november 18. Sapientia-nap. A Szentföld. Megnyitó: Dobszay Benedek 
OFM. El,adók: Narcyz Klimas OFM (Szentföldi kusztódia), Stéphane 
Milovitch OFM (Szentföldi kusztódia), Szabó Xavér OFM (SSZHF), 
K,szeghy Miklós (PPKE BTK). Zárszó: Várnai Jakab OFM rektor.

2017. november 25. Karitatív nap. Adománygy-jtés a Pásztói Egységes 
Gyógy pedagógiai Módszertani Intézmény, Gyermekotthon, Óvoda, 
Általános Iskola, Speciális Szakiskola és Kollégium lakói számára.

2017. november 30. Kiemelt vendégel,adás. A f,iskola vendége: Vet, Miklós 
filozófus (Párizs). Az el,adás címe: A filozófiai istentan kérdései.

Sapientiana 201702.indb   121 2017. 12. 04.   14:28



– 122 –

Főiskolánk életéből

2017. december 1. Könyvbemutató. Somorjai Ádám Újabb Mindszenty-forrá-
sok Agostino Casaroli levéltári hagyatékában cím- könyvének bemutató-
ja Zombori István történész (HEH-METEM), Balogh Margit történész 
(MTA TTI igazgató helyettese), Tóth Tamás (Pápai Magyar Intézet rek-
tora, Róma), Szabó Csaba történész (Magyar Nemzeti Levéltár f,igaz-
gatója) közrem-ködésével.

2017. december 4. Kateketikai M-hely. A Jöjj, kövess engem! karmelita lel-
kiség- francia módszer ismertetése, mely a gyermekeket a bels, ösz-
szeszedettségen keresztül vezeti el bens,séges kapcsolatra a bennük él, 
Istennel. El,adók: Bakos Rafael OCD (Kármelita Rendház, Gy,r), 
Versegi Beáta-Mária CB (Eucharisztikus Élet Mozgalom),  Emmanuelle 
 Bonhomme (Institut Notre Dame de Vie), Csillag Éva és Gakovic 
Blanka hitoktatók.

2017. december 12. Tudományos ülés, szentmise és könyvbemutató a 75 éves 
Tomka Ferenc tiszteletére. A szentmise f,celebránsa Erd, Péter bíboros. 
Tudományos ülés: Piero Coda (Istituto Universitario Sophia, Róma) 
Máté-Tóth András (SZTE BTK), Várnai Jakab (SSZHF). Az Intézmény 
és karizma az Egyházban 2.0. Ünnepi kötet Tomka Ferenc tiszteletére 75. 
születésnapja alkalmából c. kötet bemutatója.

Sapientiana 201702.indb   122 2017. 12. 04.   14:28



SA
P
IE
N
T
IA

N
A

10

2017/2

IMRE GÉRECZ OSB 

MÁTYÁS SZALAY 

PÁL OTTÓ HARSÁNYI OFM 

JUDIT SZABÓNÉ KÁRMÁN 

IZSÁK BAÁN OSB 

800 Ft

SA
PI

EN
TI

A
N

A
10

 2
01

7/
2

10

2017/2

GÉRECZ IMRE OSB
A harmadik szentség?  

A kézrátétel értékelése Kálvin teológiájában

SZALAY MÁTYÁS
A tanúságtétel lehetséges fenomenológiai/filozófiai  

elemzése

HARSÁNYI PÁL OTTÓ OFM
A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei  

(Első rész)

JUDIT SZABÓNÉ KÁRMÁN
The Catholic Church and the Gypsies. 

Some details concerning their common history in Hungary  
from the 15th century up to the present

BAÁN IZSÁK OSB
Egy sivatagi atya Galliában?  

Makáriosz Regulája

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA

The Third Sacrament? An Analysis of the Laying On  
of Hands in John Calvin’s Theology

Phenomenological/Philosophical Analyses of “Giving  
a Testimony”

Common Roots of the Care of Creation and Family 
Ethics. First Part.

The Catholic Church and the Gypsies. 
Some details concerning their common history  
in Hungary from the 15th century up to the present

A Desert Father in Gaul? The Rule of Saint Macarius

Sapientiana 201702 Borito I-IV.indd   All Pages 2017. 12. 04.   14:15


