
SA
P
IE
N
T
IA

N
A

10

2017/1

T. LÁSZLÓ SIMON OSB 

PIETRO KASWALDER OFM 

A. ANGELIKA SCHNIDER OP 

JAKAB VÁRNAI OFM 

MIKLÓS TIHANYI 

LUIGI GIOIA OSB

800 Ft

SA
PI

EN
TI

A
N

A
10

 2
01

7/
1

10

2017/1

SIMON T. LÁSZLÓ OSB
Hogy rá ne szedjen minket a Sátán. 

Adalékok két bibliai enigma értelmezéséhez

PIETRO KASWALDER OFM
Szentély a város szélén

SCHNIDER A. ANGELIKA OP
A kultúrák közt hidat építő Bölcsesség

VÁRNAI JAKAB OFM
„Mind Jeruzsálemben születtünk.”

Pierbattista Pizzaballa rövid teológiai méltatása

TIHANYI MIKLÓS
Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött  

szerepének alapvonalai

LUIGI GIOIA OSB
Bencés szerzetesség: egy egyházias spiritualitás

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA

So That We May Not Be Outwitted by Satan. Some 
Observations Concerning Two Biblical Enigmas

The Sanctuary “at the City Gate”

Hellenistic Sources of Eulogium of Wisdom  
(Wis 7:22–8:1)

“We Were All Born in Jerusalem.” A Short Theological 
Tribute to Pierbattista Pizzaballa

The Role of the Different Churches  
in Penalty Enforcement

Benedictine Monasticism:  
An Ecclesial Spirituality

Sapientiana 201701 Borito I-IV.indd   All Pages 2017. 06. 02.   12:39



Sapientiana
10. évfolyam 2017/1

TARTALOM

Tanulmányok

SIMON T. LÁSZLÓ OSB  
Hogy rá ne szedjen minket a Sátán. 
Adalékok két bibliai enigma értelmezéséhez 1

PIETRO KASWALDER OFM 

Szentély a város szélén 31

SCHNIDER A. ANGELIKA OP  
A kultúrák közt hidat építő Bölcsesség 48

VÁRNAI JAKAB OFM  
„Mind Jeruzsálemben születtünk.” 57
Pierbattista Pizzaballa rövid teológiai méltatása

TIHANYI MIKLÓS  
Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött  
szerepének alapvonalai 68

Szerzetesség

LUIGI GIOIA OSB
Bencés szerzetesség: egy egyházias spiritualitás 88

Recenziók

BAKOS GERGELY OSB
John Marenbon: Pagans and Philosophers.  
The Problem of Paganism from Augustine to Leibniz 99

– i –

Sapientiana 201701.indb   1 2017. 06. 02.   12:32



JANI ANNA
Patsch Ferenc: Hermeneutika. A filozófia jövője és a jövő teológiája I.  101

SZEILER ZSOLT
Bernhard Blankenhorn OP: The Mystery of Union with God.  
Dionysian Mysticism in Albert the Great and Thomas Aquinas 103

PÁKOZDI ISTVÁN
Gregory Collins OSB: Krisztus kinyilvánult misztériuma I.  
Bencés szemmel a liturgiáról és a lelki életről 105

TÓTH BEÁTA
Stephen Yates: Between Death and Resurrection. A Critical Response 
to Recent Catholic Debate Concerning the Intermediate State 106

BAÁN IZSÁK OSB
Lucien Regnault OSB: Mondások Egyiptom pusztaságából 108

RACIBORSKI ESZTER
Baritz Sarolta Laura OP: Háromdimenziós gazdaság –  
Lehet gazdálkodni erényetikai paradigmában 110

PÁKOZDI ISTVÁN
Gerdenio Sonny Manuel SJ:  
Élő cölibátus. A papság egészséges útjai 112

Főiskolánk életéből

2017. január – július 114

– ii –

Sapientiana 201701.indb   2 2017. 06. 02.   12:32



– 1 –

 Sapientiana 10 (2017/1) 1–30.

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán
Adalékok két bibliai enigma értelmezéséhez

S! T. L%&() OSB

Abstract
*e present study is focusing on two biblical texts: the Book of Job, with special 
attention paid to the figure of Satan, and the last petition of the Lord’s Prayer 
in Matthew’s Gospel (6,13). Job’s theophoric name can be interpreted as a 
question: “where is the father”? Where is God, especially when experience wit-
nesses to his absence? At the heart of Jesus’ teaching one finds his unshakable 
conviction: God is father. If it is so, then, why is “evil” highlighted at the end 
of the Lord’s Prayer? *is study aims at spotting some of the questions raised 
by these biblical texts, and it also gives, however tentatively, some explanations 
and solutions.

Keywords: Satan, evil, Book of Job, temptation, Lord’s Prayer
Kulcsszavak: Sátán, gonosz, Jób könyve, kísértés, Miatyánk

. Á((-),-./

Biagio da Cesena (1463–1544) nevét vélhet0leg történelmi monográfiák jegy-
zetanyagába szám1zte volna az utókor, amennyiben a pápai szertartásmester 
arcvonásai nem t1ntek volna föl a Sixtus-kápolna Utolsó ítélet freskójának az 
alakjai között. E különös részlet keletkezéstörténetét Giorgio Vasari2 elbeszé-
léséb0l ismerjük:

 S! T. L%&() bencés szerzetes, teológus, magyar–angol szakos tanár, a Pontificio Ate-
neo Sant’Anselmo Egyetem Bibliatudomány Tanszékének professzora és a Saint John’s Uni-
versity, Collegeville (USA) tanára; l.simon@anselmianum.com

2 G!-3! V,&,-!: A legkiválóbb fest!k, szobrászok és építészek élete, Magyar Helikon, 
Budapest, 1978, 597 (válogatta, az el0szót és az életrajzi bevezet0ket írta és a képaláírásokat 
összeállította Vayer Lajos; fordította Zsámboki Zoltán). 

Sapientiana 201701.indb   1 2017. 06. 02.   12:32



– 2 –

Simon T. László OSB

„Michelangelo a freskónak már több mint háromnegyed részét elkészítet-
te, amikor a pápa megnézte a m1vet; messer Biagio da Cesena, az udvar 
szertartásmestere, aki igen sz0rszálhasogató ember volt, elkísérte 0szent-
ségét a kápolnába; amikor megkérdezték a véleményét, azt mondta, illet-
len dolog egy ilyen szent helyre ennyi meztelen alakot festeni, akik oly 
szégyentelenül feltárják szemérmüket, s a freskó nem pápai kápolnába, 
hanem fürd0házba vagy csapszékbe való; Michelangelót felbosszantották 
ezek a szavak, s hogy bosszút álljon, alig távozott el messer Biagio, emlé-
kezetb0l életh1en lerajzolta, pedig a modell nem állott el0tte; a szertar-
tásmestert ábrázolta a pokolbéli Minósz alakjában, aki egy nagy csapat 
ördög között áll, s a lábára kígyó teker0zik. Messer Biagio pedig hiába 
könyörgött a pápának meg Michelangelónak, hogy emez fesse át az arc-
vonásait, képmása örök emlékeztet0ül ott maradt, ma is látni lehet.”

Minósznak, a lelkek alvilági bírájának ilyetén ábrázolásmódja azonban 
messze túlmutat a m1vészettörténeti anekdoták világán. Daniel Arasse4 hívta 
fel a figyelmet arra, hogy a XV. és a XVI. század folyamán az ördögábrázolás 
gyökeresen átalakult. Míg az el0z0 századokban az állati és emberi vonásokat 
ötvöz0, a képzeletet szabadjára engedve megformált hibridek jelenítették meg 
a démonit, szembeszök0vé téve, hogy az ördögt0l megszállott elveszíti emberi 
vonásait; a humanizmus látásmódja szerint, els0sorban Leon Battista Alber-
ti (1404–1472) De pictura (1435) cím1 m1vének a hatása alatt magában az 
emberben lakozó démoni lesz az ábrázolás tárgya. Arasse ennek az átalakulás-
nak – melynek történetesen a pórul járt Biagio da Cesena démonivá torzított 
portréja tökéletes illusztrációja – a gyökerét a festészetre vonatkozó elméleti 
reflexióban találja meg. A reneszánsz kibontakozása idején a festészet mnemo-
technikai szerepe elt1nik, állapítja meg. Feladata többé nem a pro memoria, 
hanem a retorikai meggy0zés, az érzelmek közlése és a befogadó önismereté-
nek gyarapítása. Nem véletlen az sem, hogy Alberti éppen Narcissust állítja 
elénk a festészet feltalálójaként, mivel, mondja, „mi más a festészet, mint a 
m1vészet által annak a hasonlónak a fölfedezése, ami a kút vizének a felszínén 
megjelenik”.5 Ebben a korszakban a hibrideket fölváltja a démoninak otthont 
adó eltorzult arcok sora. Vagy ahogy jóval kés0bb Goethe Mephistophelese 
összegzi a változást: „A kultúrától, mely mindent benyálaz, / Nem marad az 

4 D,!6( A-,&&6: Il ritratto del Diavolo, Nottetempo, Roma, 2012, 25.
5 L6 B,77!&7, A(86-7!: De pictura, Edizioni Polistampa, Firenze, 2012, 67.

Sapientiana 201701.indb   2 2017. 06. 02.   12:32



– 3 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

ördög sem száraz; / Elt1nnek az északi fantom-barmok, / Rajtam sincs farok, 
szarv, se karmok”.9

A démoni ábrázolását illet0en jól szemlélhetjük ezt az átalakulást akár Mi-
chelangelo életm1vén belül is. A Szent Antal megkísértése – melyet egyik leg-
korábbi (1487–1488) festményeként tartanak számon – tradicionális, hibrid 
szörnyekként jeleníti meg a démonokat. Az Utolsó ítélet freskót 1541 kará-
csonyán leplezték le „Róma és az egész világ ámulatára és csodálkozására”.: 
Hieronymus Bosch (1450–1516) két alkotása viszont azt illusztrálja, hogy a 
két egymástól gyökeresen eltér0 ábrázolásmód nemcsak egy életm1vön belül 
szemléltetheti az átalakulást, hanem szinte egy id0ben keletkezett m1veken is 
tetten érhet0, s a démoni kétféle megjelenítése alkalmasint a festmény tárgyá-
ból kiindulva magyarázható. Bosch Szent Antal kísértéseit 1501-re datálják, az 
Út a Kálváriára kép pedig valószín1leg 1503–1504 körül keletkezett. Végül a 
humanizmus intellektuális horizontjából, állapítja meg Arasse,; teljesen kiszo-
rul a démoni ábrázolása. A XVII., illetve a XVIII. század folyamán egyetlen 
nagy m1vész sem készített jelent0s ördögábrázolást, s amikor a romantika ide-
jén Goya, valamint Blake festészetében újra megjelennek a démonok, nem a 
devocionalitás, hanem a m1vészi képzelet világához köt0dnek.

Skóciai VI. Jakab – aki 1603-tól I. Jakabként lett az egyesült Skócia és Ang-
lia királya – 1597-ben könyvet jelentetett meg Daemonologie címmel, amely 
többek között abban kívánt eligazítást nyújtani olvasói számára, miként ismer-
het0k fel a boszorkányok, és hogyan lehet védekezni ellenük. Többek szerint 
az 1606-ban keletkezett Macbethben azért kaptak oly fontos szerepet a „vész-
lények”,⁷ mert Shakespeare kedvébe akart járni a királyának, aki egyébként 
társulatának is patrónusa volt. Kállay Géza= arra is felhívja a figyelmet, hogy 
a weïrd szó, jóllehet hatszor fordul el0 a drámában, de csak háromszor ebben 
az alakban. A másik három alkalommal a wayward, illetve weyward formában. 
A wayward pedig ma is él az angolban, és ‘bogaras’-t, ‘csökönyös’-t, ‘kiszá-
míthatatlan’-t, ‘hóbortos’-t jelent. Következésképpen, mondja Kállay, „ha a 

9 J, W(?3,3 @ G676: Faust, I/2495-8, Matúra klasszikusok, Ikon, Budapest, 
1994 (fordította Márton László; a kötetet szerkesztette, a m1 szövegét sajtó alá rendezte, a 
szemelvényeket és a képeket válogatta, a jegyzeteket írta Kocziszky Éva).

: G!-3! V,&,-!: A legkiválóbb fest!k, szobrászok és építészek élete, i. m., 600.
; D,!6( A-,&&6: Il ritratto del Diavolo, i. m., 51.
⁷ Kállay Géza fordítását követem. W!((!, S,/6&A6,-6: Macbeth, Liget, Budapest, 2014 

(fordította, jegyzetekkel és bevezet0vel ellátta Kállay Géza). Kállay (23.) mutat rá arra, hogy 
a korabeli angolban a weïrd ‘végzetes’-t jelentett.

= Uo. 24.

Sapientiana 201701.indb   3 2017. 06. 02.   12:32



– 4 –

Simon T. László OSB

lényeket »wayward sister«-eknek, ‘hóbortos nénék’-nek tekintjük, akkor leg-
inkább »földöntúli« hatalmuk oszlik köddé: lehetnek egyszer1, bolondos, csa-
vargó vénasszonyok. Ekkor Macbeth és Banquo felel0ssége is jelent0sen meg-
n0; ha csak »számukra léteznek« boszorkányokként, a két bajtárs nem háríthat 
semmit a »végzetre«”. A vészlények tehát makacsul sokértelm1ek maradnak, 
állapítja meg Kállay.B „Sokértelm1ségük azonban éppen a darab egyik kulcs-
kérdéséhez vezet el bennünket: mennyi részük van Macbeth gyilkos terveiben 
a vészlényeknek, vagy tekintsük-e e »három n0vért« a macbethi (és banquói) 
becsvágy testet öltött »kivetülésének«?”

Úgy t1nik, hogy démoni megjelenésének egyik meghatározó eleme éppen 
a sokszín1ség. Arasse2C utal arra, hogy Jean Wier22 (1515–1588) németalföldi 
orvos és démonológus De praestigiis daemonum (1563) cím1, az ördög cselve-
téseit taglaló m1vében nem kevesebb, mint 7 405 926 névvel megkülönböz-
tethet0 démon létét feltételezte. Ehhez az elképeszt0 számhoz képest Dante 
ördögökt0l ugyancsak népes Infernója aligha formálhat igényt arra az enciklo-
pédikus teljességre, amelyre a szerz0 és az utókor egyaránt méltónak tartotta.

A következ0kben két bibliai szöveg vázlatos bemutatására teszünk kísérletet. 
Az egyik Jób könyve (a továbbiakban: Jób) különös tekintettel a Sátán szerepére, 
a másik pedig a Miatyánk utolsó kérése a Máté-evangéliumban (Mt 6,13).

D. „V,E !%8, ?F(! J)8 , I&767G”

A ‘hiába’ (hinnám)24 határozószó kétszer hangzik el a könyv bevezetését alkotó 
elbeszélésben (Jób 1–2). El0ször (1,9) abban a kérdésben, amelyben a szátán25 
Jhwh Jóbot dicsér0 szavait kommentálja (lásd a fenti alcím); másodszor pedig 
(2,3) magának Jhwh-nek a szavaiban, amikor a szátánhoz fordulva megismétli 
Jób dicséretét, aki a családját és vagyonát ér0 veszteségek ellenére ugyanaz ma-
radt, mint akinek az el0z0 fejezetben megismertük: „Fölfigyeltél-e szolgámra, 
Jóbra? Nincs hozzá fogható a földön. Feddhetetlen és becsületes, féli Istent, 

B Uo. 28.
2C D,!6( A-,&&6: Il ritratto del Diavolo, i. m., 57.
22 Németesen Johann Weyer, latinosan Johannes Wierus.
24 A héber szavak átírásánál mell0zzük a transzliterációt, s bár több szempontból is pontatlan, 

az ejtésb0l kiinduló átírással, transzkripcióval élünk.
25 Az írásmód magyarázatát lásd alább.

Sapientiana 201701.indb   4 2017. 06. 02.   12:32



– 5 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

és kerüli a rosszat. És még mindig ragaszkodik feddhetetlenségéhez, jóllehet 
fölingereltél ellene, hogy hiába tönkretegyem.”29

Linafelt és Davis rámutatnak, hogy a határozószó els0dleges kontextusa 
másutt az Ószövetségben az üzleti élet, a gazdálkodás világa.2: A különböz0 
fordítások, állapítja meg Jób könyvének egyik legavatottabb szakért0je, David 
Clines,2; két alapjelentésre vezethet0k vissza: ‘ok nélkül’, illetve ‘eredmény-
telenül/hatástalanul’. Azért jutottunk a ‘hiába’ fordításra, mert ez a határozó 
mindkét jelentést magában foglalhatja. Az 1,9-ben a szátán osztja Jhwh (v. 8), 
valamint az elbeszél0 (v. 1) értékelését, és nem áll szándékában az sem, hogy 
kétségbe vonja Jób páratlan jámborságát, feddhetetlen voltát. Kétked0 s el-
bizonytalanító kérdése – s ez távolról sem ‘sátáni’ kétely, s0t inkább a szentté 
avatási eljárásokban 1983-ig jelent0s funkciót ellátó, a jelölt életének hitelessé-
gét minél több szempont alapján latoló advocatus diaboli szerepére hasonlít – 
arra vonatkozik, milyen kapcsolat tételezhet0 Jób istenfél0 volta és gazdagsága 
között. Clines2⁷ éleslátó megjegyzése tanulságos eligazítással szolgál. Jóllehet 
a könyv értelmezéstörténete, mondja, az ártatlan ember szenvedésének a kér-
dését állította a figyelem fókuszába, Jób kiindulópontja egy egészen más prob-
lematika. Nevezetesen az a kérdés, vajon a f0szerepl0 gazdagsága feddhetetlen 
jámborságának a következménye-e. Ez a témakör pedig, mutat rá Clines,2= 
már az elbeszélés felütésekor, a cselekmény menetét kijelöl0 els0 waw-conse-
cutivumban ott lapul (1,2): ez a waw ‘és’ valójában azt jelenti itt, hogy ‘és 
így’: „Élt Úc földjén egy Jób nev1 ember. Feddhetetlen és becsületes volt, félte 
az Istent, és kerülte a rosszat, és így hét fia és három lánya született” (1,1sk). 
A szátán kérdése (1,9) tehát azzal a javaslattal él, hogy Jhwh vegye el a jólétet, 
s lássuk, megmarad-e a feddhetetlen jámborság, s vajon a jutalmazás bizonyos-

29 Amennyiben másként nem jelzem, akkor a saját fordításomról van szó. A Református Új 
Fordítás (a továbbiakban RÚF) mindkét helyen az ‘ok’ szóval fordítja a héber határozószót. 
Ugyanígy a Károli Revideált, illetve a Káldi-Neovulgáta is. A Szent István Társulat fordítása 
megváltoztatja a mondat értelmét a 2,3-ban, ugyanis az el0z0 mellékmondat állítmányához 
rendeli a határozószót: „Hiába ingereltél föl, hogy tegyem tönkre”. A hinnám határozószó 
fordításáról lásd: TH L!,?6(7 – AH-6I R. D,@!6&: Translating ָּנם  .in Job 1,9 and 2,3 חִ
On the Relationship between Job’s Piety and His Interiority, VT 63 (2013/4) 627–639.

2: Ter 29,15; Kiv 21,2.11; Iz 52,3; Jer 22,13.
2; D,@!H J. A. C(!6&: Job 1-20, WBC, Word Books, Dallas TX, 1989, 42.
2⁷ D,@!H J. A. C(!6&: Why Is *ere a Book of Job, and What Does It Do to You if You Read 

It?, in Willem André Maria Beuken (ed.): "e Book of Job, BETL 114, University Press, 
Leuven, 1994, 18 (1–20).

2= D,@!H J. A. C(!6&: Why Is *ere a Book of Job, and What Does It Do to You if You Read 
It?, i. m., 19.

Sapientiana 201701.indb   5 2017. 06. 02.   12:32



– 6 –

Simon T. László OSB

sága nélkül is félné Jób az Istent? Szavai tehát azt sugallják, hogy ok-okozati 
összefüggés van pietás és prosperitás között. Más szóval Jób azt a der1látó és 
módfelett szimplifikált világképet is megkérd0jelezi, amelyet a Példabeszédek 
könyvének bizonyos mondatai tükröznek: „Az igazság megtartja a feddhetetle-
nül él0t, a b1n pedig a vétkes bukását okozza” (13,6).

A Jób-ban a szátán nem tulajdonnév,2B hanem funkciót jelöl. Alakja nem 
ördögi, hanem a (köz)vádló szerepét tölti be. A vád pedig ez: Jób jámborsága és 
feddhetetlensége érdekb0l fakad. Nincs érdekmentes vallásosság, hirdeti. Kö-
vetkezésképpen Jhwh irányelvei és stratégiája – jutalomban részesíteni a jám-
bor, igaz, becsületes embert – elhibázott, és nemkívánatos következményekhez 
vezet.

Nemrégiben Ryan E. Stokes4C meggy0z0 érveket fogalmazott meg arról, 
hogy a szátán funkcióját a Jób-ban, illetve a Héber Bibliában az ügyész, a köz-
vádló42 szerepével azonosítani nem más, mint anakronizmus. Stokes44 el0ször 
a narratív szövegeket vizsgálja, és arra a következtetésre jut, hogy az ‘ellenfél’ 
fordítás, bár nem teljesen elhibázott, mégsem pontos. A szátán ugyanis ezek-
ben a textusokban nem általánosságban vett ellenlábast jelöl, hanem vad, er0-
szakkal él0, a másik életére tör0 támadót:

1Sám 29,4: „A filiszteusok vezérei azonban felháborodva ezt mondták 
neki [Ákisnak]: Küldd el ezt az embert [Dávidot], térjen vissza a maga 
helyére, amelyet kijelöltél neki! Ne jöjjön velünk a csatába, nehogy az 
ellenfelünk (szátán) legyen, amikor harcra kerül a sor! Mert mivel nyer-

2B Mivel mindmáig vitatott, hogy az 1Krón 21,1-ben a szátán valóban tulajdonnévnek 
tekinthet0-e (a részletekr0l lásd S,-, J,A67: 1 & 2 Chronicles, OTL, Westminster John 
Knox, Louisville, 1993, 374sk), Peggy L. Day (An Adversary in Heaven, HSM 43, Scholars 
Press, Atlanta, 1988, 128sk) álláspontját tartjuk meggy0z0nek: a Kr. e. II. századtól 
adatolható a szátán szó tulajdonnévként való használata (Jubileumok könyve 23,29; illetve 
Mózes testamentuma 10,1). Day szerint mindkett0 a IV. Antiokhosz Epiphanész uralkodása 
alatti, zsidók ellen irányuló vallásüldözés idejére datálható (Kr. e. 168 körül). Az ennél 
korábbi apokrif iratokban, bár hallunk gonosz démonokról vagy bukott angyalokról, ezek 
a szövegek nem utalnak ezekre a lényekre a szátán névvel. Tobit/Tóbiás könyve például 
Azmodeusról beszél (3,8.16), Énok els! könyve pedig Shemjázáról (6–11) beszél.

4C RJ, E. S7/6&: Satan, Yhwh’s Executioner, JBL 133 (2014/2) 251–270.
42 Az ügyészség a büntet0eljárásokban a közvádló szerepét betölt0, nyomozást, büntetés-

végrehajtást és a közigazgatási és más intézmények m1ködésének törvényességét felügyel0 
állami szerv.

44 RJ, E. S7/6&: Satan, Yhwh’s Executioner, i. m., 253.

Sapientiana 201701.indb   6 2017. 06. 02.   12:32



– 7 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

hetné vissza jobban ura kegyeit, mint ezeknek az embereknek a fejével?” 
(RÚF)

1Kir 5,18: „De most Jhwh, az én Istenem nyugalmat adott nekem min-
denfel0l. Nem fenyeget sem ellenség (szátán), sem veszedelem.” 

2Sám 19,22–24: „De megszólalt Abisáj, Cerújá fia, és ezt mondta: Hát 
nem kell Simeinek meghalnia azért, hogy szidalmazta Jhwh fölkentjét? 
Dávid azonban ezt mondta: Mi dolgom veletek, Cerújá fiai? Miért lesz-
tek ma szátánná számomra? Miért kellene ma bárkinek is meghalnia Iz-
raelben? Hiszen tudom én, hogy ma lettem ismét Izrael királya! Simeinek 
pedig ezt mondta a király: Nem kell meghalnod! Meg is esküdött neki a 
király.”

A harmadik szövegben Abisáj szavaira egy korábbi megszólalása vet fényt: 
„Akkor ezt mondta a királynak Abisáj, Cerújá fia: Hogy meri ócsárolni az 
én uramat, királyomat ez a döglött kutya?! Hadd menjek oda, hogy levág-
jam a fejét!” (2Sám 16,9). Továbbá Dávid kérdése is – „Miért kellene ma 
bárkinek is meghalnia Izraelben?” – azt valószín1síti, hogy Abisáj szerepe 
nem az, hogy valaki ellen vádat emeljen, hanem hogy lemészárolja azt, 
akir0l éppen szó van.

Szám 22,22: „Isten azonban haragra gerjedt, amiért Bálám elment. Ezért 
odaállt az Úr angyala szátánként az útra. K a szamarán ügetett, és vele 
volt két szolgája is.”

Szám 22,32–33: „Jhwh angyala ezt mondta neki: Miért verted meg a 
szamaradat már háromszor? Mint szátán jöttem eléd, mert ellenemre való 
ez az út. A szamár látott engem, azért tért ki el0lem háromszor is. Ha 
nem tért volna ki el0lem, téged meg is öltelek volna, azt pedig életben 
hagytam volna.”

Amennyiben a szamár nem védte volna meg Bálámot, akkor Jhwh angyala 
megtette volna azt, amit jelen helyzetben feladatköre – szátán – követel: meg-
ölte volna.

Sapientiana 201701.indb   7 2017. 06. 02.   12:32



– 8 –

Simon T. László OSB

A szátán f0névnek, valamint az azonos gyökb0l származó igének a Zsoltárok 
könyvében való el0fordulásait vizsgálva45 Stokes arra a megállapításra jut, hogy 
lehetetlen volna bizonyítani, hogy ezekben a szövegekben ez a szó nem jelöl 
‘vád’-at vagy ‘vádló’-t. Mindazonáltal, teszi hozzá, a másik életére tör0, halálos 
támadás – kivált a 109. zsoltárban – nem tekinthet0 elhibázott interpretáció-
nak. Hasonló eredményre jut a Zak 3,1 vizsgálata során: „Azután megmutatta 
nekem Józsue f0papot, aki Jhwh angyala el0tt állt, meg a szátánt, aki a jobb 
keze fel0l állt, hogy kivégezze”. Stokes49 ez utóbbi szöveggel kapcsolatban is-
mét elismeri, hogy a 109. zsoltárhoz hasonlóan itt is elfogadható volna az a 
magyarázat, amely jogi síkon, törvényszéki kontextust tételezve interpretálná a 
szátán szerepét: „jobb keze fel0l állt, és vádolta 0t” (RÚF).

A Jób 1–2 szakaszban tizennégyszer fordul el0 a határozott nével0vel ellátott 
szátán f0név. Stokes4: úgy véli, hogy a Jób nem teszi egyértelm1vé a szó jelen-
tését: ‘ellenfél’; ‘vádló’? S ha igen, akkor milyen értelemben. S0t Jóbnak mint 
szerepl0nek a komplex volta is megnehezíti a szátán identitásának tisztázását. 
„A szátán eltávozott Jhwh színe el0l, és megverte Jóbot rosszindulatú feké-
lyekkel tet0t0l talpig” (2,7). Ezzel az exittel nemcsak Jhwh színe el0l, hanem 
a könyv cselekményéb0l is távozik a szátán. Alakját azonban még enigmati-
kusabbá teszi, mutat rá éles szemmel Stokes,4; hogy az elbeszél0 ismételten 
szükségét látja annak, hogy Jhwh a szátán végrehajtói beavatkozásának határt 
szabjon.4⁷ Valószín1síthet0 tehát, hogy alakjában jelen vannak azok a vonások, 
amelyeket a narratív szövegekben fentebb láttunk: (ítélet)végrehajtó, akinek a 
közbelépése halálos kimenetel1. Mindazonáltal beavatkozása alapján a Jób ele-
jén nem min0síthet0 sem rosszindulatúnak, sem gonosznak, sem cinikusnak 
vagy agent provocateurnek.4= Jelenléte „az Isten fiai” között és az a fesztelenség, 
amellyel a mennyei udvartartásban fellép, több értelmez0 számára a kerettör-
ténet politeista felmen0ir0l lebbenti le a fátylat. Kétségtelen, a szakirodalom a 
Jób-ban olvasható történethez hasonló és a bibliai szövegnél jóval korábbi m1-
veket is számon tart. Mindazonáltal nem szabad figyelmen kívül hagynunk, 

45 Zsolt 38,21; 71,13; 109,4.6.29.
49 RJ, E. S7/6&: Satan, Yhwh’s Executioner, i. m., 266.
4: RJ, E. S7/6&: Satan, Yhwh’s Executioner, i. m., 267.
4; RJ, E. S7/6&: Satan, Yhwh’s Executioner, i. m., 268.
4⁷ 1,12: „Mindenét a kezedbe adom, csak rá magára nem vethetsz kezet”; 2,6: „a kezedbe 

adom, csak az életét kíméld meg”.
4= Ez utóbbira jó példa, miként írja újra az 1Krón 21 a 2Sám 24-ben elbeszélt epizódot: „Újra 

fellángolt az Úr haragja Izrael ellen, és ismét felingerelte ellenük Dávidot” (2Sam 24,1a); 
„A sátán Izrael ellen fordult, és rászedte Dávidot” (1Krón 21,1a).

Sapientiana 201701.indb   8 2017. 06. 02.   12:32



– 9 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

hogy az Ószövetség írásait meghatározó monoteizmus számára, úgy t1nik, 
nem okozott gondot a mennyei szféra lakóinak ilyetén ábrázolása, s az sem, 
hogy másutt Jhwh, illetve „Jhwh angyala” cselekvését nemegyszer szintaktika-
ilag is megkülönböztethetetlenné teszi a bibliai narratíva. Vagy ahogy Clines4B 
mondja: Isten „immanens és transzcendens jelenlétének ellentmondásai rejté-
lyesen rendszertelenül tárulnak fel el0ttünk”. A Teremtés könyve ún. P (papi) 
szövegeinek szerz0je például, mondja Clines, kényesen ügyel arra, hogy az 
Örökkévaló transzcendens voltát minden kétséget kizáróan nyomatékosítsa 
olvasói el0tt. Ennek ellenére zavarba ejt0 természetességgel említi meg, hogy 
miután a bárka elkészült, s Noé háza népével és az állatokkal együtt bement, 
„az Úr bezárta Noé mögött az ajtót” (7,16)

Mi tehát a szátán szerepe a Jób els0 két fejezetében? „Valaki megrágalmaz-
hatta Josef K.-t, mert noha semmi rosszat sem tett, egy reggel letartóztatták”. 
Ezzel az emlékezetes mondattal kezd0dik Kafka A per cím1 regénye.5C S bár 
több értelmez0je szerint a regénynek a Jób-ig nyúló gyökerei vannak, azt 
mondhatnánk, hogy Kafka m1vét többek között a mennyei epizód hiánya te-
szi borzongatóan nyugtalanítóvá. A Jób-ban a bevezet0 két fejezetnek a könyv 
elbeszél0, illetve retorikai stratégiájában fontos szerep jut. Ez a prológus a cse-
lekmény kifejlését monoteista távlatba állítja, ugyanis egyértelm1vé teszi, hogy 
Jhwh – és nem a szátán – kezében futnak össze a szálak52 (vö. 42,11). Továbbá 
a kezdet kezdetén megkérd0jelezhetetlen bizonyosságként áll az olvasó el0tt: 
Jób ártatlanságához nem férhet kétség.

A könyv datálásához segítséget nyújt, mondja Ernst Axel Knauf,54 a szöveg-
ben található s els0 látásra mellékesnek t1n0 információ. Utalást találunk a sá-
baiakra (1,15), illetve a káldeusokra (1,17). Mindkett0 feltételezi Nabú-naid-
nak, az Újbabiloni Birodalom utolsó királyának a jelenlétét az Arab-félszigeten 
Kr. e. 552 és 539 között. A 6,19 Témá karavánjairól beszél. Ez az Arab-félszi-
get északi részén található város valóban a sábaiak legjelent0sebb kereskedelmi 
központja volt. Miután azonban Kr. e. 400 körül a délebbre fekv0 Ma’in fenn-
hatósága alá került, jelent0sége semmivé foszlott. A Jób 28-ban olvasható böl-
csességhimnuszban található részletek a rézbányászat olyan módjára utalnak, 

4B D,@!H J. A. C(!6&: Why Is *ere a Book of Job, and What Does It Do to You if You Read 
It?, i. m., 21.

5C Szabó Ede fordítása.
52 Vö. 42,11: „Részvéttel vigasztalták azért, hogy oly sok bajt bocsátott rá Jhwh”.
54 E-&7 AL6( K,M?: Hiobs Heimat, Welt des Orients 19 (1989) 67sk (65–83).

Sapientiana 201701.indb   9 2017. 06. 02.   12:32



– 10 –

Simon T. László OSB

amelyet Fainan híres bányáiban a VII. és VI. században alkalmaztak, viszont 
Kr. e. 400 körül, ha nem korábban, kimentek a gyakorlatból.

Jób fiktív otthona tehát az Arab-félsziget északi része Nabú-naid uralkodása 
idején. Az Újbabilóniai Birodalom utolsó királya Kr. e. 552-ben Édom elfog-
lalásával vette birtokba ezt a területet. Az V. században élt szerz0 valószín1leg 
azért is jelölte ki az Édom területére lokalizálható Úc földjén Jób lakhelyét, 
mert a helység nevében meghúzódó arab szó „változást” jelent,55 s ez mintegy 
el0vételezi a történet egyik kulcselemét. Jób nem tartozik Izrael népéhez. Lak-
helye a puszta, a sivatag peremén van: ott, ahol a lakott világ a káosszal határos.

A könyv szerkezete, els0 látásra legalábbis úgy t1nik, könnyen átlátható. 
A keret (1,1–2,13, valamint 42,7–17) narratív prózája verses dialógusokból és 
monológokból álló érvelések sorát (3,1–42,6) fogja közre. A keret alkalmasint 
egy régi, közel-keleti mesét dolgoz föl, melynek f0szerepl0je az aggályosságig 
jámbor Jób, akit szörny1 csapások érnek.

Jóllehet a keresztény szóhasználat a f0szerepl0 határokat nem ismer0 türel-
mét dicséri, Jób valójában a Bibliának talán a legtürelmetlenebb szerepl0je. 
Többek között azzal vádolja Istent, hogy nem kormányozza adekvát módon a 
világot, s0t barátaival folytatott dialógusainak egyik konklúziójaként kétségbe 
vonja a világ morális rendjének a létét is. Kibékíthetetlen ellentét feszül az el0-
szó türelmes és a párbeszédek türelmetlen Jóbja között?

A recens szakirodalom59 a korábbi magyarázatoknál sokkal árnyaltabban 
értékeli a keret és a könyv egészének a kapcsolatát. A prózai és verses szöve-
gek egymásmellettisége a Jób-ban nem elszigetelt jelensége az Ószövetségnek. 
A keretelbeszélést sekélyes ponyvairodalomnak min0síteni súlyos tévedés vol-
na. Ellenkez0leg, hangsúlyozza Clines nyomán Vogels, komplex, váratlan for-
dulatokban és kétértelm1 részletekben b0velked0 szöveggel van dolgunk. Ezt a 
komplexitást Vogels a f0szerepl0 két reakciójának a vizsgálata révén szemlélte-
ti. Azért is tanulságos ezeknek a részleteknek a szemügyre vétele, mert bel0lük 
a f0szerepl0 lelki fejl0désének néhány mozzanata is kézzelfoghatóvá válik.

Jób reakcióját a rámért csapások els0 sora után az 1,20skk-ban olvassuk.

„Ekkor Jób fölállt, megszaggatta ruháját, leborotválta a fejét, földre bo-
rult, és így imádkozott: 21»Mezítelenül jöttem ki anyám méhéb0l, és me-

55 E-&7 AL6( K,M?: Hiobs Heimat, i. m., 71.
59 Lásd pl. W,(76- V36(&: Job’s Empty Pious Slogans (Job 1,20-22; 2,8-10) in Willem 

André Maria Beuken (ed.): "e Book of Job, i. m., 369–376 b0séges bibliográfiával.

Sapientiana 201701.indb   10 2017. 06. 02.   12:32



– 11 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

zítelenül térek oda. Jhwh ad, és Jhwh elvesz. Áldott legyen Jhwh neve.« 
22Mindazonáltal Jób nem vétkezett, és nem beszélt tiszteletlenül Istenr0l.”

Jób három gesztusa (a ruha megszaggatása, a haj leborotválása, a földre bo-
rulás) az Ószövetség hagyományában rendszerint a gyász rituális kifejez0i,5: de 
megnyilvánulhat általuk a szomorúság és a kétségbeesés is. Jób szavaiban ötvö-
z0dik, mondja Vogels, a közmondások élettapasztalata5; éppúgy, mint a vallá-
sos meggy0z0désb0l táplálkozó bölcsesség (21b)5⁷ és a kultikus szóhasználatot 
idéz0 áldásformula (21c).5= A rázuhanó csapások súlya alatt Jóbnak nincs ideje 
a gondolkodásra. Valójában nem is tudja, hogy mit mondjon. Szavai sztereotí-
piák, gesztusai konvencionálisak, mondja Vogels.5B Kés0bb éppen a Jób életét 
elsodró lavina láttán a barátaitól is elpártol a szó (2,13). De amikor a f0sze-
repl0 végül megszólal, els0 monológjában (3,1–26) pontról pontra semmissé 
teszi sztereotípiákból sz0tt els0 reakcióját: megátkozza születése napját.9C Míg 
korábban ellenállás nélkül elfogadta, hogy „Jhwh ad, és Jhwh elvesz”, most 
gyötr0 kételyként tér vissza az egykori bizonyosság: „Miért ad a nyomorultnak 
világosságot, / és életet a megkeseredettnek?”

Amikor egy újabb csapás, a betegség roppantja össze, Jób reakciója (2,8skk) 
maga mögött hagyja a sztereotípiák világát:

„Jób fogott egy cserépdarabot, és a hamuban ülve azzal vakarta magát. 
9A felesége ezt mondta neki: »Még most is azon er0sködsz, hogy feddhe-
tetlen vagy? Átkozd meg [bárék] Istent, aztán halj meg!« 10De 0 így vála-
szolt neki: »Esztelen n0k módjára beszélsz? A jót bizony elfogadjuk Isten-
t0l. A rosszat ne fogadjuk el?« Mindazonáltal Jób nem vétkezett ajkával.”

5: Ter 23,7; 37,29; 2Sám 1,2; Iz 15,1; Jer 41,5; Mis 1,16.
5; Qoh 5,14: „Ahogyan világra jött anyja méhéb0l mezítelenül, úgy távozik. Semmit sem kap 

fáradságáért, amit magával vihetne” (RÚF).
5⁷ Vö. 1Sám 3,18; Péld 10,22; 16,1.9: „Az embernek az értelme terveli ki útját, de az Úr 

irányítja járását” (RÚF); Sirák 11,14.
5= Vö. Zsolt 113,2: „Legyen áldott az Úr neve most és mindörökké” (RÚF); Szám 6,24–26.
5B W,(76- V36(&: Job’s Empty Pious Slogans (Job 1,20-22; 2,8-10), i. m., 371.
9C 1,21a, vö. 3,10sk: „miért nem zárta be anyám méhének ajtaját / és nem rejtette el szemem 

el0l a nyomorúságot? / Miért nem születtem holtan? / Miért nem pusztultam el, amikor 
anyám méhéb0l kijöttem?” Kés0bb annak ad hangot, hogy alig várja, hogy sírba kerüljön 
(3,17.19).

Sapientiana 201701.indb   11 2017. 06. 02.   12:32



– 12 –

Simon T. László OSB

Mivel a gyász gesztusairól szólva az Ószövetség sehol nem beszél arról, hogy 
a gyászoló „hamuba ül”, feltételezhetjük, mondja Vogels,92 hogy itt nem ritu-
ális cselekvésr0l van szó. Az elbeszél0 valószín1leg arra utal, hogy Jób a váro-
son kívüli szemétdombon, a hamuban ülve ott talált cserépdarabokkal vakarja 
fekélyeit.94 Most a f0szerepl0 szavai sokkal rövidebbek, mint korábban. Az 
áldás hiánya szembeszök0, annál is inkább, mert felesége szavaiban ott találjuk 
– igaz, eufemisztikus idiómaként – a barák igét. Vogels finom érzékkel mutat 
rá arra, hogy míg az els0 reakcióban egyes számú, a másodikban többes számú 
igealakokat találunk. Pontosan az ellenkez0je lenne logikus, mondja, hiszen 
Jób és a felesége veszítették el gyermekeiket95 és vagyonuk99 jó részét, míg 
a betegség csak Jóbot sújtja. Ennek ellenére Jób így beszél: „A jót elfogadjuk 
Istent0l. A rosszat ne fogadjuk el?” Míg korábban konkrétabban fogalmazott: 
„adni” és „elvenni”; most elvontabban fejezi ki magát: „elfogadni a rosszat”. 
Bár ez utóbbi megfogalmazás szintén feltételezi, hogy valaki „adja” a „rosszat”, 
Jób nem teszi egyértelm1vé, hogy kire utal. Els0 reakciójában háromszor szere-
pelt Jhwh neve, a másodikban egyetlenegyszer utal Istenre, s ekkor is az Elohim 
megnevezést használja. Az els0ben Jhwh az alanya az igéknek, a másodikban 
emberek.

A Biblia embere számára is köztudott, hogy a szavak tartalma és a szív gon-
dolatai nem szükségképpen fedik egymást.9: Ugyan miért tette volna hozzá az 
elbeszél0 a pontosítást a második reakció zárszavához „ajkával”, teszi föl joggal 
a kérdést Vogels,9; ha egyszer1en azt akarta volna állítani, hogy Jób egyáltalán 
nem vétkezett.9⁷ Bár Jób nem ad helyt felesége tanácsának, és nem mond átkot 

92 W,(76- V36(&: Job’s Empty Pious Slogans (Job 1,20-22; 2,8-10), i. m., 372.
94 A LXX értelmezése is emellett szól: „a szemétdombon/trágyadombon (kopria) a városon 

kívül”; „hogy a gennyet (ikhór) levakarja”.
95 D,@!H J. A. C(!6&: Why Is *ere a Book of Job, and What Does It Do to You if You 

Read It?, i. m., 7–10 mutat rá arra, hogy a n0i szerepl0k (Jób felesége és lányai, vö. 42,14) 
a könyv patriarchális értékrendjének az áldozatai: a peremre szorulnak.

99 Ugyancsak D,@!H J. A. C(!6&: Why Is *ere a Book of Job, and What Does It Do to 
You if You Read It?, i. m., 5skk hívja föl a figyelmet arra, hogy nemcsak a f0szerepl0 egy 
káprázatosan gazdag ember, hanem a könyv szerz0jének a szemhatára is a társadalom legfels0 
rétegére korlátozódik: nincs reális képe a szegénységr0l, s0t a szegényekre megvetéssel 
tekint.

9: Péld 26,23: „Olyan, mint ezüstmáz az agyagedényen, a lelkesed0 szavakkal takart gonosz 
szív”, vö. Péld 22,11; 24,2; Zsolt 21,2; 45,1.

9; W,(76- V36(&: Job’s Empty Pious Slogans (Job 1,20-22; 2,8-10), i. m., 376.
9⁷ Lásd Jób korábbi aggályait gyermekeivel kapcsolatban: „Amikor a lakoma napjai elmúltak, 

Jób értük szokott küldeni, és megszentelte 0ket. Korán reggel föl szokott kelni, és annyi 

Sapientiana 201701.indb   12 2017. 06. 02.   12:32



– 13 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

Istenre, szíve indulatoktól feszül, s amikor „megnyitja száját” (3,1), többé nem 
formulákban beszél.

Jób els0 monológjára (Jób 3) Elifáz válaszol (Jób 4–5). El0ször úgy t1nik, 
hogy vigaszt ajánl. Szavai akkor válnak a f0szerepl0 számára elfogadhatatlanná, 
amikor az igazságról, igazságosságról kezd beszélni: „Emlékezz csak: elpusz-
tult-e valaki ártatlanul, és irtottak-e ki valahol becsületes embereket? Ahogyan 
én láttam, mindenki azt aratja, aminek felszántott: hamisságot és vészt, ha 
egyszer azt vetett” (4,7–8, RÚF).

Azt mondhatjuk, hogy Elifáz a bibliai bölcsességirodalom standard vonalát 
követi. Szavai a Péld-hez hasonlóan azt ismétlik, Isten mindenkinek megfizet 
tettei szerint. Számára nem létezik meg nem érdemelt szenvedés. Következés-
képpen Jób is megérdemli mindazt, ami vele történt. Ett0l kezdve a meg nem 
érdemelt szenvedés kérdése a könyv vörös fonala.

Jób második beszéde (6,1–7,21) kissé zavaros, egymásnak ellentmondó ké-
pekkel van tele. Alkalmasint Jób mérgét és haragját tükrözi. Elifáz szavaiból 
leginkább az zavarja, hogy barátja valamilyen b1nt tételez Jób szenvedése oka-
ként. Ezért Jób magához Istenhez fordul. Elismeri, igaz, nem tökéletes, de 
tiltakozik az ellen, hogy megérdemelné ezt a megpróbáltatást.

Barátainak szavai alapján Jób arra a következtetésre jut, hogy Isten közöm-
bös az erkölcsileg jó, illetve rossz kérdését illet0en. „Már úgyis mindegy, ki-
mondom: elpusztítja a feddhetetlent és a b1nöst egyaránt” (9,22); „Egy sem-
miségért összezúz, ok nélkül9= szaporítja sebeimet” (9,17 – RÚF). Szavaiban 
dominálnak a jogi kifejezések. Azt kívánja, hozzák nyilvánosság elé az ellene 
felhozott vádakat, aztán pedig 0 maga fogalmazza meg az Örökkévaló elleni 
vádpontjait. Isten, mondja, nemcsak megveti teremtményeit, és jóindulattal 
fordul a gonoszokhoz, hanem egyre kutakodik Jób életvezetése után, jóllehet 
tudja, hogy ártatlan. Ezen a ponton Jób egy a prófétai szövegekb0l jól ismert 
irodalmi m1fajt, a rív-et állítja a feje tetejére. A riv szó az egymás iránt szövet-
séggel elkötelezett felek közötti peres eljárást (covenant lawsuit) jelöli. A pró-
fétáknál számos példát találunk arra, hogy Jhwh a prófétáin keresztül vádolja 
Izraelt a szövetség feltételeinek megszegésével, és elkerülhetetlen büntetést he-
lyez kilátásba. Itt viszont azt látjuk, hogy egy ember, Jób fogalmazza meg vád-
pontjait Istennel szemben. Jób tisztában van azzal, hogy helyzete kilátástalan: 

áldozatot mutatott be, ahányan voltak. Ezt szokta mondani: »Lehet, hogy gyermekeim 
vétkeztek, és szívükben megátkozták Istent.« Így tett Jób minden egyes alkalommal” (1,5).

9= Itt ugyanazt a határozószót találjuk, mint az 1,9-ben és a 2,3-ban.

Sapientiana 201701.indb   13 2017. 06. 02.   12:32



– 14 –

Simon T. László OSB

„Tudom, így van: hogy is lehetne igaza az embernek Istennel szemben?” (9,2). 
Ennek ellenére nem hajlandó arra, hogy hallgasson:

10,1–7: „Szívb0l megutáltam életem. / Szabadjára engedem hát pana-
szom, hadd beszéljek keser1 lélekkel! / Azt mondom Istennek: Ne tarts 
b1nösnek! / Add tudtomra, miért perelsz velem! / Jó neked az, hogy sa-
nyargatsz, / hogy megveted kezed munkáját, / a b1nösök terveinek pedig 
kedvezel? / Hát testi szemeid vannak neked, / és annyit látsz te is, ameny-
nyit egy ember? / Olyanok napjaid, mint a halandóé? / Olyanok éveid, 
mint az emberé? / Hiszen kutatod b1nömet, / és keresed vétkemet, / 
pedig tudod, hogy nem vagyok b1nös, / de senki sem ment meg kezed-
b0l” (RÚF).

Jób ismét a halálát kívánja. Most azonban kevésbé a rá mért szenvedés okán, 
inkább amiatt, hogy a világról alkotott képe darabokra hullott. Azt látja, hogy 
Isten hatalma nem áll az igazságosság szolgálatában. Itt a bibliai hit egy másik 
alappillére rendül meg. Szavai azonban, akárcsak olaj a t1zre, további vádak 
megfogalmazására sarkallják barátait. Elifáz úgy gondolta, Jób b1nös. Bildáb 
azt állította, Jób gyermekei b1neik miatt haltak meg. Most Zofár azt szegezi 
Jóbnak, a rá mért szenvedés valójában kisebb, mint amennyit megérdemelne. 
Barátai szavai nem gy0zik meg Jóbot. Továbbra is fenntartja álláspontját: Isten 
igazságtalan. Ezekben a szakaszokban tehát távolról sem a türelmes és jámbor 
Jób áll el0ttünk.

Negyedik beszédében (12,1–14,22) Jób a teremtés felé fordul: Isten hatal-
ma önkényes és erkölcsi elveket nélkülöz0. Beleavatkozik a teremtés, illetve az 
emberi közösség rendjébe. Jób bírósági tárgyalást követel: „Lehet, hogy megöl. 
Nincs reményem. / Ennek ellenére meg akarom védeni útjaimat vele szemben” 
(13,15). Tudja, hogy ebb0l a perb0l nem kerülhet ki gy0ztesen. Ennek ellenére 
kitart vádjai mellett.

Hatodik beszédében (19,1–29) megismétli kívánságát, ügye ne menjen 
feledésbe: „Bárcsak leírnák szavaimat, bárcsak följegyeznék egy könyvbe, vas 
íróvessz0vel és ólommal minden id0kre k0sziklába vésnék” (19,23–24, RÚF).

Szavai egyre vehemensebbek, barátainak a magyarázatai viszont egyre ke-
gyetlenebbül hangzanak. Váltig bizonygatják, hogy a szenvedés a b1n biztos 
jele. Így nemcsak ellenséges érzület, hanem megvetés is érz0dik szavaikban. 

Sapientiana 201701.indb   14 2017. 06. 02.   12:32



– 15 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

A három barát az áldozatokat okolja, csakhogy meg0rizhesse a morális világ-
rendbe vetett hitét.9B Ebben pedig az igaz ember nem szenvedhet.

Jób szavainak harmadik ciklusa:C arra szólítja három vitapartnerét, hogy 
mérjék fel reálisan a f0szerepl0 helyzetét. Ha ezt megteszik, el fogja 0ket tölteni 
az iszony. Hiszen Jób állapota nem vezethet más következtetéshez, mint ahhoz, 
hogy Isten ok nélkül tette mindezt vele. Ez pedig azt is magában foglalja, hogy 
Elifáz, Bildáb és Zofár világképe és valóságértelmezése hazugság. Jób bátran ki-
áll véleménye mellett: nem létezik igazságosság, amelyik mindenkinek érdemei 
szerint fizet vissza; nem létezik az életben:2 megbízható erkölcsi rend. 

21,7–26:  
Miért maradhatnak életben a b1nösök?  
Magas kort érnek el, s0t meg is gazdagodnak.  

8Utódaik el0ttük jutnak jómódra,  
sarjadékaik szemük láttára.  

9Házukban béke van, nem kell rettegniük,  
nincs rajtuk Isten vesszeje.  

10Bikája hág, és nem hiába,  
tehene ellik, és nem vetél el.  

11Kieresztik kisfiaikat, mint a juhokat,  
és ugrándoznak gyermekeik.  

12Dob és citera mellett énekelnek,  
és síp hangjánál örvendeznek.  

13Jólétben töltik napjaikat,  
és csendesen szállnak le a holtak hazájába.  

14Azt mondták Istennek: „Távozz t0lünk,  
nem akarunk tudni utaidról!  

15Mert kicsoda a Mindenható, hogy szolgáljuk,  
és mi hasznunk abból, ha hozzá folyamodunk?”  

16Jólétük nincs a kezükben?  
A b1nösök tervei nincsenek távol t0le?  

9B Ez az álláspont a Dtr (a deuteronomista történetírás) látásmódjával rokon. A Dtr szerz0i, 
szerkeszt0i nem hajlandók arra, hogy a nemzeti katasztrófa – Jeruzsálem pusztulása, 
babiloni fogság – súlya alatt feladják a morális rendet garantáló Istenbe vetett hitüket. 
Jobbnak látják a szenved0t okolni, csakhogy a mindenkinek tettei szerint megfizet0 isteni 
igazságszolgáltatást tételezhessék.

:C Hetedik (21,1–34), nyolcadik (23,1–17; 24,1–17) és kilencedik (27,1–6.11–12) beszéde.
:2 Jób héber szövegében nem sejlik föl a túlvilág reménye.

Sapientiana 201701.indb   15 2017. 06. 02.   12:32



– 16 –

Simon T. László OSB

17Ugyan, hányszor alszik ki a b1nösök mécsese,  
hányszor éri veszedelem 0ket,  
és oszt nekik pusztulást haragjában? 

18Hányszor lesznek olyanok, mint a szél hordta törek,  
mint a pelyva, amit elragadott a forgószél?!  

19Fiainak tartogatja a veszedelmet az Isten?  
Neki fizessen meg, hogy 0 maga érezze!  

20Lássa meg saját szemével romlását,  
és igya 0 a Mindenható izzó haragját!  

21Mert mit tör0dik azzal, mi lesz majd utána a háza népével,  
ha leteltek hónapjai?  

22De ki oktassa az Istent,  
hiszen a magasság lakói fölött is 0 ítélkezik!?  

23Az egyik meghal ereje teljében,  
minden gondtól mentesen, boldogan,  

24lágyéka csupa háj,  
csontjaiban zsíros a vel0;  

25a másik pedig meghal keser1 lélekkel,  
mert nem élvezhetett semmi jót;  

26egyformán a porba kell feküdniük,  
és ellepik 0ket a férgek.:4

Ennek ellenére a három vitapartner álláspontja nem változik. El sem tudják 
képzelni, hogy egy igaz ember ilyen szörny1 szenvedések áldozata legyen.

Jób úgy érzi, készen áll, és sürgeti, hogy kezd0djék pere, de nem találja 
Istent. Szavainak fókuszában Isten jelenlétének a hiánya áll (23,1–9). Isten, 
állapítja meg, felel0tlenül nincs jelen a világban. Ennek eredményeként ha-
talmasodik el a rossz (Jób 24). Itt már nem az erkölcsileg közömbös Isten 
okozta probléma foglalkoztatja, hanem magát Istent teszi felel0ssé a rosszért. 
S0t, mondja, Isten jutalmazza a rosszat, amelynek távollétével okává is válik. 
Korrupt, és másokat is korrumpál. „Nem így van-e? Ki hazudtolhat meg, ki 
teheti semmissé szavam?”

Ennek ellenére kínjai között is, és jóllehet meg van gy0z0dve arról, hogy 
Isten érdektelen a világ morális rendje iránt, Jób egyetlen értékhez tíz köröm-
mel ragaszkodik. Az igaz volt, ebb0l nem enged, önmagában érték és erény. 
S bár nem remél jutalmat, ezt az értéket nem hajlandó feladni. Egy morálisan 

:4 Alapjában véve a RÚF-ot követem, de a v. 16-tól kezdve néhány helyen módosítottam.

Sapientiana 201701.indb   16 2017. 06. 02.   12:32



– 17 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

indiNerensnek tartott Istennel szemben s annak tudatában, hogy az igaz volt 
nem hoz jutalmat, és a gonoszság nem kap büntetést, Jób minden keser1sége 
ellenére sem zuhan erkölcsi nihilizmusba.

27,2–6 (RÚF):  
Az él0 Istenre mondom, aki megfosztott igazamtól,  
a Mindenhatóra, aki megkeserítette lelkemet,  

3hogy amíg csak lélegzem,  
és Isten lehelete van bennem,  

4nem szól ajkam álnokságot,  
nem mond nyelvem hamisságot.  

5Távol legyen t0lem, hogy igazat adjak nektek!  
Míg csak meg nem halok, nem engedek feddhetetlenségemb0l.  

6Igazamhoz ragaszkodom, nem hagyom,  
egyetlen napomért sem bánt a lelkiismeret.

Az iménti idézet záró szavai Isten és a szátán prológusbeli szavaira rímelnek. 
A szátán úgy gondolta, s egyre er0sködött, a szenvedések között senki emberfia 
nem ragaszkodik sem az erényhez, sem az igaz volthoz. Jób esetében viszont 
éppen azt látjuk, hogy „múltnak háttal, halállal szemközt” (Tóth Árpád: Új 
tavaszig vagy a halálig) is ragaszkodik feddhetetlenségéhez. „Erre ezt mondta 
az Úr a szátánnak: Fölfigyeltél-e szolgámra, Jóbra? Nincs hozzá fogható a föl-
dön. Feddhetetlen és becsületes, féli Istent, és kerüli a rosszat. És még mindig 
ragaszkodik feddhetetlenségéhez, jóllehet fölingereltél ellene, hogy hiába tönk-
retegyem” (2,3). Életének legsötétebb és legkeser1bb órájában is, amikor már 
minden remény oda, Jób számára egyetlen érték van: önnön igaz volta.

Tehát minden különbség ellenére a legenda türelmes Jóbja és a költ0i dia-
lógusok dühöng0 Jóbja alapvet0en ugyanaz az ember: szilárdan ragaszkodik 
az igaz volt, az érdek nélküli jámborság erényéhez, mert önmagában értéknek 
tartja, s jutalmat nem vár érte.

Ezen a ponton egy ötödik szerepl0 lép színre: Elihu. A vitapartnerek közül 
0 az egyetlen, aki nevén szólítja a könyv f0szerepl0jét. Szavai többször idézik 
a három barát közhelyszer1 megállapításait. Elihu szerint nem minden szen-
vedés büntetés. Kés0bb pedig utalva arra, hogy a természetben is felfedezhet0 
Isten jelenléte (36,27–37,13), szavai el0vételezik Jhwh Jóbnak adott válaszát 
(38,1–41,34).

Ez a válasz egy teofánia keretében történik: a 38. fejezetben Jhwh a viharból 
(sze‘áráh) fordul a f0szerepl0höz: „Ki ez, aki kiforgatja szándékomat oktalan 

Sapientiana 201701.indb   17 2017. 06. 02.   12:32



– 18 –

Simon T. László OSB

szavakkal?!” (v. 1). A válasz nem más, mint lavinaként Jóbra zúduló, jórészt 
retorikai kérdések sora.

38,4–13 (RÚF): 
Hol voltál, amikor a földnek alapot vetettem?  
Mondd el, ha tudsz valami okosat! 
5Tudod, ki szabta meg annak méreteit,  
vagy ki feszített ki fölötte mér0zsinórt?  

6Mire vannak er0sítve oszlopai,  
vagy ki helyezte el sarokkövét, 

7amikor együtt vigadoztak a hajnali csillagok,  
és ujjongtak mind az istenfiak? 

8Ki zárta el ajtókkal a tengert,  
amikor buzogva el0tört a föld gyomrából, 

9amikor felh0be öltöztettem,  
és s1r1 homállyal takartam be, 

10amikor határt szabtam neki,  
zárat és ajtókat raktam rá, 

11és ezt mondtam: Eddig jöhetsz, tovább nem, 
itt majd megtörnek büszke hullámaid! 
12Lett-e parancsodra reggel, mióta élsz?  
Kijelölted-e a hajnal helyét, 

13hogy szélénél fogva megragadja a földet,  
és lerázza róla a b1nösöket?

Jób pontos kérdéseket tett fel Istennek. Miért szenvedek? Van erkölcsi rend 
ebben a világban? Vajon az a tény, hogy Isten nem válaszol, azt jelenti, hogy 
nincsen válasz? Vagy azt kellene mondanunk, hogy a kérdések által függ0ben 
hagyott felelet azt sugallja, hogy az igazság, illetve igazságosság kérdése meg-
haladja az emberi értelmet? De úgy is értelmezhetjük a teremtésre, valamint a 
természetre fókuszáló kérdések áradatát, mint ami, legalábbis bennfoglaltan, 
megkérd0jelezi Izrael egyik alapvet0 vallási meggy0z0dését. Nevezetesen azt, 
hogy Isten megismerhet0 a történelem fordulatai révén.

Amint az köztudott, a bibliai monoteizmus határozott törést jelentett Izrael 
vallásának a történetében. A környez0 kultúráktól eltér0en Izrael Istene a Bib-
liában úgy áll el0ttünk, mint a természet er0i fölött szuverén módon rendelke-
z0, transzcendens valóság. Jhwh nem a természetben nyilatkozik meg, hanem 
a történelem eseményeiben. A kinek-kinek érdemei szerint megfizet0 isteni 

Sapientiana 201701.indb   18 2017. 06. 02.   12:32



– 19 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

igazságosság fogalma elszakíthatatlanul összefügg ezzel az istenképpel. Talán 
azt kellene mondanunk, hogy a Jób szerz0je azon a véleményen van, hogy a 
történelem eseményei nem tekinthet0k a kinyilatkoztatás eszközének? Vajon 
Isten nem a természet er0inek istene, aki az emberi cselekvés és történelem 
el0re nem látható és inkoherens világában megközelíthetetlen?

„Semmissé akarod tenni peres ügyemet? / B1nösnek mondasz, hogy igaz-
nak bizonyulj?” (40,8) – hangzik Jhwh egyik kérdése. Itt érünk a könyv egyik 
kulcs eleméhez. Jhwh szavai azt hangsúlyozzák, hogy a vigasztalás végett ér-
kez0, de vádlókká vált barátai, akik elítélték Jóbot, tévedtek. Azért jutottak 
tévútra, mert, hogy a maguk igazát védjék, b1nnel vádolták Jóbot. De maga 
a f0szerepl0 is téved, amikor Isten fölött mond ítéletet, amikor a maga igazát 
védve a világban tapasztalható rosszért Istent teszi felel0ssé. Jób barátainak a 
tévedése abban áll, hogy feltételezik, a világot egy kinek-kinek az érdemei sze-
rint megfizet0 igazságosság kormányozza. Ez a meggy0z0désük vezette 0ket 
arra a téves következtetésre, hogy aki szenved, az b1nös. Jób tévedése viszont 
ez: bár ez a fajta igazságosság nem létezik, Jób szerint léteznie kellene. Ergo a 
szenvedés egy közömbös és alapjában véve gonosz isten létének a bizonyítéka. 
Más szóval Jóbnak túl kell jutnia azon az antropocentrikus világképen, amely 
a Teremtés könyve kezdetét0l fogva a bibliai világkép egyik meghatározó eleme. 
Eszerint a teremtés célja az ember. A Jób megkérd0jelezi ezt az álláspontot, és 
azt teszi nyilvánvalóvá, hogy nem merülhet ki ebben a szemléletmódban az 
Istenre és a világra vonatkozó reflexió. S0t két tévedéshez is vezethet: Istent 
pusztán morális revizorrá válhat, illetve a szenvedés a b1n jeleként vagy Isten 
igazságtalanságaként értelmez0dhet. Jhwh válaszában egyrészt világossá teszi, 
a teremtés egészét Jób képtelen átlátni; másrészt a f0szerepl0 vádjaira – a világ 
nem más, mint egy káosz – úgy felel, hogy Jób elé tárja, neki, a Teremt0nek 
napról napra föl kell venni a küzdelmet a káosz er0ivel szemben. Ezekre a 
teremtés rendjét veszélyeztet0 er0kre utalnak többek között a 40. fejezetben 
bemutatott mitikus lények, a Behemót és a Leviatán.:5 De Jób nemcsak az 
antropocentrikus világrenddel szemben foglal állást. Knauf:9 hívta föl arra a 
figyelmet, hogy Jób a P szövegekben kirajzolódó Mózes-alak ellenképe. Mózes 
fölmegy a hegyre, hogy a világ centrumának, a jeruzsálemi szentélynek a tervét 
és Izrael törvényeit Jhwh-tól megkapja. Jób Istent hívja le, hogy számadásra 

:5 Ezekr0l és Jhwh válaszának egészér0l lásd O7,- K66( leny1göz0 monográfiáját: Dieu 
répond à Job. Une interprétation de Job 38-41 à la lumière de l’iconographie du Proche-Orient 
ancien, Cerf, Paris, 1993.

:9 E-&7 AL6( K,M?: Hiobs Heimat, i. m., 80.

Sapientiana 201701.indb   19 2017. 06. 02.   12:32



– 20 –

Simon T. László OSB

bírja, miért uralkodik a világban a káosz. A P egy szilárdan álló világ kiala-
kulásáról és fennállásáról ad számot. A teremtmények és a társadalom rendjét 
az eredetmítosz fel0l értelmezi. Jób számára nincs más igazság, mint a saját 
tapasztalata. Válaszában Jhwh is a P-vel gyökeresen szembenálló teológiának 
ad hangot. Isten káosz fölötti gy0zelme nem végérvényes, rajzolódik itt ki 
egyértelm1en el0ttünk, nem történt meg egyszer s mindenkorra „kezdetben”. 
Minden nap, újra meg újra harcolnia kell a káosz er0ivel.

Jób utolsó szavaiban arról vall, hogy új felismerésre jutott (42,2–6):

Tudod, hogy mindent megtehetsz,  
és terveid közül egyet sem lehet keresztülhúzni.  

3„Ki ez, aki elhomályosítja szándékomat oktalanul?” – kérded.  
Valóban, olyasmir0l szóltam, amit nem értek:  
csodálatos dolgokról, amiket nem ismerek. 

4„Hallgass meg, most én szólók!” – mondtad.  
„Én kérdezlek, te meg taníts engem!”  

5Most a saját fülemmel hallottalak, 
és a saját szememmel láttalak. 

6Elállok a vádaktól, elfogadom a vigasztalást  
a porért és a hamuért.::

Az egész szakasz, de kivált az utolsó vers hírhedt crux interpretum: remény-
telenül nehéz. Korábban rendszerint úgy értelmezték Jób szavait, hogy a f0sze-
repl0 b1nbánatot tart „porban és hamuban”. Jób azonban nem bánhat meg 
semmit, hiszen a kezdet kezdetét0l egyértelm1, hogy ártatlan. Egyszer1en ar-
ról van tehát szó, hogy megadja magát, eláll a Jhwh ellen megfogalmazott vád-
jaitól, és elfogadja az 0t ért gyászért (por és hamu) a vigasztalást. E vigasztalás 
tartalmát tárja elénk a könyv záradéka (42,7–17). Jób minden vagyonát vissza-
kapja, ismét hét fia és három lánya születik. Néhányan úgy vélik, ez a befejezés 
ellaposítja a szárnyalóan modern, drámai dialógusok ívét. Megkerülhetetlen 
a kérdés, vajon mindezen megpróbáltatások után egyáltalán lehetséges újra 
bizalommal lenni Isten iránt? Mások azon a véleményen vannak, hogy a zára-
dékban felvillanó fordulat jól illik a könyv cselekményéhez. Ahogy a szenvedés 
is megmagyarázhatatlan érkezett, a happy end sem tekinthet0 meghatározott 
el0zmények ered0jének.

:: A fordításhoz nagy segítséget jelentett: D,@!H J. A. C(!6&: Job 38-42, WBC, Word Books, 
Dallas TX, 2011, 1204–1224.

Sapientiana 201701.indb   20 2017. 06. 02.   12:32



– 21 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

Isten kísérletet sem tesz arra, hogy igazolja a szenvedést, vagy hogy magyará-
zatot adjon Jóbnak. Ennek ellenére a f0szerepl0, úgy t1nik, megbékélt. Alkal-
masint felismerte, hogy a jutalmazás és a büntetés automatizmusa lehetetlenné 
tenné, hogy az ember érdek nélkül tegye a jót. Pontosan akkor, amikor az igaz 
volt abszurdnak és értelmetlennek t1nik, meg0rzése paradox módon értelmet 
nyer. Más szóval, úgy t1nik, a f0szerepl0 és az Örökkévaló kiengesztel0dtek 
egymással. 

A szenvedés és az igazságtalanság kérdése a kezdet kezdetét0l foglalkoztatja 
az embert. Jób nem ad választ abban az értelemben, hogy magyarázattal szol-
gálna a szenvedés és az igazságtalanság miértjére. Arra viszont határozottan 
figyelmeztet, ne engedjünk se annak a kísértésnek, hogy b1nt tételezünk az 
áldozatok részér0l, se annak, hogy gonosznak ítéljük Istent. Jób nem a morális 
nihilizmusban látja a kiutat, hanem abban, hogy a jót érdek nélkül kell tenni. 

Jób teoforikus nevében – ’iyyóv – hordja a kínzó kérdést: hol van (’ayyeh) az 
atya (’av),:; amikor minden tapasztalat a hiányáról vall? Jézus életének és ta-
nításának középpontjában áll a meggy0z0dés: Isten atya. Ha ez így van, akkor 
miért lép újra elénk a gonosz a Mt-ban az Úr imádságának, a Miatyánknak a 
végén? Erre keressük a választ a következ0kben.

O. „S,8,HP7& 63 , 3&7)(Q”

A Miatyánk vitathatatlanul a keresztény identitást alapjaiban meghatározó 
imádság. Már a Didakhé a második század elején el0írja, hogy a hív0k napjá-
ban háromszor imádkozzák el (8,3). A patrisztikus kor szerz0i közül többen, 
vélhet0leg Tertullianus nyomán, az egész evangélium breviariumát – foglalatát 
– látták benne.

A Miatyánk közvetlen kontextusát a Mt-ban a hegyi beszédnek az a szakasza 
adja, ahol a képmutatást illeti kritikával Jézus. Szavai a vallásos életalakítás há-
rom területét érintik: az alamizsnálkodást, az imádságot és a böjtöt. A vallásos-
ság (dikaioszüné) e három alapvet0 formáját a „rejtek”-ben, egyedül az Örök-
kévaló színe el0tt kell gyakorolni, nyomatékosítja refrénszer1en (Mt 6,4.6.18) 
Jézus.

A Lk-ban a Miatyánkot az ún. úti beszámolóban (9,51–19,40) számos más, 
a tanítványi lét, illetve az egyházi közösség életét meghatározó tanítással együtt 

:; Err0l lásd R86-7 V!3( nagyszer1 tanulmányát: «Dov’è il Padre?» Il nome di Giobbe 
come chiave del suo dramma, Rivista del Clero Italiano 11 (2011/1) 1–18.

Sapientiana 201701.indb   21 2017. 06. 02.   12:32



– 22 –

Simon T. László OSB

találjuk. A követlen szövegkörnyezetben a hetvenkét tanítvány visszatérésér0l, 
valamint Jézus reakciójáról hallunk (10,21). Ezt követ0en arról beszél Lukács, 
hogy miután Jézus imádkozott, egyik tanítványa ezzel a kéréssel fordul hozzá: 
„Uram, taníts meg minket imádkozni, ahogy János is megtanította a tanítvá-
nyait!”. Ekkor hangzik el a Miatyánk lukácsi változata. Vitathatatlan tehát, 
hogy a Miatyánk az evangélista optikája szerint a tanítványi lét meghatározó 
eleme, hiszen elképzelhetetlen, hogy arról lett volna szó, hogy a tanítványok 
ennek el0tte nem imádkoztak volna.

A Mk 11,25 – „Amikor megálltok imádkozni, bocsássátok meg, ha valaki 
ellen valami panaszotok van, hogy mennyei Atyátok is megbocsássa nektek 
vétkeiteket” – a kölcsönös megbocsátás szükségességét hangsúlyozva alkalma-
sint annak a jele, hogy Márk számára sem volt ismeretlen a Jézustól kapott 
ima. Hasonlóképpen elképzelhet0, hogy a Jn 17 kérései:⁷ is a Miatyánk isme-
retér0l tanúskodnak.

Bár a Lk 11,1sk nyilvánvalóvá teszi, hogy a tanítványok kérésére adott vá-
laszként hangzik el a Miatyánk, ez nem szükségképpen jelenti azt, hogy a tanít-
ványok számára adott ima Jézus személyes imaéletének is a foglalata. Szembe-
szök0 ugyanis, hogy a négy evangéliumban Jézus sohasem imádkozik együtt a 
tanítványaival.:= Valószín1leg ennek az emlékét 0rzi a Jn 20,17 különös meg-
fogalmazása is.:B Más szóval a Miatyánk a tanítványok imádsága.

A Miatyánkot az Atya megszólítása és a gonosztól való megszabadításért 
mondott fohász keretezi. Úgy is fogalmazhatnánk, hogy maga a Miatyánk is 
ennek a szabadulásért folytatott küzdelemnek a része, illetve eszköze. Az ima 
második fele több ponton is rámutat e küzdelem szövevényes voltára (éhség, 
adósság, kísértés). A Miatyánk els0 felének fohászai a menny felé fordítják az 
imádkozó tekintetét. Más szóval, mondja Klaus Berger,;C a Jézus által tanított 
imádság felépítése a Jelenések könyvének a struktúráját idézi. A csak a Mt-ban 

:⁷ Egy másik jánosi szövegr0l is említést kell tennünk, nevezetesen a Jn 17-r0l. A következ0 
négy téma jelenléte teremt a két szöveg között kapcsolatot: Isten neve (Jn 17,6.11.12.26), 
a név megszentelése (Jn 17,17.19), a tanítványok egysége/megbocsátás a Miatyánkban 
(Jn 17,11.21.22), védelem a gonosztól (Jn 17,15).

:= A Mt is jól szemlélteti ezt: a Mt 16,17 „Atyám”-ról beszél, míg a hegyi beszéd kétszer is a „ti 
Atyátok”-ról beszél (5,48; 6,8).

:B „Menj az én testvéreimhez, és mondd meg nekik, hogy fölmegyek az én Atyámhoz és a ti 
Atyátokhoz, az én Istenemhez és a ti Istenetekhez.”

;C K(,M& B6-36-: Das Vaterunser. Mit Herz und Verstand beten, Herder, Freiburg – Basel – 
Wien, 2014, 43.

Sapientiana 201701.indb   22 2017. 06. 02.   12:32



– 23 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

található, Isten akaratára vonatkozó kérés jól összegzi ezt: Isten akarata váljék 
valóra a földön is úgy, miként a mennyben már valóság.

Számos kommentár megfogalmazta már a kérdést: mennyiben tekinthet0 
keresztény imádságnak a Miatyánk? Tartalmát tekintve ugyanis alig találunk 
benne sajátosan keresztény tartalmat. Nem utal a Jézus nevében végzett imára. 
Az Isten országa eljöveteléért mondott kérésben egyetlen szó sem hangzik el ar-
ról, hogy mi Jézusnak a szerepe ebben, s mit jelent ez Jézus identitását illet0en. 
Sem a Fiút, sem a Szentlelket nem említi. Éppúgy hallgat a keresztr0l, akárcsak 
a föltámadásról. Nincs benne utalás sem a keresztségre, sem az eucharisztiára, 
sem a kegyelemre, sem a hit által történ0 megigazulásra. Hogyan lett ez az els0 
századi judaizmus világába tökéletesen illeszked0 ima a par excellence keresz-
tény imádsággá? Nem a tartalma, hanem eredete okán. A Miatyánk – kivált a 
Lk kontextusa nyomatékosítja ezt – kinyilatkoztatott ima. Azért vált nagyon 
hamar a legfontosabb keresztény imává, mert „az Úr imádsága”.;2 Az ima, 
nyilvánvaló, az imádkozó identitásáról is vall, illetve ennek az identitásnak 
kialakításában és meg0rzésében is kulcsszerepet játszik.;4 A Miatyánk kivált 
rövidsége okán többértelm1, de pontosan a rövidsége teszi rendkívül tágassá 
is. Számtalan imádkozó talált otthonra benne.

A továbbiakban kizárólag a Miatyánk utolsó kérésével foglalkozunk. 

Mt 6,13: καὶ μὴ εἰσενέγκῃς ἡμᾶς εἰς πειρασμόν, ἀλλὰ ῥῦσαι ἡμᾶς ἀπὸ 
τοῦ πονηροῦ.

13aés ne állíts minket próbatétel elé, 13bhanem szabadíts meg a gonosztól;5

A peiraszmosz szót rendszerint kísértésnek fordítják. Néhányan úgy vélik, 
hogy a szó a végid0k sorsdönt0 próbatételére vonatkozik. Többen viszont úgy 
gondolják, vitatható ez az értelmezés, ugyanis egyrészt hiányzik a peiraszmosz 
szó el0tt a határozott nével0, másrészt e fogalom használata sem az Újszövet-
ségben, sem a korabeli zsidó apokaliptikus irodalomban nem kapcsolódik az 
eszkatológiához, a világtörténelem végs0 eseményeinek a bemutatásához. S0t, 

;2 Err0l lásd: K,-( H6!-!. O&76J6-: Das Vaterunser. Gründe für sein Durchsetzung als 
‘Urgebet’ des Christenheit, NTS 50 (2004) 320–336.

;4 A Lk Keresztel0 János és tanítványi köre, a Mt a pogányokkal és a képmutatókkal szemben 
határozza meg Jézus követ0inek imáját, illetve identitását.

;5 A Lk 11-ben olvasható szövegváltozatból hiányzik a Mt 6,13b-ben található mellékmondat. 
A Didakhé 8,2-ben olvasható szöveg a Mt-t követi. Az újszövetségi szövegeket a saját 
fordításomban idézem (Újszövetség, Pannonhalmi F0apátság, Pannonhalma, 32015).

Sapientiana 201701.indb   23 2017. 06. 02.   12:32



– 24 –

Simon T. László OSB

több újszövetségi szöveghely,;9 illetve korabeli zsidó imádság (pl. qumráni szö-
vegek;:) a hétköznapok er0próbát jelent0 nehézségeit jelöli ezzel a szóval.;; 
A v. 13a állítmánya (mé eiszenenkész) mögött feltételezett arámi igealak kett0s 
jelentéssel bír: ‘ne vezess’, illetve ‘ne engedd, hogy’. Úgy t1nik, hogy az evangé-
lista számára nem jelentett ez a kett0sség problémát (vö. Mt 4,1: „Akkor Jézust 
a Lélek a pusztába vezette, hogy megkísértse az ördög”). A Miatyánk fohásza 
tehát nem arra keresi a választ, hogy ki az oka a világban jelen lév0 rossznak. 
Ahogy az imádság els0 kéréseiben is (Isten neve, országa, akarata) kirajzolódik, 
az imádkozó azért könyörög, aminek a megvalósulását önnön magatartásával 
is befolyásolni tudja. A Miatyánknak e nehezen értelmezhet0 kérése tehát azért 
fohászkodik, hogy Isten ne engedje, hogy az imádkozót erejét meghaladó pró-
batétel érje, illetve hogy ne hagyja magára erejét meghaladó megpróbáltatások 
között.

Az ókortól kezdve vita tárgyát képezte, hogy a birtokos esetben álló gö-
rög szót – tú ponerú – hím- vagy semlegesnem1nek kell-e tekintenünk. 
A 2Tim 4,18;⁷, a Did 10,5;= továbbá a korabeli judaizmusban adatolható 
párhuzamok;B is a semlegesnem mellett szólnak.

Az utolsó kérés elmélyültebb tanulmányozása érdekében tanulságos néhány 
szó erejéig a kérések sorrendjénél elid0zni. A Miatyánk második részének els0 
kérése, az ima egészében a negyedik kérés (v. 11) az emberlét legelemibb szük-
ségletéért, a mindennapi kenyérért fohászkodik. Az ötödik (v. 12) egy jóval 
árnyaltabb dilemma felé fordítja az imádkozó figyelmét: az ember b1nössége 
foglalkoztatja. A v. 13a a jöv0 felé fordul, a jöv0beni b1nök kockázata motivál-
ja, míg a v. 13b mintha a kezdetekre fókuszálna: rámutat minden b1n gyöke-
rére, a gonoszra. De a közvetlen kontextusban a gonosz úgy áll el0ttünk, mint 
a dikaioszünének, az igazságosságnak/igazságnak, Isten neve megszentelésének, 
országa megvalósulásának, az akarata iránti engedelmességnek a hiánya. Itt te-

;9 Pl. Lk 8,13; 22,28; ApCsel 20,19; 1Kor 10,13; 1Tim 6,9; Jak 1,2; 1Pt 1,6.
;: Pl. 11QPs 24,11: „Emlékezz meg rólam, és ne feledj el, és ne vigyél engem elviselhetetlen 

nehézségekbe”, in A qumráni szövegek magyarul, Studia Orientalia, Pázmány Péter Katolikus 
Egyetem Bölcsészettudományi Kar – Szent István Társulat, Piliscsaba – Budapest, 22000, 
469 (a bevezet0t írta, fordította, a jegyzeteket készítette Fröhlich Ida).

;; A fenti fordításban is ezért döntöttem a ‘próbatétel’ szó mellett.
;⁷ A 2Tim 4,18 („Az Úr meg fog szabadítani minden gonoszságtól, és meg0riz mennyei 

országa számára”) alkalmasint a  Miatyánk utolsó kérésének egyik legkorábbi kommentárja.
;= „Emlékezzél meg, Urunk, egyházadról, szabadítsd meg minden gonosztól, és tedd tökéle-

tessé szeretetedben.”
;B A judaizmusban alig-alig találunk példát arra, hogy a „gonosz” szóval a Sátánra utalnának.

Sapientiana 201701.indb   24 2017. 06. 02.   12:32



– 25 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

hát egy fordulatnak lehetünk a tanúi. A gonosz, úgy t1nik, hogy a Miatyánk 
optikája szerint nem ok, hanem ennek a hiánynak az eredménye.

A v. 13a azt sugallhatja, hogy Isten az, aki kísértésbe visz. Hogyan lehetséges 
ez? Ezen a ponton fel kell tennünk azt a kérdést is, vajon a Miatyánk feltételezi 
a teodícea – a világban tapasztalható rossz ellenére Isten létének és jóságának 
igazolása – kérdését.  A világban tapasztalható rossz problémáját a hellenis-
ta judaizmusban és a korai kereszténységben egyaránt széles körben vitatták. 
Mivel a hegyi beszéd is érdekl0dik e problematika iránt, valószín1, hogy a Mi-
atyánkban is megtaláljuk ennek a reflexiónak a nyomait. Vagy elképzelhet0, 
hogy pusztán egy nem szándékos filológiai pontatlanságról legyen szó? Arról, 
hogy amikor az arámi nyelv1 imát görögre fordították, a fordító figyelme elsik-
lott a görög szöveg teológiailag kétértelm1 megoldása fölött?

Kétségtelen, az Ószövetségben is olvashatunk arról, hogy Isten próbára tesz 
embereket, kivált igazakat és bölcseket. Jelesül a bölcsességirodalom tekinti 
úgy az Örökkévalótól érkez0 kísértést, mint az isteni pedagógia részét. Ennek 
azonban megvan az a veszélye, hogy a próbára tett ember esetleg valami b1nt 
követ el. Ebb0l az következik, hogy közvetve Isten lenne felel0s a rosszért? Ez 
a konklúzió azonban – éppen mivel Isten a dikaioszünének forrása, alapja és 
záloga – tarthatatlan. Ennek az aporiának a megoldására a korabeli judaizmus-
ban számos apologetikus kísérlet született. Voltak, akik a Sátánt tették felel0s-
sé. Mások úgy gondolták, hogy a rossz gyökere magában az emberi természet-
ben keresend0. Így kerültek a vádlottak padjára a vágyak, a „gonosz szív”, „a 
rosszra való hajlam”, a „rossz szellemek” stb.

Az Újszövetségben több olyan szöveghelyet is találunk, amely azt tükrözi, 
hogy már az els0 keresztény gyülekezetekben is vita tárgyát képezte, milyen 
szerep jut Istennek a kísértésben. Mivel ezek a szövegek nem idézik a Mia-
tyánkot, nem tudjuk megállapítani, hogy az Úr imádsága milyen szerepet ka-
pott ezekben a vitákban.⁷C A Jakab-levélben olvasható jól ismert megállapítás 
azért is érdekes, mert a kísértéssel kapcsolatban a Miatyánk utolsó kérésével 
homlok egyenest ellenkez0 álláspontot képvisel: „Senki se mondja, amikor kí-
sértésbe esik, hogy »az Isten kísért engem«. Istent ugyanis nem kísértheti a 
gonosz, és 0 maga sem kísért senkit” (1,13)⁷2. Az Újszövetségnek ez a kés0i 

⁷C H,& D!676- B67: "e Sermon on the Mount. A Commentary on the Sermon on the Mount, 
including the Sermon on the Plain (Matthew 5:3–7:27 and Luke 6:20–49), Hermeneia, 
Fortress Press, Minneapolis, 1995, 407.

⁷2 A kommentárok egyetértenek abban, hogy a Jak 1,13 a Sirák 15,11–20 hátterében 
értelmezend0.

Sapientiana 201701.indb   25 2017. 06. 02.   12:32



– 26 –

Simon T. László OSB

dokumentuma a rossz gyökerét az epithümiában, a ‘kívánság’-ban, a ‘vágy’-
ban jelöli meg: „Mindenki a saját kívánságától vonzva és csalogatva esik kí-
sértésbe. Azután a kívánság megfogan és b1nt szül, a b1n pedig kiteljesedve 
halált nemz” (1,14–15). A szakemberek véleménye szerint a levél szerz0je nem 
ismerte a Miatyánkot. Az 1Kor 10,13 egy másik szemszögb0l közelíti meg a 
kérdést: „Emberi er0t meghaladó kísértés nem ért benneteket. Isten h1séges, 
és nem hagyja, hogy er0tökön felül kísértést szenvedjetek; s0t a szabadulás út-
járól is gondoskodik a kísértéssel együtt, hogy el tudjátok viselni”. Úgy t1nik, 
hogy Pál is osztja azt a véleményt, hogy Isten kísért, próbára tesz. Ugyanakkor 
két ponton is árnyalja ezt a véleményt. Egyrészt elfogadja ugyan, hogy Isten 
megengedi a megpróbáltatást, másrészt azonban nyitva hagyja a kérdést, hogy 
ténylegesen ki az, aki kísért. Továbbá pontosítja, a kísértés, a próbatétel nem 
emberfeletti.

Betz⁷4 megállapítja, hogy sehol másutt az Újszövetségben nem találunk 
olyan határozott állásfoglalást Isten és a kísértés közvetlen kapcsolatáról, mint 
a Miatyánknak ebben a kérésében. S0t, másutt⁷5 inkább az kap hangsúlyt, 
hogy Isten védelmet biztosít a kísértésben. A Miatyánk megfogalmazásához 
legközelebb álló szöveghely a Mk 14,36: „Abba, Atyám! Minden lehetséges 
neked, vedd el t0lem ezt a kelyhet! De ne úgy legyen, ahogy én akarom, ha-
nem ahogy te!” Korábban többen úgy gondolták, hogy ez a mondat a Mt 6,13 
hatását mutatja. A kortárs szakemberek többsége azonban úgy véli, hogy Márk 
evangélista nem ismerte a Miatyánkot, továbbá az imént idézett locus arról sem 
beszél, hogy maga Isten lenne a kísért0. Az 1Kor 10,13 is csak azt mondja, 
hogy Isten megengedi a megpróbáltatást. Következésképpen egyik szöveg sem 
segít bennünket a Miatyánk utolsó kérésének a megértésében.

Nyilvánvaló, hogy a Miatyánk utolsó kérésében a peiraszmosz kizárólag ne-
gatív tapasztalatként értelmez0dik. Talán szükségtelen is mondanunk, hogy 
számos értelmezési kísérlet született. Néhányan Pál imént idézett szavait hívták 
segítségül, és annak a véleményüknek adtak hangot, hogy ez a kérés olyan kí-
sértésekre vonatkozik, amelyeket képtelenek volnánk elviselni. Mások szerint 
a kérés így értelmezend0: „Ne engedd, hogy kísértésbe vitessünk!”, „Ne en-
gedd, hogy kísértésbe sodródjunk!” Mindazonáltal megmarad a probléma: a 
Mt 6,13 megjelöli a kísért0 személyét. S ez nem más, mint Isten.

Ez a megfogalmazás nemcsak az els0 századokban jelentett problémát. A kö-
zelmúltban is több hipotézis fogalmazódott meg. Ezek arra tesznek kísérletet, 

⁷4 H,& D!676- B67: "e Sermon on the Mount, i. m., 408.
⁷5 Pl. Jn 17,15; 1Jn 5,18; 2Pt 2,9; Jel 3,10.

Sapientiana 201701.indb   26 2017. 06. 02.   12:32



– 27 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

hogy élét vegyék ennek a botrányosan hangzó megfogalmazásnak. Charles F. 
D. Moule⁷9 például úgy gondolja, hogy nem szabad szó szerint vennünk az 
eiszpherein, ‘bevisz’ görög igét. Nem jelent ez mást, mondja, mint hogy „ne 
engedd, hogy (kísértésbe) kerüljünk”. Következésképpen a szó jelentése való-
jában a „szabadíts meg a gonosztól” szinonimája. Ezzel szemben Betz⁷: jog-
gal hangsúlyozza, hogy az utolsó két kérés valójában antitézis: a két állítmány 
– „vinni valahova” (eiszpherein eisz) és „megszabadítani valahonnét” (rhüszai 
apo) – között ellentét feszül.

Az értelmezésnek egy másik vonala a peiraszmosz szó interpretációjának a 
pontosításától vár megoldást. A görög szó jelentése magában foglalja a b1n 
csábító erejét éppúgy, mint a küls0 körülmények által okozott próbatételt. De 
ugyan miért kellene azért fohászkodni, hogy a próbatételt0l megszabaduljunk, 
amikor tisztában vagyunk azzal, hogy a kísértés és a próbatétel elkerülhetetlen; 
ha tudjuk, hogy a dics0séges végs0 id0 el0tt szükségképpen megpróbáltatá-
sokkal kell szembenéznünk? És ha tudjuk, hogy a próbatétel üdvösségünkre 
szolgál, akkor ugyan miért kellene azért könyörögni, hogy ne legyen benne 
részünk? Moule szerint az imádkozók mindig is így értelmezték ezt a kérést: 
„ne hagyd, hogy a próbatételek között engedjünk a kísértésnek”. Ezzel kapcso-
latban Betz két nehézségekre mutat rá. Moule abból a téves feltevésb0l indul 
ki, mondja, hogy a vallási igazságfogalom lényegében illogikus, irracionális. 
A Miatyánk ebben az olvasatban nemcsak az alázatos kérés példája, hanem 
az emberi magatartás paradox voltának is h1 tükre. Más szóval ez az ima is 
az emberi irracionalitás megnyilatkozása. Nem a teológia, hanem a lélektan 
fel0l válik érthet0vé. Joggal állapítja meg Betz, hogy a v. 13a valójában egészen 
mást mond, mint amit ez az értelmezés feltételez. Éppen ezért Betz azt hang-
súlyozza, hogy a Miatyánk megértéséhez elengedhetetlenül fontos, hogy szem 
el0tt tartsuk, ezekben a kérésekben az imádság fogalmának és gyakorlatának 
egy teológiailag mélyen reflektált kritikája rejlik. Más szóval a v. 13a szavait 
teológiai állításként kell kezelni. S azt sem feledhetjük, hogy ennek a kérésnek 
a közvetlen kontextusa maga a Miatyánk, illetve más korabeli zsidó imádságok. 
Következésképpen az értelmezés célja nem lehet az, hogy e merésznek, sért0-
nek vagy esetleg botrányosnak ítélt szavaknak az élét vegyük, hanem az, hogy 
jelentésüket feltárjuk.

⁷9 C,-(6& F. D. MM(6: An Unsolved Problem in the Temptation-Clause in the Lord’s 
Prayer, Reformed "eological Review 33 (1974/1) 65–75.

⁷: H,& D!676- B67: "e Sermon on the Mount, i. m., 410.

Sapientiana 201701.indb   27 2017. 06. 02.   12:32



– 28 –

Simon T. László OSB

Rendkívül tanulságos, állapítja meg Betz,⁷; a b.Ber. 60b-ben⁷⁷ olvasható, a 
korai rabbinikus teológiát tükröz0 imádság:

„Áldott legyen, aki álommal takarja szemem, alvással szempillám, és fé-
nyessége a szemnek. Add meg, Uram, hogy békében térjek nyugovóra, 
hogy részem legyen Törvényedben, hogy megtartsam vallási kötelezett-
ségeimet. Ne engedd, hogy megszegjem parancsaidat, ne vigyél a b1n, a 
gonoszság, a kísértés és a hitványság hatalmába. Add, hogy szívem a jóra 
hajoljon. Szabadíts meg a szerencsétlenségt0l és a fekélyt0l, s ne engedd, 
hogy gonosz álmok és gonosz gondolatok zavarjanak. Legyen fekv0he-
lyem feddhetetlen el0tted. Adj világosságot szememnek, nehogy halálos 
álomba merüljek. Áldott vagy, Uram, aki dics0ségedben az egész világnak 
világosságot adsz.”

Az imádkozó azért fohászkodik Istenhez, hogy „ne vigye” kísértésbe stb., 
vagyis a kérés fókuszában az áll, hogy Isten vegye elejét annak, hogy rosszra 
hajló természete okán „a b1n, a gonoszság, a kísértés és a hitványság hatalma” 
er0t vegyen rajta. Nem szabad tehát élét venni ennek a provokatív megfogal-
mazásnak. A Miatyánk utolsó kérésében a kés0bbi apologetikával ellentétben 
annak a bölcsességi tradíciónak a hangja szólal meg, amely elfogadhatónak 
tartja azt az álláspontot, hogy Isten is kísértésbe viheti az embert. Ez azt is 
jelenti, hogy bármilyen alternatív értelmezés ismeretét kellene is Jézus részér0l 
feltételeznünk, a Miatyánknak ez a kérése hallgatólagosan elutasítja ezeket az 
alternatívákat. Jézus tanítása szerint nem a Sátán, nem az emberek és nem is 
saját rosszra hajló természetünk visz bennünket kísértésbe. A peiraszmosz, a 
próbatétel elkerülhetetlen, és ennek az elkerülhetetlenségnek az oka végs0 so-
ron Isten kezében van. A Miatyánk utolsó kérése, teszi hozzá Betz, az alternatív 
értelmezések gyenge pontját is feltárja. Nevezetesen azt, hogy elködösítik, a 
kísértésnek végs0 soron Isten az oka. Az imádság befejezése visszavezet ben-
nünket a megszólításhoz (v. 9b): az imádkozó egyedül és kizárólagosan csak 
Istennel folytat párbeszédet.

A hatodik kérést a Miatyánk egészének kontextusában kell értelmeznünk. 
Arra kell választ keresnünk, mi a teológiai vetülete a „Ne vígy minket a kísér-
tésbe” fohásznak. Ebben a szövegösszefüggésben a mennyei Atya az, aki kí-
sértésbe visz. Ezt nem úgy kell értelmeznünk, mintha valami alattomos vagy 

⁷; H,& D!676- B67: "e Sermon on the Mount, i. m., 412.
⁷⁷ A Talmud Bávli, a babiloni Talmud, Beráchót – áldásokra vonatkozó – traktátusa.

Sapientiana 201701.indb   28 2017. 06. 02.   12:32



– 29 –

Hogy rá ne szedjen minket a Sátán

ártalmas próbatételr0l lenne szó. Nem is arról van szó, hogy Isten nevelési 
céllal folyamodna ehhez a módfelett vitatható eszközhöz, vagy hogy valamiféle 
Isten és a Sátán közötti, számunkra ismeretlen, sötét fogadást kellene tételez-
nünk. A peiraszmosz, a próbatétel nem más, mint a világban lév0 rossz csábító 
ereje. Bár a kísértés és a rossz nem azonos, ez utóbbi azzal fejt ki tevékenységet, 
hogy rossz dolgok megtételére csábít. Más szóval azt mondhatjuk, hogy Isten 
azáltal kísért, hogy megengedi a rossz létezését. Miként van jelen a világban a 
gonosz? Betz⁷= arra mutat rá, hogy ezt a kérdést a Miatyánk els0 három kérése 
válaszolja meg: ha Isten nevét nem szentelik meg, ha országának eljövetelét 
akadályozzák, s akarata megvalósulásának ellenállnak. Amennyiben ezek a fo-
hászok meghallgatásra találnak, a gonosz képtelen lesz többé cselekedni. 

Ugyanebbe a háttérben kell állítani a v. 13b-t is: „szabadíts meg a gonosztól”. 
Nyilvánvaló, hogy a kérés második fele valamiképpen az els0 tagmondatot ér-
telmezni. S az is világos, hogy ezt a mellékmondatot is az ima egészének a hát-
terében kell magyarázni. A Miatyánk interpretációjának a története egyértel-
m1vé teszi, hogy a kommentátorok számára alapvet0en két nehézség adódott 
ezzel a kéréssel kapcsolatban. Az els0, milyen kapcsolatban áll egymással a két 
tagmondat; a második, milyen nem1nek kell tekintenünk a tú ponérú birtokos 
esetet. A keleti egyházak többsége úgy értelmezte ezt a fohászt, hogy az ördögre 
utal, a nyugati egyházak Tertullianus kivételével semleges nem1nek tekintették 
a „gonosz”-ra utaló szót.⁷B A kortárs egzegézisben is vitatott ennek a szöveg-
helynek az interpretációja, de a szakemberek többsége a semleges nem mellett 
tör lándzsát. Magában a hegyi beszédben mind a hím-,=C mind a semlegesne-
m1=2 alakot megtaláljuk. Jézus programadó beszédén kívül a Mt-ban csak a 
13,19, illetve 13,38 azonosítja az ördöggel a gonoszt. A Miatyánk szövege, úgy 
t1nik, szándékosan kétértelm1. Alkalmasint azért, hogy reflexióra ösztönözze 
az imádkozót. Azt mondhatjuk, hogy teológiailag a Miatyánk a semlegesnem1 
értelmezést valószín1síti, ugyanakkor ez nem jelenti azt, hogy a gonosz és a Sá-
tán kapcsolatát mellékesnek tartaná, hiszen az evangéliumok alapján bizonyos, 
hogy Jézus világképében a Sátán fontos szerepet játszott. A második tagmon-
dat forrása, úgy t1nik, a korabeli judaizmus imáinak világában keresend0 (lásd 
fent b.Ber. 60a vagy az Amidá hetedik kérése). E szövegek alapján világos, hogy 

⁷= H,& D!676- B67: "e Sermon on the Mount, i. m., 413.
⁷B Err0l lásd J6, C,-!3,.: Recherches sur le “Notre Père”, Éditions Letouzey & Ané, Paris, 

1969, 308–313.
=C Általánosságban véve utal emberekre: 5,45; 6,23; 7,11.17.18 vö. Lk 6,35.45.
=2 Az erkölcsi rosszra utal: 5,11.37.39 vö. Lk 6,22.45.

Sapientiana 201701.indb   29 2017. 06. 02.   12:32



– 30 –

Simon T. László OSB

a korabeli zsidóság a gonosz fogalmát többféleképpen értelmezte. A Miatyánk 
eredetisége abban áll, hogy a „gonosz”-t nem azonosítja az ördöggel. Jézus ta-
nítása szerint tehát azért lehet hatékonyan jelen a „gonosz”, mert Isten még 
nem váltotta valóra maradéktalanul üdvösségre vonatkozó szándékát a földön. 
Ez tehát a „gonosz” – to ponéron –, ez jelent kísértést az ember számára. A Mi-
atyánk záradéka reálisan szembenéz azzal, hogy az üdvösség még nem teljes, 
és pontosan ezért a teljességért fohászkodik. Úgy is fogalmazhatnánk, hogy 
amennyiben meghallgatásra talál Istennél az els0 három kérés, akkor az utolsó 
fohász is választ kap. Következésképpen a v. 13b nemcsak a v. 13a-t értelmezi, 
hanem az imádság egészét is.

A Miatyánk nem hagy kétséget afel0l, hogy emberlétünk történéseiben lép-
ten-nyomon körülvesz bennünket a rossz. Ugyanakkor ez a keresztény identi-
tásunkat alapjaiban meghatározó ima arra is emlékeztet, hogy gonoszságtól be-
hálózott életünket a mennyei Atya szeretete öleli körül (v. 9b). Ennek fényében 
természetesnek t1nik zárszava: a megváltásért fohászkodik, s azt kéri Istent0l, 
hogy tegye teljessé azt, amit országa elérkeztével már megvalósított.

Sapientiana 201701.indb   30 2017. 06. 02.   12:32



– 31 –

 Sapientiana 10 (2017/1) 31–47.

Szentély a város szélén2

P!67- K,&I,(H6- OFM

Abstract
*e Author presents some recent findings of the archaeological excavations 
at Tel Dan, Bethsaida Julia, Hazor, Eyn Hatzeva, Horvat Uza, Ashkelon and 
Lakhish, that can have an impact on the understanding of the ancient Israelite 
religion. *e small structures found at those sites are expressions of the cultic 
activity performed „at the gates of the city”: Bamot and matzebot are the cultic 
objects always found at the gates of those biblical sites. *is suggests an ad-
justment of the interpretation of some biblical expressions, cf. 1 Kings 20,34; 
2Kings 23:8; Jer 7:17; Ez 16: 24.25.31, regarding the „bamot of the gates” and 
the sanctuaries „outside the gate”.

Keywords: biblical archaeology, sanctuaries „outside the gate”, bamot, matze-
bot, Josiah’s Religious Reforms
Kulcsszavak: bibliai régészet, szentélyek a „városkapun kívül”, bámá, maccéva, 
Jozija király vallási reformja

Az utóbbi két évtized régészeti feltárásai fényt derítettek néhány homályos vagy 
egyszer1en érthetetlen bibliai kifejezésre. Sok esetben olyan, eddig ismeretlen 
kultikus struktúrákról van szó, amelyeket a bibliai szövegek fordításaiban nem 
sikerült helyesen értelmezni.

Példának okáért álljon itt az 1Kir 20,34 legújabb olasz fordítása (CEI, 
2008): „Piacokat (chucót) állíthatsz Damaszkuszban.” Askelón, Tell Dan és 
et-Tell (Betszaida Julia) városánál végzett ásatásoknak köszönhet0en a chucót 
kifejezés jelentését megvilágította a városkapu elé kihelyezett kultikus létesít-

 P!67- K,&I,(H6- (1952–2014) ferences szerzetes, az ószövetségi egzegézis és a biblikus 
régészet tanára a Studium Biblicum Franciscanum jeruzsálemi intézetében.

2 A fordítás alapjául szolgáló tanulmány: P!67- K,&I,(H6- OFM: Il Santuario „alla porta 
della città”, Antonianum 86 (2011/3) 435–450. A héber ábécé bet1i a hangértéküknek 
leginkább megfelel0 magyar bet1kkel szerepelnek. Közzétéve: a lap szíves engedélyével.

Sapientiana 201701.indb   31 2017. 06. 02.   12:32



– 32 –

Pietro Kaswalder OFM

mények feltárása. Ennek fényében a következ0képpen javasolt a fordítás mó-
dosítása: „»Küls0 szentélyeket« állíthatsz Damaszkuszban.” A két király között 
kötött szövetség kontextusa ugyanis igazolja egy szentély építését.

A fenti példában a szóban forgó héber kifejezések a bámá és a chucót. A bámá 
olyan dobogószer1 emelvény, amelyre néhány lépcs0n lehetett felmenni. A 
bibliai szövegek és a régészeti leletek alapján arra következtethetünk, hogy ezek 
az emelvények sokféle formával és többféle szereppel bírtak. Megkülönböztet-
hetjük 1) a „város kapujánál” lév0, 2) az áldozati, a rituális és 3) a civil bámát 
(Horvat Uza, Tel Rehov, Tel Dan és Betszaida Julia).

Az a struktúra, amelyet az Ószövetség chucótnak nevez, egy, a város falain 
kívüli szentély. Tulajdonképpen egy „falakon kívüli” vagy „városkapun kívüli” 
bámá (Askelón, Tel Dan és Betszaida Julia).

Olykor a két szó (bámá, chucót) egymás szinonimája, és az úgynevezett „ma-
gaslati helyet” jelölik. A két kifejezés értelmezése alapján megvizsgáljuk a bámá 
két másik szinonimáját is: a gáv és a rámá szavakat, amelyek néhány esetben 
„magaslati helyet” jelentenek. Például az Ez 16,24.25.31.39 versekben külön-
böz0, Jeruzsálemben és Jeruzsálemen kívül emelt kultikus helyeket jelölnek, 
amelyeket Ezekiel próféta elítélt.

BĀMĀK , @%-& /,AM!%(, , 8!8(!,! -F3F&67 ?7& REH&%3,

A régészeti ásatások rövid áttekintése segít belépni a tárgyra vonatkozó tudo-
mányos párbeszédbe.4 A leletek a Tel Dan, Hacór, et-Tell (Betszaida Julia), 
Tel Rehov, Askelón, Én Haceva és Horvat Uza városainál végzett ásatásokból 
valók. Ezeket kiegészíti még a Lákisnál végzett ásatások újraértelmezése, ahol 
legel0ször bukkantak rá „a város kapujánál lév0 szentély” kultikus struktúrájá-
ra. A leletet azonban gyakorlatilag nem vették figyelembe egészen Tel Dan és 
Betszaida Julia utóbbi két évtizedben el0került régészeti leleteiig.

4 A régészeti helyek áttekintésénél csupán a biztos ásatásokat és eredményeiket veszem szá-
mításba. Számos hely létezik, amelyek kultikus struktúrákról árulkodnak, de nem világos, 
hogy ezek a „városkapunál” található szentélyek közé sorolhatók-e.

Sapientiana 201701.indb   32 2017. 06. 02.   12:32



– 33 –

Szentély a város szélén

L%/!&

A városkapunál elhelyezett kultikus struktúra els0 felfedezése James Les-
lie Starkey és Olga TuNnell angol régészeknek köszönhet0, akik az 1932–
40 közötti években ásatásokat végeztek Tell ed-Duweir (Lákis) mellett.5  
Harry Torczyner kutató a Starkey által talált építményt helyesen „kapunál álló 
szentélyként” értelmezte.9

Az ásatási leírás szerint az utca szintje alatt található oltár talpazatáról van 
szó, amelyet a városkaputól jobbra helyeztek el.: Torczyner szerint a kultikus 
struktúrát a kés0bbiekben Jozija reformja lebontatta (vö. 2Kir 23). A kutató 
továbbá el0terjesztette saját értelmezését a bámót hassearím (2Kir 23,8) kifeje-
zés kapcsán. A bámót többes számú f0nevet nem oltárra vagy dombra helyezett 
„magaslati helyekként” kell érteni, hanem egyszer1en szakrális épületeteket je-
löl, amelyeket bárhová építhettek. Azért van szó „magaslati helyekr0l”, mert 
lépcs0kön megközelíthet0 emelvényre építették az épületeket. A kultikus, li-
turgikus felszerelés változhatott, de mindig tartalmazott sztélét (maccévá) és 
rituális medencét. Elfogadjuk Torczyner értelmezését, mert azt számos bibliai 
helyszínen végzett ásatás leletei is meger0sítik.;

A&/6()

Az askelóni ásatásokat Lawrence E. Stager vette át, aki 17 expedíciót vezetett 
1985 és 2000 között.⁷ A város védelmi vonalának északi részén Stager talált a 

5 O(3, TM??6((: Lachis III. "e Iron Age, "e Plates, Oxford University Press, London, 
1958. D,@!H U&&!&/!: Lachis, in New Encyclopedia of Archaeological Excavations in the 
Holy Land, Vol. 3, Israel Exploration Society, Jerusalem, 1993, 897–911. US: Excavations 
and Restoration at Tel Lachish 1985–1994: *ird Preliminary Reports, TA 23 (1996) 
3–60.

9 H,--J T-.J6-: Lachis I. "e Lachis Letters, Oxford University Press, London, 1958, 
30.

: A létesítmény leírása olvasható: O(3, TM??6((: Lachis III., i. m., 99; D,@!H U&&!&/!: 
Excavations and Restoration at Tel Lachish 1985–1994: *ird Preliminary Reports, 42. 
44.

; T!, H,6776- B(TM!&7: Gates and Gods. Cults in the City Gates of Iron Age Palestine. 
An Investigation of the Archaeological and Biblical Sources, Almqvist & Wiksell Internatio-
nal, Stockholm, 1999, 81–83.

⁷ L,I-6.6 E. S7,36-: Ashkelon Discovered. From Canaanites and Philistines to Romans and 
Moslems, Biblical Archaeology Society, Washington, 1991. US: When the Canaanites and 

Sapientiana 201701.indb   33 2017. 06. 02.   12:32



– 34 –

Pietro Kaswalder OFM

középs0 bronzkorból, azaz a hükszoszok idejéb0l való falakat, a város el0teré-
ben kialakított véd0falat (glacis) és hatalmas téglakaput. Askelón város védel-
mi rendszere valóban leny1göz0. A középs0 bronzkor második id0szakához 
tartozó fal méretei: 30 m hosszú és 15 m magas.

Az ezüstborjú szentélye – egy védelmi torony lábánál – annak az útnak a 
jobb oldalán fekszik, amelyik a középs0 bronzkor második id0szakának kapu-
jához vezet. A több helyiségb0l álló szentély méretei: 8U12 m. A kés0bbiekben 
a szentélyt betemették a keresztesek korabeli JaNa-kapu véd0bástyái. A leg-
jelent0sebb askelóni lelet egy ezüstborjút ábrázoló szobrocska, amely 11 cm 
hosszú, 10,5 cm magas és 400 gramm súlyú. A szobrot egy ajtóval ellátott 
edényben találták, amelyet arra használtak, hogy az értékes tárgyakat elhelyez-
hessék benne. A bikafigura egy jellegzetes kánaánita vallási elemet idéz fel.= 
A bika volt Él és Baál isten szimbóluma. Az Ószövetségben a bika József szim-
bóluma (Ter 49,22).

Az askelóni szentély a bibliai id0k küls0 szentélyeinek (chucót) történelmi 
el0zménye. Megalapozottan feltehetjük, hogy a középs0 bronzkori igazolt ha-
gyomány folytatódott egészen a vaskor második id0szakáig.

T6( D,

Tel Dan ásatásai felszínre hozták a városkapunál gyakorolt kultusz még inkább 
egyértelm1 struktúráit.B A bels0 fal körvonalában, a hatalmas kapu mellett 

Philistines Ruled Ashkelon, BAR 17 (1991) 24–43; US: Ashkelon, New Encyclopedia of 
Archaeological Excavations in the Holy Land, Vol. 1, Israel Exploration Society, Jerusalem, 
1993, 103–112.

= J D,J: Yahweh and the Gods and Goddesses of Canaan, SheVeld Academic Press,  
SheVeld, 2000. M6!H6-7 D!E/&7-,: El, the God of Israel – Israel, the People of YHWH: 
On the Origins of Ancient Israelita Yahwism, in Bob Becking – Meindert Dijkstra – Marjo 
C. A. Korpel – Karel J. H. Vriezen (eds.): Only one God? Monotheism in Ancient Israel and 
the Veneration of the Goddess Asherah, SheVeld Academic Press, SheVeld – London – New 
York, 2001, 81–126. R,!6- A(86-7: Storia della religione nell’Israele antico. Volume I: 
Dalle origini alla fine dell’età monarchica, Paideia, Brescia, 2005.

B A@-,, B!-,: Biblical Dan, Israel Exploration Society – Hebrew Union College – 
Jewish Institute of Religion Jerusalem, Jerusalem, 1994. US: *e High Places of Biblical 
Dan, in Amihai Mazar (ed.): Studies in the Archaeology of the Iron Age in Israel and Jordan, 
SheVeld Academic Press, SheVeld, 2001, 148–155. US: Dan, in New Encyclopedia of 
Archaeological Excavations in the Holy Land, Vol. 5., Israel Exploration Society, Jerusa-

Sapientiana 201701.indb   34 2017. 06. 02.   12:32



– 35 –

Szentély a város szélén

és azon belül felismerhet0k a küls0 szentélyek (chucót) és a „kapuk magaslati 
helyei” (bámót hassearím). A város f0bejárata el0tt nyílik egy hatalmas, kikö-
vezett tér, amelyet keleti irányban 42 m hosszan megtisztítottak a vaskos fal 
mentén. 1993–1994-ben az ásatásnak ezen a területén találtak rá Hazael (vö. 
2Kir 9,10–15) damaszkuszi király arámi nyelv1 feliratának töredékeire.2C

A kaputól keletre, a védelmi fal mentén feltártak két kultikus építményt. 
A kaputól 40 m-re találták a legrégebbit, amelyet öt falnak támasztott, a tér 
kövezetébe rögzített maccévá jelez. Avraham Biran szerint az els0 kultuszi épít-
mény I. Jeroboám uralkodására datálható (Kr. e. IX. század eleje), de úgy véli, 
hogy az eNéle építmények második fázisa Ácháb uralkodásának idejére, har-
madik fázisa pedig a Kr. e. IX. század végére tehet0. Ebb0l a struktúrából 
szinte semmi sem látható, mivel Hazael arámi király pusztításai betemették. 
A legérdekesebb leletek között van két mezopotámiai stílusú, kultikus jelenetet 
ábrázoló bronztábla.22

A feltáró régész, Biran a még most is látható, a kapuhoz közeli kis szen-
télykonstrukciót a Kr. e. 722-es asszír hódítást követ0 id0szakra helyezi.24 
Ezt a kultikus struktúrát, amely a chucót kifejezéssel jelölt kultikus struktúrák 
közé tartozhat (vö. 1Kir 20,34), kis kövekb0l álló bámá alkotja, és a kaputól 
16 m-re található keletre. Négy maccévá díszíti, és el van választva a védelmi 
faltól. A kis szentély közelében el0került kultikus tárgyak között találunk egy 
tömjénes edényt, egy hét kiönt0cs0rös olajlámpát, különböz0 formájú edé-
nyeket és vázákat. A küls0 szentély a város asszír hódítása (Kr. e. 732) utáni 
helyreállítás idején épülhetett.

A küls0 és a bels0 kapu között kinyertek egy 170 m2-es, közepes méret1 
kövekkel burkolt kis teret.25 A bels0 kapu jobb oldalán, az útelágazás formálta 
kis téren a küls0 és a bels0 kapu között volt egy kultuszi építmény, melynek 
megmaradt kétlépcs0s emelvényalapja és az egyik, véd0tet0 tartására alkalmas 
kerek talapzat.

lem, 2008, 1686–1689. A régészeti adatokról szóló tudományos párbeszédet lásd: T!,  
H,6776- B(TM!&7: Gates and Gods, i. m., 57–67.

2C A@-,, B!-, – J&6A N,@6: An Aramaic Stele Fragment from Tel Dan, IEJ 43 
(1993) 81–98. US: *e Tel Dan Inscription. A New Fragment, IEJ 45 (1995) 1–18.  
P!67- K,&I,(H6- – M,&&! P,!!: La stele aramaica di Tel Dan, RivBiblIt 41 (1994) 
193–201.

22 A@-,, B!-,: Two Bronze Plaques and the Hussot of Dan, IEJ 49 (1999) 43–54.
24 A@-,, B!-,: *e Hussot of Dan, Eretz-Israel 26 (1999) 25–29.
25 A@-,, B!-,: Sacred Spaces. Of Standing Stones, High Places and Cult Objects at Tel 

Dan, BAR 24 (1998) 38–45.

Sapientiana 201701.indb   35 2017. 06. 02.   12:32



– 36 –

Pietro Kaswalder OFM

E kis trónus mellett még in situ látható egy nagy, különálló maccévá. A tró-
nusnak, úgy t1nik, világi szerepe lehetett: díszvendégek fogadására vagy az 
igazságszolgáltatásra szolgált. A trónustól északra, a védelmi fallal szemben volt 
egy pad, amely emlékeztet az igazságszolgáltatásra összegy1lt véneknek fenn-
tartott helyre. A trónon kívül van egy különálló maccévá, a kapu bels0 falával 
szemben a jobb oldalon viszont további öt maccévá található. Egy második, 
áldozatok céljára szolgáló kultuszi építményr0l van tehát szó, amely kiegészíti 
a liturgikus eszközöket a „városkapunál”.

E7-T6(( (B67&,!H, JM(!,)

R,! A-,@ ásatásai et-Tellnél (Betszaida Julia) napvilágra hoztak egy izraeli-
ta várost (vaskor II), amely a vaskor második id0szakához tartozó szentélyek 
soha nem látott gazdagságát tárta el0.29 Betszaida Julianál a város bejáratát 
úgymond kisszentélyek egész sora díszíti.2:

Betszaida Julianak öt különböz0 formájú és funkciójú bámája van. Kett0t 
„küls0 szentélynek” (chucót), kett0t „városkapunál” lév0 szentélynek (bamót 
hassearím) kell tartanunk, az egyik pedig egy bámá az áldozatokhoz.

Az els0 szentély, mellyel Betszaida Julia kapuja felé tartva találkozunk, egy 
torony által közrefogott sarokhoz van felállítva észak felé, a védelmi fallal szem-
ben. Mérete 1U2,45 m, és 30 cm-rel a padlózat fölé emelkedik. Tekinthetjük 
olyan küls0 szentélynek (chucót), mint amilyennel Tel Danban találkoztunk.

Két másik bámát a kapu els0 szobájának bejárati oldalaihoz helyeztek el a 
tér mögött. Az északi oldalra helyezett kis szentélynek három lépcs0je van, és 
1 méterrel emelkedik a padlózat fölé. Az emelvény fölé egy fekete bazaltból ké-
szült kádat helyeztek (50U70 cm), amelyet rituális tisztálkodásokra használtak. 
A kádban két fogadalmi edény, illetve az állványon két tömjéntartó volt elhe-
lyezve. Ez az 1,45U2,7 m méret1 bámá fehér vakolattal volt bevonva. Az emel-
vényen volt egy nagy sztélé is (maccévá), amelyet a holdisten alakja díszített. 
A szintén három lépcs0s bámát a kapu déli oldalára helyezték, az emelvényen 

29 R,! A-,@ – R!.,-H A. F-6MH: Betsaida. A City by the North Shore of the Sea of Galilee, 
Truman State University Press, Kirksville (MI), 1999. R,! A-,@: Bethsaida 2000, IEJ 51 
(2001) 239–247. R,! A-,@: Bethsaida (et-Tell), New Encyclopedia of Archaeological Exca-
vations in the Holy Land, Vol. 5., Israel Exploration Society, Jerusalem, 2008, 1611–1611.

2: M!/, B6-677 – O7,- K66(: Mond, Stier und Kult am Stadttor. Die Stele von Betsa-
ida (et-Tell), Universitätsverlag, Göttingen, 1998. T!, H,6776- B(TM!&7: Gates and 
Gods, i. m., 49–57.

Sapientiana 201701.indb   36 2017. 06. 02.   12:32



– 37 –

Szentély a város szélén

azonban nem találtak semmilyen liturgikus elemet. Ennek az elrendezésnek, 
úgy t1nik, inkább világi szerepe volt, nem vallási. Mindkét építményt tekint-
hetjük „városkapuknál álló szentélynek” (bamót hassearím).

Egy másik bámát nekitámasztottak a déli torony küls0 sarkának a védelmi 
fallal szemben. A falfülke keleti oldalát téglalépcs0 díszíti. Ezt az északi bejá-
rattal szimmetrikusan elhelyezett bámát is tekinthetjük „küls0 szentélynek” 
(chucót).

Betszaida Julia legmeglep0bb bámája azonban egy áldozati oltár, amely 
mindmáig egyedülálló a maga nemében. A bels0 kapu falához támasztva, a 
lakónegyed felé fordítva találták. Nagysága 2,10U2,75 m, 30 cm magasan 
emelkedik ki, két oldalán téglafal határolja. Egy kis kikövezett feljáró könnyíti 
meg a fels0bb részhez való feljutást, ahol liturgikus berendezéseket találtak: egy 
négy szarvval díszített bazalt tál és egy csiszolt k0lap képezik az oltár liturgikus 
felszerelését. A bámához közel feltártak egy 3 m mélység1, 1,35 m átmér0j1, 
hamuval és elégett csontokkal megtöltött kutat, amelyek az áldozati állatok 
maradványai lehettek.

A bámákon túl Betszaida Julia kapuját nyolc sztélé (maccévá) díszítette. 
Közülük hatot a kapuk félfáival szemben helyeztek el, kett0t kívülre, négyet 
pedig belülre. A holdas sztélét leszámítva a többi durván csiszolt, kép nélküli, 
tetejükön lekerekített maccévá.

H,.)-

Hacórban számos szent helyet tártak fel, köztük közép- és kés0 bronzkori 
templomokat a „B” jelzés1 terület szent zónájában, az izraelita fellegvár be-
járatánál, illetve az „A” jelzés1 terület szentélyeit, amelyek a kés0 bronzkori 
palota és a salamoni kapu között helyezkedtek el.2; Vizsgálódásunkat azonban 
az „M” jelzés1 területen, a fels0város északi oldalán talált építményre korlá-
tozzuk. A hacori kultikus építményt Amnon Ben-Tor tárta fel az 1995-ben 
vezetett régészeti expedíció során.2⁷ A struktúra két utca keresztez0désénél ta-
lálható, amelyek összekötik az alsóvárost a fellegvárral. Az utca korábbi köz-
épületekb0l kivett, újra használt k0lapokkal kikövezett.

2; D- B6-A!: Early Iron Age Cult Places. New Evidence from Tel Hazor, TA 33 
(2006) 121–133.

2⁷ A B6-T-: Tel Hazor, IEJ 45 (1995) 285–287.

Sapientiana 201701.indb   37 2017. 06. 02.   12:32



– 38 –

Pietro Kaswalder OFM

A két út keresztez0désénél kialakítottak egy kis teret, egy 1,5U1,5 m alap-
terület1 emelvénnyel, amely valamely nagy méltóságú személynek vagy egy 
istenség képmásának a fogadására szolgálhatott. A pódiumhoz közeli területen 
találtak néhány kultikus edényt és két szobortöredéket akkád nyelv1 feliratok-
kal.2= Az „M” jelzés1 területen talált építményt a város útkeresztez0désében 
álló szentélyként határozhatjuk meg.2B

T6( R6@

Az Amahai Mazar vezette Tel Rehovi ásatás 1997-ben kezd0dött, és már 
meglep0 eredményekre vezetett.4C A terület a kés0 bronzkortól kezdve nagy 
településr0l árulkodik, és er0teljes jelenlétet mutat a vaskor els0 és második 
id0szakában.

A tel rehovi szentély az „E” jelzés1 területen volt, a domb észak-keleti gerin-
cén. A szent létesítmény egy 1,2U1,5 m méret1 szabadtéri bámá.42 Olyan téren 
állt, amelyet a felgy1lt hulladék mennyiségéb0l ítélve hosszú ideig használtak. 
Az emelvény (bámá) három maccévával volt ellátva. Durván kidolgozott kis 
kövekr0l van szó. A bámá el0tt egy nagy csiszolt k0 volt elhelyezve az áldo-
zatoknak. A bámá közelében felleltek egy rendkívül rossz állapotban megma-

2= S,- ZM./6-,: „*e City, Its Gods Will Return *ere…” Toward an Alternative 
Interpretation of Hazor’s Acropolis in the Late Bronz Age, JNES 69 (2010) 163–178. 
Ebben a tanulmányban a szerz0 a Hacór „M” jelölés1 területén talált maradványoknak 
más értelmezését adja. Szerinte az emelvény nem a kisvárosi utak keresztez0désében állt, 
hanem az „A” jelzés1 terület palotájának impozáns bejáratánál, amely a kés0 bronzkorban 
t1z martaléka lett. A hipotézis abból indul ki, hogy a területet még nem tárták fel teljes 
egészében, így teret enged a kérdéseknek és a feltevéseknek. Ugyanakkor az „M” jelzés1 
terület emelvénye és az „A” jelzés1 területen található északi palota mellé helyezett szentély 
közötti nagy távolságból ítélve számomra valószín1tlennek t1nik, hogy a palota bejárata 
olyan messze lett volna a domboldalon mindenféle véd0fal nélkül.

2B D- B6-A!: Early Iron Age Cult Places. New Evidence from Tel Hazor, TA 33 
(2006) 121–133. A B6-T-: Hazor, New EAEHL, vol. 5, Israel Exploration Soci-
ety, Jerusalem, 2008, 1769–1776.

4C A!,! M,,-: *e 1997-1998 Excavations at Tel Rehov: Preliminary Report, IEJ 49 
(1999) 1–42. A!,! M,,-: *e Excavations at Tel Rehov and *eir Significance for 
the Study of the Iron Age in Israel, Eretz-Israel 27 (2003), 143–160. A!,! M,,-: Tel 
Rehov, New EAEHL, vol. 5, Israel Exploration Society, Jerusalem, 2008, 2013–2018.

42 A!,! M,,- – J C,A: Will Tel Rehov Save the United Monarchy?, BAR 26 (2000) 
38–51. A!,! M,,-: Tel Rehov, i. m., 2016–2017.

Sapientiana 201701.indb   38 2017. 06. 02.   12:32



– 39 –

Szentély a város szélén

radt négyszarvú kis kerámiaoltárt. Az oltár négyszög alakú, amelyet két szinten 
háromszög alakú nyílásokkal láttak el. A szentélyt a Kr. e. IX. és VIII. század 
közötti id0szakban használták.

H-@,7 U,

Térjünk át a Negevben található, Tel Aradhoz közeli Horvat Uza (Khirbet 
Ghazza) izraelita er0dítményében az utóbbi id0kben végzett feltárásra. Az Itz-
hak Beit-Arieh vezette ásatáson (1982–1988.1996) egy bámát találtak a kato-
nai er0dítmény bejárati kapujánál.44 A lelet nem meglep0, mivel a Negev eddig 
számos nagyon érdekes eredményt mutatott fel a vaskor második id0szakának 
vallásos építményeit tekintve. Kuntillet Adzsrud, Horvat Qitmit, Én Haceva, 
Tel Arad, Horvat Radum és Beér-Seva településein nagy számban tártak fel a 
Kr. e. X. és VI. század közötti id0szakra datálható szentélyeket.

Horvat Uzában a kultikus építmény az er0dítmény bejárati kapuján belül 
helyezkedett el. A kis szentély alapja 1U1,5 m, a magassága pedig 1,2 m. A bá-
mához közel volt egy t1zhely, amely mellett számos áldozati állatcsontot talál-
tak. Az eNéle szentély a Horvat Uzában – Júda királyságának Edom királyságá-
val szembeni védelmi vonalán – elszállásolt katonai hely0rség vallásgyakorlását 
szolgálta. A Horvat Uza-i bámát soha nem rombolták le, de használatlanul 
maradt, amikor az er0dítményt elhagyták a Kr. e. VI. században.

É H,.6@,

Én Haceva er0dített helye az Arava völgyben található, 30 km-re délre a 
Holt-tengert0l.45 Az er0dítmény 0rzi az Arava és a Mampsis felé vezet0 „Skor-
piók emelked0je” közti út átkel0jét (Mampsis azonos az Ez 47,19-ben említett 
Tamárral).

Az ásatások felszínre hoztak egy szent körletet, ahol számos gödörbe (favis-
sa) temetett kerámiatárgyat találtak: egy 40 cm magas maccévát, hét kisebb 

44 I7,/ B6!7-A-!6 (ed.): Horvat Uza and Horvat Radum. Two Fortresses in the Biblical 
Negev, Emery and Claire Yass Publications in Archaeology, Tel Aviv, 2007, 25.

45 RMH(? C6 – Y!3,( Y!&-,6(: On the Road to Edom. Discoveries from ʻEn Hazeva, 
*e Israel Museum, Jerusalem, 1995. R. RMH(? C6 – Y!3,( Y!&-,6(: ʻEn Hatzeva 
1990–1994, ESI 15 (1996) 110–116.

Sapientiana 201701.indb   39 2017. 06. 02.   12:32



– 40 –

Pietro Kaswalder OFM

k0oltárt, három antropomorf szobrot, számos kultuszi edényt és cserép töm-
jéntartót. Edomita szentély volt, amelyet a Kr. e. VII–VI. században használ-
tak, méretei: 2,5U6,5 m. Ugyanakkor a kapuhoz viszonyított elhelyezkedése 
bizonytalan, mivel az ásatások még nem fejez0dtek be.49 Lehet „küls0 szen-
tély”, de lehet „kapunál található szentély” egy példája is.

NF%J @!7,777 &,/,&

A bibliai szakaszok, amelyeket az új feltárások fényében újra kell vizsgálnunk, 
tartalmaznak olyan kifejezéseket, amelyeket a múltban nem értettek meg és 
nem fordítottak le helyesen. A legérdekesebb kifejezés, hiszen számtalanszor 
el0fordul az Ószövetség könyveiben, kétségtelenül a bámá. Általában a „ma-
gaslat(i hely)” szóval adják vissza. Ugyanakkor ez a fordítás mindig magával 
hozza azt a veszélyt, hogy azt lakott központoktól távoli dombokként és a ká-
naáni Baál vagy Asera isteneknek szentelt szentély székhelyeként értelmezzük.

A „magaslati hely” kifejezés értelme általában összekapcsolódott a fák és 
a zöld növényzet jelenlétével, Asera istenn0 szimbólumával. Lásd például a 
MTörv 12,2a versét: „a magas hegyeken, a dombokon és a zöldell0 fák tövé-
ben”, vagy a 2Kir 17,10 versét: „minden kiemelked0 dombra meg minden 
zöldell0 fa alá k0oszlopokat és aserákat állítottak”. Több más esetben azonban 
a kifejezés eltér0 jelentést hordoz. Az ilyen jelleg1 szentélyhez hozzátartoztak 
az Izrael különböz0 helyszínein feltárt kultuszi építmények, amelyek azonban 
különböz0 kategóriákba sorolhatók, és külön kell 0ket kezelni. A kánaáni és 
izraelita szentélyek példái, amelyek elszigetelt magaslatokon, dombokon vagy 
hegyeken épültek, számosak: a kalkolitikum korabeli (rézk0kori) templom Én 
Gediben,4: az ún. Növendékbika Helye Samariában,4; az Ebál hegyén feltárt 
szentély oltárral.4⁷

49 A szentélyr0l szóló tudományos párbeszédhez lásd M!/, B6-677 – O7,- K66(: 
Mond, Stier und Kult am Stadttor, i. m., 70–71. T!, H,6776- B(TM!&7: Gates and 
Gods, i. m., 1999, 100–105.

4: A!,! M,,-: A Sacred Tree in the Chalcolithic Shrine at ’En Gedi: A Suggestion,  
BAIAS 18 (2000) 31–36.

4; A!,! M,,-: *e „Bull-Site”. An Iron Age I Open Cult Place, BASOR 247 (1982) 
27–42.

4⁷ AH, Z6-7,(: An Early Iron Age Cultic Site on Mount Ebal: Excavation Seasons 1982–
1987. Preliminary Report, TA 13 (1987) 105–165.

Sapientiana 201701.indb   40 2017. 06. 02.   12:32



– 41 –

Szentély a város szélén

Alternatívaként lehetne használni a héber kifejezés szó szerinti átírását és 
alkalmazni az egyes nyelvekre (bámá, többes számban: bámák), megjelölve, 
hogy „a magaslati hely” az ókori kultusz szakkifejezése. Olyan kultusz, amelyet 
bátran gyakoroltak a városban és izraelita központokban úgy az északi király-
ságban, mint a déliben. Más szavakkal: a jahvista kultusz jellegzetes kifejezé-
sér0l van szó.

A bámá nem volt más, mint egy emelvény, ezért hívták „magaslati hely-
nek”, amelyen volt egy kultikus elem, ez lehetett egy tál a tisztálkodáshoz, egy 
k0oszlop (maccévá), egy asztal az áldozatoknak vagy egy kisebb oltár a kisebb 
áldozatokhoz. Ez az építmény általában egy kisméret1 szentély volt, de mindig 
stratégiai helyzetben: a város bejáratánál, rögtön a kapun kívül vagy azon belül, 
vagy a fontosabb utak keresztez0désénél.

A „@%-&/,AM%( 7,(%(,7) &67F(J6/” (BÁMÓT HASSEARIM)

A város kapujánál épített szentélyek példái nyilvánvalóak Tel Dan, Betszai-
da Julia, Tel Rehov és Horvat Uza településeken. Az egyes „városkapunál álló 
szentélyek” közötti különbségek sem elhanyagolhatóak. A liturgikus felszerelés 
mindig maccévából (sztélé), áldozatbemutatásokhoz használatos k0oszlopból 
és tisztálkodáshoz vagy italáldozatokhoz szükséges k0edényb0l állt.

Tel Dánban két bámát találtak az alsó és a fels0 kapuban elhelyezve. Az 
alsó kapu liturgikus felszerelése egy maccévából, egy, a tekintély képvisel0jének 
szánt kis trónból és az id0sek számára fenntartott padból állt. Tel Rehovban a 
bámát egy szent épület kapujánál találták, de a városnegyeden belül és nem a 
város kapujánál.

Betszaida Juliánál a kapunál három bámá volt és további két „küls0 szen-
tély”. Az egyik bámá tetején holdszer1 figurával díszített sztélé állt, tömjéntar-
tók és tál a tisztálkodáshoz, illetve az italáldozatokhoz.4= A második bámának 
csak világi szerepe volt, és nem találtak körülötte semmiféle liturgikus kel-
léket. A harmadik bámát oltárként használták az áldozatbemutatáshoz, és a 
várnegyed felé néz0 kapun belül helyezték el.

Horvat Uzában egy egyszer1 bámá állt az er0dítmény bejáratának bal ol-
dalán. Az els0 szöveg, amelyet a régészet segítségével kell magyaráznunk, a 

4= M!/, B6-677 – O7,- K66(: Mond, Stier und Kult am Stadttor, i. m. T,((,J O--
,: *e Bull and its Two Masters: Moon and Storm Deities in Relation to the Bull in 
Ancient Near Eastern Art, IEJ 51 (2001) 1–26.

Sapientiana 201701.indb   41 2017. 06. 02.   12:32



– 42 –

Pietro Kaswalder OFM

2Kir 23,8. E szerint egy bámá volt a Józsuénak nevezett kapunál Jeruzsálemben:  
„Jozija leromboltatta a városkapuknál lev0 bámákat, amelyek Józsue vá ros-
parancsnok kapujának a bejáratánál voltak, a városkapun bemenve balkéz 
fel0l.”4B

Nem lehet tudni, hol volt a Józsue-kapu, de most már biztosan érthetjük 
úgy a szöveget, mint amely a „városkapunál elhelyezett szentélyre” vonatko-
zik. A héber kifejezés a bamót hassearím a város „kapuinak magaslati helyei”.5C 
Olykor tanácsos átalakítani a többes számú formát (bamót hassearím) egyes 
számúra: „magaslati hely a kapunál”. Ez azonban nem szükséges, mivel számos 
példa van a városkapukhoz támaszkodó bámákra. Elképzelhet0, hogy a jeru-
zsálemi Józsue-kapu mellett is volt egy sor bámá, ahogy Betszaidai Juliánál és 
Tel Dánnál.

Az ókori városkapuk figyelemre méltó építészeti komplexumok voltak. 
Azért, hogy megnehezítsék a kívülr0l való bejutást, és hogy a belépni szándé-
kozók ellen0rzését el0segítsék, általában kett0s kaput építettek, egy küls0 és 
egy bels0 kaput, amelyeket tornyok és védelmi falak óvtak. A küls0 és a bels0 
kapuk között mindig volt egy tér. Olykor a küls0 kapun kívül is teret alakítot-
tak ki.

Nyilvánvaló, hogy a bels0 teret els0sorban katonai célokra használták, de 
volt hely a világi és vallásos rendezvények számára is. Az ókori kapu körül jel-
lemz0en mindig volt elegend0 hely kisebbfajta tömeg fogadására, vagyis meg-
felel0 hely volt számos világi és vallásos hivatal számára is, ahogy az emelvé-
nyek, padok, oltárok, bámák és maccévák, illetve más kultusztárgyak jelenléte 
mutatja. A kapu volt az ítélkezés helye, ahol jogi szerz0déseket kötöttek, va-
lamint különböz0 nyilvános gy1lések és összejövetelek helyszínéül szolgált.52

Számos bibliai szöveg beszél a városkapunál folytatott tevékenységek-
r0l. Csak néhány jelent0s példát szeretnék felidézni: Ábrahám megszerezte 
Makpela barlangját, amely Hebron városának kapuja mellett volt (Ter 23,18); 
politikai menedéket kértek a városkapunál (Józs 20,4); a királyok Samaria 

4B J AH6J E6-7: *e High Places of the Gates in 2 Kings XXIII 8, VT 44 (1994), 
455–467.

5C A 2008-as CEI fordítás által alkalmazott hagyományos változat a következ0: Lebontotta a 
szatírok magaslatait, amelyek Józsue, a város kormányzójának kapuja el!tt voltak. A szövegvál-
tozat így valamilyen istenségnek, szatíroknak vagy démonoknak szentelt szentélyt jelöl, míg 
a legújabb régészeti ásatások feltárták, hogy az 0si városkapu mellett egy sajátos szentélyt 
építettek, amelyet a „városkapunál lév0 bámának” neveztek.

52 T!, H,6776- B(TM!&7: Gates and Gods, i. m., 189–207.

Sapientiana 201701.indb   42 2017. 06. 02.   12:32



– 43 –

Szentély a város szélén

kapujában találkoztak: „Izrael királya és Júda királya teljes díszben a trónjukon 
ültek Samaria kapuja el0tt a szabadban” (1Kir 22,10).

Néhány családjogi esetet a városkapunál vitattak meg (MTörv 17,5; 22,15–
17; 22,23–24; 25,7). A vének tanácsa a városkapunál gy1lt össze (MTörv 21,19; 
Jób 29,7; 31,21; Péld 31,23; Siralm 5,14; Rut 4,1–12). A városkapunál történt 
az igazságszolgáltatás (Iz 29,21; Ám 5,10; Zsolt 127,5). A fogság utáni korban 
a jeruzsálemi Víz-kapunál hirdették ki ünnepélyesen a Törvényt (Neh 8,2–8).

Tel Danban és Betszaida Iuliában, ahogy Horvat Uzában és Tel Rehovban is, 
egyrészt a bejárati kapuhoz építettek bámákat, a „kapunál található magaslati 
helyeket” a kultikus szertartások számára. A 2Kir 23,8-ban említett „kapunál 
található magaslati helyek” kisméret1 építmények lehettek, olyanok, amilye-
neket a fentebb bemutatott helyszíneken találtak.

KW(&S &67F(J6/ (CHUCÓT)

Egy másik szöveg, amely a legfrissebb ásatási eredmények fényében a szoká-
sostól eltér0en értelmezhet0, az 1Kir 20,34. Ben-Hadad, Damaszkusz királya 
ezt mondja Áchábnak, Samaria királyának: Építs magadnak küls0 szentélyeket 
(chucót) Damaszkuszban! A héber chucót kifejezést jól illusztrálják a Tel Dan és 
Betszaida Julia bels0 kapuján kívül nemrég megtalál kis szentélyek. Kis építmé-
nyekr0l van szó, egyszer1 áldozati liturgiára alkalmas bámákról. A tel dani kül-
s0 szentély négy maccévával van ellátva. Betszaida Iuliában a két küls0 szentély 
nem tartalmazott semmiféle különös kultuszi tárgyat. Az askalóni szentélyben 
viszont volt egy falfülke Él kánaáni isten vagy Baál szimbóluma számára.

Ezzel a szöveggel együtt olvashatjuk a Jer 7,17 versét is: Nem látod, mit 
csinálnak Júda városaiban és Jeruzsálem küls! szentélyeiben (chucót)?54 Ebben az 
esetben is a használt chucót szó jelentése: „küls0 szentély”. Jeremiás kérdéséb0l 
most már következtethetünk, hogy Júda királysága városainak is voltak küls0 
szentélyei, ahogy azokat az Askelóban, Tel Dánban és Betszaida Juliában vég-
zett ásatások illusztrálják.

54 A 2008-ban megjelent olasz fordítás (CEI) szerint: Nem látod, mit csinálnak Júda városai-
ban és Jeruzsálem utcáin?

Sapientiana 201701.indb   43 2017. 06. 02.   12:32



– 44 –

Pietro Kaswalder OFM

A „,3,&(,7! 6(J6/” (BÁMÓT) , R7/6-6&76SHF&6/F( F& , 76-6/6

A Hácór utcáinak keresztez0désénél (az M jelzés1 ásatási területen) álló bámá 
megvilágíthatja azt a híradást is, hogy Jeruzsálemben is léteztek bámák az út-
keresztez0déseknél (vö. Ez 16,24sköv.). Az „M” jelzés1 területen álló hácóri 
szentély az izraeli királyságot megel0z0 történelmi id0szakra (vaskor II), a ké-
s0i bronzkorra megy vissza. Úgy t1nik azonban, hogy a szentélyt használták a 
kés0bbi id0szakokban is.

Az Ez 16,24.25.31.39. verseket a bemutatott újdonságok fényében kell újra-
értelmeznünk. A 24. vers így hangzik: „Magas helyet (gav) építettél magadnak 
és magaslatot (rámá) készítettél magadnak az összes tereken (rehóv).” A 25. 
versben ez áll: „Minden utcasarkon felépítetted magaslatodat (rámá)” A 31. 
versben viszont ezt olvassuk: „Amikor minden utcasarkon felépítetted ma-
gas helyedet (gav) és minden téren (rehóv) felállítottad magaslatodat (rámá)?” 
Végül a 39. vers meghirdeti a bámáknál végzett kultusz végét: „Lerombolják 
magas helyeidet (gav), lerontják magaslataidat (rámá).” 55

A két héber kifejezés, a gáv és a rámá a bámá szinonimái lehetnek, és kulti-
kus jelentést öltenek az Ez 16 fejezetének kontextusában, amely leírja Jeruzsá-
lem és Júda királyságának vallási beszennyez0dését.59

Egy megjegyzést kell tennünk a héber rehóv fordítása kapcsán, amely fel-
t1nik a fejezet 24. és 31. verseiben. A rehóv f0név jelenthet utcát is, de a szó 
inkább az ókori város két kapuja közötti kiszélesített területrészt jelöli. A 25. 
és a 31. versekben az utcára a derek f0név vonatkozik.

A régészet is hasznos lehet a rehóv f0név fordításához. A szó jelenthet teret, 
különösképpen a városkapuhoz közel álló teret. Tel Dánban, Lákisban és Bet-
szaida Juliában, de más, a szakrális építmények fentebbi vizsgálatában nem 
említett városokban is (mint például Megiddó, Tell en-Nasbeh, Gézer, Beer 
Sheva és más helyek) a két kapu közötti terület jelent0s, és megérdemli, hogy 
a rehóvval azonosítsuk, amely éppenséggel inkább „tágas teret” jelent, sem-
mint egyszer1 utcát. Az utalás tehát azokra az ókori városokat díszít0 terekre 
vonatkozik, amelyeket kapuk fognak közre, és azokon keresztül lehet azokat 
megközelíteni.5:

55 Az 1974-ben megjelent olasz fordítás (CEI) szerint: Lerombolják majd bordélyházaidat, le-
bontják oltáraidat. A 2008-as CEI fordítás nem sokat változtat: Lerombolják majd fekhelye-
idet, lebontják oltáraidat.

59 T!, H,6776- B(TM!&7: Gates and Gods, i. m., 174–181.
5: Z6’6@ H6-3: Settlement and Fortification Planning in the Iron Age, in Aharon Kem-

pinski – Ronny Reich (eds.): "e Architecture of Ancient Israel. From the Prehistoric to the 

Sapientiana 201701.indb   44 2017. 06. 02.   12:32



– 45 –

Szentély a város szélén

NF%J 63E63JF& , )/-! I-,6( /M(7M&! ?-%!-)(

A vaskor második id0szakához tartozó izraelita városkapuk melletti kultuszi 
létesítmények feltárása új fényt vet a bibliai vallás megnyilvánulásaira. A Tel 
Dan, Betszaida Julia, Lákis, Tel Rehov, Én Haceva és Horvat Uza települése-
ken végzett ásatások során újonnan felfedezett építményeket nem lehet többé 
a helyes útról letért népi vallásosság megnyilvánulásainak tartani, amelyek el-
len küzdöttek a próféták és a jeruzsálemi templomban hitelesebben gyakorolt 
JHVH-kultusz védelmez0i. Ellenkez0leg, ezek olyan kultikus szentélyek vol-
tak, ahol jahvista hit1 izraeliták végeztek liturgikus szolgálatot Jozija reformja 
el0tt.5;

Minden esetben olyan leletekr0l van szó, amelyek az izraeli (Kr. e. 722) és 
júdai királyság bukását (Kr. e. 586) megel0z0 id0szakra mennek vissza. Jozija 
reformja (2Kir 23) minden bizonnyal er0teljes és mély fordulatot jelentett a 
Kr. e. VII. századig jahvista kultuszt gyakorló izraeliták számára, hiszen el0írta 
a központi szentély használatát, valamint a papság és az oltár egyetlenségét 
(MTörv 12), utat nyitva ezzel a maga teljességében az Ószövetség kés0i köny-
veiben kifejezett bibliai monoteizmusnak. A reformot megel0z0en azonban az 
izraeliták számos formában gyakorolták azt a kultuszt, amely lehet0vé tette a 
város különböz0 pontjain emelt magaslati helyek (bámót) és sztélék (maccevót) 
használatát. A városkapu, a küls0 és bels0 fal között kialakított tér kiváltságos 
hely volt a polgári jelleg1 és igazságügyi összejöveteleken túl a liturgikus jelleg1 
találkozásokra is.

Ahhoz, hogy megértsük, milyen jelleg1 kultuszt gyakoroltak az ilyen „ka-
puknál található szentélyekben”, néhány egészen egyértelm1 bibliai szöveghez 
fordulhatunk. Ezen túlmen0en a kultusz szolgálatában álló eszközök, ame-
lyeket néhány helyszínen találtak, segítségünkre vannak, hogy a korszak szer-
tartásait rekonstruáljuk. A lavórt vagy a medencét a bemerítésekhez használ-
ták. A libációkra alkalmas kultuszi edények közelsége azonban sokkal inkább 

Persian Periods, Israel Exploration Society, Jerusalem, 1992, 231–274. Z6’6@ H6-3: Ar-
chaeology of the City. Urban Planning in Ancient Israel and Its Social Implications, Emery and 
Claire Yass Archaeology Press, Tel Aviv, 1997.

5; A következ0 szerz0k meglehet0sen átfogó képet nyújtanak az izraelita kultusz megnyilvá-
nulásairól: T-J33@6 N. D. M677!36-: No Graven Image? Israelite Aniconism in its Ancient 
Near Eastern Context, Almqvist & Wiksell International, Stockholm, 1995. K,-6( @, H6- 
T- (ed.): "e Image and the Book. Iconic Cultus, Aniconism, and the Rise of Book Religion 
in Israel and the Ancient Near East, Peeters Press, Leuven, 1997. J D,J (ed.): Temple 
and Worship in Biblical Israel, T & T Clark International, London, 2005.

Sapientiana 201701.indb   45 2017. 06. 02.   12:32



– 46 –

Pietro Kaswalder OFM

az italáldozatokat jelzi. A Tel Dánban és Betszaida Juliában talált háromlábú 
tömjénez0kb0l ítélve tömjént egész biztosan használtak. A tömjénáldozat a bá-
máknál tevékenyked0 papság tevékenységei között szerepel. Jozija reformjának 
néhány részletér0l lásd az 2Kir 23,5 versét: „Elbocsátotta a bálványok papjait, 
akiket Júda királyai felfogadtak, s akik a magaslati helyeken, Júda városaiban 
és Jeruzsálem környékén tömjént égettek, s azokat is, akik Baálnak, a napnak, 
a holdnak, a csillagképeknek és az ég egész seregének tömjéneztek.” A „magas-
lati helyeken” tehát papok m1ködtek, akiket a reform idején elbocsátottak a 
szolgálatból. Továbbá ezt olvassuk: „Júda városaiból magához rendelte mind 
a papokat, a magaslati helyeket meg, ahol a papok tömjéneztek, profanizál-
ta.” (2Kir 23,8) Olykor a bámá oltárhoz és áldozatokhoz kapcsolódik. A 2Kir 
18,22 a bámát az oltárral együtt említi, amikor azt mondja, hogy Hiszkija 
lerombolta a „magaslati helyeket” az oltárokkal együtt. Egy példa Betszaida 
Juliából, ahol bizonyos, hogy egy bámát áldozati célra használtak. Talán a Hor-
vat Uza-i bámá is az áldozatbemutatáshoz volt használatos. A maccévá pedig 
mindig kapcsolatban áll a bámával. Vessünk egy pillantást egy olyan különle-
ges szövegre, mint az Óz 3,4: „Izrael fiai is sokáig lesznek király és fejedelem 
nélkül, áldozat és k0oszlop (maccévá) nélkül”. Az összes ismert szentélyben 
jelen vannak a sztélék, néhány esetben több maccéváról is tudunk, ahogy a tel 
dani és a betszaida juliai kis szentélyekben is.5⁷

Az 1Kir 14,23 Júda királyainak tetteit tekintve programadó szöveg, ahol azt 
olvassuk, hogy Roboám, Salamon fia magaslati szentélyeket, k0oszlopokat és 
szent fákat emelt (bámót umaccevót waasérím). A Júda királyainak tevékeny-
ségére vonatkozó végs0 ítélkezés formuláiban refrénként tér vissza a követke-
z0 kifejezés: De nem szüntették meg a magaslati szentélyeket (bamót), vö. 1Kir 
15,14 Azáról, az 1Kir 22,44 Jozafátról, a 2Kir 14,4 Amacjáról. Az Ószövet-
ségben feljegyzett els0 jelent0s kultikus reformról azt olvassuk, hogy Hiszkija 
volt az, aki a magaslati helyeket (bámót) lerombolta, a k0oszlopokat (maccevót) 
összetörte, a szent fákat (asérá) kidöntötte (2Kir 18,4).

Az alábbi szöveg arról tanúskodik, hogy Júda királyságának városaiban sok 
szentély volt; ez a szöveg egy kérdés, amelyet Szennahérib (Szín-ahhé-eriba) f0-
pohárnoka tett fel: „Ha ellenben azt felelitek: Az Úrban, a mi Istenünkben bi-

5⁷ T-J33@6 N. D. M677!36-: No Graven Image?, i. m., 168–197. E(!&,867 C. L, R.-
.,-P!77&: „Of Wood and Stone”. "e Significance of Israelite Cultic Items in the Bible and Its 
Early Interpretations, Eisenbrauns, Winona Lake, 2001. E(!&,867 B(.-S!7: Masse-
bot in the Israelite Cult: An Argument for Rendering Implicit Cultic Criteria Explicit, in 
John Day (ed.): Temple and Worship in Biblical Israel, i. m., 28–39.

Sapientiana 201701.indb   46 2017. 06. 02.   12:32



– 47 –

Szentély a város szélén

zakodunk, azt kérdezem: nem 0 az, akinek a magaslati helyeit és oltárait Hisz-
kija lerombolta?” (2Kir 18,22; 2Krón 32,12). Az asszírok tehát tudták, hogy 
Júdában vannak „magaslati helyek” és JHVH-nak szentelt oltárok, és hogy 
ezeket a 2Kir 18,4 szerint Hiszkija leromboltatta. Ennek kapcsán a bibliai 
történetírók párhuzamot voltak Júda királysága és a samaritánusok tapasztala-
ta között: „magaslatokat (bamót) építettek maguknak minden városukban, az 
0rtornyoktól kezdve a meger0sített városokig.” (2Kir 17,9).

Jozija király Jeruzsálem és Júda városait érint0 (2Kir 23,5sköv.) kultuszi re-
formja valójában éppen ezen szentélyek ellen irányult. Kijelenthetjük, hogy 
az izraelita városok kapuinál emelt szentélyek a bibliai régészet legérdekesebb 
leletei közé tartoznak, mert ablakot nyitnak a bibliai vallásnak azokra a szem-
pontjaira, amelyek korábban ismeretlenek voltak, és végül igazolják a Jozija 
által el0mozdított reformot.

(Szabó Xavér OFM fordítása)

Sapientiana 201701.indb   47 2017. 06. 02.   12:32



– 48 –

 Sapientiana 10 (2017/1) 48–56.

A kultúrák közt hidat épít0 Bölcsesség

S.!H6- A. A36(!/, OP

Abstract
*e Book of Wisdom is a particularly interesting scriptural work since it is a 
meeting place of various ancient cultures, and traditions, both philosophical 
and religious. Many questions are still open concerning its origins: there is 
even a debate whether it was composed before or after Christ. My paper focus-
es on the so-called Eulogium of Wisdom (7:22–8:1), in order to explore thor-
oughly those influences which had a formative impact on its genesis. Among 
these, Stoic philosophy and the figure of Isis have an eminent role. I shall ar-
gue that the Wisdom of Solomon is an excellent example of “inculturation” of 
Jewish faith in the Hellenistic world of Alexandria that renders it particularly 
interesting.

Keywords: Wisdom of Solomon, eulogium, Hellenistic influence, figure of Isis, 
inculturation
Kulcsfogalmak: Salamon Bölcsessége, eulogium, hellenisztikus hatás, Ízisz alakja, 
inkulturáció

B6@667F&: H,7%(%&, X?,E, &6-/667

A Fides et Ratio enciklika 16. pontja rámutat, hogy a Szentírás bölcsességi 
irodalmában Izrael hite mellett más kultúrák kincsei is jelen vannak.2 Éppígy 

 S.!H6- A. A36(!/, domonkos szerzetesn0vér, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi 
F0iskola hallgatója; s.angelikaop@gmail.com

 E tanulmány szóbeli változata elhangzott a Fiatal Kutatók és Doktoranduszok VII. Nem-
zetközi Teológuskonferenciáján, a Pécsi Püspöki Hittudományi F0iskolán 2017. február 
11-én.

2 „Ami a Szentírás ezen oldalainak elfogulatlan olvasásakor megragad bennünket, az a tény, 
hogy e szövegekben nemcsak Izrael hite, hanem már let1nt társadalmak és kultúrák gaz-
dagsága is megtalálható. Mintha csak különleges terv szólaltatná meg újra Egyiptomot és 

Sapientiana 201701.indb   48 2017. 06. 02.   12:32



– 49 –

A kultúrák közt hidat épít! Bölcsesség

a Bölcsesség könyve is magán viseli kora és környezete gazdag bölcseleti 
örökségének nyomait. A Próféták gy1jteményének vallásos színezete éppúgy 
hat rá, mint az egyiptomi, pontosabban hellenizált egyiptomi kultusz, a misz-
tériumvallások, a klasszikus görög irodalom, illetve retorika. Az általam vizs-
gált 7. fejezet eulógiuma (Bölcs 7,22–8,1) – amely a bölcsesség mibenlétét írja 
le – jól példázza a zsidó, hellenisztikus és egyiptomi kultúráknak azt a találko-
zását, amely a szerz0 és a címzettek horizontját meghatározza, s érzékelteti azt 
a folyamatot, mely a diaszpórazsidóságban egy hellenizált egyiptomi kultúra 
kontextusában zajlik.

Datálás

Rövid írásom központi témája a Bölcs 7,22–8,1 eulógiuma, amely a bölcses-
ség mibenlétét írja le. A Bölcsesség könyve keletkezési id0pontját a következ0 
határok közé helyezik a biblikusok: legkorábban II. Ptolemaiosz Euergetész 
(Kr. e. 145–116) vagy II. Ptolemaiosz Szótér (Kr. e. 116–80) uralkodásának 
idejére teszik, a legkés0bbi becslések pedig Caligula (Kr. u. 40) uralkodásához 
kötik.4 Elfogadva a többek között Luca Mazzinghi által képviselt nézetet, a leg-
valószín1bb datálásnak a Kr. e. 27., illetve a pax romana kihirdetéséhez kötött 
Kr. e. 17. kínálkozik mint terminus post quem,5 amit a Bölcs 14. fejezet egyes 

Mezopotámiát, s keltené életre az ókori Kelet kultúráinak – melyek oly gazdagok a nagyon 
mély belátásokban – néhány közös vonását.” (Kiemelés t0lem.) II. J%& P%(: Fides et ratio. 
Budapest, 1999. 16. Az enciklika 16. pontjára utal S,8) Xavér OFM: Az ószövetségi 
bölcsesség vizsgálata, különös tekintettel a teremtés és a történelem központi témáira, in  
Szeiler Zsolt – Bakos Gergely – Sárkány Péter (szerk.): Hit és ész, L’Harmattan – Sapientia, 
Budapest, 2013, 33.

4 Lásd b0vebben J&F V!(.6 L!H6: Sapienza, Borla, Roma, YYZ, 59–64; W!((!, 
H-8M-J: *e Wisdom of Solomon, in John Barton – John Muddiman (eds.): "e Oxford 
Bible commentary, Oxford University Press, New York, 2001, 652–653; H6-86-7 H,,3: 
Bölcsesség könyve, in u0: Bibliai lexikon, Apostoli Szentszék Könyvkiadója, Budapest, 
1989, 192–193, 1554–1556. col. M!.,6( K(,-.!/ SJ: *e Book of Wisdom, in Keck 
E. Leander – *omas G. Long – David L. Petersen: "e New Interpreter’s Bible, vols. 5., 
Abington, Nashville, 1994, 438–440. AH,(86-7 S!&7!: Il libro della Sapienza, Porziun-
cola, Assisi, 1992, 18–26; G!M&6AA6 B6((!,: Lettura storico–antropologica di Sapienza, 
in Giuseppe Bellia – Angelo Passaro (eds.): Il libro della Sapienza. Tradizione, Redazione, 
Teologia, Città Nuova, Roma, 2004, 122–123.

5 Lásd LM., M,!3!: Ben Szíra és a Bölcsesség könyve. A zsidóság hellenisztikus világgal 
való találkozásának két bibliai példája, in u0: A Bölcsesség útja. Tanulmányok a Bölcsesség 
könyvér!l,  L’Harmattan – Sapientia, Budapest, 2016, 30–31.

Sapientiana 201701.indb   49 2017. 06. 02.   12:32



– 50 –

Schnider A. Angelika OP

utalásai is meger0sítenek (11–21. v.), mivel olyan a „hatalmasok parancsára” 
(17. v.) végzett császárkultuszra utalnak, amely Octavianus Augustus császár 
uralkodásától kezdve volt jellemz0.9 További érv lehet a Bölcsesség könyvének 
a páli iratokban tükröz0d0 ismerete.: Philón közvetlen hatásának hiánya azt 
valószín1síti, hogy a könyv a nagy hatású alexandriai szerz0 m1ködése el0tt 
született meg.;

Szerkezet

A Bölcsesség könyvében megjelennek a hellén irodalomban alkalmazott szer-
kesztésmódok: pl. matematikai szerkesztési eljárások, mint az aranymetszés 
szabálya vagy a koncentrikus szimmetria.⁷ A Bölcsesség 7. fejezetben elhangzó 
dicséretének helye ez utóbbi szempontból figyelemre méltó. Éppen a könyv 
centrumában, a koncentrikus forma által kijelölt második rész központi he-
lyén található. A inklúziók= által lehatárolt szakasz 3-as tagolású szerkezete a 
következ0: a Bölcsesség lelkének 21 tulajdonsága (vagyis a vonások teljességre 
és isteni tökéletességre utaló 3U7-es enumeratioja inklúzióval); majd a Bölcses-
ség 5 metaforája; végül a Bölcsesség tevékenységének leírása. 

9 A császárkultuszról a bálványimádás témakörén belül szól LM., M,!3!: Bálvány szü-
letik, Studia Biblica Athanasiana 15 (2014/1) 83–95 (különösen 88–89.) tanulmányában.

: Lásd LM., M,!3!: Notte di paure e di luce, Pontificio Istituto Biblico, Roma, 1995, 
300–302. A Bölcsesség könyvének hatása vélhet0en érvényre jut a Római (különösen 1,18–
20, 7,22–23; 8,5–6; 17) és az els0 Korintusi levélben (különösen 1,18–2,16; 3, 10.18–20). 
Lásd még K.&!& I-6: Hit és ész Pál apostol leveleiben, in Szeiler Zsolt – Bakos Gergely 
– Sárkány Péter: i. m., 53–72. tanulmányát.

; Itt megemlíthet0 még a kifejezett logosztan, illetve az allegorikus írásértelmezés hiánya. 
Lásd AHH!& G. W-!37 SS: Bölcsesség könyve, in Raymond E. Brown – Joseph A. 
 Fitzmyer – Roland E. Murphy: Jeromos Bibliakommentár, 1. kötet, Az Ószövetség könyveinek 
magyarázata, Szent Jeromos Katolikus Bibliatársulat, Budapest, 2002, 783; valamint LM., 
M,!3!: A gondviselés bárkája, in u0: A Bölcsesség útja, i. m., 208–211.

⁷ Lásd többek között AH,(86-7 S!&7!: Il libro della Sapienza, i. m., 30–34.; M!.,6( 
K(,-.!/ SJ: "e Ambiguity of Death in the Book of Wisdom, Pontificio Istituto Biblico, 
Roma, 1991, 7–27, u0: *e Book of Wisdom, in E. Keck Leander – *omas G. Long – 
David L. Petersen: "e New Interpreter’s Bible, vols. 5., Abingdon, Nashville, 1994, 443–
446; AHH!& G. W-!37 SS: Numerical Patterns in the Book of Wisdom, "e Catholic 
Biblical Quarterly 29 (1967/3) 524–538

= Az inklúziók által tagolt szakaszok behatárolását lásd AHH!& G. W-!37 SS: *e Struc-
ture of the Book of Wisdom, Biblica 48 (1967/2) 165–184. A könyv szerkezeti felosztását 
pedig J&F V!(.6 L!H6: Sapienza, i. m., 20–22.

Sapientiana 201701.indb   50 2017. 06. 02.   12:32



– 51 –

A kultúrák közt hidat épít! Bölcsesség

Műfaji gazdagság

A könyv egészét tekintve irodalmi, retorikai formák gazdagságáról beszélhe-
tünk: pl. szónoklat, logosz protreptikosz, midrás (vagy esetleg „görög midrásról”, 
ahogy Luca Mazzinghi fogalmaz), szünkriszisz, himnusz, imádság, enumeráció, 
szentenciák, diatribé, történelmi reflexiók, definíciók stb., melyek csupán vo-
násaikban jelennek meg. Ezt a m1faji sokszín1séget egybeöleli a hellenisztikus 
eulógium vagy enkómion (dicsér0 ének) tágabb értelemben vett m1faja, mivel a 
könyv egésze is tekinthet0 a bölcsesség jellemz0it, metaforáját és tevékenységét 
megénekl0 himnusznak.B

. H6((6!&7!/M& ,7%&/

Mára széles körben elfogadott hellenisztikus hatásról beszélni a Bölcsesség 
könyve kapcsán. A szókészlet is árulkodó: a könyvben felhasznált 1734 szónak 
mintegy 1/5-e (pontosan 335) csak itt fordul el0 a LXX iratai közül. Ezek az 
„idegen” kifejezések az els0 század hellenisztikus Alexandriájának szókincséb0l 
származnak.2C A LXX szövegében gyakran el0forduló kifejezések a Bölcsesség 
könyvében többnyire szintén a fogalom hellenisztikus tartalmával – nem pe-
dig héber megfelel0jük els0dleges jelentésében – szerepelnek. A hellenisztikus 
hatás a 7. fejezet eulógiumának szókészletében is érvényesül. Például a Bölcses-
ség lelkének 21 tulajdonságát megjelöl0, 2 versb0l álló enumeratio (7,22b–23 
versek) nem kevesebb, mint 16 olyan kifejezést tartalmaz, melyek egyesszámú, 
semleges nem1 alakjukban a LXX-ban csak a Bölcsesség könyvében fordulnak 

B LM., M,!3!: Ben Szíra és a Bölcsesség könyve. A zsidóság hellenisztikus világgal 
való találkozásának két bibliai példája, in u0: A Bölcsesség útja, i. m., 33; J&F V!(.6 
L!H6: Sapienza, i. m., 29–51; A7! B-,: Il libro della Sapienza, in Antonio 
Bonora – Michelangelo Priotto (a cura di): Libri sapienziali e altri scritti. Corso di studi 
biblici 4., ElleDiCi, Torino, 1997, 103–104; AHH!& G. W-!37 SS: Bölcsesség könyve, 
in Raymond E. Brown – Joseph A. Fitzmyer – Roland E. Murphy (szerk.): Jeromos Biblia-
kommentár, i. m., 784; G!,?-,. R,@,&!: Sapienza (libro della), in: Nouvo dizionario 
di teologia biblica, Edizioni Paoline, Milano, 1988, 1443; AH,(86-7 S!&7!: Il libro della 
Sapienza, i. m., 34–37.

2C Lásd J,6& M. R66&6: Hellenistic influence on the Book of Wisdom and its consequences, Bib-
lical Institute Press, Roma, 1970, 3–6. LM., M,!3!: Az alvilágnak nincs hatalma a 
földön. A pokol a Bölcsesség könyve néhány szövegének tükrében, in u0: A Bölcsesség útja, 
i. m., 146–150. W!((!, H-8M-J: "e Wisdom of Solomon, i. m., 650–651.

Sapientiana 201701.indb   51 2017. 06. 02.   12:32



– 52 –

Schnider A. Angelika OP

el0.22 Az enumeratio és tulajdonságokat halmozó litániaszer1 megszólítások 
sora nem volt idegen az ókori görög irodalomban: gyakran istenségekr0l (pl. 
Zeuszról vagy Íziszr0l) is ily módon szóltak. Itt utalnunk kell Kleanthész him-
nuszára a jóról,24 amely párhuzamba állítható a 22–23. versek felsorolásával, 
s0t, a két m1 beszédmódja is hasonló.25 

A Bölcsesség eulógiumában megjelennek az els0 század Alexandriájában te-
ret hódító filozófiai irányzatok fogalmai. Ezek közül kiemelkedik a sztoiciz-
mus, a közép-platonizmus, valamint néhol az arisztotelészi filozófia.29 Er0s 
sztoikus hatást mutat szövegünk a lélek fogalmának használatában. A már em-
lített enumeratio a Bölcsesség lelkét olyan attribútumokkal látja el, melyek a 
hellenisztikus filozófiában az isteni logoszt, demiurgoszt, a nouszt, koszmoszt, az 
emberi lelket vagy magát a létet is jelölhetik. További sztoikus jellegzetességek 
tükröz0dnek a Bölcsesség és a lélek mindent átható voltának és immanens 
jelenlétének leírásában (különösen a 7,22–24 versekben), valamint a Bölcses-
ség által a teremtésben és a történelemben megvalósuló gondviselés kapcsán 
is.2: 

22 Csak itt fordulnak el0: νοερόν, μονογενές, πολυμερές, τρανόν, ἀμόλυντον, φιλάγαθον, 
ἀκώλυτον, εὐεργετικόν, βέβαιον, ἀσφαλές, ἀμέριμνον, παντοδύναμον, πανεπίσκοπον mel-
léknevek, valamint a (διὰ πάντων) χωροῦν semleges participium. Más el0fordulása csak a 
Bölcsesség könyvében található: εὐκίνητον (Bölcs 13,11), ὀξύ (Bölcs 18,15).

24 A(6L,H-!,! K6(66: Protreptikosz, Jel, Budapest, 2006, 136. Emellett utalásként meg-
említem, hogy az Ízisz alakját dicsér0 m1vek is tartalmaznak eNajta halmozott jelz0kkel el-
látott megszólításokat. Példaként lásd B6-,-H P. G-6?6(( – A-7M- S. HM7: "e Oxy-
rhynchus papyri, Egypt Exploration Fund, London, 1915, 196–201.

25 A Bölcsesség eulógiumának részletes elemzéséhez és egzegéziséhez kiváló alapot nyújthat  
G!M&6AA6 S.,-A,7: Libro della Sapienza, vol. 2., Paideia, Brescia, 1996, 111–128; vala-
mint J&F V!(.6 L!H6: Sapienza, i. m., 294–296; M,M-!.6 G!(86-7 SJ: Lo Spirito 
e la Sapienza (Sap 7,22–8,1), in Maurice Gilbert SJ: La Sapienza si Salomone, Apostolato 
della Preghiera, Roma, 1995, 109–120; AH,(86-7 S!&7!: Il libro della Sapienza, i. m., 
217–227; R6 L,@,7-! – LM.!, S(6: L’amai più della luce, Edizioni Dehoniane 
Bologna, Bologna, 2013, 67–89.

29 Lásd LM., M,!3!: A természettörvény és a Törvény világossága a Bölcsesség könyvé-
ben, in u0: A Bölcsesség útja, i. m., 113–114; 

2: Vö. J,6& M R66&6: Hellenistic influence on the Book of Wisdom and its consequences, i. m., 
6–17; G!M&6AA6 S.,-A,7: Libro della Sapienza, i. m., 66–70, valamint a 13. lábjegyzetben 
megjelölt rész is értékes információkat tartalmaz e téren. W!((!, H-8M-J: "e Wisdom 
of Solomon, i. m., 659. M!.,6( K(,-.!/ SJ: *e Book of Wisdom, in Leander E. Keck 
– *omas G. Long – David L. Petersen: "e New Interpreter’s Bible, vol. 5., Abingdon, 
 Nashville, 1994, 503. A sztoikus lélekfogalomhoz lásd A,-M,-!, IAA(: Stoicismo 

Sapientiana 201701.indb   52 2017. 06. 02.   12:32



– 53 –

A kultúrák közt hidat épít! Bölcsesség

A közép-platonizmus gondolatai sejlenek a transzcendens „magasságból” ki-
áradó isteni jelenlét eszméje, a tükör és nap hasonlata,2; a részesedés gondolata 
(26. v.), valamint a Bölcsességnek a világ létrejöttében való aktív részvételére 
vonatkozó kozmológiai megfontolások mögött.2⁷

A kutatók megemlítik még többek között Anaxagorasz, pszeudo-Galénosz, 
Démokritosz, Empedoklész és Hérakleitosz (27. v.) hatását, valamint Xeno-
phón, Apollóniosz Rhodiosz, a görög tragédiák, az alexandriai költészet s a 
görög paideia m1veivel való hasonlóságokat is.2=

D. A 6((6!%(7 63J!A7! /M(7R-, ,7%&,

Ízisz istenn! alakja

Az el0bbi hatásokat vallási céllal született szövegünkbe a hellenizált egyiptomi 
kultúra közvetítette, tehát a filozófiai irányzatok nem közvetlen forrásai a Böl-
csesség könyvének. Ugyanakkor Egyiptom kultikus hagyatéka hellenisztikus 
formájában éri el a könyv címzettjeit.

Ki kell emelnünk az Egyiptomban népszer1 Ízisz-kultusz és szövegünk 
közötti kapcsolatot.2B Az Ízisz-kultusz megismerésének jelent0s forrásai a 

in Vergilio Melchiorre (ed.): Enciclopedia filosofica, vol. 11., Bompiani, Milano, 2006, 
11105–11109.

2; P(,7): Timaiosz, 71, b.; P(,7): Állam, 508, c.
2⁷ A Bölcsességnek a teremtésben betöltött szerepér0l lásd b0vebben LM., M,!3!: 

Il cosmo nel libro della Sapienza, in Antonio Bonora – Michelangelo Priotto: Libri sa-
pienziali e altri scritti. Corso di studi biblici 4., ElleDiCi, Torino, 1997, 381–398 (külö-
nösen 387–389). M,M-!.6 G!(86-7 SJ: La rilettura del Gen 1–3., in M,M-!.6 G!(86-7 
SJ: La Sapienza di Salomone, vol. 2., Apostolato della Preghiera, Roma, 1995, 118–123. 
Valamint lásd még M,-. V,(6-! F,88-!: Creazione e salvezza nel libro della Sapienza, 
Armando Editore, Roma, 1997 munkájának a Bölcsesség lelkére tett utalását a többek közt 
a 57–58. oldalon.

2= Lásd még AH,(86-7 S!&7!: Il libro della Sapienza, i. m., 66–75. J,6& M. R66&6: Helle-
nistic influence on the Book of Wisdom and its consequences, i. m., 17–51; valamint  L!H6 
J. V!(.6: Sapienza, i. m., 76–86 világos összefoglalóját; Scarpat részletes elemzése – 
melynek egy részére már utaltunk – útmutatást nyújt a perikópa hellenisztikus forrásainak 
megismeréséhez. Lásd G!M&6AA6 S.,-A,7: Libro della Sapienza, i. m., 111– 135.

2B LM., M,!3!: Az Isten és az ember mellett jelen lév0 Bölcsesség, Bölcs 9,9b.10c és 
Ízisz alakja, in u0: A Bölcsesség útja, i. m., 180–184; u0: A Gondviselés bárkája: a Bölcs 

Sapientiana 201701.indb   53 2017. 06. 02.   12:32



– 54 –

Schnider A. Angelika OP

Medinet-Mádiban talált négy Ízisz-himnusz (melyek Kr. e. 80-ra datálható-
ak); a Kr. u. II–III. századra datálható (1380 jelzet1) Oxyrhynchus-papirusz, 
Plutarkhosz De Iside et Osiride és Apuleius Metamorfosis c. m1ve, valamint 
egyéb császárkori feliratok.4C A Bölcsesség könyvében – különösképp a 6–10. 
fejezetekben (a 7,1–21 és 9. szakaszok kivételével), így a 7,22–8,1 szakaszban 
is – megjelennek az Ízisz-aretalógiákkal párhuzamba állítható vonások, me-
lyekb0l néhányat említek itt.42

Az Ízisz-aretalógiákban az istenn0 gyakran a világmindenség anyjaként jele-
nik meg, vagyis 0 a természet n0i princípiuma. Máskor a πελάγους κυρείαν („a 
tenger Úrn0je”) és aki vezeti (ὁδεγέω, κυβενάω) az úton lev0 hajóst. A hajózás 
kapcsán Íziszt id0nként az ὁρμίστρια (kiköt0be vezet0) kifejezéssel rokon ér-
telm1 προνόια (gondviselés) címmel szólítják meg. 44

Ezek a vonások a hellenizált zsidóság monoteista hitének perspektívájába il-
lesztve jelennek meg a Bölcsesség megszemélyesített alakjában. A Bölcsesség 
n0i alakja részt vesz a teremtésben – Ízisz népszer1 alakja tehát az alexandriai 
zsidó bölcs számára alkalom, hogy a kozmoszt megtestesít! n0i alakról a kozmoszt 
teremt! Bölcsességre irányítsa a figyelmet. Természetesen a Bölcsesség és Ízisz 
alakja között lényegi különbség, hogy az utóbbival ellentétben a Bölcsesség 
nem istenség, de közvetlen kapcsolatban áll az egyetlen, teremt0 Istennel.45 
Erre az enkómionban az öt metafora is utal (24–28. versek): a Bölcsesség Isten-
nél lakik; Isten dics0ségének kisugárzása, aki Isten tetszése szerint tevékenyke-
dik. Tehát a Bölcsesség nem „önállósul”, nem válik különálló istenné, hanem 
közvetít0ként szerepel, n0i alakként mondhatjuk, hogy mediatrix Dei.

Ízisz, a Gondvisel0 alakja is visszhangra talál az isteni Bölcsesség megjele-
nésében: a mindenséget igazgatja és megújítja (7,24.27), valamint a történe-
lemben is kifejti irányító, gondvisel0 tevékenységét (28), amit szövegünkben 

14,1–10 és Ízisz istenn0, in u0: A Bölcsesség útja, i. m., 213–214.
4C J,6& M. R66&6: Hellenistic influence on the Book of Wisdom and its consequences, i. m., 

42–43; LM., M,!3!: Notte di paure e di luce, i. m., 188; u0: A Gondviselés bárkája: a 
Bölcs 14,1–10 és Ízisz istenn0, in u0: A Bölcsesség útja, i. m., 215–216.

42 Az Ízisz aretalógiákkal való kapcsolatra mutat rá J S. K(AA68-3: Isis and Sophia in 
the Book of Wisdom, "e Harvard "eological Review 75 (1982/1) 57–84. Kloppenborg 
használja a remitologizáció fogalmát, ami azt a folyamatot jelöli, miszerint az alexandriai 
zsidóság számára Ízisz istenn0 kultikus alakjának fényében vált ismét aktuálissá és elevenné 
az isteni Bölcsesség alakja. Lásd még LM., M,!3!: A Bölcsesség útja, i. m., 230–231. 

44 Vö. B6-,-H P. G-6?6(( – A-7M- S. HM7: "e Oxyrhynchus papyri, i. m., 196–197.
45 LM., M,!3!: Az Isten és az ember mellett jelen lév0 Bölcsesség. Bölcs 9,9b.10c és 

Ízisz alakja, in u0: A Bölcsesség útja, i. m., 186–190.

Sapientiana 201701.indb   54 2017. 06. 02.   12:32



– 55 –

A kultúrák közt hidat épít! Bölcsesség

kés0bb a διοικέω (gondoz, igazgat) ige kifejezetten is jelez (8,1).49 Mindazt 
tehát, amit a Bölcsesség könyve – és azon belül himnuszunk – a gondvise-
lés kapcsán megfogalmaz, nemcsak a gondviselés sztoikus értelmezése, hanem 
Ízisz istenn0 hellenizált alakja is befolyásolta.4:

Ízisz kapcsán megemlíthet0 még a fény (φῶς) szimbolikája (vö. 7,26.29–
30). A himnuszban fel-felt1n0 világosságban az els0 századi olvasó számára 
felfénylik a napkoronggal ábrázolt és az istenségek közül kiemelked0 Ízisz alak-
ja.4; A Bölcsesség eulógiuma ezt a szimbolikát használva az Istent0l származó 
igaz Bölcsességet minden más istenség fölé helyezi. Olyan valóságként mutatja 
be, amely egyedülálló, ám „inkluzív módon” tartalmazza mindazt az igazságot, 
amit a címzett zsidó közösséget körülvev0 hellenizált egyiptomi kultúra vallási 
és filozófiai irányzatai nyújthattak.

A könyv szerz0je tehát azért alkalmazza az Ízisz-kultusz elemeit a Bölcsesség 
alakjára, hogy hozzásegítse az alexandriai hellenizált zsidóságot, hogy a min-
dennapjaikban óhatatlanul eléjük kerül0 hellenizált Ízisz-kultusz új olvasata 
utat nyisson ószövetségi hagyományuk aktualizálására.

Más egyiptomi hatások

Ízisz kultuszának nyomain túl a Bölcs 7,22–8,1 nyelvezete merít még az 
egyiptomi démonvilág és mágia szókincséb0l is:4⁷ pl. az ἀπόρροια (kiáradás) 
szó megjelenik az egyiptomi asztrológiában, a túlvilági er0knek a világra és 
a történelem eseményeire gyakorolt hatását jelölve (determinisztikus szemlé-
let).4=

49 A Bölcsesség történelemben Isten titkait tárja fel. Vö. LM., M,!3!: „Isten Misztériu-
mai”: a Bölcsesség könyvét0l a Jelenések könyvéig, in u0: A Bölcsesség útja, i. m., 281–283.

4: LM., M,!3!: A Gondviselés bárkája: a Bölcs 14,1–10 és Ízisz istenn0, in u0: A Böl-
csesség útja, i. m., 203–228.

4; B6-,-H P. G-6?6(( – A-7M- S. HM7: "e Oxyrhynchus papyri, i. m., 200; Z,?!- 
K-!,: Ószövetségi exegézis, Kolozsvár Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 2008, 247.

4⁷ G!M&6AA6 S.,-A,7: Libro della Sapienza, i. m., 72–73.
4= K,-( P-6!&6H, (ed.): Papyri Graecae Magicae, Stuttgart, 2. Bd., 1974, 34, VII p, XXII. 

col., 779; LM., M,!3!: Ben Szíra és a Bölcsesség könyve: A zsidóság hellenisztikus 
világgal való találkozásának két bibliai példája, in u0: A Bölcsesség útja, i. m., 34–36.

Sapientiana 201701.indb   55 2017. 06. 02.   12:32



– 56 –

Schnider A. Angelika OP

O. E/(6/7!/M& @,3J 63J&F36&G

A rövid szakasz gazdagsága, a bemutatott lehetséges hatások sokfélesége ellenére 
sem eklektikus szöveg. A sokoldalúan m1velt szerz0 merész „forráskezelése” át-
fogó „teológiai” koncepciójába illeszkedik. Zsidó identitásához h1en, kritikus, 
de mégis befogadó magatartással szólaltatja meg az említett elemeket, s azokat 
azon a horizonton szemléli és láttatja, melyet az egyetlen, él0 Istennel kötött szö-
vetség határoz meg, és amely üdvtörténeti, eszkatologikus távlatokba nyúlik.4B

A szerz0 üzenete tehát a zsidó hagyományban gyökerezik, de azt helleniszti-
kus „köntösbe” öltözteti. Mi több, paradox módon épp a hellenisztikus fogal-
makkal, eszközökkel élve fogalmazza meg azt, ami zsidó hitét radikálisan meg-
különbözteti a hellenisztikus alexandriai hitvilágtól és gondolkodásmódtól.5C 
E hermeneutikai folyamat során a zsidó reflexió olyan új elemekkel gazdago-
dik, mint pl. a Tóra és a természettörvény összekapcsolása, a Törvény szerint 
él0 igaz ember eszményének és a megel0z0 korok „igazai” szerepének átértéke-
lése; az üdvösség útján vezet0 Bölcsesség kozmikus szabadító szerepe; valamint 
az er0teljes univerzális szemlélet mellett az egyén középpontba helyezése.52 Az 
egyetemesre nyitott hellenisztikus világ az egyén, az „igaz” számára kihívást je-
lent, ahogy a Bölcsesség könyve szerint a csábítással szemben h1séges „igaz” is 
kihívás, s0t provokáció a hellenisztikus kultúrát – a maga eklektikus természe-
tével – kritikátlanul elfogadók szemében (vö. Bölcs 2).54 A m1velt és valóban 
bölcs szerz0 tudva, hogy a „világ” hatása alól nem vonhatja ki önmagát, aki 
benne él, párbeszédre lép, s a szembenállás nyílt apológiája helyett a világ és 
saját hagyománya újraértelmez0jének mutatkozik. Így érthet0vé és elevenné 
tette az els0 század hellenizált zsidó olvasója számára ószövetségi örökségüket. 
Ilyen értelemben beszélhetünk „valódi inkulturációról”.55

4B G!M&6AA6 B6((!, – A36( P,&&,-: L’infinita passione per la giustizia, in Giuseppe Bellia 
– Angelo Passaro: Il Libro della Sapienza, i. m., 335–339.

5C Lásd J,6& M. R66&6.: Hellenistic influence on the Book of Wisdom and its consequences, 
i. m., 154–159.

52 E témák tanulmányozásához kiváló alapot nyújt LM., M,!3!: A Bölcsesség útja, i. m. 
tanulmánykötete, melyet magam is felhasználtam.

54 LM., M,!3!: A kényelmetlenséget jelent0 igaz elnyomása (Bölcs 2,10–20), Studia 
Biblica Athanasiana 15 (2014/1) 69–81.

55 G!(86-7 Maurice SJ: Inculturazione, in Maurice Gilbert SJ: La Sapienza di Salomone, 
vol. 2., Apostolato della Preghiera, Roma, 1995. 21–22; LM., M,!3!: Az Isten és az 
ember mellett jelen lév0 Bölcsesség. Bölcs 9,9b.10c és Ízisz alakja, A Bölcsesség útja, i. m., 
191–193; LM., M,!3!: Ben Szíra és a Bölcsesség könyve: A zsidóság hellenisztikus 
világgal való találkozásának két bibliai példája, in u0: Bölcsesség útja, i. m., 36–38.

Sapientiana 201701.indb   56 2017. 06. 02.   12:32



– 57 –

 Sapientiana 10 (2017/1) 57–67.

„Mind Jeruzsálemben születtünk”
Pierbattista Pizzaballa rövid teológiai méltatása

V%-,! J,/,8 OFM

Abstract
In this essay we want to appreciate the work of former Custos of the Holy 
Land Fr. Pierbattista Pizzaballa from a theological point of view. We reflect on 
the centrality of Jerusalem in the Christian faith, a central role diNerent from 
that in Judaism or Islam, and not to be described suVciently by categories of 
a general religious phenomenology. A collection of talks by Pizzaballa, Il potere 
del cuore, serves as illustration. *e organic relationship between Israel and 
the Church is highlighted. Inspired by the Gospel figure of Jesus, our view is 
opened towards the presence of God in men and women of our times, in the 
broken reality of the Holy Land today.

Keywords: Pierbattista Pizzaballa, Holy Land, centrality of Jerusalem, 
relationship between Israel and the Church, universality and boundedness to a 
place in religion

Kulcsszavak: Pierbattista Pizzaballa, Szentföld, Jeruzsálem központi szerepe, 
Izrael és az egyház, egyetemesség és helyhez kötöttség a vallásban

2016 májusában bejárta az egyházi sajtót a hír, hogy új szentföldi kusztost 
neveztek ki. Véget ért Pierbattista Pizzaballa tizenkét éves hivatali ideje, és a fer-
ences rendi szabályzatoknak megfelel0en mást neveztek ki helyére, mégpedig 
Francesco Patton addigi trentói tartományf0nököt. A kinevezést május 20-án 
hirdették ki, a hivatal átadása – az ünnepélyes bevonulással Jeruzsálemben a 
JaNai kaputól a San Salvatore templomáig – június 6-án zajlott le. A téma 
újabb hírrel gyarapodott, amikor június 24-én nyilvánosságra hozták, hogy 

 V%-,! J,/,8 ferences szerzetespap, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F0is-
kola rektora, a Fundamentális Teológia Tanszék vezet0je; varnai.jakab@sapientia.hu

Sapientiana 201701.indb   57 2017. 06. 02.   12:32



– 58 –

Várnai Jakab OFM

a Szentatya elfogadta Fuad Twal jeruzsálemi latin pátriárka lemondását kora 
miatt, és Pizzaballát nevezte ki utódának, egészen pontosan: apostoli admin-
isztrátornak, betöltetlennek nyilvánítva a pátriárkai széket. A lelép0 kusztos 
lényegében pihenés vagy szünet lehet0sége nélkül kapott új feladatot.

Jelen írásunkkal azonban nem az egyházi híreket szeretnénk gyarapítani, 
hanem Pierbattista Pizzaballa teológiai méltatását szeretnénk elvégezni. Egy 
szentföldi kusztosnak nyilván nincs módja arra, hogy kötetekkel gyarapítsa a 
teológiai szakirodalmat. Pizzaballának is el kellett szakadnia addig m1velt szak-
területét0l, a hebraisztikától. Az azonban jogos elvárás a szentföldi kusztossal 
szemben, hogy gondolatilag is fogja át feladatát, és beszédekben, cikkekben 
adjon mélyebb távlatot az aktuális kérdéseknek. Ezekb0l azután kirajzolódnak 
fontos teológiai témák, sarkpontok, lényeges és visszatér0 gondolatok. Ezeket 
szeretnénk kiolvasni Pizzaballa kiadott el0adásaiból és cikkeib0l, els0sorban a 
kusztosi szolgálata végén megjelent gy1jteményb0l.2

Ha jobban meg akarjuk nézni, kit is tanulmányozunk, el0ttünk áll egy fia-
talember, aki Bergamo vidékér0l származik, érettségi után – 19 évesen, 1984-
ben – belép a ferences rendbe, és teológiai tanulmányokat végez Bologná-
ban. Pappá szentelése után, 1990-ben elfogadja elöljárójának döntését, hogy 
Jeruzsálemben tanuljon tovább teológiát. Ez rendszerint a ferencesek ottani 
biblikus intézetében, a Flagellatio4 néven ismert doktori iskolában történik. 
Pizzaballát azonban a licenciátus megszerzése után (1993) a Héber Egyetemre 
küldték doktorálni, ami a szakmai kitekintés mellett az emberi kapcsolatokban 
is új teret nyitott számára. Kiválóan megtanult héberül, ezért nem meglep0, 
hogy megbízatásai között szerepelt a héber nyelv1 katolikusok között végzett 
lelkipásztori munka is. Mindezekb0l 2004 nyarán kiszakadt, amikor 39 éves 
korában megkapta a kusztosi tisztséget. Hivatali idejét sokan a Kusztódia rég-
óta esedékes modernizációs folyamataként tartják számon. Hogy csak egy te-
rületet említsünk, úgy képviselte a szentföldi ferenceseket a médiában, hogy 
néhány év alatt jelent0sen megn0tt a Kusztódia ismertsége.

Nem próbáljuk meg Pizzaballát valamilyen kategóriába sorolni, egy jelz0vel 
könnyen ellátható rekeszben elhelyezni. Bizonyos nézetekben például Nyuga-
ton konzervatívnak számítana, saját közösségében viszont újítónak. A szentföl-

2 P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore. Il Medio Oriente nel racconto del Custode di 
Terra Santa, Edizioni Terra Santa, Milano, 2016.

4 A latin szó arra utal, hogy a Krisztus megostorozásának (flagellatio) színhelyeként 
számon tartott jeruzsálemi kolostor a székhelye a biblikus intézetnek a Via Dolorosán, a 
keresztút kezd0pontjának közelében.

Sapientiana 201701.indb   58 2017. 06. 02.   12:32



– 59 –

„Mind Jeruzsálemben születtünk”

di ferences kusztódia alapvet0en konzervatív teológiai opciók nyomán formálja 
véleményét, aminek oka lehet a meg0rzésre irányuló beállítottság és az ortodox 
kereszténység mint környezet. Ugyanakkor a biblikus tudományokban a jeru-
zsálemi ferences intézet együtt halad az akadémiai közösséggel, és naprakész a 
tudományos elméletek ismeretében. Célunk tehát nem annyira egy egységes 
profil felrajzolása, hanem néhány jelent0sebb teológiai gondolat közvetítése.

H6(J6 /[7[77&F3 F& 63J6766&&F3

Az els0 és legfontosabb teológiai kérdés: A Szentföld tisztelete nem hangsú-
lyozza-e túl a kereszténységben egy földrajzi hely szerepét? Nem jelent-e visz-
szalépést egy archaikus világkép felé – Mircea Eliade felfogását idézve –,5 ha a 
kereszténységben ilyen nagy jelent0séget tulajdonítunk egy földrajzi helynek? 
Maga Pizzaballa is felidézi ezeket az ellenvéleményeket: 

„A leginkább elterjedt vélekedés szerint a kereszténység fontosnak tartja 
ugyan a Szentföldet és benne Jeruzsálemet, de nincs központi szerepe, 
hiszen az igaz imádók Istent »lélekben és igazságban« imádják (Jn 4,24). 
A zsidó vallásban viszont Jeruzsálem alapvet0 része az identitásnak, a mu-
szlimok számára pedig a vallás pillére a zarándoklat a szent helyre. A ke-
resztények túlnyomó része, úgy t1nik, anélkül éli vallását, hogy valaha is 
eljutna szentföldi zarándoklatra.”9

A keresztény élet gyakorlata valóban azon alapszik, hogy földrajzi helyt0l füg-
getlenül lehetséges az üdvözít0 közösség Istennel, Krisztusban, a Lélek által. 
Ezt a feltételt a teológiai kidolgozásban mindvégig fenn kell tartani. A teológiai 
válasz nem is akarja ezt tagadni.

Miel0tt az ellenvetésre válaszolnánk, érdemes röviden felidézni, mi is Je-
ruzsálem szerepe a zsidó és a muszlim vallásban. Sokszor csak a sz1kszavú 
kijelentést halljuk: Jeruzsálem három vallás számára is szent város. A felidé-
zett vélemény már sejteti, hogy a közös vonás mellett különbségek is vannak: 
mindhárom vallásban más a szerepe Jeruzsálemnek. A zsidó vallásban Jeru-
zsálem Dávid korától központi szerepet játszik. Az évszázadok során a város 
a népe körében lakozó Úr h1ségének jelévé válik, a városhoz való személyes 

5 Vö. M!-.6, E(!,H6: A szent és a profán, Európa, Budapest, 1987.
9 P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 21–33., itt 24.

Sapientiana 201701.indb   59 2017. 06. 02.   12:32



– 60 –

Várnai Jakab OFM

kapcsolódás, amely az ünnepekre való zarándoklásban is kifejez0dik, a vallás 
egyre er0sebb tényez0je lesz. A 86. zsoltár néhány sora jól foglalja össze ezt az 
alapérzést: 

Háza alapjait szent hegyén vetette meg, mert Sion kapuit szereti az Úr […]  
„Ez is meg az is benne született, és 0t maga a Fölséges er0sítette meg!” 
Az Úr bejegyzi a népek könyvébe: „Ezek mind itt születtek!”

Jeruzsálem szentsége „egyre nagyobb, ahogy közeledünk a Templomhoz és a 
Szentek Szentjéhez. […] Ide jöttek imádkozni a zsidók, mert az ég kapuja 
a Templommal szemben van a népi hiedelem szerint, amelyet a Ter 28,17-
hez szóló Targum Neofiti fogalmazott meg.”: Ez a ragaszkodás a Templomhoz 
és a szent városhoz jellemzi Jézus vallási alapbeállítottságát is, nélküle üzene-
te érthetetlen.; Ezért azt kell mondanunk, hogy teológiai síkon is rendkívül 
aggasztó a muszlim körökben terjed0 politikai indíttatású vélemény, hogy a 
templomtéren nem is volt zsidó templom.⁷

A muszlim hagyomány Mohamednek a Korán 17. szúrájának 1. versében 
leírt éjszakai utazását helyezi Jeruzsálembe, és ezzel alapozza meg a véleményt, 
hogy „a muszlim vallás harmadik legszentebb helye”. Ennek nyomán vált 
zarándokhellyé is.

Az a szerep tehát, amelyet Jeruzsálem a zsidó, illetve a muszlim vallásban be-
tölt, a keresztény felfogásban nem megalapozható. De ett0l még lényegtelen-e 
a hely? Nélkülöz-e minden szerepet Jeruzsálem? A válasz annak átgondolásából 
fakad, hogy Isten Igéjének emberré születése, a megtestesülés egészen konkrét, 
meghatározott ponton érinti világunkat. Pizzaballa is ezt az érvelést követi:

„A kereszténység a megtestesülés vallása. Ennek általában az id0beli ol-
dalát szoktuk említeni: »az id0k teljességében« Krisztus megszületett. El-
fogadható a szentföldi ferencesek által gyakran emlegetett kiegészítés, a 
térbeliség hangsúlyozása is. Ha az üdvösségnek van történelme, akkor 
földrajza is van. Az egyház emiatt 0rizte meg kezdett0l fogva a Jeruzsá-

: F-FHF-!. M,&: Le judaïsme ancien. Milieu et mémoire du Nouveau Testament, FPP, 
Jerusalem, 2001, 70.

; Lásd a Katolikus Egyház katekizmusának 583–586. pontjait.
⁷ Ezt a vélekedést keresztény szempontból is barátságtalan gesztusként kell értékelnünk. 

Az Ószövetség mellett az evangéliumok és az Újszövetség szavahihet0ségét is teljesen 
elfogadhatatlan módon kérd0jelezi meg. A Temple Denial jelenségét leírja D-6 G(H: 
"e Fight for Jerusalem, Regnery, Jerusalem, 2007.

Sapientiana 201701.indb   60 2017. 06. 02.   12:32



– 61 –

„Mind Jeruzsálemben születtünk”

lemhez való különleges kapcsolódást, amely viszont soha nem jelentett 
olyan központi szerepet, mint a zsidó vagy a muszlim vallásban. Ez a 
kett0sség érdekes módon fejez0dik ki a Máté-evangélium húsvéti híra-
dásában: »Az angyal azonban felszólította az asszonyokat: ‘Ne féljetek! 
Tudom, hogy ti Jézust keresitek, akit keresztre feszítettek. Nincs itt. Fel-
támadt, ahogy el0re megmondta. Gyertek, nézzétek meg a helyet, ahol 
nyugodott! Aztán siessetek, vigyétek hírül tanítványainak: Feltámadt a 
halálból, el0ttetek megy Galileába. Ott viszontlátjátok. Íme, tudtotok-
ra adtam.’« (Mt 28,5–7). A 6. vers aláhúzott részét arra vonatkoztatják, 
hogy a feltámadással a »hely« nem veszítette el minden jelent0ségét. Ez a 
hely azonban mindig kapcsolódik a feltámadás örömhíréhez. Kezdett0l 
fogva azért mennek el a keresztények »erre a helyre«, hogy meger0södje-
nek Krisztus mindenütt jelenlév0 valóságában.”=

Ez a látszólag paradox folyamat lényegében minden szentföldi szent helyen 
átélhet0. El lehet menni Szikhembe, Jákob kútjához, és a görög ortodox temp-
lom oltára alatt meg lehet látogatni a kutat, amelynél Jézus találkozott a sza-
mariai asszonnyal. Itt szembesülünk a következ0 paradoxonnal: „Jézus éppen 
itt és nem máshol mondta, hogy Istent nemcsak itt vagy ott, hanem minden-
hol lehet imádni.” A paradoxonokra jellemz0, hogy nem kioltják a gondolati 
folyamatot, hanem elmélyítik, vagy segítik a túllépést a fogalmiságon túli va-
lóság felé. Már a fentebb idézett evangéliumi szövegben, a János-evangélium 
4. fejezetének párbeszédében is tetten érhet0 a konkrét helyre gondoló emberi 
szint és a „lélekben” valóságát megnyitó isteni szint. A találkozás során a sza-
mariai asszony megnyíló hitében e két szint érintkezik, felfogja kapcsolatukat, 
megteszi a bels0 lépést az isteni örömhír befogadásához. Ma is meríthetünk 
ott, Szikhemben ugyanabból a kútból, még emlékbe is elhozhatunk abból a 
vízb0l, amelyr0l Jézus azt mondta: „Aki ebb0l a vízb0l iszik, újra megszomja-
zik. De aki abból a vízb0l iszik, amelyet én adok, az nem szomjazik meg soha 
többé, mert a víz, amelyet én adok, örök életre szökell0 vízforrás lesz benne” 
(Jn 4,13b–14). A feltámadás örömhíre nem oltotta ki a hely jelent0ségét, és ha 
a Máté-evangélium ezt mindjárt az angyal szavaként adja elénk, akkor éppoly 
eredend0ként kell felfognunk a feltámadás örömhírével.

Ezért beszélhetünk tehát az „üdvösség földrajzáról”. A megtestesülés valósá-
gát jelent0 térbeli koordinátákra is alkalmazni lehet a Gal 4,4 szavát: „amikor 
elérkezett az id0k teljessége, az Isten elküldte Fiát, aki asszonytól született, és 0 

= P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 25.

Sapientiana 201701.indb   61 2017. 06. 02.   12:32



– 62 –

Várnai Jakab OFM

alávetette magát a törvénynek”. Az adott hely így egyfajta „térbeli teljességet” 
is jelent, amivel lényegében eljutottunk a „történelem” fogalmához, hiszen ab-
ban nem csak a kronológia számít. A Szentföld teológiai szerepe ezért nem is 
annyira a térbeli pont hangsúlyozása az id0beliséggel szemben, hanem a törté-
nelem helyes, teljes fogalmának helyreállítása bennünk.

H3J, „/[FAA7” &%M/-, J6-M&%(6G

Hogyan tudnánk megfogalmazni Jeruzsálem központi szerepét? A megtestesü-
lés valósága mellett van egy másik szempont is, amely nem az „id0k beteljese-
dését” tekinti, hanem egy kezdetet mond ki: az egyház létrejöttét.

„Jeruzsálem az egyház számára »anyaegyház«. Ez a közösség »szülte« a 
többit, ezt nem máshonnan alapították, hanem maga az Úr hívta életre. 
Nem apostolok alapították, hanem az apostolok innen indultak el, hogy 
másutt az egyházi közösségeket megalapítsák. A jeruzsálemi helyi egyház 
hivatása ezért mindig egyetemes: utalás a kezdeti egységre és összhang-
ra.”B

Nagyon fontos az a három egyháztani szempont, amellyel itt Pizzaballa Jeru-
zsálem szerepét árnyalja: a jézusi alapítás eredeti szándéka, az „eredet apostoli-
sága” és az egyetemesség hivatása.

Nézzük el0ször a jézusi alapítást. Bár Rómában, a lateráni bazilika hom-
lokzatán olvasható a felirat, hogy minden templom „anyja és feje” (mater et 
caput), az üdvtörténelem tér-id0beli szemléletében mégis Jeruzsálem a kezdet. 
Ennek jelképe a szentföldi ferencesek címere, az egyenl0 szárú kereszt négy kis 
kereszttel a négy sarkában: Jeruzsálemb0l a négy égtáj felé jut el az evangélium. 
Jeruzsálemben egy egyházi közösség szüntelenül emlékeztetve van arra, hogy 
„maga az Úr hívta életre”. Ebben nagy er0forrás rejlik az evangéliumi megúju-
láshoz. Ezt a különleges egyházi küldetést másutt így írja le Pizzaballa:

„Nekünk, mint a Szentföldön él0 keresztény közösségnek el0ször is azt 
kell felfedeznünk, hogy ott élünk, ahol minden elkezd0dött. De nem 
pusztán helyekr0l van szó: mi a megtestesülés él0 emlékezete vagyunk, 
amely nemcsak az id0ben, hanem egy adott térben is játszódott le. Eltö-

B P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 26.

Sapientiana 201701.indb   62 2017. 06. 02.   12:32



– 63 –

„Mind Jeruzsálemben születtünk”

kélten élni ebben a térben – hivatás és az egész egyháznak tett szolgálat. 
Feladatunk tehát az, hogy ennek tudatát élesszük magunkban. A lelki-
pásztorok és a hív0k mindazokban az egyházakban, amelyek a Szent-
földön élnek, mélyítsék el ismereteiket a Szent Helyekr0l, amelyek az 
evangelizáció és az imádság fontos alkalmai, azon túl, hogy a szentföldi 
keresztény identitás biztos pontjai. F0leg Jeruzsálemet nem szabad úgy 
nézni, mint csupán egymással küzd0 frakciók harcterét: továbbra is a kez-
deti és végpontja mindenkinek, aki Ábrahám hitét osztja.”2C

A 86. zsoltár szavát ezen a ponton vonatkoztathatja magára a keresztény em-
ber. Mi is „mind itt születtünk” a keresztség által.22 Hozzá kell azonban ten-
nünk, hogy a kezdethez való ilyen közvetlen kapcsolódás mellett ugyanakkor 
ez a közösség kétezer év történelmét is magán hordozza, mégpedig igen er0s 
történelmi tudattal a hagyományok, jogok és privilégiumok terén. Sajátos 
együttese alakul ki ezért Jeruzsálemben az eredetre való szüntelen utalásnak és 
a történelmi örökség meghatározó jelenlétének.

A második jelleg az „eredet apostolisága”. Az egyházról megvalljuk a Credo 
elimádkozásakor, hogy hiszünk annak apostoliságában. Ennek egyik jelenté-
se az eredet apostolisága. B0vebb kifejtést igényel talán a harmadik jelleg, az 
egyetemesség hivatása. Pizzaballa szerint Jeruzsálem képviseli az egyetemes-
ségre és az egységre szóló hivatást. Ez a pünkösd jelenetében t1nik szemünkbe 
leginkább. Ahogy az Apostolok cselekedetei felsorolja a zarándokok szárma-
zási helyeit, azt érezteti, hogy az egész világ együtt van. Születése pillanatában 
az egyház máris egyetemes és ezért sokszín1. „Jeruzsálem állandó emlékeztet0 
számunkra, hogy a kezdetkor összhang és egység érvényesült.”24 A jeruzsálemi 
egyház ezért nem egyszer1en egy helyi egyház a sok közül, ahol történetesen 
sok arab keresztény és néhány külföldi él, hanem helyi valóságában is az egy-
ház egyetemességét idézi fel. Abban is, hogy olyan helyen, olyan térségben van 
jelen, amely évezredek óta a népek és kultúrák érintkezési pontja.

Az „egység” említése nem véletlen. A készületlen látogató a Szentföldön 
olykor az egység hiányát érzékeli, és megütközik. Hogyan bánjunk ezzel a ta-
pasztalattal?

2C P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 38.
22 Vö. G!M&6AA6 C,??M((! – C,-( G!-3! (ed.): Gerusalemme. Dove tutti siamo nati, 

Edizioni Terra Santa, Milano, 2016. Az interjúkötetben neves személyiségek vallanak 
arról, mit jelent számukra Jeruzsálem.

24 P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 26.

Sapientiana 201701.indb   63 2017. 06. 02.   12:32



– 64 –

Várnai Jakab OFM

„A keresztény felekezeteknek mind megvan a maguk központja valahol 
másutt a világban, de szívük, mindegyiküké, Jeruzsálemben dobog. A mai 
jeruzsálemi felekezeti sokszín1ségnek van pozitív nézete: él0 kapcsolat-
ban vannak egymással, és m1köd0 viszony alakult ki a szolgálatban.”25

Minden zarándoknak meg kell magában válaszolnia a kérdést, hogy mi is a 
„mai jeruzsálemi felekezeti sokszín1ség” pozitív nézete. Pizzaballa szerint ez a 
néz0pont nem sajátítható el a versengés és széthúzás jegyében. Amit itt látunk, 
az a kommunió egyháztanának megvalósulása. Pizzaballa ezt igyekezett valóra 
váltani: nem veszekedni a többi felekezettel, hogy „kié a Szentföld”, hanem 
amiben csak lehet, összefogni, rendelkezésükre állni, segíteni egymást. Hozzá-
állásának egyik gyümölcse, hogy a Szent Sír restaurálásáról meg tudott egyezni 
a görög és az örmény püspökkel, és 2016 húsvétja után kezdetét vette a rég várt 
felújítás. Az alábbi idézet jól foglalja össze Pizzaballa szemléletét:

„Igaz, hogy a szent helyek itt sokszor a vallások és felekezetek közötti 
feszültségek helyei is. Ugyanakkor az is igaz, hogy a világon sehol másutt 
nem találjuk meg a vallásközi és ökumenikus együttélés ilyen gazdagsá-
gát a barátság 0szinte törekvése alapján. Így nézve a Szentföld valóban 
az emberi együttélés csodája az egyetlen Isten nevében, a kereszténység 
esetében pedig az ökumenikus együttélés csodája Jézus Krisztus nevében. 
Tény, hogy a megoszlás jeleire nagyobb fény vetül, mint a testvériség és 
tisztelet sokkal számosabb jeleire.”29

Ha a történelem régebbi válságos id0szakaival hasonlítjuk össze, akkor valóban 
elmondhatjuk, hogy a felekezetek közötti viszonyban ma sokkal jobban érvé-
nyesül a testvériség. Egy másfajta elemzés volna hivatott eldönteni, hogy ebben 
mekkora szerepe van annak, hogy a felekezetek ma már kevésbé közvetlen be-
folyás alatt állnak az egyes országok és kormányok részér0l. Néha úgy sejthet0, 
hogy ha az egyházi közösségeket hagyják egyszer1en csak keresztényként élni, 
motivációikat Krisztusból meríteni, akkor kevesebb a versengés közöttük.

25 P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 27.
29 P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 44.

Sapientiana 201701.indb   64 2017. 06. 02.   12:32



– 65 –

„Mind Jeruzsálemben születtünk”

I-,6( F& , 63J%

Pizzaballa gondolkodásában érvényesül az, amit Hans Kessler az általa írt 
krisztológiatraktátus bevezetésében mond: „Az Ószövetség Jézusnak nemcsak 
el0készít0 el0története, hanem bens0 el0feltétele, s0t Jézusnak és a Krisztusba 
vetett hitnek maradandó alkotóeleme.”2: Egy szerzetespap számára, aki tudo-
mányos szinten foglalkozik hebraisztikával, és a mai héber nyelvet is ismerve 
lelkipásztorkodik, nehezen képzelhet0 el más kiindulópont. Józanul állapítja 
meg azonban, hogy a tudományos, vallási párbeszéd alkalmai igen sz1kek a 
judaizmus és a kereszténység között, és azoknak sincs társadalmi kihatásuk.2; 
Ennél jelent0sebbnek tartja az „élet párbeszédét”, a hétköznapi érintkezést a 
két vallás tagjai között. Ennek jegyében sokat tett azért, hogy legyenek feren-
cesek, akik a kereszténységet illet0en tájékoztatást tudnak adni középiskolai 
és egyetemi szinten a diákok számára. Sajátos találkozási pontja továbbá a két 
vallásnak és kultúrának a héber nyelv1 katolikusok körében végzett lelkipász-
tori munka. „A héber nyelv egyre inkább a helyi egyház egyik nyelvévé válik. 
A katolikus egyházat nemcsak arabok, idegenek és zarándokok teszik ki, ha-
nem héber nyelv1 izraeliek is tartoznak hozzá.”2⁷ Végül megnyilatkozásaiban 
Pizzaballa többször is felidézte, hogy az egyház a II. Vatikáni Zsinaton egy 
külön határozatban rendelkezett az Izraelhez való viszonyról a Nostra Aetate 4. 
pontjában, amely részét kell, hogy alkossa a hitoktatásnak is.2=

A S67?[(H „F(S /[@6!”

A Szentföld teológiájának van végül egy olyan eleme is, amelyet ezzel a mon-
dattal szoktak fémjelezni: az itteni keresztények dolga nemcsak a holt kövek 
0rzése, hanem az él0 kövek szolgálata is. A Szentföld sajátos lelkipásztori fela-
dat is. A történelmi korok adta lehet0ségek szerint a ferencesek tevékenységét 
sem csupán a „helyek” 0rzése jelentette, hanem iskolák, plébániák, szociális 
intézmények fejl0dtek ki munkájuk nyomán régt0l fogva. Ennek a lelkipászto-
ri szemléletnek az alapjában egy meghatározott teológiai látásmódot találunk: 

2: H,& K6&&(6-: Krisztológia, in *eodor Schneider (szerk.): A dogmatika kézikönyve I., 
Vigilia, Budapest, 1996, 254.

2; Vö. P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 56. 
2⁷ P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 55.
2= A legjobb bemutatás ehhez: R6!,-H N6MH6./6-: Az egy Isten sok arca, Magyar 

Keresztény-Zsidó Tanács – Mérleg, Budapest, 1992.

Sapientiana 201701.indb   65 2017. 06. 02.   12:32



– 66 –

Várnai Jakab OFM

„A bibliai felfogásban az istenség nem valamilyen »térben« lakik, amely 
csak neki van fenntartva. Azért jön el, hogy »népe körében« lakjon. El-
kíséri a népet a szabadulás útján. A »szent föld« nem egy üres, Istennek 
fenntartott terület tiszteletét jelöli, hanem kapcsolódik az ott lakókhoz is. 
Isten jelenléte a világban az 0 népén keresztül válik felfoghatóvá.”2B

Az egyháztan ezek szerint mindig valamiképpen válaszol a kérdésre: hol van 
Isten jelen a világban? A bibliai alapú egyháztan nem maradhat meg a „temp-
lom” ószövetségi-dávidi felfogásánál, hanem a teljes újszövetségi kinyilatkozta-
tás alapján kell, hogy gondolkodjon. Az „új templom” Krisztus, de az egyház 
is az 1Pét 2,5 szerint: „magatok is, mint él0 kövek, épüljetek lelki házzá, szent 
papsággá”.

„A szent helyek keresztény üzenete nem egy titokzatos tapasztalat, amely-
ben küls0 embernek nem lehet része, hanem olyan tapasztalat, amely a 
szívet, létezésünk legmélyebb értelmét érinti: egy olyan Isten megtapasz-
talása, aki valóban jelen van az ember esend0ségében, és minden embert 
elkísér életútján.”4C

A szentföldi szent helyek tehát állandó utalások a jelenlétre, amelyet Isten vállalt 
és vállal ebben a világban. Újabb példáját látjuk az egyetemesség és a helyhez 
kötöttség egyszerre érvényesül0, termékeny paradoxonának. Pizzaballa mély 
meglátásokban gazdag elemzést közöl ennek jegyében Márk evangéliumának 
kezdetér0l. M1ködése elején Jézus Kafarnaumban telepszik le. „Jézus eljön, 
hogy egy sebzett és darabokra tört, Isten és ember számára lakhatatlanná vált 
földön lakjék, és ezt egyszer1en, népének életében osztozva teszi.”42 A zsinagó-
gából kijövet Jézus Péter anyósához megy, és meggyógyítja (1,29–31). „Jézus 
itt egy másik törésvonalba lép be, amely az embert az embert0l választja el. 
[…] egyszer1en belép oda.”44 A jelenlét a Márk-evangélium és a Szentföld való-
ságát tükrözve egészen sajátos isteni lépés által valósul meg: belépés a megtört 
emberi valóságba, emberi világunk törésvonalaiba, életünk sebeibe. A megvál-
tás feltétele ez a belépés. Elemzésében Pizzaballa ezt így fejti ki: 

2B P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 43.
4C P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 47.
42 P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 74.
44 P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 75.

Sapientiana 201701.indb   66 2017. 06. 02.   12:32



– 67 –

„Mind Jeruzsálemben születtünk”

„Kafarnaum arról tanúskodik, hogy az ember valóságos élete az Istennel 
való találkozás igazi Szentföldje. Istennel úgy találkozhatunk, hogy az 0 
módjára élünk, ez pedig a kapcsolat, a nyitott találkozás. Immár ismét 
létezik tehát egy találkozási hely Isten és miköztünk, ez pedig a valóság, 
ahogyan van. A másokkal és másokért élt élet az Úrral való találkozás 
egyetlen helye. »Élet« alatt nem valami elvont dolgot értünk, hanem a 
valóságos életet, és még aki kevéssé ismeri a saját szívét, az is tudja, hogy 
ezt mennyire megjelöli a bizonytalanság és a b1n. Nincs olyan istenta-
pasztalat, amelynek ne kellene átmennie életünk fájdalmas és gyönyör1 
drámáján. Az üdvösség a mi utcánkban játszódik: az apostolok ezt látták 
és ezt szemlélték. A Szentföldön élve egy id0 után erre a meggy0z0désre 
jutottam. Nem könyvekb0l tanultam, hanem megadatott, hogy átélhes-
sem. A Szentföld ebb0l a szempontból rendkívüli hely.”45 

Az ember „valóságos élete” a „szent föld”, ezért a szentföldi keresztények egyé-
nileg és intézményeik révén aktívak a segítségnyújtásban. E szemlélet alapján a 
zarándoklatokhoz is egyre többször kapcsolódik látogatás helyi intézmények-
ben, iskolákban, találkozás ott él0 keresztényekkel. Ennek igazi megalapozását 
Pizzaballa végül nem az elméleti teológiában látja, hanem a személyes vallomás 
hangját üti meg, és átélésre hivatkozik. A teológiai méltatást ezért zárjuk az 0 
szavaival:

„A mi dolgunk csak ez lehet: úgy tenni, ahogy Jézus, vagyis eltökélten 
lakni ezt a sebzett és darabokra tört világot.”49

45 P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 76.
49 P!6-8,77!&7, P!,8,((,: Il potere del Cuore, i. m., 77.

Sapientiana 201701.indb   67 2017. 06. 02.   12:32



– 68 –

 Sapientiana 10 (2017/1) 68–87.

Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött  
szerepének alapvonalai

T!,J! M!/()&

„börtönben voltam, és eljöttetek hozzám.” 
Mt 25,36

Abstract
*e goals of penalty and penalty enforcement can be defined in various terms. 
*e wide scale ranges from retention to education. Despite such a variety of 
approaches, there is agreement on the issue that the final aim is prevention 
from further criminal actions and that penalty enforcement results in the lim-
itation of rights. However, significant diNerences appear in the aspects, goals 
and the eVcient measure of rights limitation. *is article examines the pri-
mary laws of conscience and religious freedom and emphasises the role of the 
churches in providing organisational practice for religious freedom. In the case 
of penalty enforcement, the churches have more action areas than in the field 
outside of penalty enforcement institutions. Based on research done in penalty 
enforcement institutions, the author examines the operation and the structure 
of prison chaplaincies and the legal status of its members.

Keywords: penalty enforcement, pastoral care of prisoners, freedom of conscience 
and religion, reintegration into society, social role of the churches
Kulcsszavak: büntetés-végrehajtás, börtönlelkészi szolgálat, lelkiismereti és vallás-
szabadság, társadalmi reintegráció, egyházak társadalmi szerepe

 T!,J! M!/()& PD 0rnagy, a Nemzeti Közszolgálati Egyetem Rendészettudomá nyi 
Kara Közbiztonsági Tanszékének tanársegédje; tihanyi.miklos@uni-nke.hu

Sapientiana 201701.indb   68 2017. 06. 02.   12:32



– 69 –

Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött szerepének alapvonalai 

. A 63J%,/ 8[-7[!&&!)!,/ %(7,(%& @%&,!

A XIX. századi magyarországi börtönügyi reform következtében az 1850-es 
évek végére a fogvatartottak felekezeti megoszlásának figyelembevételével a 
fegyintézetek mellé állandó lelkészeket neveztek ki, akik gondoskodtak a kö-
telez0 vallási és erkölcsi oktatásról. Ugyanennek az évszázadnak a ’60-as évei 
végére kialakultak a fegyintézetek mellett m1köd0 lelkészi állomások „az összes 
népesebb hitfelekezetek részére”.¹ Ett0l az id0t0l kezdve vannak jelen az egy-
házak szervezetten és állami támogatással az állami büntetés-végrehajtásban. 
A hitéleti tevékenységek (istentiszteleti alkalmak, hitoktatás, egyéni lelki gon-
dozás) mellett olyan sajátos feladatokat vállaltak az egyházak, mint például az 
erkölcsi nevelés, továbbá a családtagokkal való levelezés lebonyolítása, melyen 
keresztül a családi viszonyok er0södését remélték.4 Ez utóbbi feladat már el0-
revetíti a jelenleg reintegráció – korábban reszocializáció – fogalmával jelölt 
büntetés-végrehajtási célokban vállalt közrem1ködést.

Az Európai Börtönszabályok 47. pontjának 1. alpontja az alábbiak szerint 
rendelkezik:

„Ha az intézményben jelentékeny számú azonos vallású fogoly él, ezen 
vallás egy szakképzett képvisel0jét kell kinevezni és jóváhagyni. Ha a fog-
lyok száma indokolttá teszi, valamint a körülmények megengedik, ezt az 
intézményben állandó igénybe vételre kell hozni.”

Az ajánlásszer1 szabályok megfogalmazzák a vallásgyakorlás szervezettsé-
gének követelményét. Az egyházak els0dleges feladata a vallásgyakorlás szer-
vezése, illetve a közösségi vallásgyakorlás szervezeti kereteinek megteremtése. 
A vallásgyakorlásnak nem feltétele a szervezett közösségi forma. Ugyanakkor 
tagadhatatlan, hogy a jogok érvényesítésében el0nyösebb helyzetet teremt azok 
szervezett keretek között zajló, kollektív elemeket sem nélkülöz0 gyakorlása. 
Annak érdekében, hogy a vallásgyakorlás során az egyházak lehet0 legszéle-
sebb köre tudja betölteni rendeltetését, a büntetések, az intézkedések, egyes 
kényszerintézkedések és a szabálysértési elzárás végrehajtásáról szóló 2013. évi 
CCXL törvény (továbbiakban: Bv. tv.) hivatalos kapcsolattartói rangra emelte 

2 Börtönügy a Magyar királyi országos fegyintézetekben – ismertetés az 1885. évi budapesti 
országos általános kiállítás alkalmából, Királyi Igazsagugyministerium [sic!], Budapest, 
1885, 4–5.

4 Uo. 6.

Sapientiana 201701.indb   69 2017. 06. 02.   12:32



– 70 –

Tihanyi Miklós

azoknak a vallási közösségeknek a képvisel0it, amelyek a büntetés-végrehajtási 
szervvel együttm1ködési megállapodást kötnek.5 Az együttm1ködési megálla-
podások jogi alapját megteremt0 rendelkezés szerint ezek célja a reszocializáci-
óban, valamint egyéb karitatív tevékenységekben és ezeken keresztül a bünte-
tés céljának elérésében való közrem1ködés. Az egyházak szerepe els0dlegesen a 
vallási tevékenységek megszervezése, mely feladat nem csupán az egyház saját 
felfogása szerinti tagjainak vallási életére terjed ki, hanem magánban foglalja 
azokat a térít0 jelleg1 tevékenységeket, amelyek a legtöbb egyház önmegha-
tározásának attribútumát képezik. Mindemellett az egyházak tényleges társa-
dalmi szerepe nem sz1kíthet0 le hitéleti tevékenységek szervezésére. A lelki-
ismereti és vallásszabadság jogáról, valamint az egyházak, vallásfelekezetek és 
vallási közösségek jogállásáról szóló 2011. évi CCVI. törvény (továbbiakban: 
Ehtv.) szabályozása szerint az egyházak tevékenysége és ezáltal társadalmi szere-
pe kiterjedhet nevelési, oktatási, fels0oktatási, egészségügyi, karitatív, szociális, 
család-, gyermek- és i]úságvédelmi, valamint kulturális, környezetvédelmi és 
sporttevékenységekre, továbbá a nemzeti tudat ápolására.9 Az egyházaknak a 
büntetés-végrehajtásban betöltött szerepe – az Ehtv. felsorolásában foglaltak 
mellett – kiegészül a fogvatartottak reintegrációjában való közrem1ködéssel.: 
A reintegráció célja az elítélt szabadulás utáni társadalmi beilleszkedésének el0-
segítése. Ahhoz, hogy az elítélt a büntetés letöltését követ0en képes legyen az 
0t visszafogadó közösségek számára értékes tevékenységet végezni, szükséges 
annak megteremtése, hogy a fogva tartás során találkozzon azokkal az érté-
kekkel, amelyek követése révén a társadalom számára elfogadottá válhat. Az 
egyházak tevékenysége kiemelked0 az értékek közvetítésében és ezen keresztül 
a nevelésben. Ennek megfelel0en az egyházaknak a büntetés-végrehajtásban 
vállalt szerepe nem korlátozódhat a megtért hívek felé nyújtott egyházi szol-
gáltatásokra, hanem kiegészül a fogvatartottak reintegrációjában való közre-

5 Bv. tv. 3. § 9. pont e) alpont.
 Az együttm1ködési megállapodással rendelkez0 közösségekhez tartozók képvisel0je már az 

intézetbe való bejutás során el0nyösebb helyzetben van azokhoz képest, akik együttm1ködési 
megállapodással nem rendelkeznek. Esetükben a feladat ellátására feljogosító igazolvány, 
okmány, határozat, megbízólevél vagy meghatalmazás felmutatása elegend0 a büntetés-
végrehajtási szerv területére való belépéshez. Vö. a büntetés-végrehajtási szervek területére 
történ0 be- és kilépés, valamint a büntetés-végrehajtási szervek területén tartózkodás 
részletes szabályairól szóló 44/2007. (IX. 19.) IRM rendelet 4. § j) pont, illetve 5. § (1) 
bekezdés.

9 Ehtv. preambulum, illetve 9. § (1) bekezdés.
: Vö. Ehtv. 3. § (1) bekezdés, illetve Bv. tv. 5. § (3) bekezdés.

Sapientiana 201701.indb   70 2017. 06. 02.   12:32



– 71 –

Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött szerepének alapvonalai 

m1ködéssel azáltal, hogy számukra olyan értékrendszert közvetítenek, amely 
követésre méltó, és amely révén az egyén a társadalom hasznos és elfogadott 
tagjává válhat. Ezért az egyházak m1ködése nem kizárólag arra hivatott, hogy 
az egyén a zárt intézeti keretek között is élni tudjon a vallásszabadságnak az 
egyházak közrem1ködésével megvalósítható részjogosultságaival, hanem ka-
puikat szélesre tárva kell mindazok felé fordulniuk, akik nyitottak az egyházak 
által közvetített értékek elfogadására. 

D. A 63J%,/ &6-6A6 , -6!763-%.!)8, (-6&.!,(!%.!)8,)

Antalóczy Péter a vallás reszocializációban betöltött lehetséges pozitív szere-
pét egyfel0l a vallás értékközvetít0 szerepében, másfel0l a vallási normák által 
el0írt kötelez0 magatartási szabályok pozitív hatásában látja. A vallási értékek 
reszocializációban betöltött pozitív szerepét közvetíti az a megállapítása, amely 
szerint „a vallás segítségével az elítélt olyan értékekkel találkozhat, amelyeket 
valamilyen oknál fogva korábban egyáltalán nem, vagy nem helyesen ismert”.⁶ 
Hajdú Miklós börtönlelkész személyes tapasztalatain alapuló beszámoló írá-
sából legalább három lényeges egyházi szerepvállalás tükröz0dik. Az egyik a 
hagyományos vallási tevékenységekre irányuló egyházi feladatok ellátása. 
A másik nagyban hasonlít azon civil szervezetek tevékenységéhez, amelyek cé-
lul t1zték ki a fogvatartottaknak szóló programok szervezését, ezen keresztül 
pedig értékrendjük helyes irányba való alakítását. Végül pedig megállapítható, 
hogy a börtönlelkész összeköt0 személyként közrem1ködhet a fogvatartott és 
fogva tartóik között.⁷  

A vallási szervezetek börtönpasztorációs tevékenységének hatásait vizsgáló 
hazai kutatások hiánya miatt nem lehet minden kétséget kizáróan bizonyítani 
a remélt pozitív hatást, annak mértékét vagy éppen hiányát. Angolszász szak-
irodalmi adatok nyújtanak némi eligazodást, de ezek értékelésekor figyelembe 
kell venni, hogy egyrészt kell0en ellentmondásosak, másrészt a hazaitól nagy-
mértékben különböz0 alkotmányos, illetve társadalmi berendezkedésen belül 
érvényesül0 hatásokat mérnek. Példaként említek néhány eredményt. Daniel 

; A7,().J PF76-: A vallás szerepe a fogvatartottak reszocializációjában, Börtönügyi Szemle 
33 (2014/4) 27. A társadalmi értékekr0l b0vebben lásd ÁH% A7,(: A jogi alapértékek 
harmóniája és versengése, Polgári Szemle 2 (2006/7–8).

⁷ H,EHR M!/()&: A börtönpasztoráció lehet0ségei a büntetés-végrehajtásban, Börtönügyi 
Szemle 25 (2006/1) 33.

Sapientiana 201701.indb   71 2017. 06. 02.   12:32



– 72 –

Tihanyi Miklós

P. Mears és Jeremy Travis arra a megállapításra jutott, hogy a vallási közös-
ségek képesek a fiatal fogvatartottak számára pozitív alternatívát bemutatni 
mind az alkohol és a pszichoaktív szerek használatától való tartózkodás és a 
közösségi élet terén, mind pedig az egyéni munkavállalás, valamint a felel0sség 
terén.= A Nancy G. La Vigne vezetésével Florida államban végzett kutatások 
a vallási alapú reszocializáció eredményeit vizsgálták. A visszaesések számará-
nyát tekintve a 6, illetve 12 hónapos vizsgált id0szak során sem a n0k, sem a 
férfiak esetében nem volt szignifikáns különbség ahhoz a kontrollcsoporthoz 
képest, amelynek tagjai nem vettek részt a vallási alapú reszocializációban.B 
Gerry Rose az 1996–1997 közötti id0szakban vizsgálta Angliában és Walesben 
a brit állampolgárok visszaesési arányait. Két eltér0 statisztikai módszert alkal-
mazva hasonlította össze a vallási reszocializációban részesül0, illetve az ilyen 
programban részt nem vev0 személyek b1nismétlési arányát. Az els0 módszer 
során kontrollcsoporttal vetette össze a vizsgált csoportot, míg a másik esetben 
a vizsgált csoport jellemz0 adatai alapján elkészített b1nismétlési prognózissal 
hasonlította össze a tényleges eredményt. Egyik módszer sem eredményezett 
szignifikáns különbségeket a két csoport között.2C

Mindezen kritikai észrevételek ellenére sem becsülhet0 le az a tevékenység, 
amelyet az egyházak a büntetés-végrehajtás állami feladatának segítésére, ki-
egészítésére fordítanak. Ezzel nem az államnak, hanem közvetlenül a fogvatar-
tottaknak, közvetve pedig a fogvatartottakat visszafogadó családnak, legtágabb 
értelemben pedig a társadalomnak nyújtanak segítséget. Ennek érdekében az 
állam késznek mutatkozik együttm1ködni a vallási közösségekkel. Az állam 
számára mértékadó szempont akként határozható meg, hogy a reintegrációs 
folyamat minél sikeresebb legyen, mert ett0l reméli a visszaesés kockázatának 

= D,!6( P. M6,-& – J6-6J T-,@!&: "e Dimensions, Pathways, and Consequences of Youth 
Reentry. Research report, *e Urban Institute, Washington D.C., 2004, 34.

B N,.J G. L, V!36 – D!,, B-,6( – K6@6 S,((: Evaluation of Florida’s 
Faith- and Character-Based Institution, *e Urban Institute, Washington D.C., 2007. 
A legnagyobb mért különbség a 6 hónapos id0szak alatt tapasztalható 2,1% volt. Ennyivel 
kevesebb visszaes0 került ki a vallási reszocializációban részt vett csoport tagjai közül a 
kontrollcsoporthoz képest. 

2C G6--J R&6: Kainos Community and Reconviction Rates, in Jonathan Burnside et al: 
Kainos Community in the Prisons. Report of an Evaluation, Presented to Res. Dev. & Stats. 
Directorate, Home OVce; HM Prison Service England & Wales & Kainos Community, 
2001. Els0 esetben a vizsgált csoport b1nismétlési aránya 22,6%, míg a kontrollcsoport 
esetében ez az arány 25,9% volt. A második esetben a tényleges eredménnyel összevetett 
prognózis az alkalmazott el0rejelzési modellekt0l függ0en 24, illetve 26%-os visszaesést 
mutatott.

Sapientiana 201701.indb   72 2017. 06. 02.   12:32



– 73 –

Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött szerepének alapvonalai 

csökkenését. Ezért a folyamat hatékonyságának növelése érdekében az állam 
nem kizárólag az egyházakkal, hanem bármely más olyan civil szervezettel kész 
együttm1ködni, amelyik a helyes reintegrációhoz szakmailag felkészült segítsé-
get tud nyújtani. Ennek ellenére az egyházak az együttm1köd0 partnerek kö-
rében kiemelt helyet töltenek be.22 Az egyházak részér0l közrem1köd0k széles 
személyi kört ölelnek fel, amelynek pontos behatárolása teljes mértékben nem 
lehetséges. Ide tartoznak a történelmi egyházak, illetve a vallási tevékenységet 
végz0 szervezetek lelkészein kívül azok, akik egyéb min0ségükben megbízott-
ként tartanak kapcsolatot a fogvatartottakkal. Ilyen lehet a diakónus, a diako-
nissza, a hitoktató stb. A jogi szabályozás a kapcsolattartás célját nem sz1kíti 
le a vallásgyakorlásra. Ennélfogva a kapcsolattartás legitim céljainak igen széles 
köre számításba jöhet. Ilyen cél lehet az evangelizáció, amely nem vallásgya-
korlás, lévén els0sorban a vallás terjesztésére szolgál a vallást még nem követ0k 
számára. De ugyancsak célként fogadható el a terápiás jelleg1 beszélgetés, a 
konfliktuskezelés vagy akár a szuicid prevenció.  

A hazai büntetés-végrehajtásban nóvumnak tekinthet0 a speciális részlegek 
sorába illesztett vallási részleg, melyben a fogvatartott a Befogadási és Fogva-
tartási Bizottság (továbbiakban: BFB) döntése alapján kerülhet, feltéve, hogy 
ilyen részleg a büntetés-végrehajtási intézet és a vallási közösség együttm1kö-
dési megállapodása alapján m1ködik.24 A vallási részleg m1ködtetésének célja 
a vallásgyakorlás és a családi kapcsolatok er0sítése. E mögött az a felismerés 
húzódik meg, hogy a stabil családi kapcsolatok b1nvisszatartó hatást gyako-
rolhatnak. Akit a börtönön kívüli világban szeret0 család fogad, az ennek az 
értékét megbecsülve jobban törekszik olyan életet élni, amely nem vezet visz-
sza a falak közé. A vallási részleg specialitásai közé tartozik, hogy az elítélt 
folyamatos lelki gondozásban részesül, és a büntetés-végrehajtási intézet által 
rendszeres id0közönként biztosított vallási alkalmakon a hozzátartozóival vagy 
engedélyezett kapcsolattartójával közösen vehet részt, ami nem számítható 

22 Többek között jól szemlélteti ezt a kijelentést a kés0bb bemutatásra kerül0 Börtönlelkészi 
Szolgálat jogállása, m1ködése is. De ugyancsak e helyen hivatkozom arra, hogy „az elítélt az 
egyházi személlyel, a vallási tevékenységet végz0 szervezet vallásos szertartást hivatásszer1en 
végz0 tagjával, valamint az egyházi jogi személy vagy a vallási tevékenységet végz0 szervezet 
által megbízott személlyel ellen0rzés nélkül tarthat kapcsolatot” (Bv. tv. 126. § [1] és [6] 
bekezdése, valamint a szabadságvesztés, az elzárás, az el0zetes letartóztatás és a rendbírság 
helyébe lép0 elzárás végrehajtásának részletes szabályairól szóló 16/2014. [XII. 19.] IM 
rendelet 110. § [2] bekezdés).

24 Bv. tv. 96. § (1) bekezdés, valamint 109/A §.

Sapientiana 201701.indb   73 2017. 06. 02.   12:32



– 74 –

Tihanyi Miklós

be a rezsimszabályokhoz igazodó látogatófogadásként.25 A vallási részlegben 
való elhelyezést a törvény feltételekhez köti. Ezek a következ0k: 1. a várható 
szabadulásig legfeljebb három év van hátra; 2. az elítélt írásban vállalja a rész-
leg m1ködési szabályainak betartását; 3. a reintegrációs tiszt a börtönlelkész 
véleményének kikérésével erre javaslatot tesz.29 A vallási részleg jogintézmé-
nye természetéb0l ered0en els0sorban azok számára került megalkotásra, akik 
meghatározott vallást követnek. A vallási adattal való önrendelkezés elvének 
megfelel0en nem vizsgálható a nyilatkozat valóságtartalma. Indokoltnak t1nik 
ugyanakkor, hogy a büntetés-végrehajtási intézetek akkor kössenek vallási rész-
leg m1ködésére vonatkozó együttm1ködési megállapodást, amennyiben azt az 
azonos vallást követ0 elítéltek száma indokolttá teszi. 

A szabályozást két kritikai észrevétellel illethet0. Egyrészt a vallásszabadság 
és annak gyakorlása szempontjából indokolatlannak t1nik a büntetés hátralé-
v0 ideje alapján különbséget tenni a fogvatartottak között. Ez abba az irány-
ba mutat, hogy a vallási részlegen történ0 elhelyezés tulajdonképpen kedvez-
ménynek tekinthet0. Amennyiben elfogadjuk azt, hogy a vallási részleg célja 
a vallási meggy0z0dés mind teljesebb megélése, ezáltal pedig a vallásgyakorlás 
büntetés-végrehajtási intézeten kívüli módjához közelít0, azt esetenként teljes 
mértékben elér0 megvalósulása, abban az esetben az azonos vallásúak közötti 
hátrányos megkülönböztetés megállapítására adhat okot a szabadulásig hát-
ralév0 id0 alapján történ0 különbségtétel. Ez a különbség ugyanis a vallássza-
badság szempontjából nem bír alkotmányos relevanciával. A másik kritikai 
megjegyzés a reintegrációs tiszt javaslatára vonatkozik. Ezzel mintegy olyan 
helyzetet teremt a jogalkotó, amelyben a semleges állam alkalmazottja felülír-
hatja az egyén vallási igényeit. Elfogadva azt, hogy a büntetés-végrehajtási inté-
zet rendjét fenn kell tartani, de lege ferende indokoltnak látszik a börtönlelkész 
véleményét kötelez0 jelleggel figyelembe venni, mely alóli kivételként a BFB 
a büntetés-végrehajtási intézet rendje és biztonsága érdekében hozhatna eltér0 
tartalmú döntést. 

A vallási részlegen való elhelyezés megsz1nésének eseteit a jogalkotó a követ-
kez0kben határozta meg: 1. az elhelyezés id0tartama alatt az elítélttel szemben 
a végrehajtás alatt elkövetett b1ncselekmény miatt büntet0eljárás indul; 2. Az 
elítélt súlyos vagy ismételt fegyelmi vétséget követ el; 3. az elítélt a vallási rész-

25 Bv. tv. 109/A §. (3) bekezdés.
29 Bv. tv. 109/A § (2) bekezdés.

Sapientiana 201701.indb   74 2017. 06. 02.   12:32



– 75 –

Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött szerepének alapvonalai 

leg m1ködésére vonatkozó vállalt szabályokat nem tartja be; 4. azt az elítélt 
maga írásban kérelmezte.2: 

Az újabb büntet0eljárás mint az elhelyezés megszüntetésének indoka ugyan-
csak abba az irányba mutat, hogy a vallási részlegen való elhelyezés nem csu-
pán egy alkotmányos jog gyakorlását szolgálja, hanem kiváltságot, jutalmat 
jelent. Külön érdemes arra is felhívni a figyelmet, hogy az újabb b1ncselek-
ménynek elegend0 csupán a megalapozott gyanúja, mely körülmény felveti 
az ártatlanság vélelmének sérelmét. Másfel0l pedig nincs meghatározva, hogy 
az utóbb elkövetett b1ncselekmény elkövetési idejének mikorra kell esnie; a 
vallási részlegen való elhelyezést követ0en vagy a már korábban elkövetett cse-
lekmények gyanúja is az elhelyezés megszüntetését eredményezi. Ehhez képest 
elfogadhatóbb lenne az, ha a jogalkotó a vallási részlegen való elhelyezést kö-
vet0en elkövetett cselekmény gyanújához kötné az elhelyezés megszüntetését. 
Nincs meghatározva a b1nösség formája sem. Ebb0l arra kell következtetni, 
hogy a részlegbe helyezés el0tt elkövetett gondatlan b1ncselekmények (pl. a 
munkáltatás során megvalósuló foglalkozás körében elkövetett veszélyeztetés) 
is az elhelyezés megszüntetését eredményezik. Ennek arányosságához kétségek 
f1z0dnek.

A vallási részleg nem azonosítható a nemzetközi gyakorlatban APAC 
( Association for the Protection and Assistance of the Condemned) körletként 
ismert fogvatartotti elhelyezéssel. Magyarországon ilyen körlet a Váci Fegy-
ház és Börtönben, valamint a Pálhalmai Országos Büntetés-végrehajtási In-
tézet mélykúti objektumában m1ködik. Ezeknek célja a börtönben Istenhez 
megtért fogvatartottak számára a diNerenciált elhelyezés, a normalizáció és az 
egyéniesítés elvének érvényesülése mellett a közösség kialakítása. A körletre 
való elhelyezését vallási meggy0z0dését0l függetlenül bármely fogvatartott kér-
heti. A behelyezés el0feltétele, hogy a fogvatartott az intézettel, a segít0 egyházi 
szervezettel és az APAC-testvériséggel szerz0dést köt vállalva az abban foglaltak 
teljesítését. Kiemelt jelent0ség1 a részlegen elhelyezett fogvatartottak család-
jukkal való szoros kapcsolattartása. Az itt elhelyezett fogvatartottak havi két 
alkalommal 90 perc id0tartamban tarthatnak kapcsolatot hozzátartozóikkal. 
A látogatófogadáson túlmen0en havi egy alkalommal három óra id0tartamban 
családi istentiszteleten vesznek részt.2;

2:  Bv .tv. 109/A § (4) bekezdés.
2;  Forrás: http://bv.gov.hu/europa-elso-noi-apac-korletet-adtak-at [2017.  02. 10.]

Sapientiana 201701.indb   75 2017. 06. 02.   12:32



– 76 –

Tihanyi Miklós

O. A 8[-7[(6(/F&! &(3%(,7

A büntetés-végrehajtási intézetekben fogvatartott személyek a társadalomra ve-
szélyes cselekményük miatt rájuk kirótt büntetés letöltése vagy a velük szem-
ben folytatott büntet0eljárás miatt kerülnek olyan körülmények közé, amelyek 
a vallásszabadság tekintetében külön szabályozást igényelnek. Ez alapjaiban 
határozza meg a Börtönlelkészi Szolgálat szerepét és célját.

3.1. A Börtönlelkészi Szolgálat kialakítása

A Börtönlelkészi Szolgálat esetében a jogalkotónak követnie kellett volna a 
Tábori Lelkészi Szolgálat létrehozásánál megfogalmazott és Alkotmánybíróság 
által helyeselt álláspontot, amely alapján az érintett egyházakkal való megálla-
podás hiányában az állami szerv nem hozhatta volna meg a kérdéses rendel-
kezést a szolgálat felállításáról.2⁷ A Börtönlelkészi Szolgálatról szóló 13/2000. 
(VII. 14.) IM rendelet (továbbiakban: IM rendelet) eredeti szövege nem az 
egyházakkal kötött megállapodásokra hivatkozott, hanem a korábban hatály-
ban volt büntetések és intézkedések végrehajtásáról szóló 1979. évi 11. tör-
vénynek (továbbiakban: Bvtvr.) azon rendelkezéseire, amelyek felhatalmazták 
az igazságügy-minisztert a büntetések végrehajtására vonatkozó részletszabá-
lyok megalkotására.2= A rendelet megalkotója egy huszárvágással oldotta meg 
a kérdést, amikor úgy rendelkezett, hogy a szolgálat a büntetés-végrehajtási 
tevékenység részét képezi.2B Kérdéses volt már akkor is, hogy az állam bün-
tet0jogi igényét megvalósító tevékenységnek mennyire képezi részét a vallás 
szabad gyakorlása. A vallásgyakorlás a büntetés-végrehajtásnak nem része, ha-
nem jog, amelyet mindenkinek biztosítani kell, és amelyet mindenki szabadon 
igénybe is vehet. Kés0bbi jogalkotói döntés alapján ez a szövegrész kikerült a 

2⁷ A kormány és a különböz0 egyházak között megkötött együttm1ködési megállapodások 
közül a büntetés-végrehajtásban való közrem1ködést csak a Magyarországi Református 
Egyházzal és a Magyarországi Zsidó Hitközségek Szövetségével megkötött megállapodás 
tartalmazza. Vö. A Magyar Köztársaság Kormánya és a Magyarországi Református Egyház 
között 1998. december 8-án létrejött Megállapodás közzétételér0l 1057/1999. (V. 26.) 
Korm. Határozat 4. cikkely, valamint a Magyar Köztársaság Kormánya és a Magyarországi 
Zsidó Hitközségek Szövetsége között 2000. december 21-én aláírt megállapodás 
közzétételér0l szóló 1045/2001. (IV. 20.) Korm. Határozat 12. cikkely.

2= Bvtvr. 127. § (1) bekezdés, 2000. július 14-ei közlönyállapot.
2B A Börtönlelkészi Szolgálatról szóló 13/2000. (VII. 14.) IM rendelet 6. § (2) bekezdés 

hatályba lépéskori szövege.

Sapientiana 201701.indb   76 2017. 06. 02.   12:32



– 77 –

Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött szerepének alapvonalai 

rendeletb0l. Ebb0l fakadóan az egyházak autonómiáját sért0nek találhatjuk, 
hogy kormányzati szerv hozott rendelkezést arról, hogy az egyházak milyen 
területen fejtsenek ki hitélettel összefügg0 tevékenységet. Miel0tt azonban ezt 
kategorikusan kijelentenénk, érdemes megjegyezni, hogy a szintén korábban 
hatályban volt, a lelkiismereti és vallásszabadságról, valamint az egyházakról 
szóló 1990. évi IV. törvény 6. §-ban foglaltak szerint is lehet0vé kellett tenni 
a büntetés-végrehajtási intézetekben fogvatartottak számára a vallásgyakorlást. 
A törvény hatályba lépése és a rendelet megalkotása között eltelt tíz évben az 
egyházak a büntetés-végrehajtási intézetekkel együttm1ködve a fogvatartottak 
körében kialakították a vallás szabad gyakorlásának intézményes formáit. Így 
tehát a rendelet egy meglév0, tevékeny együttm1ködésnek adott jogi formát 
és ezáltal keretet, ily módon törekedve arra, hogy megszüntesse a gyakorlatban 
felmerül0 jogbizonytalanságot. Ezért a jogalkotási hiátus nem kérd0jelezi meg 
a Börtönlelkészi Szolgálat legalitását, sem pedig az általa végzett tevékenység 
legitimitását. Az állam és egyház közötti partneri kapcsolat ennek ellenére fel-
tételezné a normativitás talaján álló el0zetes megállapodást.

3.2. A Börtönlelkészi Szolgálat szervezete

Az IM rendelet nem határozza meg a Börtönlelkészi Szolgálat szervezetét, 
ezért szervezeti értelemben de jure nem is beszélhetünk a Szolgálatról. Ezért 
nemhogy hierarchikus viszony, de semmilyen jogilag szabályozott szerveze-
ti viszony nincs az állam és a Szolgálat között. Tehát a Szolgálat és a bünte-
tés-végrehajtást felügyel0 Belügyminisztérium közötti viszony egyértelm1en 
az elválasztás ténye mellett szól. Az egyházak által kirendelt lelkészek azzal a 
büntetés-végrehajtási intézettel állnak közalkalmazotti viszonyban, ahol szol-
gálatukat teljesítik. Így maga a Szolgálat tényleges módon az egymástól függet-
len büntetés-végrehajtási intézetekhez kirendelt lelkészek összessége anélkül, 
hogy jogi értelemben vett szervezetté formálódna. A különböz0 intézeteken 
belül a lelkészek az intézet parancsnokának közvetlen alárendeltségében szol-
gálnak általában osztályvezet0i beosztásban. A szabályozás kialakítása során 
érvényesül az egyházak önrendelkezési joga, mivel az IM rendelet értelmében 
„börtönlelkész az a lelkész lehet, aki rendelkezik egyházi (felekezeti) elöljárója 
engedélyével”.4C A kinevezés természetes módon állami aktus, de ennek egyik 
feltétele az adott egyház el0zetes engedélye. Ez az engedély nem az állam cse-
lekvési szabadságát korlátozza, hanem az egyházak autonómiáját védi. Az egy-

4C A Börtönlelkészi Szolgálatról szóló 13/2000. (VII. 14.) IM rendelet.

Sapientiana 201701.indb   77 2017. 06. 02.   12:32



– 78 –

Tihanyi Miklós

házi törvényeknek megfelel0en általánosan bevett gyakorlat, hogy a lelkészeket 
a saját egyházuk rendeli ki e feladatra. A börtönlelkészek egyházi értelemben 
sem alkotnak önálló szervezetet. Egyedül a Magyarországi Evangélikus Egyház 
törvényei között találni olyan rendelkezéseket, amelyek szabályozzák a Bör-
tönlelkészi Szolgálat m1ködését. E szabályok sem határozzák meg a Szolgálat 
egyházon belüli szervezetét. 42 A Magyarországi Református Egyház esetében a 
Református Missziói Központ Református Börtönmissziója tömöríti magába 
a börtönlelkészeket. Ez azonban egyházjogi értelemben nem min0sül egyházi 
jogi személynek, illetve egyházi szervezetnek.44

Az intézményes m1ködés tekintetében az elválasztás ténye mellett szól, hogy 
a vallásgyakorlás céljára megfelel0 helyiségr0l és annak alapvet0 berendezésér0l 
a büntetés-végrehajtási intézet, az egyházi szolgáltatásokhoz szükséges vallási 
felszerelésekr0l a vallási közösség gondoskodik.45 Ez megfelel annak a követel-
ménynek, hogy az állam a vallásszabadság tekintetében nem elégedhet meg a 
passzív t1réssel, hanem aktív cselekvéssel meg is kell teremtenie gyakorlásának 
lehet0ségeit. A Szolgálat tekintetben tehát minden téren megvalósul az állam-
tól való elválasztott m1ködés követelménye. 

3.3. A börtönlelkész jogállása

Szükséges megvizsgálni a büntetés-végrehajtási intézet m1ködése és a börtön-
lelkész jogállása körüli kérdéseket. A börtönlelkészek jogviszonya kett0s jog-
állást takar. Egyfel0l a börtönlelkész közalkalmazotti jogviszony alapján végzi 
szolgálatát. A börtönlelkész közalkalmazotti jogviszonyából adódóan köteles 
betartani a büntetés-végrehajtási intézetek m1ködési rendjére vonatkozó sza-
bályokat; ezek megsértése esetén közalkalmazottként vonható felel0sségre.49 
A büntetés-végrehajtási intézet parancsnokának utasításadási joga is csupán az 
intézet m1ködési rendjére vonatkozhat. Ugyanakkor a börtönlelkész saját egy-
házának kirendelt lelkésze, akinek „tevékenysége kizárólag az egyházi jogi sze-
mély irányítása, felügyelete alatt áll”.4: Ennek megfelel0en a hitéletre vonatko-

42 A Magyarországi Evangélikus Egyháznak az egyházi szolgálat külön területeir0l szóló 2005. 
évi V. törvény IX. fejezete.

44 A Magyarországi Református Egyház Alkotmánya.
45 A szabadságvesztés, az elzárás, az el0zetes letartóztatás és a rendbírság helyébe lép0 elzárás 

végrehajtásának részletes szabályairól szóló 16/2014. (XII. 19.) IM rendelet 113. § (1) 
bekezdés.

49 A Börtönlelkészi Szolgálatról szóló 13/2000 (VII. 14.) IM rendelet 3. § (2) bekezdés.
4: A Börtönlelkészi Szolgálatról szóló 13/2000 (VII. 14.) IM rendelet 3. § (4) bekezdés.

Sapientiana 201701.indb   78 2017. 06. 02.   12:32



– 79 –

Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött szerepének alapvonalai 

zó tevékenységét egyháza törvényei szerint végzi. Egyházi fegyelemsértés esetén 
az eljárást az egyházi elöljáró folytatja le. Felmerülhet olyan konfliktushelyzet, 
melyben a vallásgyakorlás és az intézet rendje, biztonsága egymással konkurál. 
Ebben a helyzetben a börtönlelkész közalkalmazottként felel az intézet bizton-
ságáért, ugyanakkor lelkészként felel a rábízott gyülekezetért. Az ilyen jelleg1 
konfliktus a jog számára nehezen feloldható, mert egyszerre van benne jelen a 
jogi parancs és a hitb0l fakadó lelkiismereti parancs. Kézenfekv0 megoldásként 
szolgálja a nehézségek kiküszöbölését az IM rendelet azon szabálya, amely sze-
rint a börtönlelkész és a parancsnok köteles együttm1ködni a szolgálat felada-
tainak zavartalan megvalósítása érdekében. Amennyiben ez nem nyújt kell0 
megoldást, abban az esetben – az egyházjog korábban bemutatott jogi jellegére 
tekintettel – az egyházi törvénnyel szemben az állami parancs kikényszeríthe-
t0. A börtönlelkészségnek nincs állami szervvel kapcsolatban álló szervezete, 
amellyel a börtönlelkészek alkalmazotti viszonyban állnának, ezért az egyes 
lelkészek – mint arról már szó volt – azzal a büntetés-végrehajtási intézettel áll-
nak közalkalmazotti viszonyban, ahol a szolgálatukat teljesítik. Ugyanennek a 
büntetés-végrehajtási intézetnek a parancsnoka rendelkezik a munkáltatói jo-
gokkal. Ennek megfelel0en a börtönlelkészeknek olyan állami elöljárójuk van, 
aki szolgálatukra meghatározó befolyással bír. Ez a helyzet a börtönlelkészeket 
kiszolgáltatottabbá teheti. 

Az IM rendelet további hiányossága, hogy nem ír el0 – a tábori lelkészekhez 
hasonló módon – a fogvatartottak és a börtönlelkészek arányára vonatkozó 
rendelkezést. Így tehát a büntetés-végrehajtási szervezet parancsnokán múlik, 
hogy az egyes intézetekben milyen létszámú börtönlelkészi szolgálat m1köd-
het. Tekintetbe véve a büntetés-végrehajtási intézetekben dolgozók speciális 
élethelyzetét, érdemes megfontolni a Szolgálat tevékenységének kiterjesztését 
az intézetben szolgálatot teljesít0k számára is. Nem mutatható ki olyan legi-
tim indok, amely korlátozná a büntetés-végrehajtási szolgálatot teljesít0k által 
igénybe vehet0 lelkigondozói szolgáltatást. Ennek lehet0sége és kötelezettsége 
ugyanakkor nem szerepel a szolgálat feladatait is meghatározó IM rendelet-
ben.4; 

A Magyarországi Evangélikus Egyház törvényei a börtönlelkészr0l mint 
önálló lelkészr0l szólnak, aki lelkészi munkáját illet0en egyházi irányítás alatt 
áll, de egyebekben alkalmazkodik a büntetés-végrehajtási szervezet és a bün-

4; A Börtönlelkészi Szolgálatról szóló 13/2000 (VII. 14.) IM rendelet 2. §.

Sapientiana 201701.indb   79 2017. 06. 02.   12:32



– 80 –

Tihanyi Miklós

tetés-végrehajtási intézet rendjéhez.4⁷ Ez az egyházi szabályozás ellentmondás-
mentesen mindenben megfelel az állami törvényeknek. S0t, egyházi oldalról 
biztosítja azt, hogy a kirendelt evangélikus lelkész magára nézve kötelez0nek 
ismerje el a büntetés-végrehajtási intézet m1ködésére vonatkozó szabályokat, 
amely egyben az együttm1ködés zálogát is jelenti. Állami oldalról pedig bizto-
sított annak lehet0sége, hogy a lelkész lelkipásztori tevékenységét saját egyháza 
szabályai szerint végezze. Jóllehet közalkalmazottként egyébként is el kell is-
mernie a büntetés-végrehajtási intézet állami szabályokban megjelen0 rendjét, 
de azáltal, hogy egyházának törvényei ezt m1ködési körébe vonják, kollízió-
tól mentesen biztosított a büntetés-végrehajtási intézeten belüli evangélikus 
börtönlelkész m1ködése. A Magyarországi Református Egyház törvényei la-
konikus módon „nem egyházi fenntartású szervezetnél m1köd0 intézményi” 
és egyben önálló lelkészként határozzák meg a börtönlelkészeket.4= Ez egyben 
azt is jelenti, hogy a református börtönlelkészt egyházi elöljárója kirendeli a 
börtönlelkészi feladatok ellátására.4B A kirendelési jogot a büntetés-végre-
hajtási intézet területi elhelyezkedése szerinti illetékes püspök gyakorolja.5C 
A Magyarországi Református Egyház is törekszik az állami és egyházi normák 
esetleges kollíziójának feloldására azzal, hogy az intézményi lelkészei számára 
el0írt szabály szerint „az intézményi lelkészek egyházi jogviszonyukból fakadó 
alárendeltségük mellett az intézmény ágazati szabályait is kötelesek betartani.52 

3.4. A Börtönlelkészi Szolgálat működése

Kutatásaim részeként interjúk segítségével igyekeztem megismerni a Szolgá-
lat m1ködését. Az interjúkat a f0város területén m1köd0 büntetés-végrehaj-
tási intézetek börtönlelkészei körében végeztem. A szóban forgó két intézet a 
F0városi Büntetés-végrehajtási Intézet, illetve a Budapesti Fegyház és Börtön, 
közismert nevén a Gy1jt0. A F0városi Büntetés-végrehajtási Intézetet „el0zetes 
házként” is szokás meghatározni, utalva ezzel arra, hogy itt többnyire el0zetes 
letartóztatásban lév0 személyek, illetve vidéki intézetekb0l a bírósági tárgyalás 
idejére ide szállított fogvatartottak kerülnek elhelyezésre. Az interjúalanyok a 

4⁷ A Magyarországi Evangélikus Egyháznak az egyházi szolgálat külön területeir0l szóló 2005. 
évi V. törvény IX. fejezete.

4= A Magyarországi Református Egyháznak a lelkészek szolgálatáról és jogállásáról szóló 2013. 
évi I. törvénye 18. § e) pont és 22.§ (1) bekezdés g) pont.

4B Uo. 7. § 16. pont.
5C Uo. 40. § (2) bekezdés.
52 Uo. 48. § (1) bekezdés.

Sapientiana 201701.indb   80 2017. 06. 02.   12:32



– 81 –

Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött szerepének alapvonalai 

Katolikus Egyház, a Magyarországi Református Egyház, valamint a Magyaror-
szági Evangélikus Egyház börtönlelkészei voltak. A Katolikus Egyház részér0l 
meghallgatott börtönlelkész az interjúkészítés idején már nyugállományba vo-
nult, azóta missziós tevékenységet folytat a büntetés-végrehajtási intézetben. 
Kérdéseim természetes módon a nyugállományba vonulása el0tti id0szakra 
vonatkoztak, a válaszok ennek megfelel0en adekvátak voltak. A börtönlelkész 
helyzete igen összetett. Egyházának törvényei szerinti egyházi személynek mi-
n0sül, ugyanakkor állami szervvel áll közalkalmazotti viszonyban. Szolgálatait 
pedig az állam által fogva tartott börtönpopuláció kényszerközössége számára 
végzi. Ennek a háromoldalú viszonyrendszernek megfelel0en az interjúkérdé-
sek összeállításával arra kerestem választ, hogy mi jellemzi a Szolgálat és a bün-
tetés-végrehajtási intézetek közötti, a kirendelt lelkész és egyháza, valamint a 
börtönlelkész és a fogvatartottak közötti viszonyt. További vizsgált terület volt 
a börtönlelkészek szerepfelfogása, valamint a Szolgálat m1ködésének körülmé-
nyei. 

A protestáns egyházak minden esetben felszentelt lelkészt rendeltek ki bör-
tönlelkésznek. A Katolikus Egyház részér0l a Szolgálatban részt vesznek fel-
szentelt papok és laikusok, akik teológiai végzettséggel rendelkeznek, de nem 
felszentelt papok, valamint diakónusok egyaránt. Mindhárom felekezet bör-
tönlelkészei arról nyilatkoztak, hogy egyházukkal való kapcsolatuk laza, lénye-
gét tekintve a kirendeléssel megsz1nik számukra az egyházi hierarchia jelen-
t0sége. Ez nem azt jelenti, hogy a kirendel0 egyház nem lenne segít0kész, de 
érezhet0 számukra, hogy kikerültek az egyházi szervezetrendszerb0l. Jól mutat-
ja ezt az is, hogy a protestáns börtönlelkészek – az egyházközségi lelkészekkel 
ellentétben – nem tagjai egyházuk demokratikus elven m1köd0 döntéshozó 
testületeinek (közgy1lés). 

A meghallgatott lelkészek valamennyien közalkalmazottként láttak el bör-
tönlelkészi szolgálatot. Emiatt szembesülniük kellett a büntetés-végrehajtási 
szervezet hierarchikus rendjével. Kivétel nélkül úgy nyilatkoztak, hogy m1-
ködésük során ez nem jelentett problémát, nem kaptak olyan utasítást, amely 
ellentétes lett volna börtönlelkészként vállalt szolgálatukkal, lelkiismereti, 
vallási meggy0z0désükkel. Az intézet rendjének megtartása nem akadályozza 
munkájukat. Egy olyan esetr0l számoltak be, amikor konfliktus merült fel az 
intézet m1ködése és a szolgálatuk között. Az egyik intézetben az 0rök leter-
heltsége miatt nem volt lehet0ség arra, hogy a rabokat a házirendben szabá-
lyozott id0ben istentiszteletre kísérjék. Esetükben a megoldást az jelentette, 
hogy az intézet parancsnokával megállapodtak: a helyzetre való tekintettel a 
házirendt0l eltér0 módon, ugyanazon a héten másik alkalommal kerül megtar-

Sapientiana 201701.indb   81 2017. 06. 02.   12:32



– 82 –

Tihanyi Miklós

tásra az istentisztelet. Ez az eset jól példázza, hogy a gyakorlatban a személyes 
kapcsolatokon nyugvó együttm1ködési kötelezettség helyes, célszer1 és jóra 
törekv0 alkalmazása alkalmas eszköz arra, hogy mindenki számára megnyug-
tató megoldást szülessen. A börtönlelkészek egyöntet1 véleménye szerint ez a 
fajta együttm1ködés az 0 szolgálatuk záloga. A megkérdezett börtönlelkészek 
a büntetés-végrehajtási intézettel való viszonyukat általában jónak értékelték. 
De érdekes módon egyöntet1en arról számoltak be, hogy a fels0 vezetés lé-
nyegesen segít0készebb, mint a szervezeti hierarchiában a középvezet0t0l le-
felé elhelyezked0 állomány. A legtöbb problémát a tiszthelyettesi végrehajtó 
állománnyal való együttm1ködés jelenti számukra. Nem ritkán tapasztalják, 
hogy az 0rök, felügyel0k „elszabotálják” az együttm1ködést. Leggyakoribb 
probléma az, hogy a rabokat késve hozzák a vallásgyakorlási alkalmakra. Egy 
lelkész pedig arról számolt be, hogy alkalmanként korlátozzák a körletekben 
való mozgását, de ennek biztonsági okait nagyobb részben el tudja fogadni. 
Mint az említett példa is mutatja, a börtönlelkészek empatikus módon elfo-
gadják az állomány nagyfokú leterheltségét, ugyanakkor id0r0l id0re el0for-
dulnak indokolatlan esetek. Ennek okaként többféle magyarázattal szolgáltak. 
Ezek között szerepelt a világnézeti ellentét, a rosszindulat, a gáncsoskodás, a 
hanyagság, illetve az 0rök téves szerepfelfogása. Ez utóbbi alatt többértelm1 
téves szerepfelfogást értettek. Az egyik szerint az 0rök hatalmat éreznek a rabok 
felett, ennek a hatalomnak az érzékeltetése a célja annak, hogy nem teljesítik a 
kéréseket. A másik téves szerepfelfogás ugyancsak egyfajta hatalmi attit1db0l 
indul ki azáltal, hogy a lelkész is kiszolgáltatott helyzetben van, mert az 0rök 
közrem1ködése nélkül nem tudja szolgálatát végezni, hiszen az 0rök engedik 
be a zárkába, és az 0rök hozzák ki onnan, illetve 0k kísérik a fogvatartottakat 
is. Az 0rök közrem1ködése nélkül a lelkész nem képes kapcsolatba lépni a 
fogvatartottakkal. Végül pedig amennyiben az 0r nem úgy fogja fel a lelkész 
szerepét, mint aki a munkáját segíti azáltal, hogy a raboknak elviselhet0bbé 
teszi a büntetést ezzel is csökkentve az agresszív, az addiktív, illetve a szuicid 
viselkedésformák megnyilvánulásainak gyakoriságát, abban az esetben csak azt 
látja, hogy a lelkész is „munkát csinál” neki. 

A lelkészek saját szerepvállalására vonatkozó kérdésekre adott válaszok vol-
tak azok, amelyek igazán színes képet mutattak. Jellemz0 közös vonásuk, hogy 
egyikük sem tartja a szolgálatát hittérítésnek, evangelizációnak. A három fe-
lekezet részér0l meghallgatott lelkészek háromféle szerepfelfogásról tettek bi-
zonyságot. A felekezeti megoszlásnak e tekintetben nincs relevanciája, azok 
meg sem jelentek a válaszokban, ezért erre nem térek ki. Egyik felfogás szerint 
a börtönlelkész arra hivatott, hogy a rabok számára az elvesztett emberi kap-

Sapientiana 201701.indb   82 2017. 06. 02.   12:32



– 83 –

Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött szerepének alapvonalai 

csolatokat igyekezzen kompenzálni. Képletesen fogalmazva 0 az ember az em-
bertelen börtönvilágban azok számára, akik igénylik az emberi kapcsolatokat. 
A másik szerepfelfogást valló lelkész úgy fogalmazott, hogy a börtönlelkész 
nem más, mint olaj. Ennek a rövid meghatározásnak kett0s értelmet tulajdoní-
tott. Az egyik szerint az olaj az, ami a lámpásban ég, maga körül fényt árasztva 
a sötétségben. Ebben a megközelítésben a börtönben elkeseredett, reményte-
len emberek számára nyújt világosságot és vigaszt. Az olaj másik értelmezése 
arra a ken0anyagra vonatkozik, amely egy szerkezet alkatrészei közötti meg-
felel0 kenést biztosítja a simább, gördülékenyebb m1ködés érdekében. A lel-
kész ebben a viszonyrendszerben saját szerepét úgy fogja fel, mintha 0 maga 
nem volna a szerkezet része, mert se nem rab, se nem „smasszer”, aki ahhoz 
nyújt segítséget, hogy a rabokból és 0rz0ikb0l álló rendszer a lehet0 legjobban 
m1ködjön a reintegrációs célok megvalósítása érdekében. Végül az utolsó sze-
repfelfogás szerint a börtönlelkész a nehéz helyzetben lév0 emberek számára 
nyújt reményt és er0t. Ezt a meghatározást a válaszadó közelebbr0l a mentál-
higiéniával azonosította. A börtönlelkész szerepvállalását taglaló kérdésre adott 
válaszok egyértelm1en alátámasztják az egyházak értékközvetít0 szerepére vo-
natkozó tézist, amely szerint a reintegrációban való közrem1ködés túlnyúlik a 
tényleges hitéleti tevékenységen. 

Szerepfelfogáshoz kapcsolódó kérdésként tettem fel azt a kérdést is, hogy mi 
az, amit a börtönlelkészek saját munkájukat tekintve eredménynek tartanak. 
A szerepfelfogásokhoz képest egzaktabb válaszokat kaptam. Az eredmények 
bemutatásának sorrendje megegyezik a szerepfelfogások sorrendjével. Az els0 
esetben a megkérdezett börtönlelkész egy konkrét esetben az öngyilkosságról 
való lebeszélést, illetve az emberi értékek közvetítését tartja eredményként szá-
mon. Ez részben korrelál az emberi kapcsolatok pótlásáról vallott szerepfel-
fogással. A második esetben a lelkész már a lelkészi szolgálat puszta létét is 
eredménynek tartja. Ezen túlmen0en egzakt eredménynek tartja a kéthavonta 
megtartott családi istentiszteleteket, az egyhetes családi kapcsolat tábort, illetve 
az általa életre hívott REMEK (Reintegrációt El0segít0 és Megvalósító Körlet) 
körletet, ahol a fogvatartottak részt vehetnek a már említett családi istentiszte-
leteken és egyéb vallási alkalmakon. Amennyiben ezek a kezdeményezések be-
váltják a hozzájuk f1zött reményt, akkor eredményként jól korrelálnak az olaj 
szerepfelfogással. Végül pedig említést kell tenni arról az értékelésr0l, amely 
szerint eredmény a börtönszínház létesítése, illetve az, hogy a rabok egyike 
lelkésznek készül, melynek érdekében folyamatos el0készületeket tesz, többek 
között rendházának f0nökével a kés0bbi papi szolgálat érdekében kapcsolatot 
tart fenn. 

Sapientiana 201701.indb   83 2017. 06. 02.   12:32



– 84 –

Tihanyi Miklós

Az interjú során kitértem a börtönlelkészek feladataira. Az IM rendelet 
pontosan meghatározza a börtönlelkész feladatait.54 Ehhez képest egységesen a 
következ0 feladatok ellátásáról számoltak be a meghallgatott börtönlelkészek: 
fogvatartottak egyéni és közösségi vallásgyakorlása; különböz0 felekezetek által 
fenntartott, illetve felekezet közötti missziók munkájának koordinálása; vé-
gül pedig a személyzet lelkigondozása. A hivatásos börtönlelkészeken kívül két 
nagyobb börtönmissziós szervezet, a Magyar Testvéri Börtöntársaság és a Ma-
gyar Evangéliumi Börtönmisszió tagjai, valamint azok a vallási közösségek vé-
gezhetnek börtönszolgálatot, akik a Büntetés-végrehajtási Szervezet Országos 
Parancsnokságával és azzal a büntetés-végrehajtási intézettel egyaránt együtt-
m1ködési megállapodást kötnek, ahol tevékenységüket folytatni kívánják. 
A börtönlelkészek feladata ezekhez a szervezetekhez tartozó személyek misz-
sziójának börtönön belüli koordinációja. Azok a börtönlelkészek, akikkel volt 
alkalmam interjút készíteni, arról számoltak be, hogy a személyzet lelki gondo-
zása jogszabályi rendelkezés hiányában azért szerepel a munkaköri leírásukban, 
mert e nélkül is a mindennapok részét képezi. Szolgálati elöljárójuk a kialakult 
gyakorlatot emelte be a feladatok közé. A börtönlelkészek ott teljesítenek szol-
gálatot a körletben, ahol 0rök és fogvatartottak együtt vannak. Természetes, 
hogy ha szükségét érzik, akkor az 0rök is felkeresik a börtönlelkészt. Ezért 
a személyzet lelki gondozásában való közrem1ködés munkaköri leírásba fog-
lalása megfelel azoknak a körülményeknek és érthet0 emberi törekvéseknek, 
amelyek között a börtönlelkészek szolgálnak. A megkérdezettek a feladataik 
ellátásához szükséges eszközökkel rendelkeznek, azokat a büntetés-végrehajtási 
intézetek rendelkezésre bocsátják. S0t, igen gyakran a jogszabályi kötelezettsé-
gen túlmen0en nem csupán a helyiséget, de annak egy-egy berendezési tárgyát 
is a büntetés-végrehajtási intézet biztosítja. 

A feladatok tágan meghatározott csoportjaihoz képest szükségesnek mutat-
kozott a fogvatartottak részér0l felmerül0 igények megismerése, mert ez mutat-
ja meg a börtönlelkészi szolgálat valódi rendeltetését. A felmerül0 és ténylege-
sen kielégítésre kerül0 igények büntetés-végrehajtási intézetenként szignifikáns 
különbséget mutattak. A kérdésre feltett válaszok alapján mindkét f0városi 
büntetés-végrehajtási intézetre jellemz0 módon az alábbi igények határozha-

54 A Börtönlelkészi Szolgálatról szóló 13/2000. (VII. 14.) IM rendelet 2. §: „A börtönlelkészi 
szolgálat f0bb feladata: a) a hit- és kegyességi élet, a vallásgyakorlás biztosítása, mise, 
istentisztelet, biblia- és imaórák tartása; b) az egyéni és közösségi lelki gondozás; c) az 
életismereti, erkölcsi oktatás, nevelés; d) a vallási tevékenységet végz0 szervezetek 
büntet0végrehajtási intézetben történ0 tevékenységének és a börtönmissziók munkájának 
koordinálása; e) a fogvatartottak kérésére egyéb vallásos szertartások végzése.”

Sapientiana 201701.indb   84 2017. 06. 02.   12:32



– 85 –

Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött szerepének alapvonalai 

tóak meg: egyéni és közösségi vallásgyakorlás; személyes beszélgetés, melynek 
témája nem kifejezetten bibliai, mint inkább az egyént érint0 problémák meg-
beszélése; saját – börtönön kívüli – lelkésszel való kapcsolat; végül pedig nem 
számottev0 módon a vallási étkezés. Ez jelent0s eltérést mutat a fogdán tapasz-
talható igényekt0l, ahol kiemelt szerepe van a vallási étkezésnek. Megjegyzést 
érdemel, hogy a fogdán mindenki megkapja az igényelt vallási étkezést, melyet 
a rend0rség saját költségén biztosít. Ezzel szemben a büntetés-végrehajtási in-
tézetekben fogva tartott személyek számára a leggyakrabban igényelt kóser étel 
költségeinek jelent0s részét a büntetés-végrehajtási szervezet és a MAZSIHISZ 
közötti együttm1ködési megállapodás alapján a  MAZSIHISZ biztosítja. Fi-
gyelemre méltó, hogy a büntetés-végrehajtási intézet a kérelem elbírálását a 
rabbi véleményét0l teszi függ0vé. A gyakorlatban ez úgy valósul meg, hogy 
a kóser étkezést igényl0 fogvatartottal a rabbi személyes találkozást kezdemé-
nyez. Ennek során eldönti azt, hogy saját megítélése szerint a fogvatartott zsidó 
vallásánál fogva jogosult-e a vallási étkezés biztosítására, avagy nem. Döntésér0l 
tájékoztatja a büntetés-végrehajtási intézetet. Amennyiben úgy ítéli meg, hogy 
a fogvatartott tényleges módon nem zsidó vallású, abban az esetben a MAZSI-
HISZ nem biztosítja az étkezés költségeinek rá es0 hányadát. Ez esetben az 
illet0 nem kap kóser ellátását, mert azt a büntetés-végrehajtási intézet saját 
forrásból nem finanszírozza. A feltárt gyakorlat ugyan célratör0nek nevezhet0, 
de több alkotmányossági aggályt is felvet. Egyik ilyen az, hogy a megismert 
jogi normák a büntetés-végrehajtási intézet feladataként határozzák meg az 
étkezés biztosítását, mely alól a vallási étkezés sem számít kivételnek. Az állami 
szerv nem tehet eleget úgy a törvényi feladatának, hogy az abban foglalt kö-
telezettség de facto valamely egyház képvisel0jének diszkrecionális döntését0l 
függ0en teljesül. Az is felvethet0, hogy ki más jogosult meghatározni az egyén 
vallási meggy0z0dését, ha nem 0 saját maga. Ezzel kapcsolatban az egyház vé-
leményt nyilváníthat, és mondhatja például azt, hogy „egyházunk törvényei 
szerint ez a személy nem tartozik a vallási közösségünkhöz”. Ez a kijelentés 
legfeljebb egy meghatározott vallási szervezethez tartozás szempontjából lehet 
dönt0, de a lelkiismereti, vallási meggy0z0dés megítélése során nem. Ezért al-
kotmányos keretek között még az egyház képvisel0je sem állíthatja, hogy „ez a 
személy nem követi azt a vallást, amelynek követ0jeként magát meghatározta”. 
Kizárólag a Budapesti Fegyház és Börtönben jelentkez0 vallási igény a családi 
istentisztelet, a bibliaiskola, illetve a konfliktuskezelés, amely magában foglalja 
a csoporton belüli konfliktusok kezelését is. A F0városi Büntetés-végrehajtási 
Intézetben els0sorban el0zetes letartóztatottak kerülnek elhelyezésre. Ehhez 
képest az itt felmerül0 igények nem térnek el jelent0sen a Budapesti Fegyház 

Sapientiana 201701.indb   85 2017. 06. 02.   12:32



– 86 –

Tihanyi Miklós

és Börtönben felmerül0 igényekt0l. A különbségek okai visszavezethet0ek az 
intézetben töltött id0 hosszúságára, mert pl. családi hét vagy bibliaóra nehe-
zen képzelhet0 el az el0zetes letartóztatottakra jellemz0 nagyarányú fluktuáció 
miatt. A lelkésszel való kapcsolattartás igényében azonban nincs különbség. 
Ez jól rávilágít arra, hogy az elítéltek és el0zetes letartóztatottak lelkésszel való 
kapcsolattartásának eltér0 szabályozása nem indokolt.

Végezetül arra keresetem választ, hogy a börtönlelkészek milyennek ítélik 
meg a fogvatartottakkal való kapcsolatukat. Valamennyi válaszadó azt tükrözte 
vissza, hogy a fogvatartottak a lelkészeket nem sorolják fogva tartóik közé. 
Ezért a köztük lév0 viszony úgy lehet bizalmas, hogy a fogvatartottat nem éri a 
„vamzerkedés”55 vádja. Ennek megfelel0en úgy vélik, hogy a fogvatartottakkal 
való kapcsolatukat a bizalom és a személyes légkör hatja át. A bizalom nem 
jelent rossz értelemben felfogott bizalmaskodást, ezt nem engedhetik meg ma-
guknak, mert akkor a személyzet bizalmát veszítenék el, márpedig munkájuk 
végzéséhez mindkét fél bizalmát el kell nyerniük. Szabadulás után a legtöbb 
fogvatartottal nem tartanak kapcsolatot. Egy olyan lelkész volt, aki kifejezet-
ten elzárkózik a szabadulás utáni kapcsolattól, de 0 is igyekszik el0segíteni az 
érintett személyek gyülekezeti integrációját. A többi lelkész nem zárkózik el, 
szívesen veszi, ha a fogvatartottak szabadulásuk után mint lelkészt továbbra is 
keresik.

. Ö&&63F&

A börtönlelkészek helye, szerepe immáron nem kérdéses, mind a rabok, mind 
pedig az 0rök elfogadják, elismerik a munkájukat. Az elfogadás mértéke ter-
mészetszer1en egyénenként változó. Ennek ellenére az általuk nyújtott érték-
közvetít0 szolgálat létjogosultsága, társadalmi hasznossága nem kérd0jelezhet0 
meg. A vallásszabadság mindenkit – hív0t és ateistát – egyaránt megillet0 jog. 
Ennek a jognak a gyakorlása nehezen képzelhet0 el a vallási közösségek nél-
kül. A vallás az emberi személyiség lényegi, meghatározó eleme. Ezért különös 
jelent0sége van annak, hogy az állam a zárt intézeti keretek között mennyire 
korlátozza, avagy a kiépített garanciarendszerrel milyen mértékben biztosítja, 
támogatja a gyakorlását. Ennek f0 letéteményesei azok az egyházak, akik a 
szervezettség különböz0 fokain részt vesznek a büntetés-végrehajtási intézetek 

55 Árulás, besúgás, a hatóságokkal való összejátszás, ami a rabok szubkultúrájában mélységesen 
elítélt viselkedés.

Sapientiana 201701.indb   86 2017. 06. 02.   12:32



– 87 –

Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött szerepének alapvonalai 

vallási életében. El kell fogadnunk a tényt, hogy az egyházi szolgálat e sajátos 
helyszíne olyan feladatok elé állítja az itt szolgáló lelkészeket, diakónusokat, 
diakonisszákat és egyéb segít0ket, amelyek a civil társadalmi közeg számára ne-
hezen elképzelhet0 módon túlmutatnak a „szokványos” egyházi szolgálatokon. 
A – nem feltétlenül vallási – lelki gondozás, a szuicid prevenció, a konflik-
tuskezelés, a családi kapcsolatok er0sítése, a más vallásúak vallásgyakorlásá-
nak koordinálása olyan feladatok, amelyek nem tartoznak ugyan az egyházi 
szolgálatok közé, ám mégis alkalmat adnak arra, hogy ezeken keresztül egy-
házának hitelvei szerint szolgáljon a lelkész. E sajátos feladatok mindegyike 
arra irányul, hogy a büntetés ne kizárólagosan a b1n megtorlása, hanem olyan 
id0szak legyen, amely felkészíti az egyént az értékes társadalmi életre. E gon-
dolatok mentén el kell fogadnunk, hogy az itt szolgáló egyházi személyek nem 
kizárólag saját egyházuk hívei felé nyújtanak egyházi szolgálatokat, hanem a 
keskeny út kapuit szélesre tárva fordulnak mindazok felé, akik e világtól elzárt 
sötét helyeken reményt, vigasztalást, megújulást keresnek. 

Sapientiana 201701.indb   87 2017. 06. 02.   12:32



– 88 –

SZERZETESSÉG Sapientiana 10 (2017/1) 88–98.

Bencés szerzetesség: egy egyházias spiritualitás2

LM!3! G!!, OSB

Abstract
From a theological point of view, the parameter of verification of the charism 
of a religious order is first of all its place in the Church, not only at the uni-
versal level, but above all where the Church actually is embodied, i.e. in the 
local Church. Benedictine spirituality too is to be evaluated on the basis of 
this criterion. Benedictine spirituality is a sign and a prophecy of what the 
Church is, precisely thanks to its dual preference for the Work of God (opus 
Dei) and for the love of Christ. *e fundamental contribution of Benedic-
tine monasticism to the life and mission of the Church lies in the zeal with 
which it manages to preserve this priority. Communion becomes the most 
important means of evangelization because love alone is credible.

Keywords: Benedictine spirituality, religious orders, communion, mission of the 
Church, opus Dei
Kulcsszavak: bencés lelkiség, szerzetesrendek, kommunió, az egyház küldetése, 
opus Dei

Ismert a nyugati egyház szerzetesi életében az a tendencia, hogy a kés0 kö-
zépkortól kezdve felvirágzó számos rend identitásának témáját sajátos fogal-
makkal közelítsük meg. Amikor egy szerzetesrend „karizmájáról” beszélünk, 
akkor vagy küldetésének, vagy spiritualitásának olyan jellemz0ire utalunk, 
amelyeknek meg kellene különböztetniük az adott rendet az összes többi-
t0l. A „szakosodásnak” ez a retorikája, ami az els0 nagy történelmi szer-

2 LM!3! G!!, olivetánus bencés szerzetespap, teológus, Facoltà di Teologia, Pontificio 
Ateneo Sant’Anselmo; l.gioia@anselmianum.com

 Az el0adás Pannonhalmán hangzott el, a bencés tanulmányi napok keretében 2016 
augusztusában. Közzététel: a szerz0 szíves hozzájárulásával. A szöveg korábbi változa-
tai: Il monachesimo benedettino: una spiritualità ecclesiale, l’Ulivo 40 (2011), 254-67; 
Benedictine Monasticism: An Ecclesial Spirituality, Cistercian Studies Quarterly 51.2 
(2016), 147–56.

Sapientiana 201701.indb   88 2017. 06. 02.   12:32



– 89 –

Bencés szerzetesség: egy egyházias spiritualitás

zetesrendekben (karthauziak, domonkosok, ferencesek) még meglehet0sen 
mérsékelt volt, a rendek sokasodásával meger0södött, és az els0 évezred osz-
tatlan egyháza számára még ismeretlen megkülönböztetéseket vezetett be, 
mint például a szemlél0d0 és aktív élet, monasztikus szerzetesek és bará-
tok, avagy apácák és n0vérek közötti különbségtétel. Ez id0vel oda vezetett, 
hogy egyes rendek karizmáját mindinkább az egyház küldetésének egyre 
körülhatároltabb részterületeiben definiálták (fogolykiváltó vagy az elván-
dorlók lelkipásztori ellátásával foglalkozó rendek), vagy a rendek születé-
sének idején jellemz0 spiritualitáshoz illeszked0 jámborsági formákban (a 
tisztítót1zben szenved0 lelkekért imádkozó, örökimádó, illetve Jézus Szíve 
tiszteletére rendelt közösségek), illetve meghatározott (abszolút vagy relatíve 
központosított) hierarchikus struktúrákban jelölték meg.

Anélkül, hogy egy ilyesfajta logikát bírálni akarnánk, egyszer1en tény-
ként kezelve mégis meg kell jegyeznünk, hogy olykor egyes szerzetesren-
dekben mindez aláásta az egyházhoz tartozás érzését, elidegenítette azokat 
a liturgikus élett0l, vagyis az egyház spiritualitásától; elszigetel0déséhez és 
zártságához vezetett, aminek id0vel az lett a következménye, hogy egyházi 
szempontból medd0vé váltak, képtelenné arra, hogy nyitottak maradjanak 
a Lélek sugallataira, hogy felismerjék az id0k jeleit, ami végül a hivatások 
kríziséhez vezetett.

NJ!777,/ !H6-6 F& !H6/!-6

Teológiai szempontból minden rend karizmája els0sorban egyházi beágya-
zottságán méretik meg, nemcsak egyetemes szinten, hanem mindenekel0tt 
ott, ahol az egyház ténylegesen megtestesül, vagyis a helyi egyházban, min-
den olyan közösségben, ahol kapcsolatba kerülünk a felebarátunkkal, akivel 
ténylegesen meg kell élni a szeretetet. Mélyebb értelemben minden keresz-
tény közösség vagy szerzetesrend karizmájának, adományának vagy ha akar-
juk, spiritualitásának érvényességét egy még alapvet0bb kritérium határozza 
meg: az, hogy az adott spiritualitás vagy karizma miben és hogyan képes 
az egyház lelkisége felé vezet0 kapuvá és úttá válni. A Credóban valljuk, 
hogy az egyház egy, szent, katolikus és apostoli. Bizonyos értelemben ahhoz, 
hogy valóban egyházzá, az egyház jelévé lehessen, minden közösségnek ka-
tolikusnak, vagyis „egyetemesnek”, „mindenre” és „mindenkire nyitottnak” 
kell lennie.

Sapientiana 201701.indb   89 2017. 06. 02.   12:32



– 90 –

Luigi Gioia OSB

Alapvet0 fontosságú tehát, hogy megtaláljuk a megfelel0 módját a bencés 
szerzetesség spiritualitásáról való gondolkodásnak. Mindezért tévútra vezet-
ne, ha sajátos fogalmakkal tennénk fel egy ilyen kérdést, és azt keresnénk, 
hogy miben más a bencés szerzetesség, mint az összes többi nyugati szerze-
tesrend. Hogy csak egyetlen példával éljek: gyakran kérdezik, hogy vajon a 
bencés szerzetesség szemlél0d0-e, anélkül, hogy belegondolnának, mennyire 
anakronisztikus is ez a kategória egy olyan közösségi életforma esetében, 
amely évszázadokkal azel0tt született, hogy a szemlél0d0 és az aktív élet kö-
zötti megkülönböztetést bevezették volna a kizárólag az imádságnak él0 ren-
dek és az els0sorban lelkipásztori tevékenységet végz0 rendek jelölésére.

Ezért követjük majd a következ0 gondolatmenetet, melynek során arra 
keressük a választ, hogy miben és mennyiben egyházias a bencés spiritua-
litás. Abból indulunk ki, amit gyakran a bencés szerzetesség legjellemz0bb 
vonásának tartanak: az opus Deib0l, vagyis a liturgia ünnepléséb0l. Bár Szent 
Benedek Regulája nagyon különböz0 módon ölt testet az egyes monaszti-
kus családokban, mégis a napi tevékenységeknek az imaórák liturgiája köré 
szervezése marad a legjelent0sebb egységesít0 elem. Ezt még az is könnyen 
felismeri, aki egyébként semmit sem tud a bencés életr0l. A fent kifejtett 
néz0ponthoz ragaszkodva törekszünk megérteni azt, hogy miképpen válik 
a bencés spiritualitás az opus Dei révén egyházias spiritualitássá, miközben 
keressük ennek teológiai és teologális jelent0ségét. Teológiai jelent0ségét a ke-
resztény hitre, Isten és az üdvösség misztériumára vonatkozóan, vagyis arra 
„amit hiszek”. Teologális szerepét a hitre mint Istennel való mély egységre, 
mint a Jézus Krisztus Istenével ápolt kapcsolatra vonatkozóan, mely a maga 
jellegzetességeivel valamiféleképpen megjeleníti azt, „ahogyan hiszek”, vagy-
is azt, ahogyan valójában az Úrhoz ragaszkodom.

A 63J6HW( !3, 1

Megvan a jelent0sége annak, hogy a bencés Regulában Krisztus szeretetét és 
az opus Deit ugyanaz az els0bbség illeti meg, amit mindkét esetben a nihil 
határozószó fejez ki: „semmit elébe ne tégy Krisztus szeretetének”,4 és „az 
istenszolgálatnak semmit elébe ne tegyenek”.5 Ez a párhuzam – még akkor is, 

4 RB 4,21: Nihil amori Christi praeponere. Vö. 72,11: Christo omnino nihil preponant, 
valamint 5,2: Haec convenit his qui nihil sibi a Christo carius aliquid existimant.

5 RB 43,3: Nihil operi Dei praeponatur.

Sapientiana 201701.indb   90 2017. 06. 02.   12:32



– 91 –

Bencés szerzetesség: egy egyházias spiritualitás

ha valószín1leg nem szándékolt – feltár valami lényegeset az opus Dei kifeje-
zésnek tulajdonítható értelemr0l: az opus Dei és Krisztus szeretete ugyanaz a 
valóság, és ezért illeti meg 0ket ugyanaz az els0bbség.

Így már érthet0, hogy Krisztus szeretete itt mindenekel0tt Krisztus irán-
tam és irántunk való szeretetét jelenti, és csak ezután az én szeretetemet, a mi 
szeretetünket Krisztus iránt. Fel kell tehát tennünk a kérdést magával az opus 
Dei kifejezéssel kapcsolatban: miért nevezzük az imaórák liturgiájának közös 
ünneplését opus Deinek, vagyis „az Isten, nem pedig az ember m1vének”? 
Teológiai néz0pontból a válasz egyszer1: azért, mert a liturgia annak befo-
gadása és ünneplése, amit egyedül Isten tesz, egyedül Isten ad, és aminek 
egyedül Isten kegyelméb0l tudunk megfelelni.

János evangéliuma egyaránt ír Isten m1veir0l többes számban és Isten 
m1vér0l egyes számban. Többes számban akkor, amikor Jézus azt mond-
ja: „Nem hiszed, hogy én az Atyában vagyok, és az Atya énbennem van? 
A szavakat, amelyeket mondtam nektek, nem magamtól mondom. Az Atya 
bennem lakozva viszi végbe m1veit. Higgyetek nekem: én az Atyában va-
gyok, és az Atya énbennem van! Legalább e m1vek miatt higgyetek! Bizony, 
bizony, mondom nektek: aki hisz bennem, azokat a m1veket viszi majd 
véghez, amelyeket én teszek, s0t, azoknál nagyobbakat is véghezvisz, mert 
én az Atyához megyek” (Jn 14,10–12). Egyes számban pedig a következ0 
szakaszban: „Ekkor megkérdezték t0le: Mit tegyünk, hogy Isten m1veit tel-
jesítsük? Jézus ezt felelte nekik: Az Isten m1ve (az opus Dei), hogy higgyetek 
abban, akit 0 küldött” (Jn 6,28–29). 

Amikor a tanítványok megkérdezik, milyenek az Isten m1vei, vagyis azok 
a tettek, amiket az embereknek kell Istenért tenniük, akkor Jézus váratlan 
módon néz0pontot váltva válaszol: miel0tt az emberek Istenért végzett m1-
veir0l beszélnénk, el0bb Istennek az emberért végzett m1vét (az opus Deit) 
kell befogadnunk. Az opus Dei az, amit Isten végez bennünk, tehát a hit 
ajándéka. Amint pedig tudjuk, a hit ajándéka jánosi és újszövetségi értelem-
ben nemcsak a hit tartalmát (amit hiszek) jelöli, hanem mindenekel0tt az 
istenkapcsolat ajándékát, az Istennel ápolt communio adományát.9

9 Vö. 1Jn 1,1–3: „Azt hirdetjük nektek, ami kezdett0l fogva volt, amit hallottunk, amit 
szemünkkel láttunk, amit szemléltünk és amit a kezünkkel tapintottunk: az élet Igéjét. 
Ugyanis az élet megjelent, láttuk 0t, tanúságot teszünk róla, és hirdetjük nektek az örök 
életet, ami az Atyánál volt, és megjelent nekünk. Amit láttunk és hallottunk, azt hir-
detjük nektek is, hogy ti is közösségben legyetek velünk. Mi az Atyával és az 0 Fiával, 
Jézus Krisztussal vagyunk közösségben. Ezeket azért írjuk nektek, hogy örömünk teljes 
legyen.”

Sapientiana 201701.indb   91 2017. 06. 02.   12:32



– 92 –

Luigi Gioia OSB

Alapvet0 teológiai felismeréshez érkeztünk: az opus Dei nem más, mint 
amit Isten visz végbe bennünk, Isten kegyelme és adománya: communio, 
szövetség, kiengesztel0dés. Az Istenhez ragaszkodásként értett hit számunkra 
ajándék: kegyelem, ami lényegét tekintve közösségi. Ez az ajándék és kegye-
lem hálaadássá (eucharisztiává) alakul át, ami lényegileg szintén közösségi 
jelleg1 – imádságként és életformaként egyaránt.

Szent Benedek Regulájában a „nihil operi Dei praeponatur” nem azt je-
lenti tehát, hogy „semmit elébe ne tegyünk annak, amit nekünk kell Istenért 
végeznünk”, hanem azt, hogy „semmit elébe ne tegyünk annak, hogy befo-
gadjuk és megünnepeljük, amit Isten tesz értünk”, vagyis hogy befogadjuk 
és megünnepeljük az üdvösség bennünk megvalósuló isteni m1vét, a szövet-
séget, a kiengesztel0dést, az Istennel ápolt communiót.

Ebb0l a néz0pontból szemlélve egészen más megvilágítást nyer, hogy mi-
ben is áll az opus Dei. Helyreáll az Úr kezdeményezésének és cselekvésének 
els0bbsége. Nem azon van többé a hangsúly, hogy mi hogyan ünnepeljük az 
imaórák liturgiáját, vagyis nem a formán mindazokkal az el0írásos vagy esz-
tétizáló következményekkel, amivel ez a megközelítés járhat, hanem azon, 
amit az Úr valósít meg a liturgián keresztül.

Ebb0l a néz0pontból az, hogy „semmit elébe ne tegyünk annak, hogy 
befogadjuk és megünnepeljük, amit Isten tesz értünk” els0sorban azt jelen-
ti, hogy szüntelenül engedjük, hogy Isten Igéje összehívjon (con-vocare = 
egybe-hív, össze-gy1jt) bennünket ebben a Szövetségben, vagyis enged-
jük magunkat egyre mélyebben kiengesztelni az Atyával és a testvérekkel. 
Azt is jelenti továbbá, hogy szüntelenül válaszolunk erre a kegyelemre az 
eucharisztikus ünneplés hálaáldozatával és annak kiterjesztéseként a zsoltá-
rozással, amely lényegileg közösségi természet1. A liturgiában a kegyelmet, 
Isten ajándékát ünnepeljük, hálát adunk a kegyelemért, vagyis ajándékot az 
ajándékért. Így válunk Krisztussal egyesülve Istennek szentelt áldozattá. Ez 
azt is jelenti továbbá, hogy engedjük, hogy életünkben kifejez0djön, meg-
nyilvánuljon ez a szövetség, ez a kiengesztel0dés, ez a communio, és ezáltal 
életünk ténylegesen ennek a lényegileg közösségi természet1 kegyelemnek a 
jelévé váljon: ha ez az a kegyelem, amiben részesülünk, ha valóban nyitott, és 
0szinte szívvel fogadjuk, akkor ez láthatóvá lesz közösségi életünk min0ségé-
ben (és termékenységében).

Sapientiana 201701.indb   92 2017. 06. 02.   12:32



– 93 –

Bencés szerzetesség: egy egyházias spiritualitás

M!H,J!, 63JW77

Szent Benedek tisztában volt mindezzel. Regulájában mindkét kifejezést, 
amelyeket alapul vettünk, vagyis hogy „az opus Deinek semmit elébe ne tegye-
nek” (RB 43,3) és „semmit elébe ne tégy Krisztus szeretetének” (RB 4,21),: 
közösségi szövegösszefüggésébe ágyazza éppen azért, mert a szerzetes életé-
nek középpontjába az üdvösség lényegileg közösségi jellegét helyezik.

Az imaórák liturgiájának ünneplése természete szerint közösségi, a Regula 
pedig el0írja, hogy azon – annak teljes ideje alatt – a közösség egésze vegyen 
részt. Ez alól csak az apát adhat komoly indok alapján felmentést a szerze-
tesnek. Még akkor is, amikor a szerzetesek távol vannak a monostortól, a 
tartózkodási helyük által meghatározott id0ben kell elvégezniük a zsolozs-
mát (RB 50). A közösség els0sorban a liturgia közös ünneplésének helyén 
válik láthatóvá. Vannak azonban más szakaszok is, melyek ugyanezt az alap-
gondolatot fejtik ki. Például azokban a fejezetekben, amelyek a súlyos vagy 
enyhe hibákat elkövet0 szerzetesek kiközösítésével foglalkoznak.;

A „kiközösítés” szó mára elvesztette eredeti értelmének egyházi jelent0sé-
gét. Szent Benedek Regulájában ez gyógyító célzatú kizárás a látható közös-
ségb0l, vagyis gyógyító eszköz, egy módja annak, hogy segítsük megértetni a 
szerzetessel azoknak a b1nöknek a valódi következményeit, amelyek a közös-
ségi életet rombolják, megosztottságot eredményeznek, els0sorban g0ghöz, 
zúgolódáshoz, engedetlenséghez vezetnek (RB 23,1). A kiközösítés annak a 
pedagógiája, hogy az ellenszegül0 testvér ráébredjen, milyen súlyos következ-
ményei vannak viselkedésének közösségére nézve.⁷ A fizikai elszigetel0dés és 
a vele járó magány segítenek megérteni, mennyivel súlyosabb az az erkölcsi 
elszigetel0dés, amelybe bezárkózik, amikor önmagába forduló magatartá-
sával elszakad testvéreit0l. A Regulában a kiközösítés legsúlyosabb formája 
éppen a liturgikus ünneplést érinti. Ez az imádságon való aktív részvételt0l 

: Vö. 72,11 és 5,2.
; RB 23–30 és 43–44.
⁷ Ez magyarázza, hogy Szent Benedek számára miért lehet a büntetés súlyosságának meg-

értése annak alapfeltétele, hogy a büntetés ki is szabassék. Vö. RB 23,4: „Si vero neque 
sic correxerit, si intellegit qualis poena sit, excommunicationi subiaceat” (Ha még így 
sem tér jobb útra, essék kiközösítés alá, ha megérti ennek a büntetésnek az értelmét.); 
30,2: „Ideoque, quotiens pueri vel adulescentiores aetate, aut qui minus intellegere pos-
sunt quanta poena sit excommunicationis” (Ezért valahányszor a gyermekek és a ser-
dül0k vétkeznek, vagy akik kevésbé tudják megérteni, hogy milyen büntetést jelent a 
kiközösítés…).

Sapientiana 201701.indb   93 2017. 06. 02.   12:32



– 94 –

Luigi Gioia OSB

(zsoltárok intonálása, felolvasás, RB 24,2; 44,4–6) az imateremb0l történ0 
kizárásig terjedhet (RB 25,1; 44). Imádságunk csak akkor lehet Istennek tet-
sz0, ha Krisztussal és az 0 testével, az egyházzal egységben végezzük. Annak 
a szerzetesnek, aki viselkedésével megsértette a közösségi életet, a liturgikus 
ünneplésb0l történ0 kizárás során rá kell ébrednie tettei következményeire.

A másik kifejezés – „semmit elébe ne tégy Krisztus szeretetének” – a Re-
gula híres 72. fejezetébe illeszkedik, amit a bencés szabályzat legfontosabb 
lapjai között szokás számon tartani:

„Amint van keser1ségb0l fakadó rossz buzgóság, mely elszakít Istent0l, 
és a pokolra vezet, úgy van jó buzgóság is, amely a b1nt0l tart távol, és 
Istenhez, valamint az örök életre vezet. Ezt a buzgóságot tehát a legiz-
zóbb szeretettel gyakorolják a szerzetesek, azaz el0zzék meg egymást 
a tiszteletadásban; egymásnak mind testi, mind lelki fogyatkozásait a 
legtürelmesebben viseljék el; egymásnak versengve engedelmeskedje-
nek. Senki ne arra törekedjen, amit a maga számára hasznosnak ítél, 
hanem ami másnak az. Egymást tisztán, testvéri szeretettel szeressék. Is-
tent szeretve féljék. Apátjukat 0szintén és alázatos szeretettel szeressék. 
Krisztusnak semmit elébe ne tegyenek, aki bennünket, mindnyájunkat 
az örök életre vezessen.”

Ez a szövegösszefüggés rávilágít a „semmit elébe ne tégy Krisztus szere-
tetének” rendelkezés értelmére. Csak akkor mondhatjuk el, hogy valóban 
befogadjuk ezt a kegyelmet, üdvösséget, szövetséget és kiengesztel0dést, ak-
kor mondhatjuk el igazán, hogy semmit sem kedvelünk jobban Krisztus 
szereteténél, hogy semmit sem teszünk az opus Dei elé, ha egymást kölcsö-
nösen tiszteljük, ha valóban türelemmel elviseljük egymás gyengeségeit, ha 
nyitottak vagyunk egymás iránt, ha nem saját érdekeinket keressük, hanem 
a másét, stb. Az üdvösség közösségi jellege különösen is abban a „mindnyá-
junkat” kitételben fogalmazódik meg, amellyel ez a fejezet zárul: a bencés 
szerzetesek nem egyéni, hanem közösségi üdvösséget keresnek, mindannyi-
an együtt, pariter szeretnének eljutni az örök életre.

Amikor tehát a bencés szerzetesség „karizmájáról” vagy „spiritualitásá-
ról” kérdeznek, akkor azt ezekben a hangsúlyokban (nihil praeponatur, nihil 
 praeponere, pariter) kell keresnünk: semmit sem helyezhetünk elébe az Atyá-
nak bennünk Krisztus által a Szentlélekben végbe vitt üdvözít0 m1vének, 
ami a szövetség, a kiengesztel0dés és a communio. Semmi nem helyezhe-
t0 a szeretethez való ragaszkodás és annak imádságban és testvérei életben 

Sapientiana 201701.indb   94 2017. 06. 02.   12:32



– 95 –

Bencés szerzetesség: egy egyházias spiritualitás

megvalósuló ünneplése elé, amiben ez a kegyelem kifejezésre juthat. Semmi 
sem helyezhet0 a communio elé, vagyis az elé a közösség elé, amelynek része 
vagyok, és a helyi egyház elé, melybe a közösség illeszkedik, és amelynek 
építésében teljes szívvel, teljes lélekkel és minden er0mmel részt kell ven-
nem. Végül semmi sem helyezhet0 ez elé a pariter elé: mindannyiunknak 
együtt kell haladnunk. Igaz örömre akkor találunk, ha mindannyian együtt 
jutunk célba.

CM! !7 !&&!)

Mindeddig tehát jól megfeleltethet0 az opus Dei és Krisztus kett0s els0bbsé-
ge az eddig alkalmazott módszernek: annak alapján határoztuk meg a ben-
cés spiritualitás sajátosságát, ami azt hitelesen egyházivá, katolikussá, vagyis 
„mindent kifejez0vé” és „mindenkihez intézett próféciává” teszi. Tovább kell 
azonban lépnünk gyakorlatiasabb irányba.

A szakosodás logikájának – amelyre a nyugati egyház szerzetesi hagyomá-
nyában rámutattunk – a fent említett sajátosságain túl van egy másik oldala 
is. A középkort követ0en létrejött rendek ugyanis általában nem a commu-
nio, hanem els0sorban a misszió szókészletével fejezték ki sajátos jellemz0i-
ket, karizmájukat. Az egyház küldetésének egyes részterületeib0l kiindulva 
határozták meg magukat, amelyek az alapítás korában különleges elkötele-
zettséget igényeltek, mint például az igehirdetés, a beteggondozás, a tanítás, 
a fiatalok lelkigondozása vagy éppen a tömegtájékoztatás evangelizációja. 
A szerzetesség új formáiban természetesen szinte mindig megmaradt vala-
mi a közösségi életnek az apostolkodás igényeihez igazodó, többé-kevésbé 
könnyített struktúráiból, azonban a misszió hangsúlyozásával a communio 
gyakran másodrangú szemponttá vált.

A bencés szerzetesség viszont – miközben szinte mindezekkel és ezeken 
túl sok más tevékenységgel foglalkozott és foglalkozik – soha nem határoz-
ta meg magát úgy, hogy bármelyikkel is azonosult volna. Még történelmi 
megpróbáltatásai és tévelygései során is mindig és mindenekel0tt az opus Dei 
és Krisztus szeretetének kett0s nihil praeponaturjában és abban a pariterben 
ismert magára, ami el0bbre valónak tekinti a communiót a missziónál abban 
a meggy0z0désben, hogy a misszió leger0sebb formája talán éppen maga a 
communio.

A communiót illet0 els0bbség Szent Benedek Regulájában nem egyfajta 
kollektív egoizmus, valamiféle területi, faji, nemzeti vagy társadalmi osz-

Sapientiana 201701.indb   95 2017. 06. 02.   12:32



– 96 –

Luigi Gioia OSB

tálybeli bezárkózáshoz vezet0 partikularizmus. Éppen ellenkez0leg, annak a 
máshonnan érkez0 szeretetnek az el0nyben részesítésér0l van szó, ami nem 
zárkózik önmagába, hanem prófétikus, mi több, maga az önmagért beszél0, 
par excellence prófécia, amit ha megélünk, akkor a közösséget lámpatartóra 
helyezett lámpássá formálja. Ahogyan Jézus mondja: „Arról fogja megtudni 
mindenki, hogy tanítványaim vagytok, ha szeretitek egymást” (Jn 13,35). 
Vagy ahogy a teológus Hans Urs von Balthasar egyik híres, programadó 
m1vének címe is kifejezi: csak a szeretet hiteles.=

Ami azt illeti, a bencés szerzetesség története ékesszólóan mutatja, hogy 
valahányszor ez a prioritás másodrangúvá vált, és a közösségi élet kereteit 
egy mégoly nemes célnak is alárendelték (mint az ökumenikus közeledés, 
az imádság iskolái, a katolikus nevelés stb.), a kezdetek olykor lelkesít0ek 
lehettek ugyan, de azután szinte mindig válságba torkolltak. Nem ezeknek 
a tevékenységeknek a létjogosultsága a kérdéses. S0t, a bencés szerzetesség 
története 1500 éve során szinte minden olyan tevékenységben érdekelt volt, 
ami kés0bb a modern szerzetesség létalapjává vált. A bencés monostorok 
meghatározó szerepvállalása az európai civilizáció és kultúra történetében 
általánosan ismert. Ez az apostoli, kulturális és szociális termékenység a 
bencés szerzetesi szellem rugalmasságának kifejezése.

Ugyanakkor a bencés közösségek soha nem annak alapján határozták meg 
magukat, hogy a történelem egy adott pillanatában mivel foglalkoztak. Ha 
ez bekövetkezett volna, akkor ezek a közösségek elveszítették volna létük 
értelmét, amikor az adott tevékenységek okafogyottá váltak. Ez ténylegesen 
be is következik olyan modern szerzetesrendek esetében, amelyek önazonos-
ságukat az egyház küldetésének túlságosan specifikus szeletéhez kötötték. 
Sok olyan, f0ként n0i szerzetesrend van például, amelyek a beteggondozás 
vagy a nevelés értékes és nagylelk1 szolgálatára alakultak, ma viszont 
elt1n0ben vannak, mivel ezeket a szolgálatokat már hatékonyan ellátja a 
civil társadalom.

Számos bencés monostornak van iskolája, egyeteme, kórháza, vagy dol-
gozik missziós területeken, de mindig törekszenek arra, hogy meg0rizzék 
a communio els0bbségét a misszióval szemben, vagy inkább a communio 
els0bbségét mint a misszió legfontosabb formáját. A monasztikus szerze-
tesek ezért csak annyiban merülnek el sokféle tevékenységükben, amilyen 
mértékben azok még nem veszélyeztetik az opus Dei számára fenntartott 

= H,& U-& @ B,(7,&,-: Csak a szeretet hiteles, in Hans Urs von Balthasar et al.: 
A szeretetr!l, Vigilia, Budapest, 1987, 309–401.

Sapientiana 201701.indb   96 2017. 06. 02.   12:32



– 97 –

Bencés szerzetesség: egy egyházias spiritualitás

els0bbséget (nihil praeponatur) nemcsak liturgikus, hanem az imént kifejtett 
teológiai és teologális értelemben. Más szóval a befogadott és imádsággal, 
valamint életükkel ünnepelt kiengesztel0désnek, szövetségnek és communió-
nak tartják fenn az els0 helyet.

Sok példával lehetne ezt szemléltetni. Angol monostorok lemondtak nagy 
tiszteletnek örvend0 iskoláikról, francia monostorok feláldozták kulturális 
tevékenységüket és sikeres folyóirataikat, olasz monostorok átadtak kiválóan 
m1köd0 plébániákat. Egy francia monostorban, ahol néhány id0s szerzetes-
nek állandó felügyeletre volt szüksége, a közösség úgy döntött, hogy küls0 
tevékenységeik visszafogásával els0sorban annak szenteli magát, hogy róluk 
gondoskodjon. A fenti esetekben a tevékenység feladásával ezek a közössé-
gek nem veszítettek létalapjukból. Éppen ellenkez0leg, azáltal, hogy a com-
muniót részesítették el0nyben, létezésük mélyebb értelmére leltek rá, és az 
evangéliumi élet még beszédesebb jelévé váltak az egyházban és a világban.

Ez a fajta szabadság a szeretet legteljesebb kifejezése, ami jellegzetes öröm-
ben válik láthatóvá: Ecce quam bonum et quam iucundum habitare fratres in 
unum, „Íme, mily jó és áldásos, ha a testvérek együtt élnek!” Ez az öröm, 
amelyr0l János els0 levelének fentebb idézett szakaszában ír. Az öröm, amely 
a kiengesztel0désben megújult teremtmények által megélt communióból for-
rásozik: „Amit láttunk és hallottunk, azt hirdetjük nektek, hogy ti is közös-
ségben legyetek velünk. Mi az Atyával és az 0 Fiával, Jézus Krisztussal va-
gyunk közösségben. Ezeket azért írjuk nektek, hogy örömünk teljes legyen” 
(1Jn 1,1–4).

Végs0 következtetésként tehát az, ami a bencés spiritualitást „egyházivá”, 
vagyis annak jelévé és próféciájává teszi, ami az egyház, az éppen az opus Deit 
és a Krisztus szeretetét illet0 kett0s prioritás, a nihil praeponatur és a pariter. 
Ez teszi a bencés lelkiséget Istent0l származó karizmává, mert hozzájárul az 
egyház építéséhez. A bencés szerzetesség alapvet0en azzal a buzgósággal járul 
hozzá az egyház életéhez és küldetéséhez, amely által képes meg0rizni ezt 
a prioritást minden értetlenség ellenére, amibe a mai teljesítményorientált 
társadalomban (és sajnos magában az egyházban is) ütközik. Ez a priori-
tás, amit Jézus az egész egyház lelkére kötött: miel0tt az üdvösség eszköze 
lehetne, vagy még inkább azért, hogy az üdvösség eszköze lehessen, az egy-
háznak els0sorban egyre inkább annak látható jelévé kell válnia. És mivel az 
üdvösség communio és kiengesztel0dés, csak akkor hirdetjük hitelesen, ha 
olyan közösségben valósítjuk meg, ahol a szeretet, az öröm és Isten fiainak 

Sapientiana 201701.indb   97 2017. 06. 02.   12:32



– 98 –

Luigi Gioia OSB

szabadsága uralkodik. Így válik a communio az evangelizálás legfontosabb 
eszközévé, hiszen csak a szeretet méltó a hitre, csak a szeretet hiteles.B

(Gérecz Imre OSB fordítása)

B Lásd ennek kapcsán „A testvériség mint jel” fejezetet a Megszentelt Élet Intézményei-
nek és az Apostoli Élet Társaságainak Kongregációja által 1994-ben kiadott Testvéri élet 
közösségben cím1 dokumentumban, 54–56: „Némelyek számára a közösségi élet a kül-
detés akadálya, már-már id0pazarlás a másodlagosnak tekintett kérdésekben. Szükséges 
mindenkit emlékeztetni, hogy a testvéri közösség önmagában apostoli tevékenység, azaz 
közvetlenül hozzájárul az evangelizációs munkához. Az Úr által hagyott igazi jel a megélt 
testvériség: »Arról tudják majd meg rólatok, hogy a tanítványaim vagytok, hogy szere-
tettel vagytok egymás iránt« (Jn 13,35). Amikor az Úr tanítványainak küldetést adott, 
hogy hirdessék az evangéliumot minden teremtménynek (vö. Mt 28,19–20), együttes 
életre is küldte 0ket, hogy »elhiggye a világ«, hogy Jézus az Atya küldötte, akinek a hit 
teljes beleegyezését kell adni (vö. Jn 17,21). A testvériség jele tehát nagyon fontos, mert 
mutatja a keresztény üzenet isteni eredetét, és rendelkezik a szívek hitre nyitásának ere-
jével. Ezért »a szerzetesi élet egész termékenysége a közös testvéri élet min0ségét0l függ« 
(II. János Pál) […] …minél er0sebb e szeretet, annál hitelesebb a közölt üzenet, annál 
megragadhatóbb az egyház szíve, az emberek Istennel és egymással való egyesülésének 
szentsége. […] A szerzetesközösség, tudatában az egyház nagy közösségével szembeni 
felel0sségének, jellé is válik: jele annak, hogy a keresztény testvéri élet lehetséges, s an-
nak is, hogy a testvéri élet építése milyen áron valósulhat meg. Bolygónk különböz0 
társadalmait ellentétes, megosztó érdekek és szenvedélyek járják át. Maguk is vágynak 
az egységre, de bizonytalanok a hozzá vezet0 utat illet0en. Olyan közösségek jelenléte, 
ahol különböz0 korú, nyelv1, kultúrájú testvérek találkoznak, s a közös életb0l származó 
konfliktusok és nehézségek ellenére egyek maradnak, egy emelkedettebb valóságot jelez, 
és arra hív, hogy tekintetünket magasabbra emeljük.”

Sapientiana 201701.indb   98 2017. 06. 02.   12:32



– 99 –

RECENZIÓK Sapientiana 10 (2017/1) 99–113.

John Marenbon: Pagans and 
Philosophers. *e Problem  
of Paganism from Augustine to 
Leibniz
Princeton University Press, Princeton – 
Oxford, 2015.

John Marenbon filozófus, a Brit Akadémia tag-
ja, a Cambridge-i Egyetem professzora. Kuta-
tási területe átfogja az úgynevezett „hosszú kö-
zépkor” (Long Middle Ages, kb. Kr. u. 200-tól 
kb. 1700-ig) egészét mind a keresztény (latin 
és görög), mind az iszlám, mind pedig a zsi-
dó hagyományban. Marenbon megjelentetett 
már általános bevezet0ket és tanulmányokat 
a középkori filozófiáról, valamint külön kö-
teteket szentelt Boëthiusnak és Abélardnak. 
Marenbon professzor a vezet0je a Cambridge-i 
és a Pekingi Egyetemek azon közös kutatási 
programjának (Immateriality, "inking and the 
Self in the Philosophy of the Long Middle Ages), 
amely ama kérdést vizsgálja, miként gondol-
kodtak a középkori és a XVII. század filozófu-
sai a nem anyagi létez0kr0l, különösen az em-
beri lélekr0l (lásd http://www.phil.cam.ac.uk/
research/immateriality [2017. március 30.])

Legújabb könyvében a pogányság problé-
máját vizsgálja. Ezen új kifejezés alatt három, 
egymással összefügg0 kérdéskört s az ezekre 
adott válaszokat érti. A hív0 keresztény gon-
dolkodók a kezdetekt0l fogva kénytelenek 
voltak szembesülni a pogányok tudásának, 
erényének és üdvözülésének kihívásával: Mit 
tudhat egy nem keresztény Istenr!l? Beszélhe-
tünk-e erkölcsr!l a kereszténységen kívül? Üd-
vözülhet-e valaki keresztség és a keresztény hit 
kifejezett megvallása nélkül? Jóllehet e kérdések 
nem állottak mindenkor és mindenkinél az 
érdekl0dés homlokterében, a korszak számos 
jelent0s gondolkodója szentelt figyelmet ne-
kik. A középkorban ezen kérdések mindegyike 
keresztény néz0pontból nyer megfogalmazást, 
ugyanakkor egy általános bölcseleti kérdés 
történetileg kézzelfogható alakjait láthatjuk 

bennük: Minként érthetünk meg, s hogyan érté-
kelhetünk a sajátjainktól eltér! meggy!z!déseket 
és értékeket?

A bevezet0 (1–15.) példaérték1 világosság-
gal s alapossággal jelöli ki a vizsgálandó tárgyat, 
tisztázza a vizsgálat terjedelmének határait, va-
lamint a tárgyalás módját. Megközelítésében 
a szerz0 két végletet kíván elkerülni. Egyrészt 
nem kíván antikvárius módon pusztán a föllelt 
régiségek pontos leírásával bíbel0dni elveszve a 
középkori részletekben. Másrészt nem kincs-
rablóként közelít a föltárandó terephez, azaz 
nem egyszer1en azt kívánja kiemelni és magá-
évá tenni, ami az egykor gondolt gondolatok-
ban közvetlenül alkalmazhatónak látszik mai 
filozófiai gondolkodásunk számára. Saját útját 
a pontos történeti leírás s a talán elhamarko-
dott filozófiai fogalom- és érvgy1jtögetés kö-
zött jelöli ki: az egykor gondolt gondolatokat 
tudatosan a ma néz0pontjából értelmezi, a mai 
olvasó számára kívánja lefordítani 0ket elma-
gyarázva eredeti kontextusukat, föltárva a gon-
dolkodók célját és el0föltevéseit. Magát olyan 
kutatóhoz hasonlítja, aki az általa fölfedezett 
régi város leírásával nem elégszik meg, hanem 
egyúttal megkísérel beszámolni arról, milyen 
élet folyt egykor annak utcáin (8.).

A tárgyalás három részben történik. Az els0 
("e Problem Takes Shape, 18–53.) a pogány-
ság problémájáról szóló bibliai, keresztény 
reflexió kezdetét tisztázza, majd a latin hagyo-
mányhoz fordulva a második fejezetben vizs-
gálja Ágoston, a harmadikban pedig Boëthius 
álláspontját.

A második, legterjedelmesebb rész (From 
Alcuin to Langland, 55–232.) nyolc fejezete 
a korai középkortól egészen a XIV. századig 
folytatja a tárgyalást. Egyrészt a hagyományo-
san a filozófiatörténethez sorolt szerz0k, illetve 
m1fajok kerülnek itt el0 (pl. Boëthius kom-
mentárjai, Abelárd, Salisburyi János, Aquinói 
Szent Tamás, Szent Bonaventúra, Boëthius de 
Dacia), másrészt bevon a tárgyalásba szépíró-
kat, illetve irodalmi m1veket (pl. Dante, 

Sapientiana 201701.indb   99 2017. 06. 02.   12:32



– 100 –

Recenziók

 Boccaccio, Langland, Chaucer). Amint szer-
z0nk bevezet0jében elmagyarázza (4.), szán-
dékosan a hagyományosnál b0vebb anyagból 
merít: jóllehet fogalmakat vizsgál (pl. hit, 
természettörvény, erény, ész, Istenr0l való tu-
dás), tisztában van avval, hogy a középkori 
forrásokban a pogányság problémája gyakran 
éppenséggel elképzelt pogányok alakjában 
vet0dik föl. Ezért aztán a probléma vizsgála-
ta sem korlátozódhat a kimondottan filozófus 
vagy teológus szerz0kre, hanem a költészet, a 
prédikációk, az (elképzelt vagy hiteles) útle-
írások elemzésére szintén kell támaszkodnia. 
A második részben természetesen figyelmet 
kap az arisztotelészi filozófia, hiszen ennek föl-
fedezése mélyrehatóan befolyásolta a középkor 
gondolkodását.

Az utolsó rész ("e Continuity of the Problem 
of Paganism, 1400–1700, 233–300.) a hosszú 
középkor téziséhez kapcsolódva azt mutatja be, 
hogy a pogányság problémájáról való gondol-
kodás mennyire 0rizte meg folyamatosságát a 
kora újkorban. Ezen ókori eredet1 s valóban 
középkori probléma fel0l nézve els0sorban 
folyamatosságról beszélhetünk. A földrajzi 
fölfedezések, Amerika és a Távol-Kelet hatá-
sa az európai öntudatra érdekes módon nem 
annyira forradalmasította, hanem sokkal in-
kább módosította a vizsgált kérdéskörr0l való 
gondolkodást. A gondos történeti vizsgálódás 
a könyv tárgya szempontjából alátámasztja a 
szerz0 tézisét: a közép és újkor közötti korszak-
váltás kevésbé volt drámai s hirtelen.

A valóban korszakhatáron él0 Leibniz Kí-
nához való viszonya megérdemelten kap ki-
emelt tárgyalást a könyv epilógusában (300–
303.). A kínaiak természetes teológiájáról 
közvetlenül halála el0tt, 1716-ban írt m1ve 
saját korában, a korai XVIII. században már 
magányos hangot képvisel. A nagy német fi-
lozófus Hannoverben a korai jezsuita misszio-
náriusok gondolkodásával mutat rokonságot, 
mikor a „természetes” teológiát igyekszik föl-
fedezni az ateistának tekintett kínai források-

ban. Ekkorra a pápa azonban már meghozta 
a döntést az inkulturációs missziós módszerek 
ellen. Marenbon ezen szomorkás, kijózanító 
megjegyzéssel zárja a tárgyalást: „Leibniz utol-
só m1ve olybá t1nik az olvasónak, mint egy 
elmúlt és sok szempontból reménytelibb kor-
szak maradványa.”

Végül az egész kötetet lezáró néhány oldal 
(General Conclusion, 304–306.) vonja le a 
vizsgálódás tanulságait. Világossá teszi, hogy 
két olvasói várakozásunk hamisnak bizonyul. 
Egyrészt nem igaz, hogy egy türelmetlenebb, 
zártabb, kegyetlenebb gondolkodású közép-
kortól egy nyitottabb, türelmesebb, kegyesebb 
újkor felé tartott volna Európa fejl0dése. A po-
gányság problémájának vizsgálata ilyesfajta 
el0relépést nem tud kimutatni. A XVI-XVII. 
században senki sem védelmezte oly hévvel a 
pogányok ügyét, mint egykor Abelárd a XII. 
században. Hasonlóképpen egyetlen közép-
kori aszkéta, még az e szempontból valóban 
igencsak sz1kkebl1 egyházatya, Ágoston sem 
tartotta oly elvetemültnek a pogányokat, 
mint a XVII. századi janzenisták és protes-
tánsok. Ugyanakkor arról sem beszélhetünk, 
hogy a kora újkor egyértelm1en merevebb, 
elutasítóbb álláspontoknak kedvezett volna. 
Pomponazzi, Las Casas és Leibniz megköze-
lítései ennek ellenkez0jét bizonyítják. Sokféle 
válasz volt lehetséges a kérdésre, s aligha lehe-
tett olyan egyértelm1 megoldást találni, amely 
lehet0vé tette, hogy az egyes gondolkodók 
továbbra is változatlan formában tartsák fönn 
a keresztény tan iránti elkötelez0désüket. Ma-
renbon vizsgálatának általános módszertani, 
ha tetszik, a (filozófia-)történetírás filozófiájá-
ra vonatkozó lényegi tanulsága, hogy minden 
hagyományos – vagy új – korszakhatárt, amely 
gyökeres történelmi változást hivatott jelezni, 
óvatosan, s0t kételkedve kell fogadnunk.

A szerz0 „szintetikus” módszere (Historical 
Synthesis), amelyet az egész kötet képvisel, s 
amellyel tudatosan szembefordul a filozófia-
történet írásának hagyományos (Historical 

Sapientiana 201701.indb   100 2017. 06. 02.   12:32



– 101 –

Recenziók

Analysis) módszerévvel, mindenképpen üd-
vözlend0. A filozófia, a gondolkodás nem 
pusztán érvek elemzésével éri el célját – jól-
lehet, nem lehetséges e nélkül –, hanem rá 
van utalva a régi szövegek gondos, figyelmes 
olvasására. Késznek kell lennie arra, hogy a 
föllelt gondolattöredékb0l szintézist alkosson 
– annak érdekében, hogy megértesse velünk, 
miért nem sikerült egy problémát el0deink-
nek megoldani. Amennyiben a filozófiatör-
téneti kutatás olyan kérdésekkel foglalkozik, 
amelyek közelebb vannak a mindennapi élet 
valóságához, tisztán történettudományi szem-
pontból is értékesebb eredményekre juthat. 
Egyúttal olyan szempontokra, tárgyterületekre 
nyithatja meg tekintetünket, amelyek kívül 
esnek kortárs filozófiánk szemhatárán.

Bakos Gergely OSB

Patsch Ferenc: Hermeneutika.  
A filozófia jöv0je és a jöv0 
teológiája I.
Jezsuita Kiadó, Budapest, 2016.

Patsch Ferenc vállalkozása a magyar herme-
neutikai gondolkodásban egyedülálló módon 
a filozófiai hermeneutika tradíciójának a teo-
lógiai gondolkodásba történ0 átörökítésével 
foglalkozik. A Jean Grondin, Gianni Vattimo, 
John Caputo gondolati horizontján keresztül 
feltáruló heideggeri–gadameri hermeneutika a 
magyar olvasó számára példátlan tematikával, 
a kurrens szakirodalom ért0 ismertetése által 
összegzi a XX. századi hermeneutikatörténet 
azon állomásait, amelyeken keresztül a bibliai 
egzegézisen alapuló hermeneutikai tradíció a 
XX. századi fenomenológiai hatás következ-
tében elnyeri filozófiai arculatát. A felületes 
olvasó számára filozófiatörténeti összefoglalás-
nak t1n0 elemzés gyakorlati és jól kézzelfog-
ható példákból kiindulva vezeti el az olvasót 
olyan elvont összefüggésekig, amelyek már 

messzemen0en meghaladják az eredetileg tan-
könyvnek szánt szöveg szintjét. Ez a – zenei 
eszközökkel kifejezve – fúgaszer1 ráközelítés 
teret enged a mondanivaló lényegébe való fo-
kozatos bevezetésbe: A szerz0 tudatosan nagy 
hangsúlyt fektet a gondolatmenet didaktikus 
felvezetésére, amikor a két kötetesre tervezett 
írásm1 els0 részét a közérthet0, sok példával il-
lusztrált stílus jellemzi, a második rész Heideg-
ger és Gadamer nyomán történ0 tudományos 
ismertetés, míg a harmadik rész kontextualitás 
és történetiség összefüggésében a jöv0 teológi-
áját veszi célba. Az els0 kötetben az els0 két 
rész kidolgozásába nyerhetünk betekintést.

Patsch Ferenc komoly hipotézisekre épít, 
amelyeknek a kidolgozása er0teljes gondola-
ti törekvéseket igényel. A hermeneutika itt a 
korai heideggeri gondolatmeneten alapulva 
a filozófiai gondolkodás azon közös nyelve, 
„koinéja”, amely immár az ittlétünkre irányu-
ló filozófiai reflexió kontextusából létezésünk 
teológiai interpretációjába von. A heideggeri 
ittlét fakticitáshermeneutikájának a tradicio-
nális metafizikával történ0 fokozatos és egyre 
mélyül0 konfrontációja tekinthet0 a gondolat-
menet legnagyobb er0próbájának, amelynek a 
szerz0 önként alávetve magát annak a kritikai 
provokációnak teszi ki magát, amely kérdést az 
olvasó joggal tehet fel egy ponton: Vajon mi-
ként is áll össze végül a teológia hermeneutiká-
ja azon a heideggeri ontológiai megközelítésen 
keresztül, amely a teológia alapjaként szolgáló 
tradicionális metafizikát destruálva az ittlét 
metafizikáját végs0 soron az ittlétre alapozva a 
végesség hermeneutikáját teremti meg? Vagyis 
hogy miként kapcsolódhat össze egymással a 
végesség hermeneutikája és az örök létre irá-
nyuló teológiai reflexió? Ez a kötet nagy titka, 
és ezzel a kérdéssel küzd a szerz0, úgy gondo-
lom, nem eredménytelenül. A hermeneutika 
heideggeri kidolgozása és annak a teológiai 
hermeneutikába történ0 beágyazódása a lét 
történeti vonatkozásán keresztül megy végbe. 
A munka egyedisége tehát nem a heideggeri–

Sapientiana 201701.indb   101 2017. 06. 02.   12:32



– 102 –

Recenziók

gadameri hermeneutika történeti feldolgozá-
sában mutatható ki, hanem annak az átmenet-
nek a felmutatásában, amely a heideggeri ittlét 
hermeneutikáját a teológiai megértés számára 
autentikussá teszi. Mint azt Patsch Ferenc írja, 
„Heidegger és Gadamer »filozófiai« hermene-
utikafelfogása olyan egyetemes (ontológiai) 
mozzanatot ragad meg az emberi megismerés 
és kommunikáció természetéb0l (tudniillik a 
kontextusfügg0ség mozzanatát), amely képes 
mozgásba hozni és átalakítani mind a filo-
zófiai, mind a teológiai gondolkodást” (29.). 
A szerz0 a szubjektivitás és objektivitás eltér0 
filozófiai megközelítésein keresztül vizsgálja 
az igazság azon értelmezési módjait, amelyek 
a hermeneutikai megközelítésben elégtelenné 
válnak. Ez a megállapítás kulcsfontosságú a 
jöv0 teológiájának hermeneutikai megértésé-
hez. „A »szubjektivitás« fogalma ugyanis filo-
zófiailag éppúgy elégtelen, mint az »objektív 
igazságáé« (ami nem jelenti az igazság mint 
olyan végét is) – a kett0 ugyanis együtt áll vagy 
bukik! Szerintem buknak” (37.). Az ehhez 
hasonló radikális kijelentések szép, esszéiszti-
kusan kidolgozott érvelésekben nyernek alá-
támasztást, és jól kidolgozott, lépcs0zetes te-
matikával kerülnek összeegyeztetésre.

Elmondható, hogy amíg a kötet els0 része 
általános bevezet0t nyújt a heideggeri és ga-
dameri hermeneutika teológiai hermeneuti-
kához való viszonyáról, addig a második rész 
– A filozófia jöv!je, avagy melyek a gondolkodás 
jellegzetességei a hermeneutikai fordulat után? 
– részletesen foglalkozik a heideggeri és ga-
dameri tradíció hermeneutikai hozadékával. 
A munka célkit1zését tekintve talán egyetlen 
gyengéjeként hozható fel, hogy a heideggeri 
tradíciót illet0en ugyan hivatkozik a hermene-
utikai önreflexió tekintetében a kései Heideg-
gerre, ennek kidolgozása és különösen a Fekete 
füzetek tekintetében a heideggeri ontológia 
hermeneutikai értelmezése háttérben marad. 
Ugyanakkor viszont a szöveg éppen a Lét és 
id! és az azt el0készít0 korszak kidolgozásá-

ban nyeri el erejét, amelyen keresztül Patsch 
rámutat azokra a tényleges hermeneutikai-
-teológiai összefüggésekre, amelyek a gondol-
kodó Heidegger hermeneutikai ontológiájá-
nak kidolgozását mozgatták. E tekintetben 
Patsch munkája a kilencedik paragrafusban éri 
el els0 csúcspontját, ahol az igazságra irányuló 
hermeneutikai megértés dialogikussága a teo-
lógiai igazság megértésének hermeneutikájára 
mutat rá. A radikális hermeneuták és az ob-
jektivista teológusok két tábora közötti szin-
tézis Patsch szemléltet0 ábrázolásán keresztül 
a XX. századi filozófiai hermeneutikai tradíció 
dialogikus aspektusán keresztül értelmez0dik 
– „a hit kifejtése – a hitr0l való kijelentések 
objektivációja – csakis »beépített« értelmezé-
si-megértési »sz1r0inken« keresztül lehetséges” 
(142.). Ez éppenséggel nem azt jelenti, hogy a 
teológia történeti vonatkozása vagy a dogmák 
– mint azt kés0bb részletesen kifejti (ld. a 146. 
oldaltól) – az individuum szubjektív értelme-
zésének áldozatává válnának, és a jöv0 teológi-
ai hermeneutikája az értelmezés pluralitásában 
oldódna fel, hanem a II. Vatikáni Zsinat azon 
eredményét, amely teológiailag elismerte a 
történelmi tudat (tanfejl0dés) és a pluralizmus 
jogosságát, és bizonyos fokig legitimálta a kü-
lönböz0 perspektívák lehet0ségét (vö. 154.).

A kötet második része, amelyhez az átve-
zetést a teológia hermeneutikai megalapo-
zottsága, annak a realitás problémájához való 
kötöttsége szervesen hozzákapcsolja, a korai 
Heidegger hermeneutikai önértelmezését vizs-
gálja a történeti objektivitás összefüggésében. 
Mint arra az els0 rész záró paragrafusai rámu-
tatnak, a radikális hermeneutikával szemben 
a realista hermeneutika a megértés azon kor-
rekciója, amely lehet0vé teszi az egyetemesen 
érvényes igazságok fogalmi kifejezését. Patsch 
Weissmahr Bélára és Karl Rahnerre hivatkozva 
rámutat arra, hogy a faktikus élet hermeneu-
tikai tapasztalatának egyetemes tapasztalattá 
történ0 kivetítésén keresztül válik az ittlét ta-
pasztalata a teológia tárgyának transzcenden-

Sapientiana 201701.indb   102 2017. 06. 02.   12:32



– 103 –

Recenziók

tális tapasztalatává. Olyan valami kerül itt 
Rahnert és Weissmahrt idézve kimondásra, 
ami hermeneutikailag nagyon is újszer1nek 
tekinthet0: A faktikus élettapasztalat herme-
neutikáján keresztül jutunk el az istentapasz-
talat teológiai hermeneutikájáig. Mint Patsch 
kimutatja: A fenomenológia hermeneutikai 
fordulatához Heidegger ontológiai kérdésfel-
vetésén keresztül vezet az út – a lét mint olyan 
az, amire a filozófiai kérdésfelvetés irányul. 
Ennélfogva a faktikus ittlét tapasztalata, amely 
megel0z minden filozófiai kérdésfelvetést, a 
filozófiai kérdésfelvetés hermeneutikai alapja 
(vö. 247.).

A második rész programja tehát egy olyan-
fajta kritikai vizsgálódás, amely a teológiai 
hermeneutika filozófiából eredeztetett tézisét 
ismételten megkérd0jelezve a filozófia jöv0jét 
a jöv0 teológiai hermeneutikájából vezeti le. 
Vagyis a heideggeri–gadameri hermeneutikai 
tradíción keresztül olyan összefüggést vázol, 
amely felveti a kérdést: „egyfel0l hol húzha-
tók meg a heideggeri hermeneutika érvényes-
ségének (metafizikai) határai, másfel0l pedig 
mennyiben szorul egy Heidegger utáni me-
tafizika (hermeneutikai) kiegészítésre?” (311.). 
Mint azt a szerz0 maga is hangsúlyozza, a hei-
deggeri faktikussághermeneutika túl messzire 
megy, amikor emberi ítéleteink (kétségtelen) 
feltételekhez kötöttségéb0l tout court azt a 
következtetést vonja le, hogy lehetetlen azok-
tól független, általános érvény1 és univerzális 
(metafizikai) kijelentések megfogalmazása (vö. 
321.). A szerz0 magát a kritikai kérdésfeltevés-
nek kitéve éppenséggel e kérdésfeltevésen ke-
resztül világít rá a filozófiai hermeneutika azon 
ellentmondásosságára, amely a hermeneutika 
univerzalitásigénye és a megértés végességre 
irányuló és végességen alapuló hermeneutikai 
reflexiója között húzódik. Erre a gondolatme-
netre irányuló konklúzióként olvashatjuk a 
tanulmány egyik zárógondolatát: „A herme-
neutika éppen az ontológiai értelemben 
nyilvánvalóvá teszi a lét és a létez0 (az egész és 

a rész, az elrejt0 és a megnyilvánuló) közötti 
bels0 kapcsolatot, valamint nyitva is tartja 
az értelmezés egyfajta körkörös mozgásában. 
[…] végs0 soron tehát a lét horizontját (ezen 
értelem eredetét) jelenti általában, anélkül 
azonban, hogy saját jelenlétével elfedné azt a 
hátteret, amelyb0l el0lép, és amelybe elkerül-
hetetlenül vissza kell térnie” (351.).

A kötet ebben a körkörösségben mozog lét 
és létez0 összefüggésének azon filozófiai meg-
értése között, amely a hit tapasztalatának ho-
rizontjában a filozófiai megértést teológiai dia-
lógussá tágítja. A hit teológiai hermeneutikai 
feltárása a tisztán tárgyi tapasztalaton alapuló 
megértésen túl a megértésnek egy olyan réte-
gét körvonalazza, amely ugyan kiindulhat a 
tárgyi tapasztalatból és visszatérhet oda, de azt 
mindenkor meghaladva az emberi megértés 
egy magasabb rétegét célozza. Patsch Ferenc 
Hermeneutika. A filozófia jöv!je, a jöv! teoló-
giája cím1 munkája komoly lépést tesz abba 
az irányba, hogy a teológiai és a filozófiai gon-
dolkodás a magyar nyelv1 olvasó számára is 
tényleges párbeszédbe kerülhessen egymással. 
Az els0 kötetet kezébe vev0 olvasó egészen biz-
tosan nagy érdekl0déssel és várakozással fogja 
fogadni a tanulmány második kötetének meg-
jelenését is.

Jani Anna

Bernhard Blankenhorn OP:  
*e Mystery of Union with God. 
Dionysian Mysticism in Albert the 
Great and *omas Aquinas
*e Catholic University of America Press, 
Washington, 2015.

Az utóbbi évtizedekben Pszeudo-Dionüsziosz 
Areopagitész misztikájának tanulmányozása 
reneszánszát éli. Elég a klasszikussá vált Rethin-
king Dionysius the Areopagite ( Wiley-Blackwell, 
2009) cím1 tanulmánygy1jteményre gondol-

Sapientiana 201701.indb   103 2017. 06. 02.   12:32



– 104 –

Recenziók

nunk, amely a kutatást arra indította, hogy 
Dénes hatástörténetét az újabban felmerült 
szempontok bevonásával gondolja ismét át. 
A dénesi misztika nyomait akár Nagy Szent 
Albert, akár Aquinói Szent Tamás életm1vé-
ben neves szerz0k (így például Simon Tugwell, 
Alain de Libera, Kurt Ruh, Kurt Flasch, Ber-
nard McGinn) vizsgálták már, kutatásaik 
bevezetésekben, tanulmányokban, illetve a 
misztikának szentelt kézikönyvek fejezetei-
ben elérhet0ek. Ám önálló monográfiát eddig 
nem szenteltek annak a kérdésnek, hogy a két 
nagy domonkos egyháztanító életm1vében 
miként jutott érvényre az Areopagita autori-
tása, mennyiben formálták dénesi inspirációk 
az Istennel való egyesülésr0l szóló tanításukat. 
Bernhard Blankenhorn munkája, mely a Fri-
bourgi Egyetem Teológia Fakultásán Gilles 
Emery professzor vezetése alatt készült, és 
2012-ben benyújtott doktori disszertációján 
alapul (Emery professzor magyarul is megje-
lent szentháromságtani m1vér0l a folyóirat 
2016/1 számában olvashattunk recenziót), eb-
ben az értelemben olyan területre lelt, melyet a 
kutatásnak még nem sikerült ilyen mélységben 
átjárni, önálló kézikönyvben bemutatni.

Albert és Tamás életm1vének monumen-
tális terjedelme önmagában is kihívást jelent 
bármely téma kimerít0 igény1 feldolgozása 
számára, s ha ehhez hozzátesszük, hogy Dénes 
az egyik legtöbbet hivatkozott szerz0 írásaik-
ban, akkor már azt is jelent0s teljesítménynek 
kell tartanunk, hogy az amerikai domonkos-
nak sikerült életm1vükben minden releváns, 
témába vágó szakaszt azonosítania (itt legfel-
jebb Albert kései munkáinak feldolgozása kap-
csán maradhat hiányérzetünk: az életm1 be-
mutatásának ugyanis a kölni periódus végével, 
c. 1250-nel vége szakad). A kézikönyv els0 ré-
sze a Dénes-kutatás eredményeit vázolja, a má-
sodik Albert, míg az utolsó, harmadik rész Ta-
más releváns sorait mutatatja be az Areopa gita 
írásaihoz írt kommentárjaikat a vizsgálódás 
súlypontjába helyezve. A források feldolgozása 

során a szerz0 olyan alapmunkákhoz is hozzá-
fért, mint Albert Szentenciás kommentárjának 
még készül0 kritikai kiadása, az elemzéseihez 
segítségül hívott másodlagos irodalom pedig 
egyenesen impozáns: francia, angol és német 
nyelven alighanem minden témába vágó ta-
nulmány megjelenik hivatkozásaiban. De nem 
pusztán a forrásanyag mennyisége, hanem a 
feldolgozás reflektált módszere is érdemes a 
figyelmünkre.

Az amerikai domonkos abból az „a priori”, 
a kutatás menetét vezérl0 módszertani be-
látásból indul ki, hogy egyfel0l („fentr0l le”) 
az Istennel való egyesülés kegyelemtani prob-
léma, amely végs0 soron szentháromságtani 
összefüggéseken alapul, másfel0l („lentr0l fel”) 
a kegyelemtan szükségképp a természet el0ze-
tes (antropológiai) adottságait feltételezi. Ez 
a „kegyelemtani itiner” vezérli a forrásanyag 
megközelítésének a módját, a feldolgozás irá-
nyait, ahogy az eredmények kiértékelésének 
szempontjait is. A monográfia gondolatmene-
te ennek megfelel0en az egyes részeken belül 
a következ0képpen halad: el0ször az érintett 
szerz0k filozófiai antropológiájának alapvona-
lai öltenek körvonalat, ezután következik gon-
dolkodásuk kegyelemtani és szentháromságos 
pilléreinek feltárása, végül az így nyert ered-
mények válnak az életm1vek értelmezésének 
uralkodó szempontjaivá. A módszertan reflek-
tált volta és következetes érvényre juttatásának 
módja figyelemreméltó. A kegyelemtani köz-
pontozás – hisz végs0 soron ide futnak össze a 
lélekfilozófiai és szentháromságtani vizsgálódá-
sok – elvitathatatlan el0nyei mellett azonban, 
érzésem szerint, id0nként a hátrányai is fel-
színre kerülnek. Nem pusztán arra gondolok, 
hogy itt két eltér0 kegyelemtani paradigma (a 
domonkosok teremtett kegyelemre vonatkozó 
skolasztikus tanítása és a szír szerzetes orien-
tális kegyelemfelfogása) találkozásáról van szó. 
Sokkal inkább arra, hogy amennyiben a misz-
tika megítélésének uralkodó szempontjává a 
kegyelemtani kategóriák rendszeres és ellent-

Sapientiana 201701.indb   104 2017. 06. 02.   12:32



– 105 –

Recenziók

mondásmentes kimunkáltságának mértéke 
válik, nehéz úrrá lennünk a kísértésen, hogy az 
alberti misztika útkereséseiben pusztán Tamás 
világos, józan koncepciójához vezet0 átmeneti 
prototípust lássunk. Noha egy helyütt mintha 
maga a szerz0 is hajlana ilyen sommás ítéletre, 
ne legyünk igazságtalanok: az általa bemuta-
tott gazdag és változatos forrásanyag ugyanis 
lehet0séget ad arra, hogy a figyelmes olvasó 
Albert munkásságát saját jogán ítélje meg. Fel-
ismerje a Doctor Universalis emberfeletti er0-
feszítését, ahogyan a sokféle és éppen eleven 
átalakulásban lév0 tradíció közötti harmóniát 
keresve elszántan kutatja, miként lehetne a 
rendelkezésre álló filozófiai és teológiai fogal-
mi apparátus segítségével hitelesen számot 
adni a keresztény misztika mibenlétér0l.

A m1vet els0sorban azoknak az olvasóknak 
ajánlom jó szívvel, akik nem várnak el egy 
monográfiától jól kezelhet0, egyszer1, tan-
könyvekbe ill0 téziseket, s akiket nem riasz-
tanak a szubtilis skolasztikus terminusokban 
artikulált szövevényes kegyelem- és szenthá-
romságtani elemzések. Blankenhorn munkája 
nem könny1 olvasmány, ám azok számára, 
akiket foglalkoztat, hogyan formálódott Al-
bert és Tamás teológiai gondolkodása a dénesi 
misztika er0terében, figyelemreméltóan gaz-
dag forrásokkal és alapos elemzésekkel szolgál 
ez a b0 ötszáz oldalas, példás alapossággal ki-
munkált monográfia.

Szeiler Zsolt

Gregory Collins OSB: Krisztus 
kinyilvánult misztériuma I.  
Bencés szemmel a liturgiáról  
és a lelki életr0l
Sarutlan Kármelita N0vérek, Magyarszék, 
2016, ford. Görföl Tibor.

Az 1960-ban Belfastban született és az íror-
szági bencés Glenstal apátságban fogadalmat 

tett szerzetes könyve újszer1 módon, igényes 
megközelítésben egyesíti a hagyományokon 
alapuló liturgiát, a mértéktartó fejl0dés irány-
vonalait és a személyes lelki élet kihívásait. 
Hat fejezetre bontja mondanivalóját: a Szent-
háromság teológiájából indul ki (1. fejezet), 
a misztériumteológián át halad (2. fejezet), 
az isteni személyek titkát tárja fel (3. fejezet), 
Krisztus megváltó m1vére fókuszál (4. fejezet), 
a szentségek valóságáig jut el, különösképpen a 
keresztséget és az eucharisztiát emeli ki (5. fe-
jezet). A szentségek misztériumát a liturgikus 
éven, az ikonokon és a személyes imádságon át 
ragadja meg (6. fejezet).

Az egész m1vet áthatja Odo Casel miszté-
riumteológiai szemlélete (Caselnek Az Egyház 
misztériuma cím1 nagy, összefoglaló m1ve 
magyarul a Szent István Társulat kiadásában 
jelent meg A lelki élet mesterei sorozatban 
2014-ben). Ugyanígy felelhet0 benne a ben-
cés regula rendre, összeszedettségre, odaadásra 
ösztönz0 imádságos szelleme, ami a liturgia fe-
gyelmezett átéléséhez nélkülözhetetlen. A szer-
z0 otthonos a görög fogalmak használatában 
(kenószisz, epiklézis, koinonia, anamnészisz, 
pentekoszté), ugyanakkor rámutat arra is, 
hogy „az eucharisztia ünneplése nem tekinthe-
t0 pszichológiai folyamatnak” (127.). Bizonyí-
tásul szívesen használja a régi atyákat, de Szent 
Ágostont vagy Szergej Bulgakovot is, a bizánci 
liturgia himnuszait. „Középutas” megközelí-
tést követ, azaz értékeli a keleti hagyományo-
kat, de mértékadónak ismeri el a II. Vatikáni 
Zsinatot, amit többször idéz.

A könyv f0 mondanivalója, alaptézise 
kétségtelenül a fons et culmen zsinati hang-
súlyának megértése, elmélyítése. A liturgia 
nem valami járulék, hanem keresztény hitünk 
megvallása, ünneplése, életre váltása. Benne 
valóban Krisztus kinyilvánult misztériuma 
érhet0 el (ezért ez a könyv címe). Az egyház 
istentisztelete nem egyéni attrakció, hanem fe-
gyelmezett (együtt)ünneplés, ami a személyes 
odaadásban, a testben-lélekben történ0 részvé-

Sapientiana 201701.indb   105 2017. 06. 02.   12:32



– 106 –

Recenziók

telben mélyül el, lesz lelkünk igazi tápláléka. 
A m1vet igen b0séges jegyzetanyag (összesen 
203 jegyzet) egészíti ki. E jegyzetek akár külön 
olvasmányok is lehetnek, amolyan excursiók 
(a könyv majd száz lapját teszik ki). A szerz0, 
aki a római Sant’Anselmo Egyetem tanára és 
a jeruzsálemi Dormitio apátja is volt, járt már 
Magyarországon, nemrég vendégel0adó volt 
a Sapientia F0iskolán is A keresztény misztika 
liturgikus alapja címmel tartott el0adásával. 
Jelen kötet a magyarszéki kármelita n0vérek 
gondozásában látott napvilágot Görföl Tibor 
igényes fordításában, a kötethez ill0 Krisz-
tus-ikonnal díszített borítóval. A könyv a li-
turgiát mélyebben érteni és m1velni kívánók 
lelket gazdagító olvasmánya lehet.

Pákozdi István

Stephen Yates: Between Death and 
Resurrection. A Critical Response 
to Recent Catholic Debate 
Concerning the Intermediate State
Bloomsbury, New York – London – Oxford – 
New Delhi – Sydney, 2017.

Az egyéni eszkatológia fontos problémáit 
tárgyalja Stephen Yates könyve, amely már 
címének tipográfiájában is – az „és” köt0szó 
kiemelésével – utal annak központi kérdésére: 
számoljunk-e köztes id0vel halál és feltámadás 
között (a hagyományos elképzelés szerint), 
vagy inkább feltételezzük-e a két történés 
lényegi egybeesését (a halálban való feltámadás 
új modellje alapján) elkerülve ezáltal a köztes 
id0 hagyományos fogalmának oly sok fejtörést 
okozó problematikáját? A könyv f0 célkit1zé-
se, hogy megvizsgálja mind a hagyományos, 
mind az új, nagy hatású modell képvisel0i-
nek érveit, az elképzelések koherenciáját és az 
1960-as években kialakult és napjainkig tartó 
vita vakfoltjait, az egymás érveire való reakció 
elméleti hiányosságait. A vita kritikai megkö-

zelítése során hasznos áttekintést kapunk nem-
csak a különböz0 álláspontokról, hanem azon 
teológusokról és vallásfilozófusokról is, akiket 
a beszélgetés résztvev0inek tekinthetünk, akik 
új mozzanatokkal gyarapították a két f0 modell 
valamelyikét. A résztvev0k hosszú és változatos 
listája megmutatja a vita ökumenikus jellegét 
és f0leg az angolszász vallásfilozófiára gya-
korolt hatását (katolikus teológusok között 
például Gisbert Greshake, Karl Rahner, Jo-
seph Ratzinger, Walter Kasper, Boros László, 
protestáns részr0l Eberhard Jüngel, Wolfhart 
Pannenberg, a vallásfilozófusok között pedig 
John Hick és Peter van Inwangen álláspontja 
is hangot kap). A könyv egyik f0 érdeme tehát 
magának a kérdéskörnek a rendszerezése, az 
eddigi fejlemények kritikai értékelése és értel-
mezése, a szerteágazó témák és a rájuk adott 
válaszkísérletek lényeglátó és ötletes tipizálása.

Az els0 fejezet rövid bevezetése – a kérdés 
vázolása és a kutatás irányainak kijelölése – 
után a második fejezet a szentírási alapokat 
veszi végig részletesen ismertetve és elemez-
ve azokat a biblikus helyeket, amelyekben a 
halálban való feltámadás modell képvisel0i 
álláspontjuk alátámasztását látják. Mindezen 
túl pedig felhívja a figyelmet arra a háttérben 
meghúzódó kérdésre, hogy vajon a Biblia 
egyértelm1en holisztikus módon képzeli-e 
el az ember valóságát, vagy nyitott a dualisz-
tikus test-lélek megkülönböztetésre és arra a 
gondolatra, hogy a lélek képes fennmaradni 
a halál után. Yates végkövetkeztetése, hogy 
semmiképpen sem állja meg a helyét az a 
nézet, amely szerint a Szentírás antropológi-
ájához h1bb értelmezést nyújtana a halálban 
való feltámadás modellje a hagyományos 
(köztes id0vel és a testt0l különvált lélekkel 
számoló) elképzeléssel szemben.

A harmadik fejezet a halál utáni állapot id0i-
ségének kérdését járja körül két nagy csoportra 
osztva az eddigi megoldáskísérleteket. Az „id0 
nélküli” (atemporal) modell képvisel0i a halál 
utáni állapotban az id0 teljes megsz1nését és 

Sapientiana 201701.indb   106 2017. 06. 02.   12:32



– 107 –

Recenziók

az örökkévalóság dimenziójába való átlépést 
hangsúlyozzák, míg a „nem id0 nélküli” 
( nonatemporal) modellt vallók szerint számol-
nunk kell valamiféle id0beliséggel a halál után 
is. Mérlegelve az „id0 nélküli” elképzelés gyen-
ge pontjait (Isten örökkévalóságának helytelen 
átvitele a teremtményre, a parúzia jelent0ségé-
nek elhomályosodása, a továbbra is folyó üdv-
történelem és az üdvözültek közötti kapcsolat 
problematikussá válása), és összevetve annak 
(vélt) el0nyeivel (az ember egységének meg0r-
zése, a testben való feltámadás nem késleltetett 
volta, a testt0l különvált lélek fogalmának el-
kerülése) Yates meggy0z0en érvel az id0beliség 
megtartásának fontossága mellett. Továbbá 
azt is kimutatja, hogy nincs feltétlen elméleti 
összefüggés az „id0 nélküli” modell és a tisz-
tulás pillanatszer1 lezajlásának elképzelése kö-
zött. E kérdésben segíthetett volna, ha a szerz0 
figyelembe veszi XVI. Benedek pápa Spe Salvi 
kezdet1 enciklikájának (2007) 41-48. pont-
jait, amelyek a tisztulás újszer1 megközelítése 
keretében a pillanatszer1ség és id0iség, illetve 
a földi id0vel nem azonos, analóg id0iség lehe-
t0ségét vetik fel. Ez a dokumentum azonban 
sajnálatos módon hiányzik a könyv végén ta-
lálható olvasmányjegyzékb0l is.

A negyedik fejezet a személyes identitás halál 
utáni megmaradásának problémáját  vizsgálja 
szellemesen tipizálva a testt0l különvált lélek 
elképzelését kiiktatni kívánó és a halálban való 
feltámadást hirdet0 alternatív megol dásokat. 
A többnyire különös elméletek között olvasha-
tunk itt a „beléöntött halhatatlanság” elgon-
dolásáról (infused-immortality theory), a mely 
szerint az ember a halálban testestül- lelkestül 
megsemmisül, azonban az Istent0l ekkor 
ajándékba kapott lélek biztosítja a testben 
feltámadt ember önazonosságát. Megismer-
kedhetünk a „másolat” elmélet különböz0 
változataival (replica theory), amely a meghalt 
ember mintegy másolati leképezését tételezi 
a feltámadás létmódjában, vagy a „hézagos 
tárgy” (gappy object) teóriájával, amely szerint 

a feltámadt létmód földi léttel való „folytonos-
sága” éppen a megszakítottságban rejlik, mint 
például egy szünettel megszakított színdarab 
esetében, amelyr0l tudjuk, hogy a szünetben 
nem ér véget, még ha a színpadon éppen nincs 
is történés.

A „rekapitulációs” elméletek (recapitulation 
theories) abból indulnak ki, hogy földi élettör-
ténetünk, az ember szabadságának története 
Isten számára örökké jelenvaló. Ezek egyik 
válfaja az emlékezetet helyezi el0térbe (Isten 
emlékezetében az ember örökre megmarad), 
másik változata, amelyet Yates „konkretizá-
ló”-nak nevez (reification theory) az ember leélt 
életének absztrakt valóságát azonosítja magá-
val az él0 személlyel, és ennek Istenben való 
örök megmaradását hirdeti. A „fizikális átvi-
tel” (physical transfer) elmélet szerint a holt-
test helyett Isten annak feltámadt hasonmását 
ajándékozza az embernek, vagy pedig a halál 
pillanatában a test mintegy kettéválik a rom-
lásnak kitett holttestre és a megmaradó, feltá-
madt testre. Végül az „egyedi forma átvitele” 
teória (individual form transfer) alapján a halál 
pillanatában a lélek, amely a földi test formája 
volt, nyomban a feltámadt test formájává vá-
lik.

Részletes és helyenként egy kissé nehézke-
sen lassú gondolatmenetben állítja elénk Yates 
ezen elméletek hiányosságait, bemutatva a ha-
lálban való feltámadás elképzelésének rejtett 
önellentmondásait és a hagyományos modell 
(a köztes id0 és a testt0l különvált lélek) vi-
szonylagos koherenciáját.

A legterjedelmesebb utolsó, ötödik feje-
zetben a hagyományos modellel szemben 
megfogalmazott filozófiai és teológiai ellen-
vetésekre válaszol a szerz0 szinte kizárólag 
Aquinói Szent Tamás érveinek és Tamás mai 
értelmez0inek segítségével. Hogyan lehetsé-
ges, hogy a lélek szoros egységet képez a test-
tel, és mégis a testt0l való független létezését 
állíthatjuk? Hogyan 0rz0dik meg a különvált 
lélek egyedisége, ha megsz1nik a kapcsolata 

Sapientiana 201701.indb   107 2017. 06. 02.   12:32



– 108 –

Recenziók

az egyedivé tév0 anyagi testtel? Képes-e a 
különvált lélek megismer0 és akarati tevé-
kenységre, ha megsz1nik a kapcsolata a test 
által közvetített, érzékek útján szerzett kép-
zetekkel? Mennyiben mondható személy-
nek a lélek, és képes-e a személyes identitást 
hordozni a köztes állapotban? Növeli-e az 
üdvözült különvált lélek boldogságát a test 
végs0 föltámadása? Ilyen és hasonló kérdések 
kerülnek terítékre, s a rájuk adott válaszok 
egyrészt hasznosan (bár egyes helyeken, pél-
dául Szent Tamás Arisztotelész értelmezését 
illet0en, elnagyoltan 171–176.) összegzik 
Szent Tamás elképzeléseit, rámutatva olykor 
azok feszültségeire és hiátusaira, másrészt 
azonban felvetik azt a kérdést is, hogy Tamás 
rendszere mennyiben képes választ adni a 
mai gondolkodás számára, mennyire kielé-
gít0 egy egészen másfajta filozófiai-teológiai 
kontextusban. Megtudhatjuk például, hogy 
Tamás szerint a testt0l különvált lélek angya-
lok általi megvilágosítás útján képes tudást 
szerezni, s hogy-e természetfeletti mód nem 
idegen a földi létmódtól sem, ahol az üdv-
történet során az angyalok érzékelhet0 dol-
gok képében képesek igazságokat közölni az 
ember számára. E megoldás azonban Tamás 
angyaltanának és kozmológiájának átvétele 
nélkül nem hat meggy0z0 er0vel. Hason-
lóképpen az üdvözülés boldogsága és a test 
feltámadása viszonyára adott válasz is – ame-
lyet Yates Szent Tamás teológiájának mint-
egy továbbfejlesztésével alkot meg – hiány-
érzetet kelt a mai olvasóban. Yates hosszas és 
bonyolult érveléssel igyekszik megmutatni, 
hogy a test feltámadása nem adhat hozzá 
semmit antropológiai szempontból, „szub-
jektíve” az üdvözülés boldogságához, hanem 
csak „objektíve”, a kozmosz és az anyagi világ 
beteljesülése szempontjából jelent0s, mint 
Isten dics0ségének mindenre kiterjed0, vég-
s0 kinyilvánítása. Így azonban megmarad az 
eredeti kérdés, hogy képes-e Tamás rendszere 
és annak mai továbbfejlesztése e tekintetben 

megfelel0 módon számot vetni a testben való 
létezés jelent0ségével.

Ez utolsó fejezet sok értékes részlettel szol-
gál például a XXII. János és XII. Benedek pápa 
között kialakult vitáról a halál utáni üdvözülés 
végs0 voltát illet0en és Szent Tamás gondol-
kodásának fejl0désével kapcsolatban. Azon-
ban itt mutatkozik meg leginkább a szöveg 
felépítésének nem mindig világos tagolása, és 
a sorjázó álláspontok nehezen követhet0 volta. 
Lényegre tör0bb érveléssel meg lehetett volna 
kímélni az olvasót sok felesleges részlett0l, ki-
tér0t0l.

Mindazonáltal Yates könyve hasznos 
kiindulási alap lehet azoknak, akik az itt be-
mutatott vita alapján tovább kívánják gondol-
ni a két modell által nyitva hagyott kérdéseket. 
Yates óvatos végkövetkeztetése helytállónak 
t1nik: a halálban való feltámadás modellje 
nem feltétlenül elvetend0, hanem koheren-
sebb érvek kidolgozásával továbbfejlesztend0, 
míg a hagyományos modell sem mindenestül 
kényszerít0 erej1, habár „talán egy kicsit kevés-
bé problematikus, mint alternatívái” (245.). 
A talaj el0készítésének fáradságos munkáját 
végzi el számunkra ez a könyv, a további 
építkezés látványosabb feladatára biztatva a 
jöv0 teológusait.

Tóth Beáta

Lucien Regnault OSB: Mondások 
Egyiptom pusztaságából
Sarutlan Kármelita N0vérek, Magyarszék, 
2016, ford. Puskely Mária.

A sivatagi atyák radikálisan krisztusi és mégis 
nagyon emberi, der1s világa újra meg újra ké-
pes megérinteni különböz0 korok kereszténye-
it. Mondásaik gy1jteményét, mely a szerzetesi 
hagyomány egyik nagy klasszikusa, az ókori 
bölcsességi irodalom utolsó megjelenési for-
májaként tartják számon. A Sarutlan Kárme-

Sapientiana 201701.indb   108 2017. 06. 02.   12:32



– 109 –

Recenziók

lita N0vérek gondozásában megjelent könyv 
szerz0je Lucien Regnault bencés szerzetes, 
az ókori egyiptomi szerzetesi irodalom nagy 
kutatója, aki életm1vének jó részét az atyák 
mondásainak, az ún. apoftegmáknak szentelte. 
Magyarul már korábban megjelent könyve, az 
Így éltek a 4. századi egyiptomi szerzetesek alap-
m1 a szakirodalomban, a frissen megjelent írás 
inkább spirituális szempontból, mégis tudo-
mányos igényességgel közelít a korai szerzetes-
ség nagy alakjaihoz.

A könyv valójában egy karmelita n0vérek-
nek tartott lelkigyakorlat jegyzeteinek gy1j-
teménye, amit a szerz0 halála után rendeztek 
sajtó alá. Annak ellenére, hogy néhol érz0dik 
rajta a töredékesség, s talán Regnault atya nem 
adta volna ki ebben a formában, mégis komp-
lett, teljes ívet bejáró lelki utat kínál a siva-
tagi atyák mondásainak segítségével. Egy-egy 
mondásból vagy történetb0l kiindulva meg-
rajzolja az egyes atyák arcképét, s az olvasót a 
lelki élet valamely fontos témájának, problé-
májának elmélyítésére hívja. Széleskör1 isme-
reteit kihasználva az apoftegmákat más, kora-
beli szövegek segítségével értelmezi, mélyíti 
értelmüket, rámutat aktualitásukra. Egy ál-
talános bevezet0 után, mint egy diptichon, 
úgy jelenik meg a könyv két nagy fejezetében 
az els0 szerzetesek bels0 élete, istenkeresése, 
imádsága, illetve a felebaráti szeretet gyakor-
lásában szerzett gazdag tapasztalata. Erre utal 
a bels0 borítón olvasható alcím is: Rejtetten Is-
tenben, nyitottan a testvér felé. A könyv sajátos-
sága, különleges értéke, hogy mivel karmelita 
n0véreknek tartott lelkigyakorlat apropójából 
született, többször von párhuzamot a Kármel 
lelkisége és a korai monasztikus szerzetesség 
szövegei között, több helyen rámutat például 
arra, hogy Kis Szent Teréz milyen szövegeket, 
történeteket ismert a sivatagi atyák örökségé-
b0l. A könyv nagyszer1 olvasmány mindazok 
számára, akik szeretnék jobban érteni, köze-
lebbr0l megismerni a korai szerzetesség lelki 
útját, s akik szeretnék a tanulságos története-

ket, bölcs mondásokat a saját életükre alkal-
mazni.

A magyar kiadás olvasása során azonban saj-
nos szembeötl0 hiányosságok tapasztalhatók. 
Már nyelvi szinten is találhatunk nehezen ért-
het0 mondatokat, több helyen csak a francia 
eredeti ismeretével értelmezhet0 a magyar szö-
veg. Mit jelent például a „partikuláris barátság” 
(211.), vagy „Dórotheosz konferenciája” láttá-
ra a magyar olvasó nem inkább tudományos 
összejövetelre gondol szerzetesi tanítás helyett 
(215.)? Kifogásolható a görög szavak átírása, 
illetve többször nem megfelel0 szóhasználattal 
találkozunk. A „szíriai” földrajzi megjelölés 
jelentése például nem azonos a „szír” mellék-
névvel, ami kulturális-nyelvi hovatartozást je-
löl (145.). A könyv elején a fordító a francia 
„moine” szót, mely a monasztikus szerzetest 
jelöli, a magyarul kicsit idegennek ható „mo-
nakhosz” megoldással adja vissza, s ebben egy 
ideig következetes, de néhány fejezet után már 
a „szerzetes” alakot találjuk ugyanarra a szóra. 
Néhol hiányzik a fordító részér0l a magyar 
változatot segít0 megjegyzés. Amikor például a 
198. oldalon „Jeanne d’Arc n0vér fordításáról” 
olvasunk, akkor a francia olvasó tudja, hogy 
egy kortárs egzegéta apácáról van szó, a 
magyar laikus azonban legfeljebb az orléans-i 
szent sz1zre asszociálhat.

Ezeknél még sokkal problémásabb az idé-
zés módja és a lábjegyzetek használata. A for-
dító a könyvben szerepl0 patrisztikus idéze-
tek jelent0s részét franciából fordítja akkor 
is, ha van elérhet0, eredeti alapján készült 
magyar szövegkiadás. Bár a bibliográfiában 
azt olvassuk, hogy a kötet f0 forrása a Baán 
István fordításában elérhet0 bet1rendes 
apoftegmagy1jtemény (Szent öregek köny-
ve), több helyen mégis más szövegváltozattal 
találjuk ugyanazt a mondást, s a hivatkozás 
erre a forrásra sem mindenhol egyértelm1. 
A lábjegyzetek sok helyütt hiányosak, máshol 
kimaradt köt0jelek nehezítik a hivatkozott 
idézet azonosítását.

Sapientiana 201701.indb   109 2017. 06. 02.   12:32



– 110 –

Recenziók

Összességében tehát a Mondások Egyiptom 
pusztaságából Lucien Regnault értékes könyvé-
nek magyar kiadása, melyet nagy lelki haszon-
nal forgathat mindenki, aki a könyv segítségé-
vel a sivatagi atyák vezetésével szeretne a lelki 
élet útján járni, de hasznos lett volna a m1vet 
úgy az olvasók kezébe adni, hogy el0tte egy 
kontrollfordító vagy szakmai lektor elsimítja 
ezen az úton a göröngyöket, amik a fordítás 
során keletkeztek.

Baán Izsák OSB

Baritz Sarolta Laura OP: 
Háromdimenziós gazdaság – 
Lehet gazdálkodni erényetikai 
paradigmában
Kairosz, Budapest, 2016.

Baritz Sarolta Laura OP doktori értekezéséb0l 
írott könyvét a magyar nyelv1 közgazdasági 
irodalom fontos állomásaként köszönthetjük. 
A m1, melynek célkit1zése a gazdaságról való 
gondolkodást és a gazdasági gyakorlatot ele-
melni annak fizikai, anyagi síkjáról, e törek-
vésében filozófiai indíttatású, amennyiben a 
szerz0 a gazdaság anyagi elemén túlmutató 
lényegének és céljának keresésre vállalkozik. 
Nem is olyan magától értet0d0 küldetés ez a 
közgazdaságtan és a menedzsment esetében, 
amely definíció szerint az anyagi valóság szisz-
tematikus elemzésére és alakítására hivatott. 
Nincs is szokásban ezért számon kérni rajta 
a valóság nem anyagi dimenzióinak magyará-
zatát vagy szolgálatát, s0t, az ilyen törekvést a 
f0áram azzal a váddal illeti, hogy a tudomá-
nyos módszer és a professzionális cselekvés kö-
rén kívül es0 területekre merészkedik.

Ezzel az állásponttal száll vitába a m1, ami-
kor – hazánkban az els0k egyikeként – radi-
kálisan új definíciós keretbe helyezi a köz-
gazdaságtant. Eszerint a közgazdaságtan nem 
a nemzetek vagy egyének jólétének, a sz1kös 

er0forrásokkal való gazdálkodás, a racionális 
választás, az ösztönz0k vagy a játékok terve-
zésének tudománya, hanem az emberi kitel-
jesedést szolgáló rendszer elmélete. Az emberi 
kiteljesedés indikátora pedig a boldogság, 
amely az utóbbi id0ben a pszichológiai és köz-
gazdasági kutatások egyik legnépszer1bb té-
májává el0lépve publikációk ezreinek szolgál-
tat apropót. A domonkos rendi szerzetesn0vér 
munkájának megkülönböztet0 jellegét az adja, 
hogy továbbmegy ezen az úton, és az Aquinói 
Szent Tamás-i hagyományból merítve felteszi a 
kérdést, egyáltalán a boldogság-e a legnagyobb 
jó, a boldogság-e a végs0 cél. Vagy inkább a 
Jó maga a cél, a boldogság pedig a velejárója?

És mit tehet ezért a gazdaság? A jóról való 
szisztematikus gondolkodást etikai és nem 
közgazdasági feladatnak szoktuk tekinteni, a 
közbeszéd szerint pedig a gazdaság igencsak 
hiányt szenved etikából. Az igazi nehézség ez-
zel szemben az, hogy tobzódik az etikákban. 
Alternatív etikák egyidej1leg versengenek 
egymással, és mindegyik a helyes, hatékony, 
racionális, igazságos választással kecsegtet (pl. 
utilitarista etika, libertárius etika, egalitárius 
etika). Az erényetika ebben a versengésben 
azt képviseli, hogy a jó mibenléte nem vé-
lemény vagy szubjektív preferencia kérdé-
se, hanem az objektív értékrend csúcsa, a jó 
megvalósulásához pedig az erény, vagyis a jó 
megtételének gyakorlás útján szerzett készsége 
vezet el. Boldogságra ezért nem akárminek a 
választása, hanem a jó választása vezet, más 
szóval boldoggá a jó tesz. Ez által pedig a Jó, 
amennyiben a gazdaságra az emberi tevékeny-
ség és együttm1ködés kereteként tekintünk, 
máris gazdasági kérdéssé is válik.

A „jó”-k hierarchiájának gazdag filozófiai és 
teológiai irodalma van, melyet a szerz0 köny-
vében kimerít0en bemutat. Erényetikai per-
spektívából a gazdasági szféra javai is transz-
cendensek, mert túlmutatnak önmagukon 
– nemcsak használati értékük van, nemcsak 
szükségletet elégítenek ki, hanem erkölcsi jót 

Sapientiana 201701.indb   110 2017. 06. 02.   12:32



– 111 –

Recenziók

vagy rosszat is közvetítenek. Az erkölcsi jó im-
manens az anyagi létez0ben, mert benne ölt 
testet és bel0le ismerhet0 meg, innen érthet0 
meg tehát a gazdasági javak igazi természete. 
A közgazdaságtant így nem visszaszorítani 
kell a hasznos javak dimenziójába – mint azt 
néhány téves bírálat javasolja –, hanem az er-
kölcsi jó gazdaságban való megvalósulásának 
elemzését kell rajta számon kérni.

A könyv a doktori értekezés szerkezeti 
és stílusbeli jellegzetességeit megtartva két 
részb0l épül fel. Az els0 részben részletesen 
olvashatunk a paradigmák, etikák, boldogsá-
gok, emberképek és a jók hierarchiájának el-
méleti összefüggéseir0l, a második rész pedig 
a szerz0 kérd0íves kutatásának eredményeit 
mutatja be. A m1b0l képet kaphatunk a köz-
gazdaságtan emberképe, a homo oeconomicus 
egy alternatívájáról, az „erényetikai emberr0l” 
(homo reciprocans), aki „az ész használata ré-
vén felismerve az objektív jó-t, igyekszik szert 
tenni az erkölcsi, észbeli erényekre; és ezek ál-
tal egy cél felé törekedve, szabad akarattal, a 
természete szerinti kiteljesedést elérni. Kitelje-
sedése az objektív értékrend logikájában törté-
nik, a hasznos »jó«-k, a gyönyörködtet0 »jó«-k 
és az erkölcsi »jó«-k szférájában, melyek közül 
legf0bb az erkölcsi »jó«. Tetteinek erkölcsi ér-
tékét a tett szándéka, indítéka, célja, tárgya 
és körülményei határozzák meg. Természetes 
hajlama van a társas létre, amely a közösségi-
ségben, a kölcsönösség (reciprocitás) gyakor-
lásában, a közjó megvalósításában mutatkozik 
meg, a valódi önszeretet, az erkölcsi barátság, 
az amor amicitiae és a tuizmus alapján. Inkább 
a bels0 (intrinzik) motivációk jellemz0ek rá. 
Gazdasági cselekvésbe az objektív önérdek 
alapján lép, amely által megvalósítja a három-
dimenziós gazdasági rendet.”

A szerz0, hogy megrajzolja számunkra az 
erényetikai ember képét, és bizonyosságul szol-
gáljon az erényetikán alapuló gazdasági cselek-
vés lehet0ségér0l, modellezést alkalmaz, mint 
tudományaink rendszerint, mikor az emberr0l 

és az emberi viselkedésr0l akarnak valamit ki-
kutatni. A modellezés lényege, hogy lehántjuk 
a valóságban komplexen létez0r0l azokat a tu-
lajdonságait, melyek a vizsgálat szempontjából 
nem bírnak befolyásoló er0vel – kényszer1en 
tesszük ezt, mert a valóság összetettebb és rész-
letgazdagabb annál, mint amit megfigyelni 
képesek vagyunk. A jó modellezés elhagyja a 
lényegtelen és meghagyja a lényegi vonásokat, 
a redukció pedig nemcsak elkerülhetetlen, ha-
nem nagyon is hasznos velejárója a folyamat-
nak. Szükségtelen és használhatatlan az 1:1-es 
kép, ha térképre van szükségünk, hogy kijus-
sunk az erd0b0l, ugyanakkor, ha a táj szépsé-
geir0l kell mesélnünk, eszünkbe sem jut az a 
sematizált, kicsinyített rajz.

A modellekkel azonban két hibát is el 
tudunk követni. Az egyik, amikor mégis el-
tekintünk egy lényegi vonástól, amit0l nem 
lett volna szabad eltekintenünk, és modellün-
ket mégis megfosztjuk ett0l a tulajdonságtól. 
A másik, amikor elfeledkezünk a tudományos 
vizsgálódás által kínált magyarázat parciális 
mivoltáról, és totális magyarázatot faragunk 
bel0le. Ekkor válik egy tudományág -izmus-
sá, ideológiává, amely a filozófiával ellentétben 
megsz1nik kapcsolatban maradni a valósággal. 
A tudományosság öve alatt azzal az ígérettel 
kecsegtet, hogy többet megértet velünk a va-
lóságról, ehelyett téves indukcióra vezet. Így 
járunk mi is gyakran a közgazdaságtan ember-
képével, a homo oeconomicus-szal, mellyel az 
ember gazdasági viselkedésének mozzanatait 
kizárólagosan érdekeinek perspektívájából sze-
retnénk megérteni.

A valós emberben, a gazdasági térben is 
komplexen létez0ben kényszer, érdek és ba-
rátság hármasa egyszerre munkálkodik. A po-
litikai logika hajlamos a kényszer, a gazdasági 
logika, az érdek, az etikai logika pedig a ba-
rátság szerepére fókuszálni, ezt érhetjük tet-
ten tudományos emberképeikben is. A homo 
politicus-szal érvényes állításokat csak kény-
szerítésen vagy lehetséges kényszerítésen 

Sapientiana 201701.indb   111 2017. 06. 02.   12:32



– 112 –

Recenziók

alapuló alá-fölérendeltségi, vezet0-követ0, 
ügynök-megbízó viszonyrendszerben tudunk 
tenni. A homo oeconomicus önként szerz0d-
ve cserél és kereskedik várt és valószín1sített 
hasznosságának függvényében. A könyvben 
bemutatott erényetikai emberkép, a homo 
reciprocans megragadja az emberb0l azt, ami 
természetének elidegeníthetetlen jegyei – leg-
f0képp a természeti meghatározottság, a kö-
zösségiség és az anyagon túli végtelenre való 
nyitottság – által vezérli cselekedeteit.

Baritz Laura áttekintést ad az erényetika 
alapvet0 fogalmairól és az erényetikai örökség 
mérföldköveir0l, melyb0l laikusok számára 
is elsajátítható az erényetika „nyelve”. Bátran 
ajánlható olvasmány ezért elégtelen válaszok-
kal birkózó közgazdászok és mindennapi di-
lemmákkal szembesül0 gazdasági szakemberek 
számára is, akik körében remélhet0leg termé-
keny párbeszédet serkentenek a leírt gondola-
tok. A könyv minden olvasóját az erény útjára 
hívja, mely a Tudomány Hegyének egy XIX. 
századi angol allegóriájában akként az útként 
t1nik fel, mely túl a nyelvek kapuján átvezet 
a z1rzavaros civakodás és badarságok lejt0in, 
a tévelygések erdején, el egészen az igazság 
templomáig.

Raciborski Eszter 

Gerdenio Sonny Manuel SJ:  
Él0 cölibátus. A papság egészséges 
útjai
Jezsuita Kiadó, Budapest, 2016, ford. Török 
Péter.

Kevés olyan könyv van, aminek elolvasását 
minden papnak ajánlanám. Talán a legutoljára 
megjelentek közül II. János Pál pápa: Ajándék 
és titok, valamint Joseph Ratzinger: A Názá-
reti Jézus három kötete. De mindenképpen 
ezek közé számít Manuel jezsuita atya tavaly 
magyarul is megjelent könyve. 

El0ször is a közhangulat – valljuk meg – 
még papi körökben is cölibátusellenes. Van, 
aki árnyaltan, óvatosan beszél róla: nem való 
mindenkinek, a keleti és a nyugati gyakorlatot 
egyesíteni kellene; elegend0 lenne, ha a szerze-
tesek és a püspökök élnének ebben az állapot-
ban stb. Ez a könyv finom ellenállhatatlanság-
gal visszatereli a papi gondolkodást a cölibátus 
nagy értékére, isteni adományára. Nem filo-
zófiával, nem is valami elefántcsonttoronyba 
zárt dogmatikai meggondolásokkal, hanem a 
realitással, a mai ember pszichoszomatikus va-
lóságtudatával. Valami hallatlan eleganciával, 
0szinteséggel és magabiztossággal úgy tudja 
tárgyalni, hogy az magával ragad, elb1völ és 
vonzóvá tesz. Ez a tanulmány úgy szembesít 
a valósággal, hogy szembesít önmagunkkal, 
megvilágosítja a rejtekeket, ragyogó napfény-
be állítja a pap pszichoszexuális érettségét, és 
nyíltan beszél a kísértésekr0l, a határokról, az 
útról, amelyen el0re és felfelé lehet haladni.

A könyv nagy felfedezése a cölibátus öt 
útja: 1. Éljünk Isten és legmélyebb vágya-
ink közelében; 2. Teremtsünk mély szemé-
lyes kapcsolatokat és támogató közösségeket; 
3. Kérjünk szeretetet, tör0djünk másokkal, és 
törekedjünk az elkülönülésre is; 4. Küzdjünk 
meg a stresszel, és ismerjük fel a destruktív 
magatartásmintákat; 5. Ünnepeljük meg a 
szentet! Tulajdonképpen a 176 oldalas (egy-
általán nem terjedelmes) könyv ezen öt pont 
kidolgozása. A pap szerz0 avatottan egyesíti a 
keresztény spiritualitást a modern pszicholó-
gia eredményeivel; nem „áldozati” szempont-
ból tárgyalja a papi n0tlenség kérdését, hanem 
olyan ajándékként, amely egyszerre vezet közel 
Istenhez, és ad teljes terepet a felebaráti szol-
gálatra. Nagyon jók a sötétebb keretbe foglalt 
személyes tanúságtételek, szinte mindegyik 
egy-egy paptípust állít elénk. Ezek a személyes 
vallomások nem bántóak, nem vájkálóak, nem 
szenzációéhesek, hanem valóságosak, igazak. 
Ezek mind segítenek a fejl0désben, az el0reha-
ladásban. A teljességgel Istennek adott élet ti-

Sapientiana 201701.indb   112 2017. 06. 02.   12:32



– 113 –

Recenziók

tok, egy egész életen át tanuljuk, és mélyedünk 
el benne.

A korábbi magyar jezsuita tartományf0nök, 
P. Forrai Tamás SJ kedves ajánlólevéllel meg-
küldte a könyvet minden magyar papnak és 
szerzetesnek karácsonyi ajándékul. Nagyszer1 
gesztus! Ez egy olyan ajándék, amit – igen – 
egy speciális karakterrel rendelkez0 szerzetes-
rend tud csak felkínálni az egyház hasznára. 
A provinciális megértette az id0k jelét, és meg-
tette ezt a gesztust: köszönet érte minden pap, 
kispap, teológus és a papság iránt elkötelezett 
olvasó nevében! Valóban, a könyv kísér0je le-

het egy papi lelkigyakorlatnak (erre szolgálnak 
az ún. önvizsgálati kérdések minden fejezet 
után) akár magányosan, akár közösségben vé-
gezve. Magával viheti egy lelkipásztor a nyári 
vakációjára, kézbe veheti egy papságra készül0 
fiatalember szemináriumba, szerzetesházba lé-
pése el0tt. Tükör a könyv és jó értelemben vett 
mankó, kísér0 segédkönyv. Bárcsak – ahogy 
a szerz0 kívánja – „magatokra ismernétek a 
könyv lapjain”, és minden érintettet meger0-
sítene elkötelezettségében!

Pákozdi István

A recenziók szerz0i

B,/& G6-36(J bencés szerzetes, filozófus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F0iskola Filo-
zófia Tanszékének vezet0je; bakos.gergely@sapientia.hu

J,! A, az ELTE BTK Filozófia Intézetének tudományos munkatársa, az MTA–ELTE 
Hermeneutika Kutatócsoportjának tagja; anna.vargajani@gmail.com

S6!(6- Z&(7 filozófus, a Pázmány Péter Katolikus Egyetem Bölcsészettudományi Ka-
rának és a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F0iskola Filozófia Tanszékének oktatója; 
zsoltszeiler@yahoo.com. 

P%/H! I&7@% katolikus pap, egyetemi lelkész, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F0iskola 
Gyakorlati Teológia Tanszékének vezet0je, a Praeconia liturgikus szakfolyóirat f0szerkeszt0je; 
ipakozdi55@gmail.com

T)7 B6%7, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F0iskola Dogmatika Tanszékének 
vezet0je, a Sapientiana f0szerkeszt0je; toth.beata@sapientia.hu

B,% I&%/ bakonybéli bencés szerzetes, teológus, a Pontificio Ateneo Sant’Anselmo tanára, a 
Sapientia Szerzetesi Hittudományi F0iskola Szerzetesteológiai Intézetének tudományos mun-
katársa; baan.izsak@sapientia.hu

R,.!8-&/! E&76- közgazdász, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F0iskola Keresztény 
Társadalmi Elvek a Gazdaságban elnevezés1 képzésének volt hallgatója, jelenleg egy nemzet-
közi bank vállalati és intézményi üzletágának munkatársa; raciborski.eszter@gmail.com

Sapientiana 201701.indb   113 2017. 06. 02.   12:32



– 114 –

FKISKOLÁNK ÉLETÉBKL Sapientiana 10 (2017/1) 114–115.

2017. január – július

2017. február 4. Diplomaosztó ünnepség és szentmise.
2017. február 7. Naphimnusz M1hely – 2016/17. 2. félév – 1. alkalom: Le-

het-e az erkölcsteológiai alapelv a fenntarthatóság? Markus Vogt javaslatá-
ról. Bevezet0: Nemerkényi Kinga.

2017. február 9. Sapientia Szabadegyetem 2016/17. 2. félév 1. el0adása: Igaz 
spiritualitás és valláspótlék címmel. A Családteológiai Intézet sorozata. 
El0adók: Somogyiné Petik Krisztina, Kézdy Anikó, Papp Miklós

2017. február 16. Sapientia Szabadegyetem 2016/17. 2. félév 2. el0adása: 
Királyok és királyn!k – Férfi és n!i szerepek a biblia világában címmel. 
A Bibliatudomány Tanszék el0adása. El0adók: Szatmári Györgyi és Sza-
bó Xavér OFM.

2017. február 21. Könyvtári Esték: Mesék, történetek az evangelizációról. Kató 
Csaba el0adása.

2017. február 22. Kiemelt vendégel0adás és könyvbemutató: A diakonátus 
teológiája. A f0iskola vendége: Stefan Sander.

2017. február 23. Sapientia Szabadegyetem 2016/17. 2. félév 3. el0adása: Ser-
dül!k kibontakozását segít! és gátló tényez!k címmel. A Családteológiai 
Intézet sorozata. El0adók: Somogyiné Petik Krisztina, Kézdy Anikó és 
Papp Miklós. 

2017. március 7. Naphimnusz M1hely – 2016/17. 2. félév – 2. alkalom: Meg-
térés, közösség és ünneplés a teremtéstudatosság horizontjában. Bevezet0: 
Nobilis Márió.

2017. március 18. Sapientia-nap: „Új bort új töml!be!” A hegyi beszéd és a 
morálteológia. Megnyitó: Spányi Antal székesfehérvári megyéspüspök. 
El0adók: Dr. Kocsis Imre (PPKE HTK), Dobos András (Róma), Papp 
Miklós (SSZHF), Németh Gábor (Gy0ri HF), Somogyi Klára (pszi-
chológus, Piarista Gimnázium). Zárszó: Várnai Jakab OFM rektor. 
A konferencia egyben a Sapientia Szabadegyetem 2016/17. 2. félév 4. 
el0adása.

Sapientiana 201701.indb   114 2017. 06. 02.   12:32



– 115 –

Főiskolánk életéből

2017. március 30. Sapientia Szabadegyetem – 2016/17. 2. félév – 5. el0adása: 
Az er!szak mint teológiai és pszichológiai kihívás címmel. A Családteoló-
giai Intézet sorozata. El0adók: Somogyiné Petik Krisztina, Kézdy Anikó 
és Papp Miklós.

2017. április 4. Szép magyar beszéd háziverseny. I. helyezett: Juhász Dóra, 
II. helyezett: Muhari Máté, III. helyezett: Alpek Gergely. 

2017. április 4. Könyvtári Esték: „Az Élet illusztrálja önmagát”. Szubjektív 
vallomás az alkotás folyamatáról. Markolt Sebestyén el0adása.

2017. április 4. Naphimnusz M1hely – 2016/17. 2. félév – 3. alkalom: Fenn-
tarthatóság mint keresztény cél? Markus Vogt: Prinzip Nachhaltigkeit című 
könyvének konklúziója. Bevezeti: Nemerkényi Kinga.

2017. április 5. Könyvbemutató. Jacques Dalarun: Boldogságos Ferenc atyánk 
megtalált életrajza. A kötetet bemutatja: Dr. Klaniczay Gábor egyetemi 
tanár, Közép-Európai Egyetem (CEU) és Fr. Hidász Ferenc OFM.

2017. május 4. Sapientia Szabadegyetem – 2016/17. 2. félév – 6. el0adása: 
A szellemi munka és a játékos szabadid! szerepe a lelki életben címmel. 
El0adók: Elekes Szende és Bagyinszki Ágoston OFM.

2014. május 5. F0iskolánk hallgatója, Juhász Dóra a Kazinczy-verseny orszá-
gos dönt0jén Kazinczy-érmet szerzett.

2017. május 15. Könyvbemutató. Versegi Beáta Mária: Lehet!ségek – A kiégé-
sen innen és túl. A kötetet bemutatja: Füzes Ádám és RottenhoNer Ágota.

2017. május 24. Könyvbemutató és el0adás. Gerhard Lohfink: A názáreti Jé-
zus. Mit akart és ki volt !? A kötetet bemutatja Kocsi György és dr. Már-
tonNy Marcell, a kötet fordítója. El0adást tart Georg Braulik OSB Sze-
gények nélküli társadalom címmel.

2017. május 29. Könyvbemutató. YOUCAT Bérmakönyv és Kézikönyv. A kö-
tetet bemutatja: Lukács László és Nobilis Márió.

2017. június 6. Naphimnusz M1hely – 2016/17. 2. félév – 4. alkalom: A zaj 
(nem csak) hallásból ered! A zajvédelem teremtésvédelmi tanulságairól. Be-
vezeti: Berndt Mihály.

2017. június 17. Hernádi Lehel ferences pappá szentelése.
2017. június 29. Czakó András bencés örökfogadalma Tihanyban.
2017. július 8. Tedeum-szentmise és diplomaosztó ünnepség.

Sapientiana 201701.indb   115 2017. 06. 02.   12:32



SA
P
IE
N
T
IA

N
A

10

2017/1

T. LÁSZLÓ SIMON OSB 

PIETRO KASWALDER OFM 

A. ANGELIKA SCHNIDER OP 

JAKAB VÁRNAI OFM 

MIKLÓS TIHANYI 

LUIGI GIOIA OSB

800 Ft

SA
PI

EN
TI

A
N

A
10

 2
01

7/
1

10

2017/1

SIMON T. LÁSZLÓ OSB
Hogy rá ne szedjen minket a Sátán. 

Adalékok két bibliai enigma értelmezéséhez

PIETRO KASWALDER OFM
Szentély a város szélén

SCHNIDER A. ANGELIKA OP
A kultúrák közt hidat építő Bölcsesség

VÁRNAI JAKAB OFM
„Mind Jeruzsálemben születtünk.”

Pierbattista Pizzaballa rövid teológiai méltatása

TIHANYI MIKLÓS
Az egyházak büntetés-végrehajtásban betöltött  

szerepének alapvonalai

LUIGI GIOIA OSB
Bencés szerzetesség: egy egyházias spiritualitás

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA

So That We May Not Be Outwitted by Satan. Some 
Observations Concerning Two Biblical Enigmas

The Sanctuary “at the City Gate”

Hellenistic Sources of Eulogium of Wisdom  
(Wis 7:22–8:1)

“We Were All Born in Jerusalem.” A Short Theological 
Tribute to Pierbattista Pizzaballa

The Role of the Different Churches  
in Penalty Enforcement

Benedictine Monasticism:  
An Ecclesial Spirituality

Sapientiana 201701 Borito I-IV.indd   All Pages 2017. 06. 02.   12:39


