
SA
P
IE
N
T
IA

N
A

9

2016/2

GYÖRGY KUSTÁR: Marcel Jousse and Jesus. An Attempt to Outline a 
Metaphysics of Mimesis

JAKAB VÁRNAI OFM: The Social Mission of Theology
ZOLTÁN-JÓZSEF BARA: The Unity of the Church
GERGELY BAKOS OSB:	 Infinity	and	New	Phenomenology.	In	Dialogue	with	László	

Tengelyi and Nicholas of Cusa
GERGELY TÓTH: Human Economy or Christian Economics?
ÁDÁM	SOMORJAI OSB: Hungarian Religious Historians of Church and Religious 

Orders After 1939

GYÖRGY KUSTÁR: 	 Marcel	Jousse	und	Jesus.	Ein	Versuch	zur	Erarbeitung	der	
Metaphysik der Mimesis

JAKAB VÁRNAI OFM:  Theologie und Gesellschaft
ZOLTÁN-JÓZSEF BARA:	 Die	Einheit	der	Kirche
GERGELY BAKOS OSB:		 Unendlichkeit	und	neue	Phänomenologie.	Im	Dialog	mit	

László	Tengelyi	und	Nikolaus	von	Kues
GERGELY TÓTH:  Humanökonomie oder christliche Wirtschaftslehre?
ÁDÁM	SOMORJAI	OSB:  Kirchen- und Ordenshistoriker nach 1939 in den 

ungarischen Orden
 
GYÖRGY KUSTÁR: 	 Marcel	Jousse	e	Gesù.	Il	tentativo	di	elaborare	una	

metafisica	della	mimesis
JAKAB VÁRNAI OFM:  Teologia nella società
ZOLTÁN-JÓZSEF BARA: L’unità della Chiesa
GERGELY BAKOS OSB:		 Infinità	e	nuova	fenomenologia.	In	dialogo	con	László	

Tengelyi e Nicola Cusano
GERGELY TÓTH:  Human Economy o economia 

cristiana?
ÁDÁM	SOMORJAI	OSB:	 Storici ungheresi religiosi della 

Chiesa e degli ordini religiosi 
dopo il 1939 800 Ft

SA
PI
EN

TI
A
N
A

9 
20

16
/2

9

2016/2

KUSTÁR GYÖRGY
Marcel Jousse és Jézus – A mimézis metafizikájának 

kidolgozására tett kísérlet

VÁRNAI JAKAB OFM
A teológia a társadalomban

BARA ZOLTÁN-JÓZSEF
Az egyház egysége – katolikus és ökumenikus  

megfontolások

BAKOS GERGELY OSB
Infinity and New Phenomenology:
In Dialogue with László Tengelyi  

and Nicholas of Cusa

TÓTH GERGELY
Humánökonómia  

vagy keresztény közgazdaságtan?

SOMORJAI ÁDÁM OSB
Magyar szerzetes  

egyház- és rendtörténészek 1939 után

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA

Sapientiana 201602 Borito I-IV.indd   All Pages 2016. 12. 05.   15:20



Sapientiana
9. évfolyam 2016/2

TARTALOM

Tanulmányok

KUSTÁR GYÖRGY
Marcel Jousse és Jézus – A mimézis metafizikájának kidolgozására  
tett kísérlet 1

VÁRNAI JAKAB OFM
A teológia a társadalomban 25

BARA ZOLTÁN-JÓZSEF
Az egyház egysége – katolikus és ökumenikus megfontolások 37

BAKOS GERGELY OSB
Infinity and New Phenomenology:
In Dialogue with László Tengelyi and Nicholas of Cusa 51

TÓTH GERGELY
Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan? 68

Szerzetesség

SOMORJAI ÁDÁM OSB
Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után 94

Recenziók

VÁRNAI JAKAB OFM
Lukács László: Az igazság munkatársa. Joseph Ratzinger  
– XVI. Benedek pápa élete és műve 114

TAMÁS ROLAND
René Girard: Mi rejtve volt a világ teremtésétől fogva 115

– i –

Sapientiana 201602.indb   1 2016. 12. 07.   9:31



PERENDY LÁSZLÓ
Sulpicius Severus: Szent Márton Élete – Levelek – Dialógusok  
 116
BAÁN IZSÁK OSB 
Palladiosz: A sivatagi atyák történetei Lauszoszhoz (Historia Lausiaca) 118

SZABÓ XAVÉR OFM
Franco Piotti: Qohelet. La ricerca del senso della vita 119

TÓTH BEÁTA
Jérôme Lagouanère: Intériorité et réflexivité dans la pensée de Saint  
Augustin. Formes et genèse d’une conceptualisation
Jean-Luc Marion: In the Self’s Place. The Approach of Saint Augustine 121

STEINMACHER KORNÉLIA
Hoványi Márton: Prophetic Counterparts in The Brothers Karamazov 124

PÁKOZDI ISTVÁN
Roger testvér: Isten csak szeretni tud 126

HERNÁDI MÁRIA
Mustó Péter SJ: Remény és kétség között Bogotá utcáin 126

Főiskolánk életéből

2016. augusztus – december 129

– ii –

Sapientiana 201602.indb   2 2016. 12. 07.   9:31



– 1 –

 Sapientiana  9 (2016/2) 1–24.

Marcel Jousse és Jézus
– A mimézis metafizikájának kidolgozására tett kísérlet

K!#% G&%(&

Abstract
)is study aims to introduce Marcell Jousse to the Hungarian theological dis-
cussion hoping that he will find his deserved place among the greatest. )is 
attempt is all the more important since Jousse, the French Jesuit and priest, 
one of the most distinguished experts of his age in the interdisciplinary field 
of “oral culture studies” of the 1930’s fell almost completely into oblivion. )e 
inability of his very adherents to understand the far reaching consequences 
of his theory becomes all the more perplexing when we take into consider-
ation their complete neglect of his core conception, the mimetic theory. Jousse 
himself was obsessed with and fascinated by the intricacy of oral culture that 
expressed itself with the aid of a complex constellation of words, gestures and 
mimetic signs, and preserved information with sophisticated mental strate-
gies such as returning formulas, rhyme or rhythmic patterns. According to 
Jousse, this whole enterprise of oral expression and preservation is driven by 
the universal laws of mimesis. In this orally shaped world, whose perfect pre-
cedent for Jousse was the Aramaic world of Jesus, he discovered the traces of 
the archetypical man, the still naturally miming and intact creature distant 
from cultural and civilized constrains. According to Jousse, in the center of 
this world stood Jesus, the par excellence mimo-teacher, who gave salvation 
through empowering his disciples and us to become such archetypical men 
and women by taking part in the perfect mimesis of God. 

Keywords: mimesis, Marcel Jousse, verbo-motoric culture, oral studies, mimo-
drama, rabbi Joshua
Kulcsfogalmak: mimézis, Marcel Jousse, verbomotoros kultúra, szóbeliség 
kutatás, mimodráma, rabbi Jézus

Sapientiana 201602.indb   1 2016. 12. 07.   9:31



– 2 –

Kustár György

Marcel Jousse (1886–1964) jezsuita szerzetes, aki maga is szóbeli közegben, 
írástudatlan anya gyermekeként n* fel egy Párizs melletti kis faluban.¹ Ér-
dekl*dése els*sorban antropológiai, és célja az „eredeti emberhez” való visz-
szatérés egyfel*l az emberi lét pszichofiziológiai vizsgálata, másrészt egy saját 
maga számára programszer,en el*írt és következetesen képviselt életforma 
megteremtése révén. Etnológiai, pszichopatológiai, nyelvészeti, gyermekpeda-
gógiai tanulmányai széles kör, képzettséget nyújtottak ennek a munkának az 
elvégzéséhez. Hans Riesenfeld és Birger Gerhardsson, a skandináv protestáns 
teológia két képvisel*je is er*teljesen támaszkodik munkásságára f*leg abban 
az elképzelésben, hogy a hagyományozók a memorizáció különböz* tipikus 
szóbeli módszerei révén szó szerinti pontossággal sajátítják el és adják tovább 
a tradíció elemeit. Jousse jobbára alig ismert, és ez különösen is igaz az an-
golszász tudományos közegre.­ Madaule szerint Jousse megfizette azt az árat, 
melyet „azoknak a prófétai géniuszoknak kellett, akiknek megvan az adottsá-
guk egy fél évszázaddal bárki el*tt érzékelni a jöv* néhány vezérfonalát”.. Els* 

 K!#% G&%(& református teológus-lelkész, a Sárospataki Református Teológiai Akadé-
mia Újszövetségi Tanszékének tanársegédje; kugyorgy@yahoo.com

¹ Az életrajzi összefoglaláshoz ld. M/%012 J3!1 Antropologie du Geste cím, m,vének beve-
zet*jét (Les Éditions Resma, Paris, 1969, Avant-propos, in i. m. 9–30.), és Sienaert angol 
nyelv,, alapos bibliográfiai mutatóval ellátott tanulmányát (Edgard Richard Sienaert: Mar-
cel Jousse – )e Oral Style and the Anthropology of Gesture, Oral Tradition 5 [1990/1] 
91–106.). Anyjáról f*m,vének Jézusról szóló fejezetében szól (Marcel Jousse: Antrolopogie 
du Geste [a továbbiakban AdG], Les Éditions Resma, Paris, 1969, 248kk.). A következ*k-
ben javarészt Jousse két f*m,véb*l idézek, mivel Jousse többnyire ismétli magát, és tanul-
mányait is beépíti nagyobb m,veibe. Ezek a már említett Antropologie du Geste és az Études 
de psychologie linguistique: Le Style oral rythmique et mnémotechnique chez les Verbo-moteurs 
(a továbbiakban SoV), Paris, Gabriel Beauchesne, Éditeur, 1925. Jousse legfontosabb, bár 
nem legobjektívebb életrajzírója G/4%51221 B/%36: Mémoire vivante. Vie et oeuvre de Mar-
cel Jousse, Le Centurion, Paris, 1981. Alapos bibliográfiája hozzáférhet* online a http://mi-
mopedagogie.pagesperso-orange.fr/Bibliographie/bibliographie.htm#MARCEL JOUSSE 
(ouvrages publiés par lui) cím alatt.

­ E7(/%7 R508/%7 S516/1%#: Marcel Jousse – )e Oral Style and the Anthropology of 
Gesture, Oral Tradition 5 (1990/1) 91.

. J/09!1 M/7/!21: L’oeuvre de Marcel Jousse, Communio (1976/7) 94–96, itt: 95. Ha-
sonlóan R:;& G!:%5612: Déchi<rer l’énigme Marcel Jousse (1886–1961) au regard de 
l’éclipse de Pierre Janet (1859–1947), Janetian Studies 3 (2006/1) 10. Ez az interdiszcip-
linaritás és zsenialitás nehezen érthet*séggel is párosult. Paul )omas Youngnak Jousse 
1925-ös m,véhez írt ismertet*je (!e Journal of Philosophy 23 [1926/10] 276–277) a szer-
z* teljes zavarodottságát fejezi ki. Szerinte a m, idézetek halmaza, és besorolni se tudja: 
nem pszichológiának, inkább nyelvészeti jelleg, m,nek tartja. 

Sapientiana 201602.indb   2 2016. 12. 07.   9:31



– 3 –

Marcel Jousse és Jézus

nagyobb m,ve, az Études de psychologie linguistique: Le Style oral rythmique 
et mnémotechnique chez les Verbo-moteurs 1925-ben jelent meg, és eredetisége 
kontinensszerte hatalmas érdekl*dést keltett irányában; elképzeléseit szemé-
lyesen a pápa el*tt is el*adhatta. Sorbonne-i kutatásai idején Jean-Pierre Rous-
selot tanítványaként többek közt Marcel Mauss-szal és Émile Durkheimmel is 
kapcsolatban állt. A f* m,veként számon tartott Anthropologie du Geste 1969-
ben töredékként és posztumusz jelent meg; mégis, megjelent formájában is 
impozáns és kiforrott rendszerbe szervezi addigi felismeréseit. Számos általa 
soha írásba nem foglalt és egyéb más, halálát követ*en megjelent tanulmá-
nya, laboratóriumában kikísérletezett, gesztusokkal és verbális játékkal kísért, 
tanítványai által aztán átvett és végül magnószalagra rögzített el*adás mellett 
kurzusairól készített jegyzetek, illetve a mindmáig m,köd* párizsi székhely, 
L’Institut de Mimopédagogie= dokumentálja életm,vének fontos eredménye-
it. Munkássága nagyrészt feledésbe merült, és hatása 2000-ig alig érzékelhet*. 
Azonban m,veinek angol fordítása és kommentárja újabban megélénkítette az 
érdekl*dést iránta.> 

A ;5;5?;1#%5/@

Jousse egy helyen Arisztotelészt idézi, aki szerint „[…] a költészetet egészében 
két ok hozta létre, mégpedig természeti okok. Az utánzás veleszületett tulajdon-
sága az embernek gyermekkorától fogva. Abban különbözik a többi él*lényt*l, 
hogy a legutánzóbb természet,, s*t eleinte éppen az utánzás útján tanul is; 
mindegyikünk örömét leli az utánzásban.” (Poétika 1448b2-3.).A Ezzel egybe-
hangzóan Jousse alaptétele, hogy az ember mímel* lény (homo mimans), és ez a 

= Az intézet több névváltozáson esett keresztül, de megalapítása óta folyamatosan m,ködik, 
és a jousse-i elveket követi jelenleg Yves Beauperin vezetésével. 

> A performanciakritika még gyerekcip*ben lév* iránya, melyet az újszövetségi teológia 
egyébiránt nem vesz komolyan, nagyban épít felfedezéseire és verbomotoros elméletére. Az 
ez irányú kutatás áttekintéséhez és ért* kritikájához ld. L/%%& W. H!%#/73: Oral Fixation 
and New Testament Studies? ‘Orality’,‘Performance’ and Reading Texts in Early Christi-
anity, New Testament Studies 60 (2014/3) 321–340. Angolszász területen Edgard Richard 
Sienaert fordítja Jousse-t, és legalaposabban * dolgozza fel a munkásságát.  

@ Jousse a mimismiatre szót preferálja (AdG 67, 116, 121), melyet jobb híján ezzel a kifejezés-
sel adunk vissza, de használja a mimizmológia (mimismologie) kifejezést is (AdG 77, 124.).

A A%5?#3#12:?: Poétika, Lazi Kiadó, Szeged, 2004. (ford. Sarkady János) Jousse idézi AdG 
57, és U*.: Mimisme humain et Style manuel, Librairie orientaliste Paul Geuthner, Paris, 
1936, 12.

Sapientiana 201602.indb   3 2016. 12. 07.   9:31



– 4 –

Kustár György

mimézis a leg*sibb „nyelv”.B Az univerzumban, mely egy organikus egészként 
m,ködik, még bármilyen nyelvi önkifejezés el*tt már a világ eseményeinek 
befolyása alatt vagyunk ún. „benyomások” révén.C Az univerzumban m,kö-
d* energiák interakciója egy háromfázisú (triphasisme) folyamatban (ágens – 
akció – patiens) állandó nyomás és reaktív cselekvés kényszere alatt tartja az 
egész él*világot.¹D Minden mindenen lenyomatot hagy. Minden cselekszik és 
elszenved, a cselekvés újabb cselekvést hív életre, és ez alól a folyamatos, há-
romosztatú dinamizmus alól az ember sem vonhatja ki magát. Nem tehetünk 
mást, mint válaszolunk arra, ami létünkbe „betüremkedik” (intussusception), és 
ezt mindenekel*tt és legalapvet*bb szinten mimika és gesztusok révén tesszük, 
a test játékával. A gesztus nem választható, hanem belénk kódolt és bel*lünk 
el*hívott adottság. Persze nem minden rezdülés motorikus imitációja válik tu-
datossá, csak azok, melyek a nagy hullámok becsapódásához hasonlóan er*tel-
jes „energiakisülésekként” érkeznek.¹¹ Ezeknek a reakcióknak a bels* biológiai 
kódoltsága és az embert ér* küls* „nyomás” együttes játékaként az anthroposz 
egészen egyedi módon indít válaszreakciót. Míg az állat pusztán „leutánozni” 
képes (ezt Jousse „operatív mimikri”-nek hívja),¹­ addig az ember „mímel” 
(mimémes), vagyis a világ hatásait szekvenciákba rendezett, kvázi reflektált for-
mában adja vissza.¹. Jousse szavaival: a hatás „betüremkedése” (intussusception) 
tagolt, és a befolyás jelenlétének hiányában is újrajátszható „propozicionális 
gesztusokban” (geste propositionnel) vagy egy szintén általa használt másik kife-
jezéssel „konkrét absztrakciókban” (abstraction concrète) ismétl*dik.¹= Tehát a 
megismerés egyfel*l „együttrezdülés” a világgal, az összes szerv, az ember teljes 

B AdG 192, SoV 28. Ebben Jousse „mesterére”, Pierre Janet-re a College de France-on tanító 
pszichoanalitikusra hivatkozik, akit*l a nyelv el*tti motorikus „gondolkodás” gondolatát 
átvette. Ld. ehhez R:;& G!:%5612: Témoignages sur le vif de Marcel Jousse, Auditeur 
et „Fidèle disciple” de Pierre Janet, Janetian Studies, Actes des conf. des 1-2 juin 2007, 
No. Spécial 02, 57–64.

C AdG 49.
¹D AdG 51.
¹¹ SoV 17. Ennek pszicho-fiziológiai összefüggéseit részletesen tárgyalja. 
¹­ AdG 61.
¹. AdG 61, 77. Jousse a „konkrét absztrakció” (concrètement abstrait) fogalmát használja itt. 

Vö. SoV 55kk. 
¹= AdG 147. Ez nem feltételezi, hogy a kozmosz tagolatlan vagy rendszer nélküli lenne, mely-

re utólag illesztünk valamilyen értelemadó keretet. Csak egyszer,en nem ismerjük a világ-
egyetem vibrálását, ameddig a gesztusok ritmusában újra nem alkotjuk. Ez az újraalkotás 
elkerülhetetlenül antropomorf lesz (ld. AdG 52, 62.). A másik, hogy egy propozicionális 
gesztus lehet nyelvi, de nem feltétlenül és nem kizárólag az. (AdG 112.)

Sapientiana 201602.indb   4 2016. 12. 07.   9:31



– 5 –

Marcel Jousse és Jézus

lényének aktív bevonódása révén. Ez azt jelenti, hogy a tudás és a megismerés 
definíciója látványosan átalakul a Tripartisme alapmechanizmusának ismereté-
ben. Jousse szerint nincs ugyanis olyan emberi cselekvés vagy gondolat, mely 
ne lenne valamilyen értelemben absztrakt vagy reflektált.¹> A legelemibb mi-
metikus szinten kimutatható motorikus jelenség tanulsága szerint az, hogy az 
ember az *t ér* vizuális, taktilis és egyéb ingereket mimetikus gesztusba képes 
rendezni, mutatja: a mimémákat nem egyszer,en akció-reakció rövidzárlat-
ban képzi, hanem bizonyos szempontok alapján reprodukálja.¹@ Ragyogóan 
megvilágítja a folyamatot például a bagoly utánzása, mely a látott állat egyik 
jellemz*jét alkotja újra – egészen ösztönös szinten. A jel, a mutatóujjak és 
hüvelykujjak kört formázó egymáshoz illesztése és szem elé emelése egy az 
állatban sajátosnak ítélt vizuális jellemz*, a felt,n*en nagy szem reflektált kife-
jezése.¹A A jellemz* tulajdonság felismerése és annak gesztusszint, mimézise a 
„konkrét” (concrète), valósághoz tapadó, azzal közvetlen érintkezésben maradó 
„absztrakció”. Ehhez képest a tudati képzetek és a nyelvi reflexió is másodla-
gos folyamatok eredményei. A „konkrét absztrakció” nem keverend* össze az 
„absztrakt algebrizmussal” (Abstraction avec Algébrisation), vagyis az élett*l el-
szakadt absztrakcióval.¹B Bár paradox módon hangzik, Jousse szerint az ember 
gondolkozik a testével, és a testével is gondolkodik. Amit ismeretnek hívunk, 
az legalapvet*bb szinten nem az az információhalmaz, amit memorizálunk, 
hanem annak a hatásnak a komplex és megél* visszaadása, amit befogadunk 
és „újrajátszunk” (juant).¹C A tudás tehát nem az agy privilégiuma, hanem az 
összes szerv sajátja, és lényegileg „interakcionális”, vagyis mindig hatások közt 
mozog, és mindig akciókból áll.­D A gesztus jellemz*je a Jousse által oly sokat 
emlegetett „életteliség” és „komplexitás”. Ez utóbbi alatt azt érti, hogy az em-
beri lény a gesztusok komplex alkotási, retenciós és újraalkotási folyamatában 

¹> AdG 99.
¹@ Ez már a gyereknél is kimutatható. Vö. M/%012 J3!1: Le Mimisme humain et l’Anthro-

pologie du Langage, Revue anthropologique (1936/7–9), 201–215, itt: 212.
¹A AdG 54.
¹B M/%012 J3!1: Mimisme humain et Style manuel, Librairie orientaliste, Paul Geuthner, 

Paris, 1936, 15kk.
¹C A mimézis spontán módon, és mégis szabályozottan tör el*, „kifejt* mimodrámák” (mi-

modrames explicatifs) révén. Ilyen például a tánc is annak kultikus keretében: a táncoló nem 
esztétikai testmozgást végez, hanem az isteni megtapasztalását adja vissza annak dinamikus 
lényegét megragadva. (AdG 80.)

­D AdG 59. Nem véletlen, hogy Jousse a tudás szót minden esetben idéz*jelbe téve használja. 

Sapientiana 201602.indb   5 2016. 12. 07.   9:31



– 6 –

Kustár György

egész lényével (composé humain) bevonódva létezik. Jousse sommás szavaival: 
„A gesztus maga az ember.”­¹ 

A másik, pusztán az emberre jellemz* képesség, hogy a mímelés révén az 
eredeti intussusceptio gesztussá alakított élményét a hatást létrehozó szituáció 
elmúlása után is képes „újrajátszani”.­­ Ez a meg*rzés a memória tevékenysé-
ge. Jousse ezen a ponton egy másik racionalista gondolatot korrigál: a memó-
ria – legalábbis a nem írástudó kultúrákban vagy a gyermek esetében­. – so-
sem pusztán egy tudattartalom felidézésének testt*l független folyamata. Ha 
ugyanis a gesztus az ember egész lényét mozgásba hozó tett, akkor az emlékezet 
a testbe vésett gesztusok újraélése szintjén m,ködik.­= „[M]inél nagyobb a 
test részvétele a játékban, – és minél több gesztus vett részt az eredeti érzékelés 
újrajátszásában – annál jobban fog ez a múltbeli benyomás utólag kifejezésre 
jutni, és annál hatásosabban fognak az elraktározott tények felszabadulni”.­> 
A memória tehát nem információs adattár, hanem az egész ember állapota. Az 
említett „játék” és „újrajátszás” (juant) pedig nem az élvezetet szolgáló, önma-
gáért való szórakozás. Az ember ugyanis a gesztusok révén a lét megértéséért 
küzd. Amikor játszik, akkor újraalkot, értelmez, birtokba vesz.­@ 

A harmadik elem, hogy az ember a bel*le feltör* gesztust képes elsajátítani 
a folyamatos ismétlés révén. Ez az anthroposz különböz* életszakaszainak ki-
bontakozásában is megmutatkozik. A gyermek még ösztönösen mímel, míg 
a feln*tt tudatosan használja a már berögzült gesztusokat és mimémákat.­A 
A Mimage ezen aspektusának megértéséhez alapvet* annak felismerése, hogy 
a gesztus nem pusztán valami imitációja. Jousse a két fogalmat, a mimézist és 
az imitációt markánsan elkülöníti. Nála az imitáció a lélektelen küls* ismét-
lés és begyakorlás folyamata, mely választható, míg a mimézis az univerzum 
energiájának befolyása által létrehozott rezonancia gesztusjátékkal megalkotott 
kényszer, (újra)kifejezése.­B Az imitáció lehet hazug és küls*dleges, a mimézis 
sosem. Az imitáció egy kulturálisan lerakódott küls* kényszer („impositions”) 
(mint mondjuk a koreai udvariasság, mely a legnagyobb bels* fájdalom eseté-

­¹ AdG 53, 5.
­­ AdG 59k. 
­. AdG 52.
­= AdG 61, 63.
­> E7(/%7 R508/%7 S516/1%#: i. m., 95; AdG 61.
­@ AdG 61k.
­A M/%012 J3!1: Le mimisme humain et l’anthropologie du langage, i. m., 213.
­B AdG 59, SoV 143.

Sapientiana 201602.indb   6 2016. 12. 07.   9:31



– 7 –

Marcel Jousse és Jézus

ben is mosolygásra kényszerít), míg a mimézis a belülr*l el*tör*nek a csator-
názott és rögzült formája.­C 

Mindezek alapján Jousse szerint a különböz* szóbeli társadalmak különbsé-
geik ellenére bizonyos univerzális jegyeket *riznek az általa antropológiainak 
nevezett preliterális szinten..D Ilyen univerzális jegyek:

1. Le rythmo-mimisme: a ritmomimikri, azaz az ember egyetemes és alapvet* 
sajátossága, hogy mímelve fogad be, raktároz, játszik és játszik újra. Ez a 
folyamat, ahogy láttuk, szekvenciális és absztrakt, ami miatt a ritmus az 
imitáció eseményében elkerülhetetlen szükségszer,ség..¹ 

2. Le biletalisme – a bilaterális rendezettség: az ember kizárólag szimmet-
riákban és oppozíciókban képes kifejezni önmagát: bal és jobb, fel és le 
stb., ez pedig a testének térbeli kiterjedésével és irányaival van szoros ösz-
szefüggésben..­ Ez azt is jelenti, hogy nincs embert*l független absztrakt 
tér. Minden viszonyulás az embert*l származik, de nem egy elvont, meg-
lév* rendet reprodukál, hanem spontán módon rendet alkot, melyet az-
tán mintákba rögzít (pl. „bal” és „jobb” minden szimbolikus jelentésével 
együtt)... 

3. Le formulisme: a formulizmus törvénye. Biológiai tendencia a gesztu-
sok sztereotipizálása, ami szokást épít ki, és könny,, gyors újrajátszást 

­C M/%012 J3!1: Mimisme humain et Style manuel, i. m., 21k. Az összefoglaló ábra forrása: 
M/!%501 H3!5: Une Lecture Introductive a L’Anthropologie de Marcel Jousse, Charles Kan-
nengieser et Yves Marchasson (eds.), Humanisme et Foi Chrétienne, Beauchesne, 1976, 162.

.D Ennek jó összefoglalóját nyújtja Yves Beauperin mimo-pedagógiai el*adássorozata, külö-
nösen: Quelques Principes d’Exégèse Paysanne, 2005. november 14-i verzió, forrás: http://
www.mimopedagogie.com/ [megtekintve 2016. 03. 02.].

.¹ Bevezetés, in. M/%012 J3!1: Anthropologie du Geste, i. m., 9, AdG 137kk.

.­ AdG 172kk.

.. AdG 177k.

        ANTROPOLÓGIAI 

ETNIKAI 
 
           absztrakt 

               A VILÁG                    algebrizmus 
                         KIFEJEZŐDÉSE                 
VILÁG 
 
háromosztatú       EMBER            gesztikuláris  inteakciók   KORPORÁZS 
interakció ritmo-mimézis 
  bilaterizmus      (mimémák) 
          propozíciók 
                                    fonomimézis, mimogramma, mimodráma 
 
       konkrét 
       absztrakció 

Sapientiana 201602.indb   7 2016. 12. 07.   9:31



– 8 –

Kustár György

tesz lehet*vé a tettek szilárd talapzataként..= A sztereotipikus egységeket 
Jousse „atomok”-nak nevezi, melyek „mennyei mechanika” szerint áll-
nak össze..> Az atomok mindig ugyanolyanok maradnak, de ezek kom-
binációja és rendje tükrözi a megismert univerzumot. Ezek a formulák 
könnyen adaptálódnak új szituációkhoz, mivel sorrendjük kreatív módon 
változtatható, természetesen bizonyos határok közt. Az embernek ez az 
ösztönös, egész lényét átható és igénybe vev* mimézise aztán a kultú-
rák születésével szabályozott viselkedési mintázatok elsajátításába fordul 
át. Az ember minden kulturális találmánya els* szerszámának, a testének 
meghosszabbítása lesz. A m,vészet is ennek a „játéknak”, a kifejezés ösz-
tönének és vágyának következménye..@ 

Minden egyes ember, de maga a gesztusrend és végs* soron minden civili-
záció fejl*dése során a corporage – manuélage – language hármas lépcs*fokán 
emelkedik fel. A gesztusokon alapuló, világba tagolt létmód egy szabályozott, 
lokalizált és az egyedi gesztust elhallgattató vagy azt szabályozó rendbe fordul 
át, mely aztán a nyelv, írásbeliség és nyomtatás uralmával, a kifinomult, de 
életidegen absztrakció uralmával ér véget (írásbeli kultúrák). Az önkifejezés 
ösztönös vágyán túl az egész folyamatot egy elkerülhetetlen alapmechanizmus 
vezérli, mégpedig a „lustaság” elve..A Lényege, hogy az ember saját energiáinak 
takarékos felhasználása érdekében pótlékokhoz fordul, hogy minél kevesebb 
energiabefektetéssel minél több munkát tudjon elvégezni. Az eredeti egység, a 
gesztusokban létez* anthroposz különböz* területekre bontja saját tevékenysé-
gét: technikai vívmányai, kulturális szabályrendszere, és maga a nyelv és írás is 
ilyen energiatakarékosságot szolgáló vívmány. 

A (1?#! : / 6&12E

A gesztus, bár metaforikus esemény (azaz valami helyett álló jelöl*), nem 
nyelv, de nem is koncepciók vagy képzetek médiuma. Áradó energiacsomagok 
hívják életre abban a pillanatban, amikor az univerzum energiái az izmokba 
áramlanak, és reflexekhez hasonló reakciókra késztetnek. Hogy érthet*vé tegye 
a folyamatot, a gesztust Jousse a h*érzet analógiájára mutatja be: ahogyan a 

.= E7(/%7 R508/%7 S516/1%#: Marcel Jousse, i. m., 97.

.> AdG 271.

.@ AdG 63.

.A AdG 96, 179.

Sapientiana 201602.indb   8 2016. 12. 07.   9:31



– 9 –

Marcel Jousse és Jézus

h*érzetet a test „megérti”, miel*tt azt a tudat nyelvi kifejezéssé vagy mentális 
képpé formálná, úgy az utánzó gesztusok sem els*rend,en intellektuális folya-
matok, hanem a világból érkez* impulzusok elemibb elsajátításai..B A „megis-
merésnek” ezen a szintjén a hatás az ismeretlen küls*re válaszoló gesztus révén 
válik kifejezetté, „reflektálttá” és „megértetté”..C Els*sorban intenzitásként, és 
nem tartamként.=D Propozicionális egységként, és mégsem nyelvileg kifejezett 
állításként.=¹ A gesztus nem a nyelvet kíséri, hanem fordítva: mögötte áll; és 
ez a mögöttiség egyben els*bbség is. Ahogy Jousse mondja: „kezdetben volt a 
gesztus”, és ez szerinte nemcsak fejl*déslélektanilag, de történetileg is kimutat-
ható els*bbség.=­ A feltör* gesztust kísérheti persze egy fonomimetikus egység 
is a kifejezés megkönnyítése érdekében.=. Ebben az esetben a laringoguttuláris 
gesztus (ez a hangképzés mimetikus szintje, mely szintén gesztusszint, ese-
mény) a kinetikus (test által megképzett) gesztus értelmezését és árnyalását 
végzi. A nyelv fejl*désével – mely, mint azt korábban láttuk, Jousse szerint 
alapvet*en dekadens folyamat – a gesztust a nyelvi gesztus kezdi dominálni, 
majd végleg helyettesíteni.== A test így felszabadíthatóvá válik a kommuni-
káció és ismeretszerzés kényszere alól, és más tevékenységek elvégzésére válik 
alkalmassá. A modern nyelvek hangutánzó szavaiban és közmondásaiban még 
mindig megbújik ez a nyelvel*tti, interakcionális gesztusrendszer, a mimézis 
révén elsajátított tárgy vagy él*lény és az elsajátító ember eredend* kapcso-
lata.=> Ezért lehet különösen gyümölcsöz* olyan kultúrák vizsgálata, melyek 
még nem szenvednek az írásbeliség betegségében, hanem els*sorban szóbeliek, 
és így közelebb állnak a természethez és a gesztus alapú megismeréshez, mint 
a nyugati írásbeli kultúra. Az ember alapvet* természetéhez hozzáférni viszont 
csak akkor lehetséges, ha egy makacs el*feltevést*l megszabadulunk: a nyelv és 
az absztrakt gondolkodás magasabbrend,ségének tézisét*l. Ez a gondolat már 
Arisztotelész óta kifejl*d*ben van, mégis alapvet*en modern találmány, ami 
rászoktatott bennünket a népi bölcsesség és általában a nem írásos kultúrák 

.B Ez a felismerés a biokémiából érkezik, mely szerint a szervezetben minden energiaimpulzu-
sok formájában továbbítódik. SoV 14.

.C AdG 58.
=D AdG 130.
=¹ AdG 112.
=­ SoV 15kk.
=. M/%012 J3!1: Le mimisme humain et l’anthropologie du langage, i. m., 217.
== AdG 129, SoV 44.
=> AdG 218.

Sapientiana 201602.indb   9 2016. 12. 07.   9:31



– 10 –

Kustár György

vagy akár a nyelvi dialektusok leértékelésére.=@ Emiatt nem vesszük észre azt 
sem, hogy a „vidéki” kultúra (hasonló elmarasztaló értékítélett*l szenvedve, 
leértékelve a „városival” szemben) szintén *rzi a nem írásos kultúrák jegyeit. 
Nyelvi világának ritmikája és szerkesztettsége legalább olyan komplex, mint 
a logika nyelvéé, csak más szabályok, mégpedig az antropológiai mimetikus 
„megismerés” szabályai alapján szervez*dik. M,ködése még nem öncélúan 
absztrakt vagy esztétikai: a tartalom mindig konkrét marad, a forma az átadott 
tartalom memorizálhatóságát és a tanítást szolgálja.=A Maga ez a didaktikus 
elrendezés sem önkényes vagy mesterkélt, mivel a gesztus együttm,ködve az 
elsajátítandó verbális tartalommal az elsajátításban önkéntelen tanulási folya-
matot tart fenn.=B 

A beszéd eredetileg fonomimetikus (mimismo-phonétiques) gesztusok szint-
jén m,ködik.=C Amikor a kultúrák etnikai közvetítéssel rögzített language-zsá 
(nyelvileg kódolt szabályrendszerré) válnak, a mimézis elszakadva a valóságtól 
fokozatosan létrehozza az „algebrizmust” (algebrismé).>D Az „algebrizmus” tipi-
kus jousse-i neologizmus: minden olyan nyelvet, utánzást, gondolkodásformát 
jelöl, mely elszakad a konkrét realitástól. Az „algebrizmus” a nyelv kiüresedése, 
a konkrét eredetinek az elhagyása valamilyen pótlék érdekében. És bár a gesz-
tusok reflexív újrajátszása és az algebra nyelve csupán az absztrakció két külön-
böz* módját jelenti, vagyis az elvont tudományos nyelv ennek az *sreflexiónak 
a folyománya, az utóbbi uralomra jutása és túlburjánzása (ez az „algebrizmus”) 
már az ember teljességét felszámoló dekadencia. Az írás létrejötte és térhódí-
tása történetileg nézve egyre inkább azzal a veszéllyel fenyeget, hogy az írás 
önmagát ismétli meg és játssza újra ahelyett, hogy a megtapasztalt valóságot 
reprezentálná. Ugyanis az írás el*ször a mimogrammák (a kvadrátírás vagy az 
egyiptomi hieroglif írás), majd kés*bb a fonetikus bet,írás forradalma, ennek 
betet*z*déseként pedig a nyomtatás kultúrája révén olyan mérték, ellustulást 
okoz, mely miatt az ember a rengeteg pszichikus és fizikai energia megspórolá-

=@ AdG 217, 221kk. Jousse osztja Eric A. Havelock tézisét az írásbeliség görög fejl*déstörté-
netével és az azzal járó változásokkal kapcsolatban. A szóbeli kultúrák szövegei nem pusztán 
„poétikai képz*dmények”, hanem ismeretet közvetítenek (221.), és nem pusztán „esztéti-
kaiak”, azaz gyönyörködtet*k, hanem gyakorlatiasak, és minden a használhatóság szolgála-
tában áll (222.). Ld. még a 96. lábjegyzetet. Vö. M/%012 J3!1: Mimisme humain et Style 
manuel, Librairie orientaliste Paul Geuthner, Paris, 1936, 14.

=A AdG 220.
=B AdG 222, 225, SoV 162, 166.
=C AdG 106.
>D AdG 99kk.

Sapientiana 201602.indb   10 2016. 12. 07.   9:31



– 11 –

Marcel Jousse és Jézus

sáért hatalmas árat fizet. Elválasztja a lényét az *t mozgásba hozó „játéktól”, 
így önkéntelenül mumifikálja és élettelenné teszi magát.>¹ A modern kor ta-
lálmányai, a szótárakba foglalt „szó” és a kimerevített „kép” vagy a tudatban 
létez* „idea” mint olyan nem létezik>­ – senki nem beszél úgy, mint a nyelv-
tankönyvek, és az önmagukba visszahajló monászszer, tudati „képek” nem 
mások, mint absztrakciók.>. Az európai írásos kultúra ezek „megalkotásával” 
káros módon „könyvszagúvá” és dichotómmá vált: az eredeti gesztusrendszer 
és kommunikációs-didaktikus-kifejez* szerepének egysége a test és a lélek, az 
anyagi és szellemi mesterséges szétválasztásával egyszer,en megsz,nt. A pe-
dagógia is hasonló károkat szenvedett el: Jousse szerint a testnevelés például 
abban a formájában, ahogyan az intézményi curriculum része, „un trémousse-
ment absurde”, vagyis „abszurd ugrándozás”, a gesztus értelmetlen leválasztása 
az eredeti tudásközvetítés (mimézis) fizikai-motoros módjáról.>= Jousse ennek 
a folyamatnak a megfordítását személyes küldetésének is tartotta. A halott tu-
dományt helyettesíteni képes scientia in vivo feltámasztására>> Párizsban 1928-
ban alapítja meg a Laboratoire d’Anthropologie Rythmo-pédagogique-ot, és arra 
törekedett, hogy a szerinte csonkolást szenvedett nyugati kultúra visszatérhes-
sen abba az állapotba, melyb*l kiesett. 

J3!1 : / ;F7?1%

Jousse szerint, amikor vizsgálódunk, visszafelé kell következtetnünk annak ér-
dekében, hogy a kulturális és nyelvi szabályrendszereken túllépve az emberlétet 
alapjaiban meghatározó talapzathoz érkezzünk.>@ Gt nem kizárólag a hosz-
szú távú emlékezet problémája érdekli, hanem az az él* dinamika, amely a 
közvetlen interakcióban megvalósul. Ehhez különböz* „laboratóriumokban” 
végzett vizsgálatokat használ:>A egyfel*l a patológiai osztályon, ahol a gesztu-

>¹ AdG 98, 101. Ennek az energiaigényre vonatkozó vizsgálatait ld. még SoV 24kk. Vö. még 
M/%012 J3!1: Mimisme humain et style manuel, Librairie orientaliste Paul Geuthner, 
Paris, 1936, 6.

>­ SoV 91, AdG 112k, M/%012 J3!1: Mimisme humain et style manuel, i. m., 10.
>. AdG 112kk, SoV 33, 73.
>= E7(/%7 R508/%7 S516/1%#: Marcel Jousse, i. m., 98, AdG 69kk, SoV 31.
>> AdG 43.
>@ Bevezetés, in. M/%012 J3!1: Anthropologie du Geste, i. m., 25.
>A Ebben másik mestere hatása és mestere tudományos pszichológia iránti elkötelezettsége 

vezeti. Lásd R:;& G!:%5612: Dans la succession de l’Abbé Rousselot: Marcel Jousse, http://

Sapientiana 201602.indb   11 2016. 12. 07.   9:31



– 12 –

Kustár György

sok spontán feltörését vagy széthullásának folyamatát tanulmányozta. Másfel*l 
etnológiai tanulmányok révén, mely során számos kultúra (kínai, finn, arám, 
arab, görög, afrikai, indián, a francia paraszti világ stb.)>B sajátosságait és mi-
metikus kifejezésmódját vizsgálta, és végül saját otthonát, ahol gyermekeinek 
fejl*dését követte nyomon.>C Vizsgálatainak eredményeib*l arra a következ-
tetésre jut, hogy az eredeti antropológiai egység eléréshez a nyelvb*l és az et-
nikaiból is visszafelé kell küzdenünk magunkat, mivel az írott nyelv magába 
olvasztja a gesztusok nyelvi nyomait, a népi pedig egy etnikailag kontrollált 
viselkedéssé degradálja a gazdag mimetikus gesztusrendszert, azokat idegen 
elemek rendszerébe illesztve (ez már imitáció!), és a közösségébe tartozókba 
nevelve.@D Jousse szerint legel*ször is a görög-latin kulturális lerakódástól kell 
megszabadítanunk a vizsgálat terepét, és rá kell találnunk arra a közegre, mely 
minden etnikai jellemz*je mellett az *seredeti mimetikus struktúrákat a legin-
kább *rzi. Így jut el Jousse a jézusi m,ködés nyelvi közegéhez, az arám Palesz-
tinához, mely számára különleges fontosságot nyer. Az arámi sajátosságainak 
feltárása érdekében pedig sebészi precizitással választja szét egymástól az izraeli 
és görög m,veltséget.@¹ A megtisztított terület a rá vetett friss tekintet révén 
aztán az antropológiai felismerések fényében válik értelmezhet*vé. A kultúrák 
közti összehasonlító vizsgálatok alapján Jousse meggy*z*dik arról, hogy a szö-
vegek mélyén felfedett mimetikus univerzálék valóban egyetemesnek mutat-
koznak,@­ a mimézis vallási jelent*ségének vizsgálata pedig kimutatja, hogy a 
rárakódott rétegek mögött rejl* tiszta tanítások olyan „gyöngyök” (perle), me-

mimopedagogie.pagesperso-orange.fr/Auteurs/Guerinel/RGRousselotJousse.pdf [megte-
kint ve 2016. 03. 02.].

>B AdG 211kk. 
>C AdG 54. 
@D AdG 53,59, M/%012 J3!1: Mimisme humain et Psychologie de la Lecture, Librairie orien-

taliste Paul Geuthner, Paris, 1935, 10.
@¹ AdG 269k. Mindez nem jelenti, hogy a görög nyelv mélyén ne rejt*zne ott a mimodrama-

tikus gesztusrend. Csakhogy az inkább Homérosz világára jellemz*, mint Platónéra. Jousse 
és Havelock közt ezen a ponton is egyetértés van (ld. AdG 273k, 286, vö. SoV 81.). Érde-
kes, hogy erre az egyetértésre vonatkozó konkrét hivatkozást nem találunk Jousse m,vében. 
A szálak persze összeérnek: Jousse a Le Style oral rythmique-ben Meillet-re és Dumont-ra 
hivatkozik, valamint A. Genep-re, akik valóban konkrét el*futárai Milmann Parry-nek és 
Havelocknak is (vö. SoV 113.), s*t Milmann Parry-re is hivatkozik (Les Rabbis d’Israel – les 
Récitatifs Rythmiques Paralleles – I. Ganre de la Maxime, Éditions SPES, Paris, 1930, 12.). 

@­ SoV 42. Különösen is az arab párhuzamokat tekinti mérvadónak, és bizonyos értelemben 
az evangéliumok megértésének mintájaként is kezeli *ket. SoV 145, AdG 43.

Sapientiana 201602.indb   12 2016. 12. 07.   9:31



– 13 –

Marcel Jousse és Jézus

lyeket láncra f,zve értékes ékszert nyerünk.@. Ezután következhet a gesztusok 
rekonstrukciója. A szövegek mélyén megbújó „mimodramatikus gesztusok” 
kinyerésének egyik és lényegében elengedhetetlen lépcs*foka az írott szöveg – 
els*sorban a Szentírás – ritmikus-tipografikus átrendezése. Ez láthatóvá teszi 
az eredeti szóbeliségre jellemz* logikát, a ritmust és a hozzájuk tapadó gesztu-
sokat. A következ* lépés pedig az újrajátszás, mely az eredeti mimézis ismételt 
elsajátítására, Jousse szerint a filmre vitt regényekhez hasonló vizuális, kineti-
kus, auditív újraélésre ad lehet*séget.@= 

A felismerések közlésekor azonban a kutatónak tartózkodnia kell a naiv, 
„könyvszagú” leírástól. Jousse mély szkepszissel szemléli az írásbeliséget: szá-
mára a saját m,vei is a szerz*t*l való eltávolodás és eltávolítás útjelz*i, ami 
miatt a kutató könnyen az írás áldozatává válik.@> 

„Az írásban egy teljesen más mechanizmus m,ködik. Ett*l a ponttól 
kezdve az ember már nincs közvetlen kapcsolatban a másik emberrel. 
A gondolat el lett bocsátva, az alkotás készen van, és azt mindenki tetszése 
szerint fogja értelmezni. Ezért is mondtam, hogy a tudomány többé-ke-
vésbé árulás…”@@ 

A nyelvre épül* tudományos leírás és a publikációkra összpontosító „könyv-
szagú” tudás elhibázott, nemcsak mivel nem a legmélyebb szinten érti az em-
ber lényegét, hanem mert elvéti általában a diszciplinák lényegét is: „A tudo-
mány nem nyelv, hanem objektív gesztus.”@A Emiatt a valódi megismerés egyik 
legnagyobb ellensége a „filológia”, mivel az az eredend* életteli egységt*l a le-
het* legtávolabb esik.@B Jousse Alfred Loisy-t hozza fel példának a teológiában 
zajló dekadens folyamatra, miközben rá jellemz* módon típust farag bel*le: 
Loisy annak elrettent* precedense, hogyan lehet mélyreható amnéziát okozni 
a lélektelen sz*rszálhasogatás révén.@C Jousse szerint korának fejleménye – be-

@. AdG 43, SoV 123.
@= AdG 210, 222k, M/%012 J3!1: Mimisme humain et Psychologie de la Lecture, i. m.,12k.
@> AdG 155. Pál apostolra hivatkozik: „A bet, megöl, a lélek megelevenít” – Jousse fordításá-

ban: „Az írott megöl, a lélegzet életre kelt.” (vö. AdG 233k. és SoV 128.)
@@ Bevezetés, in. M/%012 J3!1: Anthropologie du Geste, i. m., 39.
@A AdG 73.
@B M/%012 J3!1: Mimisme humain et Psychologie de la Lecture, 9.
@C AdG 201, 254, 263, SoV 107. Persze félreértenénk Jouss-ét, ha benne pusztán a történe-

ti-kritikai módszert alkalmazó kutatóra átkokat szóró nyakas konzervatívot látnánk. Tulaj-
donképpen mindketten hasonló talajon állnak: Loisy-hoz hasonlóan Jousse is kritikusan 

Sapientiana 201602.indb   13 2016. 12. 07.   9:31



– 14 –

Kustár György

leértve a katolikus teológiát is – valami eddig nem látott, egyetemesebb erózió 
következménye. Ennek következtében reformjavaslata nem sz,kül le pusztán 
a teológia tudományosságának kérdésére. Véleménye szerint maga a termé-
szettudományos módszer is teljes átalakításra szorul: egyrészt kutatási témáját 
tekintve (pl. az agykutatás elhibázott, amennyiben az agyat a megértés és tudat 
kizárólagos helyeként kezeliAD), de módszertanát tekintve is. Az egyetemes ha-
nyatlás ellenszeréül Jousse új globális tudományt dolgoz ki, a „mimizmetriát” 
(mimismiatre), annak teljes módszertani hátterével, szótárával és alkalmazott 
tudományterületével együtt. Az új módszer pedig új eredményekkel kecsegtet: 
egyfel*l segít feltárni az emberi lény legalapvet*bb mechanizmusait, és meg-
érteni m,ködését, másrészt pedig a Szentírás igazabb megértését is elhozhatja. 
Többek közt éppen a Loisy-féle hamis megoldás, azaz „ami ritmikus, az po-
étikus, ami poétikus, az mitikus” logikai lépéseit fordítja visszájára: „ami rit-
mikus, az pedagogikus, ami pedagogikus, az pedig történeti vagy valószín,leg 
történeti”.A¹ Az ennek a megállapításnak az alapját nyújtó érv a pedagogikus és 
történeti közti összefüggésre vonatkozik, és a szóbeli kultúrák megfigyeléséb*l 
származik: közmondásaik, bölcsességi mondásaik alapvet*en didaktikus céllal 
születnek és adódnak tovább, melyben a ritmus a tanítói célt és a megjegyez-
het*séget szolgálja.A­ Ezek a nyelvi egységek magukban hordozzák a primor-
diális ember világának legfontosabb jegyeit: a kétosztatúságot (bilaterizmus), a 

tekint a katolikus tanokra és Jézus alakjára, hogy aztán egy más összefüggésbe állítva *ket 
visszaállítsa tekintélyüket. Loisy-val ellentétben viszont Jousse szerint maga a tudományos-
nak nevezett „történeti” módszer elhibázott, mivel nem a szöveg bels* karakterét ragad-
ja meg, hanem valami másodlagost próbál piedesztálra emelni. Lásd például N3%;/67  
P%3E16081%: Loisy’s Understanding of )eology and History, Science et Esprit 36, 
(1984/1), 112. Jousse és Loisy kapcsolatához ld. A2/6 H. J361: Independence and Exegesis, 
J. C. B. Mohr, Tübingen, 1983, 102–105. Loisy egyébként maga is foglalkozik a biblikus 
szövegek ritmikusságának problémájával, de egyfel*l szubjektív bizonyítékai miatt, más-
fel*l éppen Jousse színre lépése és hatása miatt ez irányú próbálkozásai terméketlenek és 
visszhangtalanok maradnak. (A2/6 H. J361: i. m., 97kk.)

AD AdG 124, SoV 39k.
A¹ AdG 201. A mitikus Jousse esetében egyszer,en a „kitaláltat” jelenti (ld. AdG 80, SoV 

152kk.). Ez mutatja, hogy Loisy és Jousse alapvet*en mégsem értenek egyet a történeti kri-
tika m,ködésével kapcsolatban. Míg Loisy számára a teológia és a történelem két egymástól 
elválasztható realitás, ezért teológia és tudomány két különböz* vizsgálati tárggyal rendel-
kezik, addig Jousse szerint éppenhogy a helyesen m,velt tudomány, az emberlét mélységé-
nek, m,ködésmódjának, gesztusainak feltárása révén nyit ajtót az isteni m,ködésére. Ld. 
N3%;/67 P%3E16081%: Loisy’s Understanding of )eology and History, i. m., 109-118. 

A­ AdG 220. 

Sapientiana 201602.indb   14 2016. 12. 07.   9:31



– 15 –

Marcel Jousse és Jézus

ritmomimikai jegyet és a formulákból építkez* szerkezetet (formulizmus). Az 
ilyen formulákra visszafordítható szövegek ezért *siek és eredetiek – szemben 
a nagyon is szerencsétlen és félrevezet* görög újszövetségi iratokkal szemben, 
melyek a nem eléggé szemfüles kutató el*l elrejtik a lényeget és önmaguk csa-
lóka természetét. 

J:?! : / ;5;:?5 

Ha kutatásainak súlypontjait nézzük, Marcel Jousse munkásságában az evan-
géliumok tanulmányozása különös hangsúlyt kap. Látszólag ez kimerül abban 
a kérdésben, hogy miként taníthatott Jézus „él*ben”, és mi rejlik a „halott” 
görög szöveg mögött.A. Valójában azonban a gesztusok lényegének újrafelfede-
zéséért folyó küzdelem Jousse számára heroikus harc a végs* igazságért: annak 
az eredeti anthropos mimans-nak, az édenkerti embernek a visszahozatalára tett 
kísérlet, melyet a „lustaság” ördöge kísértett meg és tett tönkre. Az új világ 
– benne az újragondolt keresztyén pedagógia és életforma létrehozása hamis 
önmagunk legy*zésére, melynek receptje a görög-latin kulturális m,veltsé-
günkön és beidegz*déseinken való túllépés, illetve az elveszett világ akkurátus 
feltárása – ott lapul Jézus tanításaiban, az utolsó vacsora gesztusaiban és az 
*si katolikus liturgiák ismétl*d* rendjében.A= Ahogy említettük, Jousse a meg 
nem értett hagyományokra építkez* modern teológiáról is lesújtó véleménnyel 
volt: szerinte ugyanis szklerózisban és amnéziában szenved, és önmagát kár-
hoztatja félreértésre azáltal, hogy nem látja az arám nyelvben rejl* dinamikát, 
a bilaterális struktúrákat és a nyelvi leleményt, mely a mimetikus gesztusok 
gazdag tárházát hordozza.A> Úgy t,nik, Jousse számára az arám nyelv és annak 
nyelvi struktúrája amellett, hogy a nyelv *si, mimizmogesztikuláris állapotá-
nak tükre, hitelességi kritériumként is m,ködik.A@ Ugyanis a gesztusokat *rz* 

A. AdG 43.
A= Bevezetés, in. M/%012 J3!1: Antropologie du Geste, i. m., 31, AdG 41. 
A> AdG 244k.
A@ Ez nem kimondott elv, de elszórt megjegyzések alapján erre következtethetünk. Jousse hi-

vatkozik G!#/H D/2;/6 (Die Worte Jesu. Mit Berücksichtigung des nachkanonischen jüdi-
schen Schrifttums und der aramäischen Sprache, Bd. 1: Einleitung und wichtige Begri"e, mit 
Anhang: A) Das Vaterunser, B) Nachträge und Berichtigungen, 2. Auflage, Hinrichs, Leipzig, 
1930; Bd. 2: Jesus-Jeschua. Die drei Sprachen Jesu, Jesus in der Synagoge, auf dem Berg, beim 
Passahmahl, am Kreuz, Hinrichs, Leipzig, 1922.) és C. F. B!%61& (!e Poetry of Our Lord, 
Oxford, 1925.) vagy Martin Black (An Aramaic Approach to the Gospels and Acts, Oxford, 

Sapientiana 201602.indb   15 2016. 12. 07.   9:31



– 16 –

Kustár György

arámi az *si, a fordítás pedig, melyben a nyelvi szerkezetek és a mimézis felol-
dódik, a másodlagos, azaz kés*bbi. Hermeneutikailag a kett*s cél nem válik 
el: az eredeti gesztusrend feltárása egyben a Szentírás tekintélyének megalapo-
zását is szolgálja. Az antropos mimans-ra jellemz* gesztusok felszínre hozatala 
érdekében új fordításokat, és jobb híján általunk „antropológiai exegézisnek” 
nevezhet* írásértelmezést alkalmaz.AA Alaposan vizsgálja a nabii-k és prófé-
ták viselkedését, és az * szimbolikus tetteikben az *si mimetikus elsajátítás és 
tanítás formáit véli felfedezni. Ezzel egy id*ben tudatosan demitologizálja a 
teológiai és tudományos álmegoldásokat. Míg mondjuk Ezékiel magyarázat 
nélküli, szimbolikus tetteit a „görög-latin” kulturális beidegz*dése által meg-
fert*zött exegézis valamiféle örökölt mágikus cselekedetként, afáziaként vagy 
eksztatikus reflexként értelmezi,AB addig Jousse meggy*z*dése szerint a prófé-
tai tettek annak nyilvánvaló jelei, hogy a „palesztin logika lényegében gesztiku-
láris logika”AC, kissé elfogultan a par excellence gesztikuláris kultúra, melyben 
eleven egységben van az etnikus és az antropológiai mimézis.BD Ezékiel csele-
kedeteiben például a propozicionális gesztusnak a nyelvet megel*z*, önálló 
léte mutatható ki.B¹ A nabii-k a görög szobrászat merev képeivel szemben „a 
kifejez* élet szobrai”. A különbségnek megvan a maga oka, mégpedig az, hogy 
mivel Izrael a képtilalom miatt nem alkothatott „képi imitációt”, sem tárgyi 
emlékm,vet, emiatt más, él* és gesztikuláris memóriát kényszerült használni 
a tradíció életben tartására.B­ Jézus egyfel*l ebbe a hagyományba horgonyozva 
áll, másfel*l pedig korának zsidó tanítóival mutat párhuzamokat, mely többek 
közt abban mutatkozik meg, hogy velük teljesen megegyez* technikákat al-
kalmaz. Jézus pedagógiailag ritmikus és kiegyensúlyozott targumokat használ. 
G maga pedig mimokatechéta,B. akinek „szavai gesztusainak verbalizációi”.B= 
Ennek kimutatásához Jousse az arámra visszafordított evangéliumi szövegek-

1946.) munkáira (SoV 169k). Ez az oka, hogy Jézus arám anyanyelvér*l teljes természetes-
séggel beszél, és hogy a visszafordítási kísérleteket, illetve az arám költészet jellegzetességeit 
ismeri. 

AA Ádám teremtése például az Isten képére és hasonlatosságára történt. A „kép” Jousse számára 
a mimisme, a „hasonlatosság” pedig analógia. Ez a dinamikus antropológiai szemlélet.

AB AdG 82.
AC AdG 83.
BD AdG 86.
B¹ SoV 55k.
B­ AdG 198.
B. AdG 118, 246.
B= AdG 118.

Sapientiana 201602.indb   16 2016. 12. 07.   9:31



– 17 –

Marcel Jousse és Jézus

ben és a Talmudban talál fogódzókat, valamint hagyományozástechnikai fogá-
sokat.B> Meggy*z*dése szerint a Tóra „ismerete” a Tóra szóról szóra elsajátított 
ismeretét jelenti, melyet a rabbik ritmikus formákban adtak át.B@ Maga Jézus 
is szó szerint adja át tanítását – ennek nyilvánvaló jelei a parallelizmusklisék, 
a két- és háromosztatú ritmikus minták. Ezek a poétikai jellemz*k ugyan-
is messze nem öncélú esztétikai jelenségek, hanem a tanítás és memorizáció 
szolgálatában állnak.BA Jézus abban különbözik kortársaitól, hogy a szabály-
rendszerré mereved* gesztusrendet úgy támasztja új életre, hogy a törvény élő 
megcselekv*jévé és betöltőjévé lép el*.BB Egész munkássága a „szent liturgia”, 
az úrvacsora köré épül, melyben Jousse a mimetikus gesztusok lényegi vonása-
inak letisztult és koncentrált jelenlétét véli felfedezni. „Enni és inni a mestert” 
két dolgot jelent: egyfel*l a kenyér- és borvétel szimbolikus mimézisként egyi-
ke azon gesztusoknak, melyek révén a felfoghatatlant, a transzcendenst pró-
báljuk magunk számára megélhet*vé és érthet*vé tenni (agir), vagyis cselek-
vés és ismétlés útján „felfogni”.BC Másfel*l pedig nem kevesebbet takar, mint 
mimézis útján bekapcsolódni az isteni rendbe, és részesedni bel*le.CD Jézus az, 
aki az istenit a mimézis útján felénk közvetíti. Amikor Jousse Jézus közvetít* 
szerepér*l beszél, elzárkózik attól, hogy Jézust Krisztusnak nevezze, és attól 
is, hogy valaki saját felismeréseit dogmáknak bélyegezze.C¹ Számára Jézus élő, 
recitáló tanító, akit következetesen „názáreti Jeshua rabbi”-nak nevez. Ezzel a 
történeti Jézus-kutatás harmadik fázisának azt az el*feltevését vetíti el*re korát 
jóval meghaladó módon, mely szerint Jézus elképzelhetetlen a palesztin-zsidó 
környezet megértése nélkül.C­ Jeshua arám zsidó rabbi, és tanításának ereje 
az a közvetlenség, eredend* egység, mely az Isten mimézisében bel*le áradt 
és közvetítetté vált. Jézus a testet öltött Memra, azaz imitáló cselekvés és szó, 

B> P5%I15 AE3#: Die Sprüche der Väter, DH Strack edition, Leipzig, 1901, U*: Midrash Rab-
bah, edition of Wilna, 1897, Sifre, Friedmann edition, Vienna, 1864.

B@ M/%012 J3!1: Les Rabbis d’Israel – les Récitatifs Rythmiques Paralleles – I. Ganre de la 
Maxime, Éditions SPES, Paris, 1930, 9.

BA M/%012 J3!1: Les Rabbis d’Israel, i. m., 11.
BB AdG 117.
BC M/%012 J3!1: Mimisme humain et Style manuel, i. m., 24kk.
CD AdG 119.
C¹ AdG 88. 
C­ Érdekes, hogy Pál zsidóságára is felfigyel. G persze marginális véleményt képvisel, amikor 

az apostolt Giszkalába helyezi, és tanításának nyelvi jegyei alapján arám m,veltség és anya-
nyelv,ség nyomait mutatja ki, de Jousse több szempontból a „New Perspective” figyelembe 
nem vett el*futára. (Vö. M/%012  J3!1:  Judâhen,  Judéen,  Judaiste  dans  le  Milieu 
ethnique palestinien, L’Ethnographie 38, [1946], 60–77.)

Sapientiana 201602.indb   17 2016. 12. 07.   9:31



– 18 –

Kustár György

mely életet ad.C. „Pedagógiájának” tétje az ember újrateremtése, egységbe ren-
dezése Isten mimodramatikus „megértése” révén.C= Örök küldetése, hogy éle-
tet leheljen a saját gyökereit és nyomait rendre elpusztító és emiatt haldokló 
civilizációkba.C> 

K%5#5I/ 

Jousse egy olyan zárt rendszert épít ki, melyet nagyon nehéz megbontani az 
egyes elemek bírálatával. Fordításai sok ponton kifejezetten elvezetnek a gö-
rög szöveg jelentését*l, mivel egy rekonstruált arámi szöveg és logika alapján 
értelmezi a szójelentéseket, melyet antropológiai vizsgálódásainak eredményei 
támogatnak. Ennek tipikus példája, amikor a nyelvi formulizmus tárgyalása 
során az Isten országa fogalmat kibontja. 

„A ’Malkoûtâ’ fogalom azt jelenti, amit általában értünk is alatta: király-
ság és ország. De Jézus esetében az emberi gesztusok meghatározatlan 
fejl*dését is jelenti: kontrollt, szabályozást, törvényt (amit a ’Tórah’ szó 
és annak arám megfelel*je, az ’Orâyetà’ is jelent). E két utóbbi kifeje-
zés valójában az ember gesztusainak fejl*désével kapcsolatos útbaigazí-
tást, irányultságot jelent, ami mellett persze az instrukciót és tanítást is, 
amit az ember kívülr*l megtanul. Így a pedagógiai ’Orâyetâ’ és a szintén 
pedagógiai értelm, ’Malkoûtâ’ fogalom néha kölcsönösen felcserélhet*, 
ahogy az Jézus, a galileai rabbi által meghirdetett »tanítói kiküldetés«-ben 
ez látható (Mt 21,43).”C@ 

Az Isten országát a tanítói instrukciókkal összekapcsolni még nem is annyira 
problematikus,CA mint az a lépés, melyben a gesztikuláris-mimetikus logikát 

C. AdG 85, 90–93, 110, 126–127, 166, 173, 179, 188–189, 296, 355–357. 
C= AdG 288.
C> AdG 263.
C@ AdG 302.
CA Az Isten országával kapcsolatos modern kori zsidó exegetikai értelmezésnek néhány példája 

nem áll messze ett*l az állásponttól. Ld. V1%;1 G:?/: Jézus és a judaizmus világa, Osiris, 
Budapest, 1998, 88, 92k, 106, ahol a Királynak való engedelmesség Jézus erkölcsi tanítá-
sának a kulcsa, és Isten országának lényege is. Joseph Klausner szerint Jézus erkölcstana 
és politikai elképzelései fedésben vontak, mivel radikális erkölcsiséget tanított, miközben 
megkeresztelkedésének pillanatától Messiásnak gondolta magát. (J31J8 K2/!61%: Jé-

Sapientiana 201602.indb   18 2016. 12. 07.   9:31



– 19 –

Marcel Jousse és Jézus

illeszti úgy a szöveg mögé, hogy az az összefüggés radikális megváltozásához 
vezet. Ez a jelentésváltozás sehonnan máshonnan nem igazolható, kizárólag 
az antropológiai elméletéb*l (és a más kultúrákból hozott párhuzamokból). 
Emiatt fordítása és értelmezése nehezen kerüli el a ráolvasás gyanúját. Er*sen 
csökkenti érveinek erejét, hogy a fentiekhez hasonló olvasatai a görög szöveg 
arámi visszafordítása révén kikövetkeztetett ritmikáján és szövegalkotási stra-
tégiáján nyugszanak. Egy ilyen nyelvi réteg kimutatása mindmáig nem járt 
a hipotetikusságot feledtetni tudó meggy*z* eredménnyel.CB Így például az 
„*s-máté”-val kapcsolatos század eleji optimizmusnak szintén nem sikerült át-
tör* eredményeket elérnie.CC Ráadásul Jousse építménye túlságosan idealista: 
mivel az arámit a par excellence mimetikus kultúrának tartja, de érvekkel nem 
támasztja alá ezt az el*feltevést, Jézusnak és korának idealizálása inkább teo-
lógiai elfogultságnak és öntudatlan etnocentrizmusnak tekinthet*, mintsem 
tudományos állításnak. Az arab és egyéb kultúrákból származó párhuzamaival, 
valamint azzal, hogy a Talmudot Jézus korára is érvényes forrásként kezeli, 

zus – élete, tanítása és korának viszonyai a zsidó, görög és római források alapján, Logosz 
Kiadó, Budapest, 1993 [1922], 329, 365.). Norman Perrin szerint az etikai parancsok 
Isten kegyelmes tetteire adott válaszok, tehát az Isten országában való lét elengedhetetlen 
elemei. (N3%;/6 P1%%56: Rediscovering the Teaching of Jesus, Harper&Row, New York and 
Evantson, 1967, 2. és 3. fejezet.) Jacob Neusner, a dialektika teológia szellemében Jézus 
üzenetének lényegét a radikális, mindent hátrahagyó „itt és most” döntésre szólításban látja 
szemben a farizeusokkal, akik a szentség „itt és most” megélésében és a Tóra megcselekvé-
sében látják az Isten országa eljövetelét. (J/034 N1!61%: Bruder Jesu – Ein Rabbi spricht 
mit Jesus, Herder, Freiburg, 2007, 127kk, 130, 158.) Ez utóbbi ellenpélda azért érdekes, 
mert annak tipikus esetét mutatja, mennyire függ Jézus-értelmezésünk attól, milyen közel 
érezzük Jézust a zsidósághoz. Amennyiben egyre inkább, úgy az Isten országa fogalom az 
ezzel kapcsolatos tanítást és instrukciót is egyre inkább magában foglalja. Jousse, ahogy 
Gerhardsson is, ebbe az irányba megy. Jousse értelmezésében a gesztusokkal kapcsolatos 
megjegyzések önkényesek, mivel magukból a szövegekb*l nem igazolható az a tézis, amit 
az antropológiai kutatásaiból hoz.

CB Az arám nyelvi réteg, vagyis a szövegek visszafordíthatósága ugyan egy ideig még a hite-
lességi kritériumok csokrában is szerepel, a hellénizmus-judaizmus megkülönböztetés ide-
jétmúlttá válásával kikopik a vonatkozó irodalomból. A legújabb kutatásban – f*ként an-
golszász területen – mégis vannak, akik arámi nyelvi réteget feltételeznek az evangéliumok 
mögött. Képvisel*inek rövid bemutatásához ld. M508/12 F. B5%7: !e Gospel of the Lord. 
How the Early Church Wrote the Story of Jesus, Eerdmans, Grand Rapids, MI, 2014, 42kk.

CC Hugo Meynell friss összefoglalója és az *smáté melletti érve jó áttekintést nyújt a kuta-
tástörténet alakulásáról (H!(3 M1&6122: Ur-Matthäus, Heythrop Journal LIII [2012/2] 
175–181). Ld. a többségi véleményhez J31J8 A. F5#?;&1%: )e Priority of Mark and the 
Q Source in Luke, Perspective (Pittsburg) 11 (1970/1–2) 131–170. klasszikus tanulmányát. 

Sapientiana 201602.indb   19 2016. 12. 07.   9:31



– 20 –

Kustár György

ugyanaz a probléma, mint Kenneth E. Bailey újabban kritikusan kezelt elmé-
letével: különböz* kultúrák egybevetésekor párhuzamait eltér* id*szakokból 
hozza, ezzel pedig az anakronizmust és a különbségek elkenésének vádját koc-
káztatja.¹DD Jack Goody szerint Jousse stilisztikai elemzései és hagyományozás-
technikai elmélete nem a szóbeliségre, hanem az írásbeliségre jellemz* jegyeket 
mutat: a vizualizálható ritmikusság és a szó szerinti tanulás az írott szöveg elsa-
játításának jellemz*je, mivel mindkett*t maga az írás tette lehet*vé.¹D¹ Vagyis 
Jousse – Goody gondolatmenetét folytatva – annak ellenére, hogy a szóbeliség 
sok elemét felfedezi, egyik alaptézisében, amelyben azt kívánja igazolni, hogy a 
továbbadás merev, mivel szó szerinti memorizálás révén történik, nem veszi fi-
gyelembe a memória természetét, és az emlékezet szelektivitását. Ezúttal pedig 
a szövegnek a nyomtatás megjelenése utáni stabilitását ruházza az els* századi 
palesztinai hagyományozásra – rendkívül anakronisztikusan. Egy utolsó kri-
tikai észrevétel lehet, hogy a történeti módszerrel szembeni er*teljes kritikája 
a Divino Afflante Spiritu enciklika (1943) el*tti id*t idézi – bár, mint láttuk, 
ez csak részben a teológiai konzervativizmus eredménye: sokkal inkább Jousse 
sajátos tudományfelfogásából következik. Azt a kérdést, hogy Jousse sajátos 
elvei, nyelvvel szembeni er*teljes kritikája, el*adásainak sajátos szóbeli jellege 
vajon képes lett volna-e egy él*, mimetikus diszciplínát életre hívni, mely a 
tudományos nyelv általa bírált absztrakcióját legy,rheti, nem tudjuk megvá-
laszolni: a tudomány abban a formájában, ahogy Jousse elképzelte, vele együtt 
szállt a sírba.¹D­

¹DD SoV 146. M/%012 J3!1: Les Rabbis d’Israel. Kenneth E. Bailey az arab kultúra és az 
*skeresztyén közeg közti hasonlóságokat vizsgálta írásaiban. Bár tanulmányai nem tudo-
mányos szaklapokban jelentek meg, publikálásuk után nagy karriert futottak be, és szám-
talan újszövetségi-teológiai megközelítésbe beépültek (ld. K1661#8 A. B/521&: Informal 
Controlled Oral Tradition and the Synoptic Gospels, Asia Journal of !eology 5 [1991/1], 
34–54. U*: Middle Eastern Oral Tradition and the Synoptic Gospel, in !e Expository 
Times 105 [1995/12], 363–367.)

¹D¹ J/0I G337&: Memory in Oral Tradition, Patricia Fara and Karalyn Patterson (eds.): Mem-
ory, Cambridge University Press, Cambridge, 1998, 93.

¹D­ Érdekes a kérdés, mivel Jousse maga kifejezetten pártolta a legmagasabb szint, tudományos 
korrektséget, és bonyolult terminológiát dolgozott ki az új tudomány számára. Ezzel maga 
is az algebrizmus „b,nébe” esett – bár irigylésre méltó készséggel ellensúlyozta mindezt a 
szóbeli kultúrák beszédmódjának tudatos alkalmazásával. Az utókor számára mégis inkább 
a bonyolult és nehezen érthet* Jousse maradt meg, ld. a következ* szakaszt.  

Sapientiana 201602.indb   20 2016. 12. 07.   9:31



– 21 –

Marcel Jousse és Jézus

H/##/2/6 8/##%#:61# 

Jousse alapos bemutatása már csak azért is fontos, mivel munkásságát az *t 
követ* szóbeliség-írásbeliség kutatás el*ször eltorzítja, majd lassan elhallgatja. 
Eric Havelock elméletének még fontos eleme a verbomotorikus jelleg, és azt 
ért*n emeli át a saját m,vébe (különösen a Preface to Plato-ban), bár a gesztu-
sokat és ritmikus poétikai verselést lefokozza, puszta memorizációs technikává 
degradálja.¹D. Walter Ong legtöbbet idézett könyvében csekély másfél oldalt 
szentel neki, melyben Jousse egyetlen kifejezését, a „verbo-motoros” kultú-
rák fogalmát emeli át úgy, hogy a mimetikus gesztusokról egyetlen szót sem 
ejt.¹D= A szakaszt beszédessége miatt érdemes szó szerint feleleveníteni: „A ver-
bomoteur kifejezést Jousse (1925) els*sorban az ókori zsidó és arámi (illetve 
az *ket körülvev*) kultúrákra alkalmazta, melyek ismerték ugyan az írást, de 
életmódjuk lényegében szóbeli és szóközpontú maradt, nem vált még tárgy-
központúvá.”¹D>  Jousse Ong által említett 1925-ös m,vében azon a néhány 
helyen, ahol a fogalmat használja (a cím és a fejlécek kivételével 6 el*fordu-
lásból négy mástól vett idézet¹D@), mindenütt a motorikus gesztusoknak és 
alfajának, a verbális gesztusoknak a szerepér*l beszél, nem pedig a szavaknak a 
tárgyakkal (vagy tárgyiasult viszonyokkal) való szembenállásáról; ami, tegyük 
hozzá, az idézett összefüggésben teljességgel értelmezhetetlen is. Ahogy láttuk, 
Jousse tárgyak által keltett vizuális ingerek mimézisér*l és verbális mimézisr*l 
egyaránt beszél, vagy ha tárgyiasult szóeseményekre gondol, akkor pedig ezt 
nem a szóbeliséggel, hanem az eredeti antropologikus egységgel állítja szembe. 
De ami a legfontosabb, hogy leszögezi: a szóbeli megnyilatkozás mögött az 
univerzális és az egész embert mozgásban tartó globális gesztus áll. Ennek Ong 
egyáltalán nem szentel figyelmet. Így a verbomotoros kultúra ongi meghatá-
rozása legfinomabban szólva is durva félre- és átértelmezése a jousse-i elkép-
zelésnek. Persze Ong máshol is szentel figyelmet Jousse-nak,¹DA de mindenütt 

¹D. E%50 A. H/E1230I: Preface to Plato, )e Belknap Press of the Harvard University, Camb-
ridge – London, 1963, 157, vö. 148., és hasonlóan E%50 A. H/E1230I: !e Muse Learns to 
Write: Reflections on Orality and Literacy from Antiquity to the Present, Yale University Press, 
New Haven CT, 1986, 65.

¹D= W/2#1% J. O6(: Szóbeliség és írásbeliség – A szó technologizálása, AKTI-Gondolat, Buda-
pest, 2010, 64k.

¹D> W/2#1% J. O6(: i. m., 64.
¹D@ Ld. SoV 33, 59, 61, 64.
¹DA Pl. W/2#1% J. O6(: Worship at the End of the Age of Literacy, Worship 43 (1969/8) 478. 

U*: Orality, Literacy, and Modern Media, in David Crowley and Paul Heyer: Communi-

Sapientiana 201602.indb   21 2016. 12. 07.   9:31



– 22 –

Kustár György

figyelmen kívül hagyja azt az átfogó antropológiai összefüggést, amiben Jousse 
saját munkásságát elhelyezi. Jacob Neusner is hasonló felszínességgel tekinti át 
ugyanezt a m,vet, éppen csak azokat a részleteket méltatva figyelemre, melyek 
a ritmikusság, a parallelizmusok és a formulák szóbeliséggel való összefüggései-
r*l szólnak.¹DB Jousse rendszerének azon részér*l, mely a szóbeliség mögött álló 
anthropos mimans-t kutatja, nem is vesz tudomást. 

Összes gyengesége ellenére Jousse rendszerének elemei közül éppen az a 
felismerés bizonyult leginkább id*tállónak, mely szerint a szóbeliségen túl 
egy olyan komplex imitatív valóságdimenzió húzódik, amit nem lehet nyelvi 
gesztusokkal helyettesíteni, sem abból levezetni. A mimézis a világot birtokba 
venni akaró ember ösztönös adottsága, mely a környezetb*l érkez* impulzuso-
kat egy nyelv el*tti közegben adja vissza, miközben a nonverbális újraalkotás 
révén „értelmezi” is azokat. A legutóbbi id*szak neuropszichológiai és kognitív 
kutatása, melybe az antropológia és etnográfia is bekapcsolódott, ezeknek az 
állításoknak az irányába mozdult el.¹DC Egy Meltzo< és Decety nevezet, szer-
z*páros szerezte tanulmány három alapvet* megfigyelése Jousse felfedezéseit 
visszhangozza: 

1. Az imitáció az ember bels*jéb*l fakad (innate), 
2. az imitáció fejl*déslélektanilag és evolucionálisan is megel*zi a mentális 

tudatosságot (mentalizing) és a tudatos énképzeteket (theories of mind), 
3. a viselkedésimitáció (behaviorial imitation) és annak idegi rétege az alapja 

a tudati képzetek és az empátia kialakulásának. 

cation in History: Technology, Culture, Society, )ird Edition, Longman, New York, 1999, 
60–67, itt: 66, vagy b*vebben U*: !e Presence of the Word – Some Prolegomena for Cultural 
and Religious History, Global Publications, Binghamton University, Albany, NY, 20002, 
146–148.

¹DB J/034 N1!61%: !e Rabbinic Tradition about the Pharisees before 70, Part III, Brill, Lei-
den, 1971, 157–159, 163.

¹DC Az újabb felismerésekhez és irodalmához lásd A67%1K N. M12#?3HH – J1/6 D101#&: 
What Imitation Tells us About Social Cognition: a Rapprochement between Developmen-
tal Psychology and Cognitive Neuroscience, in Christopher D. Frith – Daniel M. Wolpert 
(eds.): !e Neuroscience of Social Interaction: Decoding, Imitating, and Influencing the Actions 
of Others, Oxford University Press, New York, 2003, 109–131. Jousse és a kognitív pszi-
chológia kapcsolatáról, valamint a területen elért eredményeinek jelent*ségér*l ld. )omas 
Marshall 2005-ben Fabienne Martin-Juchat vezetése alatt az Université de Bourgogne-n 
megvédett doktori dolgozatát: De l’Homme - ordinateur à l’Homme mimeur. Actualité des 
recherches de Marcel Jousse (1886–1961) en sciences de l’information et de la communication 
et en sciences cognitives, 51–56. 

Sapientiana 201602.indb   22 2016. 12. 07.   9:31



– 23 –

Marcel Jousse és Jézus

Emellett azokat a csecsem*k megfigyeléséb*l származó következtetéseket is 
közlik, melyek a mechanikus imitációt cáfolják. Az eredményekb*l leglogi-
kusabban következ* megállapítás nem az, hogy az imitáció nem pusztán a 
premotorikus cortex idegi alapú reflexe (mint a majmoknál), hanem az, hogy 
a csecsem*k korrigálni képesek a gesztusokat, ami az imitáció reflexív jellegét 
mutatja.¹¹D Ez pedig Jousse állításának meger*sítése: a majom utánoz, az em-
ber „propozicionális gesztusokkal” mímel. Ugyanezt a tézist er*síti a kötetben 
szerepl* másik tanulmány, mely szerint az imitáció „ideomotorikus”, azaz az 
imitáció sosem pusztán vizuális-motorikus közvetlen csatolás révén m,ködik, 
hanem az imitált gesztusok elemeit a befogadó (akár a csecsem* is) szétbontja, 
hierarchiába rendezi, és annak legjellemz*bb egységét emeli céllá.¹¹¹ Ezekhez 
hasonló következtetésre jut Andrew N. Meltzo< máshol is.¹¹­ A mimézis tehát 
reflexív folyamat, melyben a mímel* a tekintélyszemély tetteit az ösztönös irá-
nyultságától vezérelve, de egy konkrét absztrakciós szinten sajátítja el. 

J3!1 : / #/6L#E6&(

Jousse sajnos nagyon is individualisztikusan közelíti meg a mimetikus gesztu-
sok vizsgálatát. A jezsuita tudós ugyanis a mimézis felfedését a szöveg életre 
keltésével kívánta elérni, ami a kés*bb performanciakritika nevet kapó kuta-
tás irányába mozdította munkásságának eredményeit.¹¹. Ez a szövegb*l kiin-
duló vizsgálódás azonban azt eredményezi, hogy a mimézis a szöveghez tapadó 
gesztusként kerül terítékre, a szöveg recitálásának egyénileg végzett, gesztusokkal 
kísért folyamatában. Jousse nem a közösségen belüli mimetikus viszonyokra 
koncentrál, hanem a kozmikus hatásösszefüggéssel történ* magányos szembe-
sülésre, és ez még annak ellenére is igaz, hogy Jousse általában a mimetikus 
gesztusok kulturális és közösségi meghatározottságáról beszél. És bár Jousse a 

¹¹D A67%1K M12#?3HH – J1/6 D101#&:  i. m., 115.
¹¹¹ Uo., A67%1/ W382082M(1% – M1%571#8 G/##5 and H/%327 B1II1%56(: Action Ge-

neration and Action Perception in Imitation: An Instance of the Ideomotor Principle, 131–159.
¹¹­ A67%1K N. M12#?3HH: Out of the Mouths of Babes: Imitation, Gaze, and Intentions 

in Infant Research—the “Like Me” Framework, in Scott R. Garrels (ed.): Mimesis and 
Science, Empirical Research on Imitation and the Mimetic !eory of Culture and Religion, 
Michigan State University Press, East Lansing, Michigan, 2011, 55–75, különösen 57kk.

¹¹. A kutatás állásáról frappáns összefoglalót és annak teológiai alkalmazásáról ismertet*t ld. 
L/%%& W. H!%#/73: Oral Fixation and New Testament Studies? ‘Orality’, ‘Performance’ 
and Reading Texts in Early Christianity, New Testament Studies 60 (2014/3) 321–340.

Sapientiana 201602.indb   23 2016. 12. 07.   9:31



– 24 –

Kustár György

hagyományba illeszked* tanítóként fogja fel Jézust, aki a zsidó rabbik tanítási 
módszerét „prófétai felhanggal”¹¹= alkalmazza, továbbá azt feltételezi, hogy Jé-
zus hasonlóan kezeli tanítványait, mint a korabeli tanítók – azzal a különbséggel, 
hogy Jézusban az eredeti anthroposz egysége sugárzik –, keveset szól a tanító-ta-
nítvány szerep egyik alapjellegzetességér*l, a követés mozzanatáról. Furcsa, hogy 
Jousse éppen Jézust tárgyalva nem tulajdonít kiemelt szerepet ennek az össze-
függésnek, pedig magától értet*d* lenne, hiszen a mimézis olyan személyközi 
interakcionális eseményként is felfogható, melyben a mester tetteit a tanítványok 
mint „él* Tórát” mimézis útján sajátítják el.¹¹> Ha pedig Jézus munkásságát 
mint tanítóét Jousse szavaival az „egységes emberi” „fizikomimetikus gesztusok 
rendszere” alapozza meg, akkor nehezen érthet*, miért nem fontos a „mimeti-
kus tanulás”, azaz a gesztusrend örökl*d* formáinak vizsgálata vagy Jézus szim-
bolikus tettekben kifejez*d* gesztusainak feltárása, vagy akár Jézus élete egyes 
említésre méltó, imitációra buzdító eseményeinek kommentárja.¹¹@ Mert ha a 
gesztusok mások fel*l érkez* impulzusok utánzásait is jelentik, márpedig Jousse 
a gyermek szüleit mímel* játékaira számtalanszor utal, akkor Jézus követésé-
nek egy eleddig nem vizsgált dimenziója nyílhatna meg. Jousse alapján ugyanis 
kifejthet*vé válna a mimézis megalapozó jellege: ennek alapján a követés eti-
kája valójában az igazság mindig mélyen szubjektív elsajátítását jelentené nem 
(pusztán) elvek vagy tantételek memorizálása révén, hanem az ismétlés útján 
elsajátított tettek „konkrét absztrakcióiban” rögzülve. Ehhez persze Jousse-nak 
tovább kellett volna lépni a szubjektivizmus zártságán, és számításba venni a mi-
mézisben megbújó interszubjektív elemet, mely a mimetikus viszony törékeny-
ségét jelenti: nevezetesen a másik jelenlétét, melyre az egész mimetikus esemény 
rászorul. Az ez irányú felismerés potenciálja messzemen*kig benne volt Jousse 
munkásságában, de nem valósulhatott meg. Munkássága mindezekkel együtt a 
mimetikus szubjektum metafizikájának kidolgozására tett egyedülálló és heroi-
kus kísérlet, * maga pedig a szóbeliség-kutatás egyik megkerülhetetlen alakja.

¹¹= SoV 134. 
¹¹> Birger Gerhardsson felismerései éppen ebbe az irányba mutatnak. Ld. B5%(1% G1%8/%7-

36: Memory and Manuscript – Oral Tradition and Written Transmission in Rabbinic Juda-
ism, C.W.K. Gleerup, Lund/Ejnar Munksgaard, Copenhagen, 1964 (1961), 182–187, 328. 
U*.: )e Origins of the Gospel Tradition, SCM Press, London, 1979 (1977) 48k.

¹¹@ Akár az utolsó vacsora rendkívül vitatott eredetiségének kérdése is más szempontból merül-
hetne fel, mondjuk egy mimetikus hagyomány kulcseseményeként, melyben a továbbadó 
„másolásának” (mimézisének) legalább annyira fontos szerepe van, mint a gesztus szimbo-
likus jellegének. 

Sapientiana 201602.indb   24 2016. 12. 07.   9:31



– 25 –

 Sapientiana  9 (2016/2) 25–36.

A teológia a társadalomban¹

V%6/5 J/I/4 OFM

Abstract
)is article looks into the legitimacy of attributing a social role to theology, 
using the form of an articulus. Contrary arguments: 1) science can only study 
objects with a distance, 2) theology should be confined to tasks internal to 
the Church, and 3) social issues do not belong to the mission of the Church. 
Considerations: on the social mission of the Church, on the social action of 
the Church for the sake of „mankind”, on the prophetic task of the Church 
and of theology, on transcendentally based values in a society. Answers: ad 1) 
being an academic discipline is not the only task of theology, ad 2) locally, 
theologians are involved in social action to various degrees, ad 3) as current 
Church teaching insists on a unity between the transcendental main goal and 
the social mission of the Church, theology clearly has a role in society.

Keywords: theology, social teaching of the Church, science, prophetic mission, 
faith and reason
Kulcsszavak: teológia, egyház társadalmi tanítása, tudomány, prófétai küldetés, 
hit és ész

A jelen konferencia szervez*i ezzel a tág témamegjelöléssel – és a rendelkezésre 
álló id* meghatározásával – megadták nekem a lehet*séget, hogy sz,kebb té-
mát, pontosabb címet válasszak. Ez a lehet*ség sokféle módon kihasználható 
lenne: választhatnánk egyetlen szerz*t, gondolatait bemutatva és vele párbeszé-
det folytatva, vagy kereshetnénk empirikus kiindulópontokat a teológiai fel-
s*oktatás relevanciájáról. A felvet*d* kérdések bennem kirajzoltak egy másik 

 V%6/5 J/I/4 ferences szerzetespap, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F*isko-
la rektora, a Fundamentális Teológia Tanszék vezet*je; varnai.jakab@sapientia.hu

¹ Elhangzott Kolozsváron a BabeN-Bolyai Tudományegyetem Római Katolikus Teológia Kara 
fennállásának 20. évfordulójára rendezett „Teológia a társadalomért” cím, konferencián 
2016. november 12–én.

Sapientiana 201602.indb   25 2016. 12. 07.   9:31



– 26 –

Várnai Jakab OFM

eljárásmódot, amely egyrészt tisztelgés a katolikus teológia klasszikus korszaka, 
a skolasztika el*tt, másrészt pedig talán jobban követhet*vé teszi a gondolato-
kat. Ez pedig az artikulus. Ez a m,faj megkívánja, hogy kérdésünket pontosan 
fogalmazzuk meg, felsoroljuk a f*bb ellenvetéseket, bemutassuk a megoldá-
sunk alapját jelent* megfontolásokat, végül válaszoljunk az ellenvetésekre. Az 
el*adás címét ezért ezennel lesz,kítem a következ*re: 

V/O36 41?:281#P6I-1 / #132F(5/ #%/7/2;5 ?1%1J:%Q2  
21(5#5; ;F736R

Természetesen ez a m,faj manapság nem bevett módja a teológiai munkának. 
Kifejtésem táptalaját sem a középkori egyetem disputái jelentik, hanem a mai, 
némileg személytelenebb, a vélemények között eligazodni próbáló keresés. Vi-
lágossá válik az is, hogy a mai katolikus teológiában – legalábbis felfogásom 
szerint – az autoritások között nagyobb szerepet játszanak az egyházi tanítóhi-
vatal megnyilatkozásai, mint nyolcszáz évvel ezel*tt. Ezek a megnyilatkozások 
látszólag tekintélyi érvek, hiszen az egyház vezet*it*l származnak, mögöttük 
azonban komoly teológiai munka húzódik meg, amelynek elméleti súlya van. 

Ellenvetések

1. A teológia tudomány, ezért elmélyült, letisztult elemzést csak le-
zárult folyamatokról, tényekről tud adni. A társadalom aktualitásait 
nem tudja még elemezni. Tehát nem beszélhetünk legitim módon a 
teológia társadalmi szerepéről.

Az ellenvetés abból a tudományfelfogásból indul ki, amelyben a jól elkü-
löníthet*, körülírható jelenségek jelentik a vizsgálat tárgyát. Analógiája lehet 
az a történettudomány, amely csak egy bizonyos id* elteltével, „történelmi 
távlat” birtokában vizsgálhatja tárgyát. Vagy az az irodalomtudomány, amely 
úgy gondolja, meg kell várni, mely m,vekb*l lesz klasszikus, és akkor tudjuk 
majd, mit kell vizsgálnunk. 

Az ellenvetés alapja lehet az a feltételezés, esetleg negatív tapasztalat is, hogy 
amikor teológusok az aktuális társadalmi kérdésekhez hozzászólnak, maguk 
sincsenek mindig tudatában ideológiai meghatározottságuknak. Ha elemzik az 
aktualitást, el*fordulhat, hogy valamelyik társadalmi er* szájíze szerint elem-
zik; átveszik és legitimálják az uralkodó közmegegyezést. 

Sapientiana 201602.indb   26 2016. 12. 07.   9:31



– 27 –

A teológia a társadalomban

A teológia igazi tudományos megnyilvánulása e nézet szerint a „pozitív” tu-
domány, s*t a jelent*l minél távolabb es* adatokat vizsgáló kutatás. Ha meg-
maradunk a középkori liturgia vagy a karoling egyházjog kutatásánál, elkerül-
jük az aktuális kérdéseket.

2. A teológusok feladata, hogy az egyház tanítását a különféle képzé-
si formákban megfelelően közvetítsék a katolikus hívők számára. A 
helyi egyház (egyházmegye, egy ország püspökkara) a teológiát álta-
lában inkább mint belső szolgálatot veszi igénybe (papnövendékek és 
hitoktatók felkészítése, felnőttképzés). Tehát nem stb.

Az ellenérv el*ször mint konkrét tapasztalat ér el hozzánk, látva a teoló-
gusokkal szembeni elvárásokat és az egyházi élet konkrét kialakítását. A tár-
sadalmi kérdésekben való megnyilatkozás mindig egyúttal hatalmi, politikai 
kérdés is, ezért ebben a püspökök el*írásai szerint kell eljárni. Ha egy teológus 
igazán tevékeny a bels* egyházi közvetítés feladatában, és rendszerint még lel-
kipásztori munkát is végez, úgysem marad ideje más kérdésekkel foglalkozni. 
A tevékenységek egyházon belüli elosztásának ebben a konkrét formájában 
egy markáns nézet tükröz*dik a teológusok feladatáról, ami a bels* közvetítés. 
Nyilvánvaló, hogy nekünk az elmélet szintjén kell kezelnünk az ellenvetést. 

3. A teológia a hit tudománya, Istennel foglalkozik, a Szentírás igaz-
ságait tanulmányozza. Vizsgálódási körébe nem tartoznak bele a tár-
sadalmi kérdések, legfeljebb másodlagosan. Az egyház célja alapvető-
en transzcendens, az üdvösségre irányul. Tehát nem stb.

Ez az ellenvetés is az egyház küldetéséb*l vezeti le a teológia feladatát. Hang-
súlyozza az egyház természetfeletti célját, ezt tekinti „voltaképpeni” igazi cél-
nak.­ A Gaudium et spes zsinati konstitúcióban olvassuk: „A küldetés, melyet 
Krisztus Egyházára bízott, nem politikai, gazdasági vagy társadalmi jelleg,: 
a cél, amit eléje kit,zött, vallási természet,. (A mondat forrásaként a zsinati 
dokumentum XII. Piusz pápának egy beszédét jelöli meg, amelyet „történé-
szekhez és régészekhez” intézett 1956. március 9-én.) Ez a gondolkodásmód 
feltételezi, hogy a természetes és természetfeletti tartomány világosan elkülö-

­ Vö. F%/605 S08P21% F53%16?/: Foundational !eology. Jesus and the Church, Crossroad, 
New York, 1985, 197–245.

Sapientiana 201602.indb   27 2016. 12. 07.   9:31



– 28 –

Várnai Jakab OFM

níthet*, hogy az üdvösség szolgálata ebben a világban mindig egyértelm,en 
elválasztható a „szociális kérdésekt*l”. 

Megfontolások

Miel*tt közvetlenül az ellenvetésekre válaszolnánk, idézzünk fel néhány szem-
pontot, amely a válaszokat világossá teszi. 

a) A teológia az egyház életfunkciója, tehát az igazi kérdés az egyház 
küldetése a társadalomban. Az egyház társadalmi küldetése pedig az 
üdvösség szolgálatához képest nem másodlagos, kiegészítő, hanem 
szervesen hozzátartozik. 

A teológia egyházi jellegét nem nehéz megindokolni, hiszen a Krisztust kö-
vet*k közössége immár kétezer éve m,veli a hit tudományos feldolgozását. 
A mai teológia három „alapfunkciót” ír le mint az egyház alapvet* cselekvését: 
leiturgia, martüria, diakonia (istentisztelet, tanúságtétel, szolgálat).. A második 
alapfunkció foglalja magában a tanítás feladatát. A megfontolás logikája azon-
ban a következ* lépést emeli ki: Ha a teológia az egyház életfunkciója, akkor 
érvényes rá mindaz, ami az egyház társadalmi küldetésér*l elmondható. A fel-
adat most tehát annak megmutatása, hogy az egyház társadalmi küldetése nem 
mellékes, tetsz*leges, másodlagos funkció. A II. Vatikáni Zsinaton az egyház 
hozzá kívánt szólni alapvet* társadalmi kérdésekhez, motivációjaként pedig az 
evangéliumot jelölte meg: 

„Napjainkban az emberi nemet saját találmányai és saját hatalma ámu-
latra indítja, de gyakran aggasztó kérdések gyötrik: merre fejl*dik a mai 
világ, mi az ember helye és szerepe a mindenségben, mi értelme van 
egyéni és közösségi törekvéseinek, s végül mi a dolgok és az ember végs* 
célja? Ezért a Zsinat – Isten Krisztus által összegy,jtött egyetemes népé-
nek hitét tanúsítva és kifejtve – nem is adhatná ékesebb bizonyságát el-
kötelezettségének, tiszteletének és szeretetének az emberek nagy családja 
iránt, melyben maga is él, mint hogy hozván az evangélium világosságát 
párbeszédet kezd e kérdésekr*l, és az emberiség rendelkezésére bocsátja 

. S51(H%517 W5171683H1%: Egyháztan, in )eodor Schneider (szerk.) A dogmatika kézi-
könyve, II., Vigilia, Budapest, 1997, 49–159., itt: 112–116.

Sapientiana 201602.indb   28 2016. 12. 07.   9:31



– 29 –

A teológia a társadalomban

azokat az üdvös er*ket, melyeket maga az Egyház a Szentlélek vezetése 
alatt alapítójától kap.” (GS 3.)

Az az evangélium, amely a keresztényeket élteti, választ kínál az ember 
alapkérdéseire, ezért az egyháznak kötelessége, mondja VI. Pál pápa, hogy „az 
Evangélium fényével megvilágítsa koruk társadalmi kérdéseit” (Populorum 
Progressio 2.). Szintén VI. Pál pápától idézzük az egyház társadalmi külde-
tésének egy további markáns, polemikus megfogalmazását. VI. Pál pápa az  
1974-es püspöki szinódus nyomán írta le ezeket a szavakat az Evangelii Nun-
tiandi kezdet, enciklikájában (34.). Ezekben az években kiélez*dött a vita ar-
ról, hogy a latin-amerikai felszabadítási mozgalmakhoz mi legyen az egyház 
viszonya.

„Így tehát amikor az egyház hirdeti a felszabadulást, és azok oldalán áll, 
akik a szabadságért fáradoznak és szenvednek, nem t,ri, hogy hatáskörét 
kizárólagosan a vallás területére korlátozzák, és ne engedjék tör*dni az 
emberek evilági gondjaival. Ugyanakkor viszont hangsúlyozza, hogy kül-
detése els*sorban lelki jelleg,, nem hajlandó az Isten országának hirde-
tését az emberi szabadságjogok hirdetésével helyettesíteni, és kitart amel-
lett, hogy amit az emberi felszabadulás megvalósításáért tesz, az sohasem 
volna teljes és tökéletes, ha elmulasztaná hirdetni, hogy üdvösségünk Jé-
zus Krisztusban van.”

A társadalmi jelenlét és cselekvés mint „az emberek evilági gondjaival való 
tör*dés” alapvet* törekvése az egyház társadalmi tanításának. Ennek nyomán 
halad II. János Pál pápa a társadalmi kérdésr*l írt enciklikájában (1987). 

„El kell ismernünk VI. Pál dokumentumának [a Populorum Progressió-
nak] azt az érdemét, hogy XIII. Leó enciklikájához kapcsolódva hangsú-
lyozza a fejl*dés erkölcsi és kulturális jellegét, és ez már jogosan és szükség-
szer,en az Egyház illetékességének területéhez tartozik. Ezzel az Egyház 
újabb bizonyítékát adta annak, hogy a szociális tanítás a kereszténység 
lényegéhez tartozik, mert Isten szavát alkalmaznia kell az emberek és a 
közösségek életére, továbbá az ezzel összefügg* földi dolgokra.” (Sollici-
tudo Rei Socialis, 8.) 

Sapientiana 201602.indb   29 2016. 12. 07.   9:31



– 30 –

Várnai Jakab OFM

Az egyház társadalmi küldetésének teológiai alapjait vizsgálva Francis 
Schüssler Fiorenza megjegyzi=, hogy míg a II. Vatikáni Zsinatig az egyházi 
dokumentumok ellentétbe állították a vallási jelleg prioritását és a szociális 
küldetést, a zsinat óta a kett*t egységben gondolják el. Egyszerre ragaszkodnak 
két elemhez anélkül, hogy egyiket a másikra akarnák redukálni: az egyház célja 
vallási, az egyház társadalmi küldetése konstitutív. A latin-amerikai püspöki 
karok pueblai gy,lésén II. János Pál pápa 1979. január 28-án egyfel*l hangsú-
lyozta, hogy „az Egyház alapvet* küldetése, megkülönböztet* hivatása és leg-
mélyebb identitása az evangelizáció” (I.7), másfel*l viszont lentebb pontosítja: 
„Ha az Egyház kiáll az ember mellett, akkor azt küldetésével összhangban teszi, 
amely, bár vallási és nem szociális vagy politikai, mindig az ember egészét veszi 
tekintetbe.” (III.2).

b) Az egyház „társadalmi cselekvésének” igazi tárgyaként sokszor 
nem a „társadalom” szerepel, hanem az „ember”. 

Alapkérdésünk átgondolásához megfontolandó, hogy amikor az egyház a 
maga társadalmi cselekvésének elveir*l beszél, legtöbbször antropológiai síkon 
nyilatkozik meg. Ez a gondolatmenet hatja át a zsinat lelkipásztori konstitúci-
óját, amikor így ír (10.): „Valójában azok az egyensúlyzavarok, melyekt*l a mai 
világ szenved, azzal az alapvet*bb egyensúlyzavarral függenek össze, mely az 
ember szívében gyökerezik.” Rámutat arra, hogy ebb*l „sok és nagy társadalmi 
ellentét is származik” (10.). Ha valaki esetleg bírálná ezt a megfogalmazást, 
hogy a társadalmi bajok orvoslását az egyház pusztán az egyéni megtéréssel 
akarja orvosolni, annak felidézzük, hogy a problémát nem viszi át egyéni szint-
re, hanem az egyéni szintet összekapcsolja a társadalmi szint, kérdéssel. Ezzel 
a motivációval fejti ki VI. Pál pápa a Populorum Progressio enciklikában (13.) 
az egyház küldetését:  

 „Így, mivel az egyház törekvései összhangban vannak az emberek legjobb 
törekvéseivel, s fájdalom emészti ugyanakkor reményeik s,r, meghiúsu-
lása miatt, minden vágya ezért az emberek mellett állni abban, hogy elér-
jék legteljesebb kibontakozásukat: ennek érdekében azt teszi az emberek 
elé, ami egyedül *nála van meg: az emberr*l és az emberiségr*l vallott 
egyetemes felfogását.”

= Vö. i.m., 207.

Sapientiana 201602.indb   30 2016. 12. 07.   9:31



– 31 –

A teológia a társadalomban

Az emberr*l szóló igazság kifejtése az egyház társadalmi cselekvésének alap-
ja, márpedig ebben teológiai kérdések szerepelnek. Ezt helyezi a középpontba 
II. János Pál pápa els* enciklikája (1979. március 4.). Gyakran idézik bel*le a 
szavakat, miszerint az „Egyház útja az ember”. Érdemes a teljes mondatot idéz-
ni, hogy az alapkérdésünkkel való összefüggés egyértelm, legyen (Redemptor 
Hominis 14.): 

„A teljes ember, létének teljes, személyként megélt valóságában és kö-
zössé gi-társadalmi életében – családjában, a társadalomban, nagyon sok-
fajta körülmény között, nemzetében és népében (esetleg kizárólag egy 
család vagy törzs kötelékében), az emberiség egészében –, ez az ember 
az Egy ház els*dleges útja, melyen küldetése betöltésekor járnia kell; * az 
Egyház els* és legfontosabb útja, amelyet maga Krisztus nyitott meg, s 
amelyen a megtestesülés és megváltás misztériumában G maga állandóan 
jár.”

A teológia mint egyházi szolgálat abban a társadalmi küldetésben kap he-
lyet, amelyet az egyháznak az emberért érzett felel*ssége alapoz meg.

c) A hagyományőrzés mellett a teológiának feladata az új válaszok 
keresése is az új kérdésekre, ez a „prófétikus” feladat. A teológia az 
egyház életfunkciója, ezért a prófétikus elem általában az egyházban 
és szűkebben a teológiában is jelen kell, hogy legyen. A teológia a 
szellem kísérletezése, hogy a társadalomban a dolgok Isten fényénél 
másképpen is lehetnének. 

Ez a szempont arra figyelmeztet, hogy a teológiának több funkciója is van, 
és ezeket nem írtuk le kimerít*en, amikor csupán a bels* közvetítést vagy a 
történeti kutatást jelöltük meg. Ha a teológiát az egyház alapvet* életfunkció-
jának tarthatjuk, akkor mindaz, amit a II. Vatikáni Zsinat az egyház prófétikus 
dimenziójáról mond, a teológiát is érinti. A zsinat pedig kimondta, hogy  „Isten 
népének teljessége részesedik Jézus prófétai szolgálatából” (Lumen gentium 35). 
Ennek a prófétai szolgálatnak a gyakorlása a kor kérdéseire adandó hitbeli vá-
lasz kutatása a természetfeletti hitérzék, a sensus fidei birtokában. Hogy ennek 
során hitelesen értelmezzük-e Isten Igéjét, ezt az egyházi tanítóhivatal külde-

Sapientiana 201602.indb   31 2016. 12. 07.   9:31



– 32 –

Várnai Jakab OFM

tése eldönteni. A katolikus teológia ebben az összefüggésben veszi vizsgálat alá 
az újabb és újabb kérdéseket.> 

Nyilvánvaló, hogy az egyház a maga prófétikus küldetését különböz* irány-
ban, sokféle közegben gyakorolja. Érvényesül ez a lelki tapasztalat síkján, ahol 
az imádság, elmélkedés és szemlél*dés közegében találkoznak a kor kérdései a 
krisztusi igazsággal. Megvalósul a társadalmi elkötelez*dés, a segít* és népjóléti 
munka során, ahol a segítségnyújtás új formáit hozza létre az egyházi küldetés. 
A teológia mindenkori állapota mutatja meg, hogy egy helyi egyház milyen 
jelent*séget tulajdonít a prófétikus küldetés intellektuális síkon történ* érvé-
nyesítésének.

d) Egy társadalomban döntő jelentőségű, hogy milyen transzcendens 
megalapozású értékek érvényesülnek és milyen alapvető eszmények 
alakulnak ki. A teológia pedig éppen ezzel foglalkozik. 

A teológia társadalmi küldetése eszerint: *rködni azon, hogy az imádás az 
igaz Istennek adassék. Hogy Jézus Krisztus Istene legyen a tartalma minden 
hivatkozásnak, amely „Istent” idézi. A teológiai kutatás és kifejtés eszközeivel 
elénk állítja a helyes istenfogalmat, aminek alapján az emberekben kialakul az 
„istenkép”, ez a pszichológiai valóság. 

A most végéhez közeled* „Irgalmasság Éve” a katolikus egyházban így egy-
szerre egy teológiai kijelentés („Isten irgalmasságát úgy kell tekintenünk, mint 
az * alapvet* tulajdonságát”) és egyszerre társadalmi állásfoglalás („A mai tár-
sadalomban az irgalmas Isten képe alapján kell rendezni a viszonyokat”). Az 
istenkép pedig összefügg az emberképpel is.  Amikor az egyház röviden össze-
foglalja társadalmi tanítását@, van bátorsága a Szentháromság jézusi kinyilat-
koztatásából kiindulni. Ennek hatása van az emberr*l alkotott szemléletre is: 
kapcsolatra teremtetett. Az egyház küldetése erre épül: az emberi személyiség 
transzcendenciájának jele és oltalmazója. Ennek szellemében értelmezhetjük 
Ratzinger bíboros 1991-ben mondott szavait: Az egyház els*dleges feladata, 
hogy „elevenen tartsa az igazságosság alapvet* mércéjét, és azt kivonja a hata-
lom önkénye alól”.A

> Ld. err*l a Nemzetközi Teológiai Bizottság dokumentumát: A teológia ma, 2012, 33.
@ Az Egyház társadalmi tanításának kompendiuma, 28–33.
A J31J8 C/%756/2 R/#?56(1%: Wendezeit für Europa? Diagnosen und Prognosen zur Lage 

von Kirche und Welt, Einsiedeln, Freiburg, 1991, 40.

Sapientiana 201602.indb   32 2016. 12. 07.   9:31



– 33 –

A teológia a társadalomban

Kontraszt útján is kimutatható az istenkép jelent*sége: ha látunk egy vallást, 
amely szent könyvében a tanítását és gyakorlatát el nem fogadókkal szemben 
er*szakos fellépésre buzdít, amely a n*kkel szemben megkülönböztetéseket 
szentesít, és a közösséget elhagyók iránt megsemmisít* er*vel lép fel, és mind-
ezeket Isten akarataként hirdeti, akkor megértjük, mennyire nem mindegy, 
hogy milyen teológia m,ködik a társadalom vallási közösségeinek keretében.

Ha viszont ez így van, akkor nemcsak a teológia társadalmi kérdés, hanem 
annak kritikája is. Lehetségesnek kell lennie, hogy a társadalom reflektáljon 
közös eszményeinek transzcendens megalapozására, és visszakérdezzen a teo-
lógiára: hogyan beszélt Istenr*l, hogy ilyen gondolkodás alakult ki? Esetleg el-
képzelhet*, hogy kés*bbi korok visszakérdeznek majd a mai teológiára: miért 
nem látott meg bizonyos következményeket, és emelte fel szavát? Ha például 
láthatóvá válnak a jóléti társadalom gyöngéi (szolidaritás hiánya, visszaélés az 
anyagi er*forrásokkal, a demográfia alárendelése az egyéni jólétnek), mennyire 
marad ártatlan annak a kornak a teológiája?  

Válaszok

ad 1. A tudományjelleg a teológia lényeges jellemzője, de nem min-
den funkciója szigorúan szaktudományos. Bár a társadalom aktuális 
kérdései még nem eléggé letisztultak a pontos elemzéshez, ettől még 
a teológia legitim módon szól hozzá ezekhez. 

A társadalmi jelenségek, amelyekr*l az egyháznak beszélnie kell az embe-
rért viselt felel*ssége és prófétai küldetése miatt, túlságosan sürget*ek ahhoz, 
hogy egyfajta tudományeszmény nevében az egyház lemondjon ezek miel*b-
bi igényes vizsgálatáról. Az új jelenségek mérlegelése a hitben, a hagyomány 
alapján, az értelem eszközeivel szintén feladata a teológiának, ahogy bármely 
tudománynak vannak új frontvonalai. Krisztus prófétai küldetését folytatva 
ezt már a 2. tesszaloniki levél kimondja: „Mindent vizsgáljatok meg; ami jó, 
azt tartsátok meg!” (5,21). 

ad 2. Hogy a teológusok mennyire foglalkoznak társadalmi aktuali-
tásokkal, ez  összefügg az egyház belső feladatelosztásával egy adott 
régióban. Nem szabad azonban alábecsülni azt a társadalmi hatást 
sem, amelyet a teológia a belső egyházi szolgálat által gyakorol.

Sapientiana 201602.indb   33 2016. 12. 07.   9:31



– 34 –

Várnai Jakab OFM

El*fordulhat, hogy az egyház egy adott országban élve a teológiát inkább 
mint bels* szolgálatot veszi igénybe (papnövendékek és hitoktatók felkészítése, 
feln*ttképzés). Ez azonban nem szükségszer,, és nincs is ilyen el*írás. Kérdés, 
hogy a „bels* szolgálat” túlhangsúlyozása mellett az adott helyi egyház mara-
déktalanul valóra váltja-e társadalmi küldetését? A bels* egyházi feladatelosztás 
alakulásából nem lehet elméleti elvárásokat megfogalmazni. A helyi egyház 
sokszor helyet ad a küls* szolgálatnak is: engedi, bátorítja, hogy a teológusok 
aktuális társadalmi kérdésekkel is foglalkozzanak. Példa erre a „keresztény tár-
sadalmi elvek a gazdaságban” kérdéskör, amely Magyarországon formális f*is-
kolai képzésként is megjelent, s*t mára országos mozgalommá vált. A negye-
dik megfontolásunk („d”) pedig arra figyelmeztet: a teológia társadalmi hatása 
esetleg csak közvetett, de ett*l még lehet nagyon jelent*s.

ad 3. Az egyház transzcendens célját nem úgy kell felfogni, mint el-
lentétet a szociális cselekvéssel. 

Az els* megfontolás után már szinte felesleges visszatérnünk erre az ellenve-
tésre. Most már csak annyi a feladatunk, hogy ezt a szempontot a teológia kül-
detésére vonatkoztassuk. Az egyház közös, általános társadalmi küldetéséb*l 
fakadó teológiai feladat megfogalmazódik már a II. Vatikáni Zsinat Gaudium 
et spes lelkipásztori konstitúciójában is (62., amely a kultúráról szóló fejezet 
zárógondolata):

„A papnevel* intézetekben és az egyetemeken a hittudomány m,vel*i 
igyekezzenek közös er*feszítéssel és eszmecserével együttm,ködni más 
tudományok képvisel*ivel. A teológiai kutatás a kinyilatkoztatott igazság 
mélyebb megértését keresse, ugyanakkor azonban teremtsen kapcsolato-
kat saját korával is, hogy hozzásegítse a tudósokat a hit teljesebb megér-
téséhez. Ezt az együttm,ködést jól hasznosíthatják a papság képzésénél; 
hogy az igehirdet*k az Egyház Istenr*l, emberr*l, világról szóló tanítását 
megfelel*bben tudják kifejteni kortársaik el*tt, s ezek készségesen fogad-
ják szavukat. S*t az is kívánatos, hogy minél több világi hív* szerezzen 
megfelel* képzettséget a szent tudományokban, és közülük egyesek hiva-
tásszer,en is szenteljék magukat e tudományoknak, és azokat el*bbre is 
vigyék.”

Tanulságos, ahogy az egyház társadalmi cselekvésének összefüggésébe helye-
zett teológiai munka a világi hívek közrem,ködését is feltételezi. 

Sapientiana 201602.indb   34 2016. 12. 07.   9:31



– 35 –

A teológia a társadalomban

Az egyház társadalmi küldetése tehát prófétai küldetéséb*l fakad. Els* en-
ciklikájában II. János Pál pápa ennek jegyében emeli ki a teológia fontosságát: 
„A teológia mindig nagy jelent*ség, volt és marad abban, hogy az Egyház, 
Isten népe termékenyen és gyümölcsöz*en vehessen részt Krisztus prófétai kül-
detésében.” (RH 19.)

Végül XVI. Benedek pápát idézzük, aki 2012. december 7-én a Nemzetközi 
Teológiai Bizottság tagjaihoz intézett beszédében éppen a teológusokat emlé-
kezteti arra, hogy a szociális tanítás az egyház alapvet* feladatához kapcsolódik:

„Ha az emberek és az Isten közötti kapcsolat megszakítása mélységes ki-
egyensúlyozatlanságot hordoz magában az emberek közötti viszonyok-
ban, az Istennel való kiengesztel*dés […] lesz az egység és testvériség 
alapvet* forrása. Ebbe az összképbe áll be a harmadik témán való mun-
kálkodásotok: az egyház szociális tanítása a hitr*l szóló tanítás egészé-
ben. Ez meger*síti, hogy a szociális tanítás nem egy küls*dleges adalék, 
hanem alapelveit magának a hitnek a forrásaiból meríti anélkül, hogy 
elhomályosítaná a társadalmi filozófiával való kapcsolatát. Ez a tanítás 
arra törekszik, hogy hatékonnyá tegye a szociális körülmények nagy vál-
tozatosságában az új parancsot, amit az Úr Jézus hagyott ránk: »Amint én 
szerettelek benneteket, úgy szeressétek ti is egymást« (Jn 13,34).”

Ezzel összhangban beszél Benedek pápa arról is, hogy feladatának valóra vál-
tásához a teológiának helyet kell kapnia az egyetem világában. Nem kevesebb 
forog itt kockán, mint hogy az értelemr*l alkotott felfogásunk ne szenvedjen 
sz,kítést vagy torzítást. A pápa szavaiban utal a Bizottság A teológia ma c. do-
kumentumára, amelyet 2012 elején tettek közzé.

„Abban a kulturális környezetben, ahol egyeseket megkísért az, hogy vagy 
megfosszák a teológiát az akadémiai státuszától, mivel szoros kapcsolat-
ban áll a hittel, vagy pedig elvonatkoztassanak a teológia hív* és hitvalló 
dimenziójától, annak kockáztatásával, hogy összekeverik azt a vallástudo-
mányokkal, és azokra redukálják, a ti dokumentumotok szükségszer,en 
arra emlékeztet, hogy a teológia elválaszthatatlanul hitvalló és ésszer,, és 
hogy az egyetemi intézményeken való jelenléte biztosítja, vagy kell hogy 
biztosítsa magának az emberi észnek a teljes és integráns szemléletét.”

Ha felidézzük Benedek pápa egyik korábbi beszédét err*l a témáról, látjuk, 
milyen nagy hangsúllyal szól a teológia egyetemi rangjáról. Gondolatmene-

Sapientiana 201602.indb   35 2016. 12. 07.   9:31



– 36 –

Várnai Jakab OFM

tünket ezért az emlékezetes, 2006. szeptember 12-én elmondott regensburgi 
beszéd soraival zárjuk:

„A tudományosság éthosza […] az engedelmeskedni akarás az igazságnak, 
tehát egy olyan magatartás kifejez*dése, amely része a keresztény szellem 
lényeges döntéseinek. Nem a meghátrálás, nem a negatív kritika áll tehát 
szándékunkban; hanem az észr*l alkotott fogalmunk és észhasználatunk 
kitágításáról van szó, mert az ember lehet*ségei fölötti örömmel együtt 
látjuk a veszedelmeket is, melyek ezekb*l a lehet*ségekb*l fakadnak, és 
föl kell tennünk a kérdést: hogyan tudunk úrrá lenni rajtuk? Csak akkor 
járhatunk sikerrel, ha az ész és a hit új módon találnak egységre; ha túllé-
pünk az értelem önként kinyilvánított lehatárolásán arra, ami kísérletileg 
igazolható, és újból föltárjuk el*tte a teljes terét. Ebben az értelemben a 
teológiának – és nem csupán mint történeti és embertudományi szaknak, 
hanem mint sajátos és igaz teológiának, azaz mint a hit ésszer, volta ku-
tatásának – meg kell kapnia a maga helyét az egyetemen és a tudományok 
széleskör, dialógusában.”

*

Kívánjuk, hogy az évfordulóját ünnepl* kolozsvári római katolikus teológiai 
fakultás további története ennek az eszménynek a jegyében alakuljon!

Sapientiana 201602.indb   36 2016. 12. 07.   9:31



– 37 –

 Sapientiana  9 (2016/2) 37–50.

Az egyház egysége – katolikus és ökumenikus 
megfontolások

B/%/ Z32#6-JF?1H 

Abstract
)e mission of the Church is – despite human weaknesses – to bear witness to the 
love of God and the unity of the Trinity (John 17: 21–23). )is is why Vati can 
II presents the Church as the sacrament of God’s Trinitarian communion. )e 
Church is the eScient sign of a spiritual reality: the communion of human be-
ings with God and, at the same time, the unity between people. )e unity of the 
Church lies also at the heart of truthfulness to the gospel message and mission-
ary evangelisation. Unity is closely bound up with the essence, the structure and 
the mission of the Church. It is a gift from above and also a common task for 
Christians. )erefore, this study examines possibilities of such unity, called for by 
Christ, in a Catholic as well as an ecumenical perspective.

Keywords: unity of the Church, communion ecclesiology, unity in diversity, 
communion of local Churches, ecumenical dialogue
Kulcsfogalmak: egyház egysége, kommunió-ekkléziológia, egység a sokféleségben, 
részegyházak kommuniója, ökumenikus párbeszéd

Az egyetemesség, az egységre törekvés aktuális téma mind a vallási, mind a tár-
sadalmi életben. Különösen gyakran beszélünk mostanában a keresztények egy-
ségér*l.¹ A gondolat maga viszont olyan régi, mint az emberiség. Szent Ágoston 
számára az egység a létezés princípiuma, a megosztottság pedig a nép legnagyobb 

 Bara Zoltán-József katolikus pap, teológus, a Gyulafehérvári Hittudományi F*iskola és 
Papnevel* Intézet dogmatikatanára; barazoli@gmail.com

¹ A téma azért is aktuális, mert ebben az évben számtalan egyházi és világi megemlékezés em-
legeti fel a reformáció 500 éves évfordulóját, és ugyancsak ebben az évben tartották Kréta 
szigetén az összes autokefál ortodox egyház részvételével a pánortodox zsinatot.

Sapientiana 201602.indb   37 2016. 12. 07.   9:31



– 38 –

Bara Zoltán-József 

ellensége. Aquinói Szent Tamás az egységet a létez*k minden nemét, faját és 
egyedét jellemz*, ugyanakkor meghaladó egyetemes léttulajdonságnak tekinti:   
Ens et unum convertuntur.­ Isten egysége és egyetlensége az egyház egységének pa-
radigmája, ami maga is az emberiség egységének a modellje. Az egyház egy, mert 
egyetlen (Isten egyetlen népe, Krisztus egyetlen teste, Krisztus egyetlen jegyese, 
az üdvösség egyetlen közössége), és mert alapítása lényegében osztatlan: a divízió 
eretnekségnek számít, a megosztottság összeegyeztethetetlen az egyház természe-
tével, hiszen az egyház ugyanazon egyetlen hit birtokosa (Ef 4,4–5).. 

Az ószövetségi ígéretekhez híven Krisztus az egyházat egynek és egyetlennek 
alapította. A II. Vatikáni Zsinat szerint Krisztus egyetlen egyháza, melyet a Krédó-
ban egynek, szentnek, katolikusnak és apostolinak vallunk, a katolikus egyházban 
valósul meg, amely a megtestesült Ige misztériumához hasonlóan összetett való-
ság: szétválaszthatatlanul emberi és isteni természet, (LG 8). A zsinat az egyhá-
zat Isten szentháromságos communiójának szakramentumaként mutatja be. Az 
egyház egységének megteremt*je és modellje a Szentháromság, és ez az egység 
látható módon nyilatkozik meg a hit kötelékében, a szentségekben és az egyházi 
szolgálatokban. Az egyház mint Isten egyetlen népe Krisztus testeként és a Szent-
lélek templomaként közösség is, amely Isten szavát hallgatja, és arra törekszik, 
hogy h,ségesen, igazságban és szeretetben válaszoljon Isten hívására. Az egység 
és a harmónia ebben a közösségben a tria vincula törvényei szerint valósul meg, 
mindenben az *skeresztény közösségek gyakorlatát követve (ApCsel 2,42). A hit 
mindenekel*tt Isten szavának befogadását, az igazsághoz való ragaszkodást jelenti. 
Isten szava maga a megtestesült Ige, a Szentháromság kinyilatkoztatója és az egyet-
len közvetít* Isten és az emberek között (1 Tim 2,5–5). Minél inkább közelednek 
hozzá a keresztények a hitben, annál inkább épül az egység közöttük Krisztusban. 

Az egyház egysége a szentségekben jön létre, és ugyancsak a szentségekben fe-
jez*dik ki, különösen a keresztségben, amely az örökéletben való részesedésnek 

­ A9!56F5 S?16# T/;: De veritate, q.1 a.1; idézi W/2#1% K/J1%: Katholische Kirche. 
Wesen – Wirklichkeit – Sendung, Herder, Freiburg im Breisgau, 2011, 229 és 527; B%!63 
F3%#1: Nostalgia dell’unità, in U*: La Chiesa della Trinità. Saggio sul mistero della Chiesa, 
comunione e missione, Cinisello Balsamo, San Paolo, 1995, 9–45, (a Nostalgia dell unitá); 
W/2#1% K/J1%: La Chiesa come sacramento dell’unità, in U*: La Chiesa di Gesù Cristo. 
Scritti di ecclesiologia, Queriniana, Brescia, 2011, 353ssk (a La Chiesa come sacramento 
dell’unità); P51%%1 H/73#    – E%508 H156#12: Eine (das) Einheit, in Joachim Ritter (ed.): 
Historisches Wörterbuch der Philosophie II, Schwabe, Basel – Darmstadt, 1972, 361–384, 
különösen a 361–367 és a 372–374.

. B/##5#/ M36756: La Chiesa primizia del regno. Trattato di ecclesiologia, EDB, Bologna, 
1989, 273–274.

Sapientiana 201602.indb   38 2016. 12. 07.   9:31



– 39 –

Az egyház egysége – katolikus és ökumenikus megfontolások

a kezdete, majd az Eucharisztiában, amely az egység szentsége, csúcsa és forrá-
sa minden egyházi egzisztenciának. Spirituális megmutatkozása a misztikus Test 
egységének és a szeretet er*sségének. 

Az egyház a Communio Sanctorum (LG 49–50) is, a szentek közössége, mert 
az üdvösség javaiban való együttes és látható részvétel a láthatatlan kommuniót 
is létrehozza a tagokban. Ez f*ként az Eucharisztia esetében nyilvánvaló. A szent 
szolgálatoknak (ordo) annyiban van létjogosultságuk, amennyiben Isten igéjének, 
az istentiszteletnek és a testvéri kommuniónak a szolgálatában állnak, folytono-
san építve és er*sítve Krisztus látható Testét, az egyházat. Az ige és a szentségek 
szolgálatára rendelve az egységet szolgálják, mert garantálják az apostoli tradíció 
szakadatlan folytonosságát, és hozzájárulnak az egyház isteni eredetéhez való h,-
ségének meg*rzéséhez. Tehát az ige és a szentségek mellett a szent szolgálatok, 
vagyis az egyházi rend az egyház egységének szintén konstitutív része és feltétele, 
jóllehet nem ugyanolyan mértékben, mint az el*bbi kett*. Joseph Ratzinger sze-
rint e három komponens közül az utóbbi nem ugyanolyan horderej,, mint az 
els* kett*. Az els* kett* ugyanis megalapozza az egységet, míg az utóbbi tanúsítja 
azt. Skolasztikusan fogalmazva: az els* kett* az ok, míg a harmadik feltétele az 
egységnek. Az egyház létének két oszlopa az ige és a szentségek, és ezek konkrétan 
léteznek, míg az egyházi rend ez el*bbi kett* szolgálatában áll.= Ebben a kon-
textusban értelmezhet*k Antiochiai Szent Ignác megjegyzései is a püspökr*l és a 
püspök körüli egység megtartásáról, mert a püspök mint pap, tanító, tanúságtev* 
és pásztor a helyi egyház egységének princípiuma. 

Az egyház bels* kohéziója lehet*vé teszi a karizmák és a szolgálatok gyakorlá-
sát Krisztus egyetlen Testének épülésére. A szeretet, az összetartás a keresztények 
megkülönböztet* jele (Jn 13,35), ami hitelessé teszi a Krisztus melletti feltétlen 
tanúságot, és hatékonnyá a missziót a világban. Ezért ökumenikus szempontból 
szükségessé válik az igazság és a megszentel*dés olyan eszközeinek el*mozdítása, 
amelyek jelen vannak az összes hiteles liturgikus, spirituális, pasztorális és fegyel-
mi tradícióban, és amelyek egy egészséges pluralitást jelentenek, de úgy, hogy 
mindezek által mindvégig meg kell *rizni az eredeti apostoli hit lényegét. Mind-
ezek a Lélek autentikus ajándékai az egyház számára. A katolicitás, a pluralitás és 
a diverzitás tehát nem mellékes kérdés. Minden szakadás, szétválás viszont a b,n 
jele, az Úr kifejezett akaratával ellenkezik. S*t, minden megoszlás eszkatológikus 
ítélet alá esik (1Kor 11,19).

= J31J8 R/#?56(1%: Il nuovo popolo di Dio. Questioni ecclesiologiche, Queriniana, Brescia, 
1992, 130.

Sapientiana 201602.indb   39 2016. 12. 07.   9:31



– 40 –

Bara Zoltán-József 

K3;;!65F – 1(&:( / 3IH:21:(416

A II. Vatikánum dokumentumaiban a kommunió (koinónia) szó 112-szer fordul 
el*, és sokféle, egymástól részben különböz*, de egymással mégis szorosan össze-
függ* jelentést hordoz.> A kommunió-fogalom ma is egyik vezérelve a teológiának, 
az egyházi gyakorlatnak és az ökumenikus mozgalmaknak. Ahogyan Bruno Forte 
állítja, ez a kommunió „az az egység, ami nem semlegesíti, hanem el- és befogad-
ja, élteti a sokféleséget az ecclesia una megvallásában tündököl: az egyházi egység 
princípiuma, az egyház egyetlenségének oka a Szentháromságos Isten egységében 
található. Az isteni élet ingyenes önközlése ez, olyan egység, ami mélyebb és gaz-
dagabb, mint a különböz*ségek, és a szeretet kommunikációjára képesít. Olyan 
kommunióról tesz tanúságot, amilyet a világon semmi más nem adhat az embe-
reknek. Az egyház egysége felülr*l jöv* ajándék, ingyenes részesedés a szenthá-
romságos életközösségben: „az Atya, a Fiú és a Szentlélek egységéb*l összegy,jtött 
népet” jelent.@ Amint az Atya és a Fiú között a Szentlélek a szeretet vinculuma és a 
szabadság ajándékának a szerepét tölti be, akiben minden isteni ajándék megvaló-
sul, ugyanúgy az egyházban a Szentlélek – az Igében, a szentségekben és a szeretet 
ajándékában közöltetve – az egységnek láthatatlan, de mindig elven és él* princí-
piuma.A A belülr*l kifele ható kommunió képesíti az egyházat minden törvényes, 
a hit egységét nem romboló pluralitás és diverzitás befogadására. Ez a felülr*l jöv* 
egység alapozza meg az egyházat a maga egységében, egyetlenségében, egyetemes-
ségében Isten egyházaként, amely így válik jelenvalóvá minden helyen és id*ben, 
történelmi helyzetben: ezért beszél az egyházról az Újszövetség úgy, mint amiben 
megvalósul a totális és egyetemes egység, még ha az különböz* történelmi id*k és 
helyek, avagy partikuláris és kicsiny, helyi megvalósulásaiban is jelenik meg. 

Az egy egyház egyetlen misztériumának e kétféle megnyilvánulási formáját 
egymás ellen kijátszani, egymással szembeállítani ellenkezik a történelmi kinyi-
latkoztatás bens* dinamizmusával. Úgy, ahogyan az Eucharisztia ugyanaz, vagyis 
helyt*l és id*t*l függetlenül mindig azonosan egy és egyetlen, úgy az egyház egy-

> P!I A##52/: A Lumen gentium egyháztanának recepciója, Vigilia 77 (2012/10) 650–
659, itt 650.

@ B%!63 F3%#1: La Chiesa della Trinità, i. m., 34; Karthágói Szent Cypriánus: De orat. 
23, in CCL 3A, 105; vö. YE1-M/%51-J31J8 C36(/%: Proprietà essenziali della Chiesa, 
in Johannes Feiner – Magnus Löhrer (ed): Mysterium Salutis VII, L’evento salvifico nella 
comunità di Gesù Cristo, Queriniana, Brescia, 1972, 451–456; W/2#1% K/J1%: Katholische 
Kirche, i. m., 227–228.

A Uo., 36.

Sapientiana 201602.indb   40 2016. 12. 07.   9:31



– 41 –

Az egyház egysége – katolikus és ökumenikus megfontolások

sége is egy és egyetlen, akkor is, ha ez a hely és az id* varietasában nyilvánul meg.B 
A Hittani Kongregáció Communionis Notio (1992. május 28.)C levele szerint a 
rész egyházak, amennyiben részei Krisztus egyetlen egyházának (CD 6), kölcsönös 
bens*ségességben vannak az egyetemes egyházzal, mert minden részegyházban 
valóságosan jelen van Krisztus egy, szent, katolikus és apostoli egyháza (CD 11). 
Ezért az egyetemes egyház nem fogható fel úgy, mint a részek egyháza, mint a 
részegyházak összessége vagy a részegyházak föderációja. Az egyetemes egyház és a 
részegyházak közötti kapcsolatra a kölcsönös benső jelenlét sajátos viszonya jellemz*. 
Mert minden részegyházban valóságosan jelen van és cselekszik Krisztus egy, szent, 
katolikus és apostoli egyháza (CN 9). Bel*le az egyetemességbe kapcsolódva szület-
tek a különböz* részegyházak mint az egy, szent, katolikus és apostoli egyház par-
tikuláris megvalósulásai. Az egyetemes egyházban és egyháztól születve, bennük 
és bel*lük nyerik egyházias jellegüket. Evidens tehát így az egyetemes egyház és 
a részegyházak közötti misztikus kapcsolatnak a természete, ami nem hasonló az 
emberi közösségekben megtalálható egységhez (CN 9).¹D Az egyetemes egyház mint 
az egyházak kommuniója meghatározás tartalma (a kommunió szó analóg jelenté-
sét szem el*tt tartva) az egyetemes és a részegyházak kapcsolatára vonatkozóan te-
hát a következ* tételekben és kulcskifejezésekben körvonalazódik: (1) a kölcsönös 
bens* jelenlét sajátos viszonya (relatio mutuae interioritatis) – korábban már Szent 
II. János Pál pápa által használt megfogalmazás; (2) „az egyetemes Egyházat nem 

B Uo., 35–36.
C A Hittani Kongregáció Communionis notio. Levél a katolikus Egyház püspökeihez a kommu-

nióként értett Egyház néhány szempontjáról cím, iratát (CN) 1992. május 28-i keltezéssel 
tette közzé Szent II. János Pál pápa jóváhagyásával és rendeletére. Ennélfogva a dokumen-
tum Róma püspökének rendes, egyetemes tanítói megnyilatkozásához tartozónak tekin-
thet*. Az irat m,faja szerint levél, vagyis egyetlen konkrét tárgykörben kíván eligazító 
szempontokat nyújtani. A levél címzettjei a katolikus egyház püspökei. Rajtuk keresztül 
azonban közvetetten minden hív* és különösen is a teológusok (19).

¹D Magyarázatok: J31J8 R/#?56(1%: La comunione nella Chiesa, Edizione San Paolo, 
Cinisello Balsamo, Milano, 2004, 140–150; A téma kritikus kiértékelése pl. W/2#1% 
K/J1%: Zur !eologie und Praxis des bischöfliches Amtes, in U*: Die Kirche und ihrer Ämter, 
Schriften zur Ekklesiologie, II, Herder, Freiburg im Breisgau, 2009, 482–496, itt 489–490; 
U*: Das Verhältnis von Universalkirche und Ortskirche. Freundschaftliche Auseinandersetzung 
mit der Kritik von Joseph Kardinal Ratzinger, in U*: Die Kirche Jesu Christi. Schriften 
zur Ekklesiologie I, Herder, Freiburg im Breisgau, 2008, 509–522; M17/%7 K182: Der 
Disput der Kardinale. Zum Verhältnis von Universalkirche und Ortskirchen, Stimmen der 
Zeit 22 (2003/221), 219–232; J31J8 R/#?56(1%: Zur Gemeinschaft berufen. Kirche heute 
verstehen. Herder, Freiburg, 2005, 11–42; K525/6 M0D366122: !e Ratzinger/Kasper 
Debate: !e Universal Church and Local Churches, TS 63 (2002/2), 227–250.

Sapientiana 201602.indb   41 2016. 12. 07.   9:31



– 42 –

Bara Zoltán-József 

lehet a részegyházak összességeként felfogni, sem a részegyházak föderációjaként” 
– a szintén Szent II. János Pál pápától átvett tétel, mely részben megismétli, rész-
ben kiegészíti a Mysterium ecclesiae (1973) nyilatkozat gondolatát, amikor nem-
csak az additív, hanem az önmagukban elégséges egyházak föderatív egységének 
az eszméjét is elutasítja; (3) a leger*sebb tételmondat szerint az egyetemes egyház 
ontológiailag és id*ben is megel*z minden egyes részegyházat; (5) a II. Vatikáni 
Zsinat formulájának ugyancsak Szent II. János Pál által megfogalmazott kiegészí-
tése a kölcsönös bens* jelenlét és az egyetemes egyház kett*s els*bbsége gondola-
tából ered* következményként: „Egyház az egyházakban és egyházakból” (Ecclesia 
in et ex Ecclesiis: LG 23/a) – „az egyházak az Egyházból és az Egyházban” (Ecclesiae 
in et ex Ecclesia); (6) e kapcsolat az egyetemes egyház és a részegyházak között 
misztériumhordozó és páratlan természet, viszony, és e két fogalom elválasztha-
tatlan egymástól. A keresztség révén minden hív* közvetlenül, s nem csak (má-
sodlagosan) a részegyházhoz való tartozás által tartozik az egyetemes egyházhoz. 
Különösen is kifejezésre jut ez a közvetlenség az Eucharisztia ünneplésén, mely 
bárhol is történjék, mindig az egész, egyetemes egyház liturgiája. A communio 
fidelium és a communio ecclesiarum nem egymás következményei, hanem ugyan-
azt a valóságot jelentik más látószögb*l. A kommunió katolikus felfogásának to-
vábbi nélkülözhetetlen elemei az egyház egysége szempontjából az Eucharisztia 
és a püspökök hierarchikus közössége a pápával (communio hierarchica: LG 21). 
Mindkett* kommuniót létesít* lényegi alapelv. A közös hit és az egy keresztség 
mellett, azokat beteljesítve az Eucharisztia az üdvösség teljes ajándékában részesít, 
a szentségi részesedés Krisztus testében és vérében közvetíti a Szentháromság egy 
Istennel (vertikális) és a hívek egymással való (horizontális) közösségét. Éppen az 
Eucharisztia ünneplése követeli meg a részegyházak nyitottságát és egységét az 
egyetemes egyházzal: amint az Úr eucharisztikus teste egyetlen és oszthatatlan, 
úgy kell magának az egyháznak, az * titokzatos Testének is egynek és oszthatat-
lannak lennie (11). Az eucharisztikus kommunió-ekkleziológiába tehát katolikus 
látószögben szerves módon beépül Róma püspökének péteri egyetemes egység-
szolgálata. Krisztus egyházának teljes egységéhez elengedhetetlen a kezdetek Pé-
terre és az apostolokra épített egyházával való diakronikus folytonosság (successio 
apostolica) és a mindenkori jelenben a püspökök között megvalósuló szinkronikus 
egység. A rábízott részegyházban a püspök az egység látható princípiuma és alapja. 
A pápa primátusa és a püspöki kollégium – noha az egyetemes egyház sajátságos 
elemeként, éppen az egyetemes egyház és a részegyházak közötti kölcsönös bens* 
jelenlét alapján – minden részegyházhoz bens*leg hozzátartozik (13). A részegy-
házban valóban Krisztus egyháza van jelen és épül benne, mert Isten igéjének 
hirdetése és az Eucharisztia ünneplése konstituálja (LG 26,1; CD 11,1). A pápa 

Sapientiana 201602.indb   42 2016. 12. 07.   9:31



– 43 –

Az egyház egysége – katolikus és ökumenikus megfontolások

és a püspökök közössége kifejezése az egyházak közösségének, ez pedig további ki-
fejezése a hív*k közösségének (communio fidelium), hiszen minden egyes püspök 
a rábízott részegyházban látható alapja és jele az egységnek, a hív*k közösségének. 
E megközelítésben a pápa primátusa „kommunió-primátusként” jelenik meg, 
azaz az egyházak egyetemes közösségének az egységét jeleníti meg és tartja fenn. 
Ugyanennek az alapelvnek a liturgiában valóra váltott és megélt kifejez*dése az 
eucharisztikus imádság, melyben kimondatik a saját püspökkel, a pápával, a püs-
pöki renddel, a klérussal és Isten egész népével való egység. A liturgia kifejezi vagy 
objektíve megköveteli – a Rómától különvált egyházak esetében – ezt a Péterrel és 
az egész egyházzal való egyetemes kommuniót (14).

Az egyházak közötti egység és kommunió tehát az egyetemes egyházban, a kö-
zös hitben és a keresztségben gyökerezik, de különösen is az Eucharisztiában és a 
püspökség rendjében. Ez tulajdonképpen az egység a sokféleségben (CN 15–16). 
Az egyetlen Lélek, aki azonos a F*ben és a tagokban, adja az egész Testnek az éle-
tet – egységet és mozgást –, ezért tudta a hagyomány ennek dinamizmusát min-
dig az emberi testben m,köd* életelv vagy lélek funkciójához hasonlítani (LG 7, 
UR 2).¹¹ Annak tudatában, hogy ugyanazon eggyé tev* Lélek, amely egyesíti 
az egyházat, teszi lehet*vé és lépteti el* Krisztus sok és többformájú kegyelmét, 
amely tevékeny a különböz* személyes karizmákban, egyházi mozgalmakban és 
a többi keresztény életformában stb. Tulajdonképpen ez az egyházi kommunió 
megtapasztalhatóvá válik, és minden egyháztagot arra képesít, és a legmélyebb 
valóságát úgy birtokolja, hogy mindenkit*l képes kapni, és mindenkinek képes 
odaajándékozni magát.¹­ Az egyház ezen bels* egysége megnyilvánul operatív és 
institúciós szinten is. Tulajdonképpen az egyház mint intézmény és kommunió 
felismerhet* ott, ahol az * alapvet* tevékenységei, amelyek történelmileg kiala-
kultak és bizonyos értelemben formalizálódtak, vagyis ahol az * hithirdetése és 
tanúságtev* tanítása (martüria), a liturgikus és szakramentális élete (leiturgia), va-
lamint a szegények szolgálata a közösségben és társadalomban (diakonia) objektív 
formát öltenek. 

¹¹ A XIII. Leo: Divinum illud (1897. május 9.) és a XII. Piusz: Mystici Corporis (1943. július 
29.) enciklikák mellett a Lumen gentium idézi mint forrást Szent Ágostont, Aranyszájú 
Szent Jánost, Alexandriai Didymust és Aquinói Szent Tamást.

¹­ G541%# G%18/I1: Il Dio Unitrino. Teologia trinitaria, Queriniana, Brescia, 2000, 437ssk. 
Már Petrus Damiani is hasonlóképpen nyilatkozott: Quod sancta Ecclesia et una in multis, 
et tota videatur in singulis: nimirum in pluribus per fidei unitatem simplex, et in singulis 
per charitatis glutinum, diversaque dona charismatum multiplex, quia enim ex uno omnes. 
Vö. P1#%! D/;5/65: Opusc. XI. Ad Leonem Erem. 5, in PL 145, 235.

Sapientiana 201602.indb   43 2016. 12. 07.   9:31



– 44 –

Bara Zoltán-József 

E(& 1(&:(;37122: %:?1(&8?/I I3;;!65FO/

A zsinat utáni évtizedek ökumenikus párbeszéde a lelkesültség és csalódás, az 
el*relépés és megtorpanás állomásain keresztül vezetett. Az elmúlt negyven év 
alatt a kereszténység egységének megvalósítása céljából a nemzetközi szinten zaj-
ló ökumenikus párbeszéd dokumentumaiban azonban több egységmodell látott 
napvilágot – úgy a különböz* teológusok, mint az ökumenikus dialogizálás részé-
r*l. A Krisztustól megígért és ajándékozott teljes egység megvalósulása konkrét 
formában egy közösségi egyházi életben valósul meg. Az ökumenikus mozgalom 
számára mindig is világos volt, hogy az áhított egység nem jelent uniformitást vagy 
centralizációt. A keresztény egység igényli a sokszín,séget – csak ez tud ugyanis 
igazi alapot adni a biblikus és történelmi tradíciók gazdagságának, és komolyan 
venni az egyházak közötti legitim különböz*ségeket. Mi az a mérték, ami a sok-
féleség és a pluralitás mellett képes meg*rizni az egységet? Kurt Koch szerint az 
ökumenikus mozgalom és dialógus még nem talált egy olyan konszenzust, amely 
mindenki számára elfogadható volna. A f* ok szerinte az, hogy a felekezeti egyhá-
zak a maguk specifikusan felekezeti egységének mértékét szeretnék alkalmazni az 
ökumenikus egységre is. Tulajdonképpen így a saját ekkleziológiájukat szeretnék 
„ráer*ltetni” másokra. A tapasztalat azt mutatja, hogy ez a veszély megtalálható 
minden egyes felekezetnél.¹. Az ilyen egységmodellek konkrét jelei a keresztények 
meg nem egyezésének. Ugyanakkor ezek a modellek nem kizárólagosak, nem egy-
mással verseng* elvek. Értékük abban áll, hogy megpróbálnak olyan modelleket 
felmutatni, amelyek lehet*vé tehetik a keresztények számára az egységet. 
Az ökumenikus mozgalmon belül is több modellt javasoltak a strukturált 
keresztény közösségre: kommunió (egyházak kommuniója), organikus egység; 
korporatív egység; megegyezés (concordia) általi egyházi közösség, konciliáris közösség, 
közösségek közössége, egység a kiengesztelt különbözőségben és részegyházak (és/vagy) 
nővér(testvér)egyházak kommuniója. Hogy a jöv* egyesült egyházának pontosan 
melyik formát kellene elfogadnia, az sajnos mindmáig megoldatlan kérdés. 
A fentiek közül az utolsó modellt érdemesnek találom bemutatni, mert ez – úgy 
t,nik – a katolikus magisztérium jelenlegi vonalát fémjelzi.¹=

¹. Vö. K!%# K308: La spiritualità ecumenica, Il Regno – Documenti, 48/21 (1 dicembre 
2003), 659.

¹= A5;/421 M!365: „Le Chiese e la Chiesa". Il modello dell’unità delle Chiese secondo Benedetto 
XVI, in S375 M/6253 (ed.): „Ubi Petrus ibi Ecclesia": sui „sentieri" del Concilio Vaticano II. 
Miscellanea o"erta a SS. Benedetto XVI in occasione del suo 80° genetliaco, LAS, Roma, 2007, 
404–416.

Sapientiana 201602.indb   44 2016. 12. 07.   9:31



– 45 –

Az egyház egysége – katolikus és ökumenikus megfontolások

A Traditio szerint az egyetemes egyház úgy is meghatározható, mint Com-
munio Ecclesiarum – kiemelve az egyetlenséget és a pluralitást, az egységet és a 
diverzitást. Ez a modell analogikusan szentháromságos, amennyiben az egyetlen 
isteni természet az Atya, a Fiú és a Szentlélek közötti relációban egzisztál. Wal-
ter Kasper szerint abban az értelemben, ahogyan a szentháromságos hitvallás a 
keresztény monoteizmus konkrét formája, úgy a részegyházak kommuniója az 
egyetemes egyház megvalósulása és konkretizálódása. Az egyház mint kommunió 
a Szentháromság ikonja. Az egység a pluralitásban és a pluralitás az egységben 
így mindenképpen megfelel*bb modell, mint egy, a hármas-egy Isten valóságá-
ból pusztán az egységet kiemel*, az egységre koncentráló monolitikus modell.¹> 
A kés*bbi tanítóhivatali megnyilatkozások élükön az 1992-ben megjelent Com-
munionis notio (CN) kongregációs levéllel figyelmeztetnek, hogy hogyan lehet 
helye sen használni a Communio ecclesiarum kifejezést: az egyetemes egyház az 
egyházak Teste (CN 8). A részegyházak „kölcsönös bens*ségességben” vannak 
egymással és az egyetemes egyházzal – mert mindegyikükben jelen van és cselekv* 
Krisztus igaz egyháza. Az egyetemes egyház nem egyszer,en összege a részegy-
házaknak, és nem is az egyházak föderációja. A II. Vatikáni Zsinat sok kijelentése 
a keleti egyházakról erre vonatkozóan nagyon fontos, és megvilágíthatja azt az 
áhított egységmodellt, ami az egységet a sokféleségben látja. A hagyományban és a 
fegyelmi életben létez* különböz*ségek Nyugat és Kelet között nem lehetetlenítik 
el azt, hogy a keleti katolikus egyházakat, de a nem katolikusokat is részegyházak-
nak nevezzük. Az Orientalium ecclesiarum kezdet, dekrétumban ez olvasható: 

„a szent és katolikus egyház, mely Krisztus misztikus teste, olyan hív*kb*l 
áll, akiket ugyanaz a hit, ugyanazok a szentségek és ugyanaz a kormányzat 
szervesen egyesít a Szentlélekben, s akik hierarchiájuk körül különféle egy-
ségeket képezvén részegyházakat, illetve szertartásokat alkotnak. Csodálatos 
közösség van köztük, úgyhogy a változatosság az egyházban nem bomlaszt-
ja az egységet, hanem még jobban kinyilvánítja azt; a katolikus egyháznak 
ezért *szinte kívánsága, hogy minden részegyháznak, vagyis szertartásnak 
hagyományai csorbítatlanul megmaradjanak; ugyancsak azt is akarja, hogy 
életmódja a korok és a helyek különböz* szükségleteihez alkalmazkodjék” 
(OE 2).

¹> W/2#1% K/J1%: Chiesa come comunione. Riflessioni sull’idea ecclesiologica di fondo del Concilio 
Vaticano II, U*: La Chiesa di Gesù Cristo, Scritti di ecclesiologia, Queriniana, Brescia, 2011, 
360–378, itt 373 (Chiesa come comunione. Riflessioni sull’idea ecclesiologica di fondo del 
Concilio Vaticano II).

Sapientiana 201602.indb   45 2016. 12. 07.   9:31



– 46 –

Bara Zoltán-József 

Kelet és Nyugat e részegyházai jóllehet, ahogy a dokumentum fogalmaz, szer-
tartásban, vagyis liturgiában, egyházfegyelemben és lelki örökségben részben 
különböznek egymástól, azonban egyformán a római pápa – aki isteni rendelés 
alapján Szent Péter utóda az egyetemes egyház fölötti primátusban – lelkipásztori 
kormányzására vannak bízva (OE 3). Ezen utóbbi kijelentés kiemelend*, mert 
min*síti a részegyházakat a maguk egyházi jellegében, autenticitásukban és integ-
ritásukban egyaránt. Ahogyan nyomatékosan hangsúlyozták a vatikáni zsinatok, a 
római pápa mint Péter utóda állandó és látható alapja és princípiuma a püspökség 
egységének az egyházban.¹@ Az apostoli successio – az egyház identitását garantálja, 
ami minden id*ben azonos a Krisztus által Péterre és az apostolokra épített egy-
házzal. Az a tény, hogy a részegyházakban a püspök a látható alapja és princípiuma 
az egyház egységének, nem teszi a részegyházakat egy különálló entitássá. A pápai 
primátus és a püspökök kollégiuma az egyetemes egyház sajátságos eleme, de ben-
s* eleme minden egyes részegyháznak is (CN 12 –14). 

„Mivel azonban az egyetemes Egyházzal való kommunió, melyet Péter utód-
ja jelenít meg, nem valami küls* kiegészítése a részegyháznak, hanem bels* 
alkotóelveinek egyike, ezeknek a tiszteletreméltó keresztény közösségeknek 
a helyzete sebet hordoz részegyházi létükben” (17). 

A seb, a megsebzettség tradícióból vett metaforája hasonlít az ökumenizmus-
ról szóló határozatban szerepl* „fogyatkozás” (UR 3/d: defectus) jelentéséhez, 
amennyiben az épségnek, a szükséges teljességnek a részleges hiányát fejezi ki. 
Két szempontból azonban találóbb kép a valós helyzet leírására. Egyfel*l, ahogy 
egy megsebesült testet a seb ellenére azért még testnek mondunk, úgy a Péter 
utódjával való kommuniót nélkülöz* ortodox egyházakat is valódi egyházaknak, 
részegyházaknak nevezhetjük. Másfel*l a seb metaforája a fogyatkozásnál jobban 
ki tudja fejezni, hogy nem valami küls*dleges hiányról van szó, hanem az orto-
dox egyházakat belülr*l érint* és fájdalmas valóságról, hiszen a péteri szolgálat 
kommunió-prímátusként nem kívülr*l, hanem bens*leg tartozik hozzá minden 
részegyházhoz. 

A CN szövege aztán a Nyugaton különvált egyházi közösségekre is alkalmazza 
fokozott értelemben a seb metaforáját: „A seb sokkal mélyebb azokban az egyházi 
közösségekben, melyek nem *rizték meg az apostoli szukcessziót és az érvényes 
Eucharisztiát.” A zsinati tanításban használt és a CN által is alkalmazott kifejezés 

¹@ I. Vatikáni Zsinat: Pastor aeternus dogmatikus konstitució, COD 812; II. Vatikáni Zsinat, 
Lumen gentium dogmatikus konstitució, 18. 23.

Sapientiana 201602.indb   46 2016. 12. 07.   9:31



– 47 –

Az egyház egysége – katolikus és ökumenikus megfontolások

– „egyházi közösségek” – két szempontot igyekszik együtt kifejezni. Egyrészt az 
„egyházi” jelz* arra utal, hogy az igazság és a megszentelés bennük is jelenlév*ként 
elismert sokféle eleme egyházalkotó elem (UR 3). Másfel*l azonban az apostoli 
folytonosság hiánya és az ebb*l fakadó azon tény miatt, hogy nem *rizték meg 
az Eucharisztia teljes misztériumát (UR 22), vagyis az egyház egységének e két 
lényegi princípiumát, nem mondhatók egyházaknak abban az értelemben, mint 
az ortodox egyházak, hanem csak egyházi közösségeknek. A belülr*l érint* fáj-
dalmas fogyatkozás az * esetükben még mélyebb.¹A Elég, ha a katolikus egyház 
keretein kívül él* protestáns és neoprotestáns testvérek hivatali struktúrájában 
fennálló hiányosságokra (és az ebb*l adódó érvényes eucharisztia problematiká-
ra) gondolunk, vagy arra, hogy nem *rzik a Péter utóda alatti közösség egységét. 
A seb metaforáját azonban a szöveg magára a katolikus egyházra is alkalmazza, 
igaz, hogy nem ugyanabban az értelemben. A CN levél közzététele után egy év-
vel (1993. június 23.) Az egyház mint kommunió címmel a L’Osservatore Romano 
hasábjain megjelent tanulmány, mely a recepció fényében hivatalos értékelését és 
értelmezését adja a szövegnek, így fogalmaz: „Nos, az elkülönülés következményei 
teológiailag különböz*ek. Míg a kommunió teljességének a hiánya a részegyházak 
tulajdon egyháziasságát illeti, addig a katolikus egyház számára az elkülönülés 
saját történelmi katolicitásának a kifejezését érinti”.¹B A seb képe tehát a katoli-
kus egyház vonatkozásában küldetése teljesítésében, a kommunió kiterjesztésében 
való fájdalmas akadályra utal. A fejezet e megsebzett helyzetb*l való kilábalásban, 
a teljes kommunió helyreállításában látja az ökumenikus er*feszítések célját, és 
erre szólít fel, mely az imádság, b,nbánat, tanulás, párbeszéd és az együttm,ködés 
útján érhet* el. Fontos a szöveg utolsó mondata, mely az ökumenikus fáradozás 
közbüls* célját jelöli meg: „…hogy az Úrhoz való megújított megtérésben min-
denki számára lehet*vé váljék elismerni Péter primátusának megmaradását az * 

¹A Vö. H156%508 D%56(: Kirchen und kirchliche Gemeinschaften, in W32H(/6( T86516 
(ed.): Lexikon der Ökumene und Konfessionskunde, Herder, Freiburg, 2007, 645–648, itt 
647; L3%16? JM(1%: Il Decreto conciliare “Sull’ecumenismo”. Storia, contenuto e significato, 
Morcelliana, Brescia, 1965, TUV; P1#1% N1!61%: Kirchen und kirchliche Gemeinschaften, 
in M508/12, J. R/561% (ed.): “Dominus Iesus”. Anstößige Wahrheit oder anstößige Kirche? 
Dokumente, Hintergründe, Standpunkte und Folgerungen, L5#, Münster – Hamburg – 
London, 2001, 196–211; J31J8 R/#?56(1%: “Es scheint mir absurd, was unsere lutherischen 
Freunde jetzt wollen.” – Die Pluralität der Bekenntnisse relativiert nicht den Anspruch des 
Wahren: Joseph Kardinal Ratzinger antwortet seinen Kritikern, in Michael J. Rainer (ed.): 
“Dominus Iesus”. Anstößige Wahrheit oder anstößige Kirche? Dokumente, Hintergründe, 
Standpunkte und Folgerungen, L5#, Münster – Hamburg – London, 2001, 29–45.

¹B DeS 15, 88.

Sapientiana 201602.indb   47 2016. 12. 07.   9:31



– 48 –

Bara Zoltán-József 

utódaiban, Róma püspökeiben, és a péteri szolgálatot […] amely minden egyház-
ban belülr*l fakadóan van jelen, s amely az isteni alapítás lényegét kivéve külön-
böz* módokon is kifejez*dhet, a helyek és a korok szerint, amint azt a történelem 
is tanúsítja” (18). A CN szövege a kommunió és az ökumenikus törekvés kato-
likus felfogásának lényegi elemeként határozottan megfogalmazza a római pápa 
péteri szolgálata elismerésének igényét. A szöveg azzal, hogy megkülönbözteti az 
egység péteri szolgálatának két összetev*jét – az isteni alapításból fakadó lényegi 
elemét és ennek történelmi körülményekt*l függ* kifejez*dési módjait –, jelzi e 
szolgálatról folyó ökumenikus párbeszéd lehet*ségének teológiai alapját.

Z%F (36732/#3I 

Az Úr imádkozott tanítványai egységéért, és azok egységéért, akik szavukra hinni 
fognak benne (Jn 17,20–21). A perikópa végén azt olvassuk, hogy ezen egység 
célja az, hogy a világ higgyen és így üdvözüljön – „hogy a világ elhiggye, hogy te 
küldtél engem”. Míg minden széthúzás nagyon világosan ellentmond az evangé-
liumnak. 

Az egyház egysége az evangéliumi hitelesség és a missziós evangelizáció mozga-
tója. Az egységben az egyház kifejezi saját lényegét, és tanúságot tesz alapítójáról, 
Krisztusról az egység és üdvösség szakramentumává válva. Vagyis az egyház az 
üdvösség jele, mert képviseli és közvetíti az üdvösség láthatatlan kegyelmét. Az 
egyház jel, hatékony jele egy lelki valóságnak, az emberek Istennel való egyesülésé-
nek, de ezen keresztül az emberek egységének is. Amilyen mértékben az üdvösség 
ezen misztériuma vagy a kommunió misztériuma kisugárzik az emberekre, a nem 
hív*kre is, érzékelhet*, megtapasztalható jellé, az egész világ üdvösségének esemé-
nyévé válik. Amikor az egyház h,séges hivatásához és küldetéséhez, és az Istennel 
való és az emberekkel való teljes egységet a maga teljességében megéli, jelenlétével 
tanúsítja, hogy a meghirdetett üdvösség valóban „meglátogatta” az emberiséget, 
hogy átalakítsa és megszentelje azt. Vagyis amikor Krisztus tagjainak egységes 
élete és szeretete mindenben megfelel az evangéliumnak, az ilyen min*ség, élet 
olyan jellé válik, amely nemcsak irányt mutat, hanem kifejez* jele is lesz az általa 
jelzett valóságnak: láthatóan, felismerhet*en kinyilvánítja, hogy az egyház az üd-
vösség helye, hogy Krisztus Lelke valóságosan is az emberek között lakozik. Így az 
egyház Krisztus Lelkének történelmi és látható jelévé válik, aki az egyház láthatat-

Sapientiana 201602.indb   48 2016. 12. 07.   9:31



– 49 –

Az egyház egysége – katolikus és ökumenikus megfontolások

lan egységének láthatatlan princípiuma.¹C A hitelesség érdekében­D az egyháznak 
óvnia kell magát mindenfajta triumfalizmustól, és Jézus Krisztus keresztútját kell 
bejárnia. Az egyház az üdvösség eseménye és az egység szentsége – amennyiben 
visszatükrözi világunkban a szentháromságos élet és a szeretet egységét. A szét-
húzás b,n, kompromittálja, fékezi, gátolja az egyház tanúságtételét, hivatását és 
küldetését. Már Órigenész is ezt állította: „Ahol b,nök vannak, ott sokféleség van, 
ott szkizmák vannak, ott eretnekségek vannak, ott széthúzások vannak; ahol pedig 
erény van, ott egyetértés van, ott egység van, melyb*l fakadóan az összes hív*nek 
egy lesz a szíve és a lelke.”­¹ Jézus szellemi végrendelete szerint követ*inek egysége 
nemcsak azt bizonyítja, hogy valamennyien az övéi, de azt is igazolja, hogy *t az 
Atya küldte. Az egység tehát a kereszténység és Krisztus szavahihetőségének bizonyí-
téka. Ha az evangéliumot akarjuk továbbadni, nem mutatkozhatunk be úgy, mint 
akik egymás közt megosztottak. Inkább azt kell felmutatnunk, hogy a hitünk 
kiforrott, érett, a feszültségek közt is össze tudunk tartani: mert együtt, *szintén, 
érdektelenül keressük az igazságot. Kétségtelen: az evangelizáció sorsa nagymér-
tékben függ az egyház egységének tanúságtételét*l. Személyesen és közösségileg is 
felel*sek vagyunk érte.

Ferenc pápa több alkalommal hangsúlyozza a keresztény egység fontosságát. 
Így például az egyik általános kihallgatáson (2014. január 22.) többek között eze-
ket mondta: 

„Nyilvánvalóan Krisztus nem osztható részekre. Mégis *szintén és fájdalom-
mal el kell ismernünk, hogy közösségeink továbbra is megosztottan élnek, 
ami botrányt jelent. A közöttünk, keresztények között fennálló megosztott-
ság botrány […] »Vannak köztetek, akik azt mondják – írja Pál apostol –: 
’én  Pállal tartok’, ’én meg Apollóval’, ’én Kéfással’, ’én pedig Krisztussal’ 
(1,12).« Azok sem vívták ki Pál elismerését, akik Krisztust vallották vezet*-
jüknek, mert arra használták fel a nevét, hogy elkülönüljenek a többiekt*l a 
keresztény közösségen belül. Krisztus neve azonban közösséget és egységet, 
nem pedig megosztottságot teremt! G azért jött, hogy közösséget hozzon 
létre közöttünk, nem pedig azért, hogy megosszon bennünket. A keresztség 
és a kereszt a keresztény tanítványság központi eleme, s ezek mindnyájunk-
nál megvannak. A megosztottságok viszont gyengítik evangelizáló elkötele-

¹C R16: L/#3!%1221 – R563 F5508122/ (diretto da): Dizionario di teologia fondamentale, 
Cittadella Editrice, Assisi, 1990, 162–181, itt 162.

­D DH 3013. 
­¹ Ó%5(16:?: Homilia in Ezechielem 9, 1: SC 352, 296, PG 13, 732.

Sapientiana 201602.indb   49 2016. 12. 07.   9:31



– 50 –

Bara Zoltán-József 

zettségünk hihet*ségét és hatékonyságát, továbbá azt kockáztatják, hogy a 
keresztet megfosztjuk erejét*l (vö. 1,17).”­­

Isten országának a hirdetése érdekében tehát a keresztények közös feladata az 
igazságtalanságok kiküszöbölése, az elnyomás, az éhség és üldöztetések, a szegre-
gáció összes formája elleni harc, az emberi méltóság tiszteletének el*mozdítása, a 
teremtett világ megóvása, a népek közötti béke szolgálata. 

Krisztus megtestesülésével, majd a Szentlélek kiárasztásával Isten országa 
véglegesen belépett a történelembe, és jelen van az egyházban. A széthúzás vi-
szont ellenáll ennek az eszkatológikus dinamikának, késlelteti Isten országának 
megvalósulását (UR 4). Ezért az ökumenikus mozgalom törekvései (szociális 
és politikai akciók), melyek a kereszténység egységét a misszió szolgálatába ál-
lítja, nem tekinthet*k szinkretizmusnak vagy puszta politikai kísérleteknek.­. 
A további tisztázó és gyümölcsöz* párbeszéd medre a kommunió-ekklézioló-
gia perspektívája lehet. A missziós küldetés és az ökumenizmus „ikertársak”­= 
és azoknak is kell maradniuk, hogy el*mozdítsák és egyengessék az evangélium 
ügyét.

Az egyház többi tulajdonságával együtt – és ezekhez hasonlóan – az egység az 
egyház lényegéhez, struktúrájához, küldetéséhez tartozik. Felülr*l kapott ajándék, 
de a keresztények közös feladata is, amely arra hív, hogy hagyják megnyilvánulni, 
megvalósulni az in necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas-t.­> 

­­ Ferenc pápa beszéde a keresztények egységéről, általános kihallgatás, Szent Péter tér 2014. 
január 22. (Kristó<y Lilla Krisztina fordítása); vö. http://www.szerzetes.hu/cikk/
ferenc-p%C3%A1pa/2014-01-22-%C3%A1ltal%C3%A1nos-kihallgat%C3%A1s-
besz%C3%A9d-kereszt%C3%A9nyek-egys%C3%A9g%C3%A9r%C5%91l [Letöltve: 
2016. 11. 20.]

­. P1#1% N1!61%: Teologia ecumenica. La ricerca dell’unità tra le Chiese cristiane, Queriniana, 
Brescia 2000, 21–22.

­= Az ökumenizmus és a missziós kérdésben: W/2#1% K/J1%: Movimento ecumenico 
ed evangelizzazione, in U*: Non ho perduto nessuno. Comunione, dialogo ecumenico, 
evangelizzazione, EDB, Bologna, 2005, 211–229, itt 213 (a Movimento ecumenico 
ed evangelizzazione); M/%51-J31J8 L1 G!5223!: Mission et unité. Les exigences de la 
communion, Cerf, Paris, 1960; H/6 J%( U%4/6: Damit die Welt glaube. Der ökumenische 
Prozess im Dienst des christlichen Zeugnisses, Bonifatius, Paderborn, 2000; I/6 M. E225: A 
Century of Mission and Unity. Centenary Perspective on the 1910 Edinburgh World Missionary 
Conference, )e Columba Press, Dublin, 2010.

­> Vö. M17/%7 K182 – H156%508 D%56(: Die Kirche und die Kirchen, in )önissen, 
Wolfgang (ed.): “Unitatis Redintegratio”. 40 Jahre Ökumenismusdekret – Erbe und Auftrag, 
Bonifatius-Lembeck, Paderborn – Frankfurt am Main, 2005, 117–129; 131–150. 

Sapientiana 201602.indb   50 2016. 12. 07.   9:31



– 51 –

 Sapientiana  9 (2016/2) 51–67.

Infinity and New Phenomenology
In Dialogue with László Tengelyi and Nicholas of Cusa¹

B/I3 G1%(12& OSB

Abstract
)is paper investigates the possible points of connections between the fifteenth 
century Neo-Platonic thinker, the Cardinal Nicholas of Cusa (1401–1464) 
and contemporary phenomenological thinking, especially as the latter has been 
interpreted and developed further in the late Hungarian philosopher’s, László 
Tengelyi’s (1954–2014) work. )e discussion is introduced with the help of 
Tengelyi’s phenomenological insights, while the second section is dedicated to 
the examination of such important Cusanian texts as !e Learned Ignorance, 
!e Vision of God and On God as Not-Other. )e third section is an attempt at 
o<ering a preliminary phenomenological evaluation of the Cusanian project, 
while the closing section reflects on the possibility of philosophical humility. 
)e thematic thread running through these reflections is the challenge posed 
by infinity to philosophical thinking.

Keywords: infinity, phenomenology, negative theology, Nicholas of Cusa, László 
Tengelyi.

¹ )is paper is an extended written version of my presentation at the conference “Horizons 
Beyond Borders. Traditions and Perspectives of the Phenomenological Movement in Central and 
Eastern Europe” June 17–19th 2015, Budapest, Hungary.

 Herewith I should like to express my gratitude to Mark Webb, Anna Christina Soy Ribeiro 
and Jonathan Dorsey at )e College of Arts and Sciences of Texas Technical University, in 
Lubbock, Texas who made my stay there possible in the spring of 2015.  I am especially 
grateful to Professor Dorsey and their library sta< for helping me to track down some of 
László Tengelyi’s articles.

 While this present paper has originally been composed in English, my earlier reflection, 
written in Hungarian on the relationship between Cusanus and phenomenology is to be 
published in the following volume: A vallásfilozófia új útjai. Szent István Társulat, Buda-
pest, 2016. In spite of the same central topic and a considerable overlap in the material 
discussed, the Hungarian version and this English paper are markedly di<erent.

Sapientiana 201602.indb   51 2016. 12. 07.   9:31



– 52 –

Bakos Gergely OSB

Kulcsszavak: végtelen, fenomenológia, negatív teológia, Nicolaus Cusanus, 
Tengelyi László.

T. I6#%37!0#536

At first sight nothing can stand further apart than a contemporary secular 
philosopher and a fifteenth century cardinal of the Roman Church. )e late 
László Tengelyi (1954–2014) was a professor of philosophy, an insightful and 
creative interpreter of works from the phenomenological tradition – i.e. Hus-
serl, Heidegger, Merleau-Ponty, Levinas and many others –, while Nicholas of 
Cusa (1401–1464), who notably refused twice university professorship, was 
active in (church) politics instead, and at the same time proved to be a prolific 
author of works belonging to Neo-Platonic intellectual mysticism. Yet, be-
yond the mere fact that the former seriously studied the latter’s thought,­ there 
exists a deeper connection between these two thinkers, one that can be truly 
called phenomenological. It is the aim of the present paper to demonstrate – 
in the phenomenological sense – this connection..

)erefore, I shall introduce my discussion with the help of some of Tenge-
lyi’s phenomenological insights and then will briefly look at infinity in con-
temporary French phenomenology, while my second section is dedicated to 
an examination of some Cusanian works. )e third section is my attempt at 
a phenomenological evaluation of the Cusanian project, while in the closing 
section I will reflect on the possibility of philosophical humility. As I hope to 
make it clear, an alternative title of my paper could also be “On the humility of 
philosophy and the philosophy of humility”.

­ Cf. e.g. T16(12&5 L?2F: On Absolute Infinity in Cantor, in Dermot Moran – Hans 
Reiner Sepp (eds.), Phenomenology 2010. Volume 4 Selected Essays from Northern Eu-
rope. Traditions, Transitions and Challenges (Bucharest: Zeta Books, 2010) pp. 529–550. 
I have recently learnt from Mrs. Tengelyi, philosopher herself that her husband had even 
written one of his theses on Cusanus.

. My entrance into phenomenology owes much to Tengelyi’s book Élettörténet és sorsesemény 
[Life History and Event] published in Hungarian in 1998 and also his Tapasztalat és kife-
jezés [Experience and Expression] in 2007, for an (extended and rewritten) English version 
of the former see his “!e Wild Region in Life-History”, Northwestern University Press, 
Evenston, 2004.

Sapientiana 201602.indb   52 2016. 12. 07.   9:31



– 53 –

Infinity and New Phenomenology

W. T16(12&5 /67 61K J8163;16323(&

Tengelyi certainly agrees with Husserlian phenomenology on its two basic 
 ten ets: phenomenology begins with the experience of the subject, i.e. the first 
person singular, while its aim is discovering structures and contexts of mean-
ings. A basic di<erence, however, that sets Tengelyi apart from classical phe-
nomenology is his fundamental conviction that the source of these meanings 
does not exclusively lie in the subject’s own activity. Meanings are not simply 
constituted by the subjects alone.

Instead, Tengelyi calls for a radically renewed and reformed or—in his ter-
minology—diacritic phenomenology.= He never ceases to emphasize his basic 
insight according to which experience is about something new, something sur-
prising. A (new) meaning is always being born out of a non-controllable reality. 
Consequently, the world cannot be a self-contained whole, instead it stands 
radically open. As the late Husserl himself formulated it in the following ques-
tion: 

“Does the ‘infinity’ of the world, instead of referring to a transfinite 
endlessness (as if the world were something finished in itself, an all-en-
compassing thing or a self-enclosed collectivity of things, which would 
nevertheless contain in itself an infinity of things), not rather mean an 
‘openness’?” >

= As he himself acknowledges, the term diacritic comes from Merleau-Ponty, who in turn 
takes it from Saussure. Cf. L?2F T16(12&5, “!e Wild Region in Life-History”, op. cit., 
pp. xxvii–xxx, where he contrasts his way of thinking to Hegelian dialectic and traditional 
phenomenology. )e philosophical term originates in Greek diakrinein (to distinguish, to 
divide, to separate) and refers to separating conceptually two aspects of being holding a 
di<erential relationship.

> E7;!67 H!1%2, Ideen einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 
Zweites Buch Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution (Haag: Martinus Nijho<, 
1952) p. 299: “Besagt die »Unendlichkeit« der Welt statt einer transfiniten Unendlichkeit (als 
ob die Welt ein in sich fertig seiendes, ein allumfassendes Ding oder abgeschlossenen Kollektivum 
von Dingen wäre, das aber eine Unendlichkeit von Dingen in sich enthalte), besagt sie nicht 
vielmehr eine »O"enheit«?” I am grateful to my friend, Péter Sárkány, who made me possi-
ble to access this work.

 )e English translation is quoted from L?2F T16(12&5, “Agonistic World Projects: 
Transcendentalism Versus Naturalism”, !e Journal of Speculative Philosophy, Volume 27, 
2013/3, pp. 236–252, here p. 248. While the exact nature of this “openness” is left open 
in Husserl’s text, one can argue that Tengelyi’s project aims exactly at o<ering an answer to 

Sapientiana 201602.indb   53 2016. 12. 07.   9:31



– 54 –

Bakos Gergely OSB

One can also say that the infinite richness of experiencing objects and the 
world with its infinite possibilities of self-revealing is comparable to an unpre-
dictable ocean. )us, the infinity the Hungarian philosopher speaks about is 
certainly a dynamic kind of infinity.@ Clearly, for him, thinking, that is to say 
philosophizing itself is also a special kind of experience.

While experience and expression are equally important for diacritic phenom-
enology, the diacritic phenomenology of religious experience can be called a road 
for the most part not taken. )anks to his extensive reading Tengelyi is cer-
tainly aware of the theological dimensions of both phenomenology in general 
and infinity in particular, nevertheless, generally he seems to be somewhat 
reluctant to follow this path any further.A As he clearly states: “With infinity be-
yond the thing and the world has a diacritic phenomenology as such nothing to do. 
Its task is solely to grasp the infinite of this world.”B He even goes on to say that: 
“the infinity of the world is not equal to the absolutely infinite. Rather it is an open 
infinity, one that perhaps lays the basis to every kind of religious tradition, without, 
however, ever being able to be encapsulated by any of those in its entirety.”C

Husserl’s question: “Aber was soll damit gemeint sein?”  On the very same page in the previ-
ous paragraph Husserl speaks of the “open essence” (ein o"enes Wesen) of a thing and finishes 
with the following question: “Aber das ist das Problem, den Sinn dieser O<enheit […] zu 
präzisieren.” (Author’s emphasis)

@ In several of his works, Tengelyi distinguishes between transfinite and absolute infinity, 
cf. my footnote 2 and also section 3 in my paper. On the problem of infinity and the 
world cf. his posthumous work: L?2F T16(12&5, Welt und Unendlichkeit. Zum Problem 
phänomenologischer Metaphysik (Freiburg/München: Verlag Karl Alber, 2014) on the trans-
finite and openness see especially pp. 435–548. Page 545 clearly states: “Husserl verwirft 
die Gleichsetzung der Welt mit einem in sich fertigem und allumfassendem Ding ebenso wie 
mit einem abgeschlossenen Kollektivum der Dinge.” Tengelyi’s own diacritic phenomenology 
stands certainly for a dynamization [German Dynamisierung] of the infinite. I am grateful 
to Bence Marosán who made me possible to access this book.

A See, for example, L?2F T16(12&5, “On the Border of Phenomenology and )eology”, 
in Jonna Bornemark, Hans Ruin (eds.), Phenomenology and Religion: New Frontiers (Hud-
dinge: Södertörn University, 2010) pp. 17–34.

B L?2F T16(12&5, Welt und Unendlichkeit, op. cit. p. 548: “Mit einem Unendlichen jenseits 
von Ding und Welt hat eine diakritische Phänomenologie als solche nichst zu tun. Ihr kommt 
es einzig und allein darauf an, das Unendliche dieser Welt zu erfassen.” (Author’s emphasis, 
my translation)

C Ibid., p. 556: “Aber das Unendliche der Welt ist nicht das Absolutunendliche. Es ist vielmehr 
ein o"enenes Unendliches, das vielleicht jeder Überlieferung religiöser Art zugrunde liegt, sich 
aber in keine von ihnen jemals ganz einschliessen lässt.”

Sapientiana 201602.indb   54 2016. 12. 07.   9:31



– 55 –

Infinity and New Phenomenology

)is last claim is especially interesting, for a number of reasons. First, in 
Georg Cantor’s and Husserl’s footsteps Tengelyi does not only clearly di<er-
entiates between the infinite of the world and God’s infinity, but in typical 
phenomenological fashion he leaves open the question of the exact nature of 
their mutual relationships. Secondly, although he seems to be aware of their 
importance, Tengelyi here does not take upon himself the task of investigating 
or evaluating any of the religious traditions. )irdly, he carefully makes the 
rather humble claim that the infinite openness of the world may be funda-
mental to our understanding of religion.¹D Finally, he also clearly di<erentiates 
between phenomenology and religion, that is to say, between the infinite of 
the world as studied in phenomenology and as experienced and interpreted 
through religion.

It might be pointed out that this last di<erence is again and perhaps not 
surprisingly of a diacritic kind. For Tengelyi the two infinities—that of the 
world and that of God—appear to be at once di<erent and as having an inti-
mate relationship. Furthermore, it can be added that the diacritic relationship 
between experience and expression itself calls for an extension to the examina-
tion of phenomena such as narrative experience and sacred texts of religions, 
openness and prophetic experience, positive and negative theology – just to 
name a few.¹¹

It is a well-known fact that Immanuel Kant attributed to the idea of infinity 
an exclusively regulative function and denied to it any objective content.¹­ 
Yet, in Kant’s philosophical aftermath infinity has had a real come back. )is 

¹D )is is all the more significant since the previous paragraph states the following: “jedes 
Gottesverhältnis des Menschen letzlich aus der Wahrnehmung des Unendlichen der Welt aus-
wächst.” Ibid.

¹¹ In my reading Merleau-Ponty’s following words seem to have already opened up this pos-
sibility: “Should the starting-point for the understanding of history be ideology, or politics, or 
religion, or economics? […] All these views are true provided that they are not isolated, that we 
delve deeply into history and reach the unique core of existential meaning which emerges in each 
perspective.” See M/!%501 M1%21/!-P36#&, Phenomenology of Perception (London: Rout-
ledge & Kegan Paul, 1978) Preface, p. xix. I shall come back to the question of a (diacritic) 
phenomenology of religion when evaluating Cusanus’ thought from a phenomenological 
perspective in section 3.

¹­ Cf. L?2F T16(12&5, “Experience and Infinity in Kant and Husserl”, Tijdschrift voor Filo-
sofie, (67/3) 2005/3, pp. 479–500. It is worth noting that before turning to phenomenolo-
gy Tengelyi studied Kant, and he even published a monograph on Kant’s philosophy. (See 
L?2F T16(12&5, Kant (Budapest: Áron, 1995.) )e thinker from Königsberg has always 
remained one of Tengelyi’s interests.

Sapientiana 201602.indb   55 2016. 12. 07.   9:31



– 56 –

Bakos Gergely OSB

is especially true in twentieth century French phenomenology.¹. According to 
Emmanuel Levinas infinity in a certain sense can be experienced in the face of 
the Other.¹= As Bettina Bergo puts it:

”insofar as Infinity means the not-finite, it refers to the unmasterable 
quality of human expression. So far as Infinity has a positive sense, then it 
has the a<ective qualities of desire for sociality, and of joy. )us, Infinity, 
before we interpret it as “God” or reify it as a highest being, is a quotidian 
event that takes place at the sensuous-a<ective level, and repeats.”¹>

 Tengelyi himself confessed: “I have two interests stemming from the problem of infinity. 
!e first is an attempt to unite or connect my two main interests, namely, Kant and phenom-
enology. […] On the other hand, this threefold interest in Kant, Husserl, and Cantor is also 
integrated within my project on a new phenomenology in France. […] it is connected with an 
attempt to develop phenomenology as a new kind of first philosophy. !is is the main project 
of Marion, which, I believe, must be taken seriously but should be interpreted modestly”. See 
N5/22 K1/6, V56016# W/%(3 (eds.), “Interview with Professor Tengelyi”, !e Leuven Phi-
losophy Newsletter, volume 14, 2005, pp. 47–54, quote on p.49.

¹. As a significant part of his essays makes it clear—in contributions discussing but also 
further developing the thought of Jean-Paul Sartre, Merleau-Ponty, Paul Ricoeur, Michel 
Henry, Marc Richir—contemporary French phenomenology was an important field for 
Tengelyi’s research. In 2005 he made the following statement: “My present research concerns 
what you could describe as the new phenomenology in France, a phenomenology that has been 
developed over the last two decades. !e main problem here, formulated by Jean-Luc Marion, 
is the search for a third form of phenomenology, which is di"erent both from Husserl’s and 
Heidegger’s approaches. !e main thesis developed by Marion is that there is a third form of phe-
nomenology scattered over the landscape of French thought since the 60ies.” See N5/22 K1/6, 
V56016# W/%(3 (eds), ”Interview with Professor Tengelyi”, op.cit., p. 48.

 An important fruit of this research in this respect is H/6-D51#1% G3671I, L?2F 
T16(12&5 (eds.), Neue Phänomenologie in Frankreich (Berlin: Surhkamp, 2011) – a book 
I was not able to access while writing the present paper. For a much shorter overview see 
L?2F T16(12&5, “New Phenomenology in France”, !e Southern Journal of Philosophy, 
Volume 50, Issue 2 (2012), pp. 295–303.

¹= See E;;/6!12 L1E56/, Totality and Infinity. An Essay in Exteriority ()e Hague/Boston/
London: Martinus Nijho<, 1979).

¹> B1##56/ B1%(3, “Emmanuel Levinas”, in Edward N. Zalta (ed.), !e Stanford Encyclo-
pedia of Philosophy, Summer 2015 Edition, URL = <http://plato.stanford.edu/archives/
sum2015/entries/levinas/>. Cf. also L?2F T16(12&5, “Experience of Infinity in Levinas”, 
Levinas Studies: An Annual Review, Volume 4, 2009, pp. 111–125. For the rest of my paper 
I adopt the spelling “Infinity” and “Infinite” whenever it unequivocally refers to absolute 
infinity or God.

Sapientiana 201602.indb   56 2016. 12. 07.   9:31



– 57 –

Infinity and New Phenomenology

)us for Levinas it is the ethical experience that gives us phenomenal indi-
cation of the Infinite. )e experience of life plays a similar role for Michel  
Henry, while Jean-Luc Marion refers to the experience of the invisible. Al-
though clearly in di<erent concepts and phenomena, all of these three thinkers 
seem to point toward the infinite. Even at first sight Infinity, Life, and the 
Invisible are – at least (partly) – coextensive concepts. Certainly all three lie 
beyond Husserlian phenomenology as well as beyond a neutral theoretical at-
titude. Interestingly enough already for Edmund Husserl the finite and the in-
finite belonged together.¹@ Notably, for him phenomenology necessarily held 
a relation to the infinite.¹A

X. I6H565#& 56 N50832/ 3H C!/’ K3%I

3.1. De docta ignorantia (1440)

As Tengelyi was himself aware, Husserl’s di<erentiation between two basic 
kinds of infinite came from the mathematician Georg Cantor.¹B Cantor’s own 
distinction was at least foreshadowed conceptually in Nicholas of Cusa’s fa-
mous De docta ignorantia.¹C While for Cusanus the world is interminatum, 
privative infinitum, i.e. having no definable borders and privatively infinite, 
God is truly Infinite, i.e. interminabilis, infinitum.­D Although the world is 
finite, its boundaries cannot be fixed with absolute exactness. Creation based 
on matter is always and necessarily in potentiality, thus in principle it can be 
otherwise and its boundaries cannot be settled for good. However, God is pos-
itively Infinite: God’s Transcendence cannot be defined and captured by finite 
concepts, precisely because God is Infinite.

Clearly, in this work Cusanus speaks as a thinker who is very much indebt-
ed to our Western metaphysical tradition. In book two of his DI his reasons 

¹@ Tengelyi points outs this connection in several of his works. On the mathematician Georg 
Cantor, whose assistant was Husserl, see L?2F T16(12&5, On Absolute Infinity in Cantor, 
op.cit. 

¹A Cf. L?2F T16(12&5, “Experience and Infinity”, op. cit. 
¹B On Cantor see L?2F T16(12&5, “On Absolute Infinity in Cantor”, op. cit. 
¹C Henceforward referred to as DI.
­D DI II 1,97. For the critical text with English and German translation see http://www.cusa-

nus-portal.de/ (accessed 17.03.2015.)

Sapientiana 201602.indb   57 2016. 12. 07.   9:31



– 58 –

Bakos Gergely OSB

for thinking the world otherwise and anew is a clear departure from funda-
mental medieval ideas, yet his thought—both in its methodology and con-
tent—is based on metaphysical speculation rather than on the anticipation of 
the experimental method of modern science.­¹ In many respects, “a new spirit, 
the spirit of Renaissance breathes in the work of Cardinal Nicholas of Cusa. His 
world is no longer the medieval cosmos. But it is not yet, by any means, the infinite 
universe of the moderns.”­­

One finds perhaps the most important phenomenological aspect of his 
thought in his reluctance to form an objectively valid representation of the 
universe.­. For Nicholas the world-image of any given observer (diversae imag-
inationes) is made principally and fundamentally relative through his or her 
own place and movement within the universe, and as a consequence “the world 
and its motion and shape cannot be apprehended.”­= In is his own distinctive 
fashion Nicholas claims that the ancients did not arrive at these conclusions 
concerning the world, precisely because they lacked learned ignorance (docta 
ignorantia).­> )us, philosophical humility in the form of self-reflection and 
constant awareness of the limitation of one’s own thinking appears here as a 
possible link to modern phenomenology.

3.2. De visione Dei (1453)

I have no intention of pressing the previous point too far. Since the DI is un-
doubtedly a very speculative text, in order to make a more suitable connection 
to phenomenology it is advisable to take other Cusanian works into consider-
ation. )e De visione Dei presents itself as a particularly good choice, because 
its speculative content is explicitly rooted in personal experience.­@ )is work 

­¹ On Nicholas’ cosmology see A21Y/67%1 K3&%:, From the Closed World to the Infinite Uni-
verse (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1968) pp. 5–24.

­­ Ibid., pp. 23–24.
­. Cf. ibid., p. 16.
­= DI II 11, 161:12-13: “vides mundum et eius motum atque figuram attingi non posse”, trans-

lation from Hopkins, see http://www.cusanus-portal.de/ (accessed 121.03.2015.)
­> DI II 12, 162:3-4: “Ad ista iam dicta veteres non attigerunt, quia in docta ignorantia defece-

runt.”
­@ )e title of this book refers both to the vision whose subject is God (genitivus subjectivus: 

God’s seeing,) and the vision aiming at God (genitivus objectivus: seeing God). Henceforth 
I shall refer to this work as DVD. For the Latin text with English translation see J/J1% 
H3JI56 (transl. and ed.), Nicholas of Cusa’s Dialectical Mysticism. Text, Translation and 
Interpretative Study of De Visione Dei (Minneapolis: Banning, 19882).

Sapientiana 201602.indb   58 2016. 12. 07.   9:31



– 59 –

Infinity and New Phenomenology

was written for a Benedictine community, at Saint Quirinus Abbey, Tegernsee, 
in Bavaria. It is an intellectual introduction to mystical theology. In Cusanian 
terminology it is a manuductio: this term emphasizes the anagogic function of 
knowledge.­A Cusanus originally attached a painting of an omnivoyant face, 
one that he calls a picture of Infinity (figura infinitatis), to his manuscript in 
order that the monks’ meditation could start with the experience of actually 
looking at this painting.­B

)e DVD can be read as an analysis of the intuitive knowledge presup-
posed by Infinity. Our knowledge of the Infinite is paradoxical: Infinity can 
only exist unconditionally, but our access to it is necessarily conditional. )is 
is the paradox Cusanus wrestles with. )e paradox is essentially connected to 
a point highlighted by medieval knowledge: one may see the invisible within 
and through the visible, one may grasp the Infinite in the finite.­C )e twen-
tieth century French phenomenologist, Marion in his own works on painting 
raises a similar question: How to be a theologian and remain a phenomenologist 
at the same time? !at is to ask how to steer a safe course between the Scylla of a 
non-phenomenological metaphysics and the Charybdis of a phenomenology of mere 
immanence?.D

Generally, for medievals the visio Dei in question was not understood as a 
sort of (para)psychological experience in the first place. For Cusanus himself 
it can be certainly realized in the experience of thinking. If he can be called a 
mystical thinker, his mysticism is an intellectual one. In his thought as manu-

­A On the term and Nicholas’ manuductive concern see the successive examination of such 
important Cusanian works as De docta ignorantia, De coniecturis, De visione dei, De deo 
abscondito, De possest and De Non-Aliud in G1%(12& B/I3, Faith, Rationality, op.cit. 
pp. 149–196.

­B )is starting point is not only phenomenological, but it also brings the DVD into close 
proximity to philosophical praxis.

­C Cf. J3 D103%#1, “Sapientia: Between Superbia and Vanitas”, in Stephen F. Brown (ed.), 
Meeting of the Minds. !e Relations between Mediaeval and Classical Modern European 
Philosophy (Turnhout: Brepols, 1998) pp. 477–506; I7., Eine kurze Geschichte der mit-
telalterlichen Philosophie (Paderborn: Schöningh, 2006) pp. 12–18; I7., “Geschichte und 
Eschatologie. Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das mittelalterliche Leben”, in 
Jan Aertsen, Martin Pickavé (eds.), Ende und Vollendung: Eschatologische Perspektiven im 
Mittelalter (Berlin: de Guyter, 2002) pp. 150–161.

 See also G1%(12& B/I3, On Faith, Rationality, op. cit. pp. 3–29. For the biblical origins 
of visio Dei see Romans 1:19-20; 1 Corinthians 13:9–12 and the Gospel according to John.

.D Cf. J1/6-L!0 M/%536, !e Crossing of the Visible (California: Stanford University Press, 
2005)

Sapientiana 201602.indb   59 2016. 12. 07.   9:31



– 60 –

Bakos Gergely OSB

ductio Cusanus leads the believer from the sensible to the intelligible, and from 
the intelligible to the unfathomable mystery of the Godhead..¹ As he himself 
says in his Prologue to the DVD:

”I will attempt to lead you–by way of experiencing and through a very 
simply and common means–into most sacred darkness. Upon arriving 
there each of you […] will approach even nearer.”.­

Cusanus’ emphasis on experience (experiamentaliter) and on the sobriety of 
his own reflection (simplicissimo atque communissimo modo) already reveals a 
certain aSnity with phenomenology. However, this is only the reader’s start-
ing point towards the sacred darkness (sacratissima obscuritas) of the Divinity, 
that is to say, towards a mystical vision of the Divine. )e lines quoted from 
the Prologue also intimate that the intellectual path o<ered towards God will 
still be a path of (intellectual) desire.

)e title of Chapter 13 makes clear that “God is seen to be absolute infinity.”.. 
Seeing this infinite cannot be an ordinary way of seeing for the finite subject, 
since God clearly stands beyond all visible objects..= Yet, on the other hand, 
God’s transcendence as Infinity cannot be a mere transcendent transcendence. 
Necessarily, Infinity does have a connection to the finite, to every aspect of 
finite being..> As Cusanus explains:

”I see that You are Infinity itself. And so, there is not anything that is oth-
er than you or di<erent from You or opposed to You. For Infinity is not 
compatible with otherness, because there is not anything outside it, since 
it is Infinity. For Absolute Infinity includes and encompasses all things. 

.¹ J3 D103%#1, “Ter inleiding”, in Jos Lievens (transl.), Nicolaas van Cusa: Godsdienstvrede 
(Kapellen: Pelckmans, 2000) pp. 7–46, here p. 36.

.­ DVD Prologue 1:8-10.

.. DVD 13, 52:2: ”Quod Deus videtur absoluta infinitas.”

.= Cf. ibid. 52:4-5: „nescio quid video, quia nihil visibilium video. Et hoc scio solum, quia scio 
nescire quid video et numquam scire posse.”

.> Bence Marosán drew my attention to the fact that the existence of Evil and pantheism 
pose a problem to Cusanus’ position. It should be noted, however, that Nicholas is denying 
neither God’s free creative act nor the work of salvation. As regards pantheism, he actually 
faced its charge already in his lifetime. Yet, in his works there is no trace of a necessary 
relation from God towards the world in the sense of a deterministic causation or emana-
tion. Infinity’s relation to the finite is necessarily intimate, but still free and in no way fully 
deterministic. )is is especially clear with respect to human creativity.

Sapientiana 201602.indb   60 2016. 12. 07.   9:31



– 61 –

Infinity and New Phenomenology

And so, if there were ”Infinity” and something outside it, there would be 
neither Infinity nor anything else. […] if the Infinite is removed, nothing 
remains.”.@

Consequently, the human subject, precisely as a finite being, has a necessary 
connection to Infinity. Before coming to know any finite alterity (alteritas) or 
other (aliud), the Infinite must be posited or rather it posits itself.

For Cusanus alteritas or aliud are relative terms, since the otherness they 
refer to comes from non-being. Clearly, this kind concept of Otherness is not 
a positive principle (principium positivum), while Infinity is. To this Infini-
ty nothing is other or alien. Infinity is not limited by anything else, i.e. by 
anything finite. It is not diScult to see the consequence of this position in a 
radically negative theology: Infinity has no proper name, since all names pre-
suppose finite reality, otherness, di<erence and limitation..A Yet, on the other 
hand, because nothing is alien or other to Infinity, it can still be approached 
from within finitude.

3.3. De directio speculantis seu de li Non Aliud

However distant the Cusanian employment of the concept of otherness may 
present itself to contemporary phenomenology, in this respect it is worth-
while to look at another Cusanian manuductio under the title On God as Non- 
Other..B )is text was completed before January 18th in 1462, just a few years 
before Nicholas’ death. )is late work is explicitly Dionysian. It identifies God 
as the Non-Other (li Non Aliud). In clear contrast to Levinas, for Nicholas 
Non-Other does refer to God’s transcendence, or to be more precise, to God’s 
transcendence and immanence at the same time. One can say that God as 
Infinite has both a negative and a positive dimension..C Again, it should be 
noted that while Cusanus takes Divine transcendence rather seriously, God’s 

.@ Ibid. 56:1-6.10.

.A Cf. DVD 13, 52:12-14; and 14, 60:3-5.

.B For the Latin text with English translation see J/J1% H3JI56 (transl.), Nicholas of Cusa 
on God as Not–Other. A Translation and an Appraisal of De Li Non Aliud (Minneapolis: 
University of Minnesota Press, 1979)

.C If I understand Balázs Mezei’s criticism of Levinas rightly, the problem with Levinasian 
infinite lies precisely in its limited nature. )is squares well with the Cusanian position that 
thinks infinity as not-other.

Sapientiana 201602.indb   61 2016. 12. 07.   9:31



– 62 –

Bakos Gergely OSB

immanence opens up epistemological possibilities for the human subject. 
I shall look at this issue more closely in the next section.

V. T3K/%7 / P8163;16323(50/2 OE1%E51K 3H #81 C!/65/6 P%3O10#

With respect to Cusanus and phenomenological philosophy there are at least 
three basic points to be considered.=D

4.1. !e absolute is ultimately beyond human knowledge.

After Husserl’s famous dictum “!e infinite is not a phenomenon.” this can be 
hardly disputed. )is is an obvious and rather important point of agreement 
between Nicholas and the phenomenological tradition. Perhaps, this should 
not come as a surprise, since numerous thinkers from the phenomenological 
tradition could appreciate aspects of negative or mystical theology–a tradition 
Nicholas is consciously inscribing his entire oeuvre into.=¹

4.2. Human knowledge is necessarily provisional or asymptotic.

Negatively, this is a reminder of our human limitations or—to employ a me-
dieval term—of humility (humilitas). To express the same point positively one 
can say that it opens up an infinite horizon for endless investigation. Again and 
rather obviously the same basic structure presents itself in phenomenological 
philosophy: an infinite field of possible research shown in the manifold new 
“phenomenologies”, but notably also a phenomenological philosophy of religion.

=D )ese points are taken from D1#821H T8512, “Nicolaus of Cusa (1401–1464). Squaring 
the Circle: Politics, Piety, and Rationality”, in Paul Richard Blum (ed.), Philosophies of 
the Renaissance (Washington D.C.: )e Catholic University of America Press, 2010) pp. 
43–56. However, )iel’s essay makes no manifest connection to phenomenology.

=¹ Cf., for example, B1##56/ B1%(3, Emmanuel Levinas, op.cit.: “Levinas stands, minimally, 
within the negative ‘theological’ tradition inaugurated by Maimonides; more acutely, perhaps, 
because Levinas’s task is not so much to reconcile Judaism and Aristotelianism, as it is to describe 
phenomenologically the indescribable: breaking out of totality and Being.” As regards negative 
or mystical theology similar connections can be pointed out on Derrida’s, Heidegger’s and 
Marion’s behalf.

Sapientiana 201602.indb   62 2016. 12. 07.   9:31



– 63 –

Infinity and New Phenomenology

4.3. Human knowledge has an analogical or manuductive function.

Admittedly, at least at first sight this third point seems to be problematic 
from a phenomenological perspective.=­ However, I maintain that precisely 
a phenomenological description of the actual functioning of religious texts, 
concepts, symbols, actions, etc. could profit a lot from the Cusanian manu-
ductiones.=.

Here it is perhaps worthwhile to remind the reader of the necessary starting 
point both of phenomenology and Cusanian thought: the perspective of the 
first person singular. As it has been shown, Nicholas‘ DVD begins with the 
experience of an omnivoyant face and goes on to discuss how one should ap-
proach it and how each monk ought to take into account of the experience of 
the others in this exercise. In this way (inter-)subjective experience forms the 
starting point of this speculative work.==

On the other hand, while considering Nicholas’ manuductive concern, the 
symbolic structure of medieval, indeed of all religious knowledge should also 
be kept in mind. According to this structure (S – X – Y), for the finite sub-
ject (S) the visible (X) points toward an invisible (Y). Note that X is only a 
similitudo of Y, that is to say X is both similar and dissimilar to Y at the same 
time. Consequently, God will always remain a hidden God (deus absconditus). 
)e presence of Y can only be a presence in absence. )is symbolic absence of the 
absolute is at once its symbolic presence – and vice versa.=>

)is can hardly be called a metaphysics of presence, but more rightly a meta-
physics of a presence in absence. To employ a German term one can say that it is 
a Zusammenspiel of presence and absence. Moreover, the same basic moment 
of (dis)similarity and thus presence-in-absence also structures the following phe-
nomena: humor, the ethical, human relationships and art. In this respect one 

=­ Cf. L?2F T16(12&5, Welt und Unendlichkeit, op.cit., p. 548. See the quotation in section 
2 of my paper, cf. footnote 8.

=. Examples from the DVD are the omnivoyant face, the mirror, the painter, the wall of Para-
dise. For an analysis of some of these, see G1%(12& T543% B/I3, “)e Mirror, the Painter 
and Infinity. Images and Concepts in the Manuductive Strategy of De visione Dei”, in 
Inigo Bocken, Harald Schwaetzer (eds.), Spiegel und Porträt. Zur Bedeutung zweier zentraler 
Bilder im Denken des Nicolas Cusanus (Maastricht: Shaker, 2005) pp. 231–246.

== Cf. DVD Prologue, 2:1–5.
=> My understanding of the symbolic structure comes from J3 D103%#1, Raak me niet aan, 

Kapellen: Pelckmans, 2001. )e nuanced concept of a metaphysics of a presence in ab-
sence I also owe to Decorte.

Sapientiana 201602.indb   63 2016. 12. 07.   9:31



– 64 –

Bakos Gergely OSB

can be reminded of the so called ”theological  turn” in French phenomenology: 
especially Levinas on beyond Being (ethic, human relationships) and Marion 
on icons (art).=@ Bearing in mind Tengelyi’s own phenomenological project, 
one is reminded of diacritic di<erence, that is to say a di"erence with connec-
tion.

Diacritic phenomenology for Tengelyi also means that one can never un-
derstand experience as it were from the outside. To put it with Levinas, there 
is no possibility of a panoramic, totalizing vision. I think, Cusanus would ba-
sically agree: the human subject is not in a position to form a total, objective, 
scientific picture of the world—let alone of God.

A further basic factor of diacritic di<erence, namely temporality may need 
another essay.=A Yet, Cusanus’s whole oeuvre testifies to his awareness of the 
fundamentally provisional character of our human knowledge. Phenomenol-
ogically speaking any awareness of a provisional dimension necessarily in-
cludes—even if only in an implicit manner—an awareness of temporality, 
i.e. of the passage of time. Notably, Nicholas never built a closed system of 
thought, instead he made fresh starts with every one of his books. )us if 
Tengelyi’s work can be characterized as a practice of diacritic phenomenology, 
I suggest that Nicholas’s might just as well be called a diacritic practice of (mys-
tical) theology. )is is not meant as a definite statement on the issue at hand, 
rather as an invitation to a further investigation and deeper comparison of 
phenomenology and Cusanian thought.

=@ It is still to be seen to what extent B1##56/ B1%(3’ following evaluation should be quali-
fied: “!e hyperbolic language of Otherwise than Being would have us ‘sense’ the excess of what 
he means to express—and its limit. !is is not allegory; that is, it is not the signification, born 
of a Christian reading of the Bible, of higher realities hidden under everyday objects and events. 
It is almost the contrary: signification has its incipience in transcendence; transcendence is the 
intersubjective quality of sensibility.” (I7., Emmanuel Levinas, op.cit.) In my view, the right 
understanding of the problem depends upon the exact nature of allegory. Without going 
into a detailed discussion here, it can be simply stated that symbols always suggest an ever 
possible surplus of meaning.

=A Cf. L?2F T16(12&5, “)e Wild Region in Life-History”, op. cit., p. xxix: “a diacritical 
di"erence becomes manifest only in a temporal shift.”

Sapientiana 201602.indb   64 2016. 12. 07.   9:31



– 65 –

Infinity and New Phenomenology

Z. T3K/%7 #81 8!;525#& 3H J85233J8&  
/67 #81 J85233J8& 3H 8!;525#&

Although famously and fiercely criticized by Friedrich Nietzsche, humility 
appears as a deeply valued virtue not only in most religious traditions but 
notably also in Kantian moral philosophy. In the form of modesty it is still 
to be recommended. I maintain that the entire phenomenological movement 
has been aiming to achieve excellence in this virtue in its constant e<ort to 
understand our human condition.=B

Although di<erent in form and content, and most fundamentally in its 
inspiration, medieval humility runs a parallel course—certainly it did so for 
Nicholas of Cusa. If one is bold enough to combine these two concerns, that 
is to say the consequent intellectual modesty of phenomenology and Cusanian 
humilitas, this endeavor does not appear as a sign of intellectual hybris, but on 
the contrary it aims at a deeper realization of both.

In this respect medieval examples of vision can certainly help us further. 
Rogier van der Weyden (1400–1464) was a medieval painter also mentioned 
by Cusanus in the DVD.=C  One of his works, the central panel of the so called 
Braque Family Triptych painted around 1450 shows the figure of an omnivoy-
ant Christ flanked by the Blessed Virgin and John the Baptist.>D )is painting 
is a clear testimony of Christian faith and a strong reminder that the vision 
aimed at by the medieval intellectual is embraced by a Divine vision—themes 
central to Nicholas’ DVD.

Yet, as Cusanus also makes clear, the spectacle of omnivoyance is far from 
being limited to the strictly religious or the theological. In the DVD Nicholas 

=B Cf. M/!%501 M1%21/!-P36#&, Phenomenology of Perception, op. cit., pp. xvi-xvii: 
“!e world is not what I think, but what I live through. I am open to the world, I have no 
doubt that I am in communication with it; I do not possess it; it is inexhaustible.” )ese words 
do not only ring with true intellectual modesty, but they also shed light on the essential 
connection between humility and the perception of infinity.

 See also ibid. p. xiv: “!e most important lesson of which the reduction teaches us is the impossi-
bility of a complete reduction.”; and p. xii: “I discover within myself a kind of internal weakness 
standing in the way of my totally individualized: a weakness which exposes me to the gaze of 
others as a man among men or at least as a consciousness among consciousnesses.”

=C DVD Prologue 2:8-9.
>D Presently on permanent display at the Louvre, in Paris, France. Cf. http://www.wga.hu/

frames-e.html?/html/w/weyden/rogier/10braque/index.html (accessed 21.11.2015.) I am 
grateful to my friend, Zoltán Csordás for helping me to track down this picture and iden-
tify its artist and also for the correct interpretation of Rogier’s paintings.

Sapientiana 201602.indb   65 2016. 12. 07.   9:31



– 66 –

Bakos Gergely OSB

reminds his Benedictine readership of the many existing instances of such 
images—i.e. the archer in the forum at Nuremberg, a face in the city hall of 
Brussels, Veronica at his own chapel at Coblenz and the angel holding the 
emblems of the church in his castle at Bressanone.>¹

)us it should not come as a surprise that another work by the hands of 
the same Rogier – entitled the Portrait of a Young 
Woman or Lady Wearing a Gauze Headdress, 
completed between 1435–1440 – likewise gives 
testimony to the popularity such images were 
enjoying in the Middle Ages.>­ While the face of 
the omnivoyant Christ may stand symbolically 
for medieval—and a fortiori for Cusanian—vi-
sio Dei, the young lady depicted by the Flemish 
painter may just as well be a symbol of our phe-
nomenological concern for the human Other.

In concluding his posthumous work on 
phenomenological metaphysics, László Tengelyi 
expresses—albeit somewhat tentatively—the 
following philosophical conviction: “ultimately, 
every human relationship with the Divine grows 

>¹ Cf. DVD Prologue 2:1-10. )e list is not meant to be exhaustive as it is finished with 
the following close: ”et multae alie undique.”

>­ Currently this picture is at the Gemäldegarie, in Berlin, Germany. Cf. http://www. 
wikiart.org/en/rogier-van-der-weyden/braque-family-triptych-1450#supersized- 
artistPaintings-187278 (accessed 18.11.2015)

Sapientiana 201602.indb   66 2016. 12. 07.   9:31



– 67 –

Infinity and New Phenomenology

out of the awareness of the infinity of the world.”>. New phenomenology demon-
strates that serious philosophical reflection on infinity brings us back to the 
trinity of classical metaphysics, Christian Wol<’s metaphysische Trinität. Yet, 
undoubtedly, each member of this metaphysical trinity is seen now in a dif-
ferent and new light than before—thanks to phenomenological awareness. 
It appears that the world, God and the human Other—these fundamental 
concepts are not only passing moments of the Western metaphysical tradition 
still haunting our thinking, but they will continue to confront and challenge 
phenomenological philosophy as well. Cusanus and Tengelyi o<er us a rich 
soil out of which our own e<orts at understanding these concepts could grow.
For any such intellectual endeavor it is advisable to consider Jos Decorte’s fol-
lowing reflection on the symbolic experience laid out above:

“In this sort of experience man looks intently towards the horizon to 
make out roughly the outlines of the House [i.e. the House of the Father, 
a biblical image of the final mysterious goal of human existence]—be-
ing aware that this can never be wholly done, in truth, it may never be 
accomplished fully. While being aware of his finality, he certainly avoids 
the foolishness of pride and the nonsense of vanity and finds thus true 
wisdom: that of humility.”>=

)is awareness—when achieved and sustained in our own philosophical 
practice—will be the true guarantee for philosophical humilitas: a deep concern 
connecting Cusanian and phenomenological thinking.>> Only then could we 
venture into developing a philosophy of humility: we can start reflecting philosoph-
ically on the true meaning of our humility. It is my conviction, that ultimately, no 
phenomenology true to its name can be satisfied with anything less than that.

>. L?2F T16(12&5, Welt und Unendlichkeit, op. cit., p. 556: “jedes Gottesverhältnis des Men-
schen letztlich aus der Wahrnehmung des Unendlichen der Welt auswächst.” As the previous 
page makes it clear, Tengelyi does not exclude the possibility of a theological reflection on 
this relationship.

>= J3 D103%#1, “Middeleeuwse en hedendaagse appreciatie van de liefdesmystiek”, Tijd-
schrift voor Filosofie 63 (2001) pp. 543–68, here p. 567.

>> Cf. M/!%501 M1%21/!-P36#&, Phenomenology of Perception, op. cit., p. xxi: “!e unfin-
ished nature of phenomenology and the inchoative atmosphere which has surrounded it are not 
to be taken as a sign of failure, they were inevitable because phenomenology’s task was to reveal 
the mystery of the world and of reason.”

Sapientiana 201602.indb   67 2016. 12. 07.   9:31



– 68 –

 Sapientiana  9 (2016/2) 68–93.

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

TF#8 G1%(12&

„A [hatalmasok szíve] megalvadt, mint a zsír,  
én azonban törvényedben gyönyörködöm. […]  

Uram, itt az ideje a cselekvésnek, mert megszegik  törvényedet!” 
Zsolt 118,70.126

Abstract
)e longest ever world economic crisis urges a new economic paradigm. Chris-
tianity might well consider itself a strong enough spiritual power to lead the 
reconstruction of the decrepitating fortress of free market economy. )erefore, 
it would be a logical demand to develop a kind of Christian economics. Here we 
nonetheless argue that one should skip this step and turn directly to all people 
of good intention. Instead of a specifically Christian economics, one must elab-
orate and promulgate a moral economic theory, which unifies environmentally 
and socially sound schools of economic thought and religious doctrine. Such an 
approach, namely ‘human economics’, may well be rooted in the spirit of Jesus 
Christ’s teaching.

Keywords: human economics, economic theology, Christian economics, bionomy, 
sustainable development
Kulcsszavak: humánökonómia, gazdasági teológia, keresztény közgazdaságtan, 
bionómia, fenntartható fejlődés

Vallásunk sikerrel termékenyített meg és alakított át egy erkölcsét vesztett s ez-
által társadalmilag és gazdaságilag is életképtelenné váló ókort középkorrá, majd 
középkort újkorrá, s ma a világ legelterjedtebb vallása. Keresztény közgazda-
ságtan – a szó sz,kebb értelmében – leginkább abban a középkori Európában 
létezett, amelynek társadalmi és jogi törvényeit az egyház erkölcsi teljhatalma 

TF#8 G1%(12& közgazdász, a KÖVET Egyesület alapítója és f*titkára, a Pannon Egyetem 
Georgikon Karának tanszékvezet* egyetemi docense; toth@kovet.hu

Sapientiana 201602.indb   68 2016. 12. 07.   9:31



– 69 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

szabta meg. A korszak a tudományok és a gazdaság felvirágzását hozta, de a 
szellemi-erkölcsi monopólium egyben fel is számolta erkölcsi hitelességét. A fel-
világosodással és az ipari forradalommal szorosan összefonódva jelent meg a 
leginkább Adam Smitht*l¹ (1776) és John Stuart Millt*l (1848) eredeztetett 
utilitárius közgazdaságtan­, mely ma látszólag egyeduralmat élvez a közgazdasági 
egyetemek és üzleti f*iskolák, a „közgazdasági Nobel-díjak”. és a mérvadó tudo-
mányos publikációk terén. A morálökonómia mégis reneszánszát éli vagy élheti, 
hiszen egyre inkább nyilvánvaló, hogy a gazdasági válság alapvet*en erkölcsi ter-
mészet,; a világban sz,nni nem akaró, s*t növekv* egyenl*tlenség, szegénység, 
nyomor a kapitalizmus kilógó lólába; az utóbbi évtizedekben uralkodó neolibe-
rális közgazdaságtani elmélet erejét és hitelét vesztette. A cikkben összefoglaljuk 
a katolikus társadalmi tanítást, kiemelve annak gazdasági vonatkozását, melyet a 
legkonzisztensebb morálökonómiai iskolának tartunk. Végs* soron ezen a néven 
mégsem javasoljuk valamiféle katolikus vagy keresztény közgazdaságtan kidol-
gozását és elterjesztését, pedig ez könnyen rekonstruálható lehetne a középkor 
gazdasági gyakorlatából és az explicit formában is több mint 120 éve megjelent 
katolikus társadalmi tanításból. Ám ez nem azért van, mert túl-, hanem mert 
kevéssé ambiciózusnak tartjuk a keresztény közgazdaságtan kidolgozásának 
célját. Helyette olyan modern erényökonómiai teória kidolgozásától várjuk a 
megoldást, mely keresztény alapon egyesítheti a vallási (f*leg keresztény, zsidó, 
muszlim és buddhista) gazdasági tanításokat és a jó szándékú laikus irányzato-

¹ A7/; S;5#8: Vizsgálódás a nemzetek jólétének természetéről és okairól,  I–II., Napvilág, 
Budapest, 2011.

­ Néz*pontunkból két határozottan elkülöníthet* iskola létezik a közgazdasági gondolkodásban, 
ma akarva-akaratlanul az utilitárius közgazdaságtan (haszonökonómia) uralma alatt élünk. 
Eszerint a gazdaság f* célja a pénzügyi hozammal azonosított haszon növelése, ezt vállalatoknál 
profitmaximalizálásnak, embereknél fogyasztói hasznosságnak hívjuk. Ett*l lényegében tér 
el a másik iskola, az erénygazdaságtan (morálökonómia) képvisel*inek gondolkodása. Ezen 
megközelítésben a gazdasági teljesítmény az emberi életnek és fejl*désnek szükséges, de nem 
legf*bb feltétele. Az anyagiak eszközt s nem célt jelentenek. Az el*bbi felfogás a gazdaságot 
gépnek tekinti, az utóbbi emberi közösségnek.

. A „közgazdasági Nobel-díj”-at mindig idéz*jelbe kellene tenni, s hozzáf,zni, hogy a nehezen 
kialakult hivatalos megnevezés: a Svéd Nemzeti Bank Közgazdaságtudományi Díja Alfred 
Nobel emlékére. A látszólagos szófacsarás mögött több áll, mint kínos akkurátusság: az alapító 
Nobel szándékában nem szerepelt a közgazdasági díj. Más szavakkal ez az elismerés valójában 
nem is Nobel-díj: Alfred Nobel 1895-ben kelt végrendeletében ugyanis nem említi, hogy 
e tudományág kiemelked* m,vel*it is az általa alapított elismerésben kellene részesíteni. 
A díjat a Svéd Központi Bank (Sveriges Riksbank) hozta létre 1968-ban, alapításának 300. 
évfordulóján. Az egyszer,ség kedvéért azonban mégis közgazdasági Nobel-díjnak hívjuk.

Sapientiana 201602.indb   69 2016. 12. 07.   9:31



– 70 –

Tóth Gergely

kat mind a természettudományok területér*l (pl. fenntarthatósági tudomány, 
ld. ökológiai lábnyom), mind a közgazdaságtan alternatív irányzatai közül (pl. 
környezet -gazdaságtan, ökológiai közgazdaságtan, szegénység ökonómiája). 
A cikk végén két nevet javaslunk a f*áram ilyen b*vítésének lefelé (bionómia) 
és felfelé (gazdasági teológia=). Az így létrejöv* kib*vített közgazdaságtannak, 
amely a morálökonómiai hagyományok megújításán alapul, a humánökonómia 
nevet javasoljuk.

1. V32# : E/6-1 I1%1?#:6& I?(/?7/(#/6R

Arisztotelész, Ibn Khaldun, Aquinói Szent Tamás

Ha visszatekintünk a közgazdaságtan kifejezés eredetére, mint annyi más eset-
ben, itt is az ókori görög és római civilizációhoz jutunk. A szó a legtöbb nyelv-
ben a nálunk is használatos ökonómia megfelel*je.> Ennek eredete görög, az 
oikosz (= ház, háztartás, birtok, város, állam) és a némein (= elosztani, megosz-
tani, legeltetni, használni, élvezni, elrendezni, igazgatni) szavak összevonásából 
származik.@ Az ökonómia alatt értett eredeti tevékenység tehát lehetett például 
a ház javainak elosztása, a birtok igazgatása, a háztartás javainak elrendezése és 
igazgatása, de egyben használata és élvezete is. A WikipédiaA szerint a közgaz-
daságtan eredetileg a háztartás és birtok, valamint a (város)állam adminisztrá-

= Már itt meg kell jegyeznünk, hogy az egyébként ritkán használt gazdasági teológia jelentheti 
pontosan az ellenkez*jét is, mint amit mi értünk rajta. Duncan K. Foley például olyan 
jelentésben használja, mint amit itt az ökonomizmus vallás jelent. Mi ellenben egy olyan 
korlátokkal bíró, alternatív közgazdaságként értelmezzük, amelynek az Isten felé haladás ad 
végs* célt és irányultságot.

> B/I3 F1%160: Idegen szavak és kifejezések szótára, Akadémiai Kiadó, Budapest, 2002; F562& 
H16%5I: A latin nyelv szótára a kútfőkből, Franklin Társulat, Budapest, 1884; G&%I& 
A2/O3 – K/J5#6HH& I#E6 – T1(&16 I;%1: Ógörög magyar nagyszótár, Akadémiai Kiadó, 
Budapest, 1990.

@ Más források a szóösszetétel második tagját a νόμος (nomos, „szokás”, „törvény”) ógörög 
szóból eredeztetik. Ilyen például a Douglas Harper: Online Etymology Dictionary „Economy” 
szócikke. Eszerint az oiconomia jelentése kb. „a ház(tartás) törvényei” lenne. Az elterjedtség 
miatt és a latin-görög szótárak szócikkei alapján mi a f*szövegben leírt értelmezést tekintjük 
irányadónak.

A Tudományos cikkben nem szokás bevallani, ha valaki Wikipédia-használó. Én egységes 
szerkezete, népszer,sége és a különböz* nyelv, szócikkek könny, összehasonlíthatósága 

Sapientiana 201602.indb   70 2016. 12. 07.   9:31



– 71 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

ciójának anyagi ügyeir*l szóló vitára utalt. Érdekes módon az eredeti kifejezés 
magyarázatában szó sem esik róla, hogy a birtoknak fejl*dni vagy növekednie 
kellene, a cél a termel*d* jószágok ésszer, felhasználása. A gyarapodás eszköze 
az ökonómia számára küls*: mez*gazdaság, kereskedelem vagy kézm,vesség, 
esetleg hódító háború. Mer*ben ellentétes ez a modern kvázi vallásként, para-
digmaként is felfogható ökonomizmussalB, mely gazdaságossági mániaként, fixá-
cióként értelmezhet*. Ez a torzult logika a piacot és a nyereségmaximalizálást a 
társadalmi érintkezés minden területére kiterjeszti, a növekedés – versenyképes-
ség – hatékonyság b,vös hármasának igézetében.

Az ókori görög bölcsek krematisztika néven ismerték az ökonomizmust, már 
Arisztotelész is alapvet* különbséget tett az általa oikonómiának és krematiszti-
kának nevezett jelenségek között Milétoszi !alész esetének leírásábanC. A filo-
zófust a morálökonómia els* képvisel*jeként is számon tarthatjuk. Arisztotelész 
nem volt a szó mai értelmében közgazdász, mégis * adott nevet a közgazdaság-
nak¹D (oikonomia), és bocsátotta útjára, mint önálló tudományt. A középkor vé-
géig a Biblia mellett a „magasabb” európai kultúra legmeghatározóbb tekintélye: 
a filozófus. Nemcsak eredetit alkotott olyan szerteágazó területeken, mint a filo-
zófia, politika, etika, pedagógia, biológia, nyelvészet és irodalom, de évezredekre 
meghatározta az adott ismeretterület tárgyalását.

Arisztotelész a közgazdaságtant – az etikával és a politikával egyetemben – 
olyan „gyakorlati filozófia” részének tekintette, amelynek következetesen az a té-
mája, hogy miként lehet elérni „az ember számára a jót”¹¹. Arisztotelész, a bölcs 
mintaképe hallatlanul finom és pontos logikai rendszerben gondolkodott. A jó 
szerinte az, amire minden irányul.

okán kiváló elrugaszkodási pontnak tartom, a tudományos forrásokat általában idéz* meta-
adatbázisnak, s  intenzíven támaszkodom is rá jelen cikkben.

B Az ökonomizmus – saját meghatározásunkban – egyfajta ideológia vagy kvázi vallás, mely 
mindent alárendel az er*ltetett gazdasági növekedésnek, hatékonyságnak és versenyképességnek, 
így automatikusan alsóbbrend,nek tekinti a társadalmi és környezeti szempontokat, és 
gyakran feláldozza azokat a „gazdaságosság szükségszer,ségének” oltárán.

C H1%;/6 D/2& – J386 B. C344 J%.: A krematisztikától az oikonómiáig, in Lányi András: 
Természet és szabadság. Humánökológiai olvasókönyv, Osiris, Budapest, 1989.

¹D P?1!73-A%5?#3#12:?: Oikonomia., in Borzsák István (szerk.): Görög történeti 
chrestomathia, Tankönyvkiadó, Budapest, 1967. (Ford.: Borzsák István)

¹¹ B37/5 Z!?/66/: Arisztotelész gazdaságbölcselete [online], www.inco.hu; Első magyar 
internetes folyóirat az információs korról, 2000. év, 3. szám [2016. 05. 23].

Sapientiana 201602.indb   71 2016. 12. 07.   9:31



– 72 –

Tóth Gergely

Ha visszaemlékezünk az ógörög ökonómia meghatározásra, nem csodálkozha-
tunk Arisztotelész három „közgazdasági” könyvének témáján.¹­ Az els* a házon 
belüli uralmi viszonyokról szólt, a férj, a feleség, az úr és a szolgák, az apa és a 
gyermekek közötti kapcsolatokról. A filozófus második könyvében hetven gaz-
tettet gy,jt össze a görög és perzsa államok történetéb*l, amelyeknek köszönhe-
t*en a pénzsz,kében lév* hatalmasságok korrupció révén segítettek magukon. 
Harmadik könyve hasonló az els*höz, a férj és a házasság törvényeit tárgyalja. 
Arisztotelész számára ugyanis az ideális államban az ember alapvet* mikroközös-
sége a család. A család pedig része a nagyobb közösségnek, az egésznek:

„A legfels*bbrend, közösség […], amely a többit mind magában foglalja, 
[…] az, amit városállamnak nevezünk, vagyis az állami közösség.”¹.

A gazdasággép mechanisztikus modelljében a célfüggvény a cég, a társada-
lom és az egyén számára a minél nagyobb anyagi gazdagság. A jóllétben [ango-
lul: well-being] – amelyet az alternatív közgazdaságtan régóta megkülönböztet 
a pusztán anyagiakon múló jóléttől [angolul: well-fare] – csak egy, habár fontos 
faktor a materiális gazdagság.¹= Ennek része sok, anyagiakon keresztül nem ér-
telmezhet* tényez*, úgymint egészség, hosszú élet, család, baráti és közösségi 
kapcsolatok, kultúra stb. Ezt elfogadhatjuk arisztotelészi értelemben jónak. De 
mi lehet az ellentéte? A jóllét birtoklásával annak hiánya áll szemben. A gazda-
godás egy ideig fokozhatja jóllétünket, egy szint felett pedig csökkentheti. De 
lehet, hogy nincs vele kapcsolatban. Tim Kasser¹> amerikai pszichológus kísér-
leteivel azt bizonyítja, hogy nem a gazdagság, hanem az ahhoz való túlzott ra-
gaszkodás csökkenti boldogságunkat. Egyszer,en túlzottan leköti figyelmünket 
az anyagiak hajszolása, biztonságra való vágyunk ebben ver gyökeret, nem az 

¹­ A%5?#3#12:?: Organon, 1. kötet, MTA Filozófiai Írók Tára, Akadémiai Kiadó, Budapest, 
1979.

¹. A%5?#3#12:?: Politika, Gondolat, Budapest, 1984, 71. (ford.: Szabó Miklós)
¹= „A jóllét abban különbözik a jólétt*l, hogy nem materiális elemeket is tartalmaz (mint 

egészség, társadalmi kapcsola tok, boldogság, elégedettség, szabadid*-eltöltés stb.). Easterlin 
ugyanakkor már 1974-ben kimutatta, hogy a fogyasztás és a jóllét kapcsolata nem lineáris. 
Az ún. Easterlin-paradoxon szerint a relatív jövedelem nagyobb hatással van az élettel 
való megelégedettségünkre, mint az abszolút jövedelem, vagyis er*sebben befolyásolja 
elégedettségünket az, hogyan élnek a rokonaink vagy a szomszédaink hozzánk képest, mint 
az, hogy valójában mennyi pénzünk van.” Zsóka Ágnes – Marjainé Sz. Zsuzsanna – Széchy 
Anna: Környezeti fenntarthatóságra nevelés, Acta Periodica MÜTF 7 (2011/1) 71–89.

¹> T5; K/1%: Az anyagiasság súlyos ára, Ursus Libris, Budapest, 2005.

Sapientiana 201602.indb   72 2016. 12. 07.   9:31



– 73 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

emberi kapcsolatokban. A kategóriák megfogalmazásában a jóllét ellentéte tehát 
lehet a jólét teljes hiánya (nyomor) és túl magas szintje (üres gazdagság). És ak-
kor még csak az egyes emberr*l beszéltünk, arról nem, hogy egyesek gazdagsága 
milyen gyakran eredményezi mások szegénységét. 

A közgazdasági lexikonok az ókori bölcs után nagyot ugorva Aquinói Szent 
Tamás tanítását citálják. A Summa theologiae¹@ a legidézettebb teológiai forrás a 
Biblia után. A szerz* igazi sokoldalú tudós, évszázadokig meghatározó iskola-
alapító. Léon Walras mellett Tamást nevezhetjük az egyensúly közgazdászának. 
A társadalmat alkotó sok ember jólétének és biztonságának feltétele, írta, egysé-
gük megóvása. Ezt nevezzük békének. Ha a béke megsz,nik, elvész a társas élet 
haszna, s*t az emberek közti viszálykodás elviselhetetlen méreteket ölt. Ez eddig 
rosszindulattal fogalmazva közhelynek, jóindulattal jámbor ábrándnak számít. 
A dolgok legmélyére hatolva azonban az a kérdés, hogy milyen nek tartjuk az 
embert: harcos individualistának vagy ösztöneit meghaladni tudó társas lény-
nek.¹A

Aquinói Szent Tamás szerint tehát a társadalmi egyensúly meg*rzése a legfon-
tosabb evilági cél, mondhatni, a közgazdaságtan célfüggvénye. !omas Hobbes 
jó 400 évvel kés*bb szintén úgy gondolta, hogy az emberek önfenntartásra és 
szükségleteik egyéni kielégítésére vannak utalva, csak a kényszer (vagy fenyege-
tés) képes eltéríteni *ket az egymással szembeni er*szaktól.¹B

Ám nézzünk egy kicsit jobban a mélyére Tamás és Hobbes elméletének! 
Könnyen észrevehetjük, hogy pont az ellenkez* módon kínálnak megoldást 
ugyanarra a problémára: Hobbes az állati ösztönök küls* kontrolljában, a kény-
szerben látja a megoldást, míg az Angyali Doktor bels* megzabolázásukban.¹C 
Egyikük a világba vetett, esend*, egoista emberre építi elméletét, másikuk a 
b,n által ugyan megfert*zött, de ennél mélyebben és korábban jó, lényegénél 
fogva tökéletes, Isten képére alkotott emberre. Éppen ennél a pontnál követte 
el azt a gondolati hibát Smith és az utilitárius iskola, ami rossz szokássá, kés*bb 
torzulássá, végül erkölcsi válsággá fajult, mára pedig bolygónk létét fenyegeti. 
Ráadásul furcsa módon kevésbé hozott minket lázba az ökológiai rendszer tel-

¹@ A9!56F5 S?16# T/;: A teológia foglalata = summa theologiae, Telosz, Budapest, 1994. 
(Ford.: Tudós-Takács János)

¹A O2/H S/671%: Az id* Istené, in Nikolaus Piper: Híres közgazdászok az ókortól napjainkig, 
Kossuth Kiadó, Budapest, 1997, 12–15.

¹B T83;/ H3441: Leviathan, or the Matter, Forme, and Power of a Commonwealth, Ecclesiastical 
and Civil, k. n., h. n., 1651.

¹C A9!56F5 S?16# T/;: Collationes de decem praeceptis (Előadások a tízparancsolatról), 
lejegyezte: Petrus de Andria, k. n., Nápoly, 1273.

Sapientiana 201602.indb   73 2016. 12. 07.   9:31



– 74 –

Tóth Gergely

jes pusztulásának veszélye, mint gazdaságunk esetleges romba d*lése, miközben 
mára mindkett* reális valósággá vált. A hiba pedig nem más, mint hogy nem 
hisszük el az emberr*l, amit pedig maga Isten mondott róla.

Fordítsuk most figyelmünket egy olyan tudósra, aki szinte teljesen hiányzik 
a közgazdaságtan-történet Európában és Amerikában írt könyveib*l. A törté-
nelmi távlatban legnagyobb muszlim közgazdásznak tartott Ibn Khaldun mun-
kássága az arab mez*gazdasági forradalom,­D az aranykorként nyilvántartott öt 
század (750–1258) végére esik. Ez a kultúra, tudomány és gazdaság virágzását is 
magával hozta. A Guinness Rekordok Könyve­¹ szerint ekkor alapították a világ 
els* egyetemét (University of Al Karaouine, 859). A gazdaságban is el*remutató 
e korszak: kialakul az egységes pénz (dénár), a bankjegy,­­ virágzik a távolsági 
kereskedelem, társaságok alapulnak, megjelenik a mai értelemben vett betéti tár-
saság és részvénytársaság, már ismerik a hitel és tartozás könyvelését, használják 
a profit és veszteség fogalmait (Said Amir Arjomand, 1999).

Ibn Khaldun – teljes nevén Abū Zayd „Abdu r-Rahman bin Muhammad bin 
Khaldūn Al-Hadrami – 1332-ben született Tuniszban, befolyásos andalúziai csa-
ládban. Gsei a XIII. században vándoroltak Tunéziába Sevilla spanyol visszafog-
lalása után (reconquista). Apja és apai nagyapja politikai hivatalokat töltöttek 
be, ám kés*bb visszavonultak, és beléptek egy misztikus rendbe. Származásának 
köszönhet*en Ibn Khaldun a legjobb mesterek tanítványa lehetett Maghreb 
városában. Klasszikus iszlám nevelésben részesült, ami a Koránon alapult, Ibn 
Khaldun ennek szövegét könyv nélkül megtanulta. A f* tárgyak közé tartozott 
még az arab nyelvészet, a hadith (Mohamed tetteinek és szavainak magyarázata), 
a törvény (sharia), a gazdasági jog (figh), a matematika, a logika és a filozófia. 
17 éves korában a pestisjárvány elérte Tuniszt, aminek édesanyja és édesapja 
is áldozatul esett. A tehetséges i[ú politikai pályára készült, életében többször 
töltött be magas pozíciót, fiatalon kinevezték miniszterré, majd Granadában 
teljesített sikerrel diplomáciai küldetést, kés*bb Bougie (Algéria) szultánjának 
miniszterelnöke lett. Másfel*l a zavaros észak-afrikai helyzetben, az uralkodók és 
patrónusok gyors forgása közepette közel két évig ült börtönben és szám,zetésbe 
is kényszerült.

Ibn Khaldun, amikor életének egy újabb fordulata után menekülni kellett, 
egy berber törzsnél talált menedéket Nyugat-Algériában. Ekkor írta meg f* m,-

­D A67%1K M. W/#36: )e Arab Agricultural Revolution and its Di<usion, 700–1100. !e Journal 
of Economic History 34 (1974/1) 8–35.

­¹ !e Guinness Book of Records, Viking Press, New York, 1998, 242.
­­ Amit a nyugati világban csak 1715-ben vezettek be el*ször. 

Sapientiana 201602.indb   74 2016. 12. 07.   9:31



– 75 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

vét Muqaddimah címmel­. (Bevezetés a világtörténelembe). Forrásm,vekért 
visszatért Tuniszba, ahol újból hivatalt vállalt. Ám a nagy m,vet– a kor bevett 
szokásától eltér*en – nem ajánlotta az uralkodónak, ezért újból menekülnie 
kellett. Alexandriába hajózott, majd Egyiptomban telepedett le, amely akkor 
a mameluk uralkodók alatt újabb virágkorát élte. Professzorrá nevezték ki, de 
hamar visszavonult, amikor tragikusan elvesztette feleségét és gyermekeit egy 
hajótörésben.

Az uralkodó sürgetésére akarata ellenére Damaszkuszba ment, ahol a mongol 
Timur lenk ostromolta a várost. Tárgyalásokat folytatott, részletes jelentéseket 
készített mind Maghrebr*l, mind a tatárokról. Életének utolsó öt évét Kairó-
ban töltötte, ahol megírta részletes életrajzát, befejezte a világtörténelemr*l szóló 
m,vét, valamint tanárként és bíróként (kádi) tevékenykedett. Itt érte a halál 74 
éves korában, 1406-ban.

Hányattatott életét és az *t ért tragédiákat, megpróbáltatásokat tekintve csak 
még jobban csodálkozhatunk, hogy Ibn Khaldun nemcsak nagyot alkotott a 
történelemírás, a szociológia és a közgazdaságtan területén, de sokan egyenesen 
ezen tudományok atyjának tartják. Robert Flint skót filozófus (1838–1910) ál-
lítólag azt mondta, hogy Ibn Khaldun nemcsak méltó társa a történelemfilozófi-
ában Platónnak, Arisztotelésznek és Szent Ágostonnak, de meg is haladja *ket.

Dhaouadi­= a keleti szociológia atyjának nevezte 1990-ben megjelent cikké-
nek címében, de sokan­> egyenesen a modern közgazdaságtan atyjának tartják. 
Schumpeter­@ felhívja a figyelmet a közgazdasági gondolkodás több évszázados 
szakadékára, ami a görögök és a modernek között fennáll. A híres osztrák köz-
gazdász csak élete utolsó napjaiban bukkant Ibn Khaldun munkásságá ra, akkor 
viszont a legnagyobb elismerés nyelvén fogalmazott, sokkal eredetibb gondol-
kodónak tartva az arab tudóst Adam Smithnél. Boulakia­A így vélekedett róla:

­. I46 K8/276: Bevezetés a történelembe (al-Muqaddima), Osiris, Budapest, 1995. (Simon 
Róbert bevezetésével és jegyzeteivel.)

­= M. D8/3!/75: Ibn Khaldun: )e Founding Father of Eastern Sociology, International Sociology 5 
(1990/3), 319–335.

­> I4%/85; M. OK15 – G13%(1 N. A#5&18: Arab Civilization, State University of New York 
Press, 1988. J1/6 B3!2/I5/: Ibn Khaldûn: A Fourteenth-Century Economist. !e Journal 
of Political Economy 79 (1971/5) 1105–1118.

­@ J31J8 A. S08!;J1#1%: History of Economic Analysis, Allen & Unwin, London, 1954, 73.
­A J1/6 B3!2/I5/: Ibn Khaldûn: A Fourteenth-Century Economist, !e Journal of Political 

Economy ()e University of Chicago Press), 79 (1971/5) 1105–1118.

Sapientiana 201602.indb   75 2016. 12. 07.   9:31



– 76 –

Tóth Gergely

„Ibn Khaldun sok közgazdászt messze megel*zött, véletlen üstökös a tör-
ténelemben, akinek munkássága hatás nélkül maradt a közgazdasági gon-
dolat kés*bbi fejl*désében […] Nevének a közgazdaságtan alapító atyái 
között kellene szerepelnie.”

F* m,vét részletes kommentárokkal ellátva magyarul is olvashatjuk 1995 óta 
Simon Róbert­B jóvoltából. De mi is volt olyan korszakalkotó ebben a m,ben? 
Ibn Khaldun központi koncepciója, amit asabiyyah-nak nevez, s amit társadalmi 
kohéziónak, csoportszolidaritásnak vagy törzsi összetartásnak szoktak fordítani. 
Ez az összetartozás magától kialakul kisebb, rokon csoportokban, a közös vallási 
értékrend pedig felnagyíthatja és intenzívebbé teheti. A nagy kohézió naggyá te-
heti a népet vagy csoportot, hatalomra segítve *ket, de egyben magában hordja 
a bukás pszichológiai, szociológiai, gazdasági és politikai csíráit is. Ha ugyanis 
er*sebb csoporttudattal vagy legalábbis fiatalabb és életképesebb szolidaritással 
rendelkez* közösség jelenik meg, a hatalom rájuk száll át.

Ibn Khaldun a gazdaságot olyan folyamatok összességeként fogja fel, ame-
lyekben hozzáadott érték keletkezik. Az alapanyagokhoz munka és szaktudás 
adódik a technikának és mesterségbeli ügyességnek köszönhet*en, ez által na-
gyobb érték keletkezik. Megkülönbözteti emellett a létfenntartást a feleslegt*l, 
más szóval világosan elválasztja az életszükséglet javait a nyereségt*l.

A gazdasági növekedésr*l így ír:   

„Amikor egy civilizáció [népességszám] növekszik, a rendelkezésre álló 
munka is növekszik. Következésképpen n* a kényelem, együtt a több nye-
reséggel, szokások és igény alakul ki a luxusra. Fejl*dik a luxustermékek 
el*állításához szükséges mesterségbeli tudás. Nagyobb lesz az ezen cikkek-
ben megtestesül* érték, ennek eredményeként még több nyereség halmo-
zódik fel a városban. Intenzívebbé válik a termelés. Újabb növekedési fázis-
ba lép a város, majd egy harmadikba. Minden további munka luxuscikkek 
el*állítására fordítódik, míg eredetileg a munka az élethez szükséges javak 
elkészítését szolgálta.” (Muqaddimah 2:272–73)

Ibn Khaldunnak köszönhet* az egyik els* elmélet a munkamegosztásról. Ezt 
három szinten értelmezte: az iparágakban, a nemzeteknél és nemzetközi szinten.

­B I46 K8/276: Bevezetés a történelembe (al-Muqaddima), Osiris, Budapest, 1995. 635. (Simon 
Róbert bevezetésével és jegyzeteivel), valamint Simon Róbert: Ibn Khaldūn: History as science and the 
patrimonial empire, Akadémiai Kiadó, Budapest, 2002. (Translated by Klára Pogátsa.)

Sapientiana 201602.indb   76 2016. 12. 07.   9:31



– 77 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

E cikk kereteit meghaladja az ókori hellén, a középkori keresztény és isz-
lám közgazdaságtan összehasonlítása. Kiindulópontjuk, f*leg ember- és isten-
képük egészen eltér* alapokról sokszor hasonló gyakorlatokat eredményezett. 
Elég kiemelnünk az önmegtartóztatás erényét, a tisztesség központi fogalmát, 
az adakozást vagy az uzsorakamat tilalmát. Ha történelmi távlatban vizsgáljuk 
a közgazdasági gondolat erényökonómiai vonulatát, azt találjuk, hogy abba ép-
pen annyira beleillik a keresztény el*futárnak tekintett Arisztotelész, mint az 
iszlám világban alkotó Ibn Khaldun. Ez a kijelentés vitára adhat okot, ha magu-
kat a morálökonómiai iskolákat hasonlítjuk össze. Ezért hangsúlyoznánk, hogy 
mindez a morálökonómiai iskolák hasonlósága, amely a haszonökonómiától 
való eltérés fényében látszik. 

Jonathan Sacks, a Brit Nemzet közösség ortodox f*rabbija Rómában tartott 
el*adásában­C rámutatott, hogy a történelmi ellentétek dacára ma az egyik ol-
dalon a hív* zsidók és keresztények állnak, a másikon pedig az Európát egyre 
inkább és mind agresszívabban szekularizáló er*k. Beszédében így fogalmaz:

„A kereszténység túlélt kétezer évet, a judaizmus kétszer ennyit. […] A zsi-
dó-keresztény örökség az egyetlen rendszer, amit ismerek, ami képes le-
gy*zni az entrópia törvényét, ami szerint minden rendszer elveszti id*vel 
az energiáját. […] Az eurót stabilizálni egy dolog, meggyógyítani a kultú-
rát, ami körülveszi ezt, az másik. Egy olyan világban, ahol az anyagi érté-
kek jelentenek mindent, a lelkiek pedig semmit, nincsenek stabil államok, 
sem jó társadalom. Itt az id*, hogy helyreállítsuk a zsidó-keresztény etikát, 
ami szerint az emberi méltóság az istenképiségb*l fakad. Amikor Európa 
helyreállítja lelkét, helyreállítja jólét-teremt* energiáit is. De el*ször arra 
kell emlékeznünk: az emberiséget nem a piacok szolgálatára teremtették. 
A piacot teremtették az emberiség szolgálatára.”

A keresztényszocializmusról

Az újkorban bekövetkezett utilitárius forradalom a profit és az erény harcában 
az el*bbinek ítélte az el*nyt. A szellemi hegemóniával bíró középkori társadalmi 
egyház lassan a múlté lett, ezért a keresztény cselekvés egyfel*l a magánéletbe 
szorult vissza, másfel*l politikai mozgalommá vált. 

­C J36/#8/6 S/0I: Has Europe lost its soul? address given at the Pontifical Gregorian University 
(December 12, 2012). CatholicEducation.org

Sapientiana 201602.indb   77 2016. 12. 07.   9:31



– 78 –

Tóth Gergely

Jellemz*en a gazdasági gépezet okozta társadalmi igazság adta el*ször a ke-
resztényszocalizmus alapját. A keresztényszocializmus kifejezést el*ször a modern 
angol társadalmi reformerek használták, akik a szövetkezeti mozgalom élén 
állottak. Közéjük tartozott például Frederick Denison Maurice (1805–1872), 
Charles Kingsley (1819–1875) és John Malcolm Formes Ludlow (1821–1911). 
A keresztényszocializmus keletkezésére nagy hatást gyakorolt Wilhelm Emánu-
el Ketteler mainzi püspök Arbeiterfrage und Christentum cím, könyve (1864). 
Ebben a szerz* a munkáskérdést vallási kérdésként tárgyalta, és azzal vádolta a 
kapitalizmust, hogy a munkást testileg-lelkileg elnyomja, kizsákmányolja, végs* 
soron tönkreteszi. Kettelerre er*sen hatott Lassalle, aki viszont Ricardo és Malt-
hus hatására alkotta meg a vasbértörvényt (ehernes Lohngesetz). Eszerint szabad 
verseny esetén a munkabér folyamatosan süllyed, elérve a létminimumot. (Te-
gyük hozzá, hogy a klasszi kusok szerint, akiknek véleményét még Keynes is osz-
totta, a t*ke hozama szintén csökken* tendenciát mutat, azaz a kapitalizmus az 
egyetemes jólét elérése után egyensúlyi, stacioner állapotba jut.)

A keresztényszocializmus tehát a keresztény tanításból ered*en békés eszkö-
zöket használó társadalmi mozgalom, amely részben a gazdasági liberalizmus, 
részben a forradalmi szocializmus ellenhatásaként jött létre az 1848-as forradal-
mak idejében. A keresztényszocializmusnak már a neve is vitákat kavar. Gergely 
Jen*.D szociális katolicizmusnak nevezi a mozgalmat, amit kifejez*bbnek tartha-
tunk. Hiszen nem keresztény vallású szocialistákról van szó, hanem arról, hogy 
az egyház körülbelül a marxizmus térnyerésével egy id*ben felismerte annak 
szükségességét, hogy beleszóljon a közéletbe, és szervezkedjen a kizsákmányolás 
ellen. A mozgalomnak XIII. Leo pápa Rerum novarum c. enciklikája adott hatá-
rozottabb irányt és pozitív tartalmat (1891)..¹

Míg a Marx nevéhez köthet* szocializmust szinte mindenki ismeri saját ta-
pasztalatból vagy történelmi tanulmányaiból, a keresztényszocializmus a hétköz-
napi ember számára ismeretlen. Ennek két okát hozhatjuk fel. (1) A keresztény-

.D G1%(12& J16Q: XIII. Leó és a keresztényszocializmus. Vigilia 68 (1998/11) 826–830.

.¹ Ugyanakkor meg kell jegyezni, hogy a szocializmus valódi arcának kibontakozásával a 
következ* enciklika már rendkívül határozottan és világosan elhatárolódott a szocializmustól, 
teljesen abszurdnak tartva már a keresztényszocializmus szóösszetételt is. XI. Piusz így ír a 
Quadragesimo anno c. enciklikában: (116) „A szocializmus enyhébb irányzata és a keresztény 
társadalmi tanítás közötti kompromisszum képtelensége [cím] […] (120) Noha a szocializmus 
mint minden tévedés, felvesz a tanai közé néhány részigazságot is (ezt a pápák sosem tagadták), 
olyan, szervesen hozzátartozó társadalomelméleten alapul, amely a valódi kereszténységt*l 
idegen. A vallásos szocializmus, a keresztény szocializmus önellentmondásos fogalmak: senki 
sem lehet egyszerre igazi katolikus és egyúttal fogalmának megfelel* szocialista.”   

Sapientiana 201602.indb   78 2016. 12. 07.   9:31



– 79 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

szocializmus els*sorban politikai mozgalomként próbált megjelenni egy olyan 
korban, amikor a hozzá nagyon hasonló célokat és nevet (de mer*ben ellentétes 
stratégiát) választó kommunista mozgalom radikális megoldása szimpatiku sabb 
volt a tömegeknek. (2) Talán az el*z* lábjegyzet pápai elzárkózása, talán a szoci-
alizmustól való elhatárolódás miatt a mozgalom a ma is er*s kereszténydemokrá-
ciában élt tovább, ennek elemzése azonban már messze vinne minket a közgaz-
daságtantól a politika irányába.

Az unortodox közgazdaságtan

A második világháború utáni világrendb*l látszólag szinte kihalt a morálökonó-
mia. Hozzá kell tennünk, hogy jelent*s része azért magától értet*d* gazdasági 
gyakorlattá vált, elég a modern munkajogra, a minimálbérre, a – termelési és ér-
tékesítési – szövetkezeti mozgalomra, a környezettudatos vállalatirányításra vagy 
a vállalati társadalmi felel*sség (CSR) jelenségeire gondolnunk. Ám a nagy elvek 
szintjén, a szakirodalomban, a fels*oktatásban és a kutatásban a matematizált 
közgazdaságtan a maga egydimenziós – homo oeconomicus – emberképével, lé-
nyegében kétváltozós.­ modelljével, cél-eszköz profitorientáltságával s legf*képp 
a pozitív (értsd értékmentes, az elosztás kérdéseivel deklaráltan nem tör*d*) 
közgazdaságtan eszményével a haszonökonómia látszólag teljes gy*zelmet ara-
tott a világ szinte minden országában.

Magyarországon ismert a fentiek alternatíváját megfogalmazó ún. unortodox 
közgazdaságtan szóösszetétel. Bár szinte semmi sem üdvözlend*bb, mint a f*á-
ram alternatíváját megfogalmazó ilyen törekvés mind fenntarthatósági, mind 
nemzeti, mind morális szemszögb*l, maga a kifejezés nem túl szerencsés. Az 
ortho-doxia ugyanis körülbelül helyes tanításnak fordítható, ezzel a logikával az 
unortodox magyarul helytelen közgazdaságtant jelent.   

2. Á22L#3I

Eddigi vizsgálódásaink alapján három állítást fogalmazhatunk meg:

1.  Keresztény közgazdaságtan létezett és uralkodó volt, de nem hívták ezen 
a néven, ugyanis a középkorban Európában egyfel*l minden keresztény 

.­ T*ke és munka mint optimalizálandó tényez*k, ezen belül a t*ke maximalizálandó, a 
munkaer* minimalizálandó.

Sapientiana 201602.indb   79 2016. 12. 07.   9:31



– 80 –

Tóth Gergely

volt, másfel*l a közgazdaságtan önálló diszciplínává válását csak a XVIII. 
század végét*l számítjuk.

Egy vicc szerint, amit nem Kínában gyártottak, az napjainkban eleve hami-
sítvány. Hasonló mintára elmondható, hogy amit az interneten nem lehet meg-
találni, az nem is létezik. Nos, ha beütjük a keresztény közgazdaságtan kifejezést 
magyarul vagy angolul, elég gyenge a találati lista... Nem írtak például ezzel a 
címmel könyvet, nem nagyon oktatnak ilyen tárgyat a világ egyetemein. Ennek 
ellenére elmondható, hogy keresztény közgazdaságtan létezett és meghatározta 
a középkori Európa gazdasági gyakorlatát, erkölcsi gyökerei az ókori görögökre 
visszavezethet*ek, végül sok gyakorlatában nagy hasonlóságot mutat az iszlám 
közgazdaságtannal (amely deklaráltan ezen a néven szintén csak az utóbbi évti-
zedek publikációiban jelenik meg).

2. A morálökonómia, melybe a keresztény közgazdaságtan is tartozik, jelen-
leg inkább búvópatak, mint f*áramú er*.

A morálökonómiai gyakorlat f*áramnak az számított az újkort megel*z* 
id*szakban, amit a társadalom erkölcse garantált. Ez természetesen nem jelenti 
a visszaélések hiányát, vagy hogy a korábbi századokat gazdasági b,n nélküli 
id*szakként idealizálhatjuk, ám a leplezetlen önérdekkövetés nem volt legitim, 
csak er*szakkal volt fenntartható. A felvilágosodással, a nagy eszmék harcával a 
morálökonómia komoly kihívóra akadt: a haszonökonómiára. Epikurosz (Kr. e. 
341–270) ókori bölcsel* ugyan már sokkal korábban megteremtette a haszonel-
v, filozófiai iskolát, ám ez kisebbségben maradt, s f*leg nem vált a mindennapi 
gazdasági tevékenység alapjává. Machiavelli (1512), Mandeville.= (1705), Hel-
vétius (1758) és Bentham (1789) eszméi azonban lassan elterjedtek, s a korlátlan 
egyéni önérdekkövetés nemcsak legitimmé vált, de automatikusan várjuk t*le a 
legnagyobb közjó elérését is. Furcsa mód közgazdászhallgatók számára ezt Adam 
Smith korszakalkotó m,vére (1776) szokták visszavezetni, ami feltehet*en elég 
messze áll a közgazdaság atyjának eredeti szándékától, mivel csak egy-egy egé-
szen távoli helyen utal a több mint 1000 oldalas könyv az önérdekkövetésre, 

.. Idéz*jelbe írva a Google általános keres*je a „keresztény közgazdaságtan” kifejezésre 450 db 
találatot jelez, a „Christian economics”-ra 39.400-at. A tudományos cikkek között keres* 
Google Scholar 1, illetve 1340 db találatot ad. A leolvasás dátuma: 2015. március 2.

.= B1%6/%7 M/671E5221: A méhek meséje avagy magánvétkek-közhaszon, Magyar Helikon, 
Budapest, 1969. (ford.: Tótfalusi István)

Sapientiana 201602.indb   80 2016. 12. 07.   9:31



– 81 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

illetve a láthatatlan kézre. Az utóbbi két és fél század a haszonökonómia diada-
lának útja. Leginkább Milton Friedman és Paul Samuelson nevéhez köthetjük 
az ún. a pozitív közgazdaságtan eszményét, amely deklaráltan nem tör*dik az 
elosztással, az igazsággal vagy bármilyen értékkel, csak számol, objektív és sem-
leges valóságnak tekintve az emberi társadalom gazdaság nev, alrendszerét. Bár 
axiómái nyilvánvalóan túlzottan leegyszer,sít*k, a monetarizmus kidolgozója 
átvághatónak vélte ezt a gordiuszi csomót:

„A valóban fontos és jelentékeny hipotéziseknél azt fogjuk találni, hogy 
olyan „feltevéseken” alapulnak, amelyek valóságnak csak rendkívül pon-
tatlan, leíró ábrázolásai, és úgy általában igaz, hogy minél fontosabb egy 
elmélet, annál valószín,tlenebbek a feltevések. […] Abban azonban, hogy 
egy hipotézis fontos legyen, muszáj, hogy a feltevései deskriptíve hamisak 
legyenek; ne vegyen figyelembe egyetlen más, kísér* körülményt sem, és 
ne is számoljon velük, hiszen önmagában a sikere azt mutatja, hogy azok 
irrelevánsak a magyarázott jelenségek szempontjából.”.>  

Ez a megközelítés több mint machiavellista, hiszen már nemcsak a cél, hanem 
a siker is szentesíti az eszközt. Ha el is fogadjuk azt a logikai bukfencet, hogy az 
igazságra alapozás nem feltétele az igaz felépítménynek, Friedman vélekedése 
napjainkra akkor is önmagát cáfolja: az ökonomizmus immár nem is sikeres. 
Nagy szerencse, hogy a morálökonómia, ha különálló iskolákra szakadozva és 
másodheged,sként is, de átélte ezt az id*szakot, s most talán eljött újra az ideje.

3. Bár a keresztény társadalmi tanításban nagy er* rejlik, s*t talán els*sorban 
benne található az archimédeszi pont, a társadalmi egyház visszaszorulá-
sával és a hív*k számának csökkenésével nem célszer,, hogy a katolikus 
társadalmi tanítás (angol rövidítéssel: CST) önmagában alternatívaként 
lépjen fel. Ellenben a változás élére állhat azzal, hogy a keresztény köz-
gazdászok szövetségeseket keresnek, s erkölcsileg megtermékenyítenek 
kovászként más vallásokat, valamint a jó szándékú vallástalan embereket.

.> M52#36 F%517;/6: Essays in Positive Economics. Chicago, London, University of Chicago 
Press, 1970, 14., idézi: T3;] S1721I: A jó és a rossz közgazdaságtana. A Gilgames-eposztól 
a Wall Streetig, HVG Könyvek, Budapest, 2012. B1II1% Z!?/ (szerk.): Alapművek, 
alapirányzatok, Aula, Budapest, 2002.

Sapientiana 201602.indb   81 2016. 12. 07.   9:31



– 82 –

Tóth Gergely

Ezt az állítást az 5. részben fogjuk kifejteni, mint a cikk f* mondanivalóját. 
Miel*tt azonban rátérnénk erre, foglaljuk össze a katolikus társadalmi tanítást, 
s sz,rjük ki annak gazdasági viselkedéssel kapcsolatos részeit. Ugyanis nem el-
s*sorban Arisztotelész erénytanait vagy Szent Tamás kamattilalmát kell el*ven-
nünk, hiszen legteljesebb formájában a keresztény közgazdaságtan, ha csak imp-
licite is, de a CST-ben van jelen. 

3. A I/#325I! #%/7/2;5 #/6L#

Van a kereszténységnek egy kevéssé ismert, szelíd, s korunk számára igencsak ak-
tuális tanítása is, amely sosem törekedett politikai vagy más intézményi megva-
lósulásra, és immár legalább 120 éves múltra tekint vissza.@ (mintegy lekövetve 
a világ forrongását az 1917-es nagy októberi szocialista forradalomtól a 2008-as 
nagy gazdasági válságig). Bár ez a (Római Katolikus) Egyház társadalmi tanítá-
sa.A nevet viseli, bátran tarthatjuk a legszélesebb értelemben vett kereszténynek 
(vagy keresztyénnek).B (ökumenikusnak) s gazdasági tanításnak. Az alábbiakban 

.@ Itt az explicit formában, ezen a néven megtalálható társadalmi tanításra szorítkozunk, 
szélesebben értelmezve a keresztény társadalmi tanítás nyilván visszavezethet* Jézus Krisztus 
tanítására és a m,vét el*készít* prófétákra. Ámosz próféta könyvének 5. fejezetében (21–24) 
például így ír az igazságosságról a hiteles kultusszal kapcsolatban: „Megvetem, gy,lölöm 
ünnepeiteket, ünnepségeitek nem tetszenek nekem. Ha ég*áldozatokat mutattok be és 
ételáldozataitokat, nem szívlelhetem, a hizlalt állataitokból való békeáldozatot látni sem 
szeretem. Vigyétek el*lem harsány éneketek, hárfáitok hangját hallani sem bírom! Mint a 
víz, áradjon inkább az igazság, mint a sebes patak, az igazságosság.”

.A Angolul egyértelm,bb a kifejezés: Catholic Social !ought vagy Teaching, rövidítve CST. 
A következ* lábjegyzet szellemében a CST-t Christian Social Teaching értelemben, magyarul 
keresztény társadalmi tanításként értelmezzük. 

.B A keresztény inkább a katolikusok, a keresztyén a reformátusok szóhasználata. Ko mo-
lyabb elemzést igényelne, de könyvünk témájától elvinne a katolikus és protestáns 
gazdaságfelfogás közötti különbség. A témának nagy szakirodalma van, melyet f*leg Max 
Weber klasszikus m,ve generált (M/Y W141%: A protestáns etika és a kapitalizmus szelleme, 
Gondolat, Budapest, 1982.) Akit mélyebben érdekel a kérdés s annak magyar vonatkozásai, 
haszonnal forgathatja Kovács György áttekint* könyvét (K3E0 G&%(&: Protestantizmus 
és kapitalizmus: Magyar gazdaság- és eszmetörténeti tanulságok, DRHE, Szeged, 2011). Mi 
ebben a részben a legkifejtettebb társadalmi tanításra, a pápai enciklikákra hagyatkozunk. Ez 
er*s leegyszer,sítés, de célunk a nagy vallások és világjobbító tudományos irányzatok közös 
nevez*inek megtalálása, nem pedig a keresztény vallásokon belüli különbségek keresése, 
különösen nem a gazdasági tanítás terén.

Sapientiana 201602.indb   82 2016. 12. 07.   9:31



– 83 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

röviden foglalkozunk vele, s azt a következtetést vonhatjuk le, hogy az ökume-
nizmus az ökonomizmus legf*bb alternatívája lehet.  

A pápák vonatkozó enciklikái XIII. Leótól (1891) Ferencig (2013) terjednek. 
A kép árnyaltsága okán egyb*l megfogalmazzuk legf*bb kritikai észrevételünket 
is: az egész ügy marketingje nem túl jó. Ennek els* fele az id*zítés. A sort nyitó 
Rerum Novarum dokumentum, ha 50 évvel korábban látott volna napvilágot, 
talán elkerülhet* lett volna a kommunizmus legalább 100 millió áldozata..C 
A CST természetéb*l ered*en szinte kizárólag a m,veltebb hív*k számára is-
mert, az olvasó pedig els*re csak gyönyör,, de nem túl pragmatikus erkölcsi 
alapelvek gy,jteményét látja benne. Itt egyben el is kell zárkóznunk saját kri-
tikánktól, hiszen pont azt kérjük számon az egyházon, amit az imént a közvé-
lemény nevében kifogásoltunk: az evilági érvényesülést.=D A társadalmi tanítást 
olvasva meg kell értenünk, hogy az m,fajilag leginkább a filozófiai szakirodalom 
m,fajába tartozik, bár egyszer,, de mély, ezért id*t kell szánni rá. Alább kísérle-
tet teszünk rá, hogy lefordítsuk a gazdaságfilozófia nyelvére, amit – az erényöko-
nómia többi hagyományával együtt – magánszemélyként és vállalatvezet*ként 
élhet* gazdasági tanítássá tehetünk. De most nézzük el*ször a tényeket! 

A CST-be 17 dokumentumot szoktak besorolni, az els*t XIII. Leó pápa adta 
ki 1891-ben, a legutóbbit pedig Ferenc pápa 124 évvel kés*bb. Az enciklikák 
eredeti nyelve a latin, de mindegyik magyar fordítása hozzáférhet*,=¹ összesen 
841 oldalt tesznek ki. Hogy egyáltalán mit sorolunk az Egyház társadalmi taní-

.C S#:J8/61 C3!%#35 (ed., et.al): A kommunizmus fekete könyve : Bűntény, terror, megtorlás. 
Nagyvilág Kiadó, Budapest, 2000.

=D Muzslay István, a téma vezet* magyar szakért*je kiválóan fogalmazza meg ezt a dilemmát 
Az egyház szociális tanítása c. könyvében: „Az Egyház szociális tanításának az el*adása és 
terjesztése evangéliumi küldetés, amely az Egyház sajátja (SRS 41). Ezt a tanítást sokan 
félreértik. Vannak, akik keveset vagy semmit sem várnak t*le, s*t még helytelenítik is, mivel 
szerintük az Egyháznak kizárólag a természetfeletti küldetésével kellene foglalkoznia tekintet 
nélkül a földi létére. Az Egyház nem e világból való, ne tör*djön tehát a világ dolgaival! 
[…] Mások túlságosan is sokat várnak az Egyháztól: technikailag kidolgozott, jól kipróbált 
terveket a világ gazdasági és társadalmi gondjainak megoldására, s*t még egy nemzetközi 
összefogás megszervezését is a tervek kivitelezésére. A félreértések alapja legtöbbször az, hogy 
sokan még az egyháziak közül sem ismerik az Egyház szociális tanítását” (Muzslay István SJ: 
Az Egyház szociális tanítása, Márton Áron Kiadó, Budapest, 1997, 162.).

=¹ A teljes szövegek jórészt megtalálhatók az interneten (magyarul: www.katolikus.hu), de teljes 
szövegeket tartalmaz az alábbi 585 oldalas könyv is: T3;I/ M5I2F – G3OI J63 (szerk.): 
Az Egyház társadalmi tanítása, Szent István Társulat, Budapest, 2005. Ez természetszer,leg 
nem tartalmazza a kés*bb napvilágot látott dokumentumokat, de a Szent István Társulat 
kiadásában ezek is kaphatók nyomtatásban.

Sapientiana 201602.indb   83 2016. 12. 07.   9:31



– 84 –

Tóth Gergely

tásához, abban többé-kevésbé egyetértés van, de nem teljes mértékben. Az angol 
nyelv, Wikipédia listáján szerepel például XII. Piusz (1939–1958), aki encik-
likát ugyan nem adott közre, de el*adásainak és rádióüzeneteinek terjedelme 
meghaladja a 700 oldalt.=­ Szerepel még rajta XVI. Benedekt*l a Deus caritas est 
és az általa kezdett, de Ferenc pápával közösen befejezett Lumen fidei. Ezeket mi 
nem számítjuk ide, mivel szinte kizárólag társadalmi, s nem gazdasági tanítást 
fogalmaznak meg. Belevettük viszont a most hivatalban lév* Szentatyától az 
Evangelii gaudium kezdet, apostoli buzdítást, mivel az igen markánsan fogal-
mazza meg az egyház ítéletét a kirekeszt* gazdaságról, a pénzbálványimádásáról, 
de címéhez híven f*leg igenlését a közösségi gazdaságra (distributing vagy sharing 
economy) vagy a közjóra mint a társadalmi béke zálogára.

Nem foglalkozván tovább a besorolás kérdéseivel, annyit mondhatunk, hogy 
a katolikus egyház társadalmi tanítása rendkívül szerteágazó, nem korlátozódik 
a fenti 16 dokumentumra, de mégis azok számítanak a CST gerincének, leg-
alábbis gazdasági néz*pontból. Az eredeti szövegek mellett érdemes használni 
az Angelo Sodano bíboros által jegyzett s a Vatikáni Könyvtár által 2004-ben 
kiadott Kompendiumot, amely hatalmas munkával, egységes szerkezetben közli a 
társadalmi tanítást=. és a tartalmi ismertet*ket==.

A sort nyitó Rerum Novarum a szocialista kollektivizáló megoldás veszélyeire 
figyelmezteti a hív*ket. XIII. Leó pápa ebben a korszakos jelent*ség, írásában 
azt vázolja, milyen legyen a keresz tény állam, hogy a földön isteni rendeltetését 
betöltse. Kötelességévé tette a papságnak, hogy a társadalmi kérdés rendezésé-
ben részt vegyen, a munkások számára pedig bérminimumot követelt. Hason-
ló elveket tartalmaz XI. Piusnak a Rerum Novarum negyvenedik évfordulóján 

=­ Ezek f*leg orvos-etikai kérdésekkel foglalkoznak, olyan súlyos kérdéseket vizsgálva, mint 
a gyógyíthatatlan betegek, a mesterséges megtermékenyítés, a sterilizálás. XII. Piusz 
megnyilatkozásainak másik csoportja a szexualitás és lelkiismeret kérdéseivel foglalkozik, a 
családtervezésr*l szóló tanítása ma a Katekizmus része, s arra épül VI. Pál Humanae Vitae 
c. körlevele és II. János Pál A test teológiája c. m,ve. XII. Piusz sokat tett a tudomány és 
teológia sokak által félreértett viszonyának tisztázásáért, végül összeegyeztette az evolúciót a 
Biblia teremtéstörténetével. Ezek ugyan rendkívül fontos megnyilatkozások a modern egyház 
és társadalom szempontjából, de közvetlen gazdasági relevanciájuk kevés, ezért a nehéz 
id*kben az egyházat kormányzó pápa társadalmi tanítását ebben a CST közgazdaságfókuszú 
elemzésben nem szerepeltetjük.  

=. A? I(/?(3( : B:I1 PJ/5 T/60/: Az Egyház társadalmi tanításának kompendiuma. 
Szent István Társulat, Budapest, 2007.

== B/%5#? S/%32#/ L/!%/: A Caritas in veritate pápai enciklika tartalmi ismertetése [online], 
Magyar Kurír, 2009. 07. 13., http://www.magyarkurir.hu/hirek/caritas-veritate-papai-
enciklika-tartalmi-ismertetese-1 [2016. 05. 23.]

Sapientiana 201602.indb   84 2016. 12. 07.   9:31



– 85 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

meg jelent Quadragesimo Anno c. enciklikája. Az új gazdasági logika igényét a 
II. Vatikáni Zsinat által kimun kált Gaudium et spes dokumentum fogalmazza 
meg, miszerint az emberiség új kor szakába lépett: növekedési válságba került. 
Hatalmának kiterjesztése már nem mindig szolgálja valódi céljait.

4. A #%/7/2;5 #/6L# (/?7/(5 #/%#/2;/

A keresztény társadalmi tanítással könyvtárnyi irodalom foglalkozik,=> itt az ál-
talános ismertetésen túl az a célunk, hogy kisz,rjük ebb*l a gazdasági vonatko-
zású tartalmat, és ezeket minél koncentráltabb formába öntve megfelel* alapot 
„vonjunk ki” a gazdaságteológia számára. A Kompendium vonalán haladunk te-
hát tovább, kiemelve a f* témákat, s megbecsülve azok gazdasági tartalmát. Így 
ha hozzávet*leg is, de választ kapunk arra a számunkra fontos kérdésre, hogy az 
egyház társadalmi tanítása mekkora részben közgazdasági tartalmú. 

Az 1. táblázatból jól látszik, mik a CST súlyponti témái, az utolsó el*tti oszlop 
becslése alapján pedig megállapíthatjuk, hogy legalább 60 százalékban gazdasági 
tanítást fogalmaz meg. Ám nagy hibát követnénk el, ha pusztán számokkal és 
címszavakkal próbálnánk megfogni a 16 nagyszabású megnyilatkozást, ahol a 
pontos megfogalmazás és finom különbségtétel dönt* jelent*ség,.

Nagyon fontos, hogy a társadalmi tanításban a pápák több olyan intézményt 
javasoltak, amelyek ma teljesen természetesnek t,nnek, s nem egyértelm,en er-
kölcsi és vallási eredet,ek. Jó példa erre a minimálbér, amelyr*l így ír a Rerum 
Novarum enciklika 1891-ben:

Ha tehát megengedjük is, hogy a munkás és munkaadó szabadon állapod-
nak meg egyebek közt a bér nagyságában, akkor még mindig hiányzik egy 
természetjogi elem, s az fontosabb és *sibb az egyezkedés szabadságánál: 
hogy a munkabér elégséges legyen a munkás eltartására, amennyiben az 
illet* jóravaló, és tisztességesen megdolgozott érte. Ha a munkás kény-
szerhelyzetben vagy nagyobb bajtól tartva nyugszik bele ennél keményebb 
feltételekbe, amelyeket akarata ellenére kell elfogadnia, mivel ezeket a tu-

=> Mértékadó m, pl. J31J8 HHH61%: Keresztény társadalmi tanítás, Szent István Társulat, 
Budapest, 2002.

Sapientiana 201602.indb   85 2016. 12. 07.   9:31



– 86 –

Tóth Gergely

lajdonos vagy a munkáltató szabja meg, akkor olyan er*szaknak enged, 
amely ellenkezik a jogszer,séggel.=@

Talán nem véletlen, hogy néhány évvel kés*bb, 1894-ben Új-Zélandban 
megjelent az els* minimálbértörvény, ma pedig az országok 90 százalékában 
van ilyen hatályban. Ugyanebben a dokumentumban szerepel a bismarcki Po-
rosz Királyságban már 1883–1889-ben törvénybe iktatott társadalombiztosítás 
intézménye, XIII. Leó javasolja az önsegélyez* és egyéb munkásszervezetek lét-
rehozását is. Az 1931-es dokumentumban (QA) XI. Piusz keresztény megoldás-
ként mutatja be a proletárok szerény vagyonhoz juttatását, a n*i és gyerekmun-

=@ T3;I/ M5I2F – G3OI J63 (szerk.): Az Egyház társadalmi tanítása – Dokumentumok, 
Szent István Társulat, Budapest, 2005.

Kódszó Alfejezetek 
száma

Oldalak 
száma

Milyen 
arányban 
gazdaság-
elmélet?

Eredeti cím

1. Fejl*dés 4 16 25% Isten emberiség iránti 
szeretetének terve

2. Egyház 3 22 5% Az egyház küldetése  
és a társadalmi tanítás

3. Jogok 4 24 50% Az emberi természet és jogai

4. Alapelvek 8 26 80% Az egyház társadalmi 
tanításának alapelvei

5. Család 5 21 50% A család a társadalom életadó 
alapsejtje

6. Munka 7 28 95% Az emberi munka
7. Gazdaság 5 23 100% A gazdasági élet
8. Politika 6 22 25% A politikai közösség
9. Nemzetközi 4 12 80% A nemzetközi közösség

10. Környezet 4 16 80% A környezetvédelem
11. Béke 4 18 50% A béke támogatása

12. Cselekvés 2 24 90% Társadalmi tanítás  
és egyházi cselekvés

Összesen: 56 252 62%

1. táblázat: Az egyház társadalmi tanítása (CST) a Kompendium alapján

Sapientiana 201602.indb   86 2016. 12. 07.   9:31



– 87 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

ka korlátozását, a családf* megfelel* fizetését a teljes család ellátására, végül a 
munkához való jogot. Ne felejtsük el, hogy a világgazdasági válság éveiben já-
runk, amikor sok addig szilárdnak hitt támasz megremegett. XXIII. János pápa 
1961-ben síkraszállt a mez*gazdasági hitelpolitika, továbbá a termék- és társa-
dalombiztosítás mellett (MM), 1963-ban pedig a személyiségi jogokat fejtette 
ki 17 pontban, úgymint étel, ruha, hajlék, pihenés, gyógyítás, állami szolgálta-
tások, megbecsülés, véleménynyilvánítás, mesterségválasztás, informáltság, ok-
tatás, vallásszabadság, életállapot választása, külön gazdasági jogok, gyülekezés, 
társulás, lakhelyválasztás, politikai részvétel (PT). Mindez nemzetközi szinten 
nagyrészt már 1948-ben polgárjogot nyert Az emberi jogok egyetemes nyilatko-
zatában, amelyet a II. világháború borzalmai el*ztek meg. A CST több eleme 
tehát megihlette, s*t átjutott a laikus munkajogba, környezetvédelmi mozgal-
makba, fenntarthatósági gondolkodásba.

Összefoglalva elmondhatjuk, hogy a katolikus egyház társadalmi tanítása 
mély és gazdag forrás az új gazdaságfilozófiához. Abban különbözik a többi 
közgazdasági iskolától, hogy míg ott egy-egy nagy tekintély és felismerés körül 
iskola alakul, majd a következ* ennek meghaladásával lesz népszer,, addig a 
pápák nagy részben ismétlik és elismerik el*djeiket, de a problémák és megoldá-
sok bátor megfogalmazásával korszer,en is tartják a tanítást. Az ökonomizmust 
elítél* és ezzel szemben a szeretet ökonómiáját propagáló CST így ha nem is a 
legkidolgozottabb, de bizonyára a leghosszabban uralkodó és legkonzisztensebb 
közgazdasági iskolának tekinthet*.

Z. A I1%1?#:6& I?(/?7/(36 #2  

A záró részben el*ször arra teszünk kísérletet, hogy újradefiniáljuk a közgaz-
daságtan célját az anyagiakat az Isten felé haladás, az emberibb emberré válás 
eszközeként értelmezve. Ezzel meghatározzuk a fenti iskolák közös nevez*jét. 
Ezután két új gazdaságelméletet, gazdaság filozófiát javaslunk, amelyek célja nem 
a jelenlegi haszonökonómia leváltása, hanem lefelé és felfelé való b*vítése. A 
lefelé való b*vítést bionómiának nevezzük, a cikkünk szempontjából érdekesebb 
felfelé b*vítésre a gazdasági teológiát javasoljuk. 

Az egydimenziós (az anyagi növekedésre mint egyfajta céleszközre koncent-
ráló) közgazdaságtani elméletet két lépésben véljük megreformálhatónak. Els* 
lépésben a természett*l tanulva alkothatunk olyan alapelveket, majd programo-
kat, amelyek nem hordozzák magukban a fenntarthatatlanság problémáját. Ezt 
bionómiának kereszteltük el. 

Sapientiana 201602.indb   87 2016. 12. 07.   9:31



– 88 –

Tóth Gergely

1. A bionómia az élet és az él*világ törvényeinek gondos tanulmányozásán 
alapuló új köz gazdaságtani elmélet, amelynek célja az élet – kiemelten az 
emberi közösségek – szolgálata. 

Második lépésben azonban túl kell lépnünk a kézzel foghatón, a pozitiviz-
must meghaladva kell a magasabb rend, felé törekednünk, egységes célt víve a 
közgazdaságba. Ez a gazdaságteológia vagy humánökonómia, amit a következ*-
képpen definiálhatunk:

2. A gazdaságteológia a morálökonómia iskolájába tartozó gazdaság-
filozófia, amely az anyagiakat az Isten felé haladás, az emberi felemelkedés 
egy eszközének tekinti, s amely leginkább a világvallások, az alternatív köz-
gazdasági iskolák és a fenntartható fejl*dés=A tanaiból áll össze. 

Az újonnan bevezetett kifejezések, amennyire lehetséges a „big data” mai 
világában, gyakorlatilag nem használt szóösszetételek.=B A teológia a theosz és 
logosz szavak összetételeként eredetileg az isten(ek)r*l való beszédet jelentette, 
gyakorlatilag egy-egy vallás teljes hitrendszerét és annak vizsgálatát értjük alatta. 
Ezt továbbgondolva a gazdasági teológia Istenr*l való beszéd a gazdaság nyelvén.

De miért nem elég csak a bionómia vagy a humánökonómia, ha már nem 
elégszünk meg az alternatív iskolák vala melyikével? A haszonökonómia a gép 
mintájára építette fel a gazdaságot, s ez rendjén is volt, amíg a gazdaságnak pusz-
tán az volt a feladata, hogy többet termeljen. A legújabb korig – az akkor is 
fellelhet* elosztási anomáliák ellenére – az éhínségek és járványok leküzdéséért, 
az alapvet* jószágok (élelmiszer, víz, lakhatás, higiéniai viszonyok stb.) biztosítá-
sáért küzdött az ember. Mára, ha nem is tökéletesen, de kielégít*en megoldotta 
a termelés problémáját ahhoz, hogy rájöjjön, mi van azon túl. A bionómiával 
megpróbálunk meríteni a természetben fellelhet* bölcsességb*l, s ett*l kiváló 

=A Keresztény terminológiával: teremtésvédelem, ld. Ferenc pápa Laudato si’ c. enciklikáját (2015. 
06. 18) vagy a Magyar Katolikus Püspöki Konferencia körlevelét a teremtett világ védelmér*l 
(2008).

=B A Google általános keres*jének találatai a következ* kifejezésekre: gazdaságteológia - 396, 
„gazdasági teológia” – 170, „economic theology” – 13.200. Ugyanezen értékek a Google 
Scholarban: gazdaságteológia - 0, „gazdasági teológia” – 2, „economic theology” – 728. További 
Google találatok: humánökonómia – 59, „human economics” – 20.200, Google Scholar: 
0, illetve 1090. Összehasonlításként közöljük a bejáratottnak számító CSR kifejezésre 
(Corporate Social Responsibility – vállalatok társadalmi felel*ssége) kapott találatokat: 179 
millió a Google-ben és 602 ezer a Google Scholarban. [A leolvasás dátuma: 2015. március 2.]

Sapientiana 201602.indb   88 2016. 12. 07.   9:31



– 89 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

eredményeket várhatunk: növekedni addig, amíg kell, s abbahagyni, ha már 
nem szükséges. Ám pusztán a „természet bölcsességére” hagyatkozni két okból 
problémás. El*ször is – és ez a kisebbik ok – nehéz tanulnunk olyantól, aki vagy 
ami öntudatlanul végzi cselekedeteit. Nem tudjuk a fáktól megkérdezni, miért is 
növekednek egyre kisebb mértékben, s miért helyezik a hangsúlyt egy id* után 
a gyümölcsök meghozatalára. Miért nem teszik ezt állandóan, miért engednek 
az évszakok vagy a jól és rosszul term* id*szakok ciklusosságának? A természet 
bölcsessége egyfel*l vak és m,ködése túlságosan kutathatatlan, másfel*l az Al-
kotót feltételezi, aki beleplántálta a bölcsességet. A másik ok, hogy az ember a 
bionómiával még mindig egy maga alatt álló létforma mintájára alkotná meg 
közösségeit. Hiszen a létez*k hierarchiájában a növényt, de még inkább az ál-
latot magasabb rend,nek kell tekintenünk a megjavítható és pótolható gépnél, 
de alacsonyabb rend,nek az embernél. A jó közösségben az ember Isten felé ti-
tokzatos módon meghaladja önmagát, s ez nagyon is igaz az Isten által alapított 
intézményekre, mint például a házasság vagy a család. De igaznak kell lennie a 
munkaközösségre is, amelynek így az emberi személy felemelkedése a végs* cél-
ja, a konkrét termék termelése vagy más feladat ellátása pedig csak alárendelt cél.

6. Ö?1(?:

Végül fogalmazzuk meg cikkünk f* következtetését. Igen csábító lenne a közép-
kori hagyományra és a CST-re alapozva kialakítani a keresztény közgazdaságtan 
eszméjét, elméletét. Eljátszhatunk a gondolattal, hogy felhasználva els*sorban 
a Római Katolikus Egyház jól központosított és hierarchizált szervezetét, elter-
jeszthetnénk e közgazdaságtant az emberiség harmadát kitev*=C keresztények 
körében. A keresztény országok után talán elterjedhetne a megközelítés a musz-
lim, az ateista és egyéb országokban is.

Ám egy kínosan szekularizált, politikai korrektségre (PC) törekv* társadalom-
ban a név már önmagában gátja lenne a krisztusi eszme elterjedésének. A másik 

=C A több mint 110 évre visszatekint* vallási statisztikák szerint 2010-ben a Föld 7 milliárd 
lakosából 2,34 milliárd keresztény (33,4%), 1,6 milliárd muszlim (22,7%), 969 millió 
hindu (13,8%), a kisebb vallásokat vallók lélekszáma 769 millió (10,9%), nem vallásos 
678 millió (10,9%), buddhista 475 millió (6,8%), ateista 141 millió (2%), szikh 28 millió 
(0,3%), izraelita 15 millió (0,2%). Így az emberiség közel 90 százaléka vallásos, ezen belül 
a négy legnagyobb vallást a teljes lakosság több mint háromnegyede vallja sajátjának. (Saját 
számítások, Burnett-Todd 2001, valamint a CIA Factbook alapján.)

Sapientiana 201602.indb   89 2016. 12. 07.   9:31



– 90 –

Tóth Gergely

érvet a téma egyik hazai úttör*je, Baritz Laura domonkos n*vér fogalmazta meg 
egy vele készített interjúban:

„Nem szeretem a katolikus és a keresztény közgazdaságtan kifejezést, mert 
amit én vallok, nem egy valláshoz köt*dik, hanem minden ember számára 
belátható közgazdaságtani irányzatot hirdetek. Ennek az a lényege, hogy a 
talpára állítjuk a közgazdaságtant.”>D

Harmadik érvként C. S. Lewis egy humoros írását idézhetjük, mely szerint a 
„kereszténység és bármi” lagymatag utat vetít el*re. A kereszténység nem lagy-
matag, gondoljunk csak a szentek radikális megtérésére vagy a vértanúk öröm-
mel vállalt szenvedéseire. A keresztény közgazdaságtan ebben az értelemben nem 
lehet a normál üzletmenet és egy kis adakozás, és egy kis etikai kódex stb. A gaz-
dasági tevékenységben és annak céljában is radikális megtérésre van szükség. 
Csűrcsavar levelei egy rangid*s démon i[abb kollégájának írt tanácsain keresztül 
tart görbe tükröt elénk, így az Ellenség pl. Istent jelöli:

„Az Ellenség ugyanis nem t,ri, hogy Gt segédeszközként használják. Ha 
egy ember vagy egy nép azt hiszi, hogy a hitélet megújulásán a jobb társa-
dalmi rend megteremtése érdekében kell munkálkodni, ugyanilyen alapon 
azt is képzelhetné: Jákób mennyei lajtorjája arra való, hogy azon át hama-
rabb jussanak a közeli patikába.”>¹

Saját vallásunk közgazdaságtanának kimunkálása helyett, mellett tehát úgy 
kell kísérletet tennünk a morális skizofrénia>­ megsz,ntetésére, hogy egyesítjük 
a jó szándékú s eredményeket is felmutatni tudó gazdasági tanításokat, els*sor-
ban a 2. táblázatban felsoroltakat.

A közös nevez* megtalálása érdekében két új definíciót javaslunk a megújuló 
morálökonómiának. Samuelson Közgazdaságtan c. alapm,vének bevezet*jében 
így határozza meg tudományát:

>D S?1(175 I;%1: Emberközpontú gazdaság – Interjú Baritz Laura Sarolta n*vérrel, Innotéka, 
(2014/11); http://www.innoteka.hu/cikk/emberkozpontu_gazdasag.1033.html. [Leolvasás 
dátuma: 2015. 04. 01.]

>¹ C25E1 S#/J21 L1K5: Csűrcsavar levelei, Harmat Kiadó, Budapest, 2008, 119.
>­ „Munkahelyemen hatékony dolgozó vagyok, munkaid* után jó keresztény.” Ezt az állítást 

tudtommal Alford és Naughton használták a jelenség leírására: H1216 J. A2H3%7 O.P. – 
M508/12 J. N/!(8#36: Menedzsment, ha számít a hit, Kairosz, Budapest, 2004.

Sapientiana 201602.indb   90 2016. 12. 07.   9:31



– 91 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

„A közgazdaságtan annak tanulmányozásával foglalkozik, hogy az emberek 
és a társadalom miként választják meg a sz,kösen rendelkezésre álló, al-
ternatív módon felhasználható er*források alkalmazását annak érdekében, 
hogy különböz* árukat termeljenek, és hogy elosszák *ket a társadalom 
különböz* tagjai és csoportjai között a folyó vagy jöv*beli fogyasztás cél-
jára.”>.

Röviden: a közgazdaságtan a sz,kös er*források racionális elosztásának tudo-
mánya, ahol az elosztás célja a fogyasztás. Mi ezt tekintjük a haszonökonómia, 
avagy a f*áram fogalommeghatározásának, s ennek módosításával bevezethet-
nénk az emberi és fenntartható fejl*dést szolgáló új közgazdaságtan definícióját:

A(z új) közgazdaságtan hagyományos értelemben a technikailag és piacilag 
b*víthet*, de végs* soron sz,kös er*forrásokkal való helyes gazdálkodás 
az ember és közösségei szolgálatában. Ehhez muszáj figyelembe venni leg-
alább az eljövend* hét generáció testi-lelki szükségleteit, valamint életteret 
és lehet*séget hagyni más fajoknak is a lényükhöz méltó életre.

Azért hívjuk hagyományosnak e meghatározást, mert továbbra is sz,kös er*-
forrásokkal számol, melyek automatikusan versenyt jelentenek a gazdasági sze-
repl*k között s egyéni felhasználásunk ban is. El*relépés benne, hogy célként 
nem az anyagi gazdagodást, hanem az ember és közösségeinek szolgálatát emel-
jük ki, nem feledve a természeti létfenntartó rendszerek megtartásának szükséges 
feltételét sem. A mai gyakorlat rövidtávú (negyedéves, éves vagy négyéves ciklu-
saival) és a fenntartható fejl*dés id*tlen távlatával szemben bevezetjük a kb. két 
évszázadra való el*re tervezést, ami praktikus alapot adhat hosszú távú gazdasági 
döntésekhez, stratégiákhoz.

Elképzelhet* lenne azonban egy olyan új, gyökeresen más logikán alapuló 
világ is, ahol els*sorban a maguktól szaporodó, b*ségesen rendelkezésre álló er*-
forrásokra összpontosítunk. Els*sorban az emberi munkaer*t emelném ki, mely 
jelenleg magas áránál fogva általában csökkentend* tényez*, magas munkanél-
küliséget eredményezve, különösen a rosszul képzett munkaer* tekintetében, 
másodsorban a helyben rendelkezésre álló, megújuló er*forrásokat, úgymint 
alternatív energia, helyi élelmiszer. Morális szinten említhetjük a szeretetet, köl-
csönös igazságot vagy az id*t is. Ezek – a klasszikus er*forrásokkal ellentétben 

>. P/!2 A. S/;!1236 – W5225/; D. N3%78/!: Közgazdaságtan, KJK, Budapest, 1990, 30–
31.

Sapientiana 201602.indb   91 2016. 12. 07.   9:31



– 92 –

Tóth Gergely

– adással, osztással nem csökkennek, hanem növekednek, tehát továbbadásukra, 
nem pedig takarékos és irigy beosztásukra kellene törekednünk. Ezzel talán azt 
a célt is elérnénk, hogy a pénzt (t*két, profitot, jövedelmet, GDP-t) háttérbe 
szorítsuk az új gazdasági logikában, s kevésbé jól mérhet*, de sokkal fontosabb 
dolgot tegyünk a helyébe, úgymint a munkát, a harmóniát, a fenntartható fejl*-
dést. Rendhagyó definíciónk tehát a következ*: 

A humánökonómia a b*séges er*források feltárása s a velük való fele-
l*s gazdálkodás felvirágoztatásuk mellett. Célja az emberhez méltó anyagi 
szint elérése és az emberi fejl*dés el*segítése minden most él* és megszü-
letend* ember számára más fajok szükségleteinek tiszteletben tartásával.

Furcsán hathat, hogy cikkünkben nem jutunk tovább az új gazdasági elmélet 
elnevezéseinek felvetésénél és fogalmuk meghatározásuknál. Ám a név az irá-
nyultságot is megadja: míg a régi (haszonökonómia) irányultsága a takarékosság 
és racionalitás, addig az új értelemben vett közgazdaságtané a szükséges elég és a 
racionális felettibe vetett hit. A humánökonómia így a morálökonómiai hagyo-
mány felelevenítése keresztény alapokon, egyesítve a modern alternatív iskolá-
kat. Nem a haszonökonómia alapú modern f*áram alternatívájaként fogható 

2. táblázat: „Alternatív” közgazdasági iskolák – újkori szerz*k

Világi közgazdasági iskolák: Vallásokból levezethető gazdaságelméletek:

1. Centrum-periféria elmélet  
(Prebisch 1950, Singer 1950, Wallerstein 
1974-t*l)

1. Buddhista közgazdaságtan (Schumacher 
1973, Zsolnai 2010)

2. Fejlődési gazdaságtan  
(Max-Neef 1992, Sen 1998, Prahalad 
2005, Banerjee-Duflo 2011)

2. Hindu közgazdaságtan  
(Bokare 1993, Ramrattan 2012, Vinod 
2013)

3. Környezetgazdaságtan  
(Pearce 1989, Kerekes 1998, Ayres 1998, 
Pauli 2010)

3. Iszlám gazdaságelmélet  
(al-Sadr 1982, Kuran 1997, Addas 2008)

4. Ökológiai közdaságtan  
(Georgescu-Roegen 1971, Costanza 
1991, Pataki-Takács Sánta 2004)

4. Keresztény gazdasági tanítás  
(1891 Rerum Novarum – 2013 Evangelii 
Gaudium)

5. Fenntarthatóságtudomány  
(Boulding 1966, Brown 1984-t*l, 
Wackernagel 1995)

5. Zsidó gazdasági hagyomány  
(Sacks 2011, Sedlácek1 2011)

Sapientiana 201602.indb   92 2016. 12. 07.   9:31



– 93 –

Humánökonómia vagy keresztény közgazdaságtan?

fel, hanem lefelé (bionómia – törvények) és felfelé (gazdasági teológia – célok) 
történ* b*vítésével.

Le kell szögeznünk, hogy nem egy b,vös intézkedést*l>= várhatjuk a ha-
szonelv, s a valódi emberi fejl*dést*l elidegenedett közgazdaságtan reformját. 
Ennél messzebb menve nem kívánjuk – és reálisan nem is kívánhatjuk a f*áramú 
közgazdaságtan lecserélését, egyfajta „forradalom” vagy „egyházszakadás” formá-
jában. Ehelyett egyfel*l a természeti korlátok beépítését javasoljuk az ökológiai 
gazdaságtan és a fenntarthatósági tudomány eredményeit alkalmazva a bionómia 
teóriája által. Másfel*l gazdasági teológia vagy humánökonómia címszó alatt a 
vallási tanításokból ered* célokat javaslunk bevinni az öncéllá vált ökonomiz-
musba, ahol az anyagiak az Isten felé, avagy az emberibb ember felé való fejl*dés 
szükséges, de nem elégséges feltételei. Ide értjük a boldogság világi, tudományos 
kutatását is. Ez például jól ötvözhet* lenne a f*áram határhaszon elméletével 
abban az értelemben, hogy minden anyagi jószág jó, de csak addig jó, míg a 
szeretet és igazság útján Isten felé vezet. A felhalmozott pénz határboldogsága 
így egyértelm,en csökken, egyéni feladatunk pedig nem a pénzhalmozás, ha-
nem a boldogsághatékonyságunk fejlesztése, mely f*leg társas kapcsolatokon át, 
közösségben lehetséges.

A humánökonómia görög eredetijére (oikosz és némein) visszatekintve a birtok 
és gazdaság javaival való ésszer, gazdálkodást jelenti, de emberi megközelítésben 
és céllal. Szerencsésnek látszik a humánökológiai áthallás is, utóbbi az ember és 
a természet kölcsönös kapcsolatával foglalkozó tudomány. A világi apostolkodás 
szellemében talán szintén célszer, e kifejezés, hiszen ezzel nagyobb az egység 
esélye, miközben kisebb a megbotránkozásé.>>

>= Elterjedt elképzelések szerint a fenntarthatóság és igazságos gazdaság csodafegyvere például a 
kamatos kamat eltörlése, a Gesell-féle szabad pénz, a GDP lecserélése alternatív mér*számra, 
vagy a bankok és „multik” megzabolázása.

>> Lásd Róm 14,1–3.13: „Óvás a botránkozástól: Karoljátok fel a hitben gyengét anélkül, hogy 
felfogását elítélnétek. Némelyik azt hiszi, hogy mindenfélét ehet, az aggályos azonban csak 
zöldségfélével táplálkozik. Aki eszik, ne nézze le azt, aki nem eszik. Aki meg nem eszik, ne 
ítélje el azt, aki eszik. […] Ezért többé ne ítélkezzünk egymás fölött, inkább legyetek azon, 
hogy a testvér miattatok ne ütközzék meg s ne botránkozzék.”

Sapientiana 201602.indb   93 2016. 12. 07.   9:31



– 94 –

SZERZETESSÉG Sapientiana  9 (2016/2) 94–113.

Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után

S3;3%O/5 Á7; OSB

Abstract
)e life conditions of the Hungarian religious worsened after 1939. First, due to 
human loss in the Second World War, then, due to the communist persecution 
many religious men and women were forced to leave Hungary.

)is study o<ers an overview of the work of religious historians (men), with 
special regard to those working outside of Hungary. Benedictines worked in 
Brazil, in California and in Pannonhalma (Hungary). Cistercians were present 
in Wisconsin, Texas and in Hungary. Premonstratensians worked in the USA, 
Franciscans in Rome, the USA and in Hungary. Dominicans were dispersed in 
several Western Countries. )e Jesuits were gathered in Rome in the famous 
“Casa dei Scrittori” and their work has been appreciated by the academic world. 
Piarists worked in Rome and in dispersion in Hungary.

Keywords: twentieth century history of religious orders, Hungarian religious men 
in emigration, Roman School of the Hungarian Jesuits, communist oppression, 
Hungarian cultural history
Kulcsszavak: szerzetesrendek huszadik századi története, magyar férfi szerzetesek 
külföldön, Római magyar jezsuita iskola, kommunista elnyomás, magyar 
kultúrtörténet

 
1939 után a magyar szerzetesek életkörülményei gyökeresen átalakultak, ennek 
mértéke a francia forradalom által okozott franciaországi változásokhoz hason-
lítható. A háborús események,¹ a front áthaladása,­ Tito partizánjai a Vajdaság-

 S3;3%O/5 Á7; bencés szerzetespap, történelem–német szakos tanár, az erkölcsteológia dokto-
ra, a vallástudományok kandidátusa, a Szent Anzelm Prímásapátság levéltárosa (2000–2007), a 
Vatikáni Államtitkárság munkatársa; honlapja: www.ahogylehet.info.

¹ Bár sokan közülük katonalelkészként szolgáltak, és közülük többen a hadi eseményekkel 
párhuzamosan Nyugatra kerültek és ott is maradtak.

­ A szovjet katonák kilenc katolikus papot öltek meg, közülük Farszky Szalvator ferences, 
Kajdy Ferenc és Laskay Antal jezsuita volt, lásd: H/E/& G&!2/: A magyar katolikusok 

Sapientiana 201602.indb   94 2016. 12. 07.   9:31



– 95 –

Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után

ban,. a titkosrend*rség kegyetlenségei,⁴ koncepciós perek, az 1950-ben bekö-
vetkezett er*szakos feloszlatás, a tanulmányok folytatása céljából Nyugatra, f*leg 
Rómába került fiatal képzett rendtagok Nyugaton maradása,> a hazai rendi, így 
pl. jezsuita, ciszterci, bencés elöljárók dispozíciója, miszerint a még pappá nem 
szentelt fiatal rendtagok folytassák tanulmányaikat Nyugaton, mind-mind hoz-
zájárultak ahhoz, hogy hazánkban – mint a kortársak is remélték – átmenetileg 
lezárultak a szerzetesi élet folytatásának intézményes keretei. Az ország határai 
id*közben lezárultak, leereszkedett a vasfüggöny, a szerzetesrendek létezésének 
alapjai az országon belül megsz,ntek. A Nyugaton maradtak számára pedig az 
volt a feladat, hogy gyökeret verjenek.

Még nem léphetünk fel e témában szintézis igényével, de elmondhatjuk, 
hogy az egyes rendi közösségek lényegesen el*reléptek a közelmúlt történéseinek 
oknyomozó leírásában és a forrásanyag feltárásában. Érdemes az eddigi tapasz-
talatokat és a kutatási eredményeket összefoglalni, hogy egyszer majd e témával 
kapcsolatban egy teljesebb, átfogóbb és pontosabb összegzés is napvilágot lát-
hasson. Írásunkban óhatatlanul szó esik az egyes szerzetesi közösségek nyugati 
letelepedésének kortárs történetér*l is, lévén, hogy maguk a szerzetestörténészek 
írták meg azt, de érdekl*désünk homlokterében most inkább az egyes életm,vek 
állnak. Segítségünkre volt egy hasonló, összegz* igény, írás, amely –  címadása 
szerint – f*képpen a római magyar iskola érdemeit, azaz a magyar jezsuita tör-
ténészek római munkáját elemzi, de kitekint más szerzetesrendi magyar egyház-
történészek munkásságára is, belehelyezve azt a magyarországi egyházi történet-
írás összefüggéseibe.@ 

Kiindulásul felhasználhatjuk az 1927–1935. évi magyarországi apostoli vi-
zitáció férfi szerzetesrendjeinek listáját, ahol a következ* közösségekkel kap-

szenvedései, 1944–1989, magánkiadás, Budapest, 1990. 179–180.
. Forrásunk összesen 34 nevet sorol fel, ebb*l Kovács Krisztóf és Körösztös Krizosztom fe-

rencesek voltak, lásd i. h. 
= A titkosrend*rség tizenöt katolikus papot végzett ki, közülük öt szerzetest: Kiss Szaléz fe-

rencest (1946), Ács István és Vezér Ferenc pálosokat (1951), Debreczeni Félix cisztercit 
(1954), Boldog Sándor István szalézit (1953), lásd i. h.

> A kérdéshez lásd: S3;3%O/5 Á7;: Békés Gellért OSB emlékeib*l. Száz éve született Bé-
kés Gellért bencés atya, a Sapientia F*iskola egyik szellemi atyja, Sapientiana 7 (2014/2) 
111–121. A ciszterciek egy csoportjának kiutazásáról több, egyes részletekben egymástól 
eltér* beszámoló is megjelent.

@ M326% A6#/2: A római magyar iskola. Magyar jezsuita történészek Rómában 1950 után, 
in Molnár Antal – Szilágyi Csaba – Zombori István (szerk.): Historicus Societatis Jesu. Szilas 
László Emlékkönyv, METEM Könyvek 62., METEM, Budapest, 2007, 45–68.

Sapientiana 201602.indb   95 2016. 12. 07.   9:31



– 96 –

Somorjai Ádám OSB

csolatban találunk intézkedést: bencések, ciszterciek, premontreiek (Csorna és 
Gödöll*), konventuális (minoriták) és obszerváns ferencesek (mindkét rend-
tartománya), domonkosok, kapucinusok, irgalmasok, karmeliták, jezsuiták, 
szaléziek, keresztény iskolatestvérek, piaristák, ferencesek, szerviták.A Azt kell 
látnunk, hogy egyház- és rendtörténészként azon rendek tagjainak sorából ala-
kultak ki általunk számon tartott tudósi életpályák, amelyek ún. tanító rendek 
voltak, beleértve a jezsuitákat is. Tehát a filozófiai-teológiai tanulmányok mellett 
elvégezték a tanári szakokat is, esetünkben f*leg a történelem szakot. A követke-
z*kben a bencések, ciszterciek, premontreiek, ferencesek, domonkosok, kiemelt 
helyen a jezsuiták, végezetül a piaristák vonatkozó m,ködésének áttekintésére 
szorítkozunk. Zárásul említést teszünk a Nyugaton létrehozott Academia Cat-
holica Hungaricáról.

A pártállami keretek között a cezúra nem volt áthatolhatatlan a hazai és a 
nyugati életkörülmények között. Ha szerény mértékben is, de lehetett találni 
réseket a vasfüggönyön. Annak illusztrálására, hogy az együttm,ködés mostoha 
feltételek esetén is m,ködött, tárgyaljuk azon szerzetes történészek munkásságát 
is, akik Magyarországon éltek, adott esetben publikációjuk megjelent Nyugaton 
is, vagy netán a forrásgy,jtés terén m,ködtek közre nyugati rendtársaikkal. 

Áttekintésünk teljességre törekszik, de a jöv*ben értelemszer,en kiegészítés-
re fog szorulni. A következ*kben más tudományágak, így a filozófia, teológia 
m,vel*ivel nem foglalkozunk, sem pedig nyugati magyar egyházmegyés papokB 

A S3;3%O/5 Á7; OSB: Cesare Orsenigo és Angelo Rotta apostoli nunciusok szerepe a 
magyarországi szerzetesrendek apostoli vizitációjában, 1927–1935, in F1O:%7& A67% 
(szerk.): Magyarország és a Szentszék diplomáciai kapcsolatai 1920–2015, METEM Köny-
vek 84, METEM–Balassi Intézet, Római Magyar Akadémia – Historia Ecclesiastica Hun-
garica Alapítvány, Budapest – Róma, 2015, 211–226. Lásd még S3;3%O/5 Á7; OSB: 
Visitatio apostolica Institutorum Vitae consecratae in Hungaria, 1927–1935. A magyarorszá-
gi szerzetesrendek apostoli vizitációja, Rendtörténeti Füzetek 13., Pannonhalmi F*apátság, 
Pannonhalma, 2008. – A szerzetesrendek sorrendje alapításuk (rendalapító, pápai jóváha-
gyás) id*rendjében (precedencia) alakult ki.

B Néhány név a teljesség kimerítése nélkül: Adriányi Gábor (1935–), lásd K21#165#? T543% 
– Z3;43%5 I#E6 (szerk.): Litterarum radices amarae, fructus dulces sunt. Tanulmányok 
Adriányi Gábor 80. születésnapjára, MTA Bölcsészettudományi Kutatóközpont, Budapest, 
2015. Önéletrajz: 425–427, publikációs lista 428–462. – Közi-Horváth József (1903–
1988), lásd S3;3%O/5 Á7; OSB: Törésvonalak Mindszenty bíboros emlékirataiban. Tar-
talmi és szövegközlési sajátosságok. Vecsey József, a társszerző, ELTE Új- és Jelenkori Magyar 
Történeti Tanszék–Pannonhalmi F*apátság, Budapest – Pannonhalma, 2013, 266; Csonka 
Emil (1923–1982), uo. 266–267. – Vecsey József (1913–1977), többek között a Mind-
szenty Okmánytár kiadója, vö. S3;3%O/5 Á7; OSB: Törésvonalak Mindszenty bíboros 

Sapientiana 201602.indb   96 2016. 12. 07.   9:31



– 97 –

Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után

vagy világi történészekC munkásságával. Ugyanakkor nem szorítkozunk szigorú-
an szaktörténészi életm,vekre, hanem figyelembe vesszük a népszer,sít* mun-
kásságokat is, amennyiben azok az emigráció keretei között folytak. 

B160:1I

A bencés egyháztörténészek közül megemlítend* Szalay Jeromos (1896–1964).¹D 
Itthon ismeretlen maradt a fiatalon São Paulóba (Brazíliába) került Hets Auré-
lián (1913–1985) neve is.¹¹ Egyháztörténészi munkái portugálul és magyarul 
jelentek meg.¹­ Számos ismeretterjeszt* el*adást tartott a Könyves Kálmán Sza-
badegyetemen (São Paulo) és másutt. Terjedelmes naplója az 1939. augusztus 
6. – 1945. július 4. közötti id*szakra egybefügg* leírást nyújt a São Pauló-i 
magyar misszió hétköznapjairól, a bencés misszió els* éveir*l és a II. világhá-
ború eseményeir*l.¹. A monostor f* alapítója, a rendkívül tehetséges szervez* 

emlékirataiban, i. m., 264–265. – Eördögh István, a São Pauló-i érseki levéltár munkatársa, 
majd a Vatikánban a Propaganda Fide Kongregáció levéltárosa; publikációs tevékenységet 
1993 után Szegeden, egyetemi oktatóként folytatott. 

C Említsük meg kiemelt helyen Bogyay Tamásnak (1919–1994) és a Vatikáni Titkos Levéltár 
munkatársának, Pásztor Lajosnak (1913–1997) a nevét. El*bbire: Magyar Katolikus Lexi-
kon (MKL), XVI. Pótkötet, Szent István Társulat, Budapest, 2013, 219–220. Utóbbira: 
Pásztor Lajos köszöntése, in Magyar Egyháztörténeti Vázlatok (MEV), Regnum 6 (1994/3–
4) 243–250. (Bibliográfia); MKL, X., Szent István Társulat, Budapest, 2005, 656–657. 

¹D A pannonhalmi bencés tanárképz* f*iskola tanára francia nyelvtanát még Pannonhalmán 
adta ki. Párizsban a magyar lelkészség alapítójaként m,ködött, többek között Márton 
Áronról és Mindszenty Józsefr*l tett közzé magyarul és franciául népszer,sít* m,veket. 
Életrajzához és bibliográfiájához lásd: MKL, XII., Szent István Társulat, Budapest, 2007, 
527–528. – A továbbiakban nem hozzuk tételesen a Magyar Katolikus Lexikon adatait, 
mert szinte mindegyik szerz*nkr*l található ott szócikk bibliográfiával.

¹¹ Hets alighogy ledoktorált Erdélyi László OSB professzornál Szegeden, Kelemen Krizosz-
tom f*apát 1939-ben Brazíliába küldte Jordán Emillel együtt két évre. A második vi-
lágháború kitörése volt az a körülmény, ami miatt mindketten Brazíliában maradtak a 
São Pauló-i magyarok szolgálatában. Így az ígéretes történész pályafutás helyett missziós 
szolgálat lett osztályrésze. Doktori értekezése: H1# J. A!%:256 OSB: A jezsuiták iskolái 
Magyarországon a 18. század közepén, Pannonhalmi Füzetek 21, Pannonhalmi F*apátság, 
Pannonhalma, 1938.

¹­ Els*sorban a Délamerikai Magyar Hírlapban (bels* munkatársa 1939–1942 között, ki-
adója 1948–1960 között) és annak évkönyveiben, továbbá a Szolgálat cím, folyóiratban 
Ausztriában. Bibliográfiája még nem készült el. 

¹. Naplójának *rzési helye a São Pauló-i Szent Gellért Apátság levéltára. Kiadása el*készületben.

Sapientiana 201602.indb   97 2016. 12. 07.   9:31



– 98 –

Somorjai Ádám OSB

Jordán Emil (1912–1999), aki szintén 1939-ben került Brazíliába, több mint öt-
ven esztend*n át (1942 és 1998 között) vezette naplóját, amely páratlan érték, 
forrás a korszakra.¹= A bencések két önálló monostort alapítottak, egyet Dél-, 
egyet pedig Észak-Amerikában (Kaliforniában). Ezeknek a történetét részben 
feldolgozták *k maguk;¹> további mélyfúrásokat a levéltári kutatások nyomán 
végezhetünk.¹@ 

Az ismertebb nev, bencés tudósok Magyarországon m,ködhettek. Itt azokra 
térünk ki, akik valamilyen módon Nyugaton is jelen voltak. A liturgia történe-
tét m,velte a budapesti Hittudományi Akadémia professzora, a bencés Radó 
Polikárp (1899–1974), akinek élete f* munkája két kötetben jelent meg a római 
Herder Kiadónál.¹A A medievista és bencés rendtörténész Csóka J. Lajos (1904–
1980) Pannonhalmán tanított, több kötete és kisebb közlése meg is jelent, egyik 

¹= Naplójának *rzési helye a São Pauló-i Szent Gellért Apátság levéltára, kiadása szintén el*ké-
születben. Méltatására lásd P36(%0? A##52/: Dr. Jordán Sándor Emil OSB. 1912–1999. 
MEV – Regnum 11 (1999/1–2) 271–275. 

¹> Dél-Amerikára lásd TF#8 V1%1;!67 OSB: A Szent Gellért kolostor Brazíliában, MEV–
Regnum 8. (1996/1–2) 149–190. Megjegyezzük, hogy Tóth Veremund szintén munkatársa 
volt a Dél-amerikai Magyar Hírlapnak és évkönyveinek, számos lelkiségi és tankönyv szer-
z*je, így pl. UQ: A magyar irodalom története, Kárpát Könyvkiadó Vállalat, Buenos Aires, 
1960, Kossuth, Cleveland, 19722; UQ: Vázlatos magyar történelem, Magyar Cserkész Szö-
vetség, Garfield, 1971. Lásd még UQ: A magyar bencések 50 éve Brazíliában, Szent Gellért 
Kolostor, São Paulo, 1981. Kéziratos bibliográfiáját *rzi a São Pauló-i Szent Gellért Apát-
ság levéltára. – Kaliforniára JE3% E(36: 50 éves a magyar bencések alapítása, Woodside 
Perjelsége Kaliforniában, MEV 19 (2007/1–2) 205–218. Lásd még angolul, részletesebben: 
UQ: Beginnings. !e Founding of Woodside Priory, Woodside Priory School, Woodside, Ca-
lifornia, 2007; UQ: Being Benedictine. 50 years of Woodside Priory School, Woodside Priory 
School, Woodside, California, 2008.

¹@ A kezdeti évekre lásd S3;3%O/5 Á7; OSB: „Az én szemem a …föltámadásra irányul.” 
Kelemen Krizosztom f*apát (1929/1933–1947/1950) és a bencés alapítási tervek az Újvi-
lágban, in Csóka úrtól Gáspár atyáig. Ünnepi kötet Csóka Gáspár OSB 75. születésnapjára, 
szerkesztették: rendtársai, Szent Mór Bencés Perjelség, Gy*r, 2013, 137–161. – A külföl-
di magyar bencések leírását lásd UQ: Magyar bencések Nyugaton, 1931–1992. Rend- és 
jogtörténeti vázlat, in Collectanea Sancti Martini. A Pannonhalmi Főapátság Gyűjteménye-
inek Értesítője I., Pannonhalmi F*apátság Gy,jteményei, Pannonhalma, 2013, 325–352. 
A külföldi magyar bencések f*elöljárójára lásd: UQ: Békés Gellért OSB, a nyugati magyar 
bencések elöljárója, in K21#165#? T543% – Z3;43%5 I#E6 (szerk.):  Litterarum radices 
amarae, fructus dulces sunt, i. m., 373–386. – A levéltárakra lásd UQ: Kelemen Krizosztom 
pannonhalmi főapát emigrációs évei (1947–1950). Különös tekintettel a Magyar Bencés Kong-
regáció jogfejlődésére (Pannonhalmi apátok és f*apátok 1), METEM, Budapest, 2014, 7–9.

¹A R/7F P325I%J: Enchiridion liturgicum conplectens !eologiae sacramentalis et dogmata et 
leges, I–II., Herder, Róma, 1961. 1966.

Sapientiana 201602.indb   98 2016. 12. 07.   9:31



– 99 –

Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után

f* munkája német nyelven, a München-környéki Szent Ottilienben.¹B Nem 
hozható kapcsolatba nyugati m,ködéssel Karsai (Kurzweil) Géza (1905–1981), 
hacsak nem annyiban, hogy a magyarországi német színháztörténeti publiká-
cióit Németországban is jegyezték. Medievista témájú tanulmányai – f*leg az 
Anonymus-kérdésr*l – megjelentek a pártállami id*szakban. Vanyó Tihamér 
(1905–2005) érdekl*dési területe a kora újkor volt, a pártállami id*szakban is 
dolgozott, és ha ritkábban is, de megjelentek monográfiái, az egyik harmadik 
római kutatóútjának eredményeként (1968–1969).¹C 

C5?#1%051I

A ciszterci egyháztörténészek közül megemlítend* a némettanár, egyben a vallá-
si néprajz tudós m,vel*je, Schwartz Elemér (1890–1962), aki az id*sebb nem-
zedékhez tartozott,­D továbbá az egyetemes ciszterci rend történésze, Lékai Lajos 

¹B CFI/ J. L/O3: Geschichte des benediktinischen Mönchtums in Ungarn (Studien und Mit-
teilungen des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige, Ergänzungsband 24), EOS Verlag, 
St. Ottilien, 1980. Interneten: http://archive.today/EdcS (Letöltés – a továbbiakban is – 
2016. január 5-én.)

¹C A Bécsi Pápai Követség Levéltárának iratai Magyarországról, 1611–1786 (Magyarország 
újabbkori történetének forrásai), sajtó alá rendezte V/6&F T58/;:%, Magyar Történelmi 
Társulat, Budapest 1986. M,ködésére M326% A6#/2: Egy magyar egyháztörténész a 20. 
században: Vanyó Tihamér OSB, MEV–Regnum 6 (1994/1–2) 37–50. (bibliográfiával); 
T!3% P:#1%: Magyar történeti kutatások a Vatikánban (Collectanea Vaticana Hungariae, 
Classis I, excerptum ex vol. I.), Pázmány Péter Katolikus Egyetem Egyháztörténeti Kutató-
csoportja, Budapest – Róma 2004. 

­D Schwarz Elemér Lajos (ciszterci 1907-t*l) nem annyira az egyháztörténelem, hanem az 
azzal rokonítható tudományág, a vallásos néprajz terén jeleskedett. A magyarországi né-
met dialektusok ismer*je, 1916–1935 között a budai ciszterci gimnázium tanára, 1922-
t*l egyetemi magántanár Budapesten, 1934-t*l egyetemi el*adó, 1935-t*l tanár. 1938-
ban létrehozta a Német Nyelvtudományi és Néprajzi Intézetet. Érdekl*dése egyre inkább 
a magyar vallásos néprajz irányába fordult. 1936-ban indította el a Magyar Betlehemes 
Mozgalmat, 1946-ban a Fra Angelico Társaságot. 1943-ban nagy projektbe kezdett: 150 
munkatárs segítségével 12, egyenként hatszáz oldalas kötetben akarta feldolgozni a szen-
tek tiszteletét. 1947-ben a kézirat el is készült, de kinyomtatása már nem volt lehetséges. 
1946-tól a német tanszék vezet*je; 1948-ban elbocsátják az egyetemr*l. 1949-t*l a Leuveni 
Katolikus Egyetemen m,ködött. Teljes tudományos bibliográfiája 400 tételb*l áll. Hagya-
tékát *rzi az Egyesült Államok Irvingben (Texas) lév* monostora, az Our Lady of Dallas 
Apátság könyvtára és levéltára.

Sapientiana 201602.indb   99 2016. 12. 07.   9:31



– 100 –

Somorjai Ádám OSB

(1916–1994)­¹ és a ciszterci rend generálisa, az egyházjog és egyháztörténelem 
professzora, ciszterci rendtörténész Zakar Ferenc Polikárp (1930–2012)­­ neve. 
Lékai Lajos az Egyesült Államokban m,ködött az egyháztörténelem professzo-
raként, Zakar Ferenc Polikárp a római generalátuson és a Pápai Szent Anzelm 
Egyetemen. Szerkesztette az Analecta Cisterciensia folyóiratot és a Bibliothe-
ca Cisterciensis sorozatot, felel*se volt az Editiones Cistercienses kiadónak. 
Magyarországon m,ködött a feloszlatás keretei között Hervay Ferenc Levente 
(1926–2016), az Országos Széchényi Könyvtár munkatársa (1963–1981), aki 
rendszeresen publikált ciszterci történeti témákban, így az Analecta Cisterciensiá-
ban­. vagy a Dizionario degli Istituti di Perfezione szerz*jeként.­= 

Novák Emilián (1903–1982) neve nem ismeretes, pedig van egy kéziratban 
maradt magyar témájú, angol nyelv, doktori értekezése, amelyet a Dallasi Kato-

­¹ F* m,ve megjelent magyarul: L:I/5 L/O3 O. C5#.: Ciszterciek. Eszmény és valóság, Szent 
István Társulat, Budapest, 1991. Életrajzára és bibliográfiájára lásd F%/605 R. SK51#1I – 
J386 R. S3;;1%H127# (eds.): Studiorum Speculum: Studies in Honour of Louis J. Lekai, O. 
Cist. Kalamazoo, Cistercian Publications Incl., Michigan, 1992. 421–428. Vö. MKL, VII., 
2002 730–731. Lásd még C#86: G&F65 E?#1%: Lékai Gyula Lajos O. Cist. – Louis 
Julius Lekai (1916–1994), el*készületben.

­­ Lásd Dr. Dr. Z/I/% P325I%J O. C5#.: A Zirci Ciszterci rend apátja és egyháztörténész 
köszöntése (bibliográfiával), Magyar Egyháztörténeti Vázlatok–Regnum 9 (1997/1–2) 193–
196. 

­. Lásd közléseit az Analecta Cisterciensia 1967., 1971., 1982. évfolyamában. A római Editio-
nes Cistercienses és a budapesti Szent István Társulat közös kiadásában jelent meg egyik f* 
munkája, a magyarországi ciszterci rendi monostorok történeti repertóriuma latin nyelven: 
H1%E/& F1%160 L.: Repertorium historicum Ordinis Cisterciensis in Hungaria, Bibliotheca 
Cisterciensis 7, Editiones Cistercienses, Róma – Budapest, 1984. – A témában Leuvenben 
jelent meg egy varsói konferencián tartott el*adása, U*: L’état actuel des recherches sur la 
géographie historique ecclésiastique en Hongrie, in Miscellanea Historiae Ecclesiasticae V: 
La cartographie et l’histoire jusqu’à la fin du XVIIe siècle. Colloque de Varsovie, 27–29 octobre 
1971, Publications R.H.E. Bibliothèque de l’Université, Louvain, 1974, 411–417. – Bib-
liográfiát közöl a wikipédia magyar nyelv, változata. További részleteket lásd a nekrológ-
ban: Magyar Kurír, 2016. február 9. http://www.magyarkurir.hu/hirek/elhunyt-hervay-fe-
renc-levente-0133 [Leöltve: 2016. 11. 20.]

­= H1%E/& F1%160: La visita canonica. 3. Un caso ottocentesco: la visita apostolica dell’ar-
civescovo di Praga, card. Friedrich Schwarzenberg, e dell’arcivescovo di Esztergom, card. 
János Scitovszky, agli Ordini religiosi dell’impero austriaco, Dizionario degli Istituti di Per-
fezione, 10 (2003) 140–142.

Sapientiana 201602.indb   100 2016. 12. 07.   9:31



– 101 –

Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után

likus Egyetemen nyújtott be, és amelyben a magyar történelem egyfajta vallásos 
értelmezését nyújtja.­>

Magyarországon m,ködött a nyugati kapcsolatokkal is rendelkez* két egy-
házzene-történész: Rajeczky Benjámin (1901–1989) és Bárdos Kornél (1921–
1993). Utóbbi az egyes városok zenetörténetér*l kifejezetten egyháztörténeti 
forrásanyag alapján értekezett.

P%1;36#%151I

A jászóvári premontreiek közül legismertebb Gábriel Asztrik (1907–2005) neve, 
aki 1947 után egy évig Torontóban, majd az Egyesült Államokban, a Notre 
Dame Egyetem Középkori Intézetében tanított, 1975-t*l pedig a Frank M. 
Folson Ambrosiana Mikrofilm- és Fényképgy,jtemény igazgatójaként tevé-
kenykedett.­@ Érdekl*désének középpontjában a középkori párizsi egyetem és a 
magyarországi peregrináció témaköre állt.­A Hermann Egyed (1895–1970) nem 
sorolható a Nyugaton m,köd* szerzetestörténészek közé, mert Magyarországon 
élt; viszont elmondható, hogy már két nemzedék n*tt fel Münchenben kiadott 
magyar egyháztörténetén.­B Szintén Magyarországon élt és m,ködött, kutatott, 
de Nyugaton is publikált Oszvald Arisztid (1890–1973).­C G is azon szerzetesek 
közé tartozott, akik 1950 után levéltári cédulázásból tartották fenn magukat, 
és ennek melléktermékeként néha megjelentethettek tudományos cikkeket is..D 

­> E%K56 E;525/6 N3E/I O. C5#.: Providence and the West: !e Hungarian catalyst, 1983. 
Dallasi Katolikus Egyetem. Kézirat, 463 lap. )e Blakley Library University of Dallas. A 
kézirat e sorok szerz*jénél digitalizálva is megtalálható. 

­@ J/;1 L. J386: Gabriel L. Asztrik élete és tudományos munkássága, MEV 4 (1992) 
135–141; V%?1(5 A?#%5I: Gábriel Asztrik professzor köszöntése, MEV–Regnum 10 
(1998/1–2) 277–280.

­A Bibliográfiáját lásd: MEV 4 (1992) 145–160. M/71% B:2/ fordításában és átdolgozásában. 
­B Teljes nevén: Hermann István Egyed, 1914-t*l premontrei. H1%;/66 E(&17: A katoli-

kus egyház története Magyarországon 1914-ig (Dissertationes Hungaricae ex historia Ecc-
lesiae 1), Auróra, München, 1973. Bibliográfiáját lásd: M/%IF L?2F (szerk.): Új Magyar 
Életrajzi Lexikon III., Magyar Könyvklub, Budapest, 2002, 247 (bibliográfia).

­C Oszvald Arisztid Ferenc életrajzához és munkásságához lásd MKL X (2005) 275. Itt nem 
nyer említést a Backmund-féle premontrei monaszterológia magyar fejezete, ami az * mun-
kája: N3%41%# B/0I;!67: Monasticon Praemonstratense, I–III. Straubing 1949–1956. 
Második teljesen átdolgozott kiadás két kötetben, Walter de Gruyter, Berlin – New York, 
1983. 

.D Molnár Antalnak köszönöm ezt az információt. 

Sapientiana 201602.indb   101 2016. 12. 07.   9:31



– 102 –

Somorjai Ádám OSB

Sem m,ködése, sem ismertsége nem kötötte Nyugathoz a következ* két já-
szóvári premontreit, de feltétlenül meg kell említeni *ket:.¹ Kumorovitz Bernát 
Lajos (1900–1992) még kutathatott Nyugaton, miel*tt lezárult a vasfüggöny. 
1934-t*l kezd*d*en m,ködött a budapesti egyetemen, 1942–1952 között egye-
temi tanár, ezt követ*en szerz*déses levéltári kutató, tudományos munkatárs, 
majd f*munkatárs és osztályvezet* a Budapesti Történeti Múzeumban. 1959-t*l 
visszakerülhetett az ELTE-re, 1963-tól c. egyetemi tanár, 1981-t*l nyugalom-
ban, s az MTA tagja. Tudományos publikációit szakkörök jegyzik. Irodalom-
jegyzéke magyar nyelv,. Fényi Ottó József (1917–2002) 1959 után levéltári ku-
tatásokat végzett, 1964-t*l a magyarországi premontreiek elöljárója, majd 1989 
után újjászervez*je. G gondozta Hermann Egyed egyháztörténetének kiadását. 
Kisebb rendtörténeti összefoglalásai jelentek meg. 

A csornai premontreiek nem annyira az egyháztörténetírás területén, hanem a 
Los Angeles-környéki Orange prépostság-apátság megalapításában t,ntek ki..­

K36E16#!25 H1%16011I (;563%5#I)

A római magyar gyóntatók történetét írta meg Monay Ferenc (1878–1964), aki 
maga is római gyóntató volt... Rákos Rajmund (1911–1994?) f*leg Kelemen 
Didák OFMConv életszentségér*l publikált m,veir*l ismeretes..= 

O4?1%E6 H1%16011I

Az obszerváns ferencesek köréb*l kiemelkedik Magyar Arnold (1910–1999), aki 
dél-amerikai missziós volt, élete végén pedig Ausztriában m,ködött. 1936–1959 
között Bolíviában, 1960–1961-ben az ausztriai Németújváron, 1962–1963-ban 
Santiago da Chilében, 1964–1967 között Kismartonban, 1967-t*l haláláig 

.¹ A gondolat fölvetését, hogy ebbe az összefoglalásba bekerüljön a nevük, Bak Borbálának 
köszönhetem, aki *ket személyesen ismerte.

.­ Az alapítás rendkívül sikeres lett. A hét magyar alapító atya hite, kitartása és munkája 
nyomán jelenleg több mint hatvanra tehet* az amerikai hivatások száma, akik nem is egy, 
hanem több házban laknak és m,ködnek. Erre vonatkozólag a legalaposabb feldolgozás 
egy egyel*re kéziratban lév* doktori értekezés: G/4%512 S#/0I: A History of St. Michel’s, 
Pepperdine University, Malibu, California, 1997.

.. M36/& F1%160: A római magyar gyóntatók, Ars-Graf, Róma, 1956.

.= 1958–1986 között volt a Szent Péter-bazilika magyar gyóntatója. 

Sapientiana 201602.indb   102 2016. 12. 07.   9:31



– 103 –

Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után

Grazban. Munkái spanyolul, németül és magyarul jelentek meg La Pazban, Fi-
renzében, Eisenstadtban, Rómában, Grazban, Güssingben és Buenos Airesben. 
Király Kelemen (1893–1978) 1934–1944 között a berlini magyar követség lel-
késze, 1947-t*l az Amerikai Egyesült Államokban m,ködött (Detroit, DeWitt, 
Flint), 1951-t*l a kanadai Winnipegben. Nem elméleti, hanem gyakorlati em-
ber, folyóirat-szerkeszt* és népszer,sít* kiadványok szerz*je New Brunswickben 
és Clevelandben. Ugyanígy Füzér Julián (1915–2005), aki az Egyesült Államok-
ban tevékenykedett, és a Mindszenty-tisztelet terjesztése terén szorgoskodott..> 
Gál Gedeon (1915–1998) el*bb Firenzében, majd az Egyesült Államokban m,-
ködött, a skolasztikus filozófia történetét tanította a rendi egyetemen, ferences 
skolasztikus szerz*k kritikai kiadását gondozta..@ Ockhami Vilmos ferences filo-
zófus és teológus mindmáig legjobb szakért*je és m,veinek kritikai kiadója..A 
Az egyháztörténészek közül legismertebb Szántó Konrád neve (1920–1999), aki 
Magyarországon élt és tevékenykedett. 

D3;36I33I.B

A magyar domonkosoknak a két világháború között nem volt jelent*sebb egy-
háztörténészük, a rend i[abb generációjából Fehér Mátyás Jenő (1913–1978) 
emelkedett ki, aki 1941 és 1944 között számos kisebb-nagyobb munkát pub-
likált a magyar domonkos rendtörténet, Árpád-házi Boldog Margit kultusza 

.> Vonatkozó munkáira lásd újabban: S3;3%O/5 Á7; OSB: Törésvonalak Mindszenty bíboros 
emlékirataiban, i. m., 267–268.

.@ 1962–1998 között az egyetem Ferences Intézete tudományos folyóiratának, a Franciscan 
Studies-nak egyik szerkeszt*je. Méltatására: R1(/ W337: In Honorem Gedeon Gál, Fran-
ciscan Studies 23 (1985/45) VII–XII. (Ez a szám közli a gratuláló táviratokat is, többek 
között Agostino Casaroli bíboros államtitkárét és Ronald Reagan elnökét); S#1J816 F. 
B%3K6: An Appreciation, Franciscan Studies 53 (1993) 1–5. (Ez és a következ* szám: 54 
[1994–1997] az * tiszteletére dedikálva); In memoriam Gedeon Gál, O.F.M., in Franciscan 
Studies 57 (1999/1) 1. 

.A W5225/; 3H O0I8/;: Opera philosophica et theologica, szerk. G2 G17136 és mások, 
I-XVII. St. Bonaventura, New York állam, 1967–1988. Ezen túl kiadta a Bibliotheca Fran-
ciscana Scholastica Medii Aevi sorozat 14, a Bibliotheca Franciscana Ascetica Medii Aevi 
sorozat két kötetét. – Köszönöm Harsányi Ottó OFM és Molnár Antal szíves tájékoztatá-
sát.

.B A fejezet szerz*je Zágorhidi Czigány Balázs, a vasvári Domonkos Rendtörténeti Gy,jte-
mény vezet*je, akinek munkáját ezúton is hálásan köszönöm.

Sapientiana 201602.indb   103 2016. 12. 07.   9:31



– 104 –

Somorjai Ádám OSB

és a népi vallásosság köréb*l. A háború után határozott politikai nézetei miatt 
már viszonylag korán távoznia kellett az országból 1948-ban Ausztriába szökött, 
majd Olaszországban és Franciaországban rendi és tudományos intézményekben 
tevékenykedett (ebb*l az id*szakból tudományos munkái nem ismertek), 1968-
tól az USA-ban élt, kilépett a rendb*l, és id*vel megn*sült, majd Argentínában 
telepedett le. Intenzív publikációs tevékenysége amerikai emigrációjával indult 
újra, és els*sorban a magyar *störténet délibábos irányzataihoz kapcsolódott. 
Felmérhetetlen mennyiség, írása közül (Fehér saját nyomdát, kiadót és folyó-
iratot is m,ködtetett.C ) egyetlen rendi vonatkozású témát érdemes kiemelni, az 
idehaza tudományos körökben is nagy vihart kavart ún. Kassai kódexet.=D A kó-
dexr*l – amely Fehér szerint magyar domonkosok táltosokkal kapcsolatos ink-
vizíciós eljárásait tartalmazta – a kutatás többszörösen is bebizonyította, hogy 
hamisítvány,=¹ ennek ellenére a téma ma is népszer, az alternatív *störténet 
kutatói és olvasói körében, ezt mutatja Fehér könyveinek hazai reprintkiadása.=­ 
Fehér munkáinak hazai újrafelfedezése arra is ráirányította a figyelmet, hogy a 
szerz* 1945 el*tt készült rendtörténeti munkái a Kassai kódexhez hasonló csúsz-
tatásokat, s*t esetenként hamisításokat tartalmaznak.=.

.C Fehér éveken keresztül szerkesztette és kiadta a Magyar Történelmi Szemle c. folyóiratot, 
melynek els* évfolyama még New Yorkban jelent meg, a második évfolyamtól azonban 
a kiadás helye már Buenos Aires. Fehérnek itt már saját nyomdája is volt (Fehér O<set), 
és feltehet*en id*vel átvette a korábban )eész János által vezetett Editorial Transsylvania 
Kiadó Vállalatot is.

=D A kódexre vonatkozó els* részpublikáció: F18:% M. J16Q: Képek a magyar sámán-inkvizí-
ció történetéből. Néhány részlet a szerző „Az inkvizició a középkori Magyarországon” című mű-
véből, Warren, Ohio, USA, 1967. A teljes m, némileg módosított címmel: U*: Középkori 
magyar inkvizició, Magyar Történelmi Tanulmánysorozat 2, Transsylvania Könyvkiadó, 
Buenos Aires, 1968, a forrásból további részleteket közölt és a hazai kritikára válaszolt az 
általa szerkesztett Magyar Történelmi Szemle hasábjain.

=¹ A Kassai kódex kapcsán a magyar középkortudomány kutatói egységesen elutasító állás-
pontra jutottak. A kérdést legutóbb összefoglalta: K3E0 B:2/: A Kassai kódex kritikája, 
in F/?1I/ C/4/ (szerk.): Társadalomtörténeti tanulmányok, Studia Miskolciensia II., A 
Miskolci Egyetem BTK történettudományi tanszékeinek évkönyve, Miskolc, 1996, 47–
61.

=­ F18:% M. J16Q: Középkori magyar inkvizició, Transsylvania Könyvkiadó, Buenos Aires, 
1968. Reprint kiadás B/I/& K3%6:2 el*szavával: Gede Testvérek, Budapest, 1999. Az 
ezredfordulón Fehér számos további munkája is reprintkiadásra került Magyarországon.

=. Z(3%8575 C?5(6& B/2?: Domonkosok és táltosok, Tanítvány (2000/1) 99–102; U*: 
Domonkosok a középkori Beregszászon. Fehér Mátyás kritikája, in Németh Péter (szerk.): 
A nyíregyházi Jósa András Múzeum évkönyve XLII, Nyíregyháza, 2000, 149–153.

Sapientiana 201602.indb   104 2016. 12. 07.   9:31



– 105 –

Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után

Hasonlóan termékeny író, szerkeszt* és kiadó volt Fenyvessy (Fendrik) Jeromos 
(1915–1970), aki rendi pályáját mint m,vészet- és m,vel*déstörténész kezdte 
(munkái jelentek meg több magyar rendházról és Boldog Margitról), de már 
ebben az id*ben írt verseket és egyéb irodalmi m,veket is. 1948-t*l Németor-
szágban tanult, majd a kölni domonkos rendház tagja lett, ett*l kezdve többnyi-
re csak egyházi munkái, ismeretterjeszt* írásai, útleírásai és versei jelentek meg. 
Jelent*s kiadói és szervez*i tevékenységet folytatott az emigrációban. Személyi-
ségének ellentmondásosságára Ferdinándy György mutatott rá talán a kelleténél 
kissé több szarkazmussal.==

Alig ismert magyar származású domonkos egyháztörténész Iszak Angelicus 
(1917–1985), aki a háború után a svájci Fribourg-ban tanult, 1950–1951-ben 
a domonkos rendi posztulátori hivatalban m,ködött, majd a Torino melletti 
Chieri kolostorában élt, ahol haláláig filozófiát és történelmet tanított.=> A kö-
zépkori rendtörténet és hagiográfia témájában számos tanulmánya jelent meg 
többnyire olasz nyelven; magyar egyháztörténeti vonatkozású kutatásokat nem 
folytatott.=@

J1?!5#I

A jezsuiták eredményei egészen kimagaslóak. Els* helyen kellene említeni *ket, 
mert egész csoportjuk m,ködött Rómában, részben az Írók Házában (a jezsu-
ita generalátus campusán létesített, eredetileg jezsuita rendtörténettel foglalko-
zó intézet – az Institutum Historicum Societatis Iesu –, az Írók Háza, a Casa 
degli Scrittori és a Jezsuita Levéltár – Archivum Romanum S. I.), részben pedig 
a Pápai Gregoriana Egyetemen, ahol az 1932-ben megalapított Egyháztörté-

== F1%75667& G&%(&: A lányosajkú apát. Fenyvessy Jeromos költészete, Forrás 46 (2014/7–
8) 76–84.

=> M!%6&5 N5I321##: P. Iszak János Angelicus OP (1919–1985). „Az eredeti rend tar-
tományomhoz szeretnék tartozni, hogy fennmaradhasson”, Domi híradó. Világi domonkos 
és egyházközségi híradó, 9 (2003/6) 6–7.

=@ Fontosabb munkái: Un ignorato decreto di riforma emanato dal Cap[itolo] Gen[erale] del 
1569, Archivum Fratrum Praedicatorum 41 (1971) 176–179; La leggenda di San Domenico. 
Profilo spirituale del Santo dal Leggendario liturgico, Traduzione e commento di A6(12503 
I?/I (Piccola biblioteca domenicana), Gribaudi, Torino, 1982; Il rosario. Storia e devozio-
ne, Centro Domenicano del Rosario, 1986; Gli studi filosofici secondo la primitiva legisla-
zione domenicana, Annali chieresi, k. n., 1987, 64–71; La scomparsa della reliquia del corpo 
della Beata Maddalena Panatieri da Trino. Studio storico, Circolo Culturale Trinese, Trino, 
1994.

Sapientiana 201602.indb   105 2016. 12. 07.   9:31



– 106 –

Somorjai Ádám OSB

neti Kar=A munkájába kapcsolódhattak be. E helyen elegend*nek t,nik a szá-
raz és tényszer, felsorolás, lévén, hogy már részletes elemzések jelentek meg 
munkásságukról.=B Az iskolateremt* Lukács László (1910–1998) 25 kötetnyi 
vaskos forráskiadvány szerkeszt*je,=C továbbá az „iskola tagjai”: Polgár László 
(1920–2001), aki ötven éven át, 1951–2000 között állította össze és jelentet-

=A S?52/ L?2F: A Pápai Gergely Egyetem Egyháztörténelmi Kara, MEV–Regnum 7 
(1995/3–4) 205–209. 

=B Lásd Molnár Antal fentebb idézett szintézisét a római magyar iskoláról, amely e Nyugaton 
m,köd* szerz*k életm,vét beilleszti a magyar jezsuiták történeti el*munkálatainak sorába, 
továbbá az egyes jegyzetekben irodalmat közöl.

=C Nem azonos Lukács László piaristával, a dogmatika professzorával és a Vigilia folyóirat 
f*szerkeszt*jével, aki Magyarországon m,ködik. Méltatását Molnár Antal így kezdi: „Ha 
egy történész bárhol a világon közel 20.000 oldalnyi forráspublikációt tesz közzé igen 
magas színvonalon – az nemcsak hazája historiográfiájának válik rendkívüli jelent*ség, 
alakjává, hanem munkássága a nemzetközi történetírásban is megkerülhetetlen mérföldk* 
marad.” Majd így zárja: „Kevés tudósnak adatik meg, hogy elkezdett nagyszabású vállal-
kozásait teljesen befejezheti, és életm,ve lezárt egészet alkot. P. Lukácsnak ez megadatott, 
hiszen valamennyi nagy sorozatát be tudta fejezni. […] kétségtelenül jelenség a magyar tör-
ténetírásban. Nem történésznek, hanem tanárnak készült, a történelem viharai miatt mégis 
historikus lett, azok között is az egyik legkit,n*bb. Páratlan életm,vet alkotott, amelyhez 
foghatót a jöv* történészgenerációi valószín,leg nem fognak már létrehozni. Tudása mel-
lett szeretetreméltó egyéniségével, der,jével és szolgálatkészségével mind a rendben, mind 
a szakmában osztatlan szeretetet és megbecsülést vívott ki magának.” Lásd M326% A6-
#/2: A 85 éves P. Lukács László SJ köszöntése, MEV–Regnum 7 (1995/1–2) 247–260. Az 
idézett részleteket lásd 247. és 258–259. Ugyanezen írás megjelent UQ: P. Lukács László, 
in S?/4F F1%160 (szerk.): Magyar jezsuiták vallomásai II., Jézus Társasága Magyarországi 
Rendtartománya, Budapest, 1998, 293–311. M,ködését részleteiben elemzi Molnár An-
tal A római magyar iskola cím, tanulmányában, i. m., 50–56. Lukács László fontosabb 
munkái: Monumenta Paedagogica Societatis Iesu 1540–1616, I–VII. Institutum Historicum 
Societatis Iesu, Róma, 1965–1992. A kötetek digitálisan letölthet*k a jezsuita levéltár hon-
lapjáról: http://www.sjweb.info/arsi/Monumenta.cfm; Monumenta Antiquae Hungariae 
(1550–1600), I–IV. (Monumenta Historica Societatis Iesu, 101, 112, 121, 131), Insti-
tutum Historicum Societatis Iesu, Róma, 1969–1987; Catalogi personarum et officiorum 
provinciae Austriae S. I. 1551–1773, I–XI., Institutum Historicum Societatis Iesu, Róma, 
1978–1995. (Utóbbi két tételr*l lásd H322 B:2/ recenzióját in Irodalomtudományi Közle-
mények 86. [1982] 253–255); Ratio studiorum 1586, 1591, 1599, I–V, Institutum Histo-
ricum Societatis Iesu, Róma, 1986; Catalogus generalis seu Nomenclator biographicus perso-
narum provinciae Austriae S. I. 1551–1773, I–III., Institutum Historicum Societatis Iesu, 
Róma, 1987–1988. Lásd még: S?52/ L?2F: Lukács László S. J. (1910–1998), Távlatok 
43 (1999) 152–153. 

Sapientiana 201602.indb   106 2016. 12. 07.   9:31



– 107 –

Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után

te meg a jezsuita bibliográfiát.>D Arató (1938-ig Roszprim) Pál (1914–1993) a 
pápák bibliográfiájának m,vel*je és kiadója.>¹ Fejér József, a jezsuita levéltár 
munkatársa (1913–1991) az els* századok jezsuitáinak nekrológiumát állította 

>D Polgár László fontosabb munkái: Bibliographia de historia Societatis Iesu in regnis olim corona 
hungarica unitis (1560–1773) (Subsidia ad historiam S. I. 2.), Institutum Historicum Soci-
etatis Iesu, Róma, 1957; UQ: Bibliographie sur l’histoire de la Compagnie de Jésus 1901–1980, 
I–III., Institutum Historicum Societatis Iesu, Róma, 1981–1990; UQ: Bibliography of the 
History of the Society of Jesus, Institutum Historicum Societatis Iesu, Róma, 1967. A rendkí-
vül jól használható internetes honlapon a bibliográfiai eligazítás nagyrészt az * nevéhez f,z*-
dik, itt letölthet*k a kötetek digitális formában: http://www.sjweb.info/arsi/Library.cfm. 
Nevéhez f,z*dik a Teilhard de Chardin-bibliográfia: Internationale Teilhard-Bibliographie 
1955–1965, Verlag Karl Alber, Freiburg – München, 1965; Lukács László SJ-vel közösen 
adta ki a Documenta romana historiae Societatis Iesu in regnis olim corona hungarica unitis kö-
teteit: Institutum Historicum Societatis Iesu, Róma I. (1550–1570) 1959; II. (1571–1580) 
1965; III. (1581–1586) 1967. Nevéhez f,z*dik a következ* Pázmány-bibliográfia: P32(% 
L?2F: Pázmány-bibliográfia, in L!I0 L?2F és S?/4F F1%160 (szerk.): Pázmány Péter 
emlékezete halálának 350. évfordulóján, k. n., Róma, 1986. 449–487. Méltatása L?2F 
S?52/: László Polgár, S.J. (1920–2001), Archivum Historicum Societatis Iesu 140.  (2001) 
603–618. Életrajzi adataira B5IH/2E5 G:?/: Magyar jezsuiták történeti névtára 1853–2003, 
METEM Könyvek 53., METEM, Budapest, 2007. 183–184.

>¹ S?52/ L?2F: † P. Arató Pál SJ (1914–1993), MEV 5 (1993/3–4) 239–240. Nekrológ. 
„A magyar jezsuita Arató Pál indította el és haláláig, 1993-ig gondozta ezt a nagy elisme-
résnek örvend* bibliográfiát” – írja összegz*en S?52/ L?2F: A Pápai Gergely Egyetem 
Egyháztörténelmi Kara, i. m., 207. Ebben az írásában pedig idézi Paulius Rabikauskas SJ-
nek, az Archivum Historiae Pontificiae szerkeszt*jének temetési gyászbeszédéb*l: „30 éven 
keresztül végezte P. Arató ezt a munkát [...] Kezdett*l fogva olyan világosan osztotta be a 
hatalmas anyagot, hogy kiérdemelte mindazok elismerését, akik ezt a bibliográfiát kezükbe 
vették és használták. P. Rabikauskas kiemelte, hány tanár és kutató vallotta be neki, hogy 
mindig türelmetlenül várja a folyóiratot f*leg bibliográfiai újdonságai miatt. Ennek ellené-
re P. Aratónak keményen és kitartóan kellett dolgoznia. Minden évben ezrével nézett meg 
könyveket és kontrollált kb. 600, f*leg történelmi és teológiai folyóiratot. Rendszeresen 
kutatott nagy könyvtárakban, nemcsak Rómában, hanem évente Firenzében és Milánóban, 
Frankfurtban, Münchenben és Bécsben, id*nként Párizsban is.” S?52/ L?2F: † P. Arató 
Pál SJ (1914–1993), i. m., 239. A pápák történeti bibliográfiájának tudományos jelent*sé-
gét kiemeli Kovács Elisabeth bécsi professzorasszony is: „Arató Pál évente 4000–5000 tételt 
ismertetett [...] 29 év alatt így 128.705 közleményt, amelyek Szent Péterrel kezd*dnek és 
a jelenlegi pontifikátusokkal végz*dnek.” Lásd K3E0 E25/41#8: Bibliotheca Pontifi-
cum. A modern pápaság-történet alapvetése és alapvonásai, MEV–Regnum 7 (1995/3–4) 
211–220., itt 212. – Életrajzi adataira B5IH/2E5 G:?/: Magyar jezsuiták történeti névtára 
1853–2003, i. m., 65.

Sapientiana 201602.indb   107 2016. 12. 07.   9:31



– 108 –

Somorjai Ádám OSB

össze;>­ továbbá Szilas László (1927–2012), az Archivum Historicum Societatis 
Iesu folyóirat munkatársa, szerkeszt*je és a Gregoriana professzora.>. A jezsuita 
történészgárda hatással volt a magyarországi kutatásra is, egyengette a Rómá-
ba érkez* magyar kutatók útját és munkáit, megadva a szükséges tudományos 
felvilágosítást. Ugyanakkor a római jezsuita iskolának magyarországi tagjai is 
m,ködtek a pártállami id*szakban. Ezek között kiemelten Petruch Antal (1901–
1978) és Holovics Flórián (1903–1988) említend*. Gk egyeztetést követ*en 
végezték a vonatkozó bibliográfiai tételek gy,jtését.>= El*bbi a pannonhalmi 

>­ F1O:%, J31J8! S.J.: Defuncti primi saeculi Societatis Jesu 1540–1640, I–II., Institutum 
Historicum Societatis Iesu, Róma 1982. UQ: Defuncti secundi saeculi Societatis Jesu, 1641–
1740, I. Institutum Historicum Societatis Iesu, Róma, 1985–1990; JF?1H F1O:% S.J. – 
J31J8 D1 C30I S.J.: Defuncti tertii saeculi Societatis Iesu 1740–1773 (1774–1815), I., 
Institutum Historicum Societatis Iesu, Róma, 2001. – Ezen rendi kiadványok digitálisan 
letölthet*k a római jezsuita levéltár internetes honlapján: http://www.sjweb.info/arsi/Di-
gital_Repertory.cfm – Megjegyezzük, hogy fiatalkori m,ve is könyvészettel foglalkozik, 
F1O:% JF?1H – V0? J16Q: Adatok a magyar jezsuita könyvészethez 1930–1939, Külön-
lenyomat a Jezsuita Történeti Évkönyv 1942. évi kötetéb*l, Budapest, 1942. – Életrajzi 
adataira B5IH/2E5 G:?/: Magyar jezsuiták történeti névtára 1853–2003, i. m., 65.

>. M326% A6#/2: Beszélgetés Szilas László jezsuita egyháztörténésszel, MEV–Regnum 14 
(2002/1–4) 285–292. Ennek szövege megjelent újra a Szilas László Emlékkönyvben, i. 
m., 13–19. – „Munkásságának, személyiségének három aspektusát kell [...] okvetlenül ki-
emelnünk. Az Írók Házának magyar páterei közül * volt az egyetlen, aki egyetemen taní-
tott. Mindig fontosnak tartotta, hogy tudását az utána következ* generációknak átadja, 
nagy beleéléssel és összefogottan tudott beszélni a történelemr*l. Nyilván ezért küldték 
elöljárói Innsbruckba, és emiatt lehetett 1989 és 2002 között a pápai Gergely Egyetem 
egyháztör téneti karának tanára. Kutatási területének megfelel*en els*sorban Közép-Euró-
pa koraújkori történelmét tanította, doktori növendékei is ilyen témákkal fordultak hozzá. 
A magyar egyház-történetírás számára különösen is fontos körülmény, hogy az új generáció 
meghatározó paptörténészei közül szinte valamennyien a tanítványai voltak. A másik fon-
tos tulajdonsága segít*készsége, közvetlensége volt. Hagyatéka, levelezése ékes bizonyítéka 
annak, hány kutatónak segített a római évtizedek alatt, különösen Magyarországról és né-
met nyelvterületr*l keresték fel sokan tájékoztatásért, tanácsért. Végül papi egyéniségének 
nagyon fontos részét jelentette, hogy lehet*ségeihez képest pasztorális téren is aktív volt: 
negyedszázadon keresztül minden nyarat egy bajorországi plébánián töltött, ahol a plébá-
nost helyettesítette. A falu lakói nagyon megszerették, és számára is nagyon fontos volt ez a 
lelkipásztori tapasztalat.” UQ: P. Szilas László SJ (1927–2012), MEV (2012/1–2) 179–181, 
itt: 181. Lásd még: Szilas László Emlékkönyv, i. m., 21–22. (életrajza), 23–37. (bibliográfi-
ája). 

>= M,ködésüket elemzi M326% A6#/2: A római magyar iskola, i. m., 63–65. Itt harmadik-
ként méltatja Fricsy Ádám (1914–1998) vonatkozó m,ködését is.

Sapientiana 201602.indb   108 2016. 12. 07.   9:31



– 109 –

Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után

bencés könyvtárban *rzött Paintner-gy,jteményt dolgozta fel,>> utóbbi f*leg a 
Magyar Országos Levéltárban kutatta a jezsuita forrásokat.>@ 

A római munkaközösség „kültagja”, (ry (Wachter) Miklós (1909–1984) a 
burgenlandi Németlöv*n született, 1954-t*l az innsbrucki nemzetközi szemi-
náriumban (Canisianum) m,ködött, 1954-t*l a klagenfurti szeminárium dog-
matikatanára. Nem annyira az egyháztörténet, mint inkább Pázmány Péter lel-
kiségének kutatója. A Magyar Papi Egység cím, folyóirat (1956–1968), majd a 
Szolgálat cím, folyóirat (1969–1990) munkatársa volt.>A 

Horváth Tibor (1927–2008) a fundamentális professzoraként m,ködött a to-
rontói Regis College-ben.>B Az egyháztörténet terén tudományszervezése miatt 
kell megemlítenünk, mert * volt az, aki 1984–1985-ben a dönt* lökést adta a 
Magyar Egyháztörténeti Enciklopédia Munkaközösség (METEM) elindításá-
hoz.>C Elképzelése szerint ez a munkaközösség vázlatokat közölt volna a leend* 
enciklopédia számára, amely minden magyarországi egyházi hely – locus theolo-
gicus –, így plébánia, lelkészség, szerzetesi közösség leírását adná.@D Tekintettel 
arra, hogy ez az enciklopédia meghaladja egy személy kutatási lehet*ségeit, fel-
tétlenül szükséges a témával foglalkozó személyek munkacsoportjának megala-
kítása. Ez az elgondolás állt a METEM indulásánál, amely egyháztörténeti pub-

>> Ezek Lukács László SJ történeti névtárához szolgáltattak forrásokat, továbbá Páter Lukács 
gondozta és adta ki Rómában Petruch Antalnak Rómában álnéven megjelent könyvét: 
P:#1%5 J63: Az első jezsuiták Magyarországon (1561–1567), La Fiaccola, Róma, 1963.

>@ Gy,jtésének eredménye a budapesti jezsuita levéltárban található; felhasználták a rendtör-
téneti bibliográfia vonatkozó kötetében is.

>A Vonatkozó két munkája: G%& M5I2F: Pázmány Péter lelkisége, Carinthia, Klagenfurt, 
1964; UQ:  Pázmány Péter tanulmányi évei, Prugg Verlag, Eisenstadt, 1970; S?/4F F1%160 
SJ-vel közösen: Pázmány Péter. Válogatás műveiből, Szent István Társulat, Budapest, 1983. 
K/%73 K2%/–B16IQ A6#/2: Gry Miklós (Kortárs magyar jezsuiták I. Összeáll. S?/4F 
F1%160 SJ), Prugg Verlag, Eisenstadt, 1991; Értékelésére és a hagyaték sorsára lásd: M32-
6% A6#/2: A római magyar iskola, i. m., 61–62. – Lásd még M/%IF L?2F (szerk.): Új 
Magyar Életrajzi Lexikon IV., Magyar Könyvklub, Budapest, 2003, 1214–1215., illetve 
Szolgálat (1984/62) 93–94.

>B Nekrológját lásd: MEV 20 (2008/1–2) 5. Méltatását: MEV 19 (2007/1–2) 203.
>C S3;3%O/5 Á7; – U?3I5 A67%: A METEM megalakulásának története és tevékenysé-

ge 1988–1989-ben, MEV 1 (1989) 279–322. H3%E#8 T543%: Toronto vagy Esztergom a 
METEM szül*városa? MEV–Regnum 9 (1997/3–4.) 83–87.

@D H3%E#8 T543%: METEM Enciklopédia és METEM Vázlatok, MEV 3 (1991) 245–258; 
UQ: METEM-kutatás, plébániatörténet, MEV 5 (1993/3–4) 125–198; UQ: METEM En-
ciklopédia és METEM kiadványok, 1989–1995, MEV–Regnum 9 (1997/1–2) 197–212.

Sapientiana 201602.indb   109 2016. 12. 07.   9:31



– 110 –

Somorjai Ádám OSB

likációs fórummá vált. Az eltelt negyed században több mint száz monográfia és 
25 folyóirat-évfolyam jelent meg a METEM gondozásában.@¹

Szabó Ferenc (1931–) tevékenysége nem szorítkozik csupán az egyháztörté-
neti kutatásra. A Vatikáni Rádióban végzett több évtizedes munkája, teológiai 
munkássága mellett foglalkozott teológiatörténettel is, nevezetesen Pázmány 
Péterrel.@­ A Távlatok cím, folyóirat szerkeszt*je (1991–),@. a Pázmány Péter 
Katolikus Egyetem professzora. 1992-t*l ismét Budapesten él.@= Szabó Ferenc és 
Lukács László közös kutatásainak eredménye a Pázmány-életrajz egy korábban 
megoldatlan kérdésének tárgyalása.@>

P5/%5#I

A piaristák közül Sántha György neve emelkedik ki, aki 1950–1975 között élt 
Rómában, a generalátus levéltárosa volt.@@ 1967–1975 között az Ephemerides 
Calasanctianae folyóirat szerkeszt*je,@A a rendalapító Kalazanci Szent József le-

@¹ Internetes elérhet*sége: www.heh.hu
@­ Els* helyen S?/4F F1%160: A teológus Pázmány. A grazi „theologica scholastica” Pázmány 

művében (METEM Könyvek 1), METEM, Budapest, 1990; 2. kiadás 1998. Újabban, 
már nem Nyugaton, hanem Budapesten, mint kor- és szemtanú, az Ostpolitikkal és Mind-
szenty bíborossal is foglalkozik, lásd összefoglaló m,vét, UQ: A Vatikán keleti politikája 
közelről. Az Ostpolitik színe és visszája, Jézus Társasága Magyarországi Rendtartománya – 
L’Harmattan, Budapest, 2012; UQ: Mindszenty József bíboros – apostol és vértanú, Vasi 
Szemle 69 (2015/5) 665–672.

@. A Távlatok a nyugati Magyar Papi Egység és a Szolgálat cím, folyóiratok új, hazai folyama.
@= Értékelés: M326% A6#/2: A római magyar iskola, i. m., 62–63. 
@> L?2F L!I0 – F1%160 S?/4F: Autours de la nomination de Péter Pázmány au siège 

primatial d’Esztergom (1614–1616) – Pázmány est-il resté jésuite après sa nomination; 
Archivum Historicum Societatis Iesu 54 (1985) 77–148. Magyarul: L!I0 L?2F: Jezsuita 
maradt-e Pázmány mint érsek?, in L!I0 L?2F – S?/4F F1%160 (szerk.): Pázmány 
emlékezete halálának 350. évfordulóján, Detti, Róma, 1987, 197–267. 

@@ Méltatását lásd TQ?:%, E67%1: In memoria del P. György Sántha nel 25° anniversario 
della sua morte (1917–1975), Archivum Scholarum Piarum 24 (2000/48) 3–17. 

@A Írásait lásd az Ephemerides Calasanctianae 1955–1976. évfolyamaiban. Bibliográfiáját lásd 
Nueva Bibliografía Calasancia, in Analecta Calasanctiana, 72. kötet, Instituto Calasanz 
de Ciencias de la Educación, Madrid, 2012, 107. Tematikus szám. Internetr*l letölthet*: 
www.escolapios21.org/wp-content/uploads/2015/08/bibliograf%C3%ADa-calasancia- 
indispensable.pdf

Sapientiana 201602.indb   110 2016. 12. 07.   9:31



– 111 –

Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után

velezésének kiadója,@B a rendalapító és a magyarországi vonatkozások történet-
írója. Posztumusz jelent meg tanulmánya az önálló magyarországi rendtarto-
mány kérdéskörér*l.@C

Megemlítend* még, hogy Tomek Vince (1892–1986) személyében hosszabb 
ideig magyar generális állt a piarista rend élén.AD Az * levéltári hagyatéka, ame-
lyet a római piarista generalátuson található központi levéltár *riz, még feltárás-
ra vár.A¹

Magyarországon m,ködött Holl Béla (1922–1997), akinek tanulmányait 
m,vel*déstörténeti szemináriumokon használták az egyetemi oktatásban. Ká-
noni vizitációs kötete történeti forráskiadványnak min*síthet*, és részt vett a 
magyar piarista rendtartomány levéltárának feltárásában is. Kutatott hazai és 
más európai könyvtárakban, els*sorban a magyarországi himnuszok új kritikai 
kiadása témakörében. Közleményei megjelentek olasz és német nyelven is, így 
Bécsben, Firenzében, Milánóban.A­

A0/71;5/ C/#83250/ H!6(/%50/

Végezetül meg kell még említenünk a külföldi magyar tudományosság összefo-
gására létesült kezdeményezést. Az Academia Catholica Hungarica, a Külföldi 

@B Leodegario Picanyol és Claudio Vilá Palá piaristákkal együtt gondozta a rendalapító levele-
zését, amely 20 kötetben jelent meg: S6#8/ G&%(& – C2/!753 V52 P/2: Epistolarium 
coaetaneorum S. Josephi Calasanctii (1600–1648), I–VII., Editiones Calasanctianae, Róma, 
1977–1982. Magyar vonatkozású a következ* kötet: G13%(5! S6#8/: Epistulae ad S. 
Iosephum Calasantium ex Europa Centrali (1625–1648), Editiones Calasanctianae, Ro-
mae, 1969. 

@C S6#8/ G&%(&: A piarista generálisok és a önálló magyarországi rendtartomány kérdé-
se (1680–1721), in F3%(F A67% (szerk): A piarista rend Magyarországon, Szent István 
Társulat, Budapest, 2010, 13–44. A241%# I#E6 fordításának felhasználásával sajtó alá 
rendezte K32#/5 A67%.

AD Piarista 1908-tól, a piarista rend általános rendf*nöke 1948–1967.
A¹ Amerikai alapításukra lásd az angol és spanyol (kétnyelv,) összefoglalást, amely nem csu-

pán a magyar, hanem a többi nemzetbéli alapító atya m,ködését is tárgyalja: J3: B!%(!: 
S08.P.: !e Piarist Fathers in the U.S.A. 60 Years of Service. – Escolapios en Estados Unidos, 
k. n.,  Miami, Florida, 2007–2008.

A­ Méltatásához lásd Magyar Könyvszemle 113 (1997) 231; Új Ember, 1997. március 12; 
OSzK Híradó 40 (1997/7–8) 2–3; VL?I121#& L?2F, in H322 B:2/: Laus librorum. Vá-
logatott tanulmányok, METEM könyvek 26, METEM, Budapest, 2000, 7–8. Interneten: 
http://mek.oszk.hu/01600/01630/01630.pdf (Letöltés: 2016. február 11.)

Sapientiana 201602.indb   111 2016. 12. 07.   9:31



– 112 –

Somorjai Ádám OSB

Magyar Katolikus Akadémia megalapítása Mons. Zágon József (1909–1975),A. 
a már említett Schwartz Elemér O.Cist, Király Kelemen OFM és a filozófus Dám 
Ince OFM (1909–1967)A= nevéhez f,z*dik. Ez a csoport 1955-ben publikációs 
tevékenységet is kezdett, melynek története ma még megíratlan.

Ö?1(?:

Írásunkban arra törekedtünk, hogy mérleget készítsünk a kényszer,en Nyugatra 
került magyar szerzetes egyháztörténészeknek a pártállami id*szakban kifejtett 
munkájáról. Azt láthatjuk, hogy voltak, nem is kevesen, akik ezt a tudomány-
ágat m,velték. A szerzetesek közül kiemelkedik a legnagyobb létszámú csoport, 
a jezsuita atyáké. Életm,vük Rómában eligazodási pontul szolgált a hazai tudo-
mányosság képvisel*i számára is.A>

Az egyes életm,vek vizsgálatakor azt láthattuk, hogy a Magyarországon kívül-
re került szerzetesek munkássága adott esetben nem szorítkozott egyház-, illetve 
rendtörténetre, hanem a teológiatörténet, lelkiségtörténet, egyházi zenetörténet 
terén is számottev*. Feltehet*, hogy a filozófiai, teológiai tudományágak m,ve-
l*i szintén figyelemreméltót alkottak, és szükség lenne ennek összegz* feltérké-
pezésére is.

Rövid leírásunkban szóltunk azokról is, akik Magyarországon m,ködtek. 
A pártállami keretek, mint láthattuk, nem tudták teljesen elzárni a hazai egyházi 
tudományosságot az egyetemes egyházi tudományosságtól, s*t, a hazai szerzetes 
egyháztörténészek is tudták m,velni és gyarapítani saját tudományágaikat. 

A saját rendjük történetírásában három ciszterci atya, ismételjük meg nevü-
ket: Lékai Lajos, Zakar Ferenc Polikárp és Hervay Ferenc megkerülhetetlenné 
vált a piarista Sántha György életm,vével együtt. Schwartz Elemér munkássá-
ga akkor lenne igazán értékelhet*, ha egyszer el*kerülne projektjének kézirata. 
A premontrei rendtörténet mindig számon fogja tartani Oszvald Arisztid, a me-

A. Életrajzához lásd: N:;1#8 L?2F I;%1: Zágon-leveleskönyv. Iratgyűjtemény-töredék Mind-
szenty József bíborosról, 1967–1975, Szent István Társulat, Budapest, 2011, 144–145.

A= Dám Ince Antal (ferences 1927-t*l) 1956–1962 között a Franciscan Studies egyik szerkesz-
t*je. 

A> „Hosszú lenne felsorolni mindazokat, akik az elmúlt évtizedekben kapcsolatban álltak a 
római magyar páterekkel. Csupán néhány név ízelít*ül: Benda Kálmán, Holl Béla, Jakó 
Zsigmond, Klaniczay Tibor, Mészáros István, Staud Géza vagy a fiatalabbak közül Balázs 
Mihály, Monok István, Szakály Ferenc, Szelestei Nagy László, Tüskés Gábor stb.” – írja 
M326% A6#/2: A római magyar iskola, i. m., 66.

Sapientiana 201602.indb   112 2016. 12. 07.   9:31



– 113 –

Magyar szerzetes egyház- és rendtörténészek 1939 után

dievista premontrei Gábriel Asztrik és a ferences Gál Gedeon kutatásainak ered-
ményeit. Hermann Egyed OPraem. még mindig nem kerülhet* meg a magyar 
egyháztörténet tanulmányozása során. A jezsuita páterek, a római magyar iskola 
munkatársai pedig – f*állásban, legf*bb rendi elöljárójuk által kijelölt munka-
körben, amelyet egy életen át folytathattak – alapvet* kutatásokat végeztek és 
fehér foltokat tüntettek el az egyetemes jezsuita rend és a magyar jezsuiták tör-
ténetében. Érdemeik meghaladják a rendi kereteket, *k a magyar kultúrtörténet 
szempontjából is halhatatlanná váltak. 

Úgy hisszük, hogy a jezsuita páterek m,ködésének méltatása mutatis mutan-
dis érvényes a többi szerzetesrend történészeinek m,ködésére is: 

„A »római magyar iskola«, vagyis az emigráns magyar jezsuiták történeti 
munkaközössége egy sajátos, egyszeri és megismételhetetlen jelenség volt 
a magyar historiográfiában. A történelem er*szakos fordulatai teremtették 
meg a feltételeket a kialakulásához, és néhány jezsuita páter hivatástudata és 
magyar elkötelezettsége hozott létre ezekb*l a kényszerít* körülményekb*l 
kimagasló teljesítményeket. A forráskiadványok és bibliográfiák tiszteletet 
parancsoló sorozatai sem 1950 el*tt, sem pedig 1990 után nem voltak és 
nem lesznek megismételhet*ek ebben a formában. A magyarországi evan-
gelizációba visszakapcsolódó, állandó emberhiánnyal küzd* jezsuita (és 
más) szerzetesrend, vagy a különböz* határid*knek, pályázatoknak, egye-
temi és kutatóintézeti reformoknak kiszolgáltatott világi történésztársada-
lom ilyen típusú alkotómunkára többé nem lesz képes. Ezzel *k maguk is 
tisztában voltak, szám,zetésüket a gondviselés által rendelt küldetésként 
fogták fel. A jezsuita lelkiségre nagyon jellemz* módon munkájukat nem 
kizárólag szaktudománynak tekintették, hanem intellektuális missziónak, 
tulajdonképpen egy sajátos, de igen fontos lelkipásztori munkának. A Tár-
saság iránti szeretetet csendesen és észrevétlenül tudták belopni kollégáik, 
a velük kapcsolatba kerül* szakemberek szívébe. »Propagandájuk« annyira 
diszkrét és figyelmes volt, hogy a világi történészek szinte öntudatlanul 
váltak a jezsuita rend tisztel*ivé és barátaivá. Életm,vüknek a publikációik 
mellett hasonlóképp aere perennius része a »római magyar iskolának« a fia-
talabb történésznemzedékekben továbbél* szellemisége.”A@

A@  M326% A6#/2: A római magyar iskola, i. m., 67–68.

Sapientiana 201602.indb   113 2016. 12. 07.   9:31



– 114 –

RECENZIÓK Sapientiana 9 (2016/1) 114–128.

Lukács László: Az igazság 
munkatársa. Joseph Ratzinger – 
XVI. Benedek pápa élete  
és m,ve
Szent István Társulat, Budapest, 2016.

Nem gyakran jelenik meg magyarul ehhez ha-
sonló alapossággal megírt monográfia egy teo-
lógusról. Teológiai tájékozódáshoz, kutatáshoz 
remek segédlet született. Ahogy hivatkozásait 
olvasom, és ahogy régi ismeretségünk is elárulja 
nekem, Lukács tanár úr mintha évtizedek óta 
ennek a könyvnek a megírására készült volna. 
A m, értékét növeli, hogy az els* 210 oldal 
lényegében teológiatörténeti forrás: Ratzinger 
életrajza, pályájának körültekint* bemutatása. 
Tükröz*dik ebben a részben az is, hogy a szerz* 
az egyéb kompetenciái mellett újságíró is, ezért 
az utóbbi évtizedek egyház- és teológiatörténeti 
eseményeiben rendkívül tájékozott. 

A könyv második fele a címnek megfelel*en 
a ratzingeri „m,” teológiai elemzése, amely hét 
téma köré rendez*dik. Valójában egy kézhez 
álló teológiai összefoglalást kapunk itt, amely 
végig arányos terjedelemben adja meg a szót 
magának Ratzingernek, az *t kommentálóknak 
és a saját véleménynek, több nagyon fontos, 
magyarul nem ismert idézetet is hozva. A be-
osztás jól tükrözi, hogy szerz*nk mit tart a ratz-
ingeri teológia kulcspontjainak, ezért ill*, hogy 
ezekr*l a pontokról röviden szóljunk. 

1) A Zsinat. Ratzinger teológusi pályáját 
végigkíséri a II. Vatikáni Zsinat, amelynek el*-
készítésében már részt vett, zsinati peritusként 
* maga is formálta megnyilatkozásait, kés*bb 
teológusként munkálkodott a zsinat életre vál-
tásán, s*t pápaként is a zsinat helyes értelme-
zése volt egyik szívügye. Kiemelend* a zsinati 
elemzés kiegyensúlyozottsága. 

2) Krisztológiai hermeneutika.  Itt megismer-
jük Ratzinger szemléletét a hagyományról és 
a Szentírásról, illetve az ebb*l fakadó kritikus 
viszonyulását a történet-kritikai módszerhez. 
Az itt el*adott anyag tekinthet* Ratzinger 

fundamentális teológiájának. Mindez f*ként 
a krisztológiai dogma megalapozásaként nyer 
bemutatást, ezért ezt a részt A Názáreti Jézus 
elemzése zárja. 

3) Az Egyház mint kommunió. Ez is olyan 
téma, amihez az utóbbi évszázad szakterületi 
összefüggésében kell elhelyezni egy ilyen je-
lent*s teológus m,vét. Lukács tanár úrnak 
meg van a megfelel* rálátása erre az összefüg-
gésrendszerre. Nagyon fontos a „kommuniók 
láncolatának” felidézése a 323-327. oldalakon, 
valamint a Walter Kasperrel folytatott vita feli-
dézése a helyi egyházak és az egyetemes egyház 
kapcsolatáról (331–334.). 

4) A liturgia. A terület bemutatása a zsinat li-
turgikus konstitúciójának és az ennek nyomán 
elinduló reformnak a leírásával kezd*dik, Ratz-
inger nézeteinek árnyalt tárgyalásával halad, 
majd egy valódi liturgikus-teológiai összefogla-
lóban teljesedik ki, amelynek f* témái a logosz, 
a Kereszt eseménye, az áldozat és a lakoma. 
Végül visszatér néhány liturgikus kérdésre: nép-
nyelv, az oltár helyzete, a szent zene, a liturgikus 
testtartások. 

5) Európa lelkiismerete.  A fejezet igazi témá-
ja a világhoz való viszony, a keresztény válasz 
a szekularizáció és a relativizmus jelenségeire. 
Ezt a kérdéskört is a zsinat korától kezdve te-
kinti végig a teológus pályáján. Fontos, hogy a 
válságjelenségeket nem a zsinathoz köti: „Csak 
utóbb következtek be azok a kulturális forradal-
mak és társadalmi mozgások, amiket a zsinati 
atyák nem láthattak el*re.” (389.) Az évtizedek 
során egyre inkább „Európa lelkiismeretévé” 
válik: „Európa önmagát pusztítja el, ha elszakad 
gyökereit*l, a kereszténységt*l.” (392.) A feje-
zet a modern demokrácia, a hit és az értelem 
viszonya, illetve a lelkiismeret témáinak tárgya-
lásával zárul. 

6) A felszabadítási teológia. Indokolt módon 
a téma tárgyalása elején a szerz* összefoglalja a 
zsinat óta egyértelm,en hangzó egyházi taní-
tást, miszerint a társadalmi tanítás része a ke-
resztény üzenetnek és az Egyház küldetésének. 

Sapientiana 201602.indb   114 2016. 12. 07.   9:31



– 115 –

Recenziók

Ezt kíséri a vonatkozó egyházi eseménytörténet 
f*leg a latin-amerikai fejleményekkel és a CE-
LAM négy konferenciájával, majd pedig a fel-
szabadítási teológia frappáns összegzése. Ennek 
adják a mérlegét Ratzinger megnyilatkozásai, 
alapvet*en a Hittani Kongregáció 1985-ben 
és 1986-ben kiadott dokumentumai. Pápaként 
pedig: „komoly kifogásokat támasztott ugyan a 
felszabadítási teológiával szemben, a társadalmi 
igazságosságért azonban éppen úgy síkra szállt, 
mint el*dje.” (456.) Ennek foglalata a Caritas 
in Veritate. A fejezet végén bár kitér*, mégis 
idetartozó, ahogy a szerz* bemutatja Gustavo 
Gutiérrez és Gerhard Ludwig Müller bíboros 
barátságát mint a téma immár Benedek pápa-
ságán is túlnyúló történetét. 

7) A végső beteljesedés távlatai. Az egyháztan 
mellett az eszkatológia dogmatikai traktátu-
sa az, amelyr*l Ratzinger a legtöbbször tar-
tott el*adást és írt könyvet. Kézenfekv*, hogy 
könyvünk szerz*je Ratzinger saját rendszere-
zése szerint mutassa be a témát, hat részben: 
1) Üdvösségtörténet és eszkatológia kapcsolata; 
2) A remény teológiájától a politikai teológiá-
ig; 3) A lélek halhatatlansága és a test feltáma-
dása; 4) A dialogikus halhatatlanság elmélete; 
5) A „feltámadás a halálban” elmélete; 6) A vég-
s* kárhozat és a keresztény remény.

Alig van tehát teológiai téma, amely ne kerül-
ne szóba a könyvben – márpedig éppen ez felel 
meg a ratzingeri m, monumentalitásának is. 

Várnai Jakab OFM

René Girard: Mi rejtve volt  
a világ teremtését*l fogva
L’Harmattan Kiadó, Budapest, 2013.

Az érdekl*d* olvasó a híres kultúrantropológus 
immár harmadik magyarul megjelen* m,vét 
tarthatja kezében viszonylag rövid id*n belül. 
A kétszeresen doktorált irodalomtudós és tör-
ténész sokak szerint korunk egyik legnagyobb 

gondolkodója volt (Girard tavaly novemberben 
hunyt el 92 évesen). Annyit mindenesetre még 
kritikusainak is el kell ismerniük, hogy „mi-
metikus elmélete” mára megkérd*jelezhetetlen 
tényez*vé vált a humántudományok terén; fel-
ismerései éppúgy gyümölcsöz*ek a pszichoana-
lízis, mint az etnológia, az irodalomkritika vagy 
épp az ökonómia és a politológia terén; nem 
utolsó sorban pedig a teológus számára is ha-
szonnal kecsegtetnek.

Girard jelen m,ve különleges helyet foglal 
el publikációi között. Míg legtöbb munkája 
klasszikus monográfia, itt egy olyan „beszélge-
t*s könyvr*l” van szó, amelyben a kutató két 
pszichiáter kérdései nyomán fejti ki gondola-
tait, s*t nemegyszer maga is kérdez*vé válik. 
A téma ilyen jelleg, feldolgozása két el*nnyel 
is jár az olvasó számára. Egyrészt a m, nem a 
mimetikus elmélet egy-egy részletére koncent-
rál, mint Girard monográfiái általában, hanem 
– köszönhet*en a két pszichiáter tematikus kér-
déseinek – az elméletet a maga teljességében is-
merhetjük meg. Másrészt pedig az a tény, hogy 
a beszélget*partnerek újabb és újabb kérdéseket 
tesznek fel, illetve magyarázó megjegyzéseket 
f,znek a mondottakhoz, valamelyest fel is la-
zítja a Girard-ra egyébként oly jellemz* feszes 
gondolatmenetet, ezzel „emészthet*bbé” téve a 
könyvet az olvasó számára.

A mimetikus elmélet kiindulópontja, mint 
maga a kifejezés is mutatja, a platóni „mimézis”, 
az utánzás fogalma. A kutató szándékosan ma-
rad meg a görög kifejezésnél, mert érzékeltetni 
akarja, hogy nem a kognitív módon tudatos és 
kontrollált utánzásra gondol; a mimézis Girard 
számára az ember olyan sajátossága, amely el-
választhatatlanul hozzánk tartozik, és emberré 
válásunk természetes része. Itt ugyanakkor kor-
rigálja is a mimézis platóni fogalmát: míg a gö-
rög filozófusnál az utánzás els*sorban viselkedési 
mintákra vonatkozik, Girard szerint a mimé-
zisb*l kihagyhatatlan az elsajátítás mozzanata, 
vagyis „az egy irányba nyúló kezek” (20.) jelen-
sége, amely elkerülhetetlenül feszültséget gene-

Sapientiana 201602.indb   115 2016. 12. 07.   9:31



– 116 –

Recenziók

rál, és így konfliktusos mimézissé válik. A kutató 
szerint éppen ezt a konfliktust akarták mederben 
tartani az archaikus társadalmak, amikor beve-
zették különböz* tabuikat; Girard értelmezésé-
ben ezen „kultúrák emberei összefüggést látnak 
az er*szak és a mimézis között” (23.). Mivel 
azonban történelmi emlékeikben ott él a mime-
tikus krízis, vagyis a társadalmat már-már meg-
semmisüléssel fenyeget* konfliktusos mimézis 
tapasztalata is, bevezetik sajátos rituáléikat, ame-
lyek a mimézisb*l fakadó er*szak megoldását je-
lenítik meg, és el*bb valakinek (pl. foglyoknak), 
kés*bbi korokban helyettesít* jelleggel valami-
nek (pl. állatoknak) a feláldozásával végz*dnek. 
Girard szerint az ilyen rituálék mögött valós ese-
mény áll; egy mimetikus krízisnek csak az vet-
hetett véget, hogy a közösségben felgyülemlett 
er*szak végül egy valaki ellen irányult, aki a szó 
legteljesebb értelmében b,nbakká, áldozattá vált 
(„b,nbakmechanizmus”).

Ezen a ponton kezd*dik Girard gondolat-
menetének az a része, amely egy teológus szá-
mára a legizgalmasabbnak t,nhet. A biblikus 
kutatás már régóta tudatában van annak, hogy 
az Ószövetség számos helyén találkozunk mi-
tikus szövegekkel. Az ilyen szövegrészek értel-
mezése ugyanakkor nem állja ki a koherencia 
próbáját. A mimetikus elmélet rávilágít az ál-
dozat fogalmának biblikus esszenciájára: a zsi-
dó-keresztény kinyilatkoztatás bemutatja, hogy 
az áldozatot nem az istenség követeli meg, ha-
nem az a mimetikus versengés következménye. 
Jahve a próféták igehirdetésében egyre inkább 
úgy jelenik meg, mint akit*l távol van minden 
er*szak, míg végül Jézus m,ködésében definitív 
módon kinyilatkoztatást nyer az er*szakmentes 
Isten. Fontos hozzátennünk, hogy Girard sze-
rint maga Jézus sem mentes a mimézist*l, azon-
ban míg az általános emberi magatartás leplezi 
a mimézist, addig Jézus tudatosan vállalja azt, 
és bennünket is erre hív. Ez a tudatos követés 
pedig (az „imitatio Christi”) nem konflik-
tust szül, hanem éppen megszabadít minket 
a konfliktusos mimézis következményeit*l: az 

evangéliumok „nem követelik, hogy az embe-
rek szabaduljanak meg a vágyakozástól, hanem 
egyetlen modell követését ajánlják, aki sohasem 
hordozza annak veszélyét, hogy megszállottá 
tev* versenytárssá változzon” (427.).

Girard mimetikus elméletének aktualitását 
aligha kell bizonygatnunk. A reklámok világá-
tól kezdve a mindennapi emberi kapcsolatokon 
át a politikai kampányokig számtalan területen 
láthatjuk a kultúrantropológus igazát. Teoló-
gusként pedig különösen is segítségünkre lehet-
nek azon megfigyelései, amelyek a mimézis és 
az er*szak összefonódását elemzik, kiváltképp a 
kereszthalál áldozati értelmezését illet*en.¹ En-
nek helyes dekódolása pedig nemcsak teológiai 
„belügy”, hanem – tekintve az Isten nevében 
elkövetett er*szakot – világunk megbékélését is 
alapvet*en szolgálja.

Tamás Roland

Sulpicius Severus: Szent Márton 
Élete – Levelek – Dialógusok
Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2016, ford. 
Borián Elréd, Börcsök Tamás, Dejcsics 
Konrád, Kovács Balázs, Reichardt Aba és 
Szita Bánk.

Szent Márton jubileumi évében jelentette meg 
a pannonhalmi Bencés Kiadó a pannóniai szü-
letés, tours-i püspök biográfusának e m,veit 
magyar nyelven. A Sulpicius Severus által írt 
Életrajznak és három levélnek azonban nem 
ez az els* magyar fordítása: már 1998-ban és 
2010-ben megjelentek ugyanennél a kiadónál. 
Az Ókeresztény Örökségünk c. sorozatban 1999-
ben szintén ugyanezek a m,vek jelentek meg, 

¹ A teljesség kedvéért meg kell jegyeznünk, hogy 
a Zsidókhoz írt levéllel kapcsolatos kritikai állás-
pontját, melyek a könyvben olvashatók, Girard 
kés*bb revideálta a kit,n* innsbrucki teológus, 
Raymund Schwager hatására.

Sapientiana 201602.indb   116 2016. 12. 07.   9:31



– 117 –

Recenziók

mégpedig Vanyó László fordításában, a Jel Ki-
adó gondozásában. S*t az életrajznak és az egyik 
levélnek van egy még korábbi, bár nem teljes 
fordítása, Szunyogh Xavér Ferencé, amely a Ke-
resztény Remekírók sorozat 7. kötetében jelent 
meg 1944-ben a Szent István Társulatnál. A leg-
újabb kiadás azonban nem csak azért indokolt, 
mert az el*z* fordítások nem könnyen hozzáfér-
het*ek mindenki számára, hanem azért is, mert 
a Dialógusokkal b*vített gy,jtemény teljesebb és 
színesebb képet nyújt a neves galliai író életm,-
vér*l is. (Az utóbbi m,r*l egyébként érdemes 
megjegyeznünk, hogy a magyar fordítás alapjául 
szolgáló bilingvis kritikai kiadás mindössze tíz 
évvel ezel*tt jelent meg a Sources chrétiennes c. 
neves patrisztikus sorozat 510. köteteként, te-
hát a magyar fordítás megjelenése nem marad el 
számottev*en a legújabb franciáétól.) 

Ha csak ezeket a magyar kiadásokat nézzük, 
már akkor is felt,nhet számunkra, hogy Már-
ton alakja milyen különböz* szempontokból 
vált aktuálissá a keresztény ókor iránt érdekl*-
d* magyar olvasó számára az elmúlt mintegy 
hetven év során. Szunyogh Xavér OSB fordí-
tását az Első remeték és szerzetesek világából c. 
szemelvénygy,jteményében, az els* nyugati 
szerzeteseket bemutató részben Cassianus két 
m,vével együtt találjuk. A szerkeszt* célja el-
s*sorban az volt, hogy a nyugati szerzetesség 
legalapvet*bb dokumentumait tegye elérhet*vé 
a magyar olvasó számára. 

A Vanyó László által összeállított gy,jtemény 
címe: A III–IV. század szentjei. Ebben a kötetben 
még öt másik életrajzi jelleg, rövid m, találha-
tó Pontius diakónus, Szent Atanáz, Nazianzoszi 
Szent Gergely, Paulinus diakónus és Possidius 
tollából e korszak nagy szentjeir*l. A kötet címe 
is jelzi, hogy a szerkeszt* célja els*sorban e két 
évszázad történelmének bemutatása volt a kor-
dokumentumok segítségével. Ebben a gy,jte-
ményben már nemcsak egy általános bevezetést 
találunk a hat életrajzhoz, mint Szunyogh Xavér 
gy,jteményében Sulpicius Severus és Cassianus 
írásaihoz, hanem mind a hat szerz* m,veihez 

külön-külön írt rövid tanulmányt, továbbá egy 
részletes jegyzetanyagot is, amelynek célja els*-
sorban a III. és IV. század történelmi és kulturá-
lis hátterének bemutatása. 

A közelmúltban megjelent bencés kiadvány 
igazi csapatmunka: hatan fordították ezt a 
kötetet, amely – a Krónikákban Mártonról ol-
vasható rész kivételével – Sulpicius Severusnak 
Szent Mártonról írt valamennyi m,vét magá-
ban foglalja. Jegyzetanyaga – amelyet a kötet 
végén találhatunk – arányaiban nem terjedel-
mesebb ugyan, mint a Vanyó-féle gy,jteményé, 
de más szempontok alapján állították össze, és 
nagymértékben megkönnyíti, hogy az olvasó 
eligazodjon a kés* antikvitás id*nként különös 
világában, és nyomon tudja követni az oda-visz-
sza történ* utalásokat Sulpicius egyes m,vei 
között. 

Elég egy pillantást vetnünk az els* m,, a 
Vita Martini fejezetcímeire, hogy nyomon 
követhessük a szent életének legjellegzetesebb 
eseményeit: megosztja katonaköpenyét a fa-
gyoskodó koldussal; felmentését kéri a katonai 
szolgálat alól; találkozik Hilarius püspökkel; re-
meteségbe vonul; halottakat támaszt fel és bete-
geket gyógyít; püspökké választják; megalapítja 
Marmoutier kolostorát; szembeszáll a pogány 
szokásokkal; harcra kél a sokféleképpen táma-
dó sátánnal. Severus ábrázolásában úgy jelenik 
meg el*ttünk Márton, mint aki megtérése után 
is katona maradt, de most már Krisztus katoná-
ja, s*t hadvezére: imperator dei. 

A három levél három különböz* címzett-
hez szól. Az Eusebiushoz írt védelmére kel 
Mártonnak, és egy újabb csodáját írja le. Au-
relius diakónusnak a szerz* beszámol Márton 
haláláról, amelynek szintén csodásak a körül-
ményei, és gyászénekkel dics*íti az elhunytat. 
Anyósának, Bassulának írt levelében Márton 
utolsó utazásáról ír, továbbá halálának és teme-
tésének részleteir*l. 

A Dialógusok I. könyvének központi alakja 
egy bizonyos Postumianus, aki Keletr*l visz-
szatérve Sulpiciusnak és Gallusnak számol be 

Sapientiana 201602.indb   117 2016. 12. 07.   9:31



– 118 –

Recenziók

úti élményeir*l, többek között az észak-afrikai 
sivatagban, Alexandriában, Betlehemben lá-
tottakról és hallottakról. A szent élet, sivatagi 
atyák számtalan csodatettét is elmeséli, akik kö-
rül megszelídülnek még a vadállatok is, vagyis 
helyreáll a teremtés rendjének eredeti békessé-
ge. A messzir*l jött zarándok arról is hírt hoz, 
hogy már Keleten is ismerik Sulpicius m,vét, 
Szent Márton életrajzát, és ennek nyomán ma-
gasztalják a galliai püspök csodáit. A II. és III. 
könyv f*szerepl*je ismét Márton, akinek újabb, 
az Életrajzban még nem szerepl* csodáiról, to-
vábbá a démonokkal és b,nös emberekkel, töb-
bek között a világi hatalom képvisel*ivel, po-
gányokkal, s*t világias életet él* püspökökkel 
való küzdelmeir*l is értesülünk. A különböz* 
beszámolók Márton csodatetteir*l és kemény 
kiállásáról mind-mind azt hivatottak illuszt-
rálni, hogy a galliai püspök szentsége és termé-
szetfölötti hatalma még a keleti anachorétákét 
is felülmúlja.

A kötet bevezet* tanulmányának szerz*je 
Dejcsics Konrád bencés atya, aki a legfrissebb 
szakirodalmat is felhasználva vezet be minket 
Sulpicius Severus m,helytitkaiba. Világossá vá-
lik el*ttünk, hogy a klasszikus irodalom számos 
m,fajában járatos a szerz*: alkalmazni tudja 
nemcsak a vita és a dialogus mesterfogásait, ha-
nem a panegyrikos, a  threnos, a  consolatio és az 
epistula eszköztárának számos elemét is. Felis-
merjük, hogy szerz* célja sok esetben nemcsak 
az épít* célzatú ismeretközlés, erkölcsi tanítás 
(aedificatio), hanem az olvasó gyönyörködtetése 
(delectatio) is. A klasszikus irodalomban jártas, 
arisztokrata származású, de immár a világtól el-
zárt aszkétaközösség tagjai jól értették az inter-
textualitásban, a metapoétikus utalások bonyo-
lult rendszerében rejl* üzenetet is. A tanulmány 
szerz*je végül betekintést ad számunkra a szer-
z* legf*bb céljaiba, továbbá m,veinek európai 
és magyarországi recepciójába is. 

Úgy vélem, hogy Szent Márton születése 
1700. évfordulójának méltó megünnepléséhez 
értékes hozzájárulást jelent ez a kötet. A sza-

kavatott kezekb*l kikerül* magyar fordítást jó 
szívvel ajánlom a szerzetesség korai irodalma 
iránt érdekl*d* olvasóközönség számára. 

Perendy László

Palladiosz: A sivatagi atyák 
történetei Lauszoszhoz  
(Historia Lausiaca) 
Jel Kiadó, Budapest, 2015, ford. Csizmár 
Oszkár.

A korai egyiptomi szerzetesek, az úgynevezett 
„sivatagi atyák” világa a közelmúltban sok érde-
kességgel szolgált mind a kutatók, mind a lelki 
táplálékra vágyó hívek számára. Az elmúlt évti-
zedekben számtalan tanulmány árnyalta a korai 
keresztény szerzetességr*l alkotott képünket, vi-
lágított rá pontosabban a sivatag és a városok, a 
szerzetesek és a laikusok, illetve a klérus közötti 
kapcsolatra, az aszkézis jellegére és mozgató ru-
góira, az emberfeletti lemondások mögött rejl* 
spiritualitásra. Ezzel párhuzamosan egyre több 
nyelven látnak napvilágot azok a szövegek, me-
lyek a szerzetesatyák szigorú, de mégis nagyon 
emberi, evangéliumi frissességgel teli világát 
örökítik meg: elérhet*vé válnak azok az alap-
szövegek, melyek a „kezdetekr*l” tudósítva újra 
meg újra inspirálták a kés*bbi korok szerzete-
seit, s amelyek a ma egyházában utat keres* hí-
veknek is segítségére lehetnek. A Jel Kiadó gon-
dozásában egy ilyen szöveg vált most közkinccsé 
magyar nyelven Csizmár Oszkár fordításában.

Az írás szerz*je, Palladiosz olyan szerzetes 
volt, akinek kalandos életútja lehet*vé tette, 
hogy a korai szerzetesség virágkorában bejárja 
és megismerje a legfontosabb szerzetesi köz-
pontokat. A görög nyelv, és kultúrájú Galáci-
ából származó író Palesztinában lett szerzetessé, 
majd beutazta Egyiptom szerzetesközösségeit. 
A kor egyházpolitikai eseményeinek – az ori-
genista vita és a Tölgyes Zsinat – s,r,jébe kerül-
ve megfordult Konstantinápolyban és Rómá-

Sapientiana 201602.indb   118 2016. 12. 07.   9:31



– 119 –

Recenziók

ban is. Palladiosz sokoldalú, m,velt egyéniség, 
Alexandriai (városi) Makariosz majd Evagriosz 
Pontikosz kedves tanítványa, Aranyszájú Szent 
János barátja és védelmez*je, jó tollú író és 
szent élet, püspök.

A 420 táján keletkezett írás címéhez az aszke-
tikus életre vágyó császári tisztvisel*, Lauszosz 
nevét kölcsönözte, Palladiosz neki dedikálta a 
leginkább Historia Lausiaca néven emlegetett 
írást. A könyv gondolatban bejárja a korai szer-
zetesség központjait, s az olvasó számára szer-
zetesi portrékat, tanulságos rövid történeteket 
kínál. A legtöbb fejezet az egyiptomi szent asz-
kéták, híres szerzetesatyák életével foglalkozik, 
de néhány elbeszélés erejéig megjelennek Pa-
lesztina, Szíria és Róma korabeli hírességei is. 
A leírások részletessége, frissessége az apofteg-
mák stílusával rokonítja a m, fejezeteit.

Tudományos szempontból a Historia Lausi-
aca rendkívül fontos forrás a korai szerzetesség 
tanulmányozásához. A m,ben található példá-
ul a Jordán folyó mentén megjelen* paleszti-
nai szerzetesség els* írásos említése, bel*le is-
merjük Evagriosz Pontikosz életútját, s b*séges 
információt szolgáltat az id*sebb Melániáról és 
m,veltségér*l. A római Paula és Jeromos kap-
csolatáról, egyáltalán a Jeromosról szóló negatív 
hangvétel, részletek az origenista vita s,r,jébe 
engednek bepillantást. A szövegvariánsok, a 
kopt és szír nyelven fennmaradt fordítások és 
töredékek nemcsak arról tanúskodnak, hogy 
a m, rendkívüli népszer,ségnek örvendett 
az ókorban, hanem a hasonló m,fajú szöve-
gek keletkezésével, a szóbeli elbeszélésekt*l az 
írásos gy,jtemények felé vezet* folyamat m,-
helytitkaival kapcsolatban is fontos kérdésekre 
kínálnak választ vagy legalábbis elméleteket. 
Arészletekben gazdag elbeszélések értékes infor-
mációkat hordoznak az egyiptomi szerzetesek 
mindennapjaival, használati eszközeikkel, be-
tegségeivel, társadalmi hátterével kapcsolatban.

Palladiosz szeme el*tt azonban nem a törté-
netírói hitelesség lebegett a könyv összeállítá-
sakor. A szó ókori értelmében a historia olyan 

m,faj, mely történetek segítségével akarja elve-
zetni az olvasót a helyes életre, s valójában ma 
is ezzel a lelkülettel érdemes olvasni a könyvben 
bemutatott aszkéták életét. Az elbeszélt esemé-
nyek, élettörténetek, a megrajzolt portrék mö-
gött felfedezhet* az a lelki út, melyet Palladiosz 
az általa szentként tisztelt szerzetesatyáktól ta-
nult, s amely az aszkézis kemény lemondásától, 
a szenvedélyekkel, gonosz gondolatokkal való 
küzdelemt*l a lélekben felragyogó, mindent 
megvilágosító fényig, a Szentháromsággal való 
bels*séges imakapcsolatig vezet. Leginkább 
emiatt érdemes kézbe venni a Historia Lausia-
ca-t: hogy a sivatagi szerzetesek lemondásaiból, 
küzdelmeib*l er*t merítsünk, hogy kudarcaik-
ból tanuljunk, hogy vágyakozzunk arra az is-
tentapasztalatra, amelyben szoros Krisztus-kö-
vetésük révén a kegyelem által részesültek.

Baán Izsák OSB

Franco Piotti: Qohelet.  
La ricerca del senso della vita
Morcelliana, Brescia, 2012.

Franco Piotti a milánói katolikus egyetem 
munkatársa. A biblikus filológia és a Qohelet 
könyvének témájában jelentek meg tanulmá-
nyai. Mostani kötete, amely szintén a Prédikátor 
könyvével foglalkozik, az Antico e  Nuovo Testa-
mento sorozat 18. tagja. Az immár neves soro-
zat olyan szerz*ket vonultat fel, mint Gabriele 
Boccaccini, Paolo Sacchi, Mauro Pesce, hogy 
csak néhány nevet említsek a kiváló olasz ku-
tatógárdából. A szerz* a bevezetésben elárulja, 
hogy 2002–2010 között publikált hét cikkének 
átdolgozása biztosítja jelen munkájának alapját. 
Az összegy,jtött tanulmányokat záró biblio-
gráfia, valamint a kutatók és az idézett helyek 
indexe felhasználóbaráttá teszi Piotti könyvét.

Az els* fejezet (11–24.) címe a Préd 12,11 
versét veszi alapul, és a Qohelet alakjának, 
könyvének egyes szempontjait vizsgálja.  Piotti 

Sapientiana 201602.indb   119 2016. 12. 07.   9:31



– 120 –

Recenziók

az öt ünnepi tekercs közé tartozó Sátoros ünnep 
alkalmából felolvasott Prédikátor könyvét el*-
ször elhelyezi a zsidó és a keresztény kánonban, 
majd a könyv teológiai üzenetének legáltaláno-
sabb értelmezéseivel ismerteti meg az olvasót: 
1) Qohelet, a pesszimista; 2) Qohelet az arany-
középút képvisel*je; 3) Qohelet, az életöröm 
énekese. Az exegéták első csoportja úgy tekint 
a bibliai könyvre, mint amely az abszurditás 
témáját karolja fel (vö. 1,2 és 12,8): ez az ál-
talános alaphang aztán tetten érhet* a könyv 
pesszimista, szkeptikus és determinista gon-
dolataiban is. Ez a negatív interpretáció több 
exegéta véleménye (E. Podechard, A. Maillot, 
A.M. Dubarle, E. Glasser, A. Barucq, G. Rava-
si, G. von Rad, A. Lauha, B. Lang, A. Schoors). 
R.B.Y. Scott álláspontja jól tükrözi ezt, amikor 
azt állítja, hogy a Prédikátor könyvének szerz*je 
kizárja mindenféle lehet*ségét annak, hogy Is-
ten beavatkozzék a természet rendjébe és az em-
ber ügyeibe, hiszen „nincs semmi új a nap alatt” 
(Préd 1,9). A szentírás-magyarázók másik, ki-
sebb csoportja viszont úgy látja (E.  Horton, L. 
Schwienhorst-Schönberger, M. Hengel), hogy 
a Préd 7,16–18-ban visszhangzik az arisztote-
lészi aranyközépút, és a kulturális környezet 
filozófiájának és irodalmának pontos párhuza-
mával állunk szemben. Az exegéták harmadik 
csoportja a Sátoros ünnep örömteli alkalmából 
felolvasott könyv értelmezését veszi alapul (D. 
Buzy, R.  Gordis, E. Glasser, R.N. Whybray, N. 
Lohfink, A.  Bonora, M. Maussion, L.G. Per-
due), és kiemeli azokat a részeket, amelyek az 
élet apró örömeinek, a saját munka gyümölcsé-
nek élvezetére hívogatnak. Szerintük a könyv 
alapvet* hangvétele az életöröm, és Qoheletet 
egyenesen az „öröm prédikátorának” vagy a 
carpe diem elv képvisel*jének nevezik.

A második fejezet (25–50.) címe a Préd 7,25 
versét veszi alapul („Aztán azon fáradoztam, 
hogy megismerjem, kifürkésszem és felkutas-
sam a bölcsességet és a jutalmat, hogy felismer-
jem, mekkora balgaság a gonoszság és mekkora 
*rültség a balgaság.”), és az örökölt hagyomány 

egyes pontjai felé kritikus szemlélet, Qohe-
let keresésének, empirikus vizsgálódásának a 
módszerét feszegeti.

A harmadik fejezet (51–75.) a járását ismétl* 
szél (vö. Préd 1,6) képével indítja a kozmosz, 
a természet és a történelem témáinak vizsgá-
latát. Az olasz szerz* szinte versenként (Préd 
1,4.5.6.7) olvassa a könyv elején található köl-
teményt, hogy a bibliai szerz* világ-, történe-
lem- és emberképéhez közelebb jusson. Qohe-
let komoly kérdésekre keresi a választ: a világ 
tényleg csak jelenségek monoton ismétl*dése? 
Valóban isteni rend uralja a világot? Van az em-
bernek igazi befolyása a valóságra? Piotti elem-
zésében helyet kapnak kitioni Zénon görög 
filozófus gondolatai is.

A negyedik fejezet (77–102.) a „van más 
baj is, amelyet a nap alatt észleltem” (Préd 
6,1) címet viseli, és a „bajra” konkrét szöveg-
helyen keresztül reflektál. Megküzd azzal, 
hogy képtelenség megérteni Isten munkáját, 
ha szétnézünk magunk körül, és csak rendet-
lenséget, z,rzavart, az igazságosság legkülön-
böz*bb sérüléseit látjuk társadalmi és politikai 
téren egyaránt (elnyomás, er*szak, ártatlanok 
könnyei, törvénytiprás, a gazdagsággal való 
visszaélés stb.), a halál fenyeget* terhér*l nem 
is szólva. A fejezetben nemcsak a Prédikátor 
könyvéb*l vett szakaszok és válogatott kifeje-
zések kerülnek vizsgálatra (ʽ)wat; „Isten mun-
kája”; t)qan, ʽôl_m), hanem helyet kapnak 
Ámosz, a Zsoltárok, Jób könyveinek és a Siral-
mak könyvének gondolatai is.

A hatodik fejezet (103–131.) a világban ta-
pasztalható rendetlenség legf*bb aspektusát, a 
halált tárgyalja: „Minden egy helyre vándorol, 
valamennyien porból lettek és a porba térnek 
vissza.” (Préd 3,20). A Qohelet szerint a halál 
megszüntet minden különbséget a bölcsek és 
a balgák (2,12–17), az emberek és az állatok 
(3,16–21), de az egyes személyek erkölcsi mi-
n*sége között is, a halál minden munkának az 
értékét semmivé teszi (2,18–23; 5,15–16). Hát 
akkor: halál vagy élet? Piotti nemcsak a Prédi-

Sapientiana 201602.indb   120 2016. 12. 07.   9:31



– 121 –

Recenziók

kátor könyvének válogatott szakaszait elemzi, 
hanem rápillant a hagyományos bölcsességi ta-
nításra is. Mindazzal a rosszal szembesülve, amit 
a Qohelet tapasztalt a társadalomban, mégsem 
lázad, mint Jób, nem hívja segítségül Istene ne-
vét, mint a Zsoltáros, nem álmodik új égr*l és 
új földr*l, mint Trito-Izajás, hanem megállapít-
ja a látottakat, elfogadja, és keresi, hogy Isten mi 
jót kínál fel ezekben neki. Ebben az Istenben a 
Qohelet továbbra is hisz, Teremt*ként és a világ 
elrendez*jeként tekint rá, bár hitét a „nap alatt” 
látott dolgok ugyancsak kihívás elé állítják.

A hatodik fejezet (133–150.) összegy,jti Qo-
helet válaszait, ami az Isten munkájának érthe-
tetlenségére és felfoghatatlanságára vonatkozó 
kérdés vetett fel. Els*ként az Isten félelmének 
(y)rē’ ) fogalmát vizsgálja Piotti, majd megszó-
laltatja a tapasztalatairól számot adó Qoheletet, 
aki megismerte, hogy mindaz, amit Isten tesz, 
örökre úgy marad: nem lehet ahhoz hozzáad-
ni, sem abból elvenni (vö. Préd 3,14). Más, a 
Prédikátor könyvéb*l vett szakasz áttekintése és 
elemzése után (5,6; 7,15–18; 8,12–13; 12,13) 
végül hangsúlyosan az élet örömeit állítja az ol-
vasók elé (2,24–25; 3,12–13; 3,22; 5,17–19; 
8,14d–15; 9,7–9; 11,7–10). A hétszeresen 
visszatér* örömre és Isten ajándékainak hálaa-
dással való elfogadására történ* felszólítás Qo-
heletet az Istenben való öröm énekesévé avatja.

A záró, hetedik fejezet (151–161.) a  Qohelet 
sajátos hitvallását állítja középpontba: „Te azon-
ban féld az Istent!” (Préd 12,13). El*ször a Pré-
dikátor vallásos, bölcselked*, vizsgálódó maga-
tartását veszi szemügyre, amely hagyományosan 
a bibliai bölcsességi hagyomány oszlopain nyug-
szik (hit a teremt*, világot elrendez*, életadó 
és ítél* Istenben), és meggy*z*dését összeveti 
egyéb bibliai tanúságokkal. A bölcs Qoheletet 
az élet értelmének a keresésében találjuk, aki 
minden abszurditás ellenére hisz: Credo quam-
vis absurdum (Hiszek, bármennyire is abszurd). 
Nem huny szemet a világban, a társadalomban 
és az emberi viselkedésben fellelhet* torz dolgok 
és igazságtalanság felett, hanem istenfélelemben 

rendezi be az hétköznapjait, és tud örülni a 
szépségben, teljességben megnyilvánuló életnek. 
A fejezet végén  Piotti hangot ad annak a megy-
gy*z*désének is, hogy a katolikus igeliturgiában 
többször kellene olvasnunk a Prédikátor köny-
vét, amely sajnálatos módon csak egyetlenegy-
szer kerül el* a vasárnapi szentmise olvasmányai 
között („C” év, évközi 18. vasárnap).

A Qohelet gazdag élettapasztalatot vonul-
tat fel m,vében, és gazdagító olvasmány lehet 
mindazok számára, akik hasonló gondolatok-
kal és tapasztalatokkal küszködve, szembesülve 
mégiscsak az istenfélelmet választják, és szeret-
nék nemcsak értelemmel, hanem szívvel is ke-
resni a dolgok értelmét a „nap alatt”. Ajánlom 
a könyv olvasását, nem hiányozhat a bibliai 
bölcsességi irodalommal foglalkozók polcáról!

Szabó Xavér OFM

Jérôme Lagouanère: Intériorité et 
réflexivité dans la pensée de Saint 
Augustin. Formes et genèse d’une 
conceptualisation
Collection des Études Augustiniennes 
Série Antiquité 194. Institut d’Études 
Augustiniennes, Paris, 2012.

Jean-Luc Marion: In the Self ’s 
Place. )e Approach of Saint 
Augustine
Stanford University Press, Stanford, 2012, 
trans. Je<rey L. Kosky.

Szent Ágoston gondolatvilágának napjainkig 
ható termékenyít* erejét példázza e két kötet, 
amelyek mindegyike – más-más szempont-
ból ugyan – célul t,zi ki, hogy a mai (poszt)
modern kor perspektívájával számot vetve te-
kintsen friss szemmel Ágoston életm,vére és a 
korra, amelyben alkotott. Jérôme Lagouanère 
vaskos monográfiája (melynek alapja minden 
bizonnyal a szerz* doktori disszertációja volt) 

Sapientiana 201602.indb   121 2016. 12. 07.   9:31



– 122 –

Recenziók

két ágostoni kulcsfogalom, a magyarul nehe-
zen visszaadható „interioritás” és „reflexivitás” 
születését és sajátosan ágostoni vonásait vizs-
gálja tágas szellemtörténeti perspektívában és 
az apró, filológiai részletekre is kiterjed* szak-
értelemmel. A könyv gazdag anyaga sok fontos 
meglátással és értékes adalékkal szolgál nem 
csupán a modern filozófia szubjektivitás fogal-
mának gyökerei iránt érdekl*d*knek, hanem 
els*sorban azok számára, akik Szent Ágoston 
„pszichológiai” szentháromságtanának, kép-
más-teológián nyugvó teológiai antropológiájá-
nak, rejtett misztikájának épít*köveire és bels* 
összefüggéseire kíváncsiak.

A könyv els* nagy egysége, azaz els* két fe-
jezete az ágostoni interioritás – az ember bens* 
világának – kulcsfogalmait és felépítését (mint-
egy a statikáját), majd pedig a lélek Istenhez 
való felemelkedésének útvonalát (dinamikáját) 
veszi szemügyre. Az els* fejezetben megismer-
kedhetünk a lelket jelöl* két fogalom (animus, 
anima) jellemz*ivel és különbségeivel, a gon-
dolkodás helyét és m,ködését leíró fogalmak 
mibenlétével (mens, ratio, intellectus, intelligen-
tia) és szubjektivitás központjaként értett lélek 
két alapvet* megnyilvánulásával (memoria, 
voluntas). E fogalmak archeológiáját Lagouanè-
re kö vet kezetesen a filozófiai el*zmények és a 
szentírási alapok tükrében végzi. A második 
fejezet az ily módon nagy alapossággal felvá-
zolt emberi lélek bens* dinamikáját vizsgálja: a 
misztikus Istenhez emelkedés útjának ágostoni 
leírását, fejl*dését, el*zményeit.

A második nagy egység szintén két fejezetben 
Ágoston teológiai antropológiájának rendez* 
elvét, istenképmásiság teológiáját vázolja fel 
el*ttünk, amely egyben – amint arra Lagouanè-
re rámutat – az interioritás elképzelésének is a 
kulcsát adja. E részben válik az elemzés igazán 
érdekessé, amikor az eddig lefektetett alapok 
nyomán kibontakozik Ágoston sajátos képmá-
sértelmezése, amely legf*képpen a De Trinitate 
cím, központi m,vében lesz nyilvánvaló. Az 
imago és a similitudo, retorika és misztika kü-

lönbségét és Ágoston analogikus gondolkodá-
sát mutatja be a harmadik fejezet, amelynek 
figyelemre méltó része a memoria Dei, verbum 
intimum és a cor fogalmainak elemzése és egy-
másra vonatkoztatása. Lagouanère meggy*z* 
hipotézise, hogy a memoria (Dei) Ágostonnál 
szinonimája az emberi szívnek (cor), és az em-
ber bens* világának középpontját jelenti, amely 
egyben Isten nyoma, azaz képmása is az ember-
ben és a transzcendens közege.

A negyedik, utolsó fejezet kibontja interio-
ritás és reflexivitás kapcsolatát az ókorban köz-
kedvelt tükörhasonlat filozófiai, szentírásbeli és 
ágostoni alkalmazásának vizsgálatán keresztül. 
Az emberi lélek bens* élete (interioritás) az ön-
magára visszahajlás, önmaga megismerése (refle-
xivitás) színtere, ám nem csupán az. Lagouanère 
bemutatja, hogy Ágoston mennyire komolyan 
veszi a hagyományos tanítást, amely szerint az 
értelemmel rendelkez* emberben jelen van Is-
ten képmása. Ágostonnál ugyanis az elme az 
önmegismerés során nem csupán saját magát 
látja és tükrözi (a platonikus elképzelés szerint), 
hanem magának Isten bens* életének is a tükre 
és szemlél*je.  Lagouanère megfogalmazása sze-
rint Ágoston számára az „önismeret els*sorban 
Isten ismerete önmagában”. (571.) Ily módon a 
reflexivitás csak akkor valósul meg teljesen, ha a 
lélek Isten felé fordul, s mindez elvezet minket 
ahhoz a paradoxonhoz, hogy „az önmagunkról 
való gondolkodás mélyén/szívében jelen van 
a Másik”. (582.) E ponton Lagouanère nem 
csupán Ágoston gondolkodásának múltbeli 
gyökereit igyekszik feltárni, hanem felvillant 
(hacsak vázlatosan is) modern kapcsolódási 
pontokat Gadamer, Husserl, Heidegger és Mer-
leau-Ponty filozófiájában. 

Lagouanère könyve különösen is érdekes azon 
olvasók számára, akik a De Trinitate témáinak, 
szellemtörténeti hátterének mélyebb megértését 
keresik. A sok más ágostoni írás mellett a Szent-
háromságról írott m, az, amelynek szövegét a 
szerz* a legrészletesebben elemzi, hosszan idézi, 
és összefüggéseire rámutat. A lábjegyzetekben 

Sapientiana 201602.indb   122 2016. 12. 07.   9:31



– 123 –

Recenziók

feltünteti az idézetek szövegének latin eredetijét 
is. A majdnem hétszáz oldalas könyv végén b*-
séges és részletes irodalomjegyzék található, és 
emellett sok hasznos mutatóval is el van látva 
(szentírási helyek, ágostoni szöveghelyek mu-
tatója, ókori és középkori, modern és kortárs 
szerz*k jegyzéke, részletes tárgy- és névmutató). 

Habár terjedelméb*l következ*en helyen-
ként lassabb és iskolás ismétl*désekt*l sem 
mentes a gondolatmenet, összességében meg-
éri a fáradságot, hogy Lagouanère vezetésével 
körüljárjuk az emberi lélek bens* világának és 
önmagára való visszahajlásának ágostoni meg-
közelítését, amely a nyugati szentháromság-teo-
lógiának máig meghatározó alapja is egyben. S 
ha valakit elriasztana a könyv terjedelme, olvas-
hatja akár témákra lebontva, részletekben is, 
mivel a benne megtalálható szinte enciklopédi-
kus tudásanyag így is sok kincset rejteget.

Míg Lagouanère könyve szellemtörténeti 
forrásként használható, Jean-Luc Marion filo-
zófiai megközelítése rendhagyó (bár a huszadik 
század számos filozófusát tekintve korántsem 
egyedi vállalkozás), amennyiben a Vallomások 
szövegének olyan fenomenológiai olvasatát 
adja, amelyet saját eddigi életm,ve ihletett. Ma-
rion, aki az utóbbi években magyarul is megje-
lent kötetei révén (Az erotikus fenomén, 2012; 
A látható kereszteződése, 2013) mind ismertebbé 
válik a szélesebb magyar olvasóközönség el*tt 
is, e könyvében különös vállalkozásba fog. 
Törekvése során, hogy Ágoston szövegét minél 
figyelmesebben megértse (ezért is idézi minden 
esetben az eredeti latin szöveget és utána annak 
maga készítette fordítását), értelmezési keretét 
saját fenomenológiája adja annak minden jel-
legzetes elemével együtt, mint például a me-
tafizikai gondolkodásmód kritikája, az adódás/
ajándékozás fenomenológiája (la phénoménolo-
gie de la donation), a szeretet fogalmának univok 
értelmezése vagy a „telített jelenség” fogalma (le 
phénomène saturé). Az eredmény Szent Ágoston 
és Marion gondolatvilágának különleges talál-
kozása, egy évszázadokon átível* közös szellemi 

tér létrejötte: a posztmodern fenomenológia 
szemüvegén keresztül olvasva a Vallomások szö-
vegének új dimenziói tárulnak fel, míg Marion 
életm,ve mintegy hazatalál a már régóta benne 
rejl* ágostoni ihlettel való nyílt és „személyes” 
találkozásban.

A könyv eredeti címe (Au lieu de soi: L’ap-
proche de Saint Augustine, 2008) is jól jelöli a 
többirányúságot. Szent Ágoston megközelíté-
sér*l van itt szó a kifejezés mindkét (genitivus 
obiectivus/subiectivus) értelmében: Ágoston sa-
ját beszámolójáról és egyben a mi Ágoston-ér-
telmezésünkr*l is.

És hogy mir*l is szól Ágoston írása Marion 
szerint? Az ego, a modern „én” keresésér*l, 
amelyet találóan mutat a cím els* felének (más 
nyelven szinte visszaadhatatlan) hármas értel-
me: az „én” helyén, az „én” helyett, az „én” he-
lyére. Az els* fejezet („Confessio és redukció”) 
a confessio beszédhelyzetét vizsgálja, felfedezvén 
benne az erotikus redukció lényegét: a vallo-
más kivezet önmagunkból Isten szeretetének 
er*terébe. A második fejezet („Az ego, avagy a 
megajándékozott”) hasonlóképpen megmutat-
ja, hogy az ágostoni ego az Istent*l ajándékozott 
énb*l forrásozik, és az ebben az értelemben vett 
én nem egyenl* az ego öntudatával. A harmadik 
fejezetben („Igazság, avagy a telített jelenség”) 
az örök boldogság és az igazság keresésének és 
szeretetének mint az én megvalósulási dinami-
kájának kérdései kerülnek el*, míg a negyedik 
fejezet („Az akarat gyengesége és a szeretet ere-
je”) az énben rejl* törésvonalak mechanizmusát 
és a szeretet kegyelmi átformáló, önmagából 
kilendít* erejét szemlélteti. Az ötödik fejezet 
(„Id*, avagy az advent/eljövetel”) az én id*-
beliségét veszi szemügyre: az ágostoni distentio 
animi szétszóródásból, eltérülésb*l extensio-vá, 
az Isten utáni vágy szüntelen, eszkatologikus 
el*refutásává válik. Az én id*iségének kulcsa a 
folytonos el*relendülés, amely kiragad a múló 
id* folyamából. A hatodik fejezet („Az én meg-
teremtése”) az eddig kidolgozott tézisek alapján 
építi fel az én ágostoni-marioni portréját, míg 

Sapientiana 201602.indb   123 2016. 12. 07.   9:31



– 124 –

Recenziók

a hetedik, egyben utolsó fejezet („Kiegészítés: 
Idipsum, avagy Isten neve”) Isten „én”-jének 
metafizikán túli értelmezését keresi. Végül a 
konklúzióban világos megfogalmazást nyer 
Marion hat tézise az ágostoni ego mibenlétér*l.

A könyv megértéséhez szükség van nem csu-
pán Szent Ágoston elemzett szövegének és teo-
lógiai rendszerének, hanem Jean-Luc  Marion 
korábbi könyveinek, pályája során kidolgozott 
kulcsfogalmainak, filozófiai törekvésének és hei-
deggeri köt*désének ismeretére is, és e tekin-
tetben e könyv nem könny, olvasmány. Ezen 
felül más szempontból is próbára teszi olvasóit: 
a munkásságában eddig csak rejtetten meghúzó-
dó, Marion által mindvégig tagadott, és többek 
által kritizált „teológiai program” itt nyíltan 
vállalttá válik. E könyvet nem érthetjük meg a 
teremtés vagy a kegyelem teológiájának háttér-
ismerete nélkül. A szöveg kommentár jellege, 
továbbá az ágostoni és marioni gondolatok elkü-
lönítésének nehézsége sem könnyíti meg az ol-
vasó dolgát. Mindazonáltal e könyvben (Marion 
több korábbi m,vével ellentétben) részletes uta-
lást találhatunk a felhasznált forrásokra és szer-
z*kre, így világosan követhet*, hogy kik Marion 
f* beszélget*partnerei (többek között Descartes, 
Heidegger, Lévinas, Ricoeur, Girard, Derrida). 
Összességében azt mondhatjuk, hogy Szent 
Ágoston modern kori recepciójának és Marion 
munkássága kiteljesedésének egyaránt megke-
rülhetetlen tanúja e kötet, s az én helyének fel-
térképezésében Lagouanère fentebb vázolt analí-
zisével is gondolatébreszt*en összecseng.

Tóth Beáta

Hoványi Márton:  
Prophetic Counterparts in  
)e Brothers Karamazov
Blessed Hope Publishing, Saarbrücken, 2015. 

Hoványi Márton érdekl*dése mind az 
irodalomra, mind pedig a teológiára kiterjed, 

s e két tudományág határterületei különös 
fi gyelmet kaptak a fiatal kutató eddigi 
munkásságában. A Karamazov testvérekr*l írt 
angol nyelv, monográfia a szerz* els* kötete, 
melynek keretei között arra vállalkozik, hogy 
az ószövetségi prófétai hagyomány irodalmi 
szövegben való beépítettségét, a biblikus nyelv 
eszköztárának jelenlétét térképezze fel. 

Hoványi egyaránt alkalmazza elemzése során 
a diszkurzív poétika, a tipológiai szimbolizmus 
és a lingvopoétikai motívumkutatás módszerta-
nát, tanulságait. Ez az összetettség pedig több-
szörös közvetítéssel társul, hiszen egy orosz nyel-
ven írt szövegr*l ír angol nyelven monográfiát 
egy magyar kutató: E kétszeres nyelvi közvetett-
séggel nem könny, megbirkózni, kikerülhetet-
len a korlátokba ütközés ebben a vonatkozásban 
is, azonban a kutató orosz szakirodalomban 
való jártassága és angol nyelven is lendületes 
fogalmazása meggy*z*en hat, nem beszélve 
a bibliai vonatkozások kapcsán specifikusabb 
nyelvismeretér*l, a latin, a héber és az ógörög 
nyelvben való jártasságáról is. Míg maga a szer-
z* rendkívül jártas és képzett a bibliai hagyomá-
nyokban és a teológiai tézisekben, és könnyen, 
természetesen és el*szeretettel használja és ér-
vényesíti *ket, addig ez a háttértudás az iroda-
lommal foglalkozó tudományos közeg számára 
egyáltalán nem evidens. Dosztojevszkij életrajza 
és munkássága fel*l nézve azonban a bibliai 
hagyomány direkt és indirekt jeleinek felmu-
tatása és a teológiának mint társtudománynak 
a választása evidens és er*sen indokolt egy  
Dosztojevszkij-szöveg elemzésekor. 

Monográfiájában els*ként körbejárja a pró-
fétaság biblikus teológiai fogalmát, a prófétaság 
hatását és beépülését az irodalomba, kitér a keleti 
szerzetesség sajátosságaira, majd a magmotívum 
(Jézus magvet*r*l szóló példabeszéde nyomán) 
és a prófétaság kapcsolatára is, és csak ezt követ*-
en tárgyalja a regény különböz* jelent*s szerep-
l*inek a prófétai hagyományhoz való viszonyát.

A monográfia els*sorban Zoszima sztarec, 
valamint Aljosa és Mitya Karamazov kapcsán 

Sapientiana 201602.indb   124 2016. 12. 07.   9:31



– 125 –

Recenziók

igyekszik felfedni a prófétai hagyományokat s 
azok összetettségét. A próféta f* funkciója, hogy 
tanúságával, beszédével el*mozdítsa a változást, 
b,nbánatra és a b,nbánat tettekre váltására 
ösztönözzön. Zoszima sztarecnek e hatása a re-
gény folyamán több karakter történetén keresz-
tül is megmutatkozik, s ezzel egyetemben pró-
fétikus mivoltának összetettsége is nyilvánvalóvá 
lesz. Amint Hoványi elemzése során rámutat, Il-
lés hagyományán túl Nátán próféta alakja és tör-
ténete is kapcsolatba hozható Zoszima sztareccel.

A szerz* mindvégig érzékenyen reagál arra 
is, hogy a keleti hagyományt, a bibliai eleme-
ket és gondolkodásmódot miként, milyen mó-
dosítással vette át, hogy alakította, építette be a 
m,vébe a regény szerz*je. Az értelmezési kísér-
letek során párhuzamosan van jelen az irodalmi 
szöveg fel*l megközelített bibliai jelentés és a 
biblikus szöveg fel*l megközelített irodalmi je-
lentés taglalása. Mindennek fényében egyaránt 
módunk nyílik rálátni a biblikus hagyományra, 
az irodalmi szövegen keresztül a Biblia szépírói 
újraértelmezésére, s arra a szerz*i értelmezési 
kísérletre is, mely a jóval közvetettebb bibliai 
hagyományokat próbálja a bibliai gondolkodás 
segítségével felmutatni egy irodalmi szövegben.

A bibliai párhuzamok közül talán a legrep-
rezentatívabb részlet a Dosztojevszkij-m,ben 
a kánai menyegz*höz (Jn 2,1–12) kapcsolódó 
jelenet, melyet Hoványi Aljosa „heuréziseként” 
értelmez, s benne véli megtalálni a monográfia 
egyik f* tételének leger*sebb bizonyítékát, neve-
zetesen, hogy Zoszima sztarec és Aljosa Karama-
zov kett*sében felfedezhet* az ószövetségi Illés és 
Elizeus próféta, azaz a mester és tanítvány párosa. 

A prófétai hagyományok felfedésének per-
spektívájából a kánai menyegz* jelenetét is te-
kinthetjük a regény csúcspontjának, amikor a 
tanítványból véglegesen Mester lesz, amikor a 
fels*bb hatalom áldásával véglegessé és teljessé 
válik a prófétai örökség befogadása. Aljosában 
ott a folytatás, a lehet*ség a küls* és bels* meg-
újulásra, átalakulásra való ösztönzésre, hiszen 
nemcsak azért kell elhagynia az intézményt, 

hogy a világban szavaival változást hozzon az 
emberek életébe, hanem mert ezen intézmény-
hez képest is meg kell újulniuk az Isten szavát 
hirdet*knek: ez pedig mind az Illés és Elizeus 
féle mozgalomra, mint pedig a Jézus általi fel-
lépésre igaz. Hoványi helytállóan jegyzi meg a 
heurézis helyszínének jelent*ségét, mely egyfaj-
ta átmeneti térben zajlik: már nem a kolostor-
ban, de még nem a külvilágban. Az pedig külön 
érdekes, hogy a templom és a kolostor mellett 
az átmeneti térnek is van a vallásos gondolkodás 
fel*l egyfajta szent jellege.

Hoványi Márton kötete szakmai közegnek 
szól, de nem egy olyan sz,k, speciális szakmai 
közegnek, amelyet egy irányzat, módszertan 
vagy tudományág által lehetne meghatározni. 
Hoványi monográfiája minden olyan bölcsészet-
tudomány vagy a teológia területén tevékenyke-
d* kutatónak érdekes lehet, aki nem marad saját 
berkein belül, és érdekl*dik, kísérletezik a tudo-
mányköziség, az interdiszciplináris megközelítés 
irányába. A kötet remek mintapélda lehet arra 
nézve is, miképpen lehet ezt a szemléletmód a 
gyakorlatban megfelel*en kivitelezni.

Végezetül, hogy e kritika kapcsán a könyv 
bibliai párhuzamaival a kritika tárgya fel*l is 
autentikusak legyünk, élni kívánunk egy újszö-
vetségi mottóval, amelyet Szent Pál korinthu-
siakhoz írt leveléb*l kölcsönzünk, és amelyet a 
monográfia olvasása el*tti és utáni állapot kö-
zötti különbségtételre vonatkoztatunk: „mert 
most tükör által, homályosan látunk, akkor pe-
dig színr*l színre.” 

Steinmacher Kornélia

Roger testvér: Isten csak  
szeretni tud
Vigilia Kiadó, Budapest, 2016, ford. Tüske-
Hegedüs Andrea.

Immár a lelki élet mesterei közé soroljuk 
Roger testvért, a Taizéi Közösség alapítóját, 

Sapientiana 201602.indb   125 2016. 12. 07.   9:31



– 126 –

Recenziók

akit kilencvenéves korában imádság közben 
gyilkolt meg egy elmezavarodott n* 2005-ben. 
Gondolatai, levelei, üzenetei átjárták a XX. szá-
zad világát, tanúsítva, hogy nemcsak az öldök-
lés, a háború határozza meg korunkat, hanem 
Isten végtelen szeretete.

Roger Schutz vallásos protestáns családba 
született kilencedik gyermekként. Teológiát ta-
nult Lausanne-ban és Strasbourgban. 1940-ben 
telepedett le az akkor német megszállás alatt 
lév* Franciaországban azzal az elhatározással, 
hogy közösséget alapít, ami az emberek közötti 
kiengesztel*dést szolgálja. Taizében árva gyer-
mekeket gondozott és német hadifoglyokat lá-
togatott. 1949-ben heten fogadalmat tettek, ez-
zel létrejött a szerzetesközösség, aminek Roger 
lett a vezet*je. 1952-t*l van szabályzata. Ett*l 
kezdve haláláig vezette a közösséget egyre több 
fiatalt vonzva, s*t a közösség egyre több helyen 
szervezett i[úsági találkozókat a városkán kívül 
is. A közösség szervezésében minden év utolsó 
napjaiban fiatalok tízezreinek részvételével Eu-
rópa egy-egy városában tartják találkozójukat A 
bizalom zarándokútja a Földön névvel. Roger 
testvér az i[úsági találkozókra, illetve kés*bb 
negyedévi rendszerességgel tette közzé a taizéi 
leveleket és más kiadványokat. Szent XXIII. 
János pápa meghívására egy társával ott volt 
a II. Vatikáni Zsinaton. Szent II. János Pál 
pápa többször is fogadta, és értékelte tevékeny-
ségét. Szoros kapcsolatokat ápolt más keresz-
tény felekezetekkel és nem keresztény vallások 
képvisel*ivel is. 1974-ben Templeton-díjat ka-
pott, majd még számos kitüntetést.

E könyvében a vele történt személyes élmé-
nyek, találkozások által megformált hitét, bizal-
mát, reményét osztja meg az olvasóval. Parányi 
kis elmélkedések ezek mind egy-egy konkrét 
élethelyzettel szoros kapcsolatban. A fejezeteket 
tekintve a szépségt*l a szereteten és a bizalmon 
át a gyógyulásig, a közösségig és a végs* alázat 
odaadásáig. Így ez a könyvecske bibliográfiai 
tudományosság nélkül is tükörképe szerz*je 
életútjának.

Igazi erénye a taizéi perjelnek a meghallgatás: 
„nem lelki vezet*vé akarunk válni, hanem arra 
törekszünk, hogy meghallgassuk a fiatalokat”. 
(11.). Több tízezer fiatal zarándokolt el Taizébe 
az évtizedek során, akiket a testvérek szeretettel 
hallgattak meg, vontak bele sajátos imádságstí-
lusukba. A taizéi „jelenség” azóta már nemcsak 
a francia városkában él, hanem minden helyi 
taizéi imaórán, amit bárhol a világon kápolnák-
ban, templomokban tartanak.

A kis füzet lelki meger*sítést nyújt, elfér a 
zsebszentírásunk mellett, olvasható metrón, 
buszon, bárhol. Ajánlható a lelki életben el*-
rehaladottaknak és a kezd*knek egyaránt, hogy 
mindannyian tudjuk, el ne felejtsük: „Isten 
csak szeretni tud!”

Pákozdi István

Mustó Péter SJ: Remény és kétség 
között Bogotá utcáin
Jezsuita Kiadó, Budapest, 2015.

A jezsuita szerzetes, Mustó Péter Bogotában 
töltött tizenkét évér*l szóló könyve rendhagyó 
m,fajú visszaemlékezés és vallomás. Az olvasót 
– bármilyen el*zetes elvárással közelít is hozzá – 
feltétlenül meglepi majd, mivel széttöri azokat 
a hagyományos gondolati kereteket, melyeken 
belül a szegénység, a szolidaritás és a segítség-
nyújtás lehet*ségeir*l gondolkodni szoktunk – 
s épp e törésvonalak mentén mutat új utakat s 
kezdeményez eleven párbeszédet.

A kezünkben tartott írás els*dleges célja nem 
az ismeretterjesztés s nem is a szociális kérdések 
társadalmi szint, megvitatása – m,faja nem 
útinapló, nem is dokumentumregény vagy 
kiáltvány a szegények ügyében, habár ekként 
is olvasható, s ilyen feladatokat is betölthet. 
Sokkal inkább azt a bels* folyamatot doku-
mentálja, hogy hogyan találkozott a szerz* a 
kolumbiai Bogotá utcagyerekeinek világával, 
milyen kérdéseket, felismeréseket s milyen át-

Sapientiana 201602.indb   126 2016. 12. 07.   9:31



– 127 –

Recenziók

alakulást hoztak számára ezek a találkozások. 
„Az elszakadás fájdalma megtisztulást hozott 
– írja a szerz*. – Szabaddá tett, képes lettél be-
fogadni, megszeretni az újat, a másfélét, keresni 
az ismeretlent. Nyílttá váltál a meglepetésre. 
S most hálás vagy minden új emberi sorsért, 
amellyel találkozol.” (139–140.) A könyv for-
rásaként Mustó Péter Németországba írt levelei 
szolgáltak – innen ered a hangvétel közvetlen 
személyessége –, ezeket alakította kés*bb cím-
mel ellátott elbeszélésekké. A történetek nar-
rátora vagy egyes szám els* személyben szólal 
meg, vagy az önmegszólítás formáival él, id*n-
ként pedig az utcán él*k néz*pontjából mutatja 
az ottani világot, vagy *ket magukat mesélteti. 
A néz*pont folyamatos elmozdítása a bogotái 
gyerekek tekintetét idézi meg.

A könyv lapjain feltáruló bels* történet a 
másik emberhez, a szegényhez és elveszetthez 
való viszonyulásról szól, és – nem mint ma-
gyarázat, hanem mint vallomás – az olvasót is 
erre a viszonyulásra tanítja. Mottója lehetne a 
könyvnek Jézus mondata: „Az Emberfia azért 
jött, hogy megkeresse és üdvözítse, ami elve-
szett.” (Lk 19,10). A Kolumbiába érkez* szer-
zetes nem a jó, az igaz vagy a jó útra vezethet* 
embert keresi, hanem egyszer,en az embert: 
„Bogotában, az utcagyerekek világában ekkor 
már elfogulatlanul, megítélés, undor nélkül 
tudtam találkozni kosszal, nyomorral, b,nnel, 
lopással, árulással, gyávasággal. Mintha már 
nem taszított volna semmi csúnya vagy rossz. 
Az embert kerestem.” (140.) Mustó Péter írása 
els*dlegesen lelki olvasmány a szó legnemesebb 
értelmében, mivel bels* utazásra hívja az ol-
vasót. Ennek során mi magunk is keressük az 
embert (a másikban és önmagunkban): felejt-
hetetlen arcokat látunk, s valóságos találkozá-
sokat élünk át. Kolumbia tájain kicsinyek vi-
szontagságos és töredezett útjait kísérjük végig 
az otthon, az utca, a segít* intézmény, gyakran 
újra az utca s olykor újra az otthon felé, egészen 
a feln*tté válásig. Mindezek hátterében pedig 
találkozunk annak a szerzetesnek az ugyancsak 

felejthetetlen emberi portréjával, akinek a te-
kintetén át ezeket a gyerekeket látjuk.

A könyv egyszerre kétségbeejt* és vigasztaló 
olvasmány, ahogy ezt már a címébe foglalt két 
szó is jelzi. Kétségként a segít* kapcsolat összes 
dilemmái megjelennek. Akarja-e a másik, hogy 
segítsek rajta, lehetséges-e a segítségnyújtás egy 
elnyomó és korrupt társadalomban, s van-e esé-
lye a változásnak? Hogyan viszonyuljak a segít* 
intézményekhez, s mi lesz azokkal, akik kívül 
rekedtek az intézmény kapuin? Mik a segíteni 
vágyásom valódi motivációi? S ami talán az ösz-
szes kérdés közül a legnehezebb: mihez kezd-
hetek azzal a tapasztalattal, hogy nem tudok 
segíteni? 

A kérdések s a kérdésekben való türelmes el-
id*zés itt fontosabb, mint az adható válaszok 
– mégis, az a „válasz”, amit a könyv szemlélete 
és végkicsengése sugall, maradéktalanul pozitív 
és életigenl*: volt és van értelme a segítésnek, 
s ha lassan, de megindultak s jelenleg is zajla-
nak a változások társadalmi szinten is. S ahogy 
a szerz* a kolumbiai táj és életmód mili*jér*l 
beszél, abból nemcsak a nyomort és az er*sza-
kot érzékeljük, hanem az életörömöt is. Érez-
zük a cukornádlé, a kávé, az érett mangó ízét, 
a nagyvárosi szök*kutak vizének illatát, ahol az 
utcagyerekek hajnalban mosakodnak, s mind-
ezen keresztül az ottani élet édességét, amely 
bármilyen veszélyeztetett, ezzel együtt szép és 
szeretnivaló. 

Csakhogy a bogotái utcagyerekek világa az 
„egészen más” dimenziója: a nyugati gondolko-
dás teljesítményelv,sége itt hasznavehetetlen, 
ugyanígy teljesen értelmetlen b,n-erény ala-
pú dualisztikus szemlélettel közelíteni ezekhez 
az emberi sorsokhoz. Ehelyett azt tanulhatjuk 
meg ebb*l a könyvb*l, hogy hogyan épüljünk a 
kudarcainkból, hogyan lépjen az ítélet és eluta-
sítás helyére a megértés és az elfogadás, hogyan 
legyünk hálásak minden életért, hogyan sze-
ressük az életet elvárások nélkül, úgy, ahogyan 
az van, s hogyan szeressük a másikat feltételek 
nélkül, úgy, amiként * a jelen pillanatban 

Sapientiana 201602.indb   127 2016. 12. 07.   9:31



– 128 –

Recenziók

létezni tud. A sajnálat helyett megtanuljuk 
nemcsak az együttérzést, hanem ennél sokkal 
többet: az egyszer, együttlétet a másikkal. S a 
történetekb*l világos lesz, hogy a gyerekek 
számára éppen ez a valóságot elfogadó, egyszer, 
együttlét válhat felszabadító és gyógyító közeg-
gé. „Ne sajnáld meg ezeket a gyerekeket, kedves 
olvasó! – szólít meg minket a szerz* – Bírd ki, 
hogy talán semmit sem tehetsz értük. Ülj le kö-
zéjük a járdára! Húzd le a sarut a lábadról, vess 
ki magadból minden keménységet, el*ítéletet! 
Szent hely ez. Isten képmását keresd a taszító 
küls* mögött! Tiszteletteljes távolsággal, mint 
Mózes az ég* csipkebokor el*tt.” (185–186.) 

S végül tanulhatunk maguktól a gyerekekt*l, 
akiknek „védtelen, kicsi, vesztésre indult” lé-
nyét és törékeny életét a szerz* példaként állítja 
saját maga elé és az olvasó elé: „Kik érthetik meg 
igazán a megtestesülés titkát? »Boldogok a sze-
gények, mert övék a mennyek országa.« »Bol-
dogok, akik éheznek, fáznak, akiknek az életére 
törnek«, s nem csak a kolumbiai rend*rök. Gk, 
akiknek hiányzik a család és a szeretet, akiket 
megítélnek, elítélnek, és akiket súlyos b,n 
tudata terhel, csak *k tudhatják igazán, mit 
jelent a megváltásban reménykedni.” (186.)

Hernádi Mária

A recenziók szerz*i

V%6/5 J/I/4 ferences szerzetespap, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F*iskola rektora, a 
Fundamentális Teológia Tanszék vezet*je; varnai.jakab@sapientia.hu

T/; R32/67 katolikus pap, plébános a pécsi egyházmegyében, a Pécsi Püspöki Hittudományi F*isko-
la Szisztematikus Teológia Tanszékének vezet*je; dr.tamas.roland@gmail.com

P1%167& László piarista szerzetespap, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F*iskola Egyháztör-
ténelem Tanszékének és a Pázmány Péter Katolikus Egyetem Ókeresztény Egyháztörténeti Tanszékének 
vezet*je; perendy.laszlo@sapientia.hu

B/6 I?I bakonybéli bencés szerzetes, teológus, a pannonhalmi Szent Gellért Szakkollégium és a 
római Szent Anzelm Egyetem oktatója, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F*iskola Szerzetesteológiai 
Intézetének tudományos munkatársa; baan.izsak@sapientia.hu

S?/4F X/E:% ferences szerzetespap, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F*iskola Bibliatudo-
mány Tanszékének adjunktusa; szabo.xaver@sapientia.hu

TF#8 B1#/ teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F*iskola Dogmatika Tanszékének vezet*je, a 
Sapientiana f*szerkeszt*je; toth.beata@sapientia.hu

S#156;/081% K3%6:25/, a kés* romantikus és kora mondern magyar irodalom PhD doktorjelöltje, a 
Magyar Nemzeti Múzeum Palóc Múzeumának irodalomtörténésze,  napraforgo1987@gmail.com

PI3?75 I#E6 katolikus pap, egyetemi lelkész, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F*iskola Gya-
korlati Teológia Tanszékének vezet*je, a Praeconia liturgikus szakfolyóirat f*szerkeszt*je; ipakozdi55@
gmail.com

H1%675 M%5/ magyar-teológia szakos tanár, az irodalomtudomány doktora, a Pázmány Péter Kato-
likus Egyetem Vitéz János Tanárképz* Központjának adjunktusa, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi 
F*iskola Pedagógia Tanszékének óraadó tanára; hernadi.maria@sapientia.hu

Sapientiana 201602.indb   128 2016. 12. 07.   9:31



– 129 –

FGISKOLÁNK ÉLETÉBGL Sapientiana 9 (2016/2) 129–130.

2016. augusztus – december

2016. augusztus 20. Perendy László piarista szerzetes tanárunk kimagasló 
színvonalú munkáját a Magyar Érdemrend tisztikeresztje kitüntetéssel 
ismerik el.

2016. szeptember 3. Veni Sancte-szentmise tanévnyitóval.
2016. szeptember 13. Naphimnusz M,hely: Ferenc pápa: Üzenet a teremtés 

gondozásának világnapjára. 2016/2017. I. félév – 1. alkalom.
2016. szeptember 15. Sapientia Szabadegyetem 2016/17. I. félév – 1. el*a-

dás: Önkontroll – nem görcsösen, de igényesen. A Családteológiai Inté-
zet sorozata. El*adók: Somogyiné Petik Krisztina, Kézdy Anikó, Papp 
Miklós.

2016. szeptember 29. Sapientia Szabadegyetem 2016/17. I. félév – 2. el*a-
dás: Hol az erőtlen ereje? Panasz betegségben, magányban, kirekesztettség-
ben. A Bibliatudomány Tanszék sorozata. El*adók: Szatmári Györgyi és 
Szabó Xavér OFM.

2016. október 11. Könyvtári Esték: Jos Decorte emlékest – Lappangó liturgi-
kus kódexeink nyomában – egy frissen felfedezett középkori magyar ferences 
kódex története képekkel, zenével. El*adó: Szoliva Gábriel OFM. 

2016. október 13. Sapientia Szabadegyetem 2016/17. I. félév – 3. el*a-
dás: Kételkedés – baj ez? A Családteológiai Intézet sorozata. El*adók: 
Somogyiné Petik Krisztina, Kézdy Anikó, Papp Miklós.

2016. október 18. Naphimnusz M,hely: „Isten hozott ökológia!” A teremtés-
védelem tézisekben. Bevezet*: Nobilis Márió. 2016/2017. I. félév – 2. 
alkalom.

2016. november 10. Sapientia Szabadegyetem 2016/17. I. félév – 4. el*a-
dás: Apóriák: természettudomány és teológia párbeszédében. El*adók: 
Bagyinszki Ágoston OFM és Mészáros Lukács (ELTE TTK).

2016. november 15. Naphimnusz M,hely: A zarándoklelkület és a teremtésvé-
delem. Bevezet*: Konkoly-Gyúró Éva. 2016/2017. I. félév – 3. alkalom

2016. november 19. Sapientia-nap. Az Igazság ragyogása a kinyilatkoztatás szí-

Sapientiana 201602.indb   129 2016. 12. 07.   9:31



– 130 –

Főiskolánk életéből

vében – Domonkos megközelítések. Nemzetközi teológiai konferencia a 
domonkos rend 800. jubileumi évében. Megnyitó: Várnai Jakab OFM 
rektor. El*adók: Benoît-Dominique de la Soujeole OP (Université de 
Fribourg), Vivian Boland OP (Santa Sabina, Róma) Eric Salobir OP 
(Róma), Simon Francis Gaine OP (Blackfriars Hall, Oxford), Petres 
Lúcia OP (Sapientia F*iskola). Zárszó: Deák Hedvig OP általános f*-
nökn*. A konferencia egyben a Sapientia Szabadegyetem 2016/17. I. 
félév 6. el*adása.

2016. november 22. Kiemelt vendégel*adás és könyvbemutató. A keresztény 
misztika liturgikus alakja. A f*iskola vendége: Gregory Collins OSB 
(Glenstal Abbey, Írország). Magyarul megjelent könyve: Krisztus kinyil-
vánult misztériuma I. Bencés szemmel a liturgiáról és a lelki életről, Sarut-
lan Kármelita N*vérek, Magyarszék, 2016, ford. Görföl Tibor.

2016. november 24. Baritz Sarolta Laura OP tanárn* könyvének bemutatója: 
Háromdimenziós gazdaság – Lehet gazdálkodni erényetikai paradigmá-
ban, Kairosz, Budapest, 2016. Helyszín: Budapesti Corvinus Egyetem. 
Bemutatja: Lentner Csaba (Nemzeti Közszolgálati Egyetem). A kere-
kasztal beszélgetés résztvev*i: Csaba László (MTA), Fodor István (az 
Ericsson Magyarország korábbi vezérigazgatója), Barcza György (az 
ÁKK vezérigazgatója), Veres András (gy*ri megyéspüspök, az MKPK 
elnöke), Hernády Zsolt (Duna TV).

2016. november 18. Megjelenik a f*iskola Bibliatudomány Tanszéke és a 
Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi f*iskola közös kiadványa 
(a Studia Biblica Athanasiana sorozat 17. kötete): Xeravits Géza – Szabó 
Xavér (szerk.): A Tóra körül, Sapientia – Szent Atanáz – L’Harmattan, 
Budapest, 2016.

2016. november 29. Könyvtári Esték: A szentföldi ferencesek kulturális misszi-
ója. El*adás és diavetítés: Várnai Jakab OFM rektor.

2016. december 1. Sapientia Szabadegyetem 2016/17. I. – 6. el*adás: El-
köteleződés egy életen át. A Családteológiai Intézet sorozata. El*adók: 
Somogyiné Petik Krisztina, Kézdy Anikó, Papp Miklós.

2016. december 13. Naphimnusz M,hely: A párbeszéd lehetősége a környezet-
védelemben. Bevezet*: Román Kinga. 2016/2017. I. félév – 4. alkalom.

Sapientiana 201602.indb   130 2016. 12. 07.   9:31



SA
P
IE
N
T
IA

N
A

9

2016/2

GYÖRGY KUSTÁR: Marcel Jousse and Jesus. An Attempt to Outline a 
Metaphysics of Mimesis

JAKAB VÁRNAI OFM: The Social Mission of Theology
ZOLTÁN-JÓZSEF BARA: The Unity of the Church
GERGELY BAKOS OSB:	 Infinity	and	New	Phenomenology.	In	Dialogue	with	László	

Tengelyi and Nicholas of Cusa
GERGELY TÓTH: Human Economy or Christian Economics?
ÁDÁM	SOMORJAI OSB: Hungarian Religious Historians of Church and Religious 

Orders After 1939

GYÖRGY KUSTÁR: 	 Marcel	Jousse	und	Jesus.	Ein	Versuch	zur	Erarbeitung	der	
Metaphysik der Mimesis

JAKAB VÁRNAI OFM:  Theologie und Gesellschaft
ZOLTÁN-JÓZSEF BARA:	 Die	Einheit	der	Kirche
GERGELY BAKOS OSB:		 Unendlichkeit	und	neue	Phänomenologie.	Im	Dialog	mit	

László	Tengelyi	und	Nikolaus	von	Kues
GERGELY TÓTH:  Humanökonomie oder christliche Wirtschaftslehre?
ÁDÁM	SOMORJAI	OSB:  Kirchen- und Ordenshistoriker nach 1939 in den 

ungarischen Orden
 
GYÖRGY KUSTÁR: 	 Marcel	Jousse	e	Gesù.	Il	tentativo	di	elaborare	una	

metafisica	della	mimesis
JAKAB VÁRNAI OFM:  Teologia nella società
ZOLTÁN-JÓZSEF BARA: L’unità della Chiesa
GERGELY BAKOS OSB:		 Infinità	e	nuova	fenomenologia.	In	dialogo	con	László	

Tengelyi e Nicola Cusano
GERGELY TÓTH:  Human Economy o economia 

cristiana?
ÁDÁM	SOMORJAI	OSB:	 Storici ungheresi religiosi della 

Chiesa e degli ordini religiosi 
dopo il 1939 800 Ft

SA
PI
EN

TI
A
N
A

9 
20

16
/2

9

2016/2

KUSTÁR GYÖRGY
Marcel Jousse és Jézus – A mimézis metafizikájának 

kidolgozására tett kísérlet

VÁRNAI JAKAB OFM
A teológia a társadalomban

BARA ZOLTÁN-JÓZSEF
Az egyház egysége – katolikus és ökumenikus  

megfontolások

BAKOS GERGELY OSB
Infinity and New Phenomenology:
In Dialogue with László Tengelyi  

and Nicholas of Cusa

TÓTH GERGELY
Humánökonómia  

vagy keresztény közgazdaságtan?

SOMORJAI ÁDÁM OSB
Magyar szerzetes  

egyház- és rendtörténészek 1939 után

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA

Sapientiana 201602 Borito I-IV.indd   All Pages 2016. 12. 05.   15:20


