
SA
P
IE
N
T
IA

N
A

8

2015/2

DE ROSSI RAJA SDB: What is the Lord Like as Shepherd? Psalm 23 (22)
GÁBRIEL SZOLIVA OFM: The Publishing Activity of Archbishop Miklós Oláh (1493-1568) 

and the Catholic Renewal
GERGELY BAKOS OSB: How to Think the Otherness of Medieval Thought? 
ISTVÁN PÁKOZDI: Cardinal Eduardo Francesco Pironio: The Cardinal of Youth
ANTAL HÁMORI: Pregnant Employees, the Virtue of Truth-telling and the Prohibition 

of Lying
TIBOR BARTÓK SJ: The Influence of General Claudio Acquaviva on the Identity of the 

Jesuit Order

DE ROSSI RAJA SDB: Wie ist der Herr, der Hirt ist? Psalm 23 (22)
GÁBRIEL SZOLIVA OFM: Verlagstätigkeit des Erzbischofs von Esztergom Miklós Oláh (1493-

1568) und die katholische Erneuerung
GERGELY BAKOS OSB: Wie das Andersseins des mittelalterlichen Denkens zu denken ist?
ISTVÁN PÁKOZDI: Kardinal Eduardo Francisco Pironio: der Kardinal der Jugend
ANTAL HÁMORI: Schwangere Arbeitnehmerinnen und die Tugend der 

Wahrhaftigkeit, das Lügenverbot
TIBOR BARTÓK SJ: Der Einfluss des Ordensgenerals Claudio Acquaviva auf die Identität 

des Jesuitenordens

DE ROSSI RAJA SDB: Come è il Signore che è Pastore? Salmo 23 (22)
GÁBRIEL SZOLIVA OFM: L’attività editoriale di Miklós Oláh (1493-1568), arcivescovo di 

Esztergom e il rinnovamento cattolico
GERGELY BAKOS OSB: Come si può pensare l’alterità del pensiero medievale? 
ISTVÁN PÁKOZDI: Il Cardinale Eduardo Francesco Pironio:  il cardinale dei giovani
ANTAL HÁMORI: Le lavoratrici in gravidanza e la virtù  

della veridicità, il divieto del mentire
TIBOR BARTÓK SJ: L’influenza del P. Generale  

Claudio Acquaviva sull’identità della 
Compagnia di Gesù 600 Ft

SA
PI

EN
TI

A
N

A
8 

20
15

/2

8

2015/2

DE ROSSI RAJA SDB 
Milyen az Úr, aki Pásztor? –  

A 23. (22.) zsoltár egzegetikai válasza

SZOLIVA GÁBRIEL OFM
„…Viennae excudi fecimus” –  

Oláh Miklós esztergomi érsek könyvkiadói  
tevékenysége és a katolikus megújulás

BAKOS GERGELY OSB
How to Think the Otherness of Medieval Thought? –  

On Decortian Hermeneutics

PÁKOZDI ISTVÁN
A fiatalok szent pápája idején – a fiatalok bíborosa

Eduardo Francesco Pironio kardinális

HÁMORI ANTAL
A várandós munkavállalók és az igazmondás erénye,  

a hazugság tilalma

BARTÓK TIBOR SJ
Claudio Acquaviva generális hatása  

a jezsuita rend identitására

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA



Sapientiana
8. évfolyam 2015/2

TARTALOM

Tanulmányok

DE ROSSI RAJA SDB 
Milyen az Úr, aki Pásztor? – A 23. (22.) zsoltár egzegetikai válasza 1

SZOLIVA GÁBRIEL OFM
„…Viennae excudi fecimus” – Oláh Miklós esztergomi érsek  
könyvkiadói tevékenysége és a katolikus megújulás 16

BAKOS GERGELY OSB
How to Think the Otherness of Medieval Thought? – On Decortian 
Hermeneutics 40

PÁKOZDI ISTVÁN
A fiatalok szent pápája idején – a fiatalok bíborosa
Eduardo Francesco Pironio kardinális 61

HÁMORI ANTAL
A várandós munkavállalók és az igazmondás erénye, a hazugság tilalma 67

Szerzetesség

BARTÓK TIBOR SJ
Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend identitására 82

Recenziók

FEHÉR M. ISTVÁN
Helmuth Vetter Heidegger-kézikönyve  
(kitekintéssel a Heidegger-kézikönyv irodalomra) 103

– i –

Sapientiana 201502.indb   1 04/12/15   15:40



TOMKA FERENC
Lehet valami újat mondani az Eucharisztiáról?  
(Chiara Lubich új könyve kapcsán) 110

SZEILER ZSOLT
Ian P. Wei: Intellectual Culture in Medieval Paris, Theologians  
and the University, c. 1100–1330 114

SOMOS RÓBERT
Orígenes: Sobre los principios. Edición bilingüe preparada por Samuel 
Fernandez 115

BARTÓK TIBOR SJ
Paul Oberholzer SJ (szerk.): Diego Laínez (1512–1565) and his Generalate: 
Jesuit with Jewish Roots, Close Confidant of Ignatius of Loyola,  
Preeminent Theologian of the Council of Trent 118

VARGA PÉTER ANDRÁS
Frenyó Zoltán (szerk.): Iskolák és kánonok között:  
Pauler Ákos filozófiája 119

SOÓS VIKTOR ATTILA
Somorjai Ádám OSB: Törésvonalak Mindszenty bíboros emlékirataiban  
– Tartalmi és szövegközlési sajátosságok; Vecsey József, a társszerző 123

BAKOS GERGELY OSB
Rowan Williams: A hit szerepe a mai világban 125

Főiskolánk életéből

2015. július – december 128

– ii –

Sapientiana 201502.indb   2 04/12/15   15:40



– 1 –

TANULMÁNYOK Sapientiana 8 (2015/2) 1–15.

Milyen az Úr, aki Pásztor? 
A 23. (22.) zsoltár egzegetikai válasza

D! R## R%&% SDB

Abstract
Psalm 23 is commonly known as the psalm of confidence which beauti fu-
lly portrays God’s providential care. 'e psalm as a whole is rich in images 
and metaphors. In this article I shall argue that the meaning of shepherd, the 
words related to leading and guiding, nourishment and care, the significance 
of name as related to faithfulness, the meaning of the ideas of the shadow of 
death, protection, goodness and kindness prefigure the New Testament por-
trait of the Lord as good shepherd.  

Key concepts: Psalm 23, good shepherd, divine providence, confidence in God, 
New Testament Christology
Kulcsszavak: 23. zsoltár, jó pásztor, isteni gondviselés, bizalom Istenben, 
újszövetségi krisztológia

B!(!)!*#

Ötvennél több hasonlatot használ a Zsoltárok könyve az Úr nevére., A Bib-
liában Isten mint férj (vö. Iz 62,5), király (Zsolt 95,3), bíró (vö. Ter 18,25), 
pásztor (Zsolt 23,1; 74,1; 78,52; 79,13; 80,1; 95,7; 100,3), megváltó (vö. Iz 
44,24), fazekas (vö. Jer 18,1–6), katona (Kiv 15,3), szikla (Zsolt 18,2.31.46; 

 D! R## R%&% szalézi szerzetes, f­iskolánk hallgatója, a szombathelyi Szent Kvirin Szalézi 
Plébánia kisegít­ lelkipásztora; derossisdb@gmail.com

, Vö. L%../ D. P!**!0.!1:  Shepherd, in Willem A. Van Gemeren (ed.): New International 
Dictionary of Old Testament !eology and Exegesis, Vol 4, Zondervan, Grand Rapids, 1997, 
1229. A zsoltárok Istenre vonatkozó képanyagához lásd még: C/.2 S. R33: Psalms, 
John Barton – John Muddiman (eds.): !e Oxford Bible Commentary, Oxford UP, Oxford, 
2001, 355–405, 364–365 (pásztor, atya, szikla, er­sség).

Sapientiana 201502.indb   1 04/12/15   15:40



– 2 –

De Rossi Raja SDB

61,2; 71,3; 89,26; 144,1–2), atya, illetve apa (Zsolt 68,5; 89,26; 103,13), 
továbbá mint édesanya (vö. Iz 42,14; 66,13) is megjelenik.4 Teológiai értelem-
ben a pásztor-nyáj kapcsolatot Isten és ember kapcsolatára vonatkoztatjuk.5 
A 23. zsoltárban világosan megmutatkozik a jó pásztor mint a szeret­ gon-
doskodás jelképe. Az Ószövetségben megtalálhatjuk, hogy az Úr úgy bánik 
népével, mint a pásztor juhaival: gondoskodik róla, vezeti, megvédi (Iz 40,11; 
49,10; Jer 13,17; Zak 10,8, Zsolt 78,52, 80,2).6 

A 23. zsoltár az után a zsoltár után következik, amelyet Jézus a kereszten 
imádságában felidézett (vö. Mk 15,34). Amennyiben kánoni szemléletben a 
zsoltárok folyamatosságára figyelünk, könnyen észrevehetjük a két imádságos 
költemény szoros kapcsolatát. 7 Az „Istenem, Istenem, miért hagytál el engem!” 
(vö. Zsolt 22,1) felkiáltás után jutunk el „az Úr az én pásztorom” kezdet8 bi-
zalomzsoltárhoz. Vagyis nehéz id­ket kell megélni ahhoz, hogy felfedezhessük 
a jó pásztor gondoskodását.    

A )#2*9. :!2;<*#!

James Kugel azt hangsúlyozza a 23. zsoltárral kapcsolatban, hogy sem szim-
metrikus felépítést, sem pedig parallelizmust nem könny8 találni benne.= 
Ethel bert W. Bullinger megközelítését felhasználva elmondható, hogy ebben a 
zsoltárban a következ­képpen szerepelnek a személyek: 1–3. vers: én és ­ (A), 

4 Vö. C/.2 S. R33: i. m., 364–365.
5 Vö. C2>?%@ L!#AB(* – X%(!. L@-DB:B.: Pásztor és nyáj, in Xavier Léon- 

Dufour (szerk.): Biblikus teológiai szótár, Szent István Társulat, Budapest, 1972, 1079–
1083, 1079: „Az ­si Keleten (Babilónia, Asszíria) a királyok szívesen tekintették magukat 
úgy, mint pásztort, akire az istenség rábízta a nyáj juhai összegy8jtésének és gondozásának 
szolgálatát.”

6 Amikor ezek a szövegek a „pásztor” megnevezést használják, akkor a szentírásmagyarázók 
szerint nem annyira a pásztorcivilizáció tapasztalatát akarják aláhúzni, sokkal inkább királyi 
címként alkalmazzák.

7 A zsoltárok sorrendjére, az egymást követ­ zsoltárok közötti kapcsolatra már az ókori zsi-
dók is felfigyeltek. Franz Delitzsch német kutató nyomán az olasz Alberto Mello például a 
22. és a 23. zsoltár közötti kapcsolódási pontot a következ­ kifejezésekben fedezte fel: „esz-
nek a szegények” (22,27), „asztalt terítesz nekem” (23,5). A mai kanonikus, kontextuális 
egzegézis, illetve az egymást követ­ zsoltárok közötti kapcsolat kérdéséhez lásd: A2?!.* 
M!22: A zsoltárok sorrendje, Katekhón 1 (2013) 7–37.

= Vö. J%>!# L. KB0!2: !e Idea of Biblical Poetry Parallelism and its History, Yale UP, London, 
1982, 50–51; 91. 

Sapientiana 201502.indb   2 04/12/15   15:40



– 3 –

Milyen az Úr, aki Pásztor? 

4. vers: én és te (B), 5. vers: én és te (B), 6. vers: én és ­ (A).C A 23. zsoltár 
héber nyelven összesen 57 szóból áll.D Az els­ négy vers krízishelyzetet ábrázol. 
A negyedik vers különösen jól emeli ki a szerz­ jelen problémáját. Az utolsó 
két vers kultikus jelenetet vagy a vendégszeretet példáját mutatja be. Itt f­leg 
az Istenbe vetett bizalmon van a hangsúly még a nehézség közepette is.E Jan P. 
Fokkelman szerint a 23. zsoltár két részre tagolódik: az els­ rész az 1–4. versb­l 
áll, amely a pásztor környezetét ábrázolja; a második rész az 5–6. vers, amely 
által a költ­ a JHWH (ʾāḏōnāy) házába vezeti az olvasót. Tehát a zsoltár els­d-
leges felosztása két ellentéten alapszik: kinti (a nyáj legeltetése a természetben) 
és benti (a vendéglátó házában).,F Charles A. Briggs három témát és három 
strófát azonosít: (v 1–3a) pásztor, (v 3b–4) vezet­, (v 5–6) vendéglátó.,, Tehát 
a zsoltár háromféle kapcsolati képre épül: a nyáj és a pásztor viszonya, az utazó 
és kísér­jének viszonya, valamint a vendég és a vendéglátó viszonya.,4

V%2G?%@ D9(3 )#2*9.%H

A leḏāwīḏ felirat kapcsán a kutatók Dávid életével keresnek kapcsolódási pon-
tot. Daniel J. Estes kutató Peter Craigie-t idézve azt mondja, hogy a felirat 
azért fontos, mert Dávidot királyként mutatja be, így a zsoltár Dávid életét 
foglalja össze.,5 Egyrészt azt jelentheti, hogy a költemény szerz­je maga Dávid, 
hiszen a bibliai tudósítás szerint a nagy király értett a zenéhez.,6 Másrészt a 

C Vö. E*I!2?!.* W22%> BB22@0!.: Figures of Speech Used in the Bible, Explained and 
Illustrated [online], Messrs E.J. & Young, New York, 1898, 376. [2014. 04. 09.] https://
archive.org/stream/figuresofspeechu00bull#page/n5/mode/2up

D Vö. L%B.% DBI%@ K%;2%@: Super Psalm 23 [online], s. l., 2013. 05. 16. [2014. 04. 09.] 
http://onsophiastreet.com/2013/05/16/super-psalm-23

E Vö. W22%> H. B!22@0!.: Psalms: Reading and Studying the Book of Praises, Hendrick-
son, Peabody, 1990, 101.

,F Vö. J%@ P. FJJ!2>%@: Major Poems of the Hebrew Bible: At the Interface of Prosody and 
Structural Analysis, Vol. 3, Koninklijke Van Gorcum, Assen, 2003, 38.

,, Vö. CI%.2!# AB0B#*B# B.00# – E>2! G.%K! B.00#: A Critical and Exegetical Com-
mentary on the Book of Psalms, Vol. 1, Charles Scribner’s sons, New York, 1906, 207–211.

,4 Vö. MKI%!2 W2KKJ: !e Message of Psalms 1–72. Songs for the People of God, Inter-Vars-
ity, Downers Grove, 2001, 86.

,5 Vö. D%@!2 J. E#*!#: Handbook on the Wisdom Books and Psalms, Job, Psalms, Proverbs, 
Ecclesiastes, Song of Songs, Baker Academic, Grand Rapids, 2007, 142.

,6 Vö. 1Sám 16,17–23; 18,10; 2Sám 1,17–27; 3,3; 23,1–7; Ám 6,5. Egyes kutatók (többek 
között Raymond B. Dillard, Tremper Longman) úgy gondolják, hogy a felirat szövege 

Sapientiana 201502.indb   3 04/12/15   15:40



– 4 –

De Rossi Raja SDB

feliratban szerepel­ prepozíció azt is jelentheti, hogy „valakit­l, tartozik vala-
kihez, valakir­l, valakinek” íródott zsoltárt.,7 Ezekb­l arra következtethetünk, 
hogy a szóban forgó zsoltárt Dávidnak tulajdoníthatjuk,,= de azt is jelentheti, 
hogy neki ajánlották, az ­ tiszteletére írták, vagy éppen a zsoltár szerz­je Dávid 
„köpenyébe bújva” fogalmazta meg imádságát és csatolta a költeményt a dávidi 
gy8jteményhez, és csak a hagyományt elfogadva tartjuk Dávidénak.,C

Bár Dávid szerz­ségének elfogadására és tagadására is felsorolhatunk külön-
féle érveket, úgy vélem, hogy Dávid szerz­sége bizonytalan. Magam részér­l 
Paul Beauchamp véleményét tartom útmutatónak. Szerinte ebben a névben 

egyértelm8en azt állítja, hogy maga Dávid írta a zsoltárt. Vö. R%/>@3 B. D22%.3 – 
T.!>;!. L@0>%@ III: An Introduction to the Old Testament, Zondervan, Grand Rapids, 
1994, 215. Horváth Konstantin meg is indokolja, hogy a 6. versben Jahve háza nemcsak 
a templomot jelenti, hanem a szent sátort is. Ugyanis Dávid idejében még nem létezett a 
templom, de a szent sátor már igen. Ezért lehet ­ a zsoltár szerz­je. Vö. H.(9*I K@#*%@-
*@: A zsoltároskönyv magyarázata és fordítása, Egyházmegyei Könyvnyomda, Veszprém, 
1934, 55. A hagyományra hagyatkozva Romano Guardini azt állítja, hogy Dávid fiatal 
korában írta, amikor az apja nyáját terelgette. Vö. R>%@ GB%.3@: A zsoltárok bölcses-
sége. Elmélkedések, EFO, Budapest, 1999, 105. Dér Katalin úgy gondolja – sok kutató vé-
leményét és a hagyományt is figyelembe véve –, hogy nem örömében, hanem fájdalmában 
írta ezt a zsoltárt. Vö. D. K%*%2@: A zsoltárok világa, Mária Rádió, Budapest, 2008, 264. 
Ravasz László szerint a zsoltár írója az öreg Dávid, aki pásztor, király, költ­ és hív­ ember 
volt. Élete végén mélyebben elmélkedve, a múltba tekintve kapja azt a választ, hogy Isten 
az ­ pásztora és vendégszeret­ házigazdája. Vö. R%(%#) L9#)2G: Ószövetségi magyarázatok, 
Kálvin, Budapest, 1993, 60.  

,7 Vö. R%/>@3 B. D22%.3 – T.!>;!. L@0>%@ III: i. m., 215. Vö. F.%@K# B.1@: 
!e Brown – Driver – Briggs Hebrew and English Lexicon with an Appendix containing the 
Biblical Aramic, Hendrickson, Massachusetts, 2010, 510.

,= Vö. J%@ A2?!.* S00@: Bevezetés az Ószövetségbe. A kezdetekről az alexandriai kánon 
lezárásáig, Kálvin, Budapest, 1999, 385.

,C Így gondolja ezt például Schmatovich János is, aki a 23. zsoltárt a jahvista gy8jteménybe 
sorolva dávidi zsoltárnak nevezi, magát a leḏāwīḏ kifejezést azonban „Dávidért” vagy „Dá-
vidra vonatkozóan” értelmezi. Vö. SKI>%*(KI J9@#: Bevezetés az Ószövetségbe. Az ígé-
retek emlékezete, Agapé, Szeged, 2001, 506–507. Pálfy Miklós úgy véli, hogy a hatodik 
vers kijelentése („az Úr házában lakozhatom”) ellene mond a dávidi szerz­ségnek, mert 
Dávid nem élt akkor, amikor az Úr háza, vagyis a jeruzsálemi templom megépült. Vö. P92-
:/ MJ2G#: A zsoltárok könyve. Válogatott zsoltárok magyarázata, Evangélikus Egyetemes 
Sajtóosztály, Budapest, 1964, 54., Bernard 'omas Kelly Cheyne és Kittel azt állítják, 
hogy a 23. zsoltár szerz­je egy zarándok. Vö. JB2%@ M.0!@#*!.@: Psalm 23, Journal of 
Biblical Literature 65 (1946/3) 13–14. Varga Gyöngyi szerint az Úr háza gondolat alapján 
a kultuszhoz közel álló levita írta. Vö. V%.0% G/L@0/: A bizalom éneke: a 23. zsoltár mint 
a pásztoráció paradigmája, Lelkipásztor 81 (2006/6–7) 202–207, 204. 

Sapientiana 201502.indb   4 04/12/15   15:40



– 5 –

Milyen az Úr, aki Pásztor? 

talált magára az imádkozó Izrael: a „Dávid név névtelen énekesek sorát, a zsol-
tárok sok-sok szerz­jét jelöli”.,D Összefoglalóan elmondhatjuk, hogy a legtöbb 
szerz­ a hagyomány alapján fogadja el Dávid szerz­ségét.,E

A )#2*9. J!2!*J!)#@!J 3!&!

A zsoltárokat f­leg imádságra használták, különösen a Templomban (Song-
book of the Second Temple), de egyéni istentiszteleteken is, vagy éppen csak 
tanulmányozták ­ket.4F Krisztus el­tt mintegy 1000 évvel Salamon királynak 
köszönhet­en megépült a választott nép számára az els­ templom Jeruzsálem-
ben, amelyet Kr. e. 587-ben leromboltak a babiloni hadak. A második temp-
lomot Kr. e. 515-ben szentelték fel. Ezáltal (újra) megszilárdult az istentisztelet 
gyakorlata, és meger­södött a templomi kultusz. A zsoltárok, amelyeket ma a 
liturgiában alkalmazunk, a Kr. e. 4–3. században kapták meg végs­ formáju-
kat.4, Charles J. Callan, a Pápai Biblikus Bizottság egykori vezet­je azt állítja, 
hogy a 23. zsoltár akkor keletkezhetett, amikor Saul király üldözte Dávidot.44 
A zsoltár alanya alapján William Tailor viszont azt gondolja, hogy annak kelet-
kezése a fogság utánra tehet­.45 Amint látható, a zsoltár keletkezésének idejére 

,D Vö. P%B2 B!%BKI%>;: A zsoltárok világa, Bencés, Pannonhalma, 2003, 12.
,E Vö. W22%> S%@:.3 L%#.: Old Testament Survéy, the Message, Form, and Backgroud of 

the Old Testament, 2nd ed., William B. Eerdmans, Cambridge, 1996, 444. Vö. C2:*@ 
JB3#@ A22!@: Ester – Psalms, !e Broadman Bible Commentary, Vol. 4, Broadman, Nash-
ville, 1971, 216.

4F Vö. JB3*I H. N!1>%@: Book of Psalms, in John J. Collins – Daniel C. Harlow: !e 
Eerdmans Dictionary of Early Judaism, William B. Eerdmans, Grand Rapids – Cambridge, 
2010, 1105.

4, Vö. D. K%*%2@: i. m., 11–12. 
44 Vö. CI%.2!# J. C%22%@: !e New Psalter of Pius XII in Latin and English, with Introducti-

ons, Notes and Spiritual Reflections, Joseph F. Wagner, New York, 1961, 5. Dér Katalin úgy 
véli, hogy amikor Saul üldözte Dávidot, és Dávidnak bujdosnia kellett, akkor írta a zsol-
tárt. Vö. D. K%*%2@: i. m., 264. Jack R. Lundbom szerint Dávid akkor írta a 23. zsoltárt, 
amikor Absalomtól elmenekült a pusztába (2Sám 15). Vö. J%KJ R. LB@3?>: Psalm 23: 
Song of Passage, Interpretation 40 (1986/1) 5–16, 6. 

45 Vö. W22%> R. T%2.: i. m., 124. Karasszon Dezs­ szerint tartalmát tekintve a 23. zsoltár 
a fogság utáni korban keletkezhetett, mivel a zsoltár els­ része pásztorhoz, a második része 
vendéglátó házigazdához hasonlítja az Urat. Vö. K%.%##)@ D!)#M: A zsoltárok könyvé-
nek magyarázata, in A Szentírás magyarázata, 2. kötet. Az Ószövetség könyveinek magyaráza-
ta. Zsoltárok könyve – Malakiás könyve, Kálvin, Budapest, 1998, 556. 

Sapientiana 201502.indb   5 04/12/15   15:40



– 6 –

De Rossi Raja SDB

vonatkozóan is különböz­ álláspontok vannak.  Több szerz­ véleményét figye-
lembe véve az a megállapításom, hogy a zsoltár akkor keletkezhetett, amikor 
Izrael népe a babiloni fogságot követ­en visszatért. 46 

A )#2*9. >N:%&% # .*>B#%

A 23. zsoltár jellege hálahimnusz.47 A 23. zsoltár el­tt lév­ zsoltár témája a 
szenvedés, az utána lév­ zsoltár témája a dics­ség. A kett­ közé illeszkedik 
a bizalmat kifejez­ 23. zsoltár. Így a három zsoltár egymáshoz szorosan köt­-
dik: triptichon ábrázolás.4= A 23. zsoltár a mizmôr szóval kezd­dik, amely azt 
jelenti: dal hangszeres kísérettel.4C A héber költészetben a parallelizmus a leg-
jellegzetesebb és legfontosabb elem. Az egyik verssor felel a másiknak. Ezt disz-
tichonnak vagy trisztichonnak nevezik.4D Ron Tappy szerint a zsoltár ritmusa 

46 Baethgen, Mopszuesztiai 'eodórosz, Hengstenberg, Gunkel és Bertholet megállapítása 
szerint a 23. zsoltár a fogság után keletkezett. Vö. JB2%@ M.0!@#*!.@: i. m., 14.

47 Vö. G.%@* R. O#?.@!: !e Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to Bibli-
cal Interpretation, 2nd ed., Inter Varsity, Downers Grove, 2006, 185, 200, 222, 242, 258, 
275, 291, 312, 323.

4= Vö. J. V!.@@ MK G!!: Joshua – Psalms, thru the Bible with J. Vernon McGee, Vol. 2, 
'omas Nelson, Nashville, 1982, 711. Grant R. Osborne kilencféle tárgykört sorol fel: 
törvény, elbeszélés, költemény, bölcsesség, prófécia, apokalipszis, példabeszéd, levél és az 
Újszövetség az Ószövetségben. Az Újszövetségben az Ószövetségb­l idézett „megváltó jel-
leg8” zsoltárok közé sorolhatjuk a 23. zsoltárt is, mert Krisztust mint a jó pásztort ábrá-
zolja. Vö. E.@#* A!?: Rövid bevezetés a Bibliába, Primo Evangéliumi Kiadó, Budapest, 
1990, 53. Mark S. Smith a mozgást, vonulást kifejez­ igék és a vezetés ténye miatt azt 
állítja, hogy a 23. zsoltár kivonulás jelleg8. Vö. M%.J S. S>*I: Setting and Rhetoric 
in Psalm 23, Journal for the study of the Old Testament 41 (1988/6) 61–66, 62. Bizonyos 
kutatók, például Bruce Corley, Steve W. Lemke és Grant L. Lovejoy úgy vélik, hogy a 23. 
zsoltár a hit és bizalom zsoltára. Vö. B.BK! C.2!/ – S*!(! W. L!>J! (eds.): Biblical 
Hermenutics: A Comprehensive Introduction to Interpretive Scripture, 2nd ed., Broadman 
& Holman, Nashville, 2002, 288. Vö. MKI%!2 GB23!.: i. m., 463. John Kselman azt 
fogalmazza meg, hogy a 23. zsoltár lehet, hogy királyzsoltár jelleg8, de talán egy-egy részét 
a kés­bbi nemzedékek úgy értelmezték vagy demokratizálták, hogy eredeti képét, vagyis 
királyi jellegét elvesztette. Vö. JI@ S. K#!2>%@ – MKI%!2 L. B%..!: Zsoltárok könyve, in 
Aloysius Fitzgerald: Héber költészet, Jeromos Bibliakommentár I., az Ószövetség könyveinek 
magyarázata, Szent Jeromos Katolikus Bibliatársulat, Budapest, 2002, 803–845, 806. 

4C Vö. RG)#% HB?%: Az Ószövetség keletkezése. Bevezetés az Ószövetség könyveinek irodalom- és 
hagyománytörténetébe, 2. kötet, Szent István Társulat, Budapest, 1996, 326.

4D Vö. SKI>%*(KI J9@#: i. m., 501.

Sapientiana 201502.indb   6 04/12/15   15:40



– 7 –

Milyen az Úr, aki Pásztor? 

a következ­: bicolon (vv 1a–b), bicolon (vv 2a–b, 5a–b), tricolon (vv 3a–b–c, 
6a–b–c).4E 

A ;9#)*. >!0@!(!)#

A „pásztor” kifejezést a királyoknál és az isteneknél szokták használni. Például 
Hammurabi uralkodó „pásztornak” nevezte magát. A babilóniai igazságosság 
istenét is, Shamash-t, pásztornak hívták.5FA pásztor szó használata egészen a 
patriarkális id­szakra nyúlik vissza,5, ez a szó a keleti népeknél a gondoskodást 
jelenti. A Szentírás pásztornak nevezi Istent (Zsolt 28,9), a népet viszont nyáj-
nak.54 A rōʿeh, (pásztor) szó a Teremtés könyve 4,2 versében található legel­-
ször: „Ábel juhpásztor lett”.55 A Teremtés könyve azt is világosan megmutatja, 
hogy az ­satyák mind pásztorok voltak.56 Ezékiel próféta részletezi, hogyan is 
pásztora Izraelnek Isten (Ez 34): összegy8jti a juhait mindenhonnan, gondos-
kodik róluk, ügyel rájuk, szemlét tart fölöttük, visszahozza a szétszóródottakat, 
legelteti ­ket, megkeresi az elveszettet, visszatereli az elszéledtet, bekötözi a 
sérültet, ápolja a beteget, ­rködik a kövérek és egészségesek fölött.57 A pásztor 
élete szorosan összefügg a bárány életével, mert a pásztor is azt az utat járja, 
amelyet a bárány jár. Bármilyen veszély, amely a bárányt fenyegeti, mint pél-
dául az es­, az er­s szél, a t8z­ nap, ugyanúgy fenyegeti a pásztort is.5= A jó 
pásztor mindig gondoskodik a nyájról az élet minden nehézsége közepette is. 

4E Vö. R@ T%;;/: Psalm 23: Symbolism and Structure, Catholic Biblical Quarterly 57 
(1995/4) 255–280, 270.

5F Vö. SKI>%*(KI J9@#: i. m., 215. (ANET, 164); (ANET, 388).
5, (Iz 63,11; Jer 13,17; 23,1–4; 31,10; 50,19; Ez 34,11). Vö. G!.I%.3 W%22#: „rāʿāh”, in G. 

Johannes Botterweck – Helmer Ringgren – Heinz-Josef Fabry (eds.): !eological Dictionary 
of the Old Testament, Vol. 13, William B. Eerdmans, Grand Rapids – Cambridge, 2004, 
549.

54 (Zsolt 74,1; 77,21; 78,52; 79,13; 95,7; 100,3; Iz 40,11; Jer 23,3; Ez 34,11–16; Oz 4,16; 
Mik 7,14; Zak 9,16) Vö. K%.%##)@ D!)#M: i. m., 556.

55 Vö. RG)#% HB?%: A Genezis könyve I. A bibliai őstörténet (Gen 1–11), Szent István Társulat, 
Budapest, 2002, 176.

56 Ábrahám, Lót (Ter 13,5), Izsák (Ter 26,14), Jákob és fiai (Ter 31,38). Vö. T%J9K# B2%: 
Mesterségek és foglalkozások a Bibliában, Kálvin, Budapest, 1993, 129. 

57 Vö. F. D!2*)#KI: Commentary on the Old Testament in Ten Volumes, Vol. 5, William B. 
Eerdmans, Grand Rapids, 1988, 329.

5= Vö. S)J#)% B@: Zsoltármagyarázatok 1. Hétköznapok dalai, Koinónia, Kolozsvár, 2010, 
279.

Sapientiana 201502.indb   7 04/12/15   15:40



– 8 –

De Rossi Raja SDB

Olykor véd­ként jelenik meg, olykor vezet­ként. A héberben a rōʿeh,  vagyis 
pásztor kifejezés közel áll a barát (rēʿa) szóhoz is.5C 

A rāʿāh ige, amely „vezetni, legeltetni³⁸, őrizni” jelentéssel bír, 168-szor jele-
nik meg az Ószövetségben. A Qal participium formában viszont „pásztornak” 
fordíthatjuk. Jórészt a királyok és az uralkodók helyett használják ezt a kifeje-
zést.5E Van egy másik jelentése is: belekeveredni valamibe. Az Ószövetségben 
a következ­képpen használják: reʿû  – „Legeltessétek!” (Ter 29,7); hOyOh rōʿeh 
– „­rizte” (Ter 37,2); rōʿîm – kormányozók, „pásztorok” (Jer 3,15); yirʿēm 
– „táplálni, eltartani” (Oz 9,2). A „pásztor” szót a 23. zsoltárban vallási és 
kulturális szempontból is értelmezhetjük. Abban a társadalomban, amelyben 
jelent­s a gazdálkodás, a földm8velés és az állattenyésztés, a „pásztor” megne-
vezés az Istenre, a királyra, a hatalomra vonatkozik. 6F A Jelenések könyvében 
található az egyetlen szó szerinti idézet a 23. zsoltárból, ugyanis az Apokalipszis 
szerz­je ugyanazt a ποιμ-ίνω igét használja.6, Ezt a szót – bár pontosan a legel-
tetésre utal – ­ a pásztorkodás, vagyis irányítás értelmében használja.64

V!)!*#* J:!&!)M 0J

nāhal (Piél igetörzsben) – vezet, irányít, terel, gondoz, ellát

A héber szótár szerint a nāhal ige jelentése: a vizekhez vezérel vagy irányít, ahol 
pihenni lehet. Ez a kifejezés Izajás könyvében is megjelenik (Iz 40,11), párhu-

5C Vö. G!.0! A.*IB. BB**.KJ (ed.): !e Interpreter’s Bible, !e Holy Scriptures, in the 
King James and Revised Standard Versions with General Articles and Introduction, Exegesis, 
Exposition for Each Book of the Bible, Vol. 4, Abyngdon, New York, 1955, 124.

5D Vö. S)%?G M9.%: A zsoltárok kincsei: zsoltárfordítás nyelvi-filológiai jegyzetekkel, válogatás a 
zsoltárok I. könyvéből (1–41), Szent István Társulat, Budapest, 2013, 213.

5E Vö. G!.I%.3 W%22#: „rāʿāh”, in G. Johannes Botterweck – Helmer Ringgren – Heinz-Jo-
sef Fabry (eds.): !eological Dictionary of the Old Testament, Vol. 13, William B. Eerdmans, 
Grand Rapids – Cambridge, 2004,  544.

6F Vö. J%@ A2?!.* S00@: i. m., 1246–1247. 
6, Ugyanezt a hivatkozást (Jel 7,17) adja meg a Nestle–Aland görög nyelv8, 27. újszövetsé-

gi szövegkiadása is a Loci citati vel allegati részben: Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart, 
1993, 786.

64 Vö. S*!(! M/#!: 'e Psalms in the Book of Revelation, in Steve Moyse – Maarten J. J. 
Menken (eds.): !e Psalms in the New Testament, T&T Clark International, London, 2004, 
231–246, 231. 

Sapientiana 201502.indb   8 04/12/15   15:40



– 9 –

Milyen az Úr, aki Pásztor? 

zamos a 23. zsoltár 2. versével: a gyámoltalan nyáj alárendelte magát a pásztor 
gondviselésének és gondozásának.65 A másik jelentése az, hogy a nyugalom 
helyére vezetni.66 

nāḥah (Hifil igetörzsben) – vezet, irányít, (jó) útra terel 

A 23. zsoltár 3. versét lehet úgy magyarázni, hogy az Úr a helyes útra szándé-
kozik vezetni a nyáját. Tehát a szöveg pontos értelmezése: helyes útra vezetni 
valakit, vagy helyes utat mutatni valakinek.67 A következ­ szavakban észre le-
het venni a költ­i párhuzamosságot: nāhal (Zsolt 23,2); nāḥah (Zsolt 23,3). 
A nāḥah ige akkor szerepel, amikor azt magyarázzák, hogyan vezeti az Úr a 
pusztában vándorló népét. A nāḥah magába foglal bizalmat és vallomást is, 
az jelenik meg benne, hogyan vigasztalja az Úr azokat, akik sok keser8séggel 
érkeznek hozzá.6=

A ṣeḏeq szó igazságosságot jelent, a pásztorra vonatkozik, ­ az igaz, ­ vezeti 
helyes útra a nyáját, hogy a nyáj elérje a célt. Természetesen arról is gondosko-
dik a pásztor, hogy a nyáját fölöslegesen ne fárassza. A pásztor, aki vezeti ­ket, 
mindig jelen van köztük. Tehát a két kifejezés: vezetés és jelenlét – szorosan 
összekapcsolódik. Az Úr jelenléte és vezetése mindig együtt jelenik meg éle-
tünkben. Az Úr h8séges a nevéhez. Így nyilatkozik: „Bizony, én veled leszek.” 
(MTörv 3,12).6C Az Úr a nevéhez híven az igazság felé vezet, ez alatt az egyenes 
úton való vezetést is érthetjük. Tehát az Úr személye nagyon fontos, mert a je-
lenlét és az igazság ismerete jellemzi a jó vezet­t. A vezetéshez szükséges a példa 
is. Az Úr vezetésér­l a zsoltár szerz­je azt állítja, hogy az Úr úgy vezeti a nyáját, 
mint a keleti pásztor, aki jó példát mutatva a nyáj el­tt halad (Iz 49,9).6D

65 Vö. F.%@K# B.1@ – S%>B!2 R22!# D.(!. – CI%.2!# AB0B#*B# B.00#: A Hebrew 
and English Lexicon of the Old Testament, Clarendon, Oxford, 1907, 624–625.

66 Vö. A.(3 S. K%;!2.B3: „nāhal” in G. Johannes Botterweck – Helmer Ringgren – 
 Heinz-Josef  Fabry (eds.): !eological Dictionary of the Old Testament, Vol. 13, William B. 
Eerdmans, Grand Rapids – Cambridge, 2004, 260.

67 Vö. E.@#* J!@@: „nāḥah”  in Ernst Jenni – Claus Westermann (eds.): !eological Lexicon 
of the Old Testament, Vol. 2, Hendrickson, Peabody, 1997, 729.

6= Vö. G. JI%@@!# B**!.1!KJ et al. (eds.): !eological Dictionary of the Old Testament, 
Vol. 13, William B. Eerdmans, Grand Rapids, Michigan, 2004, 318.

6C Vö. F.%@J E. G%!?!2!@ –  RKI%.3 P. P2K/@ (eds.): i. m., 216–217.
6D Vö. R@%23 E. C2!>!@*# (ed.): New Century Bible Commentary, the Book of Psalms, Vol. 

1, Marshall, London, 1972, 197.

Sapientiana 201502.indb   9 04/12/15   15:40



– 10 –

De Rossi Raja SDB

L!2J!>!* >!0(39><*&%

A yešôḇēḇ kifejezés a 23. zsoltárban nemcsak lelki felélénkítést jelent, hanem 
a testi felfrissítést is magába foglalja, amely használható érzelem, szükséglet, 
szenvedély, kedv jelentésben is.6E Francis Landy szerint a nap̄šî yešôḇēḇ kifeje-
zés („lelkemet megvidámítja”) megtöri a hangulatot. Ron Tappy azonban azt 
mondja, hogy a mondat nem megtöri, hanem folytatja a pásztori tevékenység 
gondolatát. Az ügyes pásztor pihenteti a nyáját.

A ḥāsêr ige jelentése annyi, mint sz8kölködni vagy nélkülözni. Azt magya-
rázza Ron Tappy, hogy ha az Úr az én pásztorom, nem fogom nélkülözni je-
lenlétét, mert megvidámítja a lelkemet. Ha eltévedtem, akkor is keresni fog és 
visszahoz az ­ házába, vagyis az Úr jelenlétébe (6. vers).7FA yešôḇēḇ kifejezés 
(„megvidámítja”) ellentétben áll a lōʾ ʾeḥsār („nem sz8kölködöm”) kifejezéssel. 
Akinek nincs semmire szüksége, az meg van vidámítva? Igen. 

Az általában „lélekkel” fordított nep̄eš f­név alapjelentése: torok, gége, garat, 
vagyis a táplálékfelvétel szervét és a jóllakottságot jelöli. Összességében jelöli, 
jelölheti a hiányt szenved­ ember csillapíthatatlan vágyakozását, kívánságát.7, 
A zsoltár értelmezése kapcsán Ron E. Tappy a következ­kr­l beszél: a nap̄šî 
(vö. 23,3) itt a jóra való várakozást, keresést jelöli. Hasonló értelemben só-
várgásként t8nik fel a Prédikátor könyvének néhány szövegében is (vö. Préd 
2,24; 4,8). Az amerikai kutató szerint (nyilván a kontextusban értelmezve) a 
23. zsoltárban a nap̄šî annyit jelent, hogy visszatérni az életbe, vagyis JHWH 
jelenlétében bizakodni, nem veszteni szem el­l jelenlétét, nem nélkülözni, egy-
szóval: az Úrral lenni. A „vezetni” ige két különböz­ jelentése: yenahălēnî (a 
második versben a nyugalom vizéhez terel), yanḥēnî (a harmadik versben az 
igaz úton vezérel). Tehát JHWH (ʾāḏōnāy) jelenlétében lenni biztonságot és 
életet jelent, JHWH távollétében lenni veszélyt és halált foglal magába.74

A ḥāsêr („sz8kölködöm”) és nap̄šî („lelkem”) kifejezések mellékjelentést 
hordoznak, mint például halál. A negyedik vers értelmét, vagyis ṣalmāweṯ („a 
halál árnyékát”) már el­re vetítik a ʾeḥsār („sz8kölködöm”) és nap̄šî („lelkem”) 
kifejezések. Amikor olvassuk az ­si kánaáni történeteket, akkor például Anat 
beszélgetéséb­l az derül ki, hogy a ʾeḥsār („sz8kölködöm” vagy „elveszett”) 

6E Vö. R@ T%;;/: i. m., 269.
7F Vö. Uo. 264.
7, Vö. H%@# W%2*!. W2::: Az Ószövetség antropológiája, Harmat – PRTA, Budapest, 2001, 

26–35.
74 Vö. R@ T%;;/: i. m., 268–269.

Sapientiana 201502.indb   10 04/12/15   15:40



– 11 –

Milyen az Úr, aki Pásztor? 

és nap̄šî („lelkem vagy halott világa”) kifejezések halált (māweṯ) jelentenek.75 
A költ­ a jó pásztort úgy ábrázolja a 23. zsoltárban, mint aki keresi az elveszet-
tet, vagyis a lelki halált szenvedettet.76 

A @( &!2!@*#!

Michael Goulder szerint a harmadik versben a név (šêm) az Úrnak Izrael né-
pével kötött szövetségére vonatkozik, mert az Úr áldást ígért Izrael népének, 
a nemzetnek, vagyis a királynak. Ha nem valósul meg az Úr áldása, akkor az 
Úr nevét kétségbe vonják, és a pogányok megkérdezhetik: hol van a ti istene-
tek?77 Julian Morgenstern szerint „az ­ nevéért” annyit jelent, mint az Úr által 
h8ségesen végzett gondoskodás.7= A Vulgata szövegváltozatának 3. versében ez 
található: propter nomen suum, ennek jelentése: neve miatt, önmagáért, mert 
h8 a nevéhez, hiszen ­ a jó pásztor.7C A nevéhez híven: ez a kifejezés a sikeres, 
biztonságos vezetésre vonatkozó méltóság.7D A név nem más, mint kinyilat-
koztatás, amelyet Isten önmagáról adott (Kiv 3,14). Isten a nevéért meg is 
tartja az ígéretet (Iz 48,9; Ez 20,44).7E A név nemcsak megnevezést jelent, 
hanem a nyájjal, vagyis a néppel való „kapcsolatot” is.=F

75 Vö. MKI%!2 D. C0%@ – M%.J S. S>*I (eds.): Stories from Ancient Canaan, 2nd ed., 
Westminster John Knox, Louisville, 2012, 147.

76 Vö. R@ T%;;/: i. m., 268.
77 Vö. JI@ E%*@: Kingship and the Psalms, !e Biblical seminar, 2nd ed., ShePeld JSOT, 

London, 1986, 36.
7= Vö. JB2%@ M.0!@#*!.@: i. m., 21. 
7C Vö. H.(9*I K@#*%@*@: i. m., 55. 
7D A zsidókhoz írt levélben, amikor a szerz­ a hit példaképeinek mutatja Ábrahámot, Izsákot 

és Jákobot, akkor a névre vonatkozóan azt írja, hogy ­k egy jobb haza után vágyódtak, a 
mennyei haza után. Ezért az Isten sem szégyelli, hogy Istenüknek hívják (Zsid 11,16). Te-
hát az Isten neve a büszkeséget, a megtiszteltetést fejezi ki. Vö. G!.0! A.*IB. BB**.KJ 
(ed.): i. m., 125. (Zsolt 25,11; 31,4; 106,8; 143,11; Iz 48,9; Ez 48,9; 14,22). Vö. K%-
.%##)@ D!)#M: i. m., 556.

7E Vö. F.%@J E. G%!?!2!@ – RKI%.3 P. P2K/@ (eds.): i. m., 217.
=F Vö. uo. 215. 

Sapientiana 201502.indb   11 04/12/15   15:40



– 12 –

De Rossi Raja SDB

A ?* és % (!##)M

Michael Goulder azt magyarázza, hogy a šēḇeṭ („vessz­”) az Úr oltalmára vo-
natkozik. A mišʿenet („bot”) viszont az Úr biztos irányítására utal.=, Ha sötét 
völgyben járok is, nem félek a bajtól. Az írástudók, amikor a zsoltárt másolták, 
kicserélték a következ­ kifejezést: a halál árnyéka (ṣalmāweṯ) helyett a sötét 
völgy (föld), ḡêʾ kifejezést használták.=4 Ugyanis a ṣalmāweṯ szóban a ṣal (umb-
ra, árnyék) és a māweṯ (mors, halál) kapcsolódik össze. Továbbá mivel az ár-
nyékos helyet szokták a halál képével társítani, létrejött a vallis mortis (a halál 
völgye) kifejezés.=5 Tehát a halál völgye sötétséget jelent, de ez magának az 
eredetinek a jelentését­l nem tér el.=6 

Tulajdonképpen a bot a támadás fegyvere, a vessz­ viszont a vezetés esz-
köze. A pásztor a bottal megveri a nyáj ellenségét, a vessz­vel viszont a nyáját 
vezeti a sötétben, hogy annak félelmét el8zze. Tehát a bot és a vessz­ az er­, a 
hatalom, a ragaszkodás és a szeretet jelképe, amely a nyáj számára vigasztalás 
(consolari) is.=7 A folyamatos figyelemr­l van itt szó, a pásztor személyes jelen-
létér­l és odafigyelésér­l a nyáj életére.== A yenḥūnî -t (­k vezetnek engem) így 
is írják yenaḥămūnî (vigasztalnak engem).=C Hosia és Garnett szerint a naḥăm 
kifejezésnek más jelentései is vannak: sóhajtás, bántás, könyörülés, pártfogás, 
megfenyítés. Azt is megmutatja, hogy az Úr nem tartja számon a nép b8neit 
és irgalmas hozzá. A naḥăm kifejezés a Teremtés könyvében is megtalálható: 
„megbánta az Úr”, amely az Úr könyörületét fejezi ki a b8nös ember iránt. 
(Ter 6,6).=D 

=, Vö. JB2%@ M.0!@#*!.@: i. m., 22.
=4 Vö. uo. 127.
=5 Vö. S)%?G M9.%: i. m., 218–219.
=6 Vö. V!.#!0I/ F!.!@K: Értekezés a Szentírás magyar fordításáról, Typis Regiae Universitatis, 

Budae, 1822, 211. 
=7 Vö. G!.0! A.*IB. BB**.KJ (ed.): i. m., 126.
== Vö. uo. 216.
=C Vö. R@%23 E. C2!>!@*# (ed.): i. m., 198.
=D Vö. H#% L!! H!@2!/ – G%.@!** L!! H!@2!/: 'e 23rd Psalm: an Exposition on its 

Meaning and Prophecies, Journal of Religious !ought 59 (2006/1) 181–190, 186.

Sapientiana 201502.indb   12 04/12/15   15:40



– 13 –

Milyen az Úr, aki Pásztor? 

A (!@3029*G J;!

Az Úr lakomáján az Úr a házigazda.=E Az ʿarāḵ ige jelentése: teríteni, készíte-
ni, a šulḥān kifejezés az étkezéshez földre terített b­rt vagy az asztalt jelenti.CF 
XVI. Benedek pápa ezt úgy magyarázza, hogy ez nemcsak ételmegosztást je-
lent, hanem életmegosztást is. Ilyen módon az asztalterítés a barátságot, az 
összekötést, a kommuniót, a szolidaritást fejezi ki.C, Alfred von Rohr Sauer az 
„asztal” kifejezést a füves tájra vonatkoztatja.C4 A Septuaginta fordítás ötödik 
verse másképpen hangzik: „és a te poharad felvidít engem, mint a legjobb 
bor”.C5 A calix meus inebrians a Vulgata szerint: „kelyhem részegít­”.C6 Hosia 
és Garnett úgy látják, hogy a jólét és b­ség magába foglalja az asztal szót.C7 
Albert Barnes úgy véli, hogy az asztal szó a 23. zsoltárban az ünnepre vonatko-
zik, mert az Úr mint pásztor mindent megad a nyájnak, amire csak szüksége 
van. Így például a terített asztal az Úrral való együttlétet és a közös ünneplést 
jelenti.C=

A 23. zsoltár 5b héber verse latinul így hangzik: pinguefacies oleo caput meum. 
Olajjal kövéríted fejemet.CC Azokat az embereket kenték fel olajjal, akiket Isten 

=E Vö. F.%@J E. G%!?!2!@ – RKI%.3 P. P2K/@ (eds.): i. m., 218.
CF Vö. G!.0 FI.!.: Héber–arám–magyar bibliai szótár, OMC,  Bécs, 1993, 326. 
C, Vö. Pope Benedict XVI’s commentary/meditation on psalm 23, [online], h. n., 2012, 

[2014. 04. 09.] www.thedivinelamp.wordpress.com/2012/03/13/pope-benedict-xvis- 
commentarymeditation-on-psalm-23.

C4 Freedman viszont a 78. zsoltár 19. versét a 23. zsoltár 5. versére vonatkoztatja: „Zúgo-
lódtak Isten ellen s így szóltak: »Tud-e Isten itt a pusztában asztalt teríteni?«”Vö. P!*!. 
C.  C.%0!: Word Biblical Commentary, Vol. 19, Word Books, Waco, 1983, 207. Robert 
Alden úgy véli, hogy a mondat, „Számomra asztalt terítettél, ellenségeimnek szeme láttára”, 
az ­si hagyományból ered, például: „»hetven királynak vágattam le keze és lába hüvelykét« 
– mondta ekkor Adonicedek. – Ezek asztalom alatt szedegették a morzsákat. Ahogy én 
tettem, úgy fizet nekem vissza Isten is” (Bír 1,7). Vö. R?!.* A23!@: Psalms, Songs of De-
votion, Vol. 1, Psalms 1–50, Moody, Chicago, 1974, 60. „Számomra asztalt terítettél” – ez 
Dávid életére vonatkozik. Amikor Dávid Machanajimba érkezett, a barátai asztalt terítettek 
számára Absalom fia el­tt (2Sám 17,24–29). Vö. MKI%!2 W2KKJ: i. m., 86.

C5 Vö. P!*!. C. C.%0!: i. m., 204.
C6 Vö. H.(9*I K@#*%@*@: i. m., 56.
C7 Vö. H#% L!! H!@2!/ –  G%.@!** L!! H!@2!/: 'e 23rd Psalm: an Exposition on its 

Meaning and Prophecies, Journal of Religious !ought 59 (2006/1) 181–190, 187.
C= Vö. A2?!.* B%.@!#: Notes on the Bible, Psalms Chapter 23, [online], h. n., 1834, [2014. 

04. 09.] www.sacred– texts.com/bib/cmt/barnes/psa023.htm 
CC Vö. V!.#!0I/ F!.!@K: i. m., 211. 

Sapientiana 201502.indb   13 04/12/15   15:40



– 14 –

De Rossi Raja SDB

meghívott a nép vezetésére. Ilyen személy lehetett a király, a pap és a próféta.CD 
Az ókori keleti népeknél régen a megbecsült vendégeknek a házigazda olajjal 
kente meg a fejét.CE A pohár a szívességet és a jótékonyságot jelképezi. Azt is 
mutatja, hogy az Úr a legjobbat adja a gyermekeinek. Ebben a vendégszere-
tetben foglalja össze szeretetgondoskodását. Az Úr vendégszeretete elárasztja 
jutalmazással (olajjal) és b­séges ellátással (pohárral) a vendéget, hogy elfelejt-
kezzen fájdalmairól.DF

A ṭôḇ szó jelentése: az Úr jósága (bonitas), amely az emberek iránt mutatko-
zik meg.D, A ḥeseḏ szó annyit jelent, mint kedvesség f­leg az alacsonyrend8ek 
iránt.D4 Ezt a f­nevet Allen P. Ross a „szeretet” kifejezéseként fordítja le.D5 
A Vulgata a misericordia kifejezést használja, ami annyit jelent: irgalmasság.D6 
A „lakhatom” kifejezés héberül a visszatérés képét is mutatja, amely egyben azt 
is jelenti, hogy felújít, vagyis helyreállít.D7 A kol-yemê szó jelentése magyarul 
a következ­képpen hangzik: „minden nap”, ami nemcsak id­re vonatkozhat, 
hanem az egész életre is.D= 

CD Vö. S)J#)% B@: Zsoltármagyarázatok 1. Hétköznapok dalai, Koinónia, Kolozsvár, 2010, 
288–289.

CE Miel­tt bemegy a vendég, a házigazda ­t olajjal megkeni: „korsóból isszák a bort, finom 
olajjal kenik magukat” (Ám 6,6). (Zsolt 92,11; 133,2; Lk 7,44–46) Vö. K%.%##)@ D!)#M: 
i. m., 556.

DF Vö. F.%@J E. G%!?!2!@ – RKI%.3 P. P2K/@ (eds.): !e Expositor’s Bible Commentary 
with the New International Version of the Holy Bible in Twelve Volumes, Vol. 5, Zondervan, 
Grand Rapids, 1980, 218.

D, Vö. G!.I%.3 L#1#J/: Konkordanz zum Hebräischen Alten Testament, Deutsche Bibelge-
sellschaft, Stuttgart, 1993, 549.

D4 Vö. F.%@K# B.1@ – S%>B!2 R22!# D.(!. – CI%.2!# A. B.00#: Hebrew and English 
Lexicon of the Old Testament with an Appendix Containing the Biblical Aramaic, Clarendon, 
Oxford, 1951, 338–339.

D5 Vö. A22!@ P. R##: !e Bible Knowledge Commentary, an Exposition of the Scriptures by 
Dallas Seminary Faculty, Old Testament, S.P., Wheaton, 1985, 812. 

D6 Vö. H.(9*I K@#*%@*@: i. m., 56.
D7 Vö. A22!@ P. R##: !e Bible Knowledge Commentary, an Exposition of the Scriptures by 

Dallas Seminary Faculty, Old Testament, S.P., Wheaton, 1985, 812. 
D= Vö. G!.0 FI.!.: i. m., 120.

Sapientiana 201502.indb   14 04/12/15   15:40



– 15 –

Milyen az Úr, aki Pásztor? 

B!:!&!)#

A zsoltár bens­séges kapcsolatot jelenít meg. Isten kinyilatkoztatása azért 
történt, hogy a népét magához kösse. Gondoskodását, amely a kivonulásban 
megnyilvánult, ebben a zsoltárban is megtalálhatjuk. Az étel lehet legel­, túl-
csorduló kehely, az ital a nyugalom vize és b­séges pohár. Az egyik helyen nyu-
galom, a másik helyen viszont mozgás van. Az egyik helyen pihenés, a másik 
helyen viszont utazás van. Amint az Úr a nép „el­tt”, „mellett” és „mögött” 
volt a kivonulás idején, ­ ebben a zsoltárban is „el­tte”, „mellette” és „mögöt-
te” jelenik meg. Az els­ versekben az Úr jelenléte a pásztor képen látszik, mint 
aki el­l haladva mutatja az utat. A zsoltár középs­ részében az Úr a szerz­ mel-
lett megy, a végén viszont úgy kíséri ­t az Úr, mintha személyével körülvenné 
­t.DC Az a lényege, hogy Isten ezt a népet titokzatos módon magához vonzotta. 
„Köztetek fogok lakni, Istenetek leszek, ti meg népem lesztek” (Lev 26,12). 
Ennek a tudatában fejezi ki a zsoltáros a pásztor és nyája kapcsolatát.DD 

A 23. zsoltár bizalomének, hálaének. „Az Úr” nemcsak a zsoltár els­ mon-
datában szerepel, hanem az utolsó mondatban is. Az els­ rész az Urat mint 
pásztort, a második rész mint vendéglátót emeli ki. Bár az Úr képei változnak, 
az Úr ugyanaz marad: JHWH (ʾāḏōnāy). Az Urat JHWH (ʾāḏōnāy) is két-
féleképpen ábrázolja a költ­: el­ször mint nomádot, másodszor pedig mint 
Örökkévalót. 

A zsoltár tartalma az állandó gondoskodás, amely magába foglalja a vezetést, 
a nyugalmat, a táplálást és az oltalmat. A zsoltárban az Úr egy személyben a 
pásztor, a vezet­, a véd­pajzs, a vigasztaló, a vendéglátó, a gondoskodó, az 
irgalmas gondvisel­ és a szeretet. 

DC Vö. E2!@% B#!**: La tenda e il bastone, Paoline, Milano, 1992. (Kéziratos magyar fordí-
tásban: A sátor és a bot. Jahve, a nép pásztora – az Ószövetség pásztor-szimbolikája, QRS. Ford. 
Ónodi-Papp Tamás).

DD Vö. R>%@ GB%.3@: i. m., 110–111. 

Sapientiana 201502.indb   15 04/12/15   15:40



– 16 –

 Sapientiana 8 (2015/2) 16–39.

„…Viennae excudi fecimus”
Oláh Miklós esztergomi érsek könyvkiadói tevékenysége  
és a katolikus megújulás

S)2(% G9?.!2 OFM

Abstract
Miklós Oláh (1493–1568), humanist archbishop of Esztergom, was a pre-
cursor of the renewal of the Catholic Church in Hungary during the Protes-
tant Reformation. As the primate of the country, he launched several reform 
projects: he reformed the education system both in elementary and higher 
levels; he established the first seminary for priestly formation; he invited Jesuit 
missionaries to Hungary; he started canonical visitations in his territory and 
he convoked several diocesan synods. Although the public promulgation of 
the doctrine of the Council of Trent was prohibited in Hungary by Emperor 
Ferdinand, Oláh was eager to communicate the Tridentine declarations by 
his own means. He was aware of the lack of liturgical books and up-to-date 
theological literature in pastoral practice, therefore he had at least five books 
printed by the press of Raphael Hofhalter and the Viennese Jesuits, one of 
which in two editions. 'is paper gives a detailed analysis of the content and 
the historical background of these prints.

Keywords: Nicolaus Olahus, renewal of the Catholic Church, Protestant 
Reformation, apologetics, Catholic press, diocesan synod
Kulcsszavak: Oláh Miklós, katolikus megújulás, reformáció, hitvédelem, katolikus 
könyvnyomtatás, egyházmegyei zsinat

 S)2(% G9?.!2 ferences szerzetes, egyházzenész, a Liszt Ferenc Zenem8vészeti Egyetem 
egyházzenei és az Eötvös Loránd Tudományegyetem liturgiatörténeti kutatócsoportjainak 
tagja, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F­iskola volt hallgatója és jelenlegi óraadó 
tanára;  gabriel@ofm.hu

Sapientiana 201502.indb   16 04/12/15   15:40



– 17 –

„…Viennae excudi fecimus”

B!(!)!*#

Joggal tartja a történettudomány Pázmány Péter esztergomi érseket a reformá-
ciót követ­ magyar katolikus megújulás kulcsfontosságú XVII. századi alak-
jának. A jezsuita f­pap reformtevékenységének f­bb pontjai a széles körben 
elvégzett egyházlátogatások, az egyházmegyei zsinatok, az oktatás megújítása 
és a jezsuiták támogatása, a liturgikus cselekmények végzésének szabályozása, a 
könyvkiadás, valamint a papképzés új formájának bevezetése voltak. Pázmány 
programja azonban nem el­zmények nélküli. A katolikus megújulást vizsgáló 
egyháztörténeti kutatás felszínre hozta, hogy Pázmány egyik el­dje, Oláh Mik-
lós, (1493–1568) már a XVI. század közepén érintette ugyanezeket a területe-
ket, azaz a két érsek a megoldandó problémákat azonosan határozta meg, s­t 
a megoldási kísérletek terén, lelkipásztori gyakorlatukban is számos párhuzam 
mutatható ki. Pázmány lehet­ségei – a XVII. századra bekövetkez­ társadalmi 
és politikai változások, a Tridentinum el­rehaladottabb recepciója, az egyházi 
értelmiség itthoni meger­södése és számos más ok nyomán – jóval szélesebbek 
voltak, emiatt fáradozásait siker koronázta. Ezzel szemben Oláh tevékenysége, 
bár nem kisebb jelent­ség8, történelmi helyzetéb­l adódóan jobbára árnyék-
ban maradt. 

A jelen tanulmánnyal az „el­futár” érsek, Oláh Miklós munkásságához sze-
retnénk további adalékokat szolgáltatni. El­bb nagy vonalakban áttekintjük 
érsekségének f­bb eseményeit, majd részletesen tárgyaljuk teológiai iránymu-
tatását és egyházkormányzati elveit, ahogy azok az általa kiadott könyvekben 
megjelennek. Azért választjuk e megközelítési módot, mert a reformáció moz-
galmaival folytatott polémiában nagy jelent­séget kapott a könyvnyomtatás, 
és ezt Oláh id­ben felismerte. A megrendelésére készült, a korabeli egyházi és 

, Oláh Miklós életével foglalkozó alapvet­ irodalom: B!J! M%.0*: Oláh Miklós esztergomi 
érseksége, in Mózes Huba (szerk.): Program és mítosz között. 500 éve született Oláh Miklós. 
Az 1993. január 9–10-i kolozsvári megemlékezés anyagából, Szent István Társulat, Budapest, 
1994, 7–12; K229@/ F!.!@K: Esztergomi kanonokok. 1100–1900, Esztergomi F­székes-
egyházi Káptalan, Esztergom, 1900, 132–134; M!.@/ L%&#: Oláh Miklós végrendelete, 
Történelmi Tár 19 (1896/1) 136–159; R. V9.J@/ Á0@!#: Oláh VI. Miklós, in Beke 
Margit (szerk.): Esztergomi érsekek. 1001–2003, Szent István Társulat, Budapest, 2003, 
256–261; SB09. I#*(9@: Az egri püspökök története, Szent István Társulat, Budapest, 1984, 
241–253; S)!>!# JG)#!:: Oláh Miklós, szerz­i kiadás, Esztergom, 1936; T@J S9@3.: 
Oláh Miklós emlékezete, in Dávid Gyula (f­szerk.): Romániai magyar irodalmi lexikon, 4. 
kötet, Kriterion – Erdélyi Múzeum-Egyesület, Bukarest – Kolozsvár, 2002, 253–255.

Sapientiana 201502.indb   17 04/12/15   15:40



– 18 –

Szoliva Gábriel OFM

civil társadalom szélesebb rétegeit is megszólító nyomdai munkák szisztemati-
kus feltárása gondolkozásmódjának mélyebb összefüggéseit ígéri.

Q. A >%0/%. J%*2JB# !0/I9) % >!0T&B29# T*&9@

Miután Oláh Miklós 1553-ban elfoglalta az érseki széket, az esztergomi egy-
házmegye és a magyar egyház életének kérdései teljes súlyukkal vállára nehe-
zedtek. A hitújító mozgalmak megjelenése és fokozatos térnyerése elodázha-
tatlan kérdéseket intézett az ország els­számú lelkipásztorához, figyelmét a 
társadalomban és az egyházban megbújó, régóta meglév­ rendezetlenségekre, 
esetenként akuttá vált bajokra irányította. Kérdésessé váltak ugyanis az egyházi 
javadalmak kezelésének elvei és az azokhoz köt­d­ felel­sség, a papi és f­papi 
szerepkör mibenléte, a szenteléssel bíró lelkipásztorok els­dleges kötelességei, 
a szentségek (különösen az Eucharisztia) értelmezése, kiszolgáltatásuk módja. 
Újra körvonalazandó volt a katolikus papi lelkiség és a hozzá tartozó, spiritu-
ális fejl­dést segít­ „eszköztár”. Magyarázatra szorult – minthogy er­teljesen 
megkérd­jelez­dött – a papi n­tlenség és a szerzetesség értelme, az egyházi 
hagyomány mibenléte, a Szentírás hiteles értelmezése. A hívek vallási képzet-
lensége és befolyásolhatósága kétségessé tette a közoktatás, a hitoktatás, a hitre 
nevelés és a papképzés gyakorlatát. A magyar katolikus egyház a protestáns 
prédikátorokkal összehasonlítva hátrányban volt a könyvnyomtatásban rejl­ 
lehet­ségek kiaknázásában is.

Oláh ugyanakkor nem volt egyedül: e problémák – esetleg eltér­ súllyal – 
Európa minden országában jelentkeztek. Segítették ­t többek között európai 
útjai során szerzett ismeretségei, az egyes uralkodói udvarokkal és f­papi kö-
rökkel ápolt kapcsolatai, valamint a trienti egyetemes zsinattól (1545–1563) 
kapott egységes iránymutatás. Érseki m8ködésének legfontosabb eseményeit 
hozzávet­leges kronológiai rendben az alábbiakban összegezhetjük:4

• új káptalani iskola alapítása Nagyszombatban (1554), amely kés­bbi sta-
tútumaival a szemináriumi papképzés el­futárának bizonyult,5

4 A téma legavatottabb történész kutatója, Fazekas István átfogó tanulmánya minden téren 
kiindulópontot jelent Oláh reformtevékenységeinek további tanulmányozásához: F%)!J%# 
I#*(9@: Oláh Miklós reformtörekvései az esztergomi egyházmegyében 1553–1568 között, 
Történelmi szemle 45 (2003/1–2) 139–154.

5 F.%@J2 [F.%J@G] V2>#: A hazai és külföldi iskolázás a XVI. században, Athenaeum, Bu-
dapest, 1873; I;2/ A.@23 (közr.): Oláh Miklós esztergomi érsek és kir. helytartó levelezése, 
k. n., Budapest, 1875; BJ!: R!>0: Oláh Miklós nagyszombati iskolájának szervezete, 

Sapientiana 201502.indb   18 04/12/15   15:40



– 19 –

„…Viennae excudi fecimus”

• a káptalani javadalmak tulajdonjogának rendezése, a javadalmazottak jog-
állásának és kötelességeinek tisztázása; az egyházmegyei reformok anyagi 
fedezetének megteremtése,6

• egyházlátogatások megszervezése (1559–1562),7
• egyházmegyei zsinatok (1558, 1560, 1562, 1564, 1566),=
• tartományi zsinat Nagyszombatban (1561),
• a trienti zsinat határozatainak kihirdetésére tett kísérlet (1564),C
• jezsuiták letelepítése Magyarországon (1561–1567),D
• papi szeminárium alapítása a trienti zsinat határozatainak megfelel­en 

(1566),E
• könyvkiadás (teológiai és liturgikus szakkönyvek megjelentetése),
• tehetséges fiatal egyháziak tanulmányainak támogatása.
A tényeket számba véve egy ambiciózus f­pap mélységes er­feszítései rajzo-

lódnak ki, sikerben és kudarcban egyaránt b­velked­ tizenöt év. Értékelhetjük 
Oláh személyes útját is, amelyet hív­ emberként, papként, majd püspökként 
járt be. Az udvarban feln­tt, majd humanista m8veltséget szerzett klerikus a 
XVI. századi Magyarországon – kevés kivételt­l eltekintve – általában híján 
volt a lelkipásztori tapasztalatoknak. Oláh nem különbözött ebben kortársa-
itól. Püspökként is hosszú ideig más irányú, f­ként politikai tevékenységet 
folytatott. Magyarázható ez többféleképpen – a kormányzatban játszott kü-
lönleges szerepével, a törökveszély sürget­ körülményeivel, a hódoltsági terü-
letek és Erdély különállása okozta bels­ problémákkal –, de kétségtelen, hogy 

Századok 30 (1897/10) 881–902; M#)9.# I#*(9@: XVI. századi városi iskoláink és a „stu-
dia humanitatis”, Humanizmus és reformáció, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1981.

6 F%)!J%# I#*(9@: Oláh Miklós esztergomi érsek udvara (1553–1568), in G. Etényi Nóra – 
Horn Ildikó (szerk.): Idővel paloták… Magyar udvari kultúra a 16–17. században, Balassi 
Kiadó, Budapest, 2005, 343–360

7 T>#% I2@% (szerk.): Katolikus egyház-látogatási jegyzőkönyvek. 16–17. század, Millenni-
umi magyar történelem. Források, Osiris, Budapest, 2002.

= B.!)@/J J9@#: A selmecbányai ágost. hitv. evang. egyház és líceum története, 1. kötet, Joer-
ges Ágost özvegyénél, Selmecbánya, 1883, 129–134.

C F%)!J%# I#*(9@: Kísérlet a trentói zsinat kihirdetésére Magyarországon 1564-ben, in Tusor 
Péter (szerk.): R. Várkonyi Ágnes emlékkönyv születésének 70. évfordulója ünnepére, k. n., 
Budapest, 1998, 154–164.

D M!#)2@/ A@*%2: A magyar jezsuiták a XVI. században, Szent István Társulat, Budapest, 
1931; P*!. J9@#: Az első jezsuiták Magyarországon. 1561–1567, k. n., Róma, 1963. 

E F%)!J%# I#*(9@: Az esztergomi Szent István szeminárium alapítása (1566) és m8ködésének 
kezdetei, in Harmai Gábor et al. (szerk.): „Sapientia aedificavit sibi domum”. Papképzés Esz-
tergom városában, Érseki Papnevel­ Intézet és Érseki Levéltár, Esztergom, 2006, 20–25.

Sapientiana 201502.indb   19 04/12/15   15:40



– 20 –

Szoliva Gábriel OFM

emiatt sokáig nem tartózkodott egyházmegyéjében, nem végezte személyesen 
a javadalmához köt­d­ lelkipásztori feladatokat. Világi megbízatását, a király 
iránt elkötelezettségét, a politikai ügybuzgalmat fontosabbnak értékelte. Azt 
azonban nem állíthatjuk, hogy ne foglalkoztatta volna már korán az egyház 
jöv­je. Brüsszeli tartózkodása alatt – ahová a mohácsi csatavesztést követ­en 
Habsburg Mária királyné hivatalnoki kíséretének tagjaként érkezett – felis-
merte a reformáció irányzataiban rejl­ vallási és társadalmi ellentmondásokat, 
a könyvtörténeti kutatás pedig kimutatta, hogy teológiai érdekl­dése ekkor 
fordult a hitvédelem felé.,F Várva várt hazatérése után zágrábi püspöki kineve-
zése nem késett túl soká. Diplomáciai érzékét kés­bb egri püspökként, majd 
esztergomi érsekként is kamatoztatta: Ferdinánd király tiltása miatt például 
1564-ben nem hirdethette ki hivatalosan a trienti zsinat kánonjait – amelyek 
saját reformjait az egész egyház és a pápa tekintélyével is meger­síthették volna 
–, intézkedései nyomán a gyakorlatban mégis elindult a magyar katolikus egy-
ház életében az egyetemes tanítást követ­, nagyon kedvez­ változás.

R. O29I MJ2G# IB>%@#*% >T2*&% # >%09@JL@/(*9.%

Oláh már említett brüsszeli életszakaszában (1531–1542) Mária királyné latin 
titkára volt. E nem túl id­igényes megbízatást ellátva módjában állt a korabe-
li humanista körökkel való mélyebb ismeretség kiépítése. Az udvar tudniillik 
nemcsak politikai és diplomáciai, hanem irodalmi és m8vészeti központként 
is m8ködött. Erre az id­szakra tehet­ a klasszikus m8veltség emblematikus 
alakjával, Rotterdami Erasmusszal való levélbarátsága. Saját kez8leg összeál-
lított leveleskönyve,, élénken bizonyítja a kettejük közötti gyakori levélváltás 

,F B3% MJ2G#: A Trident-el­tti egyházvéd­ irodalom jelent­s képvisel­jének m8ve Oláh 
Miklós könyvtárában, Magyar Könyvszemle 91 (1975/1) 59–61. Pighius Hierarchia ecclesi-
asticá-ját Oláh Miklós Mária királynétól kapta brüsszeli tartózkodása végén.

,, Oláh leveleskönyve, amelyet Cicero nyomán Epistolae familiares-nek, baráti leveleknek ne-
vezett el, az utolsó ilyen típusú reneszánsz gy8jtemény a magyar történelemben. Életének e 
fontos id­szakát öleli fel, 1527 és 1538 között írt levelek szerepelnek benne. A leveleskönyv 
eredeti szövegét kiadva lásd I;2/ A.@23 (közr.): Oláh Miklós esztergomi érsek és kir. hely-
tartó levelezése, k. n., Budapest, 1875. Magyar nyelv8 válogatást közöl bel­lük V. K(9K# 
S9@3. (közr.): Magyar humanisták levelei. XV–XVI. század, Gondolat, Budapest, 1971. 
Jelenleg Szilágyi Em­ke Rita dolgozik a leveleskönyv és az 1538 utáni levelek tudományos 
igény8 feldolgozásán. Lásd S)290/ E>MJ! R*%: Oláh Miklós mint szerkeszt­. Szerkesz-
tési eljárások és cenzúra-típusok az Epistolae familiaresban, in Jankovics József et al. (szerk.): 
Stephanus noster. Tanulmányok Bartók István 60. Születésnapjára, reciti, Budapest, 2015, 

Sapientiana 201502.indb   20 04/12/15   15:40



– 21 –

„…Viennae excudi fecimus”

szárnyaló szellemi színvonalát. Oláh e barátság ébresztette ambíciók nyomán 
tovább tökéletesítette ógörög tudását. Az írásos társalgásba belesz­tte filológiai 
tárgyú kérdéseit, és egy Erasmus ajánlotta tanártól rendszeresen görögórákat 
vett. Költészettel és történetírással egyaránt foglalkozott, ekkor készültek el 
a Hungária (1536), valamint a hun–magyar rokonság témáját taglaló Athila 
(1537) cím8 monográfiái.,4 Erasmus dicsfényét­l beragyogva, törekv­ sze-
mélyiségének és társadalmi pozíciójának köszönhet­en fokozatosan ­ maga is 
ismert mecénássá vált.

Humanista m8veltségéb­l természetesen következett a könyv szeretete. Éle-
te végéig gyarapította és kitartóan olvasta gazdag könyvtárának köteteit. Né-
metalföldön tapasztalhatta, hogy a reformáció tanainak ismertségét, a hitújító 
mozgalmakhoz csatlakozó értelmiség vallási gondolkodását mennyire megha-
tározzák a nyomtatásban megjelentetett vitairatok, kisebb-nagyobb terjedelm8 
vallási munkák és az új énekeskönyvek. A nyomtatott könyv hitvédelmi jelen-
t­sége – illetve a megfelel­ könyvek éget­ hiánya – talán soha nem volt olyan 
nagy az egyház életében, mint épp a XVI. század közepén. Oláh napjainkig 
fennmaradt könyvei között szép számban találunk katolikus tanítást védelme-
z­ irodalmat.,5

81–86. A témához lásd még SKI2!KI!. P92: Oláh Miklós és Erasmus, Budapesti Királyi 
Magyar Pázmány Péter Tudományegyetem Latin Filológiai Intézete, Budapest, 1941.

,4 A monográfiák legfontosabb kiadásai: NK2%B# O2%I: Hungaria – Athila, Bibliotheca 
Scriptorum Medii Recentisque Aevorum Saeculum XVI, ed. Colomannus Eperjessy et 
Ladislaus Juhász, Egyetemi Nyomda, Budapest, 1938; O29I MJ2G#: Hungária – Athila, 
Millenniumi magyar történelem. Források, Osiris, Budapest, 2000 (ford. és jegyzetekkel 
ellátta Németh Béla és Kulcsár Péter).

,5 Szelestei Nagy László az Oláh-hagyatékban fennmaradt könyvek közül a hitvéd­ irodalom-
hoz sorolja az alábbiakat: „Georgius Cassander (†1566) Liturgicá-ja, Michael Heldingus 
prédikációi, Wilhelmus Lindanus (†1588) kortárs eretnekségekkel foglalkozó Tabulae-ja, 
Fridericus Nausea (†1552) Ferdinánd gyóntatója, bécsi püspök m8vei, a tridenti zsinat 
szellemi el­készítésében szerepet játszó Albertus Pighius (†1542) Hierarchia ecclesiasticá-ja 
és Apologiá-ja, az V. Károlyt gyóntató, majd oxfordi professzor Petrus Soto (†1563) Asser-
tió-ja és a katolikus egyházba visszatért német Fridericus Staphylus Epitomé-je.” Ez utóbbi 
m8vel kapcsolatban megjegyzi, hogy Derecskei János kanonok Oláh tanácsára valószín8leg 
e kötetet küldte el protestáns prédikátorok számára okulásul. Lásd S)!2!#*! N%0/ L9#)-
2G: Oláh Miklós könyvtáráról, in Mózes Huba (szerk.): Program és mítosz között. 500 éve 
született Oláh Miklós. Az 1993. január 9–10-i kolozsvári megemlékezés anyagából, Szent 
István Társulat, Budapest, 1994, 54. Pighius Hierarchia ecclesiasticá-járól lásd még: B3% 
MJ2G#: i. m. Oláh Miklós egykori könyveinek újabb jegyzékén jelenleg Zvara Edina és 
Monok István dolgozik.

Sapientiana 201502.indb   21 04/12/15   15:40



– 22 –

Szoliva Gábriel OFM

A gazdag magánkönyvtárat, amelyet Oláh Miklós hosszú élete során gy8j-
tött, végrendeletében nagylelk8en szétosztotta. A bécsi házában tartott köte-
tekb­l el­bb Liszthy János és fia válogathatott, a Nagyszombatban ­rzöttekb­l 
pedig Telegdi Miklós és Desith Miklós, a maradék pedig mindkét helyr­l a 
nagyszombati szegény diákoké lett.,6 Külön rendelkezett az általa nyomtatta-
tott, teológiai tárgyú könyvek sorsáról: arra kérte Nagyváthy Ferencet, hogy a 
fellelhet­ példányokat a szegény vagy még tanulmányokat folytató papoknak 
juttassa el.,7

U. KL@/(@/>*%*9# % *!2G0% >N(!2M3#  
# % 2!2J 2!* #)2092%*9?%@

A bels­ válsággal küzd­ magyarországi papság Oláh érseki beiktatásának idején 
lelkipásztori szolgálatait tekintve is rendkívül nehéz helyzetben volt. A nyilvá-
nos istentiszteletek tartása számos templomban leküzdhetetlen akadályokba 
ütközött. Egyrészt a lelkipásztoroknak nem voltak megfelel­ szertartásköny-
veik a korábbiak megsemmisülése vagy elhasználódása miatt, másrészt a refor-
máció térnyerése nyomán – a zsinati jegyz­könyvek és az egyházlátogatások 
gyakran beszámolnak róla – terjed­ben volt a népnyelv önhatalmú használata. 
A török hódítások miatt évtizedeken át nem nyomtattak hivatalos liturgikus 
könyvet magyarországi megrendelésre, és hasonlóképpen hiányzott a papok 
kezéb­l a korszer8 teológiai irodalom. Oláh felismerte az éget­ hiányt, és igye-
kezett azt szellemi és anyagi áldozatot nem kímélve a lehet­ legszélesebb kör-
ben enyhíteni. A bécsi jezsuiták és a szintén bécsi Raphael Hofhalter nyomdája 
kulcsszerepet játszott mindebben: az érsek t­lük rendelte meg a könyveket. 
A kérésére készült els­ nyomtatványok között liturgikus könyveket, teológiai 
háttérirodalmat és zsinati konstitúciókat találunk.

Oláh Miklós nemcsak az apologetikus irodalom gy8jtésével, hanem a litur-
gikus könyvek terén is jó példát mutatott: könyvtárából nyolc komoly érték8 
szerkönyvet ismerünk, de ennél bizonyosan többel rendelkezett. Az ismertek 
között legnagyobb jelent­ség8 az ún. Bakócz-graduále, amelyet Bakócz Tamás 
érsek megrendelésére kezdtek el másolni, és az esztergomi miseliturgia énekei-

,6 M!.@/ L%&#: i. m., 156–157.
,7 „Libri per me impressi, tam scilicet Breviaria, quam alia, quae Franciscus Naghwáthi scit 

ubi sint, omnes distribuantur pauperibus sacerdotibus et aliis studiosis ac Ecclesiis inopi-
bus, qui tales non habent.” Lásd uo. 156.

Sapientiana 201502.indb   22 04/12/15   15:40



– 23 –

„…Viennae excudi fecimus”

nek utolsó nagy összefoglalása. A nagy érték8, gazdagon illuminált kódexpárt 
Oláh Miklós tovább díszíttette, 1555-ben pedig székesegyházának adomá-
nyozta.,= Említésre méltó ugyanakkor egy 1523-as nyomtatott Psalterium 
Strigoniense kötet, amely hajdan az érsek tulajdonában volt, ma pedig – kottás 
himnáriuma révén – a középkori esztergomi zsolozsmadallamok egyik alapve-
t­ forrásának tekinthet­.,C 

Az alábbiakban kronológiai rendben mutatjuk be az Oláh érsek által nyom-
tattatott könyveket:

a) Breviarium Strigoniense (1558)

Oláh Miklós lelkiségét, a papi élet alapjairól vallott nézeteit beszédesen jellem-
zi, hogy els­ egyházmegyei zsinata idején (Znióváralja, 1558) már folytak az 
esztergomi zsolozsmáskönyv, a Breviarium Strigoniense új kiadásának munká-
latai Hofhalter bécsi nyomdájában.,D Papjait tehát még azt megel­z­en akarta 
ellátni breviáriummal, hogy kezükbe adta volna a lelkipásztori szolgálat során 
használt rituále és a katekizmus hivatalos példányait. A bels­ élet megújítása 
el­bbre valónak látszott a pasztoráció feladatainak maradéktalan elvégzésénél. 
A Breviarium Strigoniense kiadása egyébként méltán volt sürget­, hiszen eszter-
gomi zsolozsmáskönyv a mohácsi vész óta nem jelent meg, a török dúlás pedig 
számos példányt (kódexeket és korábbi nyomtatványokat egyaránt) megsem-
misített.

A kétkötetes breviárium nyomdai el­készítése komoly felkészültséggel, a 
szövegek körültekint­ gondozásával történt: egyrészt az esztergomi liturgikus 
úzus hiteles forrásait használták fel hozzá, többek között az 1484-ben Nürn-
bergben Mátyás király parancsára nyomtatott Breviarium Strigoniense-t,,E 

,= Zenei tartalmát modern átírásban és terjedelmes bevezet­ tanulmánnyal kiadta S)!@3.! 
J%@J% (közr.): Graduale Strigoniense s. XV/XVI, Musicalia Danubiana 12., MTA Zenetudo-
mányi Intézete, Budapest, 1993.

,C Színes fakszimile kiadása: S)2(% G9?.!2 OFM (közr.): Psalterium Strigoniense Veneti-
is 1523 cum notis musicis manuscriptis (Psalterium Nicolai Olahi), Musicalia Danubiana 
25., Bavarica et Hungarica 2., MTA–BTK Zenetudományi Intézete, Budapest, 2015. Vö. 
RMK III. 259.

,D A znióváraljai zsinat 5. artikulusa: „Horas Canonicas de iure canonum, unusquisque tenea-
tur discere corde attento, iuxta cursum et breviarium Ecclesiae nostrae Strigoniensis, quod 
nunc propter paucitatem horum Viennae excudi fecimus.” Lásd B.!)@/J J9@#: i. m., 130, 
kiemelés t­lem.

,E RMK III. 9, ill. Pótlások V. 1.

Sapientiana 201502.indb   23 04/12/15   15:40



– 24 –

Szoliva Gábriel OFM

másrészt egy humanista beállítottságú, filológiai problémákra érzékeny kor-
rektor a teljes szöveget átnézte és gondozta. E munka a liturgikus szövegek be-
osztását, azok szövegváltozatát csak nagyon kis mértékben érintette, azaz Oláh 
Miklós breviáriumának szerkezete lényegében megegyezik a legkorábbi ismert 
esztergomi rítusú breviáriuméval. Az els­ kötetben a naptár és a mutatók után 
található a pszaltérium és az id­szaki rész (temporale) teljes anyaga a templom-
szentelés zsolozsmájával, míg a szentekr­l szóló és az egyéb, dátumhoz kötött 
ünnepek (sanctorale) a második kötetet foglalják el.4F E kiadás tette közzé utol-
jára a középkori magyar zsolozsmahagyomány esztergomi változatának szöveg-
anyagát, hiszen 1568-ban megjelent a trienti zsinat által el­írt új Breviarium 
Romanum, amelyet Pázmány érsek 1630-ban tartott nagyszombati zsinata a 
magyar katolikus egyházra nézve kötelez­ érvény8nek fogadott el.

A nyomtatványt magyar történeti forrássá avatja, hogy az els­ kötet címol-
dala után egy rövid, krónikaszer8 összefoglalót tartalmaz a magyar történe-
lem egyes fontos eseményeir­l Hunyadi Mátyás magyar királlyá koronázásától 
(1464. március 29.) Habsburg Ferdinánd német–római császárrá koronázásá-
ig (1558. március 14.).4, Minthogy a szövegben b­ségesen szerepelnek Oláh 
Miklós életére vonatkozó adatok, és ismert az érsek mély tisztelete a humanista 
Mátyás király iránt, vélhet­en közvetlenül t­le származik a szöveg.

b) Johann Faber OP: Missa evangelica quid sit (1558)

Johann Faber augsburgi prédikátor, domonkos teológus Missa evangelica quid 
sit cím8 munkáját Oláh Miklós a katolikus hitvédelem kiemelked­ alkotásá-
nak tartotta, ezért úgy döntött, hogy papjai számára hozzáférhet­vé teszi.44 
Az 1558-ban Bécsben megjelent könyv nyomdásza Raphael Hofhalter volt. 

4F A nyomtatvány digitálisan elérhet­ (München, Bayerische  Staatsbibliothek, Li turg. 161): 
http://reader.digitale-sammlungen.de/resolve/displaybsb10185964.html (1. kötet), http://
reader.digitale-sammlungen.de/resolve/display/bsb10185965.html (2. kötet) [2015. 09. 
22.].

4, A krónikát (Suae aetatis chronicon) tartalmazó részt Bél Mátyás megjelentette. Lásd 
 M%**I   %# B2: Adparatus ad historiam Hungariae sive collectio miscella, Typ. Johann Paul 
Royer, Posonii, 1735, 38–41.

44 A nyomtatvány egy példánya (München, Bayerische Staatsbibliothek, P.lat. 2324 d) digitá-
lisan elérhet­: http://reader.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb10189215_ 
00003.html [2015. 09. 22.]. Szemes József említi az érsekkel kapcsolatban Faber egy másik, 
az eretnekek „gyümölcseir­l” szóló írását is (Fructus quibus dignoscuntur haeretici), lásd 
S)!>!# JG)#!:: i. m., 47.

Sapientiana 201502.indb   24 04/12/15   15:40



– 25 –

„…Viennae excudi fecimus”

Oláh az el­szóban köszönti az olvasókat („Pio Lectori salutem in Domino”) és 
buzdít a m8 gyakori forgatására.45 

Az öt nagyobb fejezetre tagolódó m8 alapos háttérirodalom a mise teológi-
ájához. Címével összhangban a Szentírás tanúságára és az egyházatyák mun-
káira támaszkodik, ami a hitvédelem korabeli követelményeinek a leginkább 
megfelelt. Faber az els­ fejezetben a mise alapvet­ értelmezését adja (Krisztus 
valóságos jelenléte az Oltáriszentségben, a transsubstantiatio fogalma a teoló-
giatörténetben, a víz és a bor elegyítésének jelent­sége, a színek küls­ válto-
zatlansága konszekráció után), a másodikban áttér a szentmise áldozatjellegé-
nek bizonyítására (a felajánlás mozzanata, Krisztus halálának hármas értelme 
és papságának bizonyítékai). A harmadik fejezetben az egy szín alatti áldozás 
helyességének részletes teológiai alátámasztása olvasható a kérdéses evangéliu-
mi helyek értelmének tisztázásával, a negyedikben pedig a miseliturgia egyes 
mozzanatait veszi sorra. Ez utóbbi rész jelent­sen meghaladja a középkori al-
legorikus misemagyarázatok gondolatvilágát, els­sorban az egyes mozzanatok, 
illetve állandósult liturgikus szövegek biblikus és patrisztikus hátterével foglal-
kozik, az allegóriák a háttérben maradnak. A hivatkozásokat a szerz­ a margón 
jegyzi meg. Az ötödik fejezetben a „miseostorozók” (missaemastiges), a katoli-
kus szentmise teológiai alapjait kritizálók legfontosabb tételeit cáfolja a könyv 
els­ felében bemutatott érvekkel.

c) Catholicae ac Christianae Religionis praecipua quaedam capita  
– a nagyszombati zsinat nyomtatott határozatai (1560)

Az 1558-as znióváraljai zsinatot követ­ években elvégzett egyházlátogatások 
friss képet rajzoltak Oláh érseknek az egyes esperesi kerületek helyzetér­l. A vi-
zitációkon felül négy alkalommal hívtak össze további egyházmegyei zsinatot 
(1560, 1562, 1564, 1566). A legnagyobb hatású az 1560-as nagyszombati 
zsinat volt; ennek határozatai olyannyira alapvet­nek bizonyultak, hogy szer-
kesztett (és képzett teológusok által kib­vített) formában még ugyanebben az 
évben kinyomtatták Bécsben, Raphael Hofhalter m8helyében.46

45 Közvetlenül a címlap után szerepel a kötetben Hans Sebald Lautensack Oláh Miklóst áb-
rázoló rézmetszete, amely az érsek legrégibb hiteles arcképe. Lásd RG)#% G/L.0/: Oláh 
Miklós legrégibb arcképe, Magyar Könyvszemle 76 (1960/4) 433–438. Az arckép a hozzá 
tartozó latin versekkel megtalálható az 1558-as Breviarium Strigoniense nyomtatványban is.

46 F%)!J%# I#*(9@: Oláh Miklós reformtörekvései, i. m., 149.

Sapientiana 201502.indb   25 04/12/15   15:40



– 26 –

Szoliva Gábriel OFM

A nyomtatott zsinati konstitúciók rövidített címe Catholicae ac Christia-
nae Religionis praecipua quaedam capita, azaz sokkal inkább a katolikus hit 
összefoglalója, mintsem az egyházmegyei zsinatoktól megszokott gyakorlati-
as jogi szöveg. A teljes címb­l47 kiderül, hogy f­bb fejezetei többek között a 
szentségekr­l, a hit és a cselekedetek viszonyáról, az egyházról, a megigazu-
lásról szólnak, forrásai között pedig mindenekel­tt a Szentírást, az apostoli 
hagyományt és a szent atyákat találjuk. Lényegében tehát egy rendszeres hite-
lemzés közreadásáról van szó. Az egyes témakörök végén (f­képp a szentségek 
esetében) gyakorlati tanácsok is találhatók, vélhet­en ezek jelenthették szoros 
értelemben a zsinati tárgyalások anyagát, míg a teológiai megalapozás utólagos 
szerkesztési munka eredménye.

Fazekas István szerint ismeretlenek a szövegrészletek tényleges szerz­i, csu-
pán a kész m8 Juan de Vitoria nev8 jezsuita lektorát említi.4= A f­szöveg mel-
lett, lapszélen számos hivatkozás található, amelyek nagy része szentírási, illetve 
patrisztikus, de szerepel néhány kés­bbi szerz­ és m8 is: Johann Faber a mise 
teológiájáról írt, fentebb említett könyve, Martinus Peresius Ayala munkája 
és StanisVaw Hosius alapm8ve, a Confessio fidei catholicae.4C Szemes József úgy 
tudja, hogy Oláh a trienti zsinat els­ két ülésszakának eredményeit is belefog-
laltatta a gy8jteménybe,4D amit a szöveg vizsgálata számos esetben meger­sít.  

47 Catholicae ac Christianae Religionis praecipua quaedam capita de Sacramentis, Fide et operi-
bus, de Ecclesia, Iustificatione, ac aliis: a Reverendissimo D. D. Nicolao Olaho, Archiepiscopo 
Ecclesiae Metropolitanae Strigoniensis, Primate Hungariae et Legato nato etc. ex purissimis 
sacrae scripturae, traditionum Apostolicarum, Canonum, ac Sanctorum Patrum fontibus deri-
vata, et in Synodo sua Dioecesana Tirnaviae proposita, ac breviter explicata. Anno MDLX, 
Viennae, Austriae in aedibus Collegii Caesarei Societatis Iesu. Excudebat Raphael Hoffhal-
ter. Anno 1560. A nyomtatvány egy példányának (München, Bayerische Staatsbibliothek, 
4Dogm. 417) digitális változata elérhet­ az alábbi címen: http://daten.digitale-sammlun-
gen.de/~db/0002/bsb00021327/image_1 [2015. 09. 22.]. Vö. RMK III. 473. A zsinati 
konstitúció szövegét teljes terjedelmében közli C%.2B# P*!.::/: Sacra Consilia Ecclesiae 
Romano-Catholicae in Regno Hungariae, Pars 2, Typ. Royer., Posonii, 1742, 45–129.

4= Juan de Vitoria spanyol nemzetiség8 jezsuita a zsinat idején a bécsi kollégium rektora volt, 
és ebben az id­ben Oláh vele tárgyalt a rend magyarországi letelepítésér­l.

4C F%)!J%# I#*(9@: Oláh Miklós reformtörekvései, i. m., 142, 149. StanisVaw Hosius, a len-
gyel egyház bíborosa Oláhéhoz nagyon hasonló történelmi helyzetben szerkesztette egy-
be hitvédelmi m8vét, ezért a magyar érsek számára hasznos forrásnak bizonyult. Egymást 
követ­ években többször kiadásra került a XVI. század közepén. Hosius már 1549-ben 
találkozott Oláh Miklóssal Prágában, 1560–61 között pedig pápai nunciusként Bécsben 
élt, így kapcsolattartásuk még könnyebb lehetett. 

4D S)!>!# JG)#!:: i. m., 50–51.

Sapientiana 201502.indb   26 04/12/15   15:40



– 27 –

„…Viennae excudi fecimus”

Oláh a kötet bevezet­jében atyai szavakkal szólítja meg a könyv címzettjeit, 
a klérus különböz­ rangú tagjait és minden embert az egyházmegyéjében és 
joghatósága alatt („cuncto etiam clero et populo in dioecesi et iurisdictione 
nostra”).4E Bibliai példákon keresztül vázolja, hogy a tévtanítás veszélyével az 
egyháznak kezdett­l szembe kellett nézni,5F és korának nehézségeit, a pro-
testáns tanítással való polémiát ehhez hasonlítja. A csorbítatlan („ortodox”) 
hit letéteményesének a katolikus egyházat nevezi: ez az a közösség, amelyen 
a pokol kapui nem vehetnek er­t.5, Nyomatékosan kéri, hogy a könyvben 
ismertetett igazságokat mindenki engedelmesen fogadja el („mandamus vobis, 
ut ea omni cum obedientia accipiatis”), tartsa meg, és ezek fényében cseleked-
jen.54 Atyai szeretettel felajánlja, hogy ha bárkiben kételyek merülnek fel a 
leírt tanítás kapcsán, és az illet­ felkeresi, örömmel segít azok szétoszlatásában. 
Viszont szigorúan megtiltja, hogy valaki kérdéseivel a protestánsokhoz fordul-
jon tanácsért.

A munka összesen 37 fejezetre tagolódik. Az els­ fejezet témája a hit (De 
fide), amelyet a keresztény élet alapjává kell tenni („fides sit vitae Christia-
nae fundamentum”).55 A folyószöveget egy idézetgy8jtemény szakítja meg 
(egy Cipriántól származó mondat és további szentírási helyek) egy külön be-
illesztett lapon, mindegyik sor a hit és annak hirdet­je iránti engedelmesség 
szükségességét támasztja alá.  A fejezet végén az egyetemes zsinatok és a pápai 
tekintély mint a keresztény hitmagyarázat els­dleges forrása, valamint az egyes 
hitvallások (az apostoli, a Szent Atanáz-féle és a niceai) kerülnek megemlítésre.

Ezután egy szentségtani rész következik általános bevezet­vel (De sacra-
mentis). Szent Ágostonra hivatkozva vázolja a szentség fogalmát: látható jel és 
láthatatlan kegyelem együttes valósága.56 Szilárdan állítja a szentségek hetes 
számát, megnevezi a karaktert adó szentségeket. Ezután a 3–9. fejezetekben 

4E NK2%B# O2%IB#: Catholicae ac Christianae Religionis praecipua quaedam capita etc., 
i. m., fol. 1r.

5F Idézi az együtt növekv­ konkolyról és búzáról szóló (Mt 13,24–30), valamint a hamis pró-
fétákat bárányb­rbe bújt farkasokhoz hasonlító (Mt 7,15–23) jézusi példabeszédeket, vala-
mint a magukat a világosság angyalának tettet­ álapostolokról író Pált (2Kor 11,13–15).

5, Vö. Mt 16,18.
54 NK2%B# O2%IB#: Catholicae ac Christianae Religionis praecipua quaedam capita etc., 

i. m., fol. 3v.
55 Uo. fol. 4v. 
56 „Sacramentum autem invisibilis Dei gratiae externum quoddam, et visibile signum esse 

colligitur…” Lásd NK2%B# O2%IB#: Catholicae ac Christianae Religionis praecipua quae-
dam capita etc., i. m., fol. 5v.

Sapientiana 201502.indb   27 04/12/15   15:40



– 28 –

Szoliva Gábriel OFM

egymás után következik a hét szentség részletes kifejtése. A keresztségnél az 
alapvet­ ismeretek mellett kitér a szükségkeresztség eseteire, és elismeri, hogy 
a szabályosan végrehajtott keresztség (még a zsidótól, pogánytól, eretnekt­l 
vagy skizmatikustól kapott is) üdvösségre szolgál, azaz érvényes. A kitétel itt 
nyilván a protestáns keresztelések esetleges érvénytelenségével kapcsolatos ké-
telyek tisztázását szolgálta. A fejezet végén gyakorlati tanácsokat ad a kereszt-
apák számára, figyelmeztet, hogy megbízatásuk els­sorban a frissen keresztelt 
hitbeli növekedésének segítése. A bérmálás szentségénél a leend­ bérmaszü-
l­ket is emlékezteti az egyházi el­írásokra. Az Eucharisztiával kapcsolatban 
figyelemreméltó, hogy nem mulasztja el használni az átlényegül kifejezést („ut 
patres appellarunt, transsubstantietur”),57 amely csak a trienti zsinat dogma-
tikus definíciójától fogva normatív.5= A b8nbánat szentségéhez három lényegi 
dolgot követel meg: a megtérést (conversio mentis), a b8nvallást (confessio) és az 
elégtételt (satisfactio), ugyanakkor külön kitér – talán szintén a trienti kánonok 
tárgyalásmódját követve – a megtéréshez szükséges b8nbánatra (contritio).5C 
Az egyházi rendnél külön alfejezet szól a papi b8nökr­l (De malo presbyte-
ro). Figyelmeztet, hogy mivel a papi karakter mindig megmarad a lélekben, a 
jóknak dics­ségükre szolgál a mennyben, a rosszaknak viszont kárukra válik 
a pokolban. A szentségek érvényessége ugyanakkor nem függ a kiszolgáltató 
erkölcsi min­ségét­l.5D Ezen alapelvek ismételt hangoztatására nagy szükség 
volt az egyházlátogatási jegyz­könyvekben vázolt helyzet ismeretében. A há-
zasság szentségének kifejtése (De matrimonii sacramento) a szentségi jelleg bi-
zonyításával kezd­dik,5E majd hosszas kitér­ket tesz a tisztasági fogadalomról 
és az özvegyi állapotról, végül – a znióváraljai zsinathoz hasonlóan – itt kerül 
el­ a papi rendet felvettek n­tlenségi kötelezettsége. Nem megy el érzéketlenül 
a probléma mellett csupán biblikus példák és patrisztikus idézetek felsorolá-
sával. Elismeri a kísértések nehézségét, erejét. Pálra hivatkozik, aki tövissel a 
testében az Úrhoz kiáltott, és csak az isteni válasz nyugtatta meg: „Elég neked 
az én kegyelmem. Mert az er­ a gyöngeségben nyilvánul meg a maga teljessé-

57 Uo. fol. 17r.
5= DH 1642.
5C Vö. DH 1676–1678.
5D „Sacramenta tamen ipsa […] non pendent ex bonitate aut malitia sacerdotis administran-

tis.” Lásd NK2%B# O2%IB#: Catholicae ac Christianae Religionis praecipua quaedam capita 
etc., i. m., fol. 28r.

5E Hivatkozik Krisztus és az egyház közötti szeretetkapcsolat és a házasfelek közötti kötelék 
páli párhuzamára (Ef 5,21–33), valamint egy másik páli igehelyre (1Tessz 4,1–12).

Sapientiana 201502.indb   28 04/12/15   15:40



– 29 –

„…Viennae excudi fecimus”

gében”.6F Kijelenti, hogy a protestáns vélekedés téves, csak a katolikus egyház 
(„extra quam nulla est salus”6,) fegyelmi szabályozása jogos, így „mindenki 
tudjon róla, hogy b8nös dolog papoknak feleséget venni magukhoz”.64 Az 
utolsó kenetr­l szólva (De extremae unctionis sacramento) a biblikus megalapo-
zás után gyakorlati kérdések kerülnek el­ (pl. mikor kell valakinek kiszolgál-
tatni a szentséget). A szentségtani rész végén StanisVaw Hosius kommentárjait 
ajánlja azok számára, akiknek a kifejtés nem volt kell­en részletes. Nem any-
nyira azért, mert a hitnek további, racionális magyarázatát találhatják bennük, 
hanem mert segítségükkel tévtanításaikat megcáfolhatják.65

A szentségek után a hit és megigazulás kérdését veszi el­ (De prima atque 
secunda iustificatione, De fide iustificante), majd kitér a jócselekedetekre és azok 
értékére (De bonis operibus eorumque merito). E három fejezet nyilvánvalóan 
Luther megigazulásról szóló tanának kritikája, bár vitapartnerének nevét el-
hallgatja. A jócselekedetek védelmével kiáll a katolikus erkölcs értelmessége 
mellett.

A katolikus hitelemzés általános egyháztannal (De Ecclesia), a hagyomány és 
a mögötte álló tekintély témájával (De traditionibus et earumque authoritate) 
folytatódik. Az egyházat Noé bárkájához hasonlítja, amelyen kívül nincs meg 
Isten tiszta Igéje („purum Dei Verbum”), sem annak érzékeny megértése („sa-
nus eius intellectus”), sem pedig a szentségek helyes használata („verus usus 
sacramentorum”).66 Lényeges jegyei az egység, a szentség, a katolicitás és az 
apostoliság; a Péterre bízott pásztori feladatot a pápautódok folytatják. A kö-
zösség mint Krisztus jegyese a Szentlélek vezetése alatt áll, ezért maga az egyház 
egészen tévedhetetlen („infallibilis”), a Szentírás helyes értelmezését magának 
tartja fenn.

Ezek után következnek a gyakorlati egyházi élet el­írásai (liturgikus és egyéb 
szabályozások). Az utóbbi a könyv legnagyobb tematikus egysége, felöleli a 
15–37. fejezeteket.

A De ceremoniis Ecclesiae cím8 fejezetben az egyházi szertartások szükséges-
ségének teológiai magyarázatát adja: mindannyian vándorok vagyunk a küz-
d­ Egyházban, ám e vándorlás helyér­l az örök haza örömébe átmenni nem 

6F 2Kor 12,9. A bibliai idézetek forrása: Biblia. Ószövetségi és újszövetségi Szentírás, Szent Ist-
ván Társulat, Budapest, 2005.

6, NK2%B# O2%IB#: Catholicae ac Christianae Religionis praecipua quaedam capita etc., 
i. m., fol. 34v.

64 „Nefas igitur unusquisque esse sciat, sacerdotibus uxores ducere.” Lásd uo.
65 Uo. fol. 37v. 
66 Uo. fol. 49r.

Sapientiana 201502.indb   29 04/12/15   15:40



– 30 –

Szoliva Gábriel OFM

könny8; ehhez segítenek hozzá az egyház szertartásai, amelyek „kézen fogva” 
vezetnek minket az érzékelhet­kön át („per sensibilia”) a megérthet­kig („ad 
intelligibilia”), a láthatókon át („per visibilia”) az örök és láthatatlan valóságo-
kig („ad invisibila et aeterna”).67 Ezt követ­en részletesen kifejti a nagyböjti 
hamvazás és a virágvasárnapi körmenet mély, szimbolikus értelmét. A fejezet 
végén megemlíti, hogy a római katolikus egyház apostolokra épül­ (liturgikus) 
hagyományát, közelebbr­l pedig annak az esztergomi egyházban szokásos for-
máját minden alárendeltje követni tartozik.

A szentmiseáldozatról szóló fejezetben (De missae sacrificio) két gyakorlati 
el­írás olvasható. Oláh a visszaélések miatt egyrészt meger­síti, hogy a celebrá-
ció nyelve kizárólagosan a latin.6= Másrészt rendelkezik az egyházi énekekr­l: 
csak azokat a népnyelv8 vagy latin énekeket szabad a szentmisén énekelni, 
amelyek legalább száz évesek és az érsekel­dök jóváhagyták ­ket, vagy amelye-
ket majd ­ maga fog engedélyezni.6C Óv attól, hogy újabb kelet8, protestáns 
meggy­z­déssel íródott énekeket használjanak, amelyek a népet holmi kegyes-
ség címén („sub specie pietatis”) hitbéli tévedésbe taszíthatják. Hozzáteszi, 
hogy e fájdalmas jelenséget számos helyen tapasztalta.6D

Kifejti a szentek segítségül hívásának teológiai alapjait (De invocatione san-
ctorum) és a képi ábrázolások hasznát (De imaginibus Christi et sanctorum). 
Rámutat arra, hogy a megdics­ült szentekhez szóló imák és litániák, amelyeket 
a Szentlélek tanított az egyháznak, mindig Krisztushoz kapcsolódva értend­k, 
azaz a szentekt­l közbenjárást kérnek. (Erre bátorít is minden hív­t az egy-
házmegyében.) E teológiai alapigazságot másutt úgy fogalmazza meg, hogy 
a szenteket nem a megváltás közvetít­iként – az ugyanis egyedül Krisztus –, 
hanem közbenjáróiként hívjuk segítségül.6E Sz8z Mária kiemelt jelent­ség8 a 
szentek között.

67 Uo. fol. 74r.
6= Uo. fol. 79r. Bár az eredeti megfogalmazásban a sermo szó szerepel („Latino sermone cele-

bretur”), a szabályozás valószín8leg nem érintette a prédikációt, amely a latinul nem tudó 
hívek számára legtöbbször népnyelven (is) hangzott.

6C A rendelkezés magyar zenetörténeti jelent­séggel bír, lásd P%;; G)%: Egyházi népének. 
Általános jellemzés; A népéneklés helye a liturgiában, in Bárdos Kornél (szerk.): Magyaror-
szág zenetörténete, 2. kötet, 1451–1686, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1990, 161. 

6D NK2%B# O2%IB#: Catholicae ac Christianae Religionis praecipua quaedam capita etc., 
i. m., fol. 79r.

6E „Sancti Dei tamquam intercessionis, non redemptionis mediatores invocantur.” Lásd uo. 
fol. 111r. 

Sapientiana 201502.indb   30 04/12/15   15:40



– 31 –

„…Viennae excudi fecimus”

A protestáns hitelvekkel való polémiában szükséges volt tisztázni a halotta-
kért való imádság lehet­ségét és a tisztulás állapotának értelmezését, err­l szól 
a következ­ fejezet (De orationibus pro defunctis et igne Purgatorii). 

A templom- és oltárszentelést taglaló részben (De consecratione ecclesiarum 
et altarium) az újonnan épített vagy helyreállított templomok és oltárok ne-
mes olajjal és a szokásos esztergomi gyakorlatnak megfelel­ szertartással való 
felszentelését szükségesnek tartja; ezekre ­ maga, illetve szuWragáneus püspöke 
jogosult. Amíg erre nincs mód, hordozható oltárk­ használatát írja el­.

Az eretnekek könyveivel kapcsolatban (De libris haereticorum) szigorúan jár 
el: a teológiában tanulatlan híveknek kiközösítés terhe alatt tilos volt olvasni, 
maguknál tartani ilyen iratot. Akinél mégis volt, rövid id­n belül be kellett 
szolgáltatnia az illetékes f­esperesnek. A rendelet tényleg nagyon szigorú, mert 
a kiközösítés feloldása a pápának volt fenntartva. Ugyanilyen büntetés alá esett 
mindaz, aki érseki engedély nélkül valamely teológiai munkát népnyelv8 for-
dításban közreadott vagy nyilvánosan magyarázott.

A papok életér­l és tisztességér­l (De vita et honestate clericorum) szóló feje-
zetben újra összefoglalást nyernek a papi élet valódi erényei: a kim8velt prédi-
káció, az egy szín alatti áldoztatás, a templom gondozása, az erkölcsökre való 
ügyelés, a n­tlenség, a józanság, a mértékletesség (pl. szerencsejátékoktól való 
tartózkodás), a nepotizmus és a simónia elutasítása, a gondozott megjelenés 
(szakáll lenyírása, tonzúra, ill­ papi öltözék). Ebben és a következ­ fejezetben 
er­teljesen tükröz­dnek a znióváraljai zsinat pontjai. További fontos papi el­-
írások: plébánián lakás, katolikus prédikációs irodalom olvasása (Luther, Bren-
cius, Philippus [Melanchton?], Kálvin elutasítása), az Oltáriszentség megfelel­ 
gondozása, fülgyónások hallgatása, a püspök tisztelete, az eretnekek megintése, 
esztergomi liturgikus könyvek használata, a zsolozsma kánoni hóráinak h8sé-
ges imádkozása, a szentségek gondos kiszolgáltatása, a házasságok el­re hirde-
tése stb. (De officiis publico ministrorum ecclesiae). 

A nagyszombati káptalani iskola (1554) és a f­iskola (1558) megalapítása 
után Oláh Miklós szükségét érezte, hogy az alacsonyabb rangú plébániai isko-
lák – például az egy tanítóval m8köd­ falusi iskolák – m8ködésének is irányt 
szabjon. Ezért került a papi feladatokat felsoroló rész után a tanári hivatásról 
szóló fejezet (De ludi literarii magistris). A tanító dolga az elemi ismeretek (írás, 
olvasás, lehet­ség szerint ének) oktatásán túl a diákok egyházias lelkületre, az 
elöljárók iránti engedelmességre, fegyelemre nevelése. A tanulók számára el­-
írás, hogy tudják az apostoli hitvallást, a Miatyánkot, az Úrangyalát, a Salve 
Reginát, a dekalógust, az asztali áldás szövegét fejb­l, katolikus magyaráza-
tukat ismerjék és kérdés esetén azokat szabatos formában el­ is tudják adni. 

Sapientiana 201502.indb   31 04/12/15   15:40



– 32 –

Szoliva Gábriel OFM

A hittani alapismeretek forrása a jezsuiták kis katekizmusa („parvum tamen 
catechismus Societatis Iesu”7F) vagy más alkalmas katolikus katekizmus a f­es-
peres jóváhagyásával. A katekizmus teljes részletesség8 kifejtését („plenam vero 
catechismi doctrinam”7,) ugyanakkor meg kell hagyni az egyházi elöljáróknak. 
Az iskoláktól gondosan távol kell tartani mindenfajta lutheránus vagy más 
protestáns iratot, katekizmust vagy éneket. Az iskolai oktatás ellen­rzését a 
plébánosra bízza.

A szentek ünnepeinek szabályozása (De celebratione festivitatum sanctorum), 
a temetésekkel kapcsolatos el­írások (De sepulturis), a tized (De decimis), va-
lamint az egyházi cenzúra és a kiközösítés (De censura et sententia excommu-
nicationis) részletei után a szent rendekre bocsátandók tulajdonságairól szól 
(Quales sint promovendi ad sacros ordines). Felszólítja az ordináriusokat és a 
többi illetékes elöljárót, hogy a kisebb rendekhez engedés el­tt is gondosan 
meg kell vizsgálni a szentelend­ket („investigandum est diligenter”74) az eset-
leges jogi és emberi akadályokkal kapcsolatban. Az illetékeseknek felfüggesztés 
terhe alatt tilos bárminem8 adományt elfogadni mindeközben („sciant se de 
facto esse suspensos”).75 

A papság életére nézve jelent­s rendeletet tartalmaz a De poenis non resi-
dentium in beneficiis cím8 fejezet. Az érsek ünnepélyes stílusban hirdeti ki 
(„statuimus”),76 hogy az egyházi javadalommal bírók kötelesek azon a helyen 
tartózkodni, és a lelkipásztori feladatokat személyesen ott ellátni, ahonnan a 
megélhetésüket kapják. A zsinati kihirdetést­l számítva három hónap áll ren-
delkezésre, hogy minden javadalmas alkalmazkodjon az új helyzethez. Továb-
bá az érsek tudta és beleegyezése nélkül tilos egy hónapnál nagyobb id­tar-
tamra világi megbízatást vállalni, illetve a szolgálati helyet elhagyni. A szigorú 
intézkedés különösnek t8nik attól az érsekt­l, aki korábbi életében elég sokat 
járt a javadalmától távol, és f­képp világi ügyek intézésében fáradt. Úgy t8nik 
1560-ra már maga is érzékelte e gyakorlat visszásságát, ezért az egész egyház-
megye számára fontosnak tartotta el­írni a helyben lakást. Természetesen az 
érsekségen szolgálókra és más egyházi feladatok miatt távollév­kre a kötelezett-
ség enyhébb módon vonatkozott.

7F Uo. fol. 108v.
7, Uo.
74 Uo. fol. 116v.
75 Uo. fol. 117r.
76 Uo. fol. 118v.

Sapientiana 201502.indb   32 04/12/15   15:40



– 33 –

„…Viennae excudi fecimus”

Az egyházi javakkal kapcsolatos túlkapásokat helyteleníti (De usurpatoribus 
iurium, rerum, bonorum et proventuum ecclesiarum), és el­írja az egyháziak szá-
mára az esztergomi érseki bírósághoz („sede nostra ecclesiastica”77) fordulást 
peres ügyeikben (De violatoribus iurisdictionis ecclesiae Strigoniensis). Részlete-
sen szabályozza a káptalanok liturgikus feladatait, a nyilvános jogszolgáltatás 
módját (a hiteleshelyi m8ködést) és a plébánosi vizitációk7= rendjét (De officiis 
personatuum et beneficiatorum archiepiscopalis ecclesiae nostrae Strigoniensis, ac 
abbatum et praepositum tam saecularium quam regularium). Kitér a káptalanok 
fegyelmi kérdéseire, buzdítja a különféle tagokat a h8séges megjelenésre és a 
hibák kijavítására. Mindenki köteles volt a nagymisére a Kyrie befejezése el­tt, 
a vesperásra pedig az els­ zsoltár vége el­tt megérkezni. A matutínum és a 
többi kánoni hóra közös eléneklésére a szokásban lév­ tizenkét prebendáriust 
(helyettest) alkalmasnak tartja, a kanonokoknak azonban büntetés terhe alatt 
kötelez­ az alapítványi miséket gondosan elvégezni. Kitér a protestánsok által 
végzett (laikus) szentelések érvénytelenségére.

Atyai szavakkal figyelmezteti a szerzeteseket (De monachis et religiosis) hi-
vatásuk mibenlétére, ugyanakkor inti mindazokat, akik a monostorok tulaj-
donát kisajátították, hogy azt haladéktalanul szolgáltassák vissza. A kolduló-
rendi szerzetesek számára érseki engedélyhez köti az egyes plébániákon való 
alkalmi lelkipásztori szolgálatot. A végrendelkezésre vonatkozó szabályok (De 
testamentis) után részletesen felsorolja a pápának és a püspököknek fenntartott 
b8nöket (De casibus papalibus et episcopalibus), a papság számára pedig megfe-
lel­ gyóntatási segédletet ajánl.7C A f­egyházmegye liturgikus naptára (De festis 
diebus colendis) zárja a kötetet.

Az 1560-as nagyszombati zsinat az esztergomi egyházmegye és végs­ soron 
az egész magyar egyház megújulása érdekében végzett tevékenység kiinduló-
pontjává lett. A kinyomtatott zsinati konstitúciók e reformprogram teológia-
ilag igényes, részletes, ugyanakkor gyakorlati szabályokkal és rendelkezésekkel 
kiegészített megfogalmazása.7D Valódi kézikönyvként kerülhetett a lelkipász-

77 Uo. fol. 121v.
7= Ezek célja – a szöveg szerint – els­sorban a plébánosok alá tartozó iskolák látogatása és a 

protestáns befolyástól való távoltartása, ahogy arról fentebb, a tanárok feladatainál már szó 
esett.

7C Egyrészt a bécsi jezsuiták által nyomtatott, közkézen forgó Directorium confessionis-t, más-
részt Nicolaus de Plove Tractatus sacerdotalis de sacramentis deque divinis officiis et eorum 
administrationibus cím8 kézikönyvét.

7D Szinnyei József irodalomtörténetében – és számos, az ­ munkáját idéz­ kés­bbi írásban 
– felbukkan egy Oláhnak tulajdonított, de ma pontosan nem azonosítható, a fentebb 

Sapientiana 201502.indb   33 04/12/15   15:40



– 34 –

Szoliva Gábriel OFM

torok kezébe. A m8 jelent­ségét mutatja, hogy els­ kiadása után egy évvel 
újra kinyomtatták Hofhalternél, azaz létezik a könyvnek egy 1561-es, b­vített 
jegyzetapparátussal ellátott második kiadása.7E Ugyanakkor a határozatokban 
megfogalmazott, kissé idealizált egyházkép a valós helyzett­l nagyon távol állt, 
ezért a következ­ években további er­feszítéseket igényl­ munka várt az érsek-
re és a reformban vele együttm8köd­ egyházi elöljárókra.

d) Ordo et ritus (1560)

A breviárium és a teológiai szakmunkák után a lelkipásztorkodó papság gyak-
ran használt szertartáskönyvét, az esztergomi rituálét jelentette meg Oláh 
Miklós Ordo et ritus címmel a bécsi jezsuitáknál.=F Az 1560-as kiadású kötet 
el­szavában az érsek megemlíti a hitújítók által az egyházba behozott tévedések 
nagy számát, amelyek következtében a hagyomány által mindaddig meg­rzött 
szertartásokat elhanyagolták. A frissen kiadott rituálét kötelez­ érvénnyel ve-
zette be, felszólít a korábban önhatalmúlag megváltoztatott szertartások elve-
tésére és a könyvben leírtaknak megfelel­ celebrációra („hunc modis omnibus 
retineatis sub excommunicationis latae sententiae poena”).

A rituále – a könyvm8faj hagyományának megfelel­en – a víz és a só meg-
áldásával kezd­dik, majd a házassági szertartás különféle szövegei következnek. 
Ezután a keresztelés, a betegek megkenése (ad inungendum infirmos), a lélek-
ajánlás (recommendatio animae) és a temetés szertartásait közli. A következ­ 
nagyobb egység tulajdonképpen egy benedikcionále, azaz különféle alkalmak-

elemzett zsinati dokumentummal rokonítható nyomtatvány. Szinnyei szerint 1560-ban 
Nagyszombatban nyomtatták Instructio pastoralis ad clerum címmel. A hivatkozásban az 
els­ hiba ott található, hogy 1560-ban még nem m8ködött nyomda Nagyszombatban, 
Oláh Miklós könyveit az említett bécsi nyomdászoknál rendelte meg. A szóban forgó m8 
általános címe utalhat akár az 1560-as zsinati konstitúciókra is, azaz vélhet­en a két m8 
valójában egy. Lásd S)@/! JG)#!:: Magyar írók élete és munkái, 9. kötet, Hornyánszky, 
Budapest, 1903, 1271. col.

7E Egy 1561-es, második kiadású példány (Berlin, Staatsbiblio thek, Cz 17160) digitális vál-
tozata: http://digital.staatsbibliothek-berlin.de /werkansicht/?PPN=PPN733826369&LO 
GID=LOG_0001  [2015. 09.22]. E példány Leonhard von Harrach rohraui báró tulajdo-
na volt, aki dedikálva kapta Oláh Miklóstól. Vö. RMK III. 484.

=F A rituále teljes címe: Ordo et ritus sanctae metropolitanae ecclesiae Strigoniensis, quibus 
parochi et alii animarum pastores in ecclesiis suis uti debent. Viennae Austriae in aedibus Col-
legii Caesarei Societatis Iesu. Anno MDLX. Digitálisan letölthet­ példánya (München, Baye-
rische Staatsbibliothek, ESlg/4 Liturg. 489): http://daten.digitale-sammlungen.de/0007/
bsb00078869/images/index.html [2015. 09. 22.].

Sapientiana 201502.indb   34 04/12/15   15:40



– 35 –

„…Viennae excudi fecimus”

kor és kérésekre adott áldások gy8jteménye a liturgikus id­ rendjében. A ház 
megáldásának szertartása után egy rövid valláserkölcsi összefoglalót találunk, 
amely szükség esetén pótolhatta a gyóntatási direktóriumot is. A b8nök és eré-
nyek számbavétele után kezd­dnek az egyházi év sajátos, általában valamilyen 
processziót (vonulást) magába foglaló szertartásai. E szokások leírását – bár 
szövegeik benne szerepeltek a misekönyvben – célszer8 volt megismételni a 
rituáléban, hiszen ezt a kisebb méret8 kötetet szükség esetén az asszisztencia 
vagy akár a maga a pap könnyedén magával vihette. Az itt közölt szertartá-
sok: a gyertyák megáldása Gyertyaszentel­ Boldogasszony ünnepén, a ham-
vazószerdai hamuszentelés, a virágvasárnapi nagyprocesszió, a nagycsütörtöki 
lábmosás, a nagypénteki keresztbehozatal, a nagyszombati t8zmegáldás és a 
keresztkútszentelés. Az esztergomi egyházmegye munkaszünettel járó és meg-
tartandó ünnepeinek felsorolásával zárul a kötet.

e) A Canisius-féle kis katekizmus Telegdi Miklós fordításában (1562)

Az 1560-as zsinati határozatgy8jtemény a hittan iskolai oktatásához ajánlot-
ta a tanítók számára Canisius Szent Péter kis katekizmusát. A jezsuita szerz­ 
1558-ban Kölnben megjelentetett latin nyelv8 katekizmusát (Parvus Cate-
chismus Catholicorum) Luther hasonló cím8 (Parvus Catechismus pro Pueris in 
Schola) munkájára válaszul írta. Canisius m8vét a nagyszombati iskola tanára, 
Telegdi Miklós magyarra fordította, és Oláh Miklós támogatásával Raphael 
HoWhalternél 1562-ben ki is nyomtatták Az kereszténységnek fundamentomi-
ról való rövid könyvecske címmel.=, A megjelentetésre bizonyára ösztönz­leg 
hatott, hogy Ferdinánd király 1560. december 10-én az egész Német–Római 
Birodalomban bevezette a Canisius-féle katekizmust.=4

A könyv HoWhalter (magyarra fordított) el­szavával kezd­dik: leend­ ol-
vasóihoz, a „keresztény tanuló gyermekek”-hez szól, és gyakori olvasásra int. 
Oláh Miklóst, a megrendel­t „kegyelmes és tisztelend­ uram”-nak nevezi, és 
az el­szó végén az olvasó imádságát kéri érte, hogy tovább „taníthassa, igaz-

=, A könyv eredeti címe: Az keresztyensegnec fondamentomirol valo röuid koenywechke. Ki az 
Szent irasnac külömb külömb heleiből, kerdes es feleles keppen irattatot es Telegdi Miklos mester 
altal, Deac nyelwből Magyar nyelwre forditatot. Az eredeti nyomtatvány egyetlen fennma-
radt példánya: Basel, Universitätsbibliothek – Hauptbibliothek, FO XI 1:3. A nyomtat-
vány reprint kiadását b­séges jegyzettel és kortörténeti összefoglalóval Szilády Áron jelen-
tette meg 1884-ben a Franklin Társulatnál.

=4 Lásd M#)9.# I#*(9@ et al.: Katekizmus, in Diós István (f­szerk.): Magyar Katolikus 
Lexikon, 6. kötet, Szent István Társulat, Budapest, 2001, 316.

Sapientiana 201502.indb   35 04/12/15   15:40



– 36 –

Szoliva Gábriel OFM

gathassa minden jóra az ­alatta való népet” a Szentháromság dicséretére.=5 
Telegdi Miklós saját el­szavát már kifejezetten a „nagyszombati tanuló deák 
gyermekeknek” írja.=6 Itt megnevezi Canisiust mint az eredeti munka szer-
z­jét, és elárulja, hogy a fordítás azok számára készült, akik a latin nyelvben 
még járatlanok, hogy a hitbéli ismeretek elsajátításával „nemcsak test szerint, 
hanem lélek szerint is”=7 megmaradhassanak a Krisztus Jézus keresztény anya-
szentegyházának kebelében.

 A m8 szerkezete – szemben az 1560-as zsinati határozatgy8jteményével – a 
szó szoros értelmében katekizmus, tehát kátészer8en, kérdés–felelet párokban 
veszi sorra a katolikus hitigazságokat. Öt f­bb téma köré rendezi a kifejtend­ 
kérdéseket: hit, reménység, szeretet, az anyaszentegyház szentségei és a keresz-
tény igazság tisztjeir­l. A hitr­l szóló részben pontról pontra magyarázza a 
niceai–konstantinápolyi hitvallást és definiálja az anyaszentegyházat. Igyekszik 
a gyermekeknek világos képet adni az egyháztól elszakadt egyes csoportok-
ról: 1. zsidók és pogányok, 2. eretnekek, 3. skizmatikusok, 4. kiközösítettek. 
A fejezet vége a katolikus egyházhoz való tartozás súlyára figyelmeztet: „Mert 
valaki Anyaszentegyházat nem hallgatja, úgy tartsad azt (Krisztus mondja), 
mint egy pogányt és közönséges b8nöst. Innét vagyon, hogy valaki Anyaszen-
tegyházat úgy nem hallgatja, mint Anyját, Atyja annak nem lészen az Isten.”== 
A reménységr­l szóló részben el­bb a Miatyánk, majd az Üdvözlégy kifejtése 
következik. A protestáns kritika miatt fontos volt megjegyezni, hogy az Üd-
vözlégyek ismételgetése pontosan miért történik: 

„Mi haszna vagyon ennek ez üdvözletnek? Szepl­telen Sz8z Máriának 
és a mi Urunk, Jézus Krisztusnak megtestesülésének emlékezetét juttatja 
eszünkbe. Továbbá int arra, hogy Sz8z Máriának kedvét és az ­ szent Fi-
ánál értünk való esedezését engeszteljük magunknak.”=C 

A szeretetr­l szóló, harmadik rész az erkölcsi kérdéseké: a Tíz parancsolat 
magyarázata után az anyaszentegyház öt parancsolatát veszi sorra. A szentsége-
ket tárgyaló negyedik részben a legnagyobb hangsúlyt a b8nbánat szentsége, az 
Oltáriszentség és az egyházi rend kapja. A negyedik rész címe (Az keresztényi 

=5 [C%@#B# S)!@* P*!.:] Az kereszténységnek fundamentomiról, Franklin Társulat, Buda-
pest, 1884, 3–5., reprint kiadás. (ford. Telegdi Miklós)

=6 Uo. 7–11.
=7 Uo. 11.
== Uo. 30.
=C Lásd C%@#B# S)!@* P*!.: i. m., 39.

Sapientiana 201502.indb   36 04/12/15   15:40



– 37 –

„…Viennae excudi fecimus”

igazságnak tisztjeiről) a mai olvasónak keveset árul el a tartalomról, valójában 
a b8nös és jócselekedetek mibenlétér­l van itt szó. A b8nök hagyományos 
kategorizálása akár lelkitükörként is használható volt, míg a jócselekedetek 
között újra említésre kerülnek az imádság, a böjt, az irgalmasság testi-lelki 
cselekedetei. Ez utóbbihoz kapcsolódik a gyermekeknek szánt kegyelemtani 
összefoglaló (a Szentlélek ajándékai és gyümölcsei, a nyolc boldogság és az 
evangéliumi tanácsok).

A zárszóban újabb, a protestáns hithirdet­kkel, a formálódó keresztény fele-
kezetek egyes vezet­ivel szemben megfogalmazott intelem olvasható:

„Nem új hit ez, akire mi tégedet tanítunk. Nem az tegnap el­tt talál-
tatott Evangéliumot hirdetjük. Nem Vittembergából, sem Türingiából, 
sem Augustából, sem Genuából támadott tudományt hozunk teneked, 
hanem az szent Péter hitét, […] azon kérünk, hogy mind végig abba’ 
maradj meg, és azokat eltávoztasd, kik e tudománynak kívüle járván sza-
kadást szerzének.”=D

X. É.*J!2#

Oláh Miklós egyházkormányzati intézkedései és teológiájának a megrendelé-
sére nyomtatott könyvekben feltáruló elemei egyaránt arra mutatnak, hogy 
esztergomi érsekként helyesen ismerte fel az id­k jeleit. Az alapvet­ fontossá-
gú 1560-as nagyszombati zsinat konstitúcióiban a Tridentinum szellemisége 
tükröz­dik. Megértette, hogy a papságot bels­leg kell átalakítania, ahhoz vi-
szont nem elég a hatalmi szó. Az újabb papi nemzedékek megfelel­ képzését 
látta jöv­be mutató útnak, kiemelten támogatta a szolgálatra készül­ket és a 
tehetséges fiatal klerikusokat külföldi tanulmányaikban is. Az egyházmegyei 
zsinatokat és a kánoni vizitációt sikerült a megújulás eszközévé avatnia. Szá-
mos kudarcot kellett ugyanakkor megélnie reformjai végrehajtásakor: papsága 
esetenként konok ellenállása, az uralkodóval való nézetkülönbség, a jezsui-
ta rend letelepedésének kezdeti nehézségei mind hozzájárultak ahhoz, hogy 
bölcs, tapasztalt f­pappá érjen. Korábbi életszakaszai, Németalföldön eltöltött 
évei és kés­bbi politikai tevékenysége, a császári udvarban szerzett ismeretsé-
gei, kiterjedt kapcsolatrendszere sem csak abból a szempontból ítélhet­k meg, 

=D C%@#B# S)!@* P*!.: i. m., 100–102.

Sapientiana 201502.indb   37 04/12/15   15:40



– 38 –

Szoliva Gábriel OFM

hogy azok mennyire vonták el hazai lelkipásztori teend­it­l. A magyar katoli-
kus egyház holtpontról való kimozdításához, a megújulás hatékony munkálás-
hoz épp arra a nemzetközi látószögre volt szükség, amelyet korábban szerzett, 
és amely szinte egyedülálló volt itthon. Püspökel­deit­l vagy püspöktársaitól 
nem várhatott szellemi iránymutatást. StanisVaw Hosius, Johann Faber és má-
sok tapasztalatából, tudásából kellett merítenie ahhoz, hogy a hazai megújulás 
el­mozdítója lehessen. A külföldi egyházi események ismerete továbbá – a vele 
szemben megfogalmazott protestáns kritika ellenére – megóvta a széls­ségek-
t­l. 

Közvetlen utóda, Verancsics Antal – bár életmódját tekintve nem volt egé-
szen feddhetetlen – igyekezett a megkezdett reformok folytatójaként fellép-
ni.=E Rövid érseksége alatt mégsem tudta az eseményeket el­djéhez hasonlóan 
kézben tartani, 1573-ban bekövetkezett halála után pedig 23 évre érsek nélkül 
maradt az ország. Ez id­ tájt Telegdi Miklós adminisztrátori jogkörben igaz-
gatta az egyházmegyét, de minthogy el­deinél lényegesen kisebb politikai be-
folyással rendelkezett, nem folytathatta szándékai szerint Oláh Miklós m8vét. 
Jelent­s érdeme ugyanakkor, hogy 1577-ben Nagyszombatban a bécsi jezsui-
táktól vásárolt bet8készlettel megalapította az egykor Oláh Miklós által meg-
álmodott könyvnyomdát. E m8helyb­l a magyar nyelv8 katolikus prédikációs 
irodalom remekei láttak napvilágot.

Oláh Miklós halálával egy kiváló m8veltség8, szilárdan katolikus, tetter­s 
f­papi egyéniség távozott a magyar egyház élér­l, akihez hasonló jelent­ség8 
csak a XVII. század elején került újra az esztergomi érseki székbe. El­bb For-
gách Ferenc, majd Pázmány Péter voltak azok a püspökök, akik az egyház – 
papok és hívek – lelki megújítását hatékonyan el­mozdíthatták. 

Pázmány Péter és Oláh Miklós érseki tevékenysége közti párhuzam részlete-
inek mélyebb elemzése további kutatási feladat marad. Pázmány nagy hatású, 
1630-as nagyszombati zsinatával összemérhet­ jelent­ség8 volt Oláh 1560-as, 
ugyancsak Nagyszombatban tartott zsinata, mindkett­ a saját korában prog-
ramadónak bizonyult, és tartalmukat tekintve is egy irányba mutattak. Kérdés 
egyel­re, hogy a két egyházf­ gondolatai között lév­ kapcsolat pontosan hon-
nan ered. Csak azzal indokolható-e, hogy mindketten mélyen benne voltak 
az egyház vérkeringésében, tehát szükségszer8en adtak az egyes problémákra 
hasonló választ, vagy pedig kimutatható valamilyen közvetlen inspiráció. Páz-
mány fennmaradt írásaiban, levelezésében érdemes lenne e szellemi kapcsolat 

=E Lásd L%J%*# A32: Verancsics Antal, in Beke Margit (szerk.): Esztergomi érsekek. 1001–
2003, Szent István Társulat, Budapest, 2003, 266–267.

Sapientiana 201502.indb   38 04/12/15   15:40



– 39 –

„…Viennae excudi fecimus”

írásos nyomait felgy8jteni. Az Oláh Miklós megrendelésére nyomtatott köny-
vek a XVII. század elején még könnyen hozzáférhet­k voltak, tehát Pázmány 
vélhet­en olvasta azokat. Figyelemre méltó továbbá, hogy Oláh egykori „felfe-
dezettje”, érseki titkára, IstvánWy Miklós kés­bb elismert történetíróként Páz-
mány kérésére foglalta össze a hazai reformáció történetét (De ortu et progressu 
haeresis in Hungaria), majd kés­bb ugyancsak az ­ ösztönzésére írta meg Ma-
gyarország történetét 1490-t­l 1606-ig (Historiarum de rebus Ungaricis libri 
XXXIV).CF

Oláh életének további dokumentumai is értelmezésre várnak. Brüsszeli 
id­szaka utáni leveleinek közreadásra egyel­re nem történt meg, valamint a 
magyar és a külföldi levéltárak ­riznek még számos kiadatlan dokumentumot 
(rendeleteket, jegyz­könyveket, okleveleket stb.), amelyek újabb részletekkel 
gazdagíthatnák érseki m8ködésének történetét. Oláh könyvtárából el­kerül­ 
újabb kötetek szintén segíthetik reformjai – és közelebbr­l az 1560-as zsina-
ti „alapprogram” – forrásainak meghatározását. A levelezés mellett a könyv-
adományozások gazdagíthatják további részletekkel Oláh kiterjedt politikai, 
kulturális és egyházi kapcsolatrendszerét, segítségükkel fokozatosan meghatá-
rozhatók azok a személyek, akikkel az érsek párbeszédben állt. Végül Oláh sze-
mélyes motivációiról nagyon kevés tényszer8 ismerettel rendelkezünk. F­papi 
feladataiban már bizonyosan mély meggy­z­dés vezette, máskülönben nem 
lett volna képes vállalni a gyakran népszer8tlen és részér­l is áldozattal járó in-
tézkedések terhét. Ez utóbbiakkal kapcsolatban a róla szóló történetírás jórészt 
hallgat. Oláh Miklós gazdag személyisége tehát még hosszú id­re feladattal 
látja el a magyar egyháztörténelem kutatóit.

CF Vö. N%0/ G9?.: Irrepserunt. IstvánWy Miklós levele Pázmány Péterhez a hitújítás ma-
gyarországi kezdeteir­l, Gesta 6 (2006/1) 85–90.

Sapientiana 201502.indb   39 04/12/15   15:40



– 40 –

 Sapientiana 8 (2015/2) 40–60.

How to 'ink the Otherness of Medieval 'ought?
On Decortian Hermeneutics,

B%J# G!.0!2/ OSB

”One should acquire some wisdom when communicating with others.”
!omas of Aquinas(

“If we cut ourselves off from experience and signs, we will be unable 
to see the presence of God.”

Jean Vanier³
Abstract
Such great thinkers as Heraclitus, Socrates, Plato, René Descartes, Benedictus 
de Spinoza, Edmund Husserl, Martin Heidegger, Maurice Merleau-Ponty and 

 B%J# G!.0!2/ bencés szerzetes, filozófus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F­iskola 
Filozófia Tanszékének vezet­je; bakos.gergely@sapientia.hu

, Herewith I should like to express my heartfelt gratitude to those people who made possible 
that I could present several versions of this paper on diWerent occasions during the last 
academic year: to Max Latona and Joshua Tepley, at Saint Anselm College, in Manchester, 
New Hampshire; to Mark Webb, Anna Christina Soy Ribeiro and Jonathan Dorsey at 'e 
College of Arts and Sciences of Texas Technical University, Lubbock, Texas and finally to 
Marcello López Cambronero and my friend Mátyás Szalay at the Academia Internacio-
nal de Filosofía Instituto de Filosofía Edith Stein, in Granada, Spain. 'is paper heavily 
relies on the thought of the late Flemish scholar, Jos Decorte (1954–2001) whom I was 
privi leged to have as my first Doktorvater at the Institute of Philosophy at the Catholic 
University in Leuven, Belgium. Both Decorte’s person and his thought have been a great 
source of inspiration for my own work, which the present paper summarizes and furt-
her develops. (Cf. G!.0!2/ T?. B%J#: On Faith, Rationality and the Other in the Late 
Middle-Ages, A Study of Nicholas of Cusa’s Manuductive Approach to Islam, Wipf and Stock, 
Eugen, 2011.) My gratitude naturally extends to Jos Decorte as well. 

4 “Debet homo acquirere sapientiam cum aliis communicando,” in his Sermon Puer Jesus 
proficiebat as quoted by H!2>B* H;@0: Weisheit als Wissen des Ursprungs. Philosophie 
und !eologie in der “Summa contra gentiles” des !omas von Aquin, Herder, Freiburg in 
Breisgau, 1997, p. 1.

5 J!%@ V%@!.: Signs. Seven Words of Hope, Paulist Press, New York / Mahwah NJ, 2013, p. 45.

Sapientiana 201502.indb   40 04/12/15   15:40



– 41 –

How to !ink the Otherness of Medieval !ought?

Pierre Hadot all agreed that in order to become a philosopher one should un-
dergo a radical change of perspective. 'is paper tries to eWect such a change 
by reconsidering the traditional approaches towards medieval thought, i.e. 
Neo-Scholasticism, analytic philosophy and intellectual history as well as by intro-
ducing a corrective methodology. I argue that a rationality that is able to think dif-
ference or transcendence is far from being the exclusive possession of post-mod-
ern philosophies. Based on an existential hermeneutics, in this respect one can 
still learn from medieval thinkers. My approach has been inspired by a Flemish 
scholar at the Catholic University of Leuven (Belgium), the late Jos Decorte 
(1954–2001). 'is paper draws on my previous work – especially my PhD 
(Faith, Rationality and the Other in the Late Middle Ages, Wipf & Stock, 2011) 
– and beyond oWering a mere overview it tries to add some new considerations.

Keywords: philosophical praxis, philosophical metanoia, medieval philosophy, 
Nicholas of Cusa, Jos Decorte
Kulcsszavak: filozófiai praxis, filozófiai megtérés, középkori filozófia, Nicolaus 
Cusanus, Jos Decorte

Q. I@*.3BK*@ 

'e core message of this paper concerns methodology. Nevertheless, instead 
of going into minute and boring details of interpretative methods, it is rather 
aimed at a change of perspective in its readers. An entire honorable philosoph-
ical tradition represented by many great names, such as Heraclitus, Socra-
tes, Plato, Descartes, Spinoza, Husserl, Heidegger, Merleau-Ponty and Pierre 
Hadot holds that in order to become a philosopher one should undergo a 
radical change of perspective. Yet, just as in the religious life of a monk, no 
singular occurrence of personal conversion or μετανoια is suPcient, rather one 
has to grow into a sustained effort of changing one’s mind and habit through a 
lifetime, I contend that in the very same way a philosophical μετανoια can and 
should become habitual.6

'e content of this conversion or change of perspective is related to a cer-
tain way or habit of looking at things, especially to our looking at philosoph-

6 'e adjective philosophical delineates this kind of conversion from religious ones. A proper 
discussion of the relationship between philosophical and religious conversion would need 
another study.

Sapientiana 201502.indb   41 04/12/15   15:40



– 42 –

Bakos Gergely OSB

ical knowledge. Turning around our perspective means here a refocusing our 
attention to the practical dimension of knowledge – or to employ a term bor-
rowed from Michael Polanyi and Gilbert Ryle on the knowing how.7

To approach this search for a change of perspective can be expressed in the 
language of postmodernity as well: in this paper my interest in the first place 
concerns as to how we can approach the Otherness of medieval philosophical 
texts – or any Other for that matter. My general – admittedly not very original 
– hermeneutical position is that while the appearance of the Other, the yet not 
understood, the strange one prompts our rationality to produce diWerent ways 
to deal with this Other, the exact responses are determined by the types of 
rationality involved. It seems to me that for thinking the Other a very special 
kind of rationality is required. I argue that a rationality that is able to think dif-
ference or transcendence is far from being the exclusive possession of post-mod-
ern philosophies. Based on an existential hermeneutics coming from the late 
Jos Decorte, I think that in this respect we can still learn from the medievals.=

'e term “manuductive” captures well in many respects my concerns, there-
fore highlighting its meaning helps me clarify at the outset a basic point about 
medieval knowledge. 'e neologism manuductive has been consciously crafted 
in order to express what can be described as the practical, practice-bound or 
formal dimension of Nicholas of Cusa’s thought.C In this connection I under-
stand formal referring to the dimension of knowing-how. Practice-bound refers 
to Wittgenstein’s understanding of knowledge in need of a certain practice as 
its background, while the term practical has a broader scope than our practical 
rationality: its meaning lies much closer to the Aristotelian understanding of 
practical knowledge as aiming at a certain human conduct.D

7 For knowing what and knowing how cf. MKI%!2 P2%@/: !e Tacit Dimension, Double-
day, New York, 1967, and G2?!.* R/2!: !e Concept of Mind, Harmondsworth, Middle-
sex, 1970.

= See especially J# D!K.*!: Eine kurze Geschichte der mittelalterlichen Philosophie, Ferdi-
nand Schöningh, Paderborn, 2006; I3.: Geschichte und Eschatologie. Vom Nutzen und 
Nachteil der Historie für das mittelalterliche Leben, in: Jan Aertsen and Martin Pickavé 
(ed.): Ende und Vollendung: Eschatologische Perspektiven im Mittelalter, de Guyter, Berlin, 
2002, pp. 150–161, and I3.: Sapientia: Between Superbia and Vanitas, in: Stephen F. 
Brown (ed.): Meeting of the Minds. !e Relations between Mediaeval and Classical Modern 
European Philosophy, Brepols, Turnhout, 1998, pp. 477–506.

C See G!.0!2/ T?. B%J#: On Faith, Rationality, op. cit.
D Cf. Metaphysics 1025b25: “all science (dianoia) is either practical, poetical or theoretical”. For 

Aristotle ethics and politics were both practical sciences their aim being a special conduct 

Sapientiana 201502.indb   42 04/12/15   15:40



– 43 –

How to !ink the Otherness of Medieval !ought?

“Manuductive” comes from Latin “manuductio”, i.e. ‘(a) leading by the hand’. 
In basic agreement with many Cusanus researchers one can safely say that 
Nicholas’s use of knowledge is truly medieval in that respect, for him, knowl-
edge should lead humans towards God.E In other words, knowledge has an 
anagogic function and its movement expresses an intellectual habit typically 
medieval. As Cusanus would have it knowledge is a sort of manuductio. With 
Decorte I maintain that

“A guidance [i.e. “manuductio”], as Nicholas explains it in the De Docta 
Ignorantia and also in the prologue to the De Visione Dei, always leads the 
believer from the sensible to the intelligible, and from the intelligible to 
the unfathomable mystery of the Godhead. Such a manuductio is always 
intended as a guidance [the same term] into mystical theology, that is to 
say into a vision of the Divine – to the extent that this is possible in this 
life (visio Dei).”,F

R. TI@J@0 M!3!(%2 TIB0I*

In what follows, the Decortian hermeneutical approach will be outlined in 
some details and set in relation to more traditional approaches towards medie-
val thought, namely the Neo-Scholastic, the analytic, and the more historically 
minded ones. It should be especially emphasized that I consider my approach 
only as a corrective to these aforementioned ones. My aim is thus not at all to 
discredit anything of value in them, but instead to learn from each and to go 
deeper. 'e following discussion contains my methodological considerations 
and is concerned with medieval thinking and philosophy in general. It forms, 
as it were, the preconditions for a philosophical conversion.

(respectively of the individual and of the society). What in our everyday language is called 
practical knowledge, he would call poetical, i.e. technical for us.

E For an exploration of this theme in relation to Nicholas’s De Concordantia Catholica see 
T?. B%J#: Recovering Nicholas’s Early Ontology: A reading of the ‘De concordantia 
catholica’, in: Jean-Michel Counet and Stéphane Mercier (eds.): Nicolas de Cues: les méth-
odes d’une pensée, l’Institut d’Études Médiévales, Louvain-la-Neuve, 2005, pp. 155–173.

,F J# D!K.*!: Ter inleiding, in Nicolaas van Cusa: Godsdienstvrede, Pelckmans, Kapellen, 
2000, pp. 7–46, here p. 36. I back up the claim that the manuductive concern is indeed 
central to Nicholas’s thought with successive examination of such important Cusanian 
works as De Docta Ignorantia, De Coniecturis, De Visione Dei, De Deo Abscondito, De Possest 
and De Non-Aliud. See G!.0!2/ B%J#: Faith, Rationality op. cit., pp. 149–196.

Sapientiana 201502.indb   43 04/12/15   15:40



– 44 –

Bakos Gergely OSB

2.1. On the Neo-Scholastic or Neo-!omistic Approach

“Scholasticism” usually refers to theology and philosophy as it was taught at the 
medieval schools and universities of Europe. Over against the advance of mo-
dern science and the criticism coming from modern philosophy this kind of 
intellectual culture has pretty much survived up to quite recently still shaping 
Catholic universities and seminaries. When in the year 1879 pope Leo XIII 
published his encyclical “Aeterni Patris,” explicitly dedicated to “the restaura-
tion of Christian philosophy”, the pope especially – albeit not exclusively – re-
commended 'omas Aquinas (1225–1274) as the champion of philosophy in 
its true sense.,, 'is recommendation was to be understood as a reaction aga-
inst modern thought since Descartes. 'e response to the encyclical from the 
Catholic world was both global and sustained. Journals, learned societies, new 
curricula came into being. Moreover, the emerging intellectual movement did 
not confine itself to seminaries and pontifical academies, but had its lasting 
eWect on Catholic colleges and universities as well.

Neo-Scholasticism refers to this revival and development of medieval Scho-
lasticism in Roman Catholic theology and philosophy. Neo-Scholastic !omism 
or Neo-!omism narrows down the perspective on the reviving of the study of 
'omas Aquinas. It must be clear, however, that Leo’s intention was not to es-
tablish one single school. Indeed, among the lasting positive results of his call 
has been the publication of critical editions of Aquinas and of many other me-
dieval thinkers. Nor did Neo-Scholasticism lack original philosophers, such 
as Étienne Gilson (1884–1978) and Jacques Maritain (1882–1873) – both of 
whom became influential in the US through their lectures. Neo-Scholasticism 
was also in dialogue with contemporary science and philosophy: for instance 
at the Institute of Philosophy at Leuven, Belgium natural science was also 
taught and the Jesuit Karl Rahner (1904–1984) engaged Heidegger’s thought. 
It must be added that the systematic character of much of Neo-Scholasticism 
is to be highly appreciated as its thinkers were aiming at a unity and exact 
conceptual framework (German Begri)ichkeit).,4

,, For an English translation of the encyclical see http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/en/
encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_04081879_aeterni-patris.html (July 22nd, 2015).

,4 See e.g. W%2*!. B.B00!.: Philosophisches Wörterbuch, Herder, Freiburg in Breisgau, 1976. 
Balázs Mezei, editor of the Hungarian translation of this work points out (in W%2*!. 
B.B00!.: Filozófiai lexikon, Szent István Társulat, Budapest, 2005, p. 5) the systematic 
character of its entries as the special strength of this lexicon.

Sapientiana 201502.indb   44 04/12/15   15:40



– 45 –

How to !ink the Otherness of Medieval !ought?

'is project has nevertheless some philosophical problems. An overall reli-
ance on an Aristotelian ontology, i.e. a substance-metaphysics is problematic 
at least for two reasons. 'e emphasis on the substance or ουσια, as the self-sus-
tained core of reality with the accompanying table of categories pushed the 
concept of relation into the background. 'e anthropological problem thus 
emerging is the following: Can we really think of a human being as a substance, 
i.e. as a reality first and foremost standing on its own? A more theological prob-
lem also arises: Can we think of the Trinitarian God within such a framework 
where substance has priority over against relation?

Another problematic point can be already seen from Leo’s encyclical, name-
ly that 'omas’s thought was taken as an intellectual weapon to be wielded in 
a battle. 'is was surely a reinterpretation of the medieval 'omas: in his own 
age Aquinas was not so much regarded as the great figure of synthetizing be-
tween Aristotelianism and Christianity, solving the problem posed by a pagan 
philosophy but was rather perceived as a part of the problem itself.,5 It must be 
granted that 'omas was a good summarizer of much of medieval thinking – 
and he was much more than that: a great systematic thinker, one bold enough 
to learn from Aristotelian philosophy. His adoption of Aristotelian thought 
into Christianity must be valued at least for two reasons. First, Aristotle’s was 
the only philosophical system that was available in Europe at that time. Sec-
ondly, its down-to-earth, realistic character recommended it for usage. But, 
as Nicholas of Cusa put it, you cannot think the divine mystery while using 
Aristotelian terms.,6 'e whole Christian tradition of negative and mystical 
theology reminds us of this same dimension. Later, during the council of Trent 
(1545–1563) 'omas’s works received special attention. However, using any 
thinker as a tool for apologetics has its own danger, i.e. a simplification of his 
or her thought.

After this very concise overview of Neo-Scholastic thought I contend that 
both the main strength and the weakness of the Neo-Scholastics lay in their quest 
for a “Christian philosophy”. 'is was an apologetic quest, a reaction against 
the perceived enemy of theological “modernism”.,7 In such a battle 'omism 

,5 Cf. the famous condemnation at Paris in 1277. See e.g. http://plato.stanford.edu/entries/
condemnation/ – July 22nd, 2015.

,6 See his Li Non-Aliud in J%#;!. H;J@# (trans.): Nicholas of Cusa on God as Not–Other. A 
Translation and an Appraisal of De Li Non Aliud, University of Minnesota Press, Minnea-
polis, 1979.

,7 “Modernism” did not refer to a specific, unitary movement. It was rather a kind of  catchall 
term. See the corresponding entry in G!::.!/ W. B.>2!/ and others (eds.):  !e En-

Sapientiana 201502.indb   45 04/12/15   15:40



– 46 –

Bakos Gergely OSB

can be easily transformed into a theological rationalism facing scientific rational-
ism as its enemy. No wonder that Neo-Scholastics were as much determined by 
a modern, scientific world-view as the enemy they set out to fight. 'ey recon-
structed their own version of 'omist thought in order to fight—for the most 
part—rather desperate cultural battles. Even though Neo-!omist thought has 
not yet completely disappeared from the academic world, one can argue that 
nowadays at least in its traditional form it became rather obsolete and isolated. 
Basically, one has to agree with Philip Rosemann’s following judgement: “there 
is no point in flogging a dead horse. For Neo-Scholasticism is dead; mainly […] 
because it lost the institutional support of the Catholic Church after the Second 
Vatican council.”,= Since Rosemann’s is obviously a sociological-historical as-
sessment of the facts, in the foregoing I have tried to show that Neo-Scholastic 
thought faces some truly philosophical problems as well.

Even if one shares with Scholastics an appreciation for the religious inspi-
ration and content of medieval thought, it should be maintained that the re-
searcher focusing on the formal or practical aspect can avoid more easily the 
danger of interpreting medieval thought according to the standards set by mod-
ern science. Two dangers more easily avoided in this way are a narrow, ratio-
nalistic interpretation of medieval texts and theological rationalism generally. 

2.2. On the Analytic Approach

Analytic philosophy, on the other hand, have had from the beginning the ad-
vantages of a more modest philosophical enterprise. 'e analytic philosopher 
can be content with analyzing medieval texts with the all the technical finesse 
of modern logic and semantic analysis. “Ever since I abandoned the philosophy 
of Kant and Hegel, I have sought solutions of philosophical problems by means of 
analysis; and I remain firmly persuaded, in spite of some modern tendencies to the 

cyclopedia of Christianity, Brill, Grand Rapids, Michigan / Cambridge, UK / Leiden / Bos-
ton, 2003; or the more concise discussion in RKI%.3 P. MKB.!@ and others (eds.): !e 
HarpeCollins Encyclopedia of Catholicism, HarperSanFransisco, 1995. 'e letter work on 
p. 878 reads: “Rather than a system, Modernism was an intellectual orientation of Catholics 
who wrestled with the questions posed by modernity.” 'e same encyclopedia also gives the 
following warning: “the religious questions raised by modernity have not yet received their 
definite answers.”

,= Cf. PI2; W. R#!>%@@: Introduction. A Change of Paradigm, in: Id: Understanding 
Scholastic !ought with Foucault, Macmillan, Hampshire, 1999, pp. 1–17, here p. 4.

Sapientiana 201502.indb   46 04/12/15   15:40



– 47 –

How to !ink the Otherness of Medieval !ought?

contrary, that only by analysing is progress possible”, writes Bertrand Russel, one 
of the founding fathers of the analytic tradition.,C

It is worth of a note that both the interests and the methods of medieval 
scholastic thinkers and that of 20th century analytic philosophers have much in 
common. Scholastic thought was fairly “analytic” in its actual execution. 'us 
in this respect there is a whole field of study for example in the comparison be-
tween modern symbolic logic and the scholastic Summae logicae, i.e. their text-
books on logic. It should also be noted that in spite of its origins in the Vienna 
circle there is a respectable part of analytic philosophy dedicated to rational the-
ology as demonstrated in the works of Alvin Plantinga or Richard Swinburne. 
One can also speak of Aquinas’s reception in the Analytic Tradition.,D

Beyond any doubt an important positive feature of both Scholastic and an-
alytical philosophy lies in their argumentative style, namely a shared emphasis 
on the use of logic. A traditional view associates analytic philosophy with the 
so-called linguistic turn in the philosophy of the 20th century, though in its 
later developments one can perhaps speak of a post-linguistic phase. However, 
the analytic style is not to be mistaken as it “tends to precision and thoroughness 
about a narrow topic and to deemphasize the imprecise or cavalier discussion of 
broad topics.”,E

Because of its well-defined and seemingly modest character, the analytic 
style should be recommended to anyone trying to learn about philosophy. 
Precisely the same modesty, however, can make the analytic philosopher blind 
to other, less apparent dimensions of medieval thought. In this way – just as in 
the case of Neo-Scholasticism – the strength and the weakness of the analytic 
approach are also connected to each other. When one identifies philosophical 
problems in a medieval text by applying the standards of modern analytic phi-
losophy, the specific historical character of past discussions can easily escape 
our attention. Avoiding sweeping generalizations, cavalier statements and nar-

,C B!.*.%@3 RB##!2: My Philosophical Development, Unwin Paperbacks, London, 1985, 
p. 11. Cf. also his !e Philosophy of Leibniz, Routledge, London, 1992, p. 8: ”!at all 
sound philosophy should begin with an analysis of propositions, is a truth too evident, perhaps, 
to demand a proof.” 'is second statement is obviously more nuanced, albeit it makes plau-
sible that Russel might have had some awareness of the arbitrariness of his own position, 
nonetheless he refused to confront it. 

,D See Elizabeth Anscombe, Peter Geach, Anthony Kenny, and especially John Haldane and 
”Analytic 'omism”. 

,E 'e Internet Encyclopedia of Philosophy: http://www.iep.utm.edu/analytic/ – April 2nd, 
2015.

Sapientiana 201502.indb   47 04/12/15   15:40



– 48 –

Bakos Gergely OSB

rowing down the discussion can be accompanied by a lack of attention to the 
context. And it is all too evident that it is possible to miss the whole of a forest 
because of our exclusive attention to individual trees.

A famous example from the history of modern science illustrates well what 
is at stake here. In a letter of dedication to pope Paul III (r. 1534–1549), the 
astronomer Nicholas Copernicus (1473–1543) declared that science has the 
right and the obligation to describe reality as it is. Moreover, this even holds, 
if this description should clash with Holy Scripture. 'e objective of the Bible 
is, however, not scientific knowledge, rather it follows the usual way people 
talk.4F Note that Copernicus was not only a mathematician and an astrono-
mer but also a canon of the Roman Catholic Church. His main scientific work 
entitled ”De revolutionibus orbium caelestium” was published in 1543, i.e. in 
the year of his death. Because of a serious illness, he had no real control on the 
publication. 'rough the unfortunate intervention of a Protestant theologian, 
Andreas Osiander (1498–1552), Copernicus’ famous book was issued with an 
anonymous preface, although the preface was neither signed, nor authorized 
by the author. 'us everyone could read the preface as Copernicus’ own text.

Consequently, Copernicus’ work was received by his contemporaries as only 
oWering a new model of reality and not actually describing how reality works. 
According to Osiander, namely, theology does have the job of describing reali-
ty, while science is only concerned with appearances.4, Scientific description is 
not necessarily a description of how things are, the “true” interpretation of re-
ality is given in theology. Consequently, on this view, there exist two “truths”, 
to be found respectively on diWerent levels and that is the reason why there can 
be no real contradiction between them.

'is whole incident gives us a rather important warning: even studying a 
text of a hard science such as mathematical astronomy must be accompanied 
with the careful study of its story – in this case, its publication. By way of 
generalizing this point one can say that every author necessarily speaks from a 

4F In this context Copernicus referred to the fourth-century Christian apologist Lactantius’s 
dictum: “Astronomy is written for astronomers” (Revolutions, 5). Cf. SI!2% R%?@: Nicolaus 
Copernicus, in Edward N. Zalta (ed.): !e Stanford Encyclopedia of Philosophy, Fall 2015 
Edition, URL = <http://plato.stanford.edu/archives/fall2015/entries/copernicus/>. (April 
4th, 2014.)

4, “Since he [the astronomer] cannot in any way attain to the true causes, he will adopt whatever 
suppositions enable the motions to be computed correctly from the principles of geometry for the 
future as well as for the past …these hypotheses need not be true nor even probable” (Revolutions, 
xvi, as quoted in SI!2% R%?@: Nicolaus Copernicus, op. cit. (April 4th, 2015.)

Sapientiana 201502.indb   48 04/12/15   15:40



– 49 –

How to !ink the Otherness of Medieval !ought?

certain context and in order to understand his or her message it is necessary to 
reconstruct that particular context.

Fortunately, there are philosophers in the analytic camp who have recog-
nized the importance of contextualization, and by consequence, of the history 
of their subject. Alasdair MacIntyre’s (1929–) following judgement should not 
come as a surprise:

“It thus turns out that, just as the achievements of the natural sciences are 
in the end to be judged in terms of achievements of the history of those 
sciences, so the achievements of philosophy are in the end to be judged 
in terms of the achievements of the history of philosophy.”44

As it is well known MacIntyre takes the same approach in his famous After 
Virtue.45 It was thus no coincidence that historians criticized this book be-
cause for them it was too philosophical, while analytic philosophers criticized 
it precisely because they found the argument too historical.

Another example of a thinker coming from the analytical tradition and 
recognizing its limitations is Richard Rorty (1931–2007). I mention him es-
pecially because he belongs to postmodernity and also because to some extent 
I share his philosophical concern. Moreover, I find his approach similar to the 
one I am to propose. 

As Rorty famously put it: “Anglo-American philosophy has been repeating the 
history it has been refusing to read, and we need all the help we can get to break out 
of the time capsule within which we are gradually sealing ourselves.”46 Clearly, the 
history of philosophy has a special philosophical significance for this American 

44 A2%#3%. M%KI@*/.!: “'e relationship of philosophy to its past”, in Philosophy in Histo-
ry. Essays on the Historiography of Philosophy, Richard Rorty, J. B. Schneewind, and Quentin 
Skinner (eds.): University Press, Cambridge, 1984, pp. 30-48, here p. 47. I am grateful 
for this reference to Paul Richard Blum, T. J. Higgins, S.J., Chair in Philosophy, at Loyola 
University, Baltimore, Maryland. Blum has written a related paper on the history of phi-
losophy and it is expected to be published soon in Hungarian. ('e title of the German 
manuscript reads “Antworten und Fragen. Die Historizität philosophisches Denkens”.)

45 A2%#3%. M%KI@*/.!: After Virtue: A Study in Moral !eory, University of Notre Dame 
Press, 19842.

46 RKI%.3 R.*/: Derrida on Language, Being, and Abnormal Philosophy, in !e Journal 
of Philosophy, Vol. 74, No. 11 (Seventy-Fourth Annual Meeting American Philosophical 
Association, Eastern Division Nov., 1977), pp. 673-681, here 676.

Sapientiana 201502.indb   49 04/12/15   15:40



– 50 –

Bakos Gergely OSB

philosopher. Moreover, for Rorty contemporary philosophy at its best should 
be edifying. He writes the following:

“'e attempt to edify (ourselves and others) may consist in the hermene-
utic activity of making connections between our own culture and some 
exotic culture or historical period […], the attempt to reinterpret our 
familiar surroundings in the unfamiliar terms of our new inventions.”47

For Rorty this edifying philosophy is neither foundational nor constructive. It 
involves a “poetic” activity of “thinking up new ways, new aims, or new disciplines”. 
'e reinterpretation of the familiar is called here “the inverse of hermeneutics.”

Edification, of course, comes from 19th century bourgeois culture, especially 
from the German concept of Bildung. 'is concept can be seen an important 
bridge between Rorty’s and my approach.4= However, for Rorty his “project of 
finding new, better, more interesting, more fruitful ways of speaking”4C seems to 
be disconnected from the question of truth seeking and referentiality.4D

It is my philosophical conviction that a solid epistemological realism is nec-
essary in the following sense: what we are aiming and will arrive at during our 
reading of a medieval text is not a personal whim, a fanciful idea or an indi-
vidual invention. Because of the historical distance between us and the Middle 
Ages and the cultural changes that have taken place the medieval world does 
seem to us “exotic” – as Rorty put it.4E But any reinterpretation of our own 
surroundings with the help of some exotic concepts should really contribute 
to finding our own way in this world we inhabit. As the medievals would put: 
it should make us happier, wiser, more human.

I think both MacIntyre’s and Rorty’s example clearly illustrate that within 
our contemporary academic context the analytic way of handling philosophi-
cal problems is only one possibility. At the very least it seems unlikely that this 
approach alone could exhaust the philosophical meaning of medieval texts.

47 RKI%.3 R.*/:  Philosophy and the Mirror of Nature, University Press, Princeton, 1979, 
p. 394. Emphasis added.

4= Rorty, in this respect, was conscious of his own debt to Hans-Georg Gadamer and the 
latter’s hermeneutic philosophy see ibid., p. 357.

4C Ibid. p. 360.
4D Cf. D@ II3!: Epilogue: Response to Rorty, or Is Phenomenology Edifying?, in: Id.: Con-

sequences of Phenomenology, State University of New York Press, 1986, pp. 181–198, here: 
p. 197.

4E Although I think, actually, Rorty might have had some other cultures in mind.

Sapientiana 201502.indb   50 04/12/15   15:40



– 51 –

How to !ink the Otherness of Medieval !ought?

2.3. !e Intellectual Historian and the Hermeneutical Approach

From the foregoing one can gather that the approach I am proposing ought 
to be less apologetic than Neo-Scholasticism, without being merely analytical. 
My remarks on the context and the references to MacIntyre and Rorty all 
point towards a more historically minded and hermeneutical research.

'ere is naturally nothing new in the history of ideas or German Geistesges-
chichte. Our contemporary intellectual historian has what can be called a more 
hermeneutically minded methodology in emphasizing the importance of the 
historical context for understanding a philosophical debate or a particular posi-
tion. Much of contemporary research into medieval thought displays a similar 
humility. One is not interested in crude generalizations. Sweeping statements 
are to be wisely avoided. Caution is called forth against vain attempts to actu-
alize medieval thought  hastily and unwittingly.

Yet writing any kind of intellectual history obviously runs the risk of be-
coming merely antiquarian or simply self-serving.5F An antiquarian attitude 
would mean reading the past only for its own sake and consciously or uncon-
sciously avoiding raising any question of its contemporary relevance. Our own 
reading of the medievals should, of course, aim at objectivity and contextual-
ization is a necessary support for that. However, a really objective reading has 
to realize our own historical situation and our special presuppositions framing 
our own questions. Precisely because of the cultural gap separating us from the 
Middle Ages we should not venture mindlessly into interpretation. If one does 
this consciously, the question of actualization of a special text can be delayed, 
put oW temporarily as it were, for methodical reasons. Nevertheless, sooner 
or later one will have to face this question – if for nothing else, because our 
students keep asking it: “Why to study this text? What does this have to do with 
us here and now?”³¹

5F Cf. Friedrich Nietzsche: Unzeitgemäße Betrachtungen II: Vom Nutzen und Nachtheil der 
Historie für das Leben, § 1, in G.0 C22 – M%))@ M@*@%. (eds.): Kritische 
Studienausgabe, volume 1, dtv, München, 1999, pp. 243–334. (For an English translation 
see F.!3.KI N!*)#KI!: Untimely Meditations. On the Use and Abuse of History for Life, 
(transl. by Ian C. Johnston), 1874: http://la.utexas.edu/users/hcleaver/330T/350kPEENi-
etzscheAbuseTableAll.pdf – 4th April 2015.) 'is writing from Nietzsche clearly influenced 
Decorte, see J# D!K.*!: Geschichte und Eschatologie, op. cit.

5, Contemporary biblical studies oWer a similar challenge of a very learned, but antiquarian 
interpretation: the danger of alienating the text from us even more than a direct, un-
schooled reading would do. One might think one has learned every single detail one is able 

Sapientiana 201502.indb   51 04/12/15   15:40



– 52 –

Bakos Gergely OSB

Self-serving or self-absorbed I would call any reading of the past that would 
be generally satisfied with the conclusion that today we could and indeed do 
know better. Such an interpretation, in eWect, amounts to say that the only 
gain to be had from our studies is to see the follies of past ages and the reflec-
tion of the brightness of our own intelligence.

Finally, any interpretation can be considered weak, faint-hearted or sim-
ply – to use a medieval term – vain (vana), if it fails to raise the question of 
truth and contemporary philosophical and existential relevance. After all, in 
our scientific-pragmatic culture the study of philosophy in general, but that 
of medieval philosophy in particular seems to need some justification. We 
are not medievals: theology is not seen any more as the queen of sciences and 
philosophy as her handmaid (ancilla theologiae). In other words, philosophy 
does not have the same prestige of exercising the noblest human activity any 
more as it used to be seen both during antiquity and the Middle Ages. Our 
contemporaries do not regard philosophical activity as practicing the highest 
theological virtue, i.e. Christian charity or as the highest human possibility, 
i.e. contemplation. I am aware that today at least within some contexts the 
very legitimacy of philosophy is called into question.54

Finally, a last problem with the history of ideas and the hermeneutical ap-
proach must be mentioned here. Whenever the question of truth is pushed all 
too easily to the background, this study alone can lead to historical relativism.55

2.4. An Existential Hermeneutics

'e Decortian hermeneutics goes further than these other approaches in as much as its 
practitioner – while being able to appreciate and even profit from all the aforementioned 
approaches – must also reflect on the existential importance of medieval knowledge.

Philosophy as represented by those great names listed at the very beginning 
of my paper – together with many others such as the Epicureans, the Stoics, 
the Existentialists, the entire Phenomenological movement and even Kant – 
must in the end reconnect us to reality, to human life.56 'is is a tough call 

to gather concerning the text and its history but meanwhile its meaning evaporates. In such 
a case our historical study has only made the past to appear more incomprehensible to us.

54 'is seems to be true as well in the US as in Hungary – albeit possibly for diWerent reasons.
55 A similar danger seems to be present in Rorty’s thought.
56 Cf. in this respect Kant’s famous stance towards philosophy in its cosmopolitan sense: after 

having answered all the three main questions of speculative philosophy – i.e. What can I 

Sapientiana 201502.indb   52 04/12/15   15:40



– 53 –

How to !ink the Otherness of Medieval !ought?

even to a teacher in any class on philosophy, but this seems especially diP-
cult in relation to medieval thought. For instance the very formulations and 
conventions of the university genre of the quaestio can conceal the existential 
stakes and interests of a particular philosophical or theological problem.

My bottom line here is the conviction that knowledge seen from a medieval 
point of view must necessarily have an importance for one’s life. 'at is what 
we can learn from medievals. As they themselves could have put it, otherwise 
all our attempts aiming at true knowledge are either vanity, i.e. vanitas or an 
instance of (intellectual) pride, i.e. superbia. Besides the existential-practical 
orientation of medieval thought, its essentially symbolic-religious and teleolog-
ical character needs special emphasis. Knowledge for a medieval is essentially 
about seeing God, i.e. visio Dei and attaining happiness, i.e. beatitudo – no-
tably already in this earthly life. By focusing on these dimensions of medieval 
thought, one will become not only more attentive to historical reality but one 
shall also realize that the same issues are still with us – even if nowadays they 
usually remain silent during academic discussions.

'is is an important point, because in spite of the huge cultural diWerences, 
medievals and we, moderns or post-moderns still inhabit the same human 
world. Sometimes, we are confronted with the same basic problems. 'is does 
not entail that we will always and necessarily have exactly the same answers, 
but it is possible that we can learn something from medieval questions and 
from the ways medievals answered those questions. Particularly, the questions 
concerning the existential-practical importance or the aim of knowledge for 
human life are still meaningful today. Nor has the symbolic dimension been 
completely silenced. An important advantage of the approach I am proposing 
lies in its sensitivity to these dimensions.

Our Western intellectual tradition as a whole has had the tendency both 
to conceive and prefer knowledge as rather theoretical and speculative. 'is 
tendency can be detected from Greek thinkers like Parmenides and Plato, 
through modern philosophers like Kant up to a phenomenologist like Ed-
mund Husserl. In the course of the past century several important thinkers, 
such as Gilbert Ryle, Ludwig Wittgenstein, Martin Heidegger, Michael Po-
lanyi and Michel Foucault have pointed us toward a less intellectualistic pic-
ture. We have learned to see knowledge as both theoretical and practical. As 

know? What can I hope fore? What shall I do? – there still remains the task of answering the 
essential question: What does it mean to be human? 

Sapientiana 201502.indb   53 04/12/15   15:40



– 54 –

Bakos Gergely OSB

both Heidegger and MacIntyre remind us this practice-related understanding 
of rationality is already to be found in the ethical works of no less of a thinker 
than Aristotle himself.

Turning to medieval thought, the Wittgensteinian concept of background 
practices can and must be applied. Usually these get hardly mentioned in the 
medieval texts themselves, yet medievals were well aware of them. 'e famous 
phrase faith seeking understanding (fides quaerens intellectum) from Anselm of 
Canterbury (1033–1109) means that the medieval intellectual was conscious 
of his own commitment to a specific way of life and to a specific community. 
He did not pretend to start from a default position and then try to reach a 
commitment through his thinking alone. Even some aspects of his own com-
mitment, i.e. some dimensions of the medieval life world could be called into 
question and criticized – as long as this fundamental commitment was main-
tained.

To be mindful concerning medieval background practices both in their 
more general and more particular forms are also important because they may 
make us understand much better the significance of medieval questions. Why 
to ponder, for instance, the issue whether Christ had a purse or not? Behind this 
seemingly petty, if not ridiculous exegetical debate there stood the whole op-
position and struggle between Mendicant and secular university professors 
and their respective rights to preach and to get paid.57 

In some cases, this silent or tacit dimension – to use a Polanyian phrase – can 
have direct philosophical significance. 'is ought to be especially clear con-
cerning the so-called arguments for the existence of God in the Middle Ages. 
What could possibly have been the point to prove the existence of God in a deeply 
religious culture? Sure enough, not everyone was well-informed about the doc-
trines of Christianity. 'ere were indeed heretical people opposing certain reli-
gious doctrines. 'ere were even some Jews and Moslems around. And to state 
the obvious not everyone was living faithfully to the tenets of Christianity. Yet, 
sociologically or culturally there was hardly any possibility to be a sceptic, an 
agnostic or an atheist during the Middle Ages. So, within such a context what 
could have been the significance of proving the existence of God?

Here one should recall the Anselmian phrase faith seeking understanding and 
one should read Anselm’s own arguments in his Monologion and Proslogion – 
i.e. reading them in their entirety not just those bits and pieces featuring in 
our philosophy textbooks. 'ere one finds the evidence that Anselm was well 

57 One might phrase the same question in terms of tenure and funding nowadays.

Sapientiana 201502.indb   54 04/12/15   15:40



– 55 –

How to !ink the Otherness of Medieval !ought?

aware of the somewhat revolutionary character of his thought: he was explic-
itly asked by his own students to write on theology relying only on rational 
argumentation. 'e point for Anselm and for medievals in general was episte-
mological rather than purely ontological: through their faith they “knew” – or 
were at least convinced – that God existed, nevertheless they wanted to know 
how much of their faith could be rationalized, in other words how far human 
reason could reach. 'ey were testing their own rationality on the deepest puz-
zles of existence. Familiarity with their argumentations will show that there 
were many diWering perspectives on the question. Aquinas, for instance, fa-
mously objected to Anselm’s “ontological” argument, while the very first critic 
of that argument was already a contemporary of Anselm, a fellow Benedictine 
monk, Gaunilo of Marmoutiers.5=

Several of Anselm’s and Aquinas’s work also demonstrate the existential 
character of knowledge. 'at is to say knowledge for medievals must be relat-
ed to salvation, happiness or human flourishing. Consider, for instance the very 
medieval term “scientia” from which our contemporary word “science” comes. 
Surely it meant science, but not simply natural science. It could refer to any 
rationally ordered body of knowledge. In this sense theology was as much of 
a “science” as was philosophy. However, scientia was also synonymous with 
wisdom (sapientia). 'e “sacra scientia” of theology was not to be concerned 
with theory for the sake of theory but with theory for the sake of the practice 
of faith, i.e. the life of the believer and the Church. At least ideally theology as 
the queen of sciences had to be practical, pastoral and spiritual. 'is practice 
oriented model of science was also operative throughout other, strictly speak-
ing non-theological enterprises such as e.g. history, economy or medicine. 'e 
following quotation form Paul’s Letter to the Romans did not only feature in 
theological treatises:

5= One can wonder on the significance of the following facts: there lived a Benedictine read-
er who criticized Anselm’s thought in written form, apart from his criticism and name 
nothing else is known concerning this individual, yet Anselm did not only reply to this 
criticism but both Gaunilo’s counterargument and Anselm’s reply have been published to-
gether. Richard William Southern in his great monography on Anselm calls Gaunilo “truly 
remarkable” and points out that the controversy between him and Anselm “was conducted 
with such mutual regard and identity of purpose that it is hard to realize that a new philo-
sophical issue had suddenly sprung into existence.” See R.W. SB*I!.@: Saint Anselm. A 
portrait in a Landscape, University Press, Cambridge, p. 113.

Sapientiana 201502.indb   55 04/12/15   15:40



– 56 –

Bakos Gergely OSB

„For what can be known about God is plain to them, because God has 
shown it to them. For his invisible attributes, namely, his eternal power 
and divine nature, have been clearly perceived, ever since the creation 
of the world, in the things that have been made. So they are without 
excuse.”5C

'is text speaking about the Gentiles and their failure to recognize God 
points toward the possibility, indeed the necessity of seeing the invisible 
through and within the visible beings of the created world. In medieval art 
– throughout architecture and paintings – the same movement can be per-
ceived as leading from the visible towards the invisible. One very clear example 
would be the Church of Saint Denis at Paris – considered to be the first Goth-
ic church—as documented by Abbot Suger (1081–1151).

Yet, medievals were aware of the fact that to achieve this “vision” of God, i.e. 
seeing, knowing something from the invisible within and through the visible 
is far from being an easy enterprise. It needs a special “finesse”: to express it 
with a medieval term it is a question of sapientia (wisdom) or to say it with 
Ryle it involves a certain knowing how. 'is knowing how is related to a basic 
symbolic structure:

S – X –> Y.

Within this structure, for the human subject S the visible X is a sign or 
symbol of or a pointer towards the reality of an invisible Y. Note that this epis-
temological structure is strongly religious – after all God, being the greatest 
invisible, cannot be present in any other way only indirectly, i.e. through the 
help of the visible.

However, the same symbolic sensitivity is needed when one encounters the 
ethical and the ecological realms or even in the experience of human relationships 
and humor – not to mention art. In all these fields of our existence in some 
sense we are called to see beyond the surface, to transcend the obvious and the 
banal and to recognize something deeper, less superficial and less direct. We 
take a smile as an expression of gentleness or a frown as a sign of boredom. We 
can hear the birds singing in Vivaldi’s Four seasons, although in fact there are 
only instruments there playing the scores. We see a TV ad for aiding the third 
world showing a sick and starving child and we connect and feel responsible. 

5C Romans 1:19-20.

Sapientiana 201502.indb   56 04/12/15   15:40



– 57 –

How to !ink the Otherness of Medieval !ought?

We are struck by the beauty of air, land, see and saddened by their pollution 
and destruction through human hands, and a recognition downs on us of im-
mense loss and guilt. We look lovingly on others and through the eyes of our 
love we – parents, grandparents, teachers, friends, and lovers – can see more in 
them than they themselves presently are able to acknowledge: we see their best 
possibilities. We watch a situation, listen to a remark or tell a joke and expe-
rience a hidden comicality, the space, freedom, and relief of good humor. All 
these examples strongly suggest that the symbolic experience is fundamental 
to our humanity. Yet it is equally true that in our contemporary culture this 
symbolic dimension is threatened to be lost because of the predominance of 
so-called scientific objective knowledge and short-term oriented rationality.

Reference has already been made to the medieval vision of reality having a 
teleological character. In this respect the medieval universe was an Aristotelian 
one structured by a thoroughgoing finalistic order. In this ordered cosmos 
every single being had its goal and all these goals were connected with each 
other – even if important details of this teleology remained hidden from hu-
mans. 'is last specifying clause signals the fact that Aristotelian physics and 
ontology together with ancient cosmology were supporters of this vision only 
in a secondary sense. 'ey should be seen as the best theoretical explanations 
of natural phenomena that were available at that time. More fundamental-
ly, though, this kind of scientific theory was an expression of a fundamental 
Christian and human intuition, i.e. the presence of meaning in the world.

'at is the reason why Aristotelian teleology and medieval cosmology 
should not represent insurmountable problems for us today. Modern science 
heavily relies on mathematics and there is no way mathematics can make sense 
of and employ the concepts of aim, goal, finality or the good.5D Consequently, 
modern science leaves this question out of consideration, since it simply can-
not be dealt with through a scientific methodology.

Yet when one studies the human world – for instance while doing psy-
chology or sociology – one has to acknowledge that we humans are driven by 
goals and values. It is a very human thing to see reality and ask the question 
of the meaning of a particular situation. As Viktor E. Frankl has shown us 
asking and answering the question of meaning – pace Freud – is a very healthy 
enterprise and indeed a therapeutic exercise. As Friedrich Wilhelm Nietzsche 

5D It is all the more interesting to see that some notion of teleology seems to be creeping back 
through the backdoor, as it were, into recent biology and cosmology.

Sapientiana 201502.indb   57 04/12/15   15:40



– 58 –

Bakos Gergely OSB

put it “He who has a Why to live for can bear almost any How.”5E Yet, Nietzsche 
failed to recognize that values, meanings and goals are not simply created by 
us as it were out of nothing. Meanings cannot be reasonably forced onto any-
one; rather they have to be recognized and internalized by the human subject 
himself or herself. Only in this sense are they subjective. Yet in the very ex-
perience of these values, goals and meanings they present themselves as being 
encountered and discovered and not as arbitrarily invented but as possessing 
some objective status. Max Scheler and Nicolai Hartmann both argued for 
this; and MacIntyre in his After Virtue seems to be making the same point in 
relation to what he calls practices.6F Consequently, teleology cannot be left out 
of consideration.

Finally, beside the Aristotelian dimension of medieval thinking its Platonic 
dimension should be reconsidered. In Plato there is a sense of a certain tele-
ology, a directedness towards the Good that seems less rigorously “scientific” 
and more suggestive. 'rough the writings of the church fathers the Platonic 
tradition has heavily influenced the Middle Ages. 'is tradition points toward 
a surplus of meaning within and beyond the confines of the visible universe. 
'e symbolic presence founds also ample expression in this kind of thinking.

2.5. Comparison of the Different Approaches

To Neo-!omism

A Decortian existential hermeneutics can respect the Aristotelian framework 
of medieval thought precisely as a framework, without, however, being com-

5E Cf. F.!3.KI N!*)#KI!: Götzen Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophi-
ert, in G.0 C22 – M%))@ M@*@%. (eds.): Kritische Studienausgabe, volume 1, 
op. cit., pp.55 –161, here 60-61. 'is dictum was one of Frankl’s favorite.

6F Op. cit. 175: “By a ‘practice’ I am going to mean any coherent and complex form of socially 
established cooperative human activity through which goods internal to that form of activity are 
realized in the course of trying to achieve those standards of excellence which are appropriate to, 
and partially definitive of, that form of activity, with the result that human powers to achieve 
excellence, and human conceptions of the ends and goods involved, are systematically extended.  
Tic-tac-toe is not an example of a practice in this sense, nor is throwing a football with skill; but 
the game of football is, and so is chess.  Bricklaying is not a practice; architecture is. Planting 
turnips is not a practice; farming is.  So are the enquiries of physics, chemistry and biology, and 
so is the work of the historian, and so are painting and music.” [Emphasis from the author.]

Sapientiana 201502.indb   58 04/12/15   15:40



– 59 –

How to !ink the Otherness of Medieval !ought?

mitted to it. Notably this approach enables one to think humans as funda-
mentally relational.6, By laying the emphasis on the knowing how it avoids 
the danger of (theological) rationalism.

While this approach is not directly or overtly apologetic, one might still 
wonder whether it qualifies as a kind of Christian philosophy. 'e short an-
swer to this question is that this existential hermeneutics is certainly inspired 
by medieval Christianity, but it is not simply Christian in virtue of the fact 
that it reflects on or endorses certain Christian themes or doctrines. Rather its 
first emphasis lies on the formal aspect of knowledge, i.e. on questions of how 
to go about one’s knowledge, how to use it, how to relate to it, how to contribute 
with it to human well-being, virtue and maturity. 'us if my Decortian herme-
neutics is a Christian philosophy then it is Christian first and foremost in this 
formal sense of the expression.64

A more serious objection concerns the philosophical status and dimension 
of this approach. 'at is to ask the question whether a Decortian herme-
neutics can be still autonomous philosophy. After all, even Christian sources 
confirm that the experience of the visio Dei is ultimately dependent on divine 
grace. Does this circumstance pose no threat to philosophy as autonomous human 
thinking?

'is problem needs a complex answer. First, one should be reminded that 
the present paper is mainly concerned with a way of making (existential) sense 
of (medieval) philosophical texts. Furthermore, the visio in this life discussed 
briefly is neither the ultimate eschatological beatitudo, nor some parapsycho-
logical state of mind. First and foremost it is an intelligent – that is to say not 
irrational – insight into reality. While no visio Dei is possible without the gift 
of divine grace, according to Paul’s Letter to the Romans it is a basic human 
possibility – even for non-Christians as the Apostle emphasized it.65 Since 
this visio is nothing else than a limited insight into the mystery of being here 
and now (in via), it is possible to work towards it already in this life, within 

6, Cf. beatitudo, visio Dei.
64 'us in its own philosophical way Decortian hermeneutics is a humble protest “against that 

coarse familiarity with sacred things which is busy on the lip, and idle in the heart” as Charles 
Dickens so poignantly put it in his Preface to the First Cheap Edition of Pick  wick Papers  
(see http://dickensprints.com/book-titles/the-pickwick-papers/authors-preface.html – Ju-
ly 22nd, 2015.

65 See the quotation in section 2.4. of the present paper.

Sapientiana 201502.indb   59 04/12/15   15:40



– 60 –

Bakos Gergely OSB

this world.66 It should be especially emphasized that God in Godself is not 
the exclusive target of the symbolic vision. Indeed, the realm of other possible 
targets oWers an infinite field for investigation: God in creatures, ethical values, 
human relationships, humor, art, etc.67

To Analytic Philosophy

Decortian hermeneutics is able to profit from philosophical analysis, but in 
my opinion it gives a more full-fledged form to philosophical modesty. Nar-
rowing down the discussion through logical or linguistic analysis can in fact 
function as a counterfeit sort of modesty, i.e. a polite way of avoiding certain 
otherwise important questions.6= I think both MacIntyre’s and Rorty’s works 
confirm this point. 'e approach I am proposing is certainly sensitive to the 
historical-cultural context and in this it is similar to Rorty’s approach. 'e 
diWerence lies in the fact that the existential hermeneutics is committed to 
epistemological realism. Howerer connection to Rorty is important to me, 
since it oWers the possibility of a truly philosophical appreciation of postmo-
dernity.

To Intellectual History / Hermeneutics

My comparison with Rorty’s example has already pointed toward that appreci-
ation of history and a clearer focus on the existential dimension. Its connection 
to real life is evident and this circumstance fends oW any kind of Nietzschean 
criticism.

Admittedly, historical relativism still remains an open question, but precisely 
for my approach it appears less of a problem. Truth here is tested in and through 
existence. 'is anchoring of truth on the existential level, in the knowing how 
secures one’s position and fends oW historical relativism. 'e visio aimed at can 
indeed only be a limited insight into the mystery, but nevertheless it is a valid 
one. To put it with Nicolaus Cusanus: it is a conjecture (coniectura).6C

66 Cf. the possibility and justifiability of rational theology and philosophical ethics in Chris-
tianity.

67 I am grateful for Balázs Mezei for raising these two objections.
6= I thank István Fehér M. and Balázs Mezei for reminding me of this point.
6C On Cusanian conjecture see his De coniecturis, for an English translation consult http://

jasper-hopkins.info/DeConi12-2000.pdf – July 22nd, 2015.

Sapientiana 201502.indb   60 04/12/15   15:40



– 61 –

 Sapientiana 8 (2015/2) 61–66.

A fiatalok szent pápája idején – a fiatalok bíborosa
Eduardo Francesco Pironio kardinális

P9J)3 I#*(9@

Abstract
It is not widely known that Saint Pope John Paul II – the “pope of youth” 
– had a very close collaborator in the person of cardinal Eduardo Pironio 
(1920–1998), who had joined the Holy See as a bishop of Argentinian origin. 
Cardinal Pironio took a major part in the planning process and organisation 
of World Youth Days (WYG). He conducted a saintly life and, due to his me-
ritorious ministry, he had earned the title “the cardinal of youth”. 'e process 
of his beatification has already been initiated.

Keywords: Eduardo Pironio, youth ministry, World Youth Day, Saint Pope John 
Paul II, saintliness
Kulcsszavak: Eduardo Pironio, i+úságpasztoráció, I+úsági Világtalálkozó, Szent 
II. János Pál pápa, életszentség

Annak idején, amikor a nyolcvanas években az örök városban tanultunk, nem 
csak Szent II. János Pál pápa nagy ív8 péteri szolgálatának lehettünk a tanúi, 
hanem a bíborosi kollégium egy jeles tagjáról is sokat hallottunk. Y volt a Vi-
lágiak Pápai Tanácsának akkori vezet­je, Pironio bíboros. Ifjúsági világnapok 
és világtalálkozók elképzelhetetlenek lettek volna nélküle. Igaz, hogy az alap-
ötlet a pápáé volt,, ám a „kivitelezés”, a megvalósítás munkáját a katolikus 
egyház iZúsági lelkipásztori munkájának koordinátora, a Világiak Pápai Taná-

 P9J)3 I#*(9@ katolikus pap, egyetemi lelkész, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F­is-
kola Gyakorlati Teológia Tanszékének vezet­je, a Praeconia liturgikus szakfolyóirat f­szer-
keszt­je; ipakozdi55@gmail.com

, A legels­t a pápa 1984-ben hívta életre, ez Rómában volt, majd rá egy évre – az akkor 
rendezett rendkívüli szentév kapcsán – 1985-ben újra Rómában tartották meg. Ezután 
általában két vagy három évente: 1987-ben Buenos Airesben, 1989-ben Santiago de Com-
postellában, majd 1991-ben (a rendszerváltás után rögtön) Czestochowában és így tovább: 
Denverben 1993-ban, Manilában 1995-ben, Párizsban 1997-ben, Rómában a nagy jubile-
umi szentévben, 2000-ben stb. 

Sapientiana 201502.indb   61 04/12/15   15:40



– 62 –

Pákozdi István

csa, azon belül is az ún. IZúsági Szekció végezte, amelynek Pironio bíboros volt 
az útkészít­je és nem tolakodó, hanem alázattal a háttérben maradó kísér­je.4

Eduardo Francisco Pironio Nueve de Julióban (Argentína) született 1920. 
december 3-án mélyen hív­, egyszer8 parasztcsaládban, édesanyja utolsó, 
22. gyermekeként. Csoda volt a világra jötte, mert az orvosok egyáltalán nem 
tanácsolták édesanyjának, aki életveszélynek volt kitéve. Giuseppe Pironio és 
Enrica Buttazzoni friuli menekültek gyermeke volt, akárcsak Jorge Mario Ber-
goglio, a kés­bbi Ferenc pápa (aki 1936-ban született, tehát 16 évvel fiatalabb 
nála). Y is már Argentínában született, és 1943-ban szentelték pappá. 1964-
ben, a II. Vatikáni Zsinat idején lett La Plata segédpüspöke (Ceciri címzetes 
püspökként).5 Mint „peritus”, majd mint püspök maga is részt vett a zsinaton. 
1972-ben Mar del Plata megyéspüspöke lett. 1968 és 1975 között, tehát nyolc 
éven át ­ volt a CELAM (a Latin-Amerikai Püspökkari Tanács, a Consiglio 
Episcopale Latinoamericano) el­bb általános titkára, majd elnöke. 1974-ben 
Boldog VI. Pál pápa meghívta, tartson lelkigyakorlatot neki és a római kúriá-
nak. Ezt követ­en ugyanez a pápa tette ­t a szerzetesek és világi intézmények 
kongregációjának prefektusává, majd bíborosi méltóságra emelte 1976-ban.6 
1984-ben Szent II. János Pál pápa a Világiak Pápai Tanácsa élére nevezte ki 
elnökké, ahol az IZúsági Világtalálkozók felel­se is lett. 1998. február 5-én 
hunyt el Rómában hetvennyolc éves korában.

Bárkinek, de egy f­pap életének mindenképpen szép tükre a végrendelete. 
Ebben a mindig mosolygós, kedves tekintet8 kardinális négy oldalban foglalta 
össze egész földi életét keresztségét­l kezdve annak befejezéséig. A keresztelé-
sére úgy tekintett, mint a Szentháromságba való „beköltözésére”, míg egyszer 
majd bekövetkez­ halálára, mint a Szentháromság „színr­l színre látására”. 
„Addig távol zarándokoltam az Úrtól, most úgy látom, amint van. S boldog 

4 Az iZúsági világtalálkozók több napos rendezvények nyaranta, míg a világnap minden 
évben virágvasárnap kerül megtartásra Rómában és minden egyházmegye központjá-
ban. A római szervez­ hivatal akkor fiatal, energikus munkatársa volt a pápai szentmisék 
másod-ceremoniáriusa (Piero Marini mellett): Mons. Renato Boccardo, Pironio bíboros 
jobbkeze. A bíboros egészen a párizsi (12.) világtalálkozó vigíliájáig fáradhatatlanul mindig 
elkísérte a pápát. Rendkívüli adottsága volt ­sz hajjal is egészen az iZúság közelében ma-
radni. Egyszer8 szürke ruhájában vegyült el a fiatalok között, hallgatta és tanította ­ket. A 
„fiatalok bíborosa” néven emlegették. 

5 Püspöki címerében egy csillag és egy hal szerepel, jelmondata: „Christus in vobis spes glo-
riae” – Krisztus köztetek a dics­ség reménye (vö. Kol 1,27).

6 A Sabina-Poggio Mirteto szuburbikárius egyházmegye püspök-bíborosa volt.

Sapientiana 201502.indb   62 04/12/15   15:40



– 63 –

A fiatalok szent pápája idején – a fiatalok bíborosa

vagyok. Magnificat!7 Nem akarom, hogy sírjatok eltávozásom miatt, hanem 
azt kérem, szeretetetekkel kísérjetek tovább engem, és megemlékezéseitekkel 
imádkozzatok lelkemért.”= Optimizmusára jellemz­ ez a mondata: „Milyen 
szép dolog élni!” Ebb­l vezeti le hálaadását a keresztségéért, a pappá szentelésé-
ért. Itt bocsánatot kér mindazoktól, akiket papként elhanyagolt, és elkövetett 
b8neiért. Tudja, hogy a mag a földbe hullva hoz b­ termést.C Külön bekezdést 
szentel a püspöki szolgálatáért szóló köszönetnek: „milyen jó volt hozzám az 
Úr!” „Atyja, testvére és barátja akartam lenni a papoknak, a szerzeteseknek és 
Isten egész népének. Bánt, ha valaki csalódott álmaiban velem kapcsolatban, az 
atyák között, a pápák között” (VI. Pál vagy II. János Pál). „Örömmel fogadom 
azonban szegénységemet: teljesen szegény lélekkel kívánok meghalni”.D II. Já-
nos Pál pápának azért hálás, mert a „szeretet civilizációjára” tanította. Hálát ad 
keresztjéért: halálakor a szenvedés keresztje váljék tündökl­vé és termékennyé!E 
Hálát ad a Sz8zanyának, mert szavait ­ tette gyümölcsöz­vé, a szenvedésben 
és az örömben is mindig igyekezett máriás lelk8 maradni. Dics­ségének és 
koronájának nevezi a szerzeteseket, akiket szolgált, a kispapokat és a világi 
híveket. T­lük is bocsánatot kér, ha rossz példát adott nekik.,F Szívéhez igen 
közel állt az Actio Catholica intézménye. Ha valakit megbántott, bocsánatát 
kéri, és azt kívánja: érezze meg az ­ bocsánatának és testvéri ölelésének az örö-
mét.,, Név szerint megemlékezik egykori titkáráról: Fernando Vérgezr­l, aki-
nek megköszöni h8ségét, szeretetteljes együttm8ködését, türelmét és jóságát.,4 
Nyugodtan és békésen szeretne meghalni, az Atya irgalmában, az Egyház anyai 
szeretetében és testvérei megért­ jóságát érezve. Nincsen ellensége, senkire sem 
haragszik.,5 Igen szép és megható végrendelet utolsó szakasza, amely ezzel a 
mondattal kezd­dik: „Találkozunk az atyai házban! Mindannyiótokat megáld-

7 Sz8z Mária hálaénekének els­ szava latinul: Magnificat!, ami tizenkétszer szerepel a vég-
rendeletben, míg az utolsó sorokban ez áll: „Magamat Mária szegény sz8zi, szemlél­d­ és 
h8séges szívére hagyom. Ave Maria! S t­le kérem: e számkivetés után mutasd meg nekünk 
Jézust, a te áldott méhednek gyümölcsét!” (Róma, 1996. február 11-én).

= Vö. 4. bekezdés.
C Vö. 8. bekezdés.
D Vö. 9. bekezdés vége.
E Vö. 11. bekezdés.
,F Vö. 14. bekezdés.
,, Vö. 16. bekezdés.
,4 Vö. 20. bekezdés. Vérgez atya a Krisztus Legionáriusok kongregációjához tartozott, ma 

püspökként szolgál a Vatikáni Kormányzóság élén.
,5 Vö. 22. bekezdés.

Sapientiana 201502.indb   63 04/12/15   15:40



– 64 –

Pákozdi István

lak…” S ezután következik a fentebb említett máriás záró mondat.,6 Ez a tu-
datosan megszerkesztett, átimádkozott testamentum mutatja lelki nagyságát, 
alázatát, mély hitét és lelkipásztori szeretetét.

Halála el­tt két nappal telefonon hívta ­t fel II. János Pál pápa. Szem- és 
fültanúk számoltak be, mit válaszolt neki: „Szentatya, elindultam a mennybe. 
Viszontlátás az égben. Odaföntr­l folytonosan segítem majd Önt az Egyház 
szolgálatában. Imádkozni fogok Önért. Köszönöm a belém vetett bizalmát. 
Bocsánatát kérem, amiért nem mindig tudtam megfelelni várakozásának. 
Megújítom az Önnek ígért h8ségemet.” Még azt is mondta a többieknek: „Ha 
valamire szükségetek van, kérjétek t­lem, ott leszek az égben…”,7 Gyászmi-
séjén, 1998. február 7-én a pápa „a péteri szolgálat gyakorlásában nagy segít-
ségének” nevezte Pironio bíborost. „Valódi magiszteriális gyöngyszem” volt a 
világi hívek lelki életének szolgálatában a zsinat és a Christifideles laici apostoli 
buzdítás értelmében. Az ­ nagyszer8 Isten-közelsége (intimità di Dio) össze-
szedettségéb­l, a Lélekb­l táplálkozó csöndjéb­l és a kereszt szeretetéb­l adó-
dott. Az öröm lelkisége volt az övé, Isten szeretetében élni és átadni magunkat 
teljesen neki. Szenvedélyesen szerette az Egyházat…,= Roger testvér a bíboros 
halála kapcsán megállapította: „Pironio bíboros talán nem is tudta, hogy ­ 
hosszú id­re meghatározta a közösségünket. Misztikus lelke volt, elmélyítette 
bennünk az egyháziasság érzékét, az egy, szent és katolikus egyházét. És ha Tai-
zében azt a nagy szeretetet tápláljuk, ami az Egyház egyetlen közösségéé, akkor 
­ az egyike volt azoknak, akik ehhez megnyitották a kaput.”,C

Temetése szül­hazájában, Argentínában volt a Luján-Miasszonyunk 
szentélyében, ahol fiatalok ezrei emlékeztek a kilencvenes évek óriási iZú-
sági találkozóira, zarándoklataira, amelyeket ­ vezetett. Az újságok tudósí-
tottak róla, fiatalok ezrei vonultak a Buenos Airest­l hetven km-re lév­ lu-
jani gótikus székesegyházba, hogy véget nem ér­ énekükkel, áhítatukkal 
együtt ünnepeljenek f­pásztorukkal. Pironio bíboros mindig úgy celebrálta 
a szentmisét, hogy abból áradt a fiatalok iránti szeretet. Kiapadhatatlanul 
bátorította ­ket a reménységre: „Mária házában mindig megtapasztalható az 
Atya szeretete fiai iránt, édesebben hangzik Fia igéje, amely minket tanítvá-

,6 Vö. 23. bekezdés. A végrendeletet temetésekor fényképével és sajátkez8 aláírásával együtt 
nyilvánosságra hozták, kinyomtatták.

,7 Renato Boccardo: Il Card. Eduardo Francisco Pironio: sostenitore convinto e artefice sapiente 
delle Giornate Mondiali della Gioventù, Osservatore Romano, 1999. február 5., 4.

,= Tommaso Turi: Voleva dai laici scelte concrete di coerenza e di coraggio evangelico, Osservatore 
Romano, 1998. február 11.

,C Uo. 12.

Sapientiana 201502.indb   64 04/12/15   15:40



– 65 –

A fiatalok szent pápája idején – a fiatalok bíborosa

nyokká tesz, és mélyebben hat át minket a Szentlélek ereje, amely tanúságte-
v­kké avat minket – mondta egyszer homíliájában. – Mindez alkalmassá tesz 
benneteket arra, hogy megújult lelk8 fiatalok legyetek, vidámak, komolyak, 
másokkal együttérz­k, testvériesek, telve a húsvéti reménységgel, az egyetemes 
szeretettel. A világ remél, és remél az Egyház is, mindenekel­tt Jézusban remél. 
Lujánba zarándokolni annyi, mint imádkozni és reménykedni; a szolgálatban, 
szolidaritásban, testvériségben odaadottá válni, Krisztus Egyházához tartoz-
ni…”,D 

Számtalan el­adást, konferenciát, elmélkedést, lelkigyakorlatot tartott, mér-
hetetlen sok közleménye, cikke, könyve jelent meg a pápák szociális tanításá-
ról, az Istennek szentelt (szerzetesi) életr­l, a rasszizmus ellen, a béke ügyében, 
az iZúsági lelkipásztorkodás terén.,E Az iZúsági világnapok mottójának kijelö-
lésében is részt vett. A pápa kérésére 1999-ben ezt találta a legalkalmasabbnak: 
„Az Atya szeret titeket” (Jn 16,27). Talán ez volt az egyik legtalálóbb mottó, 
ami szívéb­l eredt és eltalált az iZúság szívéhez.

Pironio bíboros életszentségét látta, tapasztalta azok serege, akik között 
ott voltak közvetlen munkatársai, papjai, szerzetesei, világi segít­i, a sok-sok 
százezernyi fiatal a világ minden részér­l. Élete „a hit éneke volt”. 2006. június 
23-án Camillo Ruini bíboros, a pápa római vikáriusa megindította Pironio 
bíboros boldoggá avatási perét, amit római tartózkodása és halála helyén, az 
Örök Városban mint egyházmegyei szinten kezdeményeztek. Nagyon remél-
jük, hogy miként az iZúság pápáját mára szentként tiszteljük, úgy az iZúság 
bíborosát is vele együtt mihamarább a boldogok és a szentek társaságában tisz-
telhetjük!

,D Il sole di Lujan, Avvenire, 1995, 27.
,E A hatalmas életm8b­l (30 könyve jelent meg) kett­t mindenképpen érdemes kiemelni, hi-

szen jól jellemzik a bíboros karakterét: Eduardo Pironio: Verso una Chiesa pasquale, Editrice 
A. V. E., Roma, 1974; Giovani, amici miei… (Eduardo F. Pironio, Cardinale dei giovani. 
Scritti, discorsi e preghiere raccolti e presentati da Renato Boccardo), Delegazione Pontifi-
cia di Loreto, Roma, 1998.

Sapientiana 201502.indb   65 04/12/15   15:40



– 66 –

Pákozdi István

Húsvéti Szent Sz,z, segíts nekünk, hogy a feltámadás tanúivá váljunk 
 
Húsvéti Mária, a kereszt Máriája, 
a teljes föláldozottság, az örömteli és egyszer, ajándékozás Máriája, 
Mária, a szemlélődő, a h,séges, 
segíts nekünk, hogy megéljük h,ségünk örömét; 
segíts nekünk, hogy felfedezzük a mi óránk titkát, 
a mi óránkét az Egyházban és a világban. 
Segíts nekünk, hogy jószív, hívei legyünk 
Jézus Krisztusnak az ő Egyházában, 
testvéreink üdvösségére. 
Segíts nekünk, Mária, örömünk oka, 
a szent reménység Anyja, 
hogy a feltámadás tanúivá váljunk a ma élő emberek között, 
Húsvét újdonságának h,séges hirdetőivé, 
olyan férfiakká és nőkké, akik egzisztenciájukkal kiáltják, 
hogy Isten szereti őket; 
és akik felélesztik testvéreik szívében az örömöt és a reménységet! 
Ámen.

(E. F. Pironio bíboros imádsága)(-  

4F Uo. 115.

Sapientiana 201502.indb   66 04/12/15   15:40



– 67 –

 Sapientiana 8 (2015/2) 67–81.

A várandós munkavállalók és az igazmondás erénye,  
a hazugság tilalma

H9>. A@*%2

Abstract
'is study examines the virtue of truth-telling and the prohibition of lying 
in order to ensure that the rights of pregnant employees are fully secured. 
'e question in focus is the following: how truthfully should employees 
answer employers’ questions concerning their marital status, willingness to 
have children, and the number and age of their children? 'e answer is 
formulated from the perspective of the burden of lying, related problems 
and the protection of human life – in the light of ethics, moral theology, 
legislation and canon-law. 'e relevance of the issue is shown by the fact 
that although legislative protection is ensured, law enforcement – as mani-
fested by cases of the threatening of employers in 21st century Hungary – is 
rather limited.

Keywords: pregnant employees, virtue of truth-telling, prohibition of lying, 
willingness to have children, protection of human life
Kulcsszavak: várandós munkavállalók, igazmondás erénye, hazugság tilalma, 
gyermekvállalás, emberi élet védelme

Q. A ;.?2>% # %) %))%2 J%;K#2%*# 9229#;@*

Álláspontom szerint súlyosan igazságtalan és jogellenes, ha a munkavállaló, 
álláspályázó alkalmazására azért nem kerül sor, mert kisgyermekes, váran-
dós vagy gyermeket szeretne, illetve ha a munkáltató(i jogkört gyakorló sze-
mély) megfenyegeti a munkavállalókat azzal, hogy „a jöv­ben »meg fogjuk 
nézni«, hogy kik azok, akik a hatodik gyereküket akarják szülni”; az ilyen 
irányú kérdésfeltevés is elfogadhatatlan.

 H9>. A@*%2 jogász, kánonjogász, a Budapesti Gazdasági F­iskola docense; hamori.
antal@kvifk.bgf.hu

Sapientiana 201502.indb   67 04/12/15   15:40



– 68 –

Hámori Antal

Álláspontom indokolása:
A családalapításhoz, a gyermekvállaláshoz a legtermészetesebb, sérthetet-

len és elidegeníthetetlen alapvet­ jog f8z­dik, amit semmiféle hatalom nem 
helyezhet hatályon kívül, nem is módosíthatja jellegzetességeit és céljait.,

A szülések közötti id­tartam és a születend­ gyermekek számának meg-
határozása kizárólag a szül­kre tartozik.

A család a társadalom életadó alapsejtje, az élet szentélye, az els­ termé-
szetes közösség, sajátos eredend­ jogok alanya, a közösségi élet középpont-
ja, a társadalmi, gazdasági élet lényegalkotó f­szerepl­je, valamennyi társa-
dalmi szervez­dés prototípusa; megel­zi a társadalmat és benne az államot 
is: a társadalom, a gazdaság és az állam van a családért, nem fordítva.

A munka jeleníti meg azokat a körülményeket, eszközöket, amelyek le-
het­vé teszik egy család megalapítását és fenntartását.4

R. A (>B@J92*%*G) J.3# # % (>B@J%(922%2G, 9229#;92/9)G) (92%#)  
# %@@%J JL)!2<*#!

A kérdés: „A munkavállaló, álláspályázó milyen tartalmú választ köteles 
adni a családalapítás, gyermekvállalás, gyermekszám, gyermekéletkor tekin-
tetében megjelen­ munkáltatói kérdésre?”

, Vö. pl. Magyarország Alaptörvénye (2011. április 25.) L) cikk (1)–(3) bekezdés, I. cikk 
(1)–(4) bekezdés, II. cikk, VI. cikk (1) bekezdés, XV. cikk (1) bekezdés, XVI. cikk (1) 
bekezdés, XVIII. cikk (2) bekezdés, XIX. cikk (1) bekezdés, a Magyar Köztársaság Alkot-
mányáról szóló 1949. évi XX. törvény 8. § (1)–(2) bekezdés, 15–16. §, 54. § (1) bekezdés, 
66. § (2)–(3) bekezdés, 67. § (1), (3) bekezdés.

4 Vö. pl. A) I0%)#90##90 # BJ! P9;% T%@9K#%: Az Egyház társadalmi tanításának kom-
pendiuma, Szent István Kézikönyvek 12., Szent István Társulat, Budapest, 2007, 433 
(ford.: Dér Katalin és Horváth Pál), 209–254. pont (pl. GS, Acta Apostolicae Sedis [AAS] 
58 [1966] 1025–1115 (26., 47–52., 67. pont); B230 VI. P92 ;9;%: Humanae vitae 
kezdet, enciklika a gyermekvállalásról („a helyes születésszabályozásról”), Róma, 1968. július 
25., AAS 60 (1968) 468–491, Enchiridion Vaticanum, Bologna, 1968, 1621–1661, „Amit 
Isten egybekötött”, Szent István Társulat, Budapest, 1986, 79–96; S)!@* II. J9@# P92 ;9;%: 
Familiaris consortio kezdet, apostoli buzdítás az egész katolikus Egyház püspökeihez, papja-
ihoz és híveihez a keresztény család feladatairól a mai világban, 1981. november 22., AAS 
74 (1982) 81–191, Pápai Megnyilatkozások V., Szent István Társulat, Budapest, 1982, 148 
(2002. 114; ford.: Diós István); S)!@* II. J9@# P92 ;9;%: Evangelium vitae kezdet, encik-
lika az élet védelméről, 1995. március 25., AAS 87 (1995) 401–522, Pápai Megnyilatkozások 
XXVI., Szent István Társulat, Budapest, 1995, 152 (ford.: Diós István).

Sapientiana 201502.indb   68 04/12/15   15:40



– 69 –

A várandós munkavállalók és az igazmondás erénye, a hazugság tilalma 

Véleményem szerint a valótlan tartalmú, szándékosan megtéveszt­ 
(tény-)állítás, magatartástanúsítás az adott esetben nem feltétlenül min­sül 
hazugságnak, etikai, erkölcsteológiai, jogi, kánonjogi értelemben vett b8n-
nek, rossznak.

A „nagy kérdés” persze az, hogy: „Mi a hazugság fogalma?”
Válaszomat a hazugság fogalma és az azzal kapcsolatos probléma súlya, 

az emberi élet védelme fel­l közelítem meg, mert a témában így, az emberi 
élet védelme érdekében juthatunk el leginkább a helyes álláspontra, és ha az 
ember nem kap munkát (állást), akkor általában nem tud megélni, családot 
alapítani, gyermeket vállalni, eltartani, s ennél fogva maga az emberi élet 
kerül közvetlen és súlyos veszélybe.

U. A I%)B0#90 :0%2>% # %) %))%2 J%;K#2%*# ;.?2>% #T2/%  
– %) !>?!. 2!* (3!2>!

Ha feltesszük, hogy „minden hazugság b8n”,5 „a hazugság soha nem meg-
engedett”,6 már csak azt kell tisztáznunk, az a „nagy kérdés”, hogy „Mi a 
hazugság fogalma?”;7 túl azon, hogy „a cél nem szentesíti az eszközt” elve= 
a rossz eszközre vonatkozik.C Vagyis kérdés, hogy az adott eszköz rossz-e,D 
illetve, az adott esetben van-e jó eszköz, s ha nincs, melyik a kevésbé rossz 
választás, azaz a helyes megoldás.E

Németh Gábor erkölcsteológus A hazugság erkölcsteológiai  értelmezése 
cím8 könyvében,F a „hazugság” fogalmához alapul veszi: „A már-már 
klasszikussá vált meghatározás szerint minden egyértelm8 megtévesztési 

5 Vö. N>!*I G9?.: A hazugság erkölcsteológiai értelmezése, Erkölcsteológiai Könyvtár 
11., JEL Könyvkiadó, Budapest, 2011, 407 (ETK 11.), pl. 93, 105, 143, 148–149, 151, 
177–180, 186, 197, 211, 298).

6 Lásd uo. 218.
7 Vö. uo. 145–146, 224.
= Vö. uo. 93, 109, 129–130, 135, 184, 280, 342.
C Vö. uo. 111.
D Vö. uo. 95–98.
E Vö. „kisebbik rossz” elve: uo. 111–112, 119, 184–185, 194–195, 321, 338–341.
,F N>!*I G9?. ebben a könyvében mindenekel­tt arra törekszik, hogy bemutassa a bibli-

ai hazugságtilalom hátterét és magyarázatát, elemezze az ószövetségi beszámolókat és az Új-
szövetségben megvalósuló radikális jézusi igazságkövetelményt, a történeti részben többek 
között katolikus teológusok, különösen Szent Ágoston és Aquinói Szent Tamás tanításával 
foglalkozva. A m8 szól a hazugság megítélésével kapcsolatos tanítóhivatali megnyilatkozá-

Sapientiana 201502.indb   69 04/12/15   15:40



– 70 –

Hámori Antal

szándékkal elhangzott hamis állítás hazugság, és mint ilyen elvetend­.”,, 
(Németh Gábor e könyvében csoportosítást is elénk tár,,4 és szó esik a „jo-
gosulatlan információkérés”-r­l, a való tény ismeretéhez való jogosultság 
hiányáról, valamint a „nagyobb erkölcsi jó” elérésére kiterjed­ szándékról,,5 
s­t, a károkozási „kritérium”-ról is,,6 illet­leg a magatartással (nem szóbeli 
közléssel) és a gondolattal elkövetett hazugságról.,7 Mindez értelemszer8en 
visszaköszön a szisztematikus reflexióban.)

Aquinói Szent Tamás tanítása vonatkozásában kétségtelenül „diWeren-
ciáltabb hazugságfogalom”-ról olvashatunk,,= ám továbbra is kérdés, hogy 
helyes-e a használt „hazugság”-fogalom. Viszont „felmerül a probléma, 
hogy hogyan lehet b8n nélkül válaszolni nemcsak az igaztalan, jogsérelemre 
irányuló kérdésre, hanem a jogosulatlan kérdésre is”.,C

Németh Gábor hangsúlyozza: „Természetesen már Szent Ágoston és 
Szent Tamás is utaltak arra, hogy nincs igazsághoz való feltétlen jog, de kér-
désfeltevés esetén legfeljebb a hallgatást vagy a kétértelm8 választ fogadták 
el a b8n lehetséges alternatíváiként.”,D Ezzel szemben például: „Grotiushoz 
hasonlóan Pufendorf is alkalmazza a hamis állítás (falsiloquium) és a ha-
zugság (mendacium) közötti különbséget”;,E ami Szerz­nek a történeti rész 
végén adott összefoglaló értékelésében kezd „tükröz­dni” („…lehet­vé teszi 
a világos megkülönböztetést a hamis állítás és a hazugság között…”4F).

Németh Gábor könyvének a tanítóhivatali (pápai, püspöki) megnyilat-
kozásokat4, érint­ fejezetében szerepel: „…hazudni még oly jó cél, mint a 

sokról, és diWerenciált (vö. 321–330., 337–343.) szisztematikus reflexióval is párosul (fon-
tos szakspecifikus területeket is érintve, mint például az orvosi igazmondás).

,, Lásd uo. 21, vö. uo. 103–106, 108, 129, 165, 302, 313.
,4 Lásd uo. 23–25, vö. uo. 32–37.
,5 Lásd uo. 51–52, vö. uo. 162–163, 183–186, 194, 197, 201, 206, 211–212, 220–221, 

226–228, 233–234, 252, 255–256, 261–267, 392–393.
,6 Lásd uo. 57, vö. uo. 71, 82, 104, 162, 169, 173, 177, 204–205, 228–229.
,7 Lásd uo. 159, 169–170, vö. uo. 192–193, 227, 238, 267.
,= Lásd uo. 165–174, 179–181, 183–185, 195–197.
,C Lásd uo. 212, vö. uo. 212–214, 316, 392.
,D Lásd uo. 219, vö. uo. 242, 247–249 és 250–252, 322–330, 337, 392.
,E Lásd uo. 225; vö. uo. 261–267 (és 338, 392): jogos védelem esetén a megtéveszt­ „hamis” 

állítás nem min­sül hazugságnak – Benedikt Stattler, Arthur Vermeersch, Matthias Laros.
4F Lásd uo. 270.
4, Lásd 1983. évi Codex Iuris Canonici (CIC) 749–750., 752–754. kánonok; Az Egyházi 

Törvénykönyv, A Codex Iuris Canonici hivatalos latin szövege magyar fordítással és magya-
rázattal. Szerkesztette, fordította és a magyarázatot írta: Erd­ Péter, Szent István Társulat, 

Sapientiana 201502.indb   70 04/12/15   15:40



– 71 –

A várandós munkavállalók és az igazmondás erénye, a hazugság tilalma 

béke, érdekében sem szabad”; „…az Írás megtiltja a hazugságot még akkor 
is, ha így meg lehetne menteni egy életet…”;44 „nem szabad még akkor sem 
hazudni, ha ezzel életet lehet menteni”;45 „…a malum intrinsecum cseleke-
deti listájában azonban a hazugság nem kerül felsorolásra…”46

„A Katolikus Egyház Katekizmusa a nyolcadik parancs kapcsán a hazug-
ság meghatározásában a Szent Ágostontól származó definíciót alkalmazza, 
vagyis »hamis állítás azzal a szándékkal, hogy megtévesszen«.”47 „Megem-
líthet­, hogy a Katekizmus 1993-as kiadása még kiegészíti ezt azzal, hogy 
»megtéveszteni azt, akinek joga van az igazságot megismerni«. Ez a kiegészí-
tés az újabb kiadásokból már kimarad.”4=

Németh Gábor a Katekizmusból még a 2484. pontot idézi, ami a hazug-
ság súlyosságának mértékét taglalja,4C és röviden a 2485–2486. pontra is 
utal;4D magát a hazugság fogalmát a szisztematikus részben boncolgatja,4E 
s a következ­képpen határozza meg: „olyan közlés (szó, cselekvés vagy ma-
gatartás), amit a beszél­ valótlannak tart, és kifejezetten a hallgató megté-
vesztésére, illetve a valóság megismerésének megakadályozására tudtul ad. 
Véleményem szerint nem a közlés objektív valótlanságtartalma, hanem a 
szubjektív valótlannak tartás és a megtéveszt­ közlés az, ami dönt­, mi-
vel ez a tevékenység irányul els­dlegesen arra, hogy a hallgatót a valóság 
megismerését­l elzárja, függetlenül attól, hogy ez eredményre vezet-e. Ez 
a megközelítés véleményem szerint áthidalja az emberi megismer­képesség 
által felvetett kérdéseket és azt, hogy a közölt információ, illetve ennek ha-
tása etikai vonatkozással rendelkezik-e, mivel els­dlegesen a hallgatót, de 
bizonyos vonatkozásban a beszél­t is elvágja a valóság egészét­l.”5F

Budapest, 2001, 555–558.; E.3M P*!.: Egyházjog, Szent István Kézikönyvek 7., Szent 
István Társulat, Budapest, 2005, 397–399.

44 Lásd ETK 11., 272.
45 Lásd uo. 273.
46 Lásd uo. 279 – vö. Veritatis splendor 1133–1228., Pápai Megnyilatkozások XXIV., Szent 

István Társulat, Budapest, 1993, 149 (ford.: Diós István; VS), 80. pont; GS 27. pont.
47 Lásd ETK 11., 281 – vö. S)!@* II. J9@# P92: A Katolikus Egyház katekizmusa, Szent 

István Kézikönyvek 6., Szent István Társulat, Budapest, 2002, 2482. pont (ford.: Diós 
István).

4= Lásd ETK 11., 281.
4C Vö. uo. 308–313.
4D Lásd uo. 281.
4E Lásd uo. 296–303.
5F Lásd uo. 303; ad hazugság fajtái: uo. 303–308.

Sapientiana 201502.indb   71 04/12/15   15:40



– 72 –

Hámori Antal

Meglátásom szerint az „ágostoni” mondatot – a hazugság fogalmának 
meghatározása szempontjából is – árnyalják a Katekizmus vonatkozó, Né-
meth Gábor által nem idézett részei:

A hazugság az igazság elleni megtéveszt­ szándékú beszéd vagy maga-
tartás (aktív, passzív), az igazság és a szeretet rendje elleni b8n, vétség, 
az embernek az igazsághoz és a felebaráthoz f8z­d­ kapcsolatát sérti,5, 
az igazmondás erényének megsértése, valóságos er­szak a másikkal 
szemben, megismer­ képességében sebzi meg.54

„Az igazság közléséhez való jog nem föltételek nélküli. Mindenkinek 
a testvéri szeretet evangéliumi követelményéhez kell hozzáigazítania 
életét. Ez konkrét esetekben megköveteli annak mérlegelését, hogy a 
kérdez­nek föl kell-e tárni az igazságot, vagy sem.”55

„A szeretetnek és az igazság tiszteletben tartásának kell vezérelnie 
minden információ- vagy közléskérésre adott választ. Mások java és 
biztonsága, a magánélet tiszteletben tartása és a közjó elegend­ okok 
arra, hogy elhallgassuk azt, amit másnak nem kell tudnia, illetve hogy 
okosan beszéljünk. A botrány elkerülése gyakran szigorú hallgatást kö-
vetel. Senki sem köteles föltárni az igazságot annak, akinek nincs joga 
megismerni azt.”56

„A gyónási titok szent, semmilyen körülmények között nem árulható 
el.” „»A gyónási titok sérthetetlen; ezért tilos a gyóntatónak a gyónót 
szóval vagy bármilyen más módon, bármi okból, akár csak részben is 
elárulnia.«”57

„A hivatali titkokat – melyeknek például politikusok, katonák, or-
vosok és jogászok vannak birtokában – vagy a titoktartás terhe alatt 
tett bizalmas közléseket ­rizni kell azon kivételes esetekt­l eltekintve, 
amikor a titok megtartása komoly károkat okozhat az azt közl­, meg-

5, Vö. pl. KEK 2483 és 2485.
54 Vö. uo. 2486.
55 Lásd uo. 2488.
56 Lásd uo. 2489; vö. Sir 27,17; Péld 25,9–10.
57 Lásd KEK 2490; CIC 983. kán. 1. §.

Sapientiana 201502.indb   72 04/12/15   15:40



– 73 –

A várandós munkavállalók és az igazmondás erénye, a hazugság tilalma 

hallgató vagy egy harmadik személynek, s a kár csak az igazság nyilvá-
nosságra hozatalával kerülhet­ el. A másokra káros magáninformáció-
kat súlyos és arányos ok nélkül még akkor sem szabad nyilvánosságra 
hozni, ha nem a titoktartás terhe alatt bízták ránk.”5=

„A személyek magánéletével kapcsolatban mindenkinek ­riznie kell a 
kell­ körültekintést. A tájékoztatásért felel­s embereknek meg kell tar-
taniuk a helyes arányt a közjó követelményei és a részleges jogok tisz-
teletben tartása között. A politikai vagy közéleti tevékenységet folytató 
személyek magánéletébe behatoló tájékoztatás elítélend­, amennyiben 
bizalmas szférájukat és szabadságukat veszélyezteti.”5C

Kérdés tehát, hogy hazugság (b8n) valósul-e meg például akkor, amikor 
a szándékosan megtéveszt­, valótlan (tény-)állítás ártatlan ember életének 
megmentésére irányul (nem mindig van lehet­ség a hallgatásra vagy az okos 
beszédre).

Nézetem szerint az ártatlanokat üldöz­k – az igazság szerint – nem jogo-
sultak megismerni az üldözöttek tartózkodási helyét; az üldöz­k által meg-
kérdezettek az adott esetben nem az igazság ellen beszélnek, a felebaráthoz 
f8z­d­ kapcsolatukat nemhogy nem sértik, hanem szolgálják, védik, nem 
ártanak, hanem segítenek a halálveszélyben lév­ ártatlanokon, fontos erköl-
csi javakat szolgálnak, erényesek, vagyis nem hazudnak, az igazság, az igazsá-
gosság és a szeretet érvényesül. A szónak az a rendeltetése, hogy a megismert 
igazságot másokkal közölje, a felebarátra vonatkozik, nem a segítségre szo-
ruló, ártatlan ember életét kioltani szándékozókra. Az igazmondás erénye 
az adott esetben tehát nem sérül; nem a megkérdezettek által jelenik meg 
„valóságos er­szak a másikkal szemben”, hanem a jogellenesen támadók 
által. Az ezen utóbbiak szerinti cselekmény súlyosan jogellenes, ezért megis-
mer­képességük nem sebz­dik meg. (Az emberek közötti bizalmat aláásná, 
a társadalmi kapcsolatok rendszerét megbontaná még nagyobb mértékben, 
ha a megkérdezettek – akár csak a kényszerítés hatására – szintén elárulnák 
felebarátaikat; az természetesen egyéb, alapvet­bb okok – például az emberi 
élet védelmének kötelezettsége – miatt is kizárt, tilos; a megkérdezettnek 
ugyanakkor a saját életére is vigyáznia kell, vagyis abban az esetben, amikor 

5= Lásd KEK 2491.
5C Lásd uo. 2492.

Sapientiana 201502.indb   73 04/12/15   15:40



– 74 –

Hámori Antal

normatíve nincs lehet­ség a hallgatásra vagy az okos beszédre, nem marad 
más, mint a szándékosan megtéveszt­, valótlan tényállítás.)

A hazugság fogalmi meghatározása vonatkozásában is hangsúlyozandó: 
„Az emberi cselekedetek filozófiai és pszichológiai elemzésében hasznos a 
különböz­ összetev­k és szintek elkülönítése, de ugyanakkor meg kell ­riz-
ni a tett integritását, és nem szabad túlzottan »atomizálni« azt. A tett tárgya 
szükségszer8en magával hoz egy bizonyos tudást magáról a tárgyról.”5D

Varga Andor erkölcsteológus Az erkölcsi élet alapjai cím8 könyvében a 
következ­ket írja: „Szabad-e hamis választ adnunk azért, hogy megmentsük 
valaki életét, akit egy ­rült üldöz? Ennek és hasonló eseteknek a megoldása 
az eszköz analizálása lehet. Vajon az eszköz, pl. valótlant mondani, valóban 
rossz? A »hazugság« kifejezés már magában foglalja az erkölcsileg rossz tett 
fogalmát. Meg lehet-e különböztetni a valótlanság állítását a hazugságtól 
oly módon, hogy a valótlan kifejezés ne lenne helytelen minden esetben? 
Vigyáznunk kell, hogy ne vegyük a tett tárgyát mer­ fizikai valóságában. 
Egy tett tárgya nagyon bonyolult lehet, és a figyelmes elemzés megmutat-
hatja, hogy mennyire szövevényes. Ha az emberi természetet az erkölcsiség 
normájának vesszük és az igazmondás problémájára alkalmazzuk, a követ-
kez­ meggondolásra jutunk: az ember társas lény, amit mutat az is, hogy 
fizikai, szellemi és lelki igényei nagyobbak egyéni erejénél, és csak másokkal 
való együttm8ködés révén elégíthet­k ki. Ebb­l a tényb­l arra következtet-
hetünk, hogy a bizalom az emberi élet szükséges kelléke, amely nélkül az 
együttm8ködés lehetetlen lenne. Ez azt jelenti, hogy közléseinkben az igaz-
sághoz kell magunkat tartanunk, és következésképp a társadalom minden 
tagjának joga van az igazságra általában. Azonban minden jog korlátozva 
van más jogok és kötelességek révén. Ha valaki nem arra használja az igaz-
ságra való jogát, hogy másokat segítsen, hanem arra, hogy kárt okozzon ne-
kik, ez a személy visszaél az igazsághoz való jogával, és azt az alapot, amelyre 
ez a jog épül, kiforgatja eredeti mivoltából, következésképp eljátssza jogát 
erre a részleges igazságra, és nem szükséges igaz választ adnunk neki. 1) Va-
lótlant mondani ebben az adott esetben nem lenne az emberi természet 
mint az erkölcsiség normája ellen. Ez a fajta analízis indít sok moralistát 
arra, hogy a hazugságot úgy határozza meg, mint az igazság megtagadását 
olyan személynek, akinek joga van az igazsághoz. 2) Félrevezetni egy máni-

5D Lásd M%0/%. K%*2JB# P[#;LJ K@:!.!@K%: Az élet kultúrájáért, A Magyar Katolikus 
Püspöki Konferencia körlevele a bioetika néhány kérdéséről, Szent István Társulat, Budapest, 
2003, (146; MKPK 2003. évi bioetikai körlevél) 81. pont, 26. lábjegyzet.

Sapientiana 201502.indb   74 04/12/15   15:40



– 75 –

A várandós munkavállalók és az igazmondás erénye, a hazugság tilalma 

ákust, aki más életére tör, nem lenne erkölcsi rossz, és ezt tulajdonképpen 
nem is nevezzük hazugságnak. E meghatározás szerint tehát a hazugság nem 
egyszer8en valótlanság állítása félrevezetés céljával, hanem sz8kített érte-
lemben kell venni mint valótlanság állítását olyan személy felé, akinek joga 
van az igazsághoz. Meg kell jegyezni, hogy ebben az esetben a jó cél nem 
szentesíti a rossz eszközt, mert az eszköz eleve nem rossz.”5E

A fentiek alapján véleményem szerint a hazugság fogalmát röviden a kö-
vetkez­k szerint határozhatjuk meg: szándékosan megtéveszt­, hamis, igaz-
talan állítás, magatartás olyan személy el­tt, aki jogosult megismerni a való 
tényt (igazat). Az más, de nem jelentéktelen kérdés, hogy a „Senki sem 
köteles föltárni az igazságot annak, akinek nincs joga megismerni azt”6F ál-
lítás mennyiben enged teret a szándékosan megtéveszt­, valótlan (tény-)ál-
lításnak, aktív vagy passzív magatartásnak, s mely esetekben lehet szó csak a 
hallgatásról, illetve hogy az adott körülmények között mi az okos beszéd.6,

A hazugság általam mondott definíciója a következ­k figyelembevételével 
értend­: az objektíve indokolatlan (szükségtelen és aránytalan – önkényes, 
vö. „hamis, igaztalan”) megtéveszt­ szándékú, valótlan (vagy az elkövet­ 
által annak tartott) (tény-)állítás, magatartás-tanúsítás akár olyan személy 
el­tt is, akinek nincs joga megismerni a való tényt, az erkölcsi rossz körébe 
tartozik (hazugság – természetesen az egyenes szándékkal, tudva és kívánva 
történ­ elkövetés súlyosabb, mintha az eshet­leges szándékkal, tudva és be-
lenyugodva, tehát szintén akarva valósul meg); vagyis amennyire csak lehet, 
el kell kerülni a megtéveszt­ szándékú, valótlan (vagy annak tartott) (tény-)
állítást, magatartás-tanúsítást, s a hallgatást, illetve az okos beszédet kell 
választani (vö. például „lehetetlent senkit­l sem szabad követelni” – jogos 
védelem, „a jó cél nem szentesíti a rossz eszközt”). A való tény megismerésé-
hez való jogosultság nem feltétlenül eleme a hazugság definíciójának.

Az is az igazság része, hogy – teológiai és jogi értelemben is (a jog alatt az 
isteni jogot is értve) – felel­s vagyok az életemért (a „rám bízottak” miatt 
is – vö. salus animarum). A jogellenesen megölni akart személy tartózko-
dási helyét firtató és életveszélyes fenyegetéssel nyomatékosított kérdésre az 
adott esetben nem feltétlenül kizárt, hogy szándékosan megtéveszt­, valót-
lan (tény-)állítással válaszoljak.

5E Lásd V%.0% A@3.: Az erkölcsi élet alapjai, Teológiai Kiskönyvtár IV/6, Róma, 1978, 92–
93.

6F Lásd KEK 2489 (negyedik mondat).
6, Vö. uo. 2489; és ETK 11, 321–330, 339–341.

Sapientiana 201502.indb   75 04/12/15   15:40



– 76 –

Hámori Antal

Amennyiben nincs jó választás, elfogadható a kisebb erkölcsi rossz mel-
letti döntés (nem mindig van lehet­ség a hallgatásra és az okos beszédre). 
Kisebb erkölcsi rossznak t8nik a szándékosan megtéveszt­, valótlan tényál-
lítás (már ha egyáltalán az adott esetben ez rossznak min­sül), mint bármely 
más magatartás, ami jogellenesen halált eredményezne: akár a való tény 
(helyszín) elárulása (megölik a keresett, ártatlan személyt), akár a hallgatás, 
illetve az „okos beszéd” (vö. például Mt 10,16: „[…] Legyetek tehát okosak, 
mint a kígyók, […]”; engem ölnek meg; vö. a jogos védelmi szituációban 
a jogellenesen emberi élet ellen támadó személy életének kioltása – nem 
valósul meg b8n, hazugság, az eszköz nem rossz).64

Az emberi élet védelme melletti döntést segítheti az az érv is, hogy ahol 
alapvet­ értékr­l van szó – és az emberi élet ilyen –, ott mindig a véde-
lem szempontjából szigorúbb álláspontot kell képviselni.65 (A Katekizmus 
2484. pontja szerint a hazugság önmagában bocsánatos b8n. Az el­kérdés 
azonban az, hogy mi a hazugság fogalma, arra is figyelemmel, hogy a „ha-
zugság” szó alatt b8nt értünk – „minden hazugság b8n”, „a hazugság soha 
nem megengedett”.)

A magatartás tárgyának, irányultságának (finis operis) és az illet­ szán-
dékának (finis operantis) a szoros kapcsolatát az is mutatja, hogy az adott 
esetben ugyanaz a magatartás a szándéktól függ­en jónak, elfogadhatónak 
vagy rossznak min­sül: lásd jogellenesen támadó és jogos védelmi helyzet-
ben lév­ ugyanolyan irányú, erej8 ütése. Ahhoz, hogy meg tudjuk érteni 
a tárgyat, amely a magatartást erkölcsileg meghatározza (min­síti), a ma-
gatartást tanúsító személlyel kell azt kapcsolatba hozni.66 Varga Andor az 

64 Vö. V%.0% A@3.: Az erkölcsi élet alapjai, Teológiai Kiskönyvtár IV/6, Róma, 1978, 93.: 
„Ez az elv azon a meggondoláson alapul, hogy az erkölcsi jót a tettnek a racionális emberi 
természettel való megegyezése eredményezi. Más szóval, az erkölcsiség nem róhat ránk el-
lentmondó kötelességeket, mivel ez ésszer8tlen obligáció lenne.” S)!@* II. J9@# P92 ;9;% 
az Evangelium vitae kezdet, enciklika 55. pontjában, a jogos védelem témakörében – a ránk 
bízottakra tekintettel fennálló kötelesség szempontjából is – ír arról, hogy a jogos védelmi 
helyzetben lév­ az életére tör­ életének kioltása által nem követ el b8nt, nem sérti meg a 
„Ne ölj!” parancsot. Ugyanígy véleményem szerint az ilyen szituációban – a szükségesség és 
az arányosság követelményének megfelel­en – nem valósul meg hazugság (b8n) a szándé-
kosan megtéveszt­, valótlan tartalmú állítással, magatartással.

65 Lásd Az MKPK 2003. évi bioetikai körlevelének 34. és 199. pontját; továbbá: „Ha azon-
ban egzisztenciális jogok és másodlagos, kevésbé fontos jogok ütköznek, akkor az el­bbi 
védelme az etikus magatartás” – uo. 166. pont; vö. „kett­s hatás” elve: pl. uo. 44. és 69. 
pont.

66 Vö. pl. VS 78. pont; MKPK 2003. évi bioetikai körlevél 70. pont.

Sapientiana 201502.indb   76 04/12/15   15:40



– 77 –

A várandós munkavállalók és az igazmondás erénye, a hazugság tilalma 

említett könyvében szintén felhívja a figyelmet arra, hogy „ne válasszuk szét 
a tett elemeit oly módon, hogy elveszítsük annak egységét és hamis követ-
keztetésre jussunk”;67 továbbá: „Vigyáznunk kell, hogy ne vegyük a tett 
tárgyát mer­ fizikai valóságában.”6=

A szándékosan megtéveszt­, valótlan (tény-)állítás, magatartás abból a 
szempontból is kell­en megvizsgálandó, hogy mire irányul. Ehhez szüksé-
ges ismerni az illet­ szándékának (finis operantis) a tartalmát. A magatartás 
tárgya (finis operis) és az illet­ szándéka (finis operantis) között fennálló szo-
ros összefüggést nem szabad figyelmen kívül hagyni; a magatartás összete-
v­it nem szabad túlzottan elkülönülten vizsgálni.

Az adott esetben – e tekintetben – a jogellenes támadás is közrehat. Ha 
pedig a jogellenesen fellép­ személy akaratot megtör­ kényszert, fenyege-
tést alkalmaz a szóra bírás érdekében (akár „esküt” is elérve a megkérde-
zett­l), akkor a szándékosság meg sem valósul a nem hallgatás vonatkozá-
sában; márpedig a hazugság egyik fogalmi eleme a valótlan (tény-)állítás 
szándékossága, ami a „megtévesztési szándék” által tükröz­dik. Egyébként 
pedig kérdés, hogy a megkérdezettnek mennyiben van szabadsága a szán-
dékosan megtéveszt­, valótlan (tény-)állítás helyett a hallgatásra, illetve az 
okos beszédre.

Annak eldöntését tehát, hogy a szándékosan megtéveszt­, valótlan 
(tény-)állítás, magatartás önmagában rossz eszköz-e, a magatartás tárgyának 
alaposabb elemzésével látom lehetségesnek. Véleményem szerint nem je-
lenthetjük ki, hogy az ilyen magatartás önmagában, tehát mindig, minden 
körülmények között rossz eszköz.

Amennyiben az említettek értelmében megvalósul a hazugság (b8n), te-
hát ha a szándékosan megtéveszt­, valótlan (tény-)állítás, magatartás eti-
kai, erkölcsteológiai, jogi, kánonjogi szempontból rossz, ami „önmagában 
helytelen cselekedet” (KEK 1753), annyiban jöhet szóba a „jó cél” pusztán 
enyhít­ volta.6C

A fentieknek megfelel­en, csökkentend­ a laxista értelmezés veszélyét, 
nem zárom ki azt az álláspontot, amely szerint a hazugság definíciója nem 
foglalja magában az „olyan személy el­tt, aki jogosult megismerni a való 
tényt (igazat)”, illetve a „megtéveszteni azt, akinek joga van az igazságot 
megismerni” tartalmú szövegrészt; vagyis a fogalmi meghatározás – helyes 

67 Lásd V%.0% A@3.: Az erkölcsi élet alapjai, Teológiai Kiskönyvtár IV/6, Róma, 1978, 89.
6= Lásd uo. 92.
6C Vö. pl. ETK 11., 338.

Sapientiana 201502.indb   77 04/12/15   15:40



– 78 –

Hámori Antal

értelmezés szerint – így is megáll: „szándékosan megtéveszt­, hamis, igaz-
talan állítás, magatartás”. Az „olyan személy el­tt, aki jogosult megismerni 
a való tényt (igazat)”, illetve a „megtéveszteni azt, akinek joga van az igaz-
ságot megismerni” tartalmú szövegrész szóban forgó alkalmazása esetén az 
hihet­, hogy az olyan személy szándékos megtévesztése, aki nem jogosult 
megismerni a való tényt (igazat), nem min­sülhet hazugságnak, amely a 
kifejtettek szerint nem állja meg a helyét (lásd objektíve erkölcsileg ésszer8 
indok nélkül, szükségtelenül, aránytalanul, önkényesen történ­ szándékos 
megtévesztés).

Abban az esetben, amikor a megkérdezettnek etikai, erkölcsteológiai 
értelemben – a jogellenesen támadó (fizikai vagy pszichikai) kényszerítése 
miatt – nincsen szabadsága (szabad akarata) a szándékosan megtéveszt­, 
valótlan (tény-)állítás helyett a hallgatás, illetve az okos beszéd választására, 
akkor a felel­sség a jogellenesen támadónak „számítódik be” („közvetett 
tettesség”), és ilyenkor a hazugság a valótlanságot állító szempontjából csak 
a definíció (törvényi – különös részi – tényállás) szintjén valósul meg, a fele-
l­ssége az általános részi normák alapján (a hallgatás, illetve az okos beszéd 
választására kiterjed­ szabad akarat híján) nem áll fenn, vagyis – noha a 
cselekménye diszpozíciószer8 (definíciószer8) – a b8nösség szintjén (etikai, 
erkölcsteológiai, jogi, kánonjogi értelemben) nem követett el hazugságot, 
igazságtalanságot (normatív értelemben nem hazudott); – a hazugságot 
(igazságtalanságot, visszaélést) a jogellenes kényszert, fenyegetést alkalmazó 
követte el (az más kérdés, hogy neki ez mennyiben számítható be). Ha a 
megkérdezett akaratát a kényszerítés nem törte meg, hanem csak hajlította, 
a kényszerítés nem ment­, hanem enyhít­ körülmény. (Vö. például: „A sza-
badság az értelemben és az akaratban gyökerez­ hatalom…” – KEK 1731.)

Eme álláspont – véleményem szerint –, helyes (általános részi normákat 
is magában foglaló) érveléssel nem áll ellentétben Németh Gábor végkö-
vetkeztetésében írt azon „tételével”, amely szerint „…a hazugsággal mint 
szükséghelyzeti megoldással szemben pedig elv, hogy inkább elviselni kell a 
szenvedést, mint b8n által megszabadulni t­le”;6D „…a hazugság szükség-
helyzetben is b8n, és még ha bocsánatos is, a benne lév­ inordinatio mindig 
megmarad”6E –, a „nagy kérdés” ugyanis az, hogy „Mi a hazugság fogalma?”; 
továbbá: „Minden szándékosan megtéveszt­, valótlan (tény-)állítás, maga-
tartás b8n (hazugság)?” „A szándékosan megtéveszt­, valótlan (tény-)állítás, 

6D Lásd uo. 391.
6E Lásd uo. 394.

Sapientiana 201502.indb   78 04/12/15   15:40



– 79 –

A várandós munkavállalók és az igazmondás erénye, a hazugság tilalma 

magatartás mindig, minden körülmények között rossz eszköz (b8n)?” „Ak-
kor is, amikor ártatlan ember életének megmentésére irányul, és normatí-
ve nincs lehet­ség a hallgatásra vagy az okos beszédre?”; túl azon, hogy az 
akaratot megtör­ jogellenes kényszer, fenyegetés esetén az ezt elszenved­ 
(„megkérdezett”) felel­ssége nem áll fenn.

Akármelyik definíciót fogadjuk is el, elkerülend­ a téves következtetést 
mindegyiket megfelel­en magyarázni kell (például a hamis és az igaztalan 
jelz­t: „A hazugság a szándékosan megtéveszt­, hamis, igaztalan állítás, ma-
gatartás.” – itt a „hamis”, „igaztalan” az említettek szerint erkölcsileg, er-
kölcsteológiailag, jogilag, kánonjogilag rossz tartalommal bír); akkor is, ha 
más fogalmi meghatározást nézünk.

A kifejtettek alapján talán azt is mondhatjuk, hogy a hazugság az objektíve 
erkölcsileg ésszer, indok nélkül (szükségtelenül és aránytalanul – önkényesen) 
történ­, szándékosan megtéveszt­, valótlan (vagy az elkövet­ által annak 
tartott) (tény-)állítás, (aktív vagy passzív) magatartás-tanúsítás (a szándék 
fogalmilag kiterjed a valótlan vagy az elkövet­ által annak tartott tény állí-
tására, magatartástanúsítására, különben nincsen szó hazugságról, ami nem 
jelenti azt, hogy a nem szándékos valótlan tényállítás, magatartástanúsítás 
nem bírhat etikai, erkölcsteológiai, s­t, jogi, kánonjogi relevanciával – vö. 
vétkesen téves lelkiismeret, csak éppen azt nem nevezzük hazugságnak). Ez-
zel az objektív erkölcsi rendre, s az ennek megfelel­ józan észre, illet­leg az 
általános részi normákra, alapelvekre – például a Katekizmusnak a szabadság 
és felel­sség, „az emberi cselekedetek erkölcsisége”, valamint a b8n meg-
határozása vonatkozásában megjelen­ pontjaira (1731–1738, 1749–1761, 
1849–1851) – is jobban utalunk (ebben az esetben az „objektíve ésszer8 
indok […]” tartalmi ismerete szükséges), aminek az el­adására a fentiek 
szerint törekedtünk.

X. KL(!*J!)*!*# % (2!!@3M) (9.%@3G# >B@J%(922%2GJ,  
9229#;92/9)GJ (@%*J)9#9?%@

A szóban forgó eseti körben az említett okok miatt7F a munkáltató nem jo-
gosult megismerni a való tényt, a munkavállaló, álláspályázó jogosult nem 
válaszolni, kitér­ választ adni, a munkáltató tolakodó, etikátlan, jogellenes 
kérdésére esetleg valótlan tényt közölni. Az igazság és a szeretet ellen ugyanis 

7F Lásd 1. A probléma és az azzal kapcsolatos álláspont, álláspontom indokolása.

Sapientiana 201502.indb   79 04/12/15   15:40



– 80 –

Hámori Antal

ilyenkor a munkáltató beszél, sértve a felebaráthoz f8z­d­ kapcsolatot, ami 
minden társadalom számára ártalmas, aláássa az emberek közötti bizalmat 
és megbontja a társadalmi kapcsolatok rendszerét: ellehetetleníti a csalá-
dalapítást, a gyermek-, illetve a munkavállalást. Hangsúlyozandó, hogy a 
munkavállalónak, álláspályázónak – lehet­ség szerint – figyelemmel kell 
lennie a munkáltató azonos súlyú körülményeire, érdekeire, nehogy arány-
talanul veszélyeztesse a munkáltató, illetve családjának megélhetését (lásd 
pl. többgyermekes egyéni vállalkozó esete, az új munkavállaló alkalmazá-
sához és betanításához szükséges id­t, a felmondási id­t, illetve a próbaid­ 
létét, tartamát, illetve nemlétét is mérlegelve). Ha a munkavállalónak, állás-
pályázónak tudomása van (vagy tudnia kell) az azonos vagy nagyobb súlyú 
munkáltatói körülményr­l, érdekr­l, akkor a mozgástere sz8kebb (felel­s-
sége nagyobb), a valótlan tény állítása kizárt lehet.

Mások java és biztonsága (vö. pl. megélhetés), a magánélet (vö. pl. csalá-
dalapítás, gyermekvállalás) tiszteletben tartása és a közjó (vö. pl. társadalom 
jöv­je, emberi faj fennmaradása) elegend­ okok arra, hogy elhallgassuk azt, 
amit másnak nem kell tudnia, illetve, hogy okosan beszéljünk; senki sem 
köteles feltárni az igazságot annak, akinek nincs joga megismerni azt.

A szónak az a rendeltetése, hogy a megismert igazságot másokkal közölje, 
a felebarátra vonatkozik, nem a jogait rendeltetésellenesen gyakorló mun-
káltatóra, akinek magatartása súlyosan jogellenes, ezért megismer­képessége 
nem sebz­dik meg. A munkáltatónak nem szabad olyan kérdést feltennie, 
ami a munkavállalót lehetetlen helyzetbe hozza (vö. pl. család vagy munka); 
ha pedig mégis megteszi, a munkavállaló nem köteles a való tényt közölni, 
mivel a munkáltató – a kifejtettek szerint – nem jogosult megismerni azt. 
A munkavállaló nem tudhatja (kell­ bizonyossággal), hogy az igazat tartal-
mazó válaszának nem lesz számára hátrányos (munkavállalást, megélhetést, 
családalapítást, gyermekvállalást ellehetetlenít­) következménye; márpedig, 
ha nem szabad, hogy a munkáltatót a munkavégzésre irányuló jogviszony 
létesítése szempontjából (a munkavállalóra nézve hátrányosan) befolyásol-
ják e körülmények (pl. a gyermekek száma, életkora), akkor a szóban forgó 
kérdések feltétele sem megengedett.

Sapientiana 201502.indb   80 04/12/15   15:40



– 81 –

A várandós munkavállalók és az igazmondás erénye, a hazugság tilalma 

A jogvédelem természetesen biztosított,7, a jogérvényesülés azonban – 
miként az idézett, 21. századi magyar munkáltatói fenyegetés is mutatja 
– korlátozott, így témánk indokolt.

7, Lásd pl. a munka törvénykönyvér­l szóló 2012. évi I. törvény (Mt.) 6. § (2) bekezdés, 7. 
§ (1)–(2) bekezdés, 9–12. §, a Munka Törvénykönyvér­l szóló 1992. évi XXII. törvény 
(régi Mt.) 3. § (1), (4) bekezdés, 4. § (1)–(3) bekezdés, 5. § (1)–(2) bekezdés, 77. § (1)–(2) 
bekezdés; az egyenl­ bánásmódról és az esélyegyenl­ség el­mozdításáról szóló 2003. évi 
CXXV. törvény (Ebktv.) 5. § d) pont, 8. § l) pont, 9. §, 10. § (1) bekezdés, 21–23. §; az 
Mt. 7. § (1) bekezdése szerint: „(1) Tilos a joggal való visszaélés. E törvény alkalmazásában 
joggal való visszaélés különösen, ha az mások jogos érdekeinek csorbítására, érdekérvénye-
sítési lehet­ségeinek korlátozására, zaklatására, véleménynyilvánításának elfojtására irányul 
vagy ehhez vezet.”; a régi Mt. 4. § (2) bekezdése szerint: „(2) A jog gyakorlása különösen 
akkor nem rendeltetésszer8, ha az mások jogos érdekének csorbítására, érdekérvényesítési 
lehet­ségének korlátozására, zaklatására, véleménynyilvánításának elfojtására irányul, vagy 
erre vezet.”; az Mt. 10. § (1) bekezdése szerint: „(1) A munkavállalótól csak olyan nyilat-
kozat megtétele vagy adat közlése kérhet­, amely személyiségi jogát nem sérti, és a munka-
viszony létesítése, teljesítése vagy megsz8nése szempontjából lényeges. A munkavállalóval 
szemben csak olyan alkalmassági vizsgálat alkalmazható, amelyet munkaviszonyra vonat-
kozó szabály ír el­, vagy amely munkaviszonyra vonatkozó szabályban meghatározott jog 
gyakorlása, kötelezettség teljesítése érdekében szükséges.”; a régi Mt. 77. § (1)–(2) bekez-
dése szerint: „(1) A munkavállalótól csak olyan nyilatkozat megtétele vagy adatlap kitöltése 
kérhet­, illetve vele szemben csak olyan alkalmassági vizsgálat alkalmazható, amely szemé-
lyiségi jogait nem sérti, és a munkaviszony létesítése szempontjából lényeges tájékoztatást 
nyújthat. (2) Tilos a munkavállalót terhesség megállapítására irányuló vizsgálat elvégzésére, 
illetve err­l szóló igazolás bemutatására kötelezni, kivéve, ha erre a munkaköri alkalmas-
ság vizsgálata és véleményezése körében, jogszabály el­írása alapján kerül sor.”; az Ebktv. 
8. § l) pontja kimondja, hogy: „Közvetlen hátrányos megkülönböztetésnek min­sül az 
olyan rendelkezés, amelynek eredményeként egy személy vagy csoport valós vagy vélt […] 
l) anyasága (terhessége) vagy apasága […] miatt részesül kedvez­tlenebb bánásmódban, 
mint amelyben más, összehasonlítható helyzetben lev­ személy vagy csoport részesül, része-
sült vagy részesülne.”; az Ebktv. 9. §-a szerint: „Közvetett hátrányos megkülönböztetésnek 
min­sül az a közvetlen hátrányos megkülönböztetésnek nem min­sül­, látszólag az egyen-
l­ bánásmód követelményének megfelel­ rendelkezés, amely a 8. §-ban meghatározott tu-
lajdonságokkal rendelkez­ egyes személyeket vagy csoportokat lényegesen nagyobb arány-
ban hátrányosabb helyzetbe hoz, mint amelyben más, összehasonlítható helyzetben lév­ 
személy vagy csoport volt, van vagy lenne.”; az Ebktv. 21. § a) pontja szerint: „Az egyenl­ 
bánásmód követelményének sérelmét jelenti különösen, ha a munkáltató a munkavállaló-
val szemben közvetlen vagy közvetett hátrányos megkülönböztetést alkalmaz, különösen a 
következ­ rendelkezések meghatározásakor, valamint azok alkalmazásakor: a) a munkához 
való hozzájutásban, különösen nyilvános álláshirdetésben, a munkára való felvételben, az 
alkalmazási feltételekben”.

Sapientiana 201502.indb   81 04/12/15   15:40



– 82 –

SZERZETESSÉG Sapientiana 8 (2015/2) 82–102.

Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend 
identitására

B%.*GJ T?. SJ

Abstract
'is year the Society of Jesus commemorates the 400th anniversary of the 
death of his fifth General Claudio Acquaviva (1543–1615). He remains in 
the eyes of historians a contested figure. In this study, I will try to reconstruct 
the historical context in which Acquaviva had to govern his order amid exter-
nal and internal attacks that targeted the institutional structure of the Order. 
Simi larly, I want to explore the internal crisis that ran through the ranks of 
Jesuits at the end of the 16th century. If the measures taken by Acquaviva, on 
the one hand, reinforced Jesuit identity, on the other hand, they seem to have 
placed it in a very strong dialectical tension between spirit and law. 'us, we 
find the same dialectic that marks the post-Tridentine Church and society at 
the dawn of modernity.

Keywords: General Claudio Acquaviva, crisis in the Society of Jesus, spiritual 
reform, legislation, Jesuit identity
Kulcsszavak: Claudio Acquaviva generális, Jézus Társasága krízise, spirituális 
reform, törvényhozás, jezsuita identitás

A Jézus Társaság idén emlékezik egyik legjelent­sebb generálisa, Claudio 
Acquaviva halálának 400. évfordulójára. Acquaviva alakja és emléke a mai na-
pig ellentétes véleményeket és indulatokat ébreszt a Társaságot jól ismer­ tör-
ténészek körében. Egyesek a Társaság megment­jének tekintik, akinek sikerült 
átvezetnie a jezsuita rendet korai történetének számos küls­ és bels­ krízissel 
terhelt id­szakán, s mindeközben h8ségesnek maradnia az alapító Szent Ignác 
ideáljaihoz. Mások az ignáci ideál megrontójának, diktátori jegyeket hordozó 
vezet­nek, a jezsuitákat monasztikus keretek közé záró generálisnak tartják.

 B%.*GJ T?. jezsuita szerzetes, teológus, a Jezsuita Kiadó Könyvbizottságának elnöke, a 
Gratuitas Szerzetesteológiai Intézet munkatársa; bartoksj@gmail.com

Sapientiana 201502.indb   82 04/12/15   15:40



– 83 –

Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend identitására

Annyi mindenesetre tény, hogy a jezsuita identitás szempontjából Acqua-
viva hatása dönt­nek bizonyult. Az általa hozott rendelkezések ugyanis a Jé-
zus Társasága 1814-es helyreállítása után is érvényben maradtak gyakorlatilag 
a XX. század közepéig. A szerzetesek évében talán nem haszontalan felidéz-
ni Acquaviva alakját, szerepét és a jezsuita önértelmezésre gyakorolt hatását. 
Mindez abban segít, hogy jobban megértsük: egy szerzetesi karizma – különö-
sen apostoli jelleg8 rendek esetében – nem k­be vésett valóság. Sokkal inkább 
olyan jelenség, amely az alapítás ideálja és a történelmi kihívások kényszerít­ 
ereje között formálódik.

E tanulmányban egy rövid életrajzi bevezet­ után a történelmi-politikai ese-
mények sodrásában igyekszem felvázolni Acquaviva szerepét a Jézus Társasága 
intézményi struktúrájának védelmében. Ezt követi spirituális és diszciplináris 
törvényalkotói és exhortációs tevékenységének bemutatása, mely fényt vet a 
jezsuita rendi identitás ekkortájt kialakult néhány sajátosságára s az alattuk 
meghúzódó történeti-társadalmi feszültségre lélek (karizma) és intézményi tör-
vényhozás között.

Q. P9;% J%>%.9#?G2 &!)#B*% 0!@!.92#

Claudio Acquaviva 1543-ban született a közép-itáliai Atriban a várost és a kör-
nyéket kormányzó hercegi családból., Perugiai jogi tanulmányai után IV. Piusz 
pápa (1559–1565) udvarába került, ahol világi nemesi iZúként pápai kamarási 
címet kapott. Karrierje a következ­ egyházf­, V. Piusz (1566–1572) alatt is 
folytatódhatott volna. Acquaviva azonban id­közben megismerte a jezsuitá-
kat. A fiatal pápai kamarásra különösen nagy hatást gyakorolt Borgia Ferenc, 
a Társaság harmadik generálisa, annak titkára, Juan de Polanco, valamint a 

, Acquaviva életrajzát Francesco Sacchini írta meg nem sokkal a generális halála után. A m8 
kiadatlan maradt egészen napjainkig. Vö. A2!##%@3. GB!..%: Un generale fra le milizie 
del Papa. La vita di Claudio Acquaviva scritta da Francesco Sacchini  della Compagnia di 
Gesù, FrancoAngeli, Milano, 2001. GB!..% hosszú bevezet­je (32–162) segítséget nyújt 
a Sacchini-féle életrajz kritikai értékeléséhez. A generális életét és munkásságát röviden 
összefoglalja M%. F#: Aquaviva (Claudio), quinto general, in Diccionario Histórico 
de la Compañía de Jesús (továbbiakban DHCJ), t. II, Universidad Pontificia Comillas, 
Madrid, 2001, 1614-1621. G/!@# A@3.9# magyar nyelv8 rövid életrajza kevés kritikai 
értékkel rendelkezik: Acquaviva Kolos, in A jezsuita rend generálisai. Életrajzi és rendtörténeti 
vázlatok, Jézus Társasága, Budapest, 1935, 20–25.

Sapientiana 201502.indb   83 04/12/15   15:40



– 84 –

Bartók Tibor SJ

jezsuiták aktív segítségnyújtása és életáldozata az 1566-os római pestisjárvány 
idején.

Szentszéki karrierjér­l lemondva, Acquaviva 1567-ben lépett a jezsuita 
rendbe. Hamarosan Rodolfo nev8 unokaöccse is követte, aki kés­bb Indiában 
szenvedett vértanúságot. Acquaviva vezet­i képességei hamar megmutatkoz-
hattak, hiszen már 1576-ban a nápolyi jezsuita rendtartomány vezet­je, azaz 
provinciálisa lett. Három évvel kés­bb a római rendtartomány élére nevezték 
ki. Bár Acquaviva missziós vágyakat táplált magában és az akkoriban induló 
veszélyes angliai misszióba szeretett volna menni, pályája hamarosan váratlan 
fordulatot vett. 1580. augusztus 1-én elhunyt a jezsuiták negyedik generálisa, 
a flamand Everard Mercurian. A következ­ év februárjában összeül­ IV. általá-
nos rendgy8lés Acquavivát választotta meg általános rendf­nöknek, aki ekkor 
még alig múlt harminchét éves, s a rendben töltött ideje is szinte gyerekkornak 
számított.

XIII. Gergely pápa meglepetéssel fogadta a fiatal generális megválasztását. 
Mindenesetre nem emelt kifogást ellene. Acquaviva olasz származása – ­ volt 
egyébként a Társaság els­ olasz generálisa – megnyugtatóbbnak t8nt a Szent-
szék számára, mintha a jezsuiták spanyolt választottak volna rendf­nöküknek. 
A spanyol frakció ugyanis túl er­s és akaratos volt a Társaságon belül, s már az 
el­z­ generálisválasztáskor is sok bonyodalmat okozott. Hamarosan Acquaviva 
is tapasztalhatta a spanyol szárny önállósodási törekvéseit és ellenzéki maga-
tartását. Így indult tehát a Jézus Társasága legfiatalabb s egyben leghosszabb 
ideig – harmincnégy évig – kormányzó generálisának pályája, aki maradandó 
módon meghatározta a rend arculatát világszerte.

R. A) I@#**B*B> SK!*%*# J!#B (3!2>!

Acquavivának hamarosan szembesülnie kellett azzal, hogy a Jézus Társasága 
rendi sajátosságait – s ezeken keresztül a jezsuita önazonosságot – számos ve-
szély fenyegeti úgy belülr­l, mint kívülr­l. Az ún. Formula Instituti, vagyis 
a Társaság intézményét és természetét meghatározó alapdokumentum,4 vala-

4 A Formula Instituti-t tartalmazzák a Társaságot jóváhagyó pápai bullák, az 1540-es III. Pál-
féle Regimini militantis ecclesiae és az 1550-es III. Gyula-féle Exposcit debitum. Ez utóbbi 
hosszabban fejti ki a Társaság intézményének sajátosságait az els­ jóváhagyás után eltelt 
tíz év tapasztalata alapján. A bullák szövege magyarul: Jézus Társasága Rendalkotmánya és 
Kiegészítő szabályok, JTMR, Budapest, 1997, 23–34.

Sapientiana 201502.indb   84 04/12/15   15:40



– 85 –

Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend identitására

mint az azt kifejt­ és értelmez­ Rendalkotmány számos olyan vonást tartal-
mazott, amely jelent­s módon eltért a korábbi szerzetesrendek gyakorlatától.5

A jezsuitáknak nem volt közös kórusimája, hogy jobban apostoli munká-
iknak szentelhessék magukat. Nem hordtak jellegzetes rendi ruhát, és nem 
voltak mindenkire vonatkozó aszketikus szabályaik és gyakorlataik. Lelkiségük 
alapjait Ignác Lelkigyakorlatos könyvéb­l merítették, amely jóval nagyobb 
hangsúlyt fektetett a személyes istenkapcsolatra, mint bármely más korábbi 
szerzetesrend. Generálisukat élete végéig tartó hivatallal ruházták fel. Ennél-
fogva az általános rendgy8lést – a legf­bb törvényhozó és generálisválasztó 
grémiumot – nem hívták össze automatikus rendszerességgel. A helyi elöljárók 
nem választás, hanem kinevezés útján léptek hivatalba. Mindez er­teljes mo-
narchikus struktúrát kölcsönzött a rendnek, jóllehet a Rendalkotmány gon-
doskodott néhány demokratikus fékr­l is.

Apostoli tevékenységeik profilja, a vándorprédikátorság kezdetben er­tel-
jesen a koldulórendekéhez hasonlított. Hamarosan azonban jelent­sen mó-
dosult az oktatás-nevelés és a kultúra területén való elkötelez­désükkel. E 
módosulás leglátványosabb megnyilvánulása rohamosan növekv­ kollégiumi 
hálózatuk volt. A tanári-nevel­i pályára való felkészülés lényegesen meghosz-
szabbította a képzési id­t más rendek gyakorlatához képest.

Szerzetesi fogadalmaik körül is több sajátos vonással rendelkeztek. A két 
évig tartó újoncid­ végén ún. egyszer8 örökfogadalmat tettek, amely magába 
foglalta a szegénység, tisztaság és engedelmesség teljes érték8 szerzetesi foga-
dalmait, viszont nem jelentett teljes integrációt a Társaság testületébe. A képzés 
ideje alatt a generális – különösebb egyházjogi procedúra nélkül – elküldhette 
az alkalmatlannak min­sül­ rendtagokat, ami egyben azt is jelentette, hogy 
felmentést nyertek fogadalmaik alól. Csak a hosszú képzés végén d­lt el az is, 
hogy valaki leteheti-e a jezsuita identitásban fontos szerepet játszó negyedik 
fogadalmat, amellyel engedelmességet ígért a pápának az apostoli küldetésekre 
vonatkozólag, s melynek révén ünnepélyes négyfogadalmas professzussá vál-
hatott. Ellenkez­ esetben a spirituális koadjutor, vagyis a Társaságot lelki dol-
gokban segít­ pap fokozatát kapta, akit – a tanuló rendtagokhoz és a laikus 
testvérekhez hasonlóan – könnyebben el lehetett küldeni a rendb­l.

A professzusok és koadjutorok közötti ún. „grádus”-beli, azaz fokozatbeli 
különbségek, valamint f­leg a Lelkigyakorlatokra épül­ jezsuita lelkiség már 

5 A Társaság kánonjogi és egyéb sajátosságainak összefoglalását és történeti hátterét nyújtja 
E#*%@#2% O2(%.!#: Aportación de la Compañía de Jesús a la vida religiosa en su época 
1–2., Manresa 56 (1984/3–4) 229–259; 345–364.

Sapientiana 201502.indb   85 04/12/15   15:40



– 86 –

Bartók Tibor SJ

igen korán éles kritikát váltottak ki más szerzetesrendek prominens képvisel­i, 
például a domonkos Melchior Cano részér­l. További olajat öntött a t8zre az 
a tény, hogy a jezsuiták – a többi koldulórendhez hasonlóan – megkapták az 
eretnekség b8ne alóli feloldozás kiváltságát.6 E feszültségek nyomán Acquavi-
vára hamarosan számos kihívás várt f­leg a hispán világban.

a) A spanyol kihívások

A spanyol egyházjogász, Martín de Azpilcueta már 1575-ben célba vette a 
jezsuiták fogadalmi sajátosságait, mondván, hogy a tanuló rendtagok egyszer8 
örök fogadalmai nem tekinthet­k valódi szerzetesi fogadalmaknak. Hamaro-
san két spanyol jezsuita, Hernando Solier és Francisco Abreu is csatlakozott 
ehhez a véleményhez. Ezzel lényegében megkérd­jelezték minden nem pro-
fesszus rendtag szerzetesi identitását. Acquaviva kérésére XIII. Gergely pápa 
egy bullával (Quanto fructuosius – 1583) er­sítette meg a Társaság kánonjogi 
sajátosságait, többek között a fogadalmakra és a fokozatokra vonatkozó el­írá-
sokat.

Az ügy azonban nem ült el. Most egy spanyol domonkos, Diego Peredo 
támadt a jezsuiták fogadalmaira, s­t a meger­sít­ bullára is. A pápa elítélte 
Peredo tételeit, s 1584-ben újabb bullát (Ascendente Domino) adott ki a je-
zsuiták védelmében.7 1589-ben egy másik domonkos teológus, a salamancai 
Domingo Bañez egyik tétele vonta kétségbe a jezsuiták fogadalmi rendszeré-
nek érvényességét. Egy évvel kés­bb Bañez – V. Szixtusz pápa és egy bíborosi 
tanács nyomására – módosítani kényszerült véleményét.

A fogadalmak körüli bonyodalmak után a spanyol inkvizícióval került 
szembe a generális. A jezsuiták egy XIII. Gergelyt­l kapott kiváltságuk révén 
1584 óta igyekeztek elhárítani az inkvizíciótól jöv­ minden felkérést, mely arra 
vonatkozott, hogy inkvizitoriális eljárásokban bírói, tanácsosi vagy min­sít­i 
feladatot lássanak el. Mindezt azért tették, mert így szabadon, lelkiismereti 
megkötöttségt­l mentesen fogadhattak eretnekgyanús személyeket, s bels­ fó-
rumon – gyónás és lelkibeszélgetés keretében – vezethették vissza ­ket a kato-
likus egyházba.

6 Vö. S*!:%@% P%#*.!: A proposito di Matteo 18,15. Correctio fraterna e inquisizione 
nella Spagna del Cinquecento, Rivista Storica Italiana, 113 (2001) 323–368, különösen 
349–363.

7 A fogadalmak körüli támadásokra vonatkozólag lásd M%. F#: Il Generale dei gesuiti 
Claudio Acquaviva (1581–1615), i Sommi Pontefici et la difesa dell’Istituto ignaziano, 
Archivum Historiae Pontificae 40 (2002) 199–233, f­leg 202–206.

Sapientiana 201502.indb   86 04/12/15   15:40



– 87 –

Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend identitására

Mindez korántsem egyezett a spanyol f­inkvizítor, Gaspar de Quiroga el-
képzeléseivel. Egy zavaros ügyben 1586-ban Quiroga letartóztatott négy je-
zsuitát, köztük a toledói provinciálist is, s két évig börtönben tartotta ­ket. 
Hamarosan azt is megtiltotta, hogy spanyol jezsuiták eretnekgyanús országok-
ba, például Erdélybe menjenek, s­t még azt is korlátozta, hogy az ún. jezsuita 
prokurátorok eljussanak Rómába háromévenként szokásos összejövetelükre. 
Képtelen eljárásmódjának végül V. Szixtusz parancsa vetett véget. Az inkvizíci-
óval való további konfliktusok elkerülése végett Acquaviva maga kérte a pápát, 
hogy a spanyol jezsuitáktól vonja meg az eretnekek bels­ fórumon való felol-
dozásának kiváltságát.

Az inkvizíció támadása mögött azonban nemcsak a Társasággal szembeni 
küls­ irigység és ellenséges hangulat állt, hanem lassanként egy egész bels­ 
ellenzék, mely spanyol jezsuitákból szervez­dött. Yk nemcsak egyházi, de po-
litikai úton is igyekeztek egyre inkább elszakadni a Rómában székel­ generális-
tól, és egy saját spanyol rendf­nök alá rendez­dni, aki csak formális függésben 
maradt volna a római központtól. Ezzel együtt dönt­ változtatásokat kívántak 
bevezetni a Társaság intézményes struktúrájába, mint például a professzusok 
és spirituális koadjutorok közötti fokozati különbség vagy az életfogytig tartó 
generálisi mandátum megszüntetését.

Igyekezetükhöz hamarosan megnyerték II. Fülöp királyt. Az uralkodó 
1588-ban rábírta a pápát, hogy egy nem jezsuita vizitátort nevezzen ki a spa-
nyol rendtartományok helyzetének megvizsgálására. Acquavivának végül sike-
rült rávennie Szixtuszt, hogy állítsa le a már elkezd­dött vizitációt. A spanyol 
frakció tehát látszólag kudarcot szenvedett, hamarosan azonban újabb bels­ és 
küls­ hátszéllel indult Acquaviva ellen. A küzdelmek színtere azonban egyre 
inkább áthelyez­dött Rómába.

b) Konfliktusok a Szentszékkel

Acquaviva hosszú rendf­nöksége alatt nyolc pápa követte egymást. Közülük 
négyen egy évnél rövidebb ideig ültek Péter székében. A nyolc pápa közül 
igazán csak XIII. és XIV. Gergely (1572–1585, 1590–1591), valamint V. Pál 
(1605–1621) kedvelte a jezsuitákat. A generális és a Szentszék változó kap-
csolata jól mutatja azt a dialektikus folyamatot, amelyben egy még viszonylag 
újnak mondható, de a hierarchikus egyház csúcsáról már többszörösen jóvá-
hagyott  szerzetesrend sajátosságainak meg­rzéséért küzd pontosan a hierar-
chikus csúcs, vagyis a Szentszék váltakozó széljárása közepette. Ez a jelenség 
éppúgy megfigyelhet­ más korabeli szerzetesrendeknél, melyek a jezsuitákkal 

Sapientiana 201502.indb   87 04/12/15   15:40



– 88 –

Bartók Tibor SJ

nagyjából egy id­ben születtek és – ha kisebb mértékben is – hasonló konflik-
tusos viszonyba kerültek többször is a trentói zsinat után er­s kontrollra törek-
v­ pápasággal.=

A már említett V. Szixtusz (1585–1590) nehezen tudott mit kezdeni a Jé-
zus Társasága sajátosságaival, melyekben inkább csak konfliktusforrást látott. 
Pápasága idején nyújtotta be egy francia származású jezsuita, Julien Vincent 
memorandumát a Szentszékhez, melyben eretnekgyanúsnak min­sítette a je-
zsuiták engedelmességr­l alkotott fogalmát és gyakorlatát.C Vincent els­sor-
ban azt kárhoztatta, hogy az alapító IgnácD nemcsak a végrehajtás és az akarat, 
hanem a bens­ ítéletalkotás és az értelem szintjén is engedelmességet kívánt az 
elöljáró iránt (obedientia iudicii/intellectus).E A köztudatba mindez a jezsuita 
„vak engedelmesség” néven vonult be, jóllehet a fogalom a korábbi szerzetesi 
hagyományból eredt. Vincent szerint ilyesfajta – már-már hitbeli – engedel-
mességgel csak a pápának tartozhatott valaki.

Habár Bellarmin Róbert segítségével Acquaviva megvédte az ignáci enge-
delmesség fogalmát, a Szentszék egyre több jelét adta a rend bels­ életével és 
m8ködésével kapcsolatos fenntartásainak. Szixtusz arra is rá akarta szorítani 
Acquavivát, hogy változtassa meg a Társaság nevét, holott erre csak a pápának 
lett volna lehet­sége. A „Jézus Társasága” név elleni támadások egyébként már 
1554-t­l napirenden voltak.,F A változtatási kísérlet végül abbamaradt a pápa 
halála miatt.

= Vö. F2%( RB.%2!: Monaci, frati, chierici. Gli Ordini religiosi in età moderna, Carocci, 
Roma, 2008.

C Az ügy lefolyását lásd S2(% M#*%KK tanulmányában: Gerarchie dell’obbedienza e 
contrasti istituzionali nella Compagnia di Gesù all’epoca di Sisto V, Rivista di Storia del 
Cristianesimo 1 (2004/1) 102–127. Angolul: in u­: Early Modern Jesuits between Obedience 
and Conscience during the Generalate of Claudio Acquaviva (1581–1615), Ashgate, Farnham 
– Burlington, 2014, 82–104.

D Vö. Rendalkotmány [547]. Levél a portugáliai atyáknak és testvéreknek, 1553. március 
26., in L/2% S)!@* I0@9K: Levelek, „Anima Una”-könyvek 14, JTMR, Budapest, 2004, 
185–200.

E Az ignáci engedelmességfogalom történeti és társadalmi hátterének máig legjobb 
értelmezését nyújtja P!..! B2!*: Les fondements de l’obéissance ignatienne, Archivum 
Historicum Societatis Iesu (továbbiakban AHSI) 25 (1956) 514–538.

,F A „Jézus Társasága” név egyesek szerint arrogáns volt, mert kisajította az egyház közös 
kincsét, Jézus nevét egy csoport számára. Vö. H!@. FBAB!.%/: Histoire de la Compagnie 
de Jésus en Françe dès origines à la suppression (1572–1762), 1., A. Picard et Fils, Paris, 1910, 
205–207, 241, 257.

Sapientiana 201502.indb   88 04/12/15   15:40



– 89 –

Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend identitására

Szixtusz után VII. Orbán csak néhány napig – 1590. szeptember 15–27. 
között – töltötte be a péteri szolgálatot. Az ­t követ­ XIV. Gergely alatt újra 
feler­södtek a spanyol zavargók támadásai. Gergely pápa azonban a generális 
pártját fogta. 1591-ben el­bb egy brévével (Exponi nobis), majd egy bullával 
(Ecclesiae catholicae) er­sítette meg a Társaság sajátosságait: nevét, centralizált 
kormányzását, a periodikus rendgy8lések kötelezettségének kizárását, a gene-
rális hatalmát, a fogadalmak és grádusok rendszerét, a rendb­l való elbocsátás 
egyszer8sített útját.

XIV. Gergely után VIII. Kelemen került a péteri székbe (1592–1605). El­d-
jeihez képest hosszúnak mondható pápasága alatt többször is konfliktusba ke-
rült a jezsuita generálissal. A konfliktusok gerjesztésében továbbra is dönt­ 
szerepet játszottak egyes spanyol jezsuiták, majd hamarosan olaszok is. A bels­ 
ellenállást azonban nem lehet pusztán néhány elszigetelt jezsuita aknamunká-
jának tekinteni. A II. Fülöp királyhoz, illetve a Szentszékhez memorandumok-
kal forduló rendtagok mögött – akiket a jezsuita történetírás „memorialisták” 
néven emleget – gyakran a Társaság kivételes tehetség8 és vezet­ egyéniségei 
álltak: José de Acosta, Francisco de Toledo, Achille Gagliardi, Antonio Posse-
vino, Juan de Mariana és más, hasonló kaliber8 személyiségek.

Kritikájuk egyik visszatér­ pontja Acquaviva és számos jezsuita elöljáró 
szerintük abszolutisztikus, s­t egyenesen tirannikus kormányzási módja volt. 
Véleményük szerint mindez a rend monarchikus centralizmusból fakadt, vala-
mint a római központ és a periféria – vagyis az egyes rendtartományok – kö-
zötti lassú, elégtelen vagy egyenesen meghamisított információáramlásból.,, 
E memorandumok egyik tipikus példánya az a dokumentum, melyet a Szent 
OPcium bíborosai 1592 nyarán kaptak kézhez. „A Jézus Társasága kormány-
zása és tökéletlenségei” címet visel­ memorandum,4 névtelen szerz­je a des-
potikus kormányzásmód jelenségei alapján úgy jellemzi a Társaságot, mint egy 
abszolút fejedelemséget (Monarchia et assoluto principato). Az elöljárói despo-
tizmus problémája azonban a rendi vezetés el­tt is nyilvánvaló volt.,5

,, A Társaság kormányzásával kapcsolatos bels­ kritikákról lásd M%.JB# F.!3.KI: Der 
lange Arm Roms? Globale Verwaltung und Kommunikation im Jesuitenorden 1540–1773, 
Campus, Frankfurt – New York, 2011, 124–160.

,4 Del governo della Compagnia di Giesù et sue imperfettioni, in A2!##%@3. GB!..%: Un 
generale..., i. m., 128köv.

,5 Paul HoWaeus, a generális német asszisztense – azaz a fels­-német, rajnai, belga, osztrák 
és lengyel rendtartományok képvisel­je Rómában – felrója, hogy számos elöljáró „sunt in 
sua gubernatione nimium rigidi, despotici, quique suos impetus nec volunt nec didicerunt 

Sapientiana 201502.indb   89 04/12/15   15:40



– 90 –

Bartók Tibor SJ

VIII. Kelemen, bár lelkiismeretesen igyekezett tájékozódni a Jézus Társasága 
intézményi válsága közepette, egyre inkább két – fentebb már említett – el-
lenzéki jezsuita és rajtuk keresztül II. Fülöp befolyása alá került. A két jezsuita 
egyike José de Acosta,,6 korábbi perui provinciális volt. Yt Fülöp egyenesen 
azzal a szándékkal küldte Rómába 1592 végén, hogy a pápán keresztül rákény-
szerítse Acquavivát egy általános rendgy8lés összehívására. A másik jezsuita 
Francisco de Toledo,7 volt, aki több pápa alatt is fontos szentszéki diplomáciai 
szolgálatokat teljesített. Acosta és Toledo rövid id­ alatt elérték, hogy a pápa 
1592 végén elrendelje egy általános rendgy8lés összehívását, melynek gyakor-
latilag kett­s feladata volt: megvizsgálni a rend intézményi struktúráját – s 
adott esetben indítványozni annak megváltoztatását –, valamint nyilatkozni 
Acquaviva rendf­nöki alkalmasságáról. Másfél évtizeddel kés­bb egy újabb 
rendgy8lést kellett összehívni, ami azonban jóval nyugodtabb körülmények 
között zajlott. E két rendgy8lés és néhány közéjük ékel­d­ esemény további 
támaszpontot ad a generális kihívásainak felvázolásához.

c) Két rendgy,lés és ami közte történt

A Jézus Társasága eljárásmódjában általános rendgy8lést rendesen akkor hív-
nak össze, amikor új generálist kell választani. A rendgy8lés ezen kívül is ösz-
szehívható, ha azt a háromévenként ülésez­ rendtartományi gy8lések több-
sége, illetve az általuk Rómába küldött ún. prokurátorok gy8lése javasolja. 
Ilyesmire azonban nem került sor a Társaság els­ évtizedeiben. Az 1593. no-
vember 3-án összeül­ V. általános rendgy8lést a spanyol frakció és II. Fülöp 
kényszerítette ki Kelemen pápán keresztül. Acosta – akinek nem lett volna 
jogcíme a rendgy8lésen való részvételre – pápai nyomásra került a küldöttek 
közé. Toledót id­közben bíborossá nevezte ki Kelemen, ami ellentétes volt a 
jezsuita Rendalkotmány el­írásával. Az új bíboros minden igyekezete ellenére 
sem tudta elérni, hogy elnökölhessen a rendgy8lésen, s­t mi több, sikerült 
onnan teljesen kizárni.

II. Fülöp kilenc pontos módosítást szeretett volna elérni a jezsuitáktól a 
Társaság kormányzásában. Ezek közé tartozott a periodikus generálisválasztás. 
A küldöttek ezt is, mint a többi követelését, elutasították. VIII. Kelemennek 

fraenare seu comprimere”. Lásd BB.JI%.* SKI@!3!.: Die Denkschrift des Paul Hoffaeus 
S.I. De unione animorum in Societate, AHSI 29 (1960) 94.

,6 Vö. J%(!. B%;*#*%: Acosta, José de, in DHCJ, 1., 10–12.
,7 Vö. JI@ P%*.KJ D@@!22/: Toledo, Francisco de, in DHCJ, 4., 3807–3808.

Sapientiana 201502.indb   90 04/12/15   15:40



– 91 –

Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend identitására

engedelmeskedve viszont elfogadták, hogy az általános rendgy8lést ezentúl hat 
éves rendszerességgel összehívják. A pápa kérésére Acquaviva négy asszisztense 
– azaz tanácsosa – közül háromnak a helyére újakat választottak.,= A Társaság 
institutumának és kormányzási modelljének lényeges pontjait azonban sértet-
lenül meg­rizték, a rendzavaró és a politikai hatalommal szövetkez­ jezsuiták 
ellen pedig szigorú intézkedéseket hoztak.,C A rendgy8lésen azonban született 
egy kényes és kés­bb sok kritikát kiváltó dekrétum, mely megtiltotta zsidó és 
mór származású jelentkez­k felvételét a Társaságba.,D Acosta és Toledo érintve 
érezhették magukat, hiszen mindketten zsidó konvertita családból származtak, 
mint a Társaság els­ generációinak számos kiváló tagja,,E beleértve a második 
generálist, Diego Laínezt.

Acquaviva meger­södve került ki a rendgy8lésb­l, remélve, hogy energiáit 
egyre inkább a Társaság lelki és missziós lendületének megújítására fordíthatja 
a bels­ és küls­ küzdelmeken túl. Ellenfelei azonban továbbra sem nyugodtak. 
Hogy a Társaság élér­l eltávolítsák a generálist, rávették VIII. Kelement, hogy 
nevezze ki az 1595-ben éppen megüresedett nápolyi érseki székbe. Acquaviva 
híveinek sikerült elhárítani a kinevezést. Hamarosan elt8nt a színr­l a bels­ 
ellenzék néhány jelent­s alakja: Toledo 1596-ban halt meg, Acosta 1600-ban.

B­ven akadt viszont gondja Acquavivának Fernando de Mendozával, egy 
másik spanyol jezsuitával, aki VIII. Kelemen pártfogása alatt gyakorlatilag tel-
jesen kivonta magát a generális felügyelete alól, és politikai kalandorságával, 
illetve kapcsolataival rengeteg bajt okozott a Társaságnak.4F Egy másik promi-
nens jezsuita, Achille Gagliardi,4, továbbra is számos ellenzéki jezsuita protek-
torának számított. Gagliardi és jó néhány rendtársa szoros kapcsolatban állt a 
híres milánói misztikussal, Isabella Berinzagával, akinek lelkiségét­l a Társaság 

,= Cong. Gen. V, Decreta 73–74, in Institutum Societatis Iesu (továbbiakban ISI), 2., Ex 
Typographia a SS. Conceptione, Florentiae, 1893, 286–287.

,C Cong. Gen. V, Decreta 48, 54, 55, 79. Uo., 276, 279–281, 288.
,D Cong. Gen. V, Decretum 52. Uo., 278–279.
,E A témára vonatkozólag lásd R?!.* A. M%./J#: !e Jesuit Order as a Synagogue of Jews. 

Jesuits of Jewish Ancestry and Purity-of-Blood Laws in the Early Society of Jesus, Brill, Boston, 
2010.

4F E@.AB! F!.@9@3!) G.: Mendoza González, Fernando de, DHCJ, 3., 2624. M%. 
F#: Il Generale dei gesuiti Claudio Acquaviva…, i. m., 226–230.

4, Vö. I0@%K I;%..%0B..! – A@3. D!.(22!: Gagliardi, Achille, in Dictionnaire de 
spiritualité ascétique et mystique, 6., Beauchesne, Paris, 1967, col. 53–64.

Sapientiana 201502.indb   91 04/12/15   15:40



– 92 –

Bartók Tibor SJ

megreformálását remélték. Berinzaga évtizedeken át tartó befolyásának Acqua-
viva vetett véget.44

További gondokat okozott a generálisnak a jezsuiták franciaországi ki8ze-
tése 1595-ben, amit velencei kitiltásuk követett 1606-ban. Visszafogadásukra 
Franciaországban 1603-ban került sor meglehet­sen szigorú feltételek mellett, 
s lényegében a generális szempontjainak mell­zésével.45 Velencébe csak jóval 
kés­bb, 1657-ben térhettek vissza. A két ki8zetés els­ szignálja lett annak a 
folyamatnak, amely a XVIII. század második felében a Társaság feloszlatásához 
vezetett.

Az aktuálpolitikai problémákon túl a generálisnak teológiai kihívással is 
szembe kellett néznie. Ez volt a híres De auxiliis-vita a domonkosok és a je-
zsuiták között a kegyelem és a szabad akarat kapcsolatáról. A közel húsz évig 
(1588–1607) tartó vita kezdetben a már említett domonkos Domingo Bañez 
és a jezsuita Luís Molina között zajlott, hamarosan azonban a két rend közötti 
nyilvános teológiai összeütközéssé vált. VIII. Kelemen Rómába rendelte a vi-
tatkozó feleket. Ett­l kezdve Acquavivának is részt kellett vennie a Kelemen, 
majd utódja, V. Pál által vezetett teológiai üléseken. Bár a vita lényegében a vi-
tatkozó felekre parancsolt szilenciummal végz­dött, a Társaság számára kikris-
tályosította az ignáci emberkép alapjait, melyben kétségkívül jelent­s szerep 
jutott a szabad akarat pozitív értékelésének46 paradox módon éppen a tomista 
teológiai tétel – gratia non destruxit, sed supponit et perficit naturam – érvénye-
sítése alapján.

Bár mint láttuk, Kelemen pápa kérésére a jezsuiták bevezették a rendgy8-
lés hat évenkénti összehívásának kötelezettségét, ilyesmire mégsem került sor. 
A VI. általános rendgy8lést a prokurátorok 1606-os római gy8lésének sza-
vazata alapján hirdette meg a generális. Noha a bens­ viszályok továbbra is 
folytatódtak, a figyelem egyre jobban a rendtagok apostoli munkában való 
szétszórtsága és spirituális felszínessége felé fordult. Az 1608 kora tavaszán tar-

44 Vö. S2(% M#*%KK: Per via donna. Il laboratorio della mistica al servizio degli Esercizi 
spirituali: il caso Gagliardi/Berinzaga, in G%?.!22% Z%.. (szerk.): Storia della direzione 
spirituale, 3., L’età moderna, Morcelliana, Brescia, 2008, 311–329.

45 A Társaságot Franciaországban újra engedélyez­ 1603-as rouen-i ediktum értelmezéséhez 
lásd E.K N!2#@  tanulmányát: Interpreting the Edict of Rouen: Royal patronage and the 
expansion of the Jesuit mission in France, AHSI 72 (2003) 405–426.

46 A vitához lásd PI2;;! LK.(%@ tanulmányát: Liberté et grâce au XVIIº siècle et la 
part prise par la Compagnie de Jésus dans ce débat, in H!@. L%B – D>@AB! S%2@ 
(szerk.): Dieu au XVIIº siècle. Crise et renouvellement du discours, Editions Facultés Jésuites 
de Paris, Paris, 2002, 191–212.

Sapientiana 201502.indb   92 04/12/15   15:40



– 93 –

Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend identitására

tott VI. általános rendgy8lés erre a problémára igyekezett megoldást keresni. 
Ez a téma azonban már átvezet minket a generális spirituális és diszciplináris 
törvényhozói tevékenységéhez, mely dönt­ módon befolyásolta a jezsuita élet-
stílust és apostoli elkötelez­dést a következ­ századok folyamán.

U. L2!J # *L.(@/

Az 1581-ben hivatalba lép­ Acquaviva egy dinamikusan fejl­d­ szerzetesrend 
élére került. A jezsuiták száma már 1579-ben, Mercurian generális élete végén 
meghaladta az 5.000-t, míg a kollégiumok, vagyis a jezsuita oktatási-nevelési 
intézmények száma világszerte elérte a 144-et. Acquaviva generalátusának vé-
gére a jezsuiták száma két és félszeresére emelkedett (13.112), a kollégiumoké 
ugyancsak (372).47 A látványos küls­ növekedést azonban kollektív spirituális 
válság kísérte, melyet a generális és élesebb szem8 rendtársai kezdett­l fogva 
világosan felismertek és orvosolni próbáltak. Az alábbiakban ezt a folyamatot 
szeretnénk felvázolni.

a) A krízis okai és formái

Acquaviva már egy 1583-as, az egész Társasághoz írt levelében konstatálja, 
hogy a fiatal rend a lelki elöregedés jeleit mutatja. A jezsuiták kedvetlenül és 
lelki gyümölcsök nélkül imádkoznak, alig képesek magukba szállni, az össze-
szedettséget gyakorolni, tetteiket és gondolataikat megvizsgálni. Ezzel szem-
ben belevetik magukat minden küls­ feladatba, nem annyira a lelkek iránti 
buzgalomból, mint unalom8zésb­l. Túl nagy szabadságot engednek meg ma-
guknak beszédjükben és magatartásukban. Elviselhetetlennek érzik a szerzetesi 
fegyelmet, csak nehézségek árán engedelmeskednek, s­t felmentetéseket és ki-
váltságokat igyekeznek szerezni maguknak.4=

A fentebbi panaszok els­ lényeges pontja az ún. cultus internus, vagyis a lel-
kiélet hiánya. Meglep­, hogy a lelkiségére büszke ignáci família ilyen hamar a 
lelkiség hiányával vagy alacsony színvonalával szembesült. Mivel magyarázható 
mindez? Els­sorban azzal, hogy az egyre nagyobb számban belép­k számára 

47 Synopsis historiae Societatis Jesu, Lovanii, Typis ad Sancti Alphonsi, 1950, col. 82 és 146.
4= De renovatione spiritus (1583), in Epistolae Praepositorum Generalium ad Patres et Fratres 

Societatis Jesu (továbbiakban EPG), 1., Typis Viduae J. Poelman-de Pape, Gandavi, 1847, 
117–148, különösen 119–120.

Sapientiana 201502.indb   93 04/12/15   15:40



– 94 –

Bartók Tibor SJ

már a lelki képzés minimumát is alig tudták biztosítani. Az ignáci-jezsuita lel-
kiség els­sorban az egyéni lelki-emberi fejl­désére koncentrált, amihez megfe-
lel­ számú és képzettség8 novíciusmesterre, lelkivezet­re, gyóntatóra lett volna 
szükség. Ebben volt viszont a legnagyobb hiány.

De nemcsak a lelkivezet­k hiányoztak, hanem az éleslátással, emberismeret-
tel és ugyanakkor kell­ spirituális igényességgel rendelkez­ elöljárók is, akik az 
ignáci ideál szerint párosítani tudták volna „a szükséges határozottságot és szi-
gort a kedvességgel és szelídséggel”.4C Despotikus hajlamú rektorokban és elöl-
járókban nem volt hiány, de amint fentebb már említettük, annál kevesebb 
volt a bonus et spiritualis superior.4D

A generálisi panaszok további lényeges pontja a küls­ dolgokban, els­sor-
ban apostoli munkákban való szétszóródás és az öncélú aktivizmus. Kés­bb ez 
így jelenik meg a Társaság romlását vizsgáló dokumentumokban: magna effusio 
ad exteriora. Számos jezsuita számára a Rendalkotmány által megfogalmazott 
ideál adott ürügyet a túlzott aktivizmusra, másoknak pusztán az elöljárói uta-
sítás. Ignác úgy fogalmazta meg a rendtagok célját, hogy az nemcsak a saját 
üdvösségük és tökéletességük keresésében áll, hanem kiterjed az embertárs üd-
vösségének és tökéletességének keresésére is (Rendalkotmány [3]). A két pólus 
viszonyát megtalálni viszont nem volt könny8, f­leg akkor, amikor az oktatás 
és nevelés területén való elkötelez­dés a mérhetetlen gyorsasággal szaporodó 
kollégiumokban egyre nagyobb er­feszítéseket és áldozatokat kívánt nemcsak 
anyagi, de emberi szinten is. Fiatal jezsuiták igen hamar kerültek kimerít­ 
tanári-nevel­i, vagyis ún. magiszteri munkába, amit gyakran tanulmányaikkal 
párhuzamosan kellett végezniük. A kifáradás és kiégés gyakran el­re borítékol-
va volt.

Az apostoli munka azonban nemcsak a kiégés, hanem gyakran az elvilági-
asodás és elpolgáriasodás motorjává is vált különösen azoknak a jezsuitáknak 
az esetében, akik gyóntatóként vagy szónokként fels­bb társadalmi rétegek-
kel, gyakran királyi és fejedelmi udvarokkal kerültek kapcsolatba. A negotia 
saecularia, vagyis a világi ügyekbe keveredés egyre gyakoribb probléma lett. 
Acquaviva egy 1602-es, a Társaságnak írt levelében maga is így panaszkodik: 
„...szemünkre vetik, hogy túlságosan világi dolgokba keveredünk, hogy túl sok 

4C Rendalkotmány [727].
4D Lásd a jezsuita Pierre Coton, IV. Henrik gyóntatójának 1606-os Rómába írt memorandumát: 

MKI!2 3! C!.*!%B: Crise sociale et réformisme spirituel au début du XVIIe siècle: Une 
« Nouvelle spiritualité » chez les Jésuites français, Revue d’ascétique et de mysique 41 (1965) 
339–386, f­leg 347–352.

Sapientiana 201502.indb   94 04/12/15   15:40



– 95 –

Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend identitására

kapcsolatunk van világiakkal, túl sok a küls­ elfoglaltságunk, amely szétszór 
minket, hogy túl szabadon mondunk véleményt, újdonságokkal kacérkodunk, 
hogy önérdekeltek és fösvények vagyunk, dics­ségünket és köztiszteletünket 
hajhásszuk, s hogy túlságosan hajlamosak vagyunk másokról indiszkrét mó-
don beszélni, magatartásukat és tetteiket elítélni.”4E Az ekkor már javában ki-
bontakozó antijezsuita irodalom hasonló dolgokkal vádolja a jezsuitákat, per-
sze sokkal jobban felfokozott retorika segítségével.5F

Nos, a lelkiélet színvonaltalan és hiányos mivolta, valamint a küls­ apostoli 
feladatok terhe és kísértései között lényegében a jezsuiták szerzetesi identitása 
került veszélybe a XVI. század végére. A fentebb már emlegetett Francisco de 
Toledo, José de Acosta és Fernando de Mendoza – különösen ez utóbbi – ti-
pikus, mondhatni iskolapéldái voltak a vita religiosa keretei alól való emanci-
pációnak.

Természetesen a jezsuita szerzetesi élet – ahogy azt Ignác elképzelte és a 
jezsuita hivatás els­ nagy értelmez­je, Jerónimo Nadal újra és újra megfogal-
mazta5, – szabad akart maradni a monasztikus keretekt­l, s­t a koldulórendek 
kötöttségeit­l is. Mindazonáltal nemcsak kérdés maradt, de egyre inkább lét-
kérdéssé vált, hogy a jezsuiták képesek lesznek-e ignáci alapjaikon saját spiri-
tualitást kifejleszteni, ami bels­ tartást biztosít számukra, illetve hogy apostoli 
kirajzásuknak tudnak-e megfelel­ módon kereteket, adott esetben korlátokat 
felállítani.

b) Spiritus Societatis

Generálisi hivatalának kezdetét­l újra és újra visszatér Acquaviva leveleiben és 
intézkedéseiben ez a kifejezés: renovatio spiritus. Ezt jobb híján lelki megújulás-
ként fordítjuk. A spiritus azonban itt nem pusztán általánosságban vett utalás a 
„lélekre”. Sokkal inkább a Társaság „lelkér­l” vagy „szellemér­l” van szó. A spi-
ritus Societatis, a „Társaság szelleme” kifejezés a jezsuita Rendalkotmány végén 

4E De recursu ad Deum in tribulatione et persecutionibus (1602), in EPG, 285.
5F Az antijezsuita írásokhoz lásd az alábbi tanulmánykötet: P!..!-A@*@! F%?.! – 

CI%*.@! M%.! (szerk.): Les Antijésuites. Discours, figures et lieux de l’antijésuitisme à 
l’époque moderne, Presses Universitaires de Rennes, Rennes, 2010. Az 1614-ben megjelent 
híres antijezsutia írás, a Monita secreta elemzéséhez lásd S%?@% P%(@! munkáját: Le 
astuzie dei gesuiti. Le false Istruzioni segreti della Compagnia di Gesù e la polemica antigesuita 
nei secoli XVII et XVIII, Salerno, Roma, 2000.

5, Monumenta Historica Societatis Jesu 90, Monumenta Nadal V, Romae, 1962, 158, 173, 
413.

Sapientiana 201502.indb   95 04/12/15   15:40



– 96 –

Bartók Tibor SJ

jelenik meg, ahol Ignác azokról az eszközökr­l ír, melyek meg­rzik a rendet és 
a rendtagokat hivatásuk teljesítésében.

A spiritus Societatis a jezsuita Rendalkotmány [813]-as pontja szerint akkor 
marad fenn, ha a jezsuita Istennel összekapcsolt eszközzé (instrumentum con-
junctum cum Deo) válik. Ebben pedig els­sorban az alapos és tökéletes erények, 
valamint a lelki dolgok segítik. Ezekben fontosabb eszközöket (media) kell lát-
nia, mint a tudományokban vagy más természetes és emberi adottságokban, 
amelyek ugyanakkor hasznosak az emberekkel való érintkezés és az apostoli 
munka szempontjából, amint ezt a [814]-es pont kifejti. Mindazonáltal a ter-
mészetes eszközök is a lelkiekt­l kapják hatékonyságukat.

Acquaviva már els­ generálisi levelében egy lapra tett fel mindent: elültetni 
a jezsuiták tudatában a [813]-as pont fontosságát. „Ha ez az alap nincs jól 
lefektetve a Társaság tagjaiban – írta –, súlyos akadályokkal nézhetünk szembe 
sok dologban.”54 Ett­l kezdve számos írásában megjelent a hivatkozás a [813]-
as pontra. Ez lett generálisi reformtörekvéseiben az articulus stantis vel cadentis, 
azaz olyan alaptétel, amelyen minden egyéb állt vagy bukott.

Látjuk tehát, hogy a renovatio Acquaviva elgondolásában mindenekel­tt lel-
ki megújulást jelentett, s ilyen értelemben az egyén lelkiismeretét igyekezett 
megszólítani.55 A gyakorlatban azonban mindez egy széleskör8 szabályozási 
és exhortációs folyamaton keresztül valósult meg. Emeljünk ki néhány elemet 
ebb­l a folyamatból.

Már az Acquavivát megválasztó 1581-es rendgy8lés el­írta a napi kötelez­ 
egy órás elmélkedést (orationem horae integrae), amely Borgia rendf­nöksége 
óta gyakorlatilag szokásban volt.56 Bár Acquaviva ellenállt azoknak a törek-
véseknek, melyek még hosszabb napi elmélkedést akartak kötelez­en el­írni 
minden jezsuitának, nagyon bátorította, hogy személyes buzgóságból minden-
ki többet imádkozzon. A személyes imát, lelkiolvasmányt, zsolozsmát a jezsu-
iták els­dleges foglalatosságának tekintette az összes többi között.57 1590-ben 
egy hosszú levélben5= tett pontot arra a vitára, mely a hagyományos értelemben 
vett kontempláció gyakorlatát vitatta a jezsuiták között. Acquaviva – bizonyos 

54 De felici progressu Societatis (1581), in EPG, 84.
55 Vö. J#!;I 3! GB?!.*: Le généralat de Claude Aquaviva (1581–1615). Sa place dans 

l’histoire de la spiritualité de la Compagni de Jésus, AHSI 10 (1941) 59–93.
56 Cong. Gen. IV, Decretum 5, in ISI, 2., 248–249.
57 Instructio IV. Ad occupationes varias in quibus sacerdotes operarii Societatis cum fructu 

exerceri et tempus utiliter collocare possunt, in ISI, 3., 350–352.
5= Quis sit orationis et poenitentiarum usus in Societate, juxta nostrorum Institutum (1590), 

in EPG, 248–270.

Sapientiana 201502.indb   96 04/12/15   15:40



– 97 –

Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend identitására

feltételekkel – helyet biztosított a kontemplációnak a jezsuiták lelki életében. 
Egy 1612-es episztolája5C a zsolozsma imádkozásához és a misézéshez adott 
megfontolandó támpontokat.

 Az 1608-as VI. általános rendgy8lés szentesítette Acquaviva két korábbi 
rendelkezését. Az egyik a juniorátus bevezetése volt.5D Ez azt jelentette, hogy 
a noviciátus két éve után a fiatal jezsuiták még egy évig zártabb keretek és 
er­sebb lelki felügyelet alatt maradtak, miel­tt filozófiai tanulmányaikat el-
kezdték volna. A másik rendelkezés kötelez­en el­írta az évenkénti legalább 
nyolcnapos lelkigyakorlatot minden jezsuita számára. Ennek szokása – rövi-
debb formában – kés­bb a papképzésbe és más rendek gyakorlatába is átkerült.

Szigorúbb keretek közé fogták a fiatal jezsuiták évi két fogadalomújítását is, 
amelyet három-három napos zárt rekollekciónak kellett megel­znie.5E A ge-
nerális többnapos imádságos visszavonulást kért minden jezsuitától a nagyobb 
apostoli munkák, például nagyböjti prédikációs körutak, missziók el­tt, illetve 
után.6F Az elöljáróknak hivatalba lépésük el­tt ugyancsak lelkigyakorlatos el-
vonulást kellett tartaniuk.6, A jezsuita képzést lezáró ún. tertia probatio, vagyis 
harmadik próbév,64 melyet korábban csak hellyel-közzel tartottak meg, most 
minden képzése végére érkezett jezsuita papnak kötelez­ elvonulást jelentett 
imában, lelkigyakorlatokban és csökkentett apostoli munkában.

1599-re megszületett a végleges és hivatalos lelkigyakorlatos direktórium, 
mely több évszázadra rögzítette – s bizonyos szempontból meg is merevítette 
– a lelkigyakorlat-adás módját.65 Acquaviva biztatására egyre több jezsuita írt 
lelkiségi könyveket, melyekben az ignáci hagyományok más lelkiségi áramla-
tokkal ötvöz­dtek. Ebb­l az interferenciából alakult ki a XVI–XVII. század 
fordulójára egy már tekintélyesnek mondható jezsuita spirituális irodalom, 

5C De oPci divini recitatione ac celebratione missae (1612), in EPG, 326–337.
5D Cong. Gen. VI, Decretum 16, in ISI, 2., 294.
5E Cong. Gen. VI, Decretum 29, n. 1, in ISI, 2., 302. Vö. Instructio pro scholasticis, n. 7, in 

ISI, 3., 379–380.
6F De fervore et zelo missionum (1594), in EPG, 231–247, különösen 246–247.
6, Ordinationes pro provincialibus, n. 6, in ISI, 3., 256.
64 Ordinatio de tertio anno probationis, in ISI, 3., 262–267. E rendelkezést a VII. általános 

rendgy8lés (1616) nyomán fogalmazták meg, de lényegében az Acquaviva által kiadott 
három korábbi rendelet alapján. A tertia probatio kialakulásához lásd M%@B!2 RB) 
JB.%3 tanulmányát: La Tercera Probación en la Compañía de Jesús, AHSI 60 (1991) 
265–351.

65 Directorium in Exercitia spirituali S. P. N. Ignatii, in ISI, 3., 503–552. Magyar fordítása 
in ÁJ# G)% – C#%@93 B2% (szerk.): Loyolai Szent Ignác Lelkigyakorlatos könyve, Szent 
István Társulat, Budapest, 133–201.

Sapientiana 201502.indb   97 04/12/15   15:40



– 98 –

Bartók Tibor SJ

melynek legjelent­sebb képvisel­i közé tartozott Luis de la Puente, Alfonso 
Rodriguez, Diego Alvarez de Paz, hogy csak a legjelent­sebbeket említsük.66

A fentebbi jezsuita szerz­k írásai nyomán kibontakozó jezsuita spiritualitás 
számos elemet magába olvasztott a sivatagi atyák hagyományából, valamint a 
nagy patrisztikus és középkori szerz­kt­l, de a kortárs ferences és domonkos 
irodalomból is. Munkásságuk nyomán a Társaság lelkisége több szempontból 
is a vita mixta (vagy mista) spiritualitásának irányába tolódott, mely a szemlé-
l­dést és a cselekvést igyekezett ötvözni,67 de nehezen tudta a Jerónimo Nadal 
által megfogalmazott „cselekvésben is szemlél­d­” (contemplativus simul in ac-
tione) jezsuita ideált megvalósítani. A fentebb említett Alvarez de Paz az alapító 
Ignácot Szent Ferenccel és Szent Domonkossal együtt a szemlél­dést a cselek-
véssel ötvöz­ szerzetesi életforma követ­inek (adepti vitae mistae) kategóriájába 
sorolta.6= Hasonlóképp járt el a Társaság nagy teológusa, Francisco Suárez is, 
aki a Jézus Társaságát a vita mixta típusú rendek vonalába helyezte (Societetam 
ex vi sui institui mistam religionem esse).6C

A fentebbi folyamathoz Acquaviva generális lelki és egyéb rendelkezései ad-
ták a modellt és az ösztönzést. A generális Társasághoz intézett hosszú levelei 
maguk is egyfajta lelkiségi irodalmat képviseltek, mely egyszerre próbálta fel-
ébreszteni és fenntartani a jezsuitákban a lelki megújulás igényét és az apostoli 
buzgóságot. A generális óriási személyes levelezése – melyet a világszerte él­ 
rendtagokkal folytatott – alapján elmondható, hogy egy globális lelkivezet­ 
szerepét vette fel a Társaság tagjaival szemben.6D

66 A XVI–XVII. század fordulójának jezsuita lelkiségi irodalmáról lásd P!3. 3! L!*B.% 
két tanulmányát: Lecturas ascéticas y lecturas místicas entre los jesuitas del siglo XVI; 
Cordeses, Mercuriano, Colegio Romano y lecturas espirituales de los jesuitas en el siglo 
XVI, in Estudios Ignacianos, 2., Institutum Historicum, Roma, 1957, 269–331 és 333–
378.

67 A vita mixta fogalmának, valamint az aktív és kontemplatív életformával való kapcsolatának 
történeti fejl­dését kiválóan mutatja be A> S20@%K: Vie active, vie contemplative, vie 
mixte, in Dictionnaire de spiritualit ascétique et mystique, 16., Beauchesne, Paris, 1994, col. 
592–623.

6= Cf. D!0 A2(%.!) 3! P%): De vita spirituali ejusque perfectione, Lib. II, Pars V, Cap. 
XXXVII, in Opera, 1., Vivès, Paris, 1875, 387–388.

6C F.%@K#K SB%.!): De religione Societatis Jesu, Lib. I, Cap. VI, § 20, in Opera omnia, 16., 
Vivès, Paris, 1860, 587.

6D Vö. A2!##%@3. GB!..%: “Os meum aperui et attraxi spiritum quia mandata tua 
desiderabam”. Claudio Acquaviva nella direzione spirituale della Compagnia di Gesù, in 
AAVV: Direzione spirituale tra ortodossia ed eresia : dalle scuole filosofiche antiche al Novecento, 
Morcelliana, Brescia, 2002, 219–246. 

Sapientiana 201502.indb   98 04/12/15   15:40



– 99 –

Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend identitására

Acquaviva idején került sor Ignác és néhány más jezsuita boldoggá avatásá-
ra. Mindez er­sítette a rend spirituális önértékelését. Hasonló célt szolgáltak 
a generális leveleiben gyakran visszatér­, a Társaságra alkalmazott biblikus és 
patrisztikus metaforák, melyek jelent­s mértékben hozzájárultak a jezsuita elit-
tudat kialakulásához, annak minden kétértelm8ségével és veszélyével együtt.

c) Lex Societatis

A fentiek során leginkább csak a lelkiélet szabályozására vonatkozó rendgy8-
lési el­írásokra, valamint generálisi rendelkezésekre, instrukciókra és levelekre 
összpontosítottuk figyelmünket. Valójában a rend egész élete és m8ködése egy-
re er­teljesebb szabályozás alá került, gyakran a legapróbb részletekig. E tör-
vényalkotói tevékenységnek voltak persze viszonylag jól sikerült dokumentu-
mai, melyeket hosszas el­készítés és ad experimentum-id­szak el­zött meg a 
bevezetés el­tt. Ilyen volt a híres Ratio studiorum,6E mely a Társaság kollégiu-
mainak oktatási-nevelési rendjét és a vezet­i-professzori testület feladatkörét 
szabályozta. Hasonlóképp fontos dokumentumnak bizonyult az udvari gyón-
tatók számára összeállított rendelet7F is, mely hiányosságai és ambivalenciái 
ellenére is adott jó néhány támpontot e kényes spirituális feladat betöltéséhez.

Egyes történészek mindemellett egyenesen beteges törvényhozási félelem-
r­l7, beszélnek Acquaviva esetében. A generális maga is tudatában volt annak, 
hogy a szaporodó írott normák egyre bonyolultabbá teszik a rend m8ködését. 
Már egy 1587-es levelében is ­szinte vallomásként jegyzi meg: „Eléggé világos, 
hogy a rendeletek, instrukciók és szabályok szaporítása nem orvosolja mindig a 
rosszat és nem is szükséges Társaságunkban, hiszen Rendalkotmányunk annyi 
lélekb­l és égi fényb­l született, Szabályaink pedig oly gazdagok, nagyszer8ek 
és tökéletesek, hogy mindebb­l egyértelm8: mindenféle hiányosság ez utób-
biak elhanyagolásából ered, míg mindenféle hiányosság éppen az utóbbiak 
megtartásában nyer orvosságot.”74 A „Szabályokon” valószín8leg azt a szabály-

6E Ratio atque institutio studiorum Societatis Jesu, in ISI, 3., 158–249. A Ratio kritikai 
értékelését nyújtja A@*@!22% R>%@: Modernité de la Ratio studiorum (Plan raisonné 
des études): genèse d’un texte normatif et engagement dans une pratique enseignante, 
in E*!@@! G%@*/ – MKI!2 H!.>%@# – P!..! S%B(%0! (szerk.): Tradition jésuite. 
Enseignement, spiritualité, mission, Presses Universitaires de Namur – Lessius, Namur – 
Bruxelles, 2002, 47–83.

7F Ordinatio de confessariis principum, in ISI, 3., 281–284.
7, Vö. S%?@% P%(@!: I gesuiti dalle origini alla sopressione, Laterza, Roma – Bari, 2004, 36.
74 De quibusdam mediis (1587), in EPG, 186.

Sapientiana 201502.indb   99 04/12/15   15:40



– 100 –

Bartók Tibor SJ

gy8jteményt (Regulae Societatis) érthette, amely a bels­ és küls­ rendi funkciók 
és hivatalok betölt­inek feladatait rögzítette. E „Szabályok” – bár tartalmaztak 
számos paragrafust a Rendalkotmányból – lényegében elfedték annak igazi 
célját és dinamikáját.

A generálist fentebbi vallomása sem gátolta abban, hogy hosszú kormányzá-
sa alatt ne szaporítsa tovább rendelkezéseit. E folyamat helyi szinteken is egyre 
nyomasztóbb szabálygyártó tendenciákat generált, s egyre inkább feler­sített 
egy bizonyos legalista szellemet a Társaságban. Acquaviva utódja, Muzio Vitel-
leschi még fokozottabban képviselte ezt az irányvonalat, az engedelmességben 
és a szerzetesi szabálytartásban (observantia) s8rítve össze a jezsuita tökéletesség 
lényegét.

Acquaviva a rendelkezések végrehajtóit és felel­seit els­sorban az elöljárók-
ban látta, akikt­l célkit8zéseikben határozottságot (fortes in fine), de a meg-
valósításban az alattvalóikkal szembeni megértést és tapintatot kívánt (suaves 
in modo). Már els­ generálisi levelében szigorúan elítélte a „politikus”-féle 
kormányzási módot, mely megelégedett azzal, ha az alattvalók végrehajtották 
feladataikat és nem okoztak különösebb gondot. Mindezzel szembeállította a 
„lelki” kormányzást, mely els­sorban az alattvalók erényekben való növekedé-
sére helyezte a hangsúlyt.75

Az elöljárói szerepkör sokszoros meger­sítése nyomán a jezsuita elöljáró 
képe egyre inkább a monasztikus rendeknél szokásos orvos- és atyaképet öltöt-
te fel. Ez a kett­s metafora uralja azt a híres kézikönyvet is, melyet a generális 
1600-ban jelentetett meg a jezsuita elöljárók számára Industriae ad curandos 
animae morbos76 címmel. A patrisztikus és monasztikus szerz­kt­l vett idéze-
tekkel s8r8n telet8zdelt könyv azoknak a „betegségeknek” a gyógyítására ad 
tanácsokat az elöljáróknak, melyekr­l fentebb már szó esett: a rendtagok el-
laposodott lelkiélete, erényekben való lanyhasága, szétszórtsága, aktivizmusa, 
aulicizimusa, széthúzása stb. Bár a generálisi szándék érthet­, a gyakorlatban 
mindez egyre inkább egyfajta elöljárói paternalizmus elterjedését eredményez-
te a Társaságon belül.

Maradt azonban egy terület, ahol a jezsuiták relatíve nagy szabadságot élvez-
hettek az egyre inkább er­söd­ bels­ kontrollal és szabályozási lázzal szemben: 
a missziók.77 Acquaviva maga er­sítette meg a Társaság missziós szellemét, 

75 De felici progressu…, in EPG, 103–104.
76 ISI, 3., 395–440.
77 Flavio Rurale szerint nemcsak a misszionárius jezsuiták, hanem az udvari jezsuiták 

(gyóntatók, szónokok) és a jezsuita írók (scriptores) is jelent­s autonómiával rendelkeztek 

Sapientiana 201502.indb   100 04/12/15   15:40



– 101 –

Claudio Acquaviva generális hatása a jezsuita rend identitására

mely a kollégiumalapítások közepette id­közben lohadni kezdett. A Társaság-
hoz intézett missziós leveleinek a gyümölcseként fiatal rendtagok százai fordul-
tak kérelemmel a generálishoz, hogy távoli missziókba küldje ­ket. A jezsuiták 
helyi kultúrákhoz alkalmazkodó missziós módszerei – ma inkulturációnak ne-
veznénk – pontosan Acquaviva generalátusa alatt kezdtek kibontakozni Mat-
teo Ricci nyomán Kínában, Alessandro Valignano felismerései alapján Japán-
ban és Roberto de Nobili kezdeményezésére Indiában.

Akiknek a Távol-Keletre vagy Amerikába irányuló missziós kérelme nem 
nyert pozitív elbírálást, az európai belföldi népmissziókban7= találhattak b­sé-
ges lehet­séget missziós identitásuk megélésére. A rendi katalógusokban úgy 
jelennek meg ett­l kezdve, mint missionarii per pagos (vidéki misszionáriusok), 
vagy egyszer8en csak operarii, mely a Rendalkotmány kedvelt kifejezésének 
– operarii in vinea Domini (az Úr sz­l­munkásai) – a rövidítése. Acquaviva 
különösen is támogatta a jezsuita hivatás megélésének ezt a formáját, amely 
megtestesítette szemében a mobilis vándorprédikátor alakját, a Társaság kezde-
teinek jezsuita ideálját, mely az Ignác által megfogalmazott ún. Formula Insti-
tuti-ban rajzolódott ki és a meger­sít­ pápai bullákban nyert szentesítést.

Ezt az ideált egyre inkább elhomályosították más jezsuita identitásmodellek 
(professzor, középiskolai tanár, író, városi hitszónok és gyóntató), melyek a 
Társaság városi-urbánus irányvonalát er­sítették az egyre szélesebb kollégiumi 
hálózaton keresztül. Nem véletlen, hogy a generális hatalmi szóval korlátozta 
újabb kollégiumok alapítását. Ezek ugyanis óriási anyagi terheket, valamint az 
elpolgáriasodás és elkényelmesedés veszélyét hordozták a jezsuiták életstílusa 
szempontjából, amint erre Acquaviva több missziós levelében7C is kitért. Szent 
Ignác az els­ kollégiumok elfogadása idején még nem láthatta, milyen pályára 
állította ezzel a Társaságot. Utódai közül els­sorban Acquavivának köszönhe-
t­, hogy a vándorprédikátor-modell újra meger­södött és a jezsuita identitás 
lényeges alkotóeleme maradt.

rendtársaik többségéhez képest. Vö. Una identità forte? A proposito di tre studi recenti sulla 
Compagnia di Gesù, in F.%@K M**% (szerk.): Anatomia di un corpo religioso. L’identità 
dei gesuiti in età moderna, EDB, Bologna, 359.

7= E levelek értelmezéséhez lásd PI2;;! LK.(%@ tanulmányát: Les missions de l’intérieur, 
un ministère privilégié de la Compagnie de Jésus, sous Ignace de Loyola et Claudio 
Aquaviva, Studia Missionalia 60 (2011) 195–214.

7C Cf. De fervore et zelo missionum (1594), in EPG, 239. De modo instituendarum missionum 
(1599), in EPG, 274. Exhortatoria ad missiones (1609), in Archivum Romanum Societatis 
Iesu, Epp. NN 115, 99r-102r. Ez utóbbi levél különösen kemény kifejezéseket használ a 
kollégiumok kényelméhez szokott jezsuitákkal szemben.

Sapientiana 201502.indb   101 04/12/15   15:40



– 102 –

Bartók Tibor SJ

RL(3 >.2!0

Acquaviva generálisi tevékenységének mérlegét nem könny8 megvonni. Va-
lószín8leg még sok levéltári kutatómunkára és számos összehasonlító tanul-
mányra van szükség ahhoz, hogy hitelesen ítéljék meg a történészek. Annyi 
bizonyos, hogy az általa végrehajtott reform elkerülhetetlenül szükséges volt a 
Társaság els­ igazán nagy és hosszan elnyúló krízishulláma idején, mely jóval 
nagyobb veszélyeket hordozott magában, mint az alapítás körüli évek z8rza-
vara.

Acquavivának sikerült fenntartani az ignáci alapítás lényeges strukturális 
elemeit a küls­ – els­sorban spanyol és szentszéki – nyomással, s­t a bels­ 
rendi ellenállással szemben is. Spirituális és diszciplináris reformjaival megszi-
lárdította a Társaság belülr­l megingott szerzetesi identitását. E folyamat azon-
ban olyan következményekkel is járt – a szabályozás túlburjánzása, paternalista 
vezet­i modell stb. – amelyek esetenként jelent­s mértékben korlátozták az 
egyéni és közösségi apostoli kreativitás kibontakozását. Ez utóbbi gyakran át-
tev­dött a missziókba.

Acquaviva nyomán a jezsuita lelkiségi irodalom, s­t a Társaság Suárez által 
szentesített identitásértelmezése is a szerzetesi hagyomány vita mixta néven 
ismert modelljét vette alapul. Szemlél­dés és tevékenység, valamint bels­ ren-
di élet és küls­ apostoli munka így egymást váltogató dimenziókká váltak a 
jezsuita önértelmezésben, amely visszalépést jelentett az ignáci-nadali ideálhoz 
képest. Ugyanakkor sikerült meg­rizni az apostoli tevékenység újdonságait 
a nevelés és a kultúra területén, egyszersmind korlátokat is szabni e területnek 
a kezdetek mobilitásideáljának hangsúlyozásával.

A modern kor kezdetén született jezsuita rend identitása – pontosan Acqua-
viva nyomán – a személyes szabadság és az intézményi kontroll dialektikájának 
sajátos megnyilvánulási területe lett. Acquaviva reformjai magukon hordozták 
a lélek és a törvény bet8je közti feszültséget, mely éppúgy tükröz­dött a Tren-
tó utáni katolikus megújulás sajátosságai között, mint azokban a társadalmi 
folyamatokban és jelenségekben, ahol szembekerült egymással az egyéni lel-
kiismeret szabadsága és az abszolutista nemzetállamok egyre er­teljesebb elle-
n­rzési igénye.

Sapientiana 201502.indb   102 04/12/15   15:40



– 103 –

RECENZIÓK Sapientiana 8 (2015/2) 103–127

Helmuth Vetter Heidegger-kézikönyve  
(kitekintéssel a Heidegger-kézikönyv irodalomra)*
Helmuth Vetter: Grundriss Heidegger: Ein Handbuch zu Leben und Werk, Meiner,  
Hamburg, 2014.

Ha a filozófiai munkálkodás elmúlt évtizedekben végbement fejleményeit könyvészeti–lexi-
kális szempontból akarjuk összegezni, nem ok nélkül mondhatjuk el: a kézikönyvek korát 
éljük. A kézikönyv megjelölés tágan értend­, ide sorolva a sz8kebben vett s ezt az elnevezést 
visel­ könyvek mellett a lexikális m8vek egyéb fajtáit is: a szótárakat, lexikonokat, enciklo-
pédiákat, vagyis mindazokat a m8veket, melyek a tudományosságnak nem csupán hasznos, 
de egyes esetekben elengedhetetlen, nélkülözhetetlen kellékei, segédeszközei – melyek nem 
utolsósorban azért is nevezhet­k kézikönyveknek, mert jó, ha mindenkor „kéznél vannak”, 
amennyiben tudniillik tudományos munkálkodásba fogunk, vagy csak egyszer8en valaminek 
utána szeretnénk nézni. A kézikönyvek (szótárak, lexikonok, enciklopédiák) valamilyen tudo-
mány- vagy kutatási terület egészét kívánják felölelni, s a közrebocsátott átfogó ismereteket 
(többnyire bet8rendbe szedett) szócikkek köré elrendezve közvetítik az olvasó számára. A kézi-
könyvek a tudományosság hasznos és aligha nélkülözhet­ kellékei, anélkül ugyanakkor, hogy 
célul t8znék ki, vagy igényt formálnának arra, hogy új tudományos eredményeket érjenek el. 
Összegzés és átfogó pillantás: egy tudásterület címszavak vagy szócikkek mentén és szerint 
történ­ feltérképezése, hozzáférhet­vé, áttekinthet­vé tétele, nem új felfedezések elérése – így 
összegezhetnénk a kézikönyvek rendeltetését. A kézikönyvek korára – heideggeri kifejezést 
kölcsönözve – a gondolkodás aprómunkája–kézimunkája jellemz­, olyan korok jellemz­je ez, 
mely alighanem megfelel s egyúttal kiegészít­je annak, mely szerint korunkat nem annyira az 
originalitás, az önálló új tudományos-filozófiai eredmények jellemzik, mint inkább az alapos, 
elmélyült, elsajátító–felhalmozó munka, éppenséggel „a gondolkodás kézm8ves aprómunkája 
(Handwerk des Denkens)”., Innen szemlélve az originalitásról való lemondás nem a tudomá-
nyosságról való lemondást jelenti, épp ellenkez­leg, nagyon is jól megfér vele – megfér azzal, 
hogy új, jöv­beli eredményeket el­készítend­, a vonatkozó tárgyterületen egyre több és egyre 
alaposabb, elmélyültebb kézikönyv keletkezik. 

Martin Heidegger már hosszabb id­ óta a XX. század egyik legnagyobb vagy egyenesen 
a legnagyobb gondolkodójának számít, ez pedig megmutatkozik – az évtizedek óta szinte 
áttekinthetetlen módon hömpölyg­ szekundér irodalom mellett – az életére és m8vére vonat-
kozó kézikönyv-irodalom tekintetében is. Nem lesz haszontalan, ha a recenzálni kívánt m8-
nek, Helmuth Vetter kézikönyvének (a teljességre való minden törekvés nélkül) a fontosabb 
el­zményeit jelezzük. Heidegger esetében itt van mindenekel­tt is a stuttgarti Metzler Verlag 

* A kutatás az Európai Unió és Magyarország támogatásával, az Európai Szociális Alap társfinanszíro-
zásával a TÁMOP 4.2.4.A/2-11-1-2012-0001 azonosító számú „Nemzeti Kiválóság Program” cím8 
kiemelt projekt keretei között valósult meg.

, Lásd M%.*@ H!3!00!.: Aus der Erfahrung des Denkens, Gesamtausgabe, Bd. 13, Klostermann, 
Frankfurt am Main, 1983, 78. A kifejezés gyakran bukkan fel az összkiadás egyik újabban kiadott 
kötetében, lásd M%.*@ H!3!00!.: Anmerkungen I–V (Schwarze Hefte 1942–1948), Gesamtaus-
gabe, Bd. 97, Klostermann, Frankfurt am Main, 2015, 71, 73, 76, sk., 80, 97, 115,  118, 170, 189, 
191, 333, 353, 508.

Sapientiana 201502.indb   103 04/12/15   15:40



– 104 –

Recenziók

Kézikönyvek sorozatában megjelent Heidegger–Handbuch, melyben egy ötvenf­s nemzetközi 
kutatói team hozzávet­leg hetven – részleteiben igen alaposan, helyenként kisebb tanulmá-
nyok, értekezések formájában kidolgozott – címszóra, azaz tematikai egységre bontva mutatja 
be a könyv alcímének megfelel­en (Leben – Werk – Wirkung), a gondolkodó Heidegger életét, 
m8vét és hatását. A 2003-ban els­ kiadásban megjelent kézikönyv sikerét és hatását mutatja, 
hogy 2013-ban átdolgozott és b­vített második kiadásban jelent meg, ezzel mintegy napra-
késszé téve magát.4 

A Heidegger-kézikönyvek sorában az els­ mindazonáltal a Heidegger-tanítvány Hildegard 
Feickt­l származik, ez pedig még a múlt század hatvanas évei elején megjelent, a heideggeri 
f­ m8höz készített igen hasznos index volt.5 Az úttör­ munkák sorába számít ezt követ­en a 
hetvenes évek végén  – még a komputerizált, illetve digitális kiadások elterjedését megel­z­en 
– megjelent Bast–Delfosse-féle filológiai kézikönyv, mely a Lét és idő egész nyelvi anyagának, 
azaz összes szavának nem csupán lapszámokat, hanem egyúttal a lapsorok számait is megjelöl­ 
feldolgozását nyújtja.6 A kilencvenes években, a Heidegger-összkiadás fiatalkori el­adásokat 
tartalmazó köteteinek gyors egymásutánban való megjelenését követ­en igen hasznosnak bi-
zonyult Robert Petkov]ek indexe,7 mely éppen a heideggeri életm8 ezen szakaszának, a Lét és 
idő megjelenését megel­z­ évtized egyetemi el­adásainak anyagára összpontosított, s dolgozta 
fel azt index formájában. 

Ezek után a kilencvenes évek végén jelent meg az oxfordi Blackwell kiadónál Michael 
Inwood Heidegger-szótára, mely tiszteletre méltó terjedelmi önkorlátozással immár az egész 
heideggeri életm8 szócikkek mentén történ­ bemutatását t8zte ki célul.=  Inwood szótára any-
nyiban azonban eltért a megszokott szótáraktól, hogy címszavai (a szócikkek) nem egy, hanem 
több, tematikailag összetartozó heideggeri terminust összevonva magyaráznak, és gyakran va-
lamilyen tágabb nem-fogalom alá rendelnek (pl. „aletheia and truth”, „angst, fear, boredom”, 
„space and spatiality”, „being with others and being alongside things”); ilyenformán a szerz­ 
persze már el­zetes értelmezést hajt végre akkor, amikor magyarázandó terminusok egy cso-
portját egyszerre teszi kifejtés tárgyává. Az egyes szócikkek ilyenformán gyakran koncepciózus 
rövid tanulmányokkal vagy értekezésekkel érnek fel, s adnak ebben a formában átfogó képet 
Heidegger gondolkodásáról, gondolkodásának középponti témáiról s azok összefüggésér­l (a 
szótár száz címszót tartalmaz az ‘aletheia’-tól a ‘world’-ig).C

4 Heidegger-Handbuch, Florian Grosser, Katrin Meyer és Hans Bernhard Schmid közrem8ködésével 
sajtó alá rendezte Dieter 'omä, Metzler, Stuttgart – Weimar, 2003, 574.; 2., átdolgozott és b­vített 
kiadás: 2013, 604.

5 H23!0%.3 F!KJ: Index zu Heideggers „Sein und Zeit”, Max Niemeyer Verlag, Tübingen, 1961, 4. 
Susanne Ziegler által átdolgozott kiadás: 1991.

6 R%@!. A. B%#* – H!@.KI P. D!2:##!: Handbuch zum Textstudium von Martin Heideggers „Sein 
und Zeit”, Bd. 1, Stellenindizes. Philologisch-kritischer Apparat, Frommann–Holzboog, Stuttgart – 
Bad Cannstatt, 1979, 496.

7 Robert Petkov]ek: Heidegger-Index (1919–1927), Teolo]ka fakulteta, Ljubljana: 1998, 248.
= MKI%!2 I@13: A Heidegger Dictionary, Wiley-Blackwell, Oxford, 1999, 283.
C Interneten is hozzáférhet­k Heidegger-szótárak, lásd pl. R3!.KJ MB@3%/: Glossary of Terms in 

Being and Time, [2015. 11. 20.]; http://www.visual-memory.co.uk/b_resources/b_and_t_glossary.
html; W22%> B2%**@!.: Some Terminology in Being and Time, http://faculty.georgetown.edu/
blattnew/heid/terms.htm [2015. 11. 20.].

Sapientiana 201502.indb   104 04/12/15   15:40



– 105 –

Recenziók

Ha a Metzler Heidegger kézikönyve a 2003-as els­ kiadás után egy évtized elteltével, 2013-
ban javított, b­vített második kiadásban vált hozzáférhet­vé, úgy szinte pontosan ugyanez 
történt angol nyelven a Frank Schalow és Alfred Denker által szerz­ként jegyzett A heideggeri 
filozófia történeti szótárával, melynek els­ kiadása 2000-ben látott napvilágot, hogy ugyancsak 
egy évtized elteltével, 2010-ben naprakésszé tett, b­vített második kiadásban kerüljön az ér-
dekl­d­ olvasó vagy szakember asztalára.D A könyv középponti részét alkotó, mintegy hatszáz 
címszót tartalmazó szótárhoz három függelék, részletes és tagolt bibliográfia és egy több mint 
negyven oldalas életrajzi–történeti bevezetés csatlakozik. A javított és b­vített második kia-
dás ebben az esetben is azt jelzi, hogy a gyors ütemben el­rehaladó Heidegger-összkiadás és 
a vele lépést tartó, nem lankadó Heidegger-kutatás és Heidegger-irodalom fejleményei egy 
évtized múltán, ha nem is feltétlenül szükségessé vagy elengedhetetlenné, de mindenképpen 
messzemen­en indokolttá tehetik a kézikönyvek megváltozott kutatási helyzetnek megfelel­ 
aktualizálását, naprakésszé tételét.

Miel­tt Vetter m8vére rátérnénk, utolsó el­zményként megemlítend­ még a Blooms-
bury akadémiai kiadó sorozatában megjelent Heidegger-szótár, melyet Daniel O. Dahlstrom 
készített.E Felépítését tekintve ez a kézikönyv is életrajzi bevezetéssel kezd­dik, ezt követi hoz-
závet­leg százhatvan heideggeri kulcsfogalom és terminus magyarázata, a bibliográfia pedig 
nem csupán tartalmazza a teljes Heidegger-összkiadás (Gesamtausgabe) adatait, de a szótár 
lezárásáig megjelent hatvanhat kötet mindegyikér­l (összességében negyvenöt lapnyi terjede-
lemben) rövid, általában fél-egy oldalas leírást is nyújt. Ezzel Dahlstrom Heidegger Diction-
aryje szerencsés kiegészítését alkotja az ugyancsak a Bloomsbury által ugyanabban az évben, 
2013-ban megjelentetett !e Heidegger Concordance-nek. Utóbbi impozáns terjedelemben, 
három kötetben, közel kétezer oldalon több mint hétezer címszóval a Heidegger-összkiadás 
publikált nyolcvanegy kötetének csaknem harmincezer lapján keresztül vezeti–navigálja az 
olvasót, amennyiben a heideggeri m8vek összkiadásának, a Gesamtausgabénak már régóta ese-
dékes els­ indexét foglalja magában.,F

Helmuth Vetter, a Heidegger-összkiadás 2006-ban megjelent, Geschichte der Philoso-
phie von !omas von Aquin bis Kant címet visel­ 23. kötetének a szerkeszt­je, az Osztrák 
Fenomenológiai Társaság (Österreichische Gesellschaft für Phänomenologie) volt és a Mar-
tin-Heidegger-Gesellschaft jelenlegi elnöke, többek között egy Philosophische Hermeneutik cím8 
könyv szerz­je,, kézikönyvét Nachschlagewerkként érti (e szóra magyar megfelel­ nemigen 
kínálkozik, az esetek jelent­s részében a kissé körülményes „referencia-kiadvány”-nyal vagy 
egyszer8bben éppenséggel  „kézikönyv”-vel fordítják,4), mely Heidegger életútjához, els­sor-
ban azonban írásaihoz kíván bevezetést, avagy róluk áttekintést nyújtani. 

D F.%@J SKI%21 – A2:.!3 D!@J!.: Historical Dictionary of Heidegger’s Philosophy, 2nd ed.,  Scare-
crow Press, Lanham, Maryland, 2010, 429.

E D%@!2 O. D%I2#*.>: !e Heidegger Dictionary, Bloomsbury Publishing, London, 2013, 312.
,F F.%@# J%.%@ – CI.#*;I! P!..@: !e Heidegger Concordance, vols. I–III, Bloomsbury Pub-

lishing, London, 2013.
,, Lásd H!2>B*I V!**!.: Philosophische Hermeneutik. Unterwegs zu Heidegger und Gadamer, Peter 

Lang, Frankfurt am Main, 2007. 
,4 Lásd pl. http://www.linguee.de/deutsch-ungarisch/search?query=Nachschlagewerk%2C [2015. ok-

tóber 30.] „in einem Wörterbuch, Lexikon oder ähnlichen Nachschlagewerk” = „szótárban, encik-
lopédiában vagy más hasonló kézikönyvben”; „in zahlreichen Nachschlagewerken” = „számos kézi-

Sapientiana 201502.indb   105 04/12/15   15:40



– 106 –

Recenziók

A könyv négy f­ részb­l épül fel: I. Synopsis, II. Lemmata (Heidegger-lexikon), III. Adatok 
és IV. Jegyzékek. Az els­ rész arra tesz kísérletet, hogy összefoglaló orientációt nyújtson egy 
olyan filozófiáról, melyet szerz­je az „Utak – nem m8vek” jelszóval vélt jellemezni, s amely a 
heideggeri gondolkodás f­bb témáit együttesen, együtt kívánja láttatni (innen a Synopsis el-
nevezés). Egy bevezet­ fejezetet („Einleitung”) követ­en az I. rész nyolc témacsoportot nevez 
meg és dolgoz ki, melyek a heideggeri gondolkodás f­bb tematikus mez­it hivatottak lefedni 
és megnevezni, s melyeket az egyértelm8ség kedvéért eredeti nyelven lesz célszer8 felsorol-
nunk: Sein, Welt und Sein, Dasein und Sein, Kehre zum Sein, Sein und Nichts, Ereignis und 
Sein, Bauen am Sein, Haus des Seins. (15–225.),5 Ezen tematikus egységekre még vissza fogunk 
térni. A második rész mintegy százötven oldalon Heidegger-lexikont tartalmaz (227–384.), 
mely „Abendland”-tól „Zwischen”-ig terjed és kétszáznegyven címszót ölel fel. A harmadik 
rész három szakaszra bomlik; az els­ életrajzi adatokat ad meg, el­ször is táblázatos áttekintés 
formájában (386–402.), majd külön témaként tárgyalva „Heidegger és a nemzetiszocializ-
mus” címmel Heidegger politikával való viszonyáról ad átfogó képet. (402–426.) A második 
szakasz Heidegger írásairól ad tájékoztatást: részletesen ismerteti mindenekel­tt az összkiadás 
(Gesamtausgabe) köteteit – ebben a tekintetben Dahlstrom kézikönyvéhez hasonlóan a meg-
jelent kötetek mindegyikének tartalmáról általában fél-egy oldalas összefoglaló leírást nyújtva 
(427–471.) –, ezenkívül kitér azonban válogatott egyedi szövegekre is, melyek egyel­re csak 
az összkiadáson kívül jelentek meg. (472–478.) A harmadik rész harmadik szakasza Heideg-
gerhez közel álló vagy vele kapcsolatba került személyek rövid életrajzát foglalja magában. 
(479–494.) A IV. rész bibliográfiai függelék, mely a kézikönyvben használt jelek feloldásán 
túl a Heideggert­l származó írások jegyzékét és a Heideggerr­l szóló szekundér irodalom kü-
lönböz­ szempontok szerint tagolt felsorolását nyújtja. (497–550.) Ehhez csatlakozik zárás-
képpen a kézikönyv els­ részére vonatkozó tárgymutató (553–560.), amely visszavezet az els­ 
részhez, s már létével is annak a szerz­ számára adódó fontosságát hangsúlyozza.

Egy Heidegger-kézikönyv vagy -lexikon a maga értelmez­i beállítottságát már persze ma-
guknak a szócikkeknek, illetve címszavaknak a megválasztásával is közvetve tudatja – majd 
nyilván nem utolsósorban azzal, ahogy e szócikkek tartalmát kifejti –, s ez Vetter kézikönyvének 
esetében sincs másképp: az ­ kézikönyvének újdonsága viszont az els­ rész nyolc tématerüle-
tének megnevezése és részletes kidolgozása. Miel­tt ezt némileg részleteznénk, a szótárrésszel 
kapcsolatban említsük még meg e rész filológiailag nem lebecsülhet­ ama erényét, hogy a 
szócikkek kidolgozását Heidegger-szöveghelyek b­ megadása és idézése kíséri, s más kéziköny-
vekt­l eltér­en általában szekundér irodalom áll az egyes szócikkek végén. Ha összevetjük így 
a Schalow–Denker-féle Historical Dictionary „boredom” címszavát Vetter kézikönyve lexikon-
részének „Langeweile” címszavával, azt látjuk, hogy az angol szöveg nem annyira idézetekre, 
mint inkább összefoglaló megfogalmazásokra támaszkodó kifejtést vagy még inkább összegzést 
nyújt. Vetter ábrázolása ezzel szemben sokkal inkább a heideggeri megfogalmazások közelségé-
ben mozog, ezeket pedig a maga kifejtésébe rendre beépíti. Hozzá kell tennünk, hogy az eltérés 

könyv tanúsága szerint”; az angol fordítás általában: „reference book”, „reference work”. Míg értelmes 
német mondatként hangzik az, hogy „Vetters Handbuch versteht sich als Nachschlagewerk”, addig 
magyarul aligha értelmes azt mondani: „Vetter kézikönyve kézikönyvként érti magát”.

,5 A továbbiakban a recenzált m8re magában a szövegben zárójelek között minden további megjelölés 
nélkül csak a lapszámok megadásával hivatkozom.

Sapientiana 201502.indb   106 04/12/15   15:40



– 107 –

Recenziók

egyik oka lehet az a tény, hogy az eredeti idézetek beépítésére egy német nyelv8 szótár sokkal 
alkalmasabb, mint egy angol nyelv8, mely utóbbi rendre közelít­leges angol fordításokkal 
tudja csak pótolni azt, amire egy német nyelv8 szótár a szerz­vel való azonos nyelv8ségb­l 
fakadóan minden további er­feszítés nélkül képes, s így az idézetekre hagyatkozás elve egy 
angol nyelv8 munka számára nem igazán jelent megvilágító segédeszközt. Ez a különbség még 
inkább szembet8nik – hogy egy másik példát említsünk  – a „fenomenológia” szócikk eseté-
ben, ahol az angol nyelv8 kézikönyv célratör­ és tömör – a maga nemében kiváló – kifejtésével 
Vetter szócikkének idézetgazdagsága, hajlékonysága és árnyaltsága áll szemben.

Az els­ rész nyolc tématerülete a heideggeri gondolkodás kronológiai fejl­dését hivatott 
követni és átfogni, ehhez azonban a szerz­ nem ragaszkodik mereven, hanem – amennyiben 
tárgyilag indokolt – eltér t­le. (15.) Vetter, mint említettük, többek között egy Philosophische 
Hermeneutik cím8 könyv szerz­je, s hermeneutikai érzékenységét jól mutatja az a kézikönyv 
elején elhangzó megjegyzés, mely szerint „a kiegyensúlyozottságra való minden törekvés mel-
lett nyilvánvaló, hogy minden referáló ábrázolás, már pusztán azáltal, hogy meghatározott 
szövegek melletti döntést, más szövegeknek pedig az elhagyását jelenti, egyfajta értelmezést al-
kot”. (17.) Vetter értelmezése azonban – ezt fontos megjegyeznünk – mindig szövegközeli ma-
rad, önállóan nem tolakszik az el­térbe; s egyúttal nagy mértékben támaszkodik a szekundér 
irodalomnak az éppen tárgyalt területre vonatkozó munkáira; kifejtése így nem is annyira (egy, 
meghatározott) értelmezés, mint inkább különböz­, szakirodalmilag alátámasztott és referált 
értelmezési lehet­ségek kisebb-nagyobb részletességgel való összegz­ bemutatása, fölvázolása. 
Ez a jelleg vonzó benne, hiszen az olvasót nem köti meg, hanem miután indokait és érveit 
kifejtette és egy téma lehetséges szakirodalmi megítéléseit bemutatta – egyszóval tette azt, amit 
egy kézikönyvnek tennie kell –, csendben a háttérbe húzódik, mintegy átengedve az olvasónak 
a terepet, s nem fosztván meg ­t a maga értelmez­i szabadságától. 

Egy kézikönyv orientál és eligazít – nem pedig végleges igazságokat hirdet meg, mond-
hatjuk e ponton összefoglalóan. Aligha véletlen, hogy e testes m8nek – mely több évtizednyi 
munkát tudhat maga mögött – a legels­ mondata éppen ezt helyezi az el­térbe: „A Grundriss 
Heidegger az orientálódás el­segítéseként érti magát” (13.: „Der Grundriss Heidegger […] ver-
steht sich als Orientierungshilfe”). 

Visszatérve az els­ rész nyolc tématerületére, mely Vetter kézikönyvének a rá jellemz­ egye-
di sajátosságát alkotja, a jórészt kronológiai rendet követ­ címszavak rövid feloldását, ma-
gyarázatát a következ­képpen adhatjuk meg. 1. A Sein a létkérdésnek Heidegger fiatalkori 
gondolkodói útján való felmerülést és kiformálódását jelenti. 2. A Welt und Sein, a fakticitás és 
fakticitáshermeneutika els­ világháború után megjelen­ gondolatkörét, 3. a Dasein und Sein 
a „Lét és id­” programtervezetét, 4. a Kehre zum Sein a heideggeri gondolkodói út harmincas 
években bekövetkezett „fordulatát” jelöli (melyet a könyv éppen hogy „léthez való fordulás-
ként” értelmez és nevez meg). 5. A Sein und Nichts a lét és a semmi összefüggésének Heidegger 
Hegellel és Nietzschével való gondolati szembenézésében kiformálódó gondolatkörét vázolja a 
húszas-harmincas évek el­adásaiban; 6. az Ereignis und Sein a kés­i gondolkodás vezérszavát, 
az Ereignist járja körül, középpontba állítva a második korszak f­ m8vét, a „Beiträge zur Philo-
sophie”-t és a „másik kezdet” („anderer Anfang”) gondolatát; a 7. és 8. témakör végül – Bauen 
am Sein, illetve Haus des Seins – a kés­i Heidegger metafizikát meghaladó gondolkodásának 
néhány jellegzetes témáját (lakozás, nyelv, dolog, gondolkodás és költészet) ábrázolja összefog-
lalóan. Az ily módon tagolt els­ részhez ezen kívül még négy exkurzus csatlakozik („Heidegger 

Sapientiana 201502.indb   107 04/12/15   15:40



– 108 –

Recenziók

és a teológia”, „Heidegger és a m8vészetek”, „Filológia és irodalomtudomány”, „Medicina, 
pszichiátria, pszichoterápia”). (208–225.) A kronológiát, azaz a heideggeri gondolkodói út 
fejl­dését követ­ felépítés és a tárgyi összefüggések kronológiától eltekint­ figyelembe vétele 
láthatóan egymással szoros összefüggésben jellemzi a heideggeri gondolatkör „szinoptikus” be-
mutatásának elképzelését, melyben hol az egyik, hol a másik szempont kerül relatív túlsúlyra 
a másikkal szemben. Hogy a „történeti–szisztematikus” kifejtés végig érvényesített ezen szem-
pontja mellett még exkurzusokra is szükség volt, azt jelzi, milyen nehéz bizonyos témaköröket, 
összefüggéseket és kapcsolatokat (jelen esetben: a más tudományokkal való kapcsolatokat) 
ebben a koordinátarendszerben elhelyezni – számukra akár a „szisztematikus”, akár a „történe-
ti” besorolásban megfelel­ helyet biztosítani –, amikor is egy életen át érvényesül­  szempont 
vagy összefüggés tartós jelenlétér­l és meghatározó szerepér­l van szó.

Érdemes itt kiemelnünk a „Heidegger és a teológia” címet visel­ exkurzus témakörét, s 
néhány, erre való utalással zárjuk szükségképpen rövidre fogott  recenziónkat. – Kezdetben 
Vetter megállapítja, hogy mindkét keresztény felekezet számos képvisel­je nyúlt vissza 
Heideggerhez, ami már csak azért sem véletlen, mivel „Heideggert az Istenre vonatkozó kérdés 
gondolkodói útja kezdetét­l fogva ösztönözte”. (208.) Heidegger a katolicizmus rendszereként 
felfogott neoskolasztikától eltávolodott ugyan, ezzel azonban, fogalmaz Vetter, „semmiképpen 
sem zárulnak le a katolikus teológiához f8z­d­ kapcsolatok”. (209.) Jól mutatja ezt többek 
között az, hogy Heideggernél tanult számos teológus, így például a jezsuita Karl Rahner és 
Johannes B. Lotz. Rahner, aki Heideggerhez f8z­d­ viszonyáról a nyilvánosság el­tt alig ejtett 
szót, Heidegger 80. születésnapja alkalmából adott interjújában, saját útjára visszapillantva 
úgy fogalmazott: „noha az el­adóteremben sok jó tanára (Schulmeister) volt, mégiscsak egyet 
tisztelhet közülük valóban tanítójaként (Lehrer) – Martin Heideggert.,6 (209.)

Ami a protestantizmust illeti, Heidegger marburgi évei alatt kezd­dnek a Rudolf Bult-
mann-nal való baráti-kollegiális kapcsolatok. Bultmann számára a heideggeri gondolatvilágból 
az emberi lét történetiségébe – különösképpen pedig „az Istenr­l való beszéd történetiségébe” 
– való bepillantás bizonyult els­sorban ösztönz­nek. Bultmann számára ugyanakkor – Hei-
deggert­l eltér­en – a mindennapiság korántsem hordozta azokat a negatív jegyeket, melyek 
Heideggernél fellelhet­k.

A Lét és idő megjelenésének évében, 1927-ben tartott „Fenomenológia és teológia” cím8 
el­adásában Heidegger a teológiát a hit tudományaként, „a keresztényiségr­l (Christlichkeit) 
való fogalmi tudásként” írta le (210.), s egyúttal aláhúzta: a teológia a hitb­l, a hív­ beállí-
tódásból és a hív­ életformából fakad, feladata pedig az, hogy a hitet ennek az egzisztálásnak 
megfelel­ fogalmi formába öntse és benne közvetítse.,7 A hit ebben az értelemben újjászületés. 

,6 „Az az egy dolog”, amire Heidegger „megtanított bennünket”, tette hozzá Rahner, abban állott, 
„hogy mindenben és mindenütt – még ha szavakkal alig-alig tudjuk megnevezni is – ama kimondha-
tatlan titkot kereshetjük s kell is keresnünk, mely rendelkezik velünk és felettünk. Mindezt pedig még 
akkor is, ha Heidegger maga saját m8vében […] vonakodik beszélni arról, amit pedig a teológusnak 
mondania kell” (Martin Heidegger im Gespräch. Hrsg. Richard Wisser. Alber, Freiburg – München, 
1970. 48. sk. o.). Rahner itt azt is hozzáf8zte: „a mai katolikus teológia […] elgondolhatatlan Martin 
Heidegger nélkül”.

,7 M%.*@ H!3!00!.: Wegmarken. Gesamtausgabe, Band 9. Hrsg. F.-W. von Herrmann – Kloster-
mann, Frankfurt am Main, 1976, 55 skk. – Heidegger és a teológia kapcsolatait illet­en szabadjon 
utalnom néhány korábbi írásomra, melyekben e viszonyt részletesebben próbáltam vizsgálni. Lásd 

Sapientiana 201502.indb   108 04/12/15   15:40



– 109 –

Recenziók

(210.) Érdemes továbbgondolás céljából eltöprengeni azon, hogy egy ilyenfajta (talán „hitori-
entáltnak” vagy „hitközpontúnak” nevezhet­) teológiafelfogás a teológiából mintegy kitessé-
kelni avagy eltanácsolni – vagy egyáltalán a közelébe sem engedni – igyekszik azokat, akiket 
puszta „érdekl­d­ként” szokás leírni. A teológia ebben a – heideggeri – értelemben csupán a 
„hív­k” számára – a hív­ beállítódás és életforma számára – bír értelemmel és jelent­séggel. A 
puszta érdekl­d­khöz – vagy egyenesen  „kíváncsiskodókhoz” – pedig így szól: kéretik távol 
maradni.

*

Helmuth Vetter számos részkérdésre kiterjed­, igen alapos és elmélyült kézikönyve, mely a 
tudóstól elvárható szerénység jeleként a cím tanúsága szerint nem többnek, mint „vázlatnak” 
– Heidegger-„vázlat”-nak – tartja magát, 560 oldalon nyújt igen hasznos eligazítást mind 
Heidegger-kutató szakemberek, mind pedig – akár ínyére volna ez Heideggernek, akár nem 
– egyszer8 „érdekl­d­k” számára a XX. század egyik legnagyobb – s évtizedek óta leginkább 
vitatott – gondolkodójáról.

Fehér M. István

F!I. M. I#*(9@: „Religion, 'eologie und Philosophie auf Heideggers Weg zu Sein und Zeit“, 
Heidegger Studies / Heidegger Studien, vol. XXIV, 2008, 103–144.; „Die Gottesfrage im Denken 
Martin Heideggers“, Wiener Jahrbuch für Philosophie, hrsg. Hans-Dieter Klein, Band XXXIX/2007, 
Wilhelm Braumüller Universitätsverlag, Wien, 2008, 141–164.; Religion, 'eology and Philosophy 
on the Way to Being and Time: Heidegger, Dilthey and Early Christianity”, A Companion to Heideg-
ger’s Phenomenology of Religious Life, eds. S.J. McGrath and Andrzej Wierci_ski, Rodopi, Amsterdam 
– New York, 2010, 35–65.; „Yskeresztény élettapasztalat és eszkatológikus id­: Martin Heidegger 
korai vallásfenomenológiai el­adásai”, A vallási tapasztalat megértése. Jog, bölcselet, teológia, szerk. Bá-
nyai Ferenc – Nagypál Szabolcs – Bakos Gergely, L’Harmattan – Békés Gellért Ökumenikus Intézet 
(Pannonhalma), Budapest, 2010,  29–57.; „Létmegértés és filozófia – hit és teológia”. Teória és praxis 
között, avagy a filozófia gyakorlati arcáról. A Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Filozófia Tan-
széke 2010. március 26-i konferenciájának anyaga, szerk. Bakos Gergely OSB, L’Harmattan Kiadó 
– Sapientia Szerzetesi Hittudományi F­iskola, Budapest, 2011, 93–139.

Sapientiana 201502.indb   109 04/12/15   15:40



– 110 –

Recenziók

Lehet valami újat mondani az Eucharisztiáról?  
(Chiara Lubich új könyve kapcsán) 
Chiara Lubich: Az Eukarisztia, Új Város Kiadó, Budapest, 2015, ford. Fekete Mária.

Az Eucharisztiáról szól Chiara Lubichnak egy magyarul most megjelent könyve, mely az Új 
Város Kiadónál látott napvilágot. A könyv mély gondolatokat, elmélkedéseket tartalmaz, kö-
zel visz bennünket az Eucharisztia titkához. „Szeretném, ha legalább egy kicsit jobban felfedez-
nénk, hogy ki is Y, az Eukarisztikus Jézus” – írja könyvének elején a szerz­. (11.)

A kis könyv egyrészt mélyen személyes, másrészt egyes fejezeteiben tárgyilagos áttekinté-
seket is ad. Egy ilyen téma, mint az Eucharisztia története az egyház életében, els­ látásra 
egy teológiában jártas ember számára kevés újat mondhat. De amikor elmélkedve olvastam a 
könyvet, megdöbbentett, mekkora lelki és imádságos mélységgel lehet bemutatni, amely így a 
témát ismer­nek is sok új fényt ad.

A lelkiségi írásokban járatosabbak megkérdezhetik: De lehetséges-e a témáról még újat mon-
dani, hiszen egyházunk történetének sok nagyja, szentje s legutóbbi pápáink is, írtak mélysé-
ges és szép gondolatokat, elmélkedéseket az Eucharisztiáról?

 Minden katolikus tanulta a gyermekkori hittanórákon, hogy amikor szentáldozáshoz járul, 
egyesülhet Jézussal, ha átadja neki a szívét. De sokkal ritkábban esett és esik szó arról, hogy az 
Eucharisztia az egység szentsége: szentség, amely az Egyházat, Krisztus testét és annak egységét 
állandóan táplálja és azt megújíthatja. Chiara Lubich írásait átjárja ez a szempont, amelyet a 
II. Vatikáni Zsinat s azt követ­ pápáink is hirdettek, de amely a mai napig sem hatotta át eléggé 
hív­ népünket.

Érdekes példa arra, hogy a kérdés mennyire nem járja még át gondolkodásunkat, hogy 
legszebb eucharisztiával kapcsolatos imáink is általában csak az Eucharisztiával való személyes 
egyesülésünkr­l beszélnek, és nem szólnak a közösségi-egyházi dimenzióról! És ezt sokszor észre 
sem vesszük! A gyönyör8 Krisztus lelke szentelj meg engem imának minden sora csak így végz­-
dik: „engem” – és sosem úgy, hogy minket (pl. tégy eggyé minket)!  Hasonlóan ún. szentségi 
énekeink. A többes szám szerepel ugyan a legtöbben: hogy közösen dicsérünk, mint néped 
dicsérünk, és ez jó. – De hogy az Eucharisztia meghív a Jézusban való egységre és létrehozza az 
egységet, hogy a jó áldozásnak feltétele is az egység, ez nem szerepel bennük.

Pl. Üdvözlégy Oltáriszentség: – Ó szentség, ó térj be hozzám, mert szívem csak téged kív-
án… Életünknek végóráján – te légy er­s, ó gyámolom, mert csak nálad az oltalom… vagy: 
Ó szentséges – Engedj mindig nálad lennem, Y maradjon énbennem. vagy: Égből szállott szent 
kenyér: Háborútól oltalmazz… Add, hogy készen lehessük, boldog halált élhessünk – e világ-
ból, ha kiszólítsz – véled lehessünk. 32 szentségi ének szerepel az Énekl­ Egyházban. Egyetlen 
énekben találtam egy sort, amely az egységet kéri, s ez a Győzelemről énekeljen: „forrassz eggyé 
békességben minden népet, nemzetet”.

Chiara Lubich boldoggá avatása öt évvel halála után elindult. Ferenc pápa akkor azt mondta 
a Fokoláre Mozgalom felel­seinek, hogy „ismertessék meg Isten népével az ­ életét és m8veit, 
mint valakiét, aki egy új fényt hozott az Egyházba, az egység felé vezető úton.”4 

, II. J9@# P92: Ecclesia de Eucharistia; XVI. B!@!3!J: Sacramentum Caritatis.
4 Vö. Új Város (2015/3) 12.

Sapientiana 201502.indb   110 04/12/15   15:40



– 111 –

Recenziók

Az egységnek ez a pápa által is hangsúlyozott gondolata az egyik súlypontja a kis kötetnek, 
amely egyidej8leg minden kereszténynek mélységes elmélkedési anyagot nyújthat, és segítsé-
gére lehet az Eucharisztia titkának új „felfedezésében”.

A könyv elmélkedései, fejezetei úgy beszélnek az Eucharisztiáról, ahogyan a Vatikáni Zsinat, 
majd korunk pápái: azaz mint amely lényegileg az Egyháznak és az egyházi közösség egységé-
nek a szentsége.5 

Ugyanerre hív utóbb Ferenc pápa is. Egy általános kihallgatáson ezekkel a kérdésekkel buz-
dította a jelenlev­ket: 

„Amikor részt veszünk a szentmisén, sokféle emberrel találkozunk: fiatalokkal, id­sek-
kel; szegényekkel és jómódúakkal; családosokkal és egyedülállókkal… De vajon elju-
tok-e oda, hogy valóban testvéreimnek érezzem mindnyájukat? Ösztönzést érzek-e arra, 
hogy elinduljak a szegények, a betegek, a legkisebbek, a kirekesztettek felé? Hogy már 
ott az adott szentmisén lépjek oda olyanokhoz, akiket nem ismerek, vagy akik talán 
ismeretlenül érkeznek közösségünkbe? Mindnyájan azért megyünk misére, mert szeret-
jük Jézust, és szeretnénk osztozni az Y szenvedésében és feltámadásában. De vajon úgy 
szeretjük-e a leginkább rászoruló testvéreinket is, ahogyan Jézus akarja?”6

 „Hitünk egyetlen misztériuma sem függ össze olyan mélyen az egységgel, mint az Eucha-
risztia, hiszen ez eggyé forrasztja az embereket Istennel és egymással, eggyé forrasztja a világ-
mindenséget Teremt­jével”7 – írja Chiara Lubich.

Az egység (amelyért Jézus imádkozott, hogy legyenek mindnyájan egy) és az Eucharisztia 
összefüggenek. Az Eucharisztia „kihat kölcsönös szeretetünkre: egyesít, és együtt Jézussá tesz 
bennünket.”= 

Az Eucharisztia a Fokoláre Mozgalom életében

Miközben a könyvb­l megismerjük Chiara Lubich személyes találkozásait az Eucharisztiával, e 
részek meghívások az olvasó számára is. A mindennapos szentáldozás és szentségimádás vezette 
­t fiatal kora óta, majd vezette el a bens­ kinyilatkoztatásokig és vezette át a nagy megpróbál-
tatásokon. Ahogyan írja: „A nap legfontosabb, mindennél fontosabb pillanata az, amikor Te a 
szívünkbe térsz. Kihallgatás ez a Mindenhatónál” – amikor senkihez sem mehetek kihallgatásra, 
csak Hozzád. C

Chiara számára meghatározó volt egy tapasztalata is, melyet szentföldi útjának során élt 
meg. Megérintette a környezet, amely Jézus földi életének hátteréül szolgált. Imádásba merült, 
nézte a csillagos eget, majd a köveket, az utakat, amelyek Jézus lépteit ­rzik… S akkor átsu-

5 Vö. II. V%*J9@ Z#@%*: SC 48; II. J9@# P92: Ecclesia de Eucharistia; XVI. B!@!3!J: Sacramentum 
Caritatis.

6 Vö. P%;% F.%@K!#K: Udienza generale, 12 febbraio 2014.
7 CI%.% LB?KI: Scritti Spirituali/4. Dio è vicino, Città Nuova, Roma, 19952, 11.
= Chiara Lubich: Risposte alle domande (alla città,  Loppiano, 18 aprile 2000 – TRASCR).
C VL. CI%.% LB?KI: Fermenti di unità, Città Nuova, Roma 19773, 111.

Sapientiana 201502.indb   111 04/12/15   15:40



– 112 –

Recenziók

hant lelkén egy gondolat: van valami, ami többet ér a Szentföld köveinél. Az él­ eucharisztikus 
Jézus. Yt megtalálom a világon mindenütt, ahol létezik egy tabernákulum. 

Ez a tapasztalat ma is folytatódhat mindannyiunk életében: bármilyen kis templomban, 
még a legelhagyatottabb helyen is ugyanaz az eucharisztikus Jézus van jelen, „aki ott él a nagy 
székesegyházakban vagy a Szent Péter bazilikában.”

És ha az eucharisztikus Jézus volt a rejtett motorja Chiara egész életének, ez érvényes volt 
els­ társaira, és azóta is mindazokra, akik karizmáját, az egység kegyelmi útját szeretnék követ-
ni. És meghívás ez minden keresztény számára is!

Az Eucharisztia megteremti az Egyházat, a testvérek közösségét

Az Eucharisztiában „Jézus ott van teljes szeretetével, minden ember számára a földön. Tőle 
tanuljuk meg, hogy az emberek valóban mind egyenlők, és mind az ­ misztikus Testének tagjai 
lehetnek. Már puszta létével is elmondja, hogy meddig kell elmennünk a szeretetben, és így 
megnyit az egyetemes testvériségre.”D

Az a valóság, amelyet az Eucharisztia megteremt, az Egyház. Már az ­skeresztény közösség 
is err­l tanúskodik. Az Apostolok cselekedeteiben az áll, hogy „a sok hív­ mind egy szív, egy 
lélek volt” (ApCsel 4,32). Az eucharisztikus lakoma, az agapé körül összegy8lt közösség megta-
pasztalta a Szentlélek egyesít­ m8vének hatásait. Az els­ keresztények közösbe tették a javaikat 
a testvérek iránti szeretetb­l (vö. ApCsel 6,1–6); és szeretetük nemcsak hív­ barátaik körére 
terjedt ki, hanem minden felebarátjukra, majd minden emberre, a föld végs­ határáig. Hama-
rosan – amint tudjuk – azt mondták róluk: „Nézzétek, mennyire szeretik egymást, készek az 
életüket adni egymásért.” A Feltámadt Jézus üzenete, amelyet az apostolokra bízott, így tudott 
elterjedni az egész világra. Ez is az Eucharisztia egyik hatása.

A szentmise 3. eucharisztikus imájában éppen ezt kérjük: „hogy mi, akik az Y testét és vérét 
magunkhoz vesszük, Szentlelkével eltelve egy test és egy lélek legyünk Krisztusban.” 

Az egység csak „az Eucharisztia által éri el teljességét. Az egységet csak az Eucharisztia révén él-
hetjük meg teljesen, amely nemcsak a szeretetben egyesít bennünket, hanem egy test, egy vér leszünk 
általa Krisztussal és egymással.”E

Az Eucharisztia teljes m,ködésének feltételei

A könyv fontos, lelkiismeretvizsgálatra, megújulásra hívó gondolata, hogy „az isteni liturgia 
és a testvéri szeretet, mely megteremti és újrateremti az egységet közöttünk, nem válhat külön”.,F 
Erre hosszan figyelmeztet bennünket e könyv a négy témájában: „Láttuk, hogy az Eukarisztia 
milyen csodákat m8vel. De logikus, hogy a hív­ben ezek bizonyos feltételek mellett következ-
nek be.”

D CI%.% LB?KI: L’Eucaristia fa la Chiesa, in “Gen’s” 5 (1983), 8.
E CI%.% LB?KI: Una via nuova, Città Nuova, Roma, 2002, 53.
,F CI%.% LB?KI: Scritti Spirituali/2. L’essenziale di oggi, Città Nuova, Roma, 19972, 72. 

Sapientiana 201502.indb   112 04/12/15   15:40



– 113 –

Recenziók

Az Eucharisztia akkor tudja igazán kifejteni hatását bennünk, ha a kölcsönös szeretet paran-
csát is olyan mértékig éljük, hogy megtapasztaljuk Jézus jelenlétét magunk között. A szentál-
dozás, a szentmise ekkor tud megajándékozni bennünket az egységgel, az egység kegyelmével.

Ebben a dinamikában tehát jelen van az aszkézis: amely a mi részünk, a kölcsönös szeretet; 
és jelen van a misztika is, a kegyelem, amely Istent­l jön, amit az Eucharisztia ad: hogy általa 
Jézus önmagává alakít bennünket, majd önmagában egyházzá, eggyé tesz testvéreinkkel: „Aki 
az Eukarisztiához járul, és összhangban akar lenni ezzel a szentséggel, annak szilárdan el kell 
határoznia, hogy akaratával és tetteivel meg is valósítja, amit az Eukarisztia jelent és létrehoz: 
vagyis az egységet.” (53., 56.)

Az Eucharisztia az egység szentsége megkívánja, hogy – amint Jézus mondja – béküljünk 
ki a testvérrel, valahányszor nem teljes közöttünk az egység: „Ha tehát ajándékot akarsz az 
oltáron felajánlani, és ott eszedbe jut, hogy embertársadnak valami panasza van ellened, hagyd 
ott ajándékodat az oltár előtt, s menj, előbb békülj ki embertársaddal, aztán térj vissza és ajánld 
fel ajándékodat.” (Mt 5,23)

Az Eucharisztia életünknek és küldetésünknek forrása

Az Egyház a vatikáni zsinaton úgy fogalmazott: az Eucharisztia életünk „csúcsa és forrása”.,, 
Amikor együtt ünnepeljük az Eucharisztiát, az nemcsak a közösséget hozza létre, hanem ma-
gában hordozza a küldetést is: innen el kell indulnunk a világ felé, Jézus Örömhírével.  

„Ennek a tüzes, apostoli elszántságnak, mely Mozgalmunk els­ generációjának életét jel-
lemezte, ma is egyre jobban át kell hatnia minden összejövetelünket és minden szentmisén-
ket.”,4 Ebben az értelemben mindnyájunknak fel kell tennünk a kérdést: vajon a szentmisét 
mi is napunk (hetünk) forrásaként éljük-e meg? Minden mise végén örömt­l áradó szívvel 
indulunk-e, hogy visszatérjünk környezetünkbe – a családba, a munkahelyre, iskolába –, hogy 
ott tanúságot tegyünk a Feltámadottal és az Egyházzal megvalósult egységr­l?

„Az Egyház, mely átistenült – az Eucharisztiának köszönhet­en –, istenivé vált emberekből 
tevődik össze, akik egyesülnek az Isten Krisztussal, és egységre lépnek egymással is.”,5 Hivatása az, 
hogy az egész teremtett világgal együtt jusson el az Atya ölére. Így Jézus által, és az Eucharisztia 
által minden, ami Istent­l származik, visszatér Istenbe. 

Tomka Ferenc

,, PO 5 stb.
,4 Chiara Lubich els­ utódjának, Maria Voce-nek bevezet­ szavai a könyvhöz, 2014. IX. 2. Castelgan-

dolfo.
,5 CI%.% LB?KI: La dottrina spirituale, Città Nuova, Roma, 2006, 196.

Sapientiana 201502.indb   113 04/12/15   15:40



– 114 –

Recenziók

Ian P. Wei: Intellectual Culture in 
Medieval Paris, 'eologians and 
the University, c. 1100–1330
Cambridge University Press, Cambridge, 
2012.

Ian P. Wei az angliai Bristol Egyetem Törté-
nelem Tanszékének oktatója. Kutatásai ki-
vált az egyetem problémaköréhez köthet­ek: 
a szerz­t az egyetem mint intézmény jelene 
és jöv­je (I. P. Wei – A. R. Nelson (eds.): 
!e Global University: Past, Present, and Fu-
ture Perspectives, Palgrave Macmillan, New 
York, 2012.) csakúgy foglalkoztatja, ahogy 
az egyetem megszületésének és kifejl­désé-
nek középkori körülményei. Wei, miel­tt 
kutatásait a fenti monográfia formájában 
összegezte, alapos el­készít­ „terepmunká-
kat” végzett. A kiválasztott helyszíneken, 
melyekt­l a középkori életvilág feltárását 
remélte, látszólag véletlenszer8 irányokban 
„kutatóárkokat” ásott, e változatos irányok-
ból éppen csak érintve a középkori egyetem 
rétegeit. Ennek eredményeként számba vet-
te például, hogy a fellelhet­ középkori pá-
rizsi disputációk alapján milyen véleményt 
formáltak a korszak magiszterei a pénz és az 
uzsora szerepér­l (Mediaevalia 33/2012). 
Nem kerülték el figyelmét a 12–13. századi 
gondolkodók önéletrajzaiban megjelen­ tu-
dósi önkép problémái (Speculum 86/2012), 
ahogy az is foglalkoztatta, hogy a középkori 
magiszterek miként vélekedtek a nemek, a 
házasság és a szexualitás kérdéseir­l (Me-
diaevalia 31/2010). Az említett kutatások 
eredményei helyet kaptak az Intellectual 
Culture fejezeteiben is, így rögvest világos-
sá válik, hogy a szerz­ m8ve megírása so-
rán nem „antikvárius történelemkutatást” 
végzett. A középkori egyetem és életvilág 
problé máihoz jelenkori érdekl­dés és kér-
désfeltevések (az egyetemi institúció jöv­je, 
a finanszírozás kérdései, a genderprobléma 
stb.) vezetik. 

A kortárs érdekl­dés azonban önmagában 
nem teszi termékennyé a középkorkutatást, 
mi több, gyakorta anakronisztikus olvasatok 
felé tolja el a források értelmezését. Vajon M. 
Watson, a kiadó szerkeszt­je milyen „piaci 
rést” pillanthatott meg a bristoli kutató els­ 
vázlatainak olvasásakor, amiért – a könyv 
el­szava szerint – „hosszasan, türelemmel 
várakozott” a m8 elkészültére? A kérdés el-
döntéséhez el­ször tekintsük át a könyv nagy 
témáit.

Az els­ három fejezet azokat a színtereket 
veszi számba, ahol a 12–13. század tanulni 
vágyó fiataljai megszerezhették m8veltségü-
ket: áttekinti Észak-Franciaország néhány 
nevesebb iskoláját (els­ fejezet), a híresebb 
kolostori iskolákat (második fejezet), mi-
el­tt a gondolatmenet megérkezne központi 
témájához, a párizsi egyetem tárgyalásához. 
Miközben a m8 vázolja, hogy a két évszázad 
során miféle kontextusokban vált hozzáférhe-
t­vé a tudás, nem az egyes iskolák topográfi-
áját nyújtja. A szerz­ érdekl­dése sokkal in-
kább az iskolateremt­ egyéniségek felé fordul 
(Szent Anzelm, Szent Bernát, Abelard, Bona-
ventura és Tamás), de nem veszíti szem el­l 
azt sem, hogy bemutassa, milyen módszerei 
voltak a tudás megszerzésének (dialektika, 
hermeneutikai elvek), és milyen készségek ki-
alakítását célozták az egyes iskolatípusok (lásd 
például a párizsi egyetem igehirdetés-orientált 
képzését). Amíg az els­ három fejezet azt mu-
tatta be, hogyan alakult ki a párizsi egyetem és 
az egyetemi elit a korabeli társadalmi adottsá-
gok közepette, a negyedik fejezet néz­pontja 
figyelemreméltó fordulatot vesz: immár azt a 
kérdést feszegeti, hogy a párizsi egyetem ma-
giszterei eszméik propagálása során (disputá-
ciók, igehirdetés, gyóntatás) hogyan szervezik 
meg, váltják ki az általuk elvárt társadalmi 
viselkedést. E „társadalmi mérnökösködés” 
logikájában tárgyalja – vitatható módon – a 
purgatóriumra vonatkozó tanítás 12–13. szá-
zadi fejl­dését, ahogy voltaképpen ehhez az új 

Sapientiana 201502.indb   114 04/12/15   15:40



– 115 –

Recenziók

néz­ponthoz tartoznak a következ­ fejezetek 
nagy témái is. Azaz annak áttekintése, hogy a 
párizsi egyetemi értelmiség miként vélekedett 
a házasság és a szexualitás kérdéseir­l (ötödik 
fejezet), valamint a kereskedelemr­l, a pénz-
r­l és az uzsoráról (hatodik fejezet), s miként 
kívánta eszméi terjesztése révén kialakítani az 
elvárt magatartásformákat e területeken is. 
Szellemes módon az említett eszmék feltárá-
sát a fellelhet­ párizsi Quodlibetek vizsgála-
ta alapján teszi meg, hiszen a disputációk e 
nyilvános m8fajára úgy tekint, mint amely-
ben az egyetemi értelmiség a társadalom 
felé kommunikálja ideáit. A m8vet végül az 
egyetem kés­ 13. és 14. századi kritikusainak 
(Eckhart, Marguerite Porete, Jean de Meun) 
ismertetése zárja, azoknak az „intellektualiz-
mus-ellenes intellektualistáknak” a bemutatá-
sa, akik, noha ezer szállal köt­dnek az egyete-
mi kultúrához, szembefordulnak az egyetem 
képviselte tudás- és lelkiségi formákkal.  

Bár a fejezetek gondolatmenetét leegysze-
r8sítve felf8zhetnénk arra a narrációra, aho-
gyan a társadalom korabeli viszonyai közepet-
te kialakul az értelmiség hatalmi elitje (1–3 
fejezet), majd befolyása alá vonja társadalmá-
nak alapvet­ (vallási, etikai, gazdasági stb.) vi-
selkedési formáit (4–6 fejezetek), ez a puszta 
hatalmi logika igazságtalanul leegyszer8sítené 
a m8 rendkívül komplex problémakezelését. 
A szerz­ az egyetem kialakulásának történe-
tében inkább töréseket és feszültségeket lát, 
mintsem egységes folyamatot, és éppen e fe-
szültségeket (Arisztotelész értelmezése, világi 
magiszterek és koldulórendek vitája, egyetemi 
polgárság és városi polgárság konfliktusai stb.) 
igyekszik feltárni. Ezt a vertikális sokrét8sé-
get metszi át azután és gazdagítja az a polifon 
megközelítésmód, amelyet a szerz­ horizon-
tális irányban folyamatosan érvényre juttat, s 
amely e m8 sajátsága. 

Zenei kifejezéssel élve, Wei munkája a 
„crossover” m8fajába tartozik, és ez legf­bb 
erénye is. Ahelyett, hogy egy egyetemi hall-

gatónak vagy az óráira készül­ oktatónak 
tíz-tizenöt különféle monográfián kellene 
átküzdenie magát ahhoz, hogy a középkori 
egyetem institucionális felépítésér­l, a ko-
rabeli társadalmi-gazdasági viszonyokról, a 
teológiai és filozófiai eszmék fejl­désér­l, 
tipikus értelmiségi karriermodellekr­l és a 
tudás megszerzésének és egységesítésének jel-
legzetes módjairól ismereteket gy8jtsön, Wei 
könyvében mindezt egy helyütt megtalálja. 
A tiszteletreméltó munka világosan magán 
viseli annak nyomát, hogy a tanítás során, a 
hallgatók (újfajta) tudásigényének megfelelve 
formálódott. Még a legunalmasabb témákat 
is képes egy-egy izgalmas kérdés felvetésével 
megközelíteni: így értesülünk például az uni-
verzálé problémájáról vagy a szillogizmusok-
ról, mintegy oldalvást, abból a kérdésb­l ki-
indulva, hogy a 12. század magiszterei milyen 
vonzó tudásanyaggal kívánták elhódítani ri-
válisaiktól hallgatóikat. A szerz­ ügyelt arra 
is, hogy munkáját tömbidézetek formájában 
gazdag forrásanyaggal lássa el. A szövegek 
értelmezésének módja is figyelemreméltó: a 
szerz­ többnyire képes olyan higgadt távol-
ságtartással kezelni forrásait, melyet a meg-
értés és elfogadás szándéka hat át. Ian P. Wei 
megközelítésében kicsit saját kultúránkra is 
rálátunk egy küls­, id­nként talán h8vös, ám 
érdekl­d­ tekinteten keresztül.

Szeiler Zsolt

Orígenes: Sobre los principios. 
Edición bilingüe preparada por 
Samuel Fernandez
Editorial Ciudad Nueva, Madrid, 2015.

Az els­ rendszeres teológiai munka, Órige-
nész Peri Arkhón cím8 m8vének kritikai ki-
adása és spanyol nyelv8 fordítása a Fuentes 
Patrísticas sorozat 27. köteteként jelent meg 
a Santiago de Chilei Pápai Egyetem teológu-

Sapientiana 201502.indb   115 04/12/15   15:40



– 116 –

Recenziók

sa, Samuel Fernandez gondozásában, Manlio 
Simonetti, a patrisztika doyenje el­szavával. 
Amint Simonetti – akinek nevéhez Hen-
ri Crouzel mellett társszerkeszt­ként a m8 
Sources Chrétiennes-féle ötkötetes (1978–
1984) bilingvis kiadása f8z­dik – is jelzi 
el­szavában, a Peri Arkhón az egyik legtöbb 
problémát felvet­ szöveg, amelynek görög 
eredetije nem maradt ránk a maga teljessé-
gében. A harmadik könyv mintegy fele – ez 
a rész a szabad döntés képességér­l szól – és 
a negyedik könyv nagy része – mely a Szent-
írás magyarázatának módszertani kérdéseit 
tárgyalja – a Nagy Szent Baszileiosz és Na-
zianszoszi Szent Gergely által összeállított 
Philokalia cím8 gy8jteményben maradt fenn 
eredeti nyelven, a munka egésze azonban 
csak Rufinus 397–398-ban készült latin for-
dításában maradt az utókorra. Rufinus a m8-
höz írt el­szavában bevallja, hogy a teológiai 
szempontból támadható megfogalmazások 
bizonyos eseteiben változtatott a szövegen, 
elhagyott bel­le részeket, mégpedig azért, 
mert bizonyos abban, hogy Órigenész mun-
kájának görög szövegét ellenfelei meghami-
sították. Jeromos, aki ekkorra már iZúkori 
barátja ellenségévé vált, hamisítással vádolja 
Rufinust, és több idézetet is közöl saját fordí-
tásában azt bizonyítandó, hogy Rufinus eltér 
az eredetit­l. Jeromos a negyedik századi – 
jórészt nem is magáról Órigenészr­l, hanem 
az órigenista szerzetesekr­l szóló – órigenista 
vitában azt bizonygatja, hogy a fiatal korában 
általa is tisztelt mester néhány tanítása teo-
lógiai szempontból nem éppen kifogástalan. 
A törzsanyagot 24 rövid görög idézet zárja 
Justinianus császár Órigenész ellen Ménasz-
hoz írt leveléb­l 543-ból, amelyek a Peri Ark-
hón heterodox voltát kívánják bizonyítani, és 
amelyek alapul szolgáltak az 553-as konstan-
tinápolyi ötödik egyetemes zsinat Órigenészt 
elítél­ határozataihoz.

A legalapvet­bb modern kritikai kiadás, 
P. Koetschaunak a 34 kézirat feldolgozá-

sát legalaposabban elvégz­ munkája immár 
száz éves, 1913-ban jelent meg Lipcsében. 
Koetschau nagyon bizalmatlan volt Rufinus 
irányában, a kés­bbi kutatás azonban Bardy 
nyomán megért­bbnek bizonyult Órigenész 
h8 tanítványával szemben. Így az új kiadás – 
amely Görgemanns és Karpp 1976-os kiadá-
sa nyomán plusz egy kézirattal számol – sem 
hozza automatikusan Órigenész szövegeként 
Justinianus vagy Jeromos idézeteit, hanem 
egyenként vizsgálja meg az adott szöveget, és 
a kommentáló lábjegyzetekben igazítja el az 
olvasót. Fernandez egy száz oldalas, igen tö-
mör bevezetésben ismerteti a szöveggel kap-
csolatos problémákat, mind a címmel, mind a 
m8 szerkezetével és közönségével kapcsolatos 
kérdéseket. Munkáját szolid megbízhatóság 
jellemzi, és figyelemreméltó, hogy még az 
újonnan felfedezett órigenészi Zsoltár-homíli-
ák egyik szövegét is fölhasználja a m8 címében 
szerepl­ arkhé szó értelmezése kapcsán (32. o. 
28. lábjegyzet). Látnunk kell, hogy a címben 
szerepl­ arkhé kifejezés többes száma elvileg 
utalhat a hit alapvet­ tanításaira, melyeket az 
órigenészi munka bevezetése az apostoli taní-
táshoz köt, s melyeket a m8 kibont. Magyarul 
ez talán az „alapelvek” formulával lenne visz-
szaadható vagy valamilyen egyéb, némileg már 
magyarázó, s ezért egy fordításban kerülend­ 
fordulattal, például „az alapvet­ tanítások” 
szóösszetétellel. Ugyanakkor figyelembe kell 
venni azt is, hogy az „alapelvek” kifejezés nem 
feltétlenül valóságos létez­kkel kapcsolatban 
használatos terminus, s­t, els­dlegesen „lo-
gikai” vagy „matematikai alapelvekr­l” szok-
tunk beszélni, márpedig a Peri Arkhón jórészt 
valódi individualitással és valóságos létezéssel 
bíró ontológiai realitásokról szól, kivéve né-
hány olyan alapelvet, ami a Szentírás értel-
mezése során általános tételként kerül bemu-
tatásra. Tehát a m8 tárgyát jórészt – de nem 
kizárólag – önálló, s­t személyes valósággal 
rendelkez­ realitások képezik: Isten, a lelkek, a 
világ, a jó angyalok és a sátán, illetve angyalai. 

Sapientiana 201502.indb   116 04/12/15   15:40



– 117 –

Recenziók

A keresztény tanítás szerint nekünk, em-
bereknek isteni kinyilatkoztatásban van 
részünk, amikor vallásunk szent könyveit 
olvassuk. Nem a természetes ész, nem is a 
különböz­, egymással és a vallási kultusszal is 
csak laza formában összekapcsolódó, további 
m8vészi átalakítást igényl­ mitikus kinyi-
latkoztatás az Istenr­l szóló tanítás forrása, 
hanem bizonyos szent könyvek. E speciális 
keresztény-zsidó koncepció sz8kebb jelentést 
kölcsönöz a „theologia” kifejezésnek is. Esze-
rint a teológia az Istennel és az Isten-ember 
kapcsolat szempontjából egyéb meghatáro-
zó kérdésekkel foglalkozó tudomány, mely-
nek kiindulópontját a Szentírásból vett vagy 
következtetett hittételek jelentik, tárgyát a 
Szentírás szövegeiben föllelhet­, illetve ah-
hoz kapcsolódó kérdések, problémák vizsgá-
lata képezi, módszerét pedig mindenekel­tt 
a szöveg meghatározott értelmezési módja, 
a hermeneutika nyújtja. Órigenész ezt a je-
lentést tárta fel és tudatosította, és ezzel a 
keresztény tanításnak tudományos formát 
adott. Ezt mutatja a Peri Arkhón bevezetése 
is. Órigenész el­szavában világosan megjelöli 
célját: Az apostoli tanítás számos egyértel-
m8 megállapítást tartalmaz a keresztény hit 
alapvet­ tanításaival kapcsolatban, mégis, 
nem kevés lényegi ponton nincsen egyetér-
tés a hív­k között. E tény vagy az apostoli 
tanítás nem kell­ figyelembe vételéb­l, vagy 
a tételek értelmezéséb­l, esetleg pedig abból 
adódik, hogy e tanítás nem mindenre ter-
jed ki. Ha egy egységes, átfogó és koherens 
keresztény tanítást kívánunk megalkotni, 
olyat, amely az ennek szellemiségével ellen-
tétes értelmezésekkel kritikailag számot vet, 
akkor els­ lépésként meg kell jelölni a tanítás 
kiindulópontjait képez­ axiómákat, azaz az 
apostoli tanítás alaptételeit. Ezek fényében 
kell immár a Szentírásban föllelhet­ állítá-
sokat értelmezni. Ehhez elengedhetetlen egy 
hermeneutikai elmélet kidolgozása, amely 
megfelel­ kiindulópontot szolgáltat e szöve-

gek értelmezéséhez, és magától értet­d­en 
élnünk kell a természetes észhasználat, min-
denekel­tt a logikai következtetés nyújtotta 
eszközökkel is. Órigenész bevezet­je utolér-
hetetlen tudományelméleti precizitással fo-
galmazza meg a rendszeres teológia elméleti 
alapjait. Ehhez képest alighanem másodlagos 
jelent­ség8 mozzanat, hogy vajon mely cso-
portokat tesz leginkább felel­ssé a keresztény 
tanítások ellentmondó megfogalmazásaiért. 
Jól látható, hogy a gnosztikus és markiónita 
teóriák képezik konkrét kritikai megjegyzé-
seinek els­ számú céltábláját, mégis min-
denekel­tt pozitív rendszerteremtésként, 
s nem csupán polemikus kísérletként kell 
számon tartanunk az alexandriai teológus 
m8vét. E rendszerteremtésnek természetesen 
megvannak a maga fölismert bens­ korlátai. 
Órigenész szerint ugyanis jelen életünkben 
sohasem rendelkezhetünk tökéletes istenis-
merettel, s a Szentírás célja sem az, hogy ilyes-
mit nyújtson. Így mindig vannak olyan kér-
dések, melyekre nem találunk biztos választ, 
s ez bizonyos szerénységre és önkorlátozásra 
kell, hogy indítson bennünket. Néha meg 
kell elégednünk a különböz­ válaszalternatí-
vák mérlegelésével, s vizsgálódásainkat nem 
lezárt és megkérd­jelezhetetlen dogmákként 
kell el­adnunk. Ha tehát olykor Órigenész 
saját válaszát is ilyen hipotetikus formában 
fogalmazza meg, ez nem jelenti azt, hogy 
a teológiának ez az általa megfogalmazott 
vizsgálódó-gyakorló, azaz gümnasztiké jellege 
csupán udvarias becsomagolása lenne széls­-
séges nézeteknek.

Samuel Fernandez sok-sok év munkáját 
magába s8rít­ szövegkiadása számos kutató 
számára a legegyszer8bben elérhet­ és meg-
bízható szövegkiadást jelenti majd, fordítása 
pedig a nagyszámú spanyol anyanyelv8 olva-
só számára kínál alkalmat az alexandriai mes-
ter teológiájával való megismerkedésre.

Somos Róbert

Sapientiana 201502.indb   117 04/12/15   15:40



– 118 –

Recenziók

Paul Oberholzer SJ (szerk.): 
Diego Laínez (1512–1565) and 
his Generalate: Jesuit with Jewish 
Roots, Close Confidant of Ignatius 
of Loyola, Preeminent 'eologian 
of the Council of Trent
Biblioteca IHSI 76, Institutum Historicum 
Societatis Iesu, Roma, 2015.

A római Jezsuita Rendtörténeti Intézet (Ins-
titutum Historicum Societatis Iesu) legjelen-
t­sebb 2015-ös kiadványa a Jézus Társasága 
második általános rendf­nökének, Diego 
Laíneznek szentelt több mint ezer oldalas 
tanulmánykötet. A harmincegy tanulmányt 
és három kiegészít­ dokumentumot tartal-
mazó kötetet Paul Oberholzer svájci jezsuita, 
a Rendtörténeti Intézet korábbi munkatársa 
gondozta, aki jelenleg a Gergely Egyetem 
egyháztörténész professzora. Oberholzer 
maga is öt tanulmánnyal gazdagította a Laí-
nez generálisról alkotott történeti képet. A 
tanulmányok szerz­i között nemcsak kortárs 
jezsuita történészek – Paul Begheyn, Robert 
Danieluk, 'omas McCoog stb. – szere-
pelnek, hanem a kora újkorral foglalkozó 
történésztársadalom olyan jeles nemzetközi 
képvisel­i, mint az észak-amerikai Paul F. 
Grendler és Robert A. Maryks, az olasz Fl-
avio Rurale és Andrea Spiriti vagy a spanyol 
Enrique García Hernán, hogy csak néhány 
nevet említsünk a huszonhét szerz­ közül.

A kötet tárgyát képez­ Diego Laínez ah-
hoz a párizsi diákkörhöz tartozott, mely az 
1530-as évek elejét­l formálódott Loyolai 
Ignác körül, s amely az 1537–1540 között 
létrejött Jézus Társasága magja lett. Laínez 
tehát az Ignáchoz csatlakozott kilenc els­ 
társ egyike, akiket kés­bb „els­ atyákként” 
(primi patres) emleget a jezsuita történetírás. 
Ignác halála (1556) után Laínez két évig csak 
a rendi általános helynök tisztségét töltötte 
be. A IV. Pál pápa és II. Fülöp spanyol király 
között kitört háború ugyanis megakadályoz-

ta, hogy a jezsuiták megtartsák I. általános 
rendgy8lésüket, melynek legf­bb feladata a 
generális utódjának megválasztása lett volna. 
A végül 1558-ban összeül­ rendgy8lés Laí-
nezt ruházta fel a rendf­nöki feladatkörrel. 
Hétéves rendf­nöksége (1558–1565) a Jézus 
Társasága els­ nagy növekedési hullámába 
tartozik: az Ignác halálakor kb. 1000 f­t és 
46 kollégiumot (iskolát) számláló rend hét 
évvel kés­bb már 35.000 jezsuitával és csak 
Európában 91 kollégiummal m8ködött.

A vaskos tanulmánykötet sokféle szem-
pontból igyekszik megvilágítani Loyolai Ig-
nác utódját a jezsuita rendf­nöki hivatalban. 
Ehhez természetesen a szerz­k sokfélesége is 
hozzájárul, akik személyes kutatási területük 
– rendtörténet, egyháztörténet, neveléstörté-
net, m8vészettörténet, politikatörténet stb. 
– fel­l közelednek a Jézus Társaságát több 
szempontból is dönt­ módon meghatározó 
második rendf­nök alakjához. 

A kötet értéke különösen három területen 
nyilvánul meg.

Az els­ terület annak tisztázása, miért is 
homályosult el Laínez alakja a jezsuiták tuda-
tában. Több tanulmány is foglalkozik a Laí-
nezre kés­bb negatív fényt vet­ zsidó szár-
mazása kérdésével. Az els­ jezsuita nemzedék 
számos, különösen is tehetséges tagja keresz-
ténységre áttért zsidó felmen­kkel rendelke-
zett. Sajnos a spanyol és portugál inkvizíció 
újkeresztény-üldöz­ hullámainak és egy bi-
zonyos renden belüli antiszemita áramlatnak 
a nyomása alatt a Jézus Társasága V. általános 
rendgy8lése 1593-ban megtiltotta a zsidó és 
mór származású jelentkez­k felvételét. (Rész-
leges enyhítésre csak 1923-ban, a tilalom 
teljes eltörlésére pedig 1946-ban került sor.) 
A limpieza de sangre-teóriákat tükröz­ tila-
lom hatása alatt Laínez alakja és jelent­sége 
háttérbe szorult. Másrészt a nevéhez f8z­d­ 
óriási levelezés és egyéb dokumentumok csak 
részben kerültek kiadásra, így a történészek 
is csak töredékes képet alkothattak Laínezr­l.

Sapientiana 201502.indb   118 04/12/15   15:40



– 119 –

Recenziók

A kötet második érdeme, hogy Laínez 
alakjának kritikai feldolgozása révén tovább 
er­síti az új típusú jezsuita történetírás és 
önértelmezés lehet­ségét. A II. Vatikáni Zsi-
nat „vissza a forrásokhoz” felhívása – sokszor 
eléggé izolált módon – csak az alapítókra és 
a sz8ken megszabott alapítási id­szakra irá-
nyította a figyelmet. Paul Oberholzer a Jézus 
Társasága alapításának megértéséhez új szem-
léletmódot javasol, mely az alapítás id­szakát 
tágan értelmezi, kiterjesztve azt egészen az 
5. rendf­nök, Claudio Acquaviva hivatalai 
idejéig (1581–1615). E szemléletmódban 
Laínez rendf­nöksége a Társaság konszolidá-
ciós id­szakának lényeges szakasza, melyben 
sikerül visszaszerezni a IV. Pál pápa idején 
megnyirbált intézményi sajátosságokat, így 
a közös kórusima alóli mentességet vagy a 
rendf­nöki mandátum egész életre szóló jel-
legét. A jezsuita identitás Laínez alatt nyeri el 
formálisan is az iskolákhoz köt­d­ sajátossá-
gát éppen az által, hogy a rendf­nök az ige-
hirdet­i szolgálattal egyenérték8nek jelenti 
ki a tanító-nevel­ szolgálatot, amelyb­l ett­l 
kezdve – legalábbis egy adott id­re – minden 
jezsuitának ki kell vennie a részét.

A kötet harmadik érdeme, hogy Laínez 
alakján keresztül lényeges adalékokkal gaz-
dagítja a trentói zsinat nyomán kibontakozó 
katolikus reform megértését úgy egyház- és 
teológiatörténeti, mint nevelés- és kultur-
történeti szempontból. A tanulmányok több 
mint harmada erre a folyamatra, illetve a Tár-
saságnak és vezet­jének e folyamatban betöl-
tött szerepére vet fényt.

A kötet tanulmányai nyomán újra iga-
zolódik az az utóbbi évtizedekben kialakult 
történészi tétel, miszerint a Jézus Társasága 
történetén keresztül sajátos út nyílik a kora 
újkori történelem mélyebb megértéséhez. E 
korszak iránt érdekl­d­k számára a kötet va-
lódi kincsesbánya.

Bartók Tibor SJ

Frenyó Zoltán (szerk.):  
Iskolák és kánonok között:  
Pauler Ákos filozófiája
MTA BTK Filozófiai Intézet, Budapest, 
2014.

Pauler Ákos (1876. április 9. – 1933. júni-
us 29.) éppenséggel nem tartozik a magyar 
filozófia legelhanyagoltabb alkotói közé, 
hiszen munkásságáról nemcsak egy kit8n­ 
monográfia jelent meg Somos Róbert tollá-
ból (Pauler Ákos élete és filozófiája, Kairosz, 
Budapest, 1999), hanem modern szöveg-
kiadások (Bevezetés a filozófiába, Pantheon 
Irodalmi Intézet Részvénytársaság, Budapest, 
1999; M,vészetfilozófiai írások, Kairosz, Bu-
dapest, 2002), nem is beszélve számos értel-
mez­ tanulmányról. Mégis joggal jegyzi meg 
Mezei Balázs a Somos-monográfiáról írott 
recenziójában: „a hazai filozófiai köztudat 
nagyrészt ma sem tekinti olyan gondolkodó-
nak Paulert, akit érdemes és szükséges tanul-
mányozni” (Magyar Tudomány 48 [2001/1] 
121–124). Ezzel az értékelésével egyébként 
nincs egyedül, hiszen hasonlóan vélekedett 
három évtizeddel korábban egy Paulerr­l 
írott, méltató hangvétel8 megemlékezésének 
felütésében – meglep­ név fog következni 
– Tamás Gáspár Miklós: „Pauler Ákost lé-
nyegében elfelejtették” (Vigilia 45 [1980/6] 
402–405, 402).

Aligha lehet többet tenni ennek megváltoz-
tatására, mint amire a Frenyó Zoltán szerkesz-
tésében, az MTA BTK Filozófiai Intézetének 
kiadásában megjelent gazdag és izgalmas kö-
tet vállalkozik: tanulmányokat adni közre a 
pauleri életm8 aspektusairól, melyeket eredeti 
források, s­t reprodukciók kísérnek. Bolberitz 
Pál nyitótanulmányában Pauler rendszerfel-
fogását vizsgálja, amit nem pusztán azért talál 
figyelmére érdemesnek, mert a „rendszerezés 
nem jellemz­ tulajdonsága a magyar gondol-
kodóknak” (11.): Minden rendszer, azaz a ré-
szek egészhez való viszonyának meghatározá-

Sapientiana 201502.indb   119 04/12/15   15:40



– 120 –

Recenziók

sa visszautal valamilyen megel­z­ totalitásra, 
amely megfontolás Bolberitz szerint Pauler 
filozófiájában a redukciónak tulajdonított 
módszertani szerepben tükröz­dik. (13.) 
Bol beritz konklúziója szerint Pauler rend-
szere mégis Prokrusztész-ágynak bizonyul, 
„látszólagos gazdagsága ellenére […] kima-
radnak [Pauler] rendszeréb­l fontos filozófiai 
témák és problémák”. (14.) A rendszerépítés 
vállalkozásának a mai kor olvasóira gyakorolt 
vonzereje mutatkozik meg Ignácz Lilla Pau-
ler tiszta logikájával foglalkozó írásában is. A 
tiszta logika felépítése a szerz­ szerint „minta-
érték8 az egész rendszer szerkezete számára”. 
(26.) Érdekes, hogy éppen a rendszerfogalom 
szempontjából Ignácz ugyanúgy negatív jel-
leg8 konklúzióra jut („Pauler rendszere foly-
tathatatlan”, uo.) a tiszta logika összefoglaló, 
helyenként (22. skk.) kifejezetten kritikai be-
mutatása során. 

A pauleri rendszerrel foglalkozó írások so-
rában a Pauler Ákos filozófiájáról korábban 
önálló kötetet és tanulmányok sorát meg-
jelentet­ Somos Róbert ezúttal Pauler ide-
ológiafogalmával foglalkozik. Az ideológia 
terminus sohasem tartozott a filozófia ekvi-
vo kációtól mentes m8szavai közé, azonban 
Pa uler terminushasználata különösen el-
tér az ideológia szó konvencionális je-
len téseit­l. Nézzük, hogyan vezeti be és 
definiálja ezt Pauler! „Egy külön, »ideológia« 
nev8 tudomány szükségességét annak a 
megfontolása alapján ismertük fel […], hogy 
a logika, esztétika és metafizika a tárgyak 
(dolgok) bizonyos osztályairól szólnak,  s így 
kell olyan vizsgálódásnak lennie, mely magát 
a »tárgy« mibenlétét általában s ennek kü-
lönböz­ osztályait fejti ki. Az ideológia tehát 
általános tárgyelmélet, s így sajátos feladata 
épp az, hogy a tárgyakat oly szempontból 
vizsgálja, mely különböz­ irányú diWerenciá-
lódásuk el­tt érvényesül […]. »Ideológiának« 
éppen azért nevezzük a kutatás e területét, 
mert a dolgokat csak mint adott tartalmakat 

tekinti: tehát minden lehet­ dolognak csak 
mintegy ideáját vizsgálja” (Bevezetés a filozófi-
ába, Pantheon Irodalmi Intézet Részvénytár-
saság, Budapest, 21921, 241). Ezt a paragra-
fust (197. §) kommentálva mondja Somos: 
„látható, hogy a »nem-valóságos« az a közös 
jelentésmag” (28.), ami az ideológia termi-
nus pauleri használatában a kezdetekt­l, azaz 
„jóval Paulernek a tiszta logika irányában 
történ­ elkötelez­dése el­tt” (27.) megha-
tározó. A „nem-valóságos” abban a speciá-
lis értelemben jelenik itt meg, amit nem a 
valóságossal szembeni oppozíció, hanem a 
különböz­ létmódokra tagolódást megelőző 
stádium szándékának rögzítése vezet. Joggal 
jegyzi meg Somos, a pauleri „ideológia […] 
egy Meinong-inspirálta tárgyelmélet”. (28.) 
A Grazban m8köd­ filozófus, Alexius Mei-
nong számára a tárgy irreducibilis fogalom. 
Ahogyan a rendszere foglalatát nyújtó önélet-
rajzi visszatekintésében fogalmazott: „Ahhoz, 
hogy formailag helyes módon definiáljuk, 
mi a tárgy, hiányzik a genus és a diWeren-
tia; hiszen minden tárgy” (Gesamtausgabe 
VI, 102). Mindenesetre minden elementáris 
tudattartalom (tudatélmény), csakúgy, mint 
annak nyelvi kifejezése, tárgyra vonatkozik, 
és tárgy az is, amivel a tudás foglalatoskodik. 
Meinong azonban nem pusztán azért tartja 
szükségesnek a tárgy ilyen fogalmát és az arra 
irányuló tudományt (a tárgyelméletet), hogy 
a tárgyak „különböz­ irányú diWerenciálódá-
suk el­tt” érvényes határozmányait kutassa, 
hanem kifejezetten azt gondolja, vannak 
olyan tárgyak, melyekkel kielégít­ módon 
még egyetlen tudomány sem foglalkozott: a 
hagyományos tudományok „legtöbbször ki-
zárólag a valóságos ismeretével foglalkoznak, 
mindazonáltal nem valóságos, ezenfelül nem 
létez­, lehetséges, s­t maga lehetetlen is al-
kothatja az ismeretek tárgyát”. (103.) 

A meinongi tárgyelmélet tehát egyaránt 
foglalkozik az aktuálisan egzisztáló (va ló sá-
gos), szubzisztáló (lehetséges avagy ideális 

Sapientiana 201502.indb   120 04/12/15   15:40



– 121 –

Recenziók

létmódú) tárgyakkal, csakúgy, mint azokkal 
a tárgyakkal, melyek még ideálisan sem lé-
tezhetnek, mert például ellentmondást hor-
doznak magukban (pl. a kerek négyszög). 
Meinong azáltal kerüli el a lehetetlen (léten 
túli) tárgyak elméleti polgárjogából ered­ 
ellentmondásokat, hogy a tárgyakat elvá-
lasztja azok tulajdonságaitól (melyek ideá-
lis létmóddal bíró ún. objektívumok). Más 
szóval Meinong elutasítja a kijelentések eg-
zisztenciális importjának elvét (azaz a „kerek 
négyszög kerek” objektívum szubzisztálá-
sából nem következik a „kerek négyszög” 
tárgy szubzisztálása), s így tárgyelmélete nem 
olyan triviálisan védhetetlen, mint ahogyan 
azt Russell bemutatja az analitikus filozófia 
alapító szövegének tekinthet­, A denotálásról 
cím8 1905-ben megjelent írásában. A prágai 
filozófus, Bernard Bolzano számára – aki-
nek betiltott és diWúz csatornákon át terje-
d­ filozófiája meghatározó jelent­ség8 volt 
a Brentano-iskola egyes eretnek tanítványai 
számára – a nem létez­ tárgyak, így a hírhedt 
kerek négyszög semmilyen problémát nem 
jelentett: a kerek négyszögnek van objektív 
képzete, csakúgy, mint pszichikailag realizált, 
ún. szubjektív képzete (melynek matériája 
az objektív képzet), viszont hiányzik a tár-
gya, ezek a képzetek tárgynélküliek. Az ilyen 
képzetek minden további nélkül alkothatják 
tételek, így objektív tételek részét, s­t még 
tudományos igazságok részét is (gondoljunk 
csak az imaginárius számokra, amint azt a fi-
lozófiatörténet mellett a matematikatörténet 
panteonjában is helyett kapott Bolzano nyil-
vánvalóan tudta).

Mindezt azért fontos látnunk, mert a 
harmadik meinongi tárgyosztály nem-
-triviális kihívást jelentett Pauler számára. 
Pontosabban, ahogyan Somos erre rámutat, 
Pauler eleinte félreértette a nem létez­ 
tárgyak helyzetét ezekben a rendszerekben: 
„Pauler 1910 körül körvonalazódó Bolza-
no- és Meinong-interpretációja hibás volt, 

amennyiben azonosította a magánvaló mon-
dat fogalmát a magánvaló igazság fogalmá-
val, és az objektívum terminust is kizárólag 
az igazsággal kapcsolatban értelmezte és 
alkalmazta”. (30.) Ahogyan Somos hangsú-
lyozza, ezen nézet részleges revideálása során 
kényszerült Pauler az ideológia fogalmának 
megalkotására, és ez a gyökere annak is, hogy 
Pauler az ideológiát és annak részdiszciplínáit 
(fenomenológia, relációelmélet, kategória-
elmélet, értékelmélet) a logikán túl helyezi. 
Ezen a ponton Pauler valóban eltér az alapul 
vett két gondolkodó rendszerét­l, hiszen, 
amint láttuk, a nem létez­ tárgyak, illetve 
az azokról alkotott képzetek korántsem je-
lentenek anomáliát abban az értelemben, 
hogy az ilyen képzetek ne alkothatnák ob-
jektívumok, illetve magánvaló mondatok 
részeit. Ez a tudományterminológiában is 
megmutatkozik: a bolzanói m8 munkacíme 
és a tényleges megjelenés alcíme szerint is 
egy „logika”, Mei nong pedig a logikát csak 
annak gyakorlati tudomány oldala miatt vá-
lasztja el a tárgyelmélett­l, amely számára az 
utóbbi egyben el­feltételül szolgál. Pauler 
ilyen »különutassága« a rendszerén belüli 
problémákban is jelentkezik (pl. van-e logiz-
mája a tárgyatlan képzeteknek?), és vélemé-
nyem szerint lényegesen korlátozza a Pauler 
aktualizálására és alkotó továbbvitelére irá-
nyuló kísérletek lehet­ségeit.

A pauleri rendszer ágait áttekint­ tanul-
mányok sorát Cseri Kinga írása zárja Pauler 
etikájáról, melyet a szerz­ a századforduló 
gondolati kontextusába helyez. Külön kieme-
lend­ Cseri kísérlete Pauler és Max Scheler 
(1874–1928) összevetésére (41. skk.), hiszen 
ez a jelent­s reálfenomenológus akár önálló 
fejezetet is érdemelhetett volna a Pauler és 
a kortárs gondolkodók kapcsolatait vizsgáló 
részben. Ugyanezen tanulmány (41. skk.) 
kapcsán talán az a gondolat is felmerülhet az 
olvasóban, hogy egy biográfiai, pontosan a fi-
lozófusi létr­l („életm8vészet”) szóló fejezetet 

Sapientiana 201502.indb   121 04/12/15   15:40



– 122 –

Recenziók

is szívesen látna a kötetben, különösen mivel 
Pauler ehhez érdekes alapanyagot szolgáltat-
hatott volna. 

A vallásfilozófiai tárgyú írások sorát Zimá-
nyi Ágnes Pauler istentanát vizsgáló írása nyit-
ja. A kötet szerkeszt­jének, Frenyó Zoltánnak 
egy hasznos bibliográfiával és rövid szemel-
vénnyel kiegészített tanulmánya Pauler is-
tenérveire koncentrál, melyeket izgalmas 
módon Pauler legkorábbi és legkés­bbi kor-
szakának egy-egy írása (egy 1894-es Bölcseleti 
Folyóirat-tanulmány és az 1926-os Anaxago-
rasz-tanulmány) révén vizsgál. Frenyó vizs-
gálatának raszterét a keresztény hagyomány 
különböz­ vonulataihoz (patrisztikus, to-
mista, augusztiniánus) köthet­ istenérv-tí-
pusok alkotják, s konklúziójában (72.) a 
katolikus teológia mai legmodernebb szisz-
tematikus irányzatának, a transzcendentális 
neotomizmusnak (legjelent­sebb modern 
képvisel­je: Karl Rahner, illetve Magyar-
országon: Nyíri Tamás) szempontjait kéri 
számon – ha jól értem: bizonyos mértékig 
elmarasztalólag – Pauleren. A vallásfilozófi-
ai vizsgálatok sorát Kormos József írása zárja 
Pauler Ákos Arisztotelész-képér­l. Pauler 
gondolkodásának gazdagságáról tanúskodik 
a kötet következ­ két tematikus csoportja, 
melynek hasonlóan szakavatott értelmez­k 
tollából származó írásai Pauler etikáját (Tur-
gonyi Zoltán), esztétikáját (Máté Zsuzsanna), 
pedagógiáját (Kuminetz Géza), jogfilozófiáját 
(Frivaldszky János) vizsgálják, illetve a Pauler 
Ákos halála utáni évben megjelent Festschrift 
tanulmányait veszik sorra (Kis Attila), avagy 
Pauler egy kortársának bemutatása révén 
nyújtanak hasznos adalékot (Sz,cs Olga).

A kötet zárótanulmánya Hoppál Bulcsú 
írása Pauler és Edmund Husserl, illetve tá-
gabban a Brentano-iskola kapcsolatáról. Ezen 
vizsgálati szempont jelent­ségét aligha lehet 
túlhangsúlyozni, hiszen Pauler filozófiáját 
sokrét8 viszony f8zte a modern kontinentális 
filozófia keletkezésének f­áramához tarto-

zó gondolkodókhoz. Hoppál ezt a kérdést 
a kánonképz­dés fel­l veszi célba, ami „fáj-
dalmas vajúdás”, s­t „élethalálharc” (191., 
vö. a kifejezetten belligerens 7. lábjegyzetet). 
Ezt Hoppál egyrészt a filozófia igazság-vo-
natkoztatottságából eredezteti (uo.), más-
részt annak alátámasztására használja, hogy 
Pauler és Husserl gondolkodásának össze-
hasonlításakor „els­sorban szellemiségr­l 
(bölcsel­ világlátásról) szeretnék beszélni, s 
nem törekszem szöveghelyhatások bemuta-
tására”. (192.) A „szellemiség hasonlóságá”-t 
(193.) Hoppál recepció- és fejl­déstörténeti 
áttekintések után abban látja, hogy Pauler 
logikai platonizmusa „az osztrák(-magyar) 
platonizmus különleges csúcsteljesítménye 
volt”. (196.) Ezt a platonizmust a szerz­ sze-
rint az antipszichologizmus, az intuíciónak 
jutatott ismeretelméleti szerep és az intenci-
onalitás fogalma definiálja (uo.), melyhez a 
tanulmány során kés­bb (200.) az anti-irra-
cionalizmus, anti-kantianizmus, valamint az 
arisztotelianizmus és az értékelmélet járul, 
melyek a szerz­t egy tágra szabott értéke-
léshez vezetik: „Pauler platonizmusa nem 
logikai platonizmus, helyesebben nem csak 
logikai platonizmus. Platonizmusa a szókra-
tészi-platóni filozófia legmélyebb megértése, 
ahogy a realista fenomenológia is az.” (201.)

Hoppál írásában ugyanakkor egyetlen 
Husserl-idézet sem szerepel (noha a f­címe: 
„Pauler Ákos és Edmund Husserl”), s­t, 
amint a fenti idézet utolsó tagmondata jel-
zi, végrehajt egy további tudatos és vállalt 
átértelmezést: Husserl „filozófiájának egy rea-
lista irányú interpretáció”-ját. (197., vö. még 
198.) Husserl és Pauler, tágabban a pauleri 
gondolkodás és a 20. századi kontinentá-
lis filozófia f­áramát alkotó fenomenológia 
vizsgálatának egy másik lehet­ségét talán 
azonban nem pusztán „szöveghelyhatások” 
figyelembevétele, hanem a husserli fenomen-
ológia és a göttingeni Husserl-tanítványok 
realista fenomenológiája közti diskrepanciá-

Sapientiana 201502.indb   122 04/12/15   15:40



– 123 –

Recenziók

nak el­térben tartása is kijelölheti. Hoppál 
szerint Pauler a husserli gondolatvilággal 
történ­ els­ találkozását követ­en „egy sajá-
tos, bizonyos értelemben a fenomenológiai 
filozófiával ellentétes gondolati utat járt be”. 
(195.) Egy ilyen mozgás nyitva hagyja annak 
lehet­ségét, hogy a két gondolati rendszer 
viszonyát hasonlóságok és graduális fogalmi 
eltolódások összefüggésének rendszerén ke-
resztül mutassuk be. Még a húszas évekbeli 
pauleri f­ m8 fent idézett szöveghelyében is 
„mint adott tartalmak” jelennek meg a „dol-
gok” (kiemelés t­lem), összhangban az idea 
locke-i és azon túl visszanyúló használatával 
(és némileg megvilágítva Pauler idioszinkre-
tikus ideológiafogalmát). Tekintve, hogy a 
tartalom problémája a bolzanói és brentanói 
gondolkodást recipiáló más gondolkodók 
számára (Alois Hölfer, Kazimierz Twardows-
ki és mindenekel­tt Edmund Husserl) szá-
mára betöltött centrális jelent­ségét, talán 
nem volna haszontalan Paulert a fenomen-
ológia keletkezésének összefüggésrendsze-
rébe teljes jogú, ám semmiben sem kitüntetett 
tagként illesztve vizsgálnunk, s talán paradox 
módon éppen egy ilyen el­zetes jelent­ségí-
télett­l tartózkodó vizsgálódás is hozzájárul-
hatna Pauler kánonokba történ­ visszahelye-
zéséhez.

A kötet szerz­i közül nem Hoppál az 
egyetlen, aki Pauler bemutatását a magyar fi-
lozófiatörténeti kánonok újrameghatározása 
fel­l szemlélve vezeti fel. Maga a kötet szer-
keszt­je, Frenyó is „a magyar filozófiai kánon 
újraírásának menetében” (63., kiemelés az 
eredetiben) kíván Paulernek különleges fela-
datot szánni. Azt a kérdést, hogy vajon mib­l 
táplálkozik a fent jelzett, Pauler feldolgozott-
ságához mérten különös, mégis igazoltnak 
t8n­ hiányérzet – vajon kapcsolódik-e ez a 
magyar filozófiatörténet-írást már történeti 
távlatokban kísért­ hiány- és kisebbségér-
zethez –, csakúgy, mint azt, hogy a Pauler 
rekanonizálására irányuló szándék milyen 

viszonyban áll azokkal a Pauler rendszerével 
és filozófiájával kapcsolatos specifikus hiá-
nyérzetekkel, melyek mintha a kötet több 
szerz­jénél, így magánál Frenyónál is meg-
jelennének, nos mindezeket a kérdéseket 
nyilvánvalóan nem jelen recenzens feladata 
megválaszolni, hiszen azok a m8 olvasása 
során felmerül­ legizgalmasabb meta szint8 
kérdések közé tartoznak. Persze nem mint-
ha Pauler a korabeli legmodernebb filozófiai 
iskolákkal érintkez­, azokat újraalkotó gon-
dolkodása nem szolgálna elég érdekességgel.

A kötetet példaérték8 módon eddig kia-
datlan, német és magyar nyelv8 biográfiai 
dokumentumokból vett szemelvény, vala-
mint biográfiai és recepciótörténeti doku-
mentumok reprodukciója zárja.

Varga Péter András

Somorjai Ádám OSB: 
Törésvonalak Mindszenty bíboros 
emlékirataiban. Tartalmi és 
szövegközlési sajátosságok;  
Vecsey József, a társszerz­
ELTE Új- és Jelenkori Magyar Történeti 
Tanszék, Budapest, 2013.

Somorjai Ádám bencés szerzetes, a Magyar 
Egyháztörténeti Enciklopédia Munkakö-
zösség (METEM) munkatársa, a Magyar 
Egyháztörténeti Vázlatok szerkeszt­bizottság 
tagja, aki 1993 óta él Rómában, rendi beosz-
tásban a Szent Anzelm Prímásapátságban, 
1997 óta a vatikáni államtitkárság munka-
társa. Magyar és angol nyelven önállóan vagy 
társszerz­ként eddig 12 olyan kötetet jegyez, 
amelyeknek központi személye Mindszenty 
József bíboros, esztergomi érsek munkássága, 
tevékenysége. Emellett számos tanulmány-
ban értekezett Mindszenty bíborosról és a 
vele kapcsolatba hozható szentszéki politi-
káról.

Sapientiana 201502.indb   123 04/12/15   15:40



– 124 –

Recenziók

A 2013-ban megjelent Törésvonalak Mind-
szenty bíboros emlékirataiban cím8 kötetben 
újabb kutatási, filológiai eredményeit tette 
közzé. A kötet alcíme alapján két f­ iránya 
van a kötetnek, az egyik Mindszenty József 
Emlékirataim cím8 munkájának „Tartalmi és 
szövegközlési sajátosságai”, a másik „Vecsey 
József, a társszerz­”.

A hercegprímás Emlékirataim címmel 
el­ször 1974-ben megjelent, majd azóta szá-
mos újabb magyar és idegen nyelv8 kiadást 
megért írása mind a mai napig állandó ku-
tatási, publikálási témát ad a történészeknek. 
Az emlékiratok keletkezéstörténete, annak 
hitelessége, tartalmi pontossága, esetlegesen 
Mindszenty Józsefen kívüli más személyek 
tev­leges részvétele az írásban mind-mind 
olyan témák, amelyek újra és újra muníci-
ót adnak az írásra. Az persze nem baj, hogy 
vannak történészek, kutatók, akik írásaikban 
többségében a problémás, negatív elemeket 
emelik ki, mert vannak olyanok, akik meg 
inkább a pozitív eseményekre, területekre 
irányítják rá a figyelmünket, és vannak olya-
nok, akik pedig kiegyensúlyozottan nem 
hallgatják el a bíboros erényeit, meghatározó 
szerepét, cselekedeteit, de ugyanakkor hibáit, 
negatív lépéseit is bemutatják. Mindannyi-
unk számára az lenne a jó, ha ez a kiegyen-
súlyozottság válna meghatározóvá minden 
egyes Mindszenty-kutató munkásságában.

Somorjai Ádám 2013-ban megjelent kö-
tete a kiadó, az ELTE Új- és Jelenkori Ma-
gyar Történeti Tanszékvezet­jének, Erd­dy 
Gábornak el­szavával kezd­dik, majd a szer-
z­ bevezet­ gondolatait ismerhetjük meg, 
amelyb­l megtudhatjuk, hogy mi motiválta a 
szerz­t a korábbi években keletkezett írások, 
tanulmányok egy kötetbe rendezésénél. Ezt 
követ­en három nagy egység, fejezet követ-
kezik. Az els­ „Az emlékiratok tartalmának 
törésvonalai” cím8 33 oldalas fejezet az esz-
tergomi érseki székb­l való elmozdítás kérdé-
sét, Mindszenty József és a pápák (XII. Pius, 

XXIII. János és VI. Pál) kapcsolatát mutatja 
be. A második – legterjedelmesebb – 142 ol-
dalas fejezetben a szerz­ a szinoptikus mód-
szer szerint párhuzamba állít négy (magyar, 
német, olasz, angol) különböz­ nyelv8 szö-
vegváltozatot, melyet két téma köré rendez: 
„az esztergomi érseki székr­l való lemondás” 
kérdésköréhez kapcsolódó fejezetek, illet-
ve az Édesanyáról szóló három alfejezet. Az 
els­ 60 oldalas, négy nyelv8, párhuzamos 
forrásközlés után egy 19 oldalas részletes 
elemzés következik. Ezt követ­en az „Édes-
anyám látogatásai”, „Fegyházam ­rangyala” 
és az „Édesanyám menedékhelyemen” cím8 
alfejezetek párhuzamos publikálása követ-
kezik 55 oldalon, majd a szövegváltozatok 
rövid elemzése 3 oldalon. A harmadik f­ 
fejezet foglalkozik Somorjai Ádám megfo-
galmazása szerint a „társszerz­vel”, Vecsey 
JózseWel. Ismerteti Vecsey József életrajzát 
és kapcsolatát Mindszenty JózseWel, majd 
azokat a Vecsey-munkákat mutatja be, ame-
lyeket felhasználtak az emlékiratokban. Ezt 
követ­en azokat az idézeteket mutatja be, 
amelyek megjelentek mind az Emlékirataim 
cím8 munkában, mind pedig Vecsey József: 
Emlékezés Mindszenty bíboros édesanyjára 
cím8 m8vében. A negyedik fejezet egyfajta 
összegzés, „Megfontolások a deáki mellény 
újragombolásához” címmel, ami a korábbi 
terjedelmes fejezetekhez képest rövid, mind-
össze három oldalas. Az ötödik, utolsó nyolc 
oldalas fejezet a „Befejezés. A Mindszenty 
emlékiratok Achilles-sarkai” címet kapta. 
A kötetet egy nem teljes, bizonyos szerz­i 
szempontok szerint a témához kapcsolódó 
több mint harminc oldalas irodalom zárja.

Somorjai Ádám apró részletkérdések ku-
tatására irányuló munkássága inkább csak 
egy sz8k kutatói kör, a bíboros életútját tu-
dományos alapossággal vizsgáló szakemberek 
számára lehet hasznos, semmint a szélesebb 
érdekl­d­ közönség számára. A magyaráza-
tokkal ellátott forráskiadványok korábban 

Sapientiana 201502.indb   124 04/12/15   15:40



– 125 –

Recenziók

még érdekl­dést válthattak ki, de az ilyen jel-
leg8, túl aprólékos, részletekbe vesz­ munkák 
nem segítik a szélesebb, téma iránt érdekl­d­ 
olvasóközönséget abban, hogy minél jobban 
megismerjék Mindszenty József bíboros, 
esztergomi érsek életm8vét, hanem inkább 
zavarólag hatnak, félreértéseket támaszt-
hatnak. Szívb­l remélem, hogy ezeknek a 
munkáknak nem ez a valódi célja. A sokkal 
inkább elemz­, az olvasót segít­ monografi-
kus írások nagyobb érdekl­dést, visszhangot 
válthatnának ki a hazai egyházi és világi olva-
sóközönségben egyaránt.

Soós Viktor Attila

Rowan Williams: A hit szerepe  
a mai világban 
Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2014, ford. 
Orzóy Ágnes.

A három esztendeje leköszönt canterburyi 
érsek, Rowan Douglas Williams egy évtize-
den át volt a mintegy 80 millió hívet magába 
foglaló Anglikán Kommunió vezet­ alakja, 
„Egész Anglia prímása” és a Canterburyi Egy-
házkerület metropolitája. Az anglikán egy-
házban betöltött hivatalos szerepe egy – ke-
leti- vagy nyugati – patriarkátus püspökéhez 
vagy érsekéhez hasonlítható, avval a jelent­s 
különbséggel, hogy azokénál jóval kevesebb 
joghatósággal rendelkezett. Az anglikán egy-
ház „államegyházi” (established) jellege miatt 
Williams természetesen érsekként tagja volt 
az angol parlament fels­házának (House of 
Lords), így számos szállal köt­dött a közélet-
hez. Jóllehet prímási m8ködését világszerte 
nem kísérte egyöntet8 tetszés – többek sze-
mében az egész földgolyónkon elterjedt Ang-
likán Kommunió komoly válsághelyzetét 
Williams nem tudta ügyesen kezelni –, alig-
ha férhet kétség hozzá, hogy ­ korunk egyik 
legjelent­sebb keresztény gondolkodója.

Rowan Williams 1950-ben  született 
egy walesi bányászvárosban. Egy öntu-
datos walesi kisebbség gyermekként már 
szül­városában elsajátította az angol nyel-
vet, majd tanulmányai révén mélyen 
kapcsolódott az angol nyelv8 kultúrához. 
Teológiát Cambridge-ben, majd Oxfordban 
tanult. 1975-ben doktorált Vladimir Lossky, 
a XX. század vezet­ ortodox hittudós mun-
kásságából. A keleti kereszténység kés­bb is 
fontos vonatkozási pont maradt Williams 
életében, így például azért tanult meg oro-
szul, hogy Dosztojevszkij m8veit eredetiben 
olvashassa.

Williams föls­bb tanulmányai után 
egyetemi oktatói munkát és különböz­ 
egyházi szolgálatokat végzett. 1990-ben a 
Brit Akadémia tagjává választotta. 1992-t­l 
püspökként, majd 1999-t­l érsekként szol-
gált Walesben – 2002-ig, amikor is Canter-
bury érseke lett. Az angol reformáció óta ­ 
volt az els­ nem angol személy a canterburyi 
érseki székben. Williams már püspökként ki-
t8nt a közéleti és társadalmi kérdések iránti 
érdekl­désével. 

Williams több nyelven olvas – ­ Hans Urs 
von Balthasar egyik angol fordítója –, verse-
ket fordít, egyúttal maga is költ­. Kétségkívül 
olyan nagy m8veltség8, alaposan fölkészült 
személy, aki képes a keresztény hitet érthet­ 
és hiteles módon képviselni a mai világban a 
másképp hív­k el­tt.

A most magyarul napvilágot látott köte-
te canterburyi hivatali ideje alatt keletkezett 
szövegeket tartalmaz. Jóllehet a fejezetek 
eredetileg különböz­ alkalmakra, illetve föl-
kérésekre készültek – olvashatunk itt a leg-
különböz­bb egyetemeken, zsinagógában, 
közéleti fórumokon, székesegyházakban, 
vallásközi találkozón stb. elhangzott el­adá-
sokat –, összef8zésük egyetlen m8vé mégsem 
esetleges. Egy rendkívül világos és mély gon-
dolkodású, széleskör8en tájékozott, szemé-
lyes lelkipásztori és imatapasztalatból beszél­ 

Sapientiana 201502.indb   125 04/12/15   15:40



– 126 –

Recenziók

ember szólal meg mindegyikben. Egy olyan 
keresztény gondolkodó és vezet­, aki ­szin-
te érdekl­déssel fordul a Másik felé – legyen 
az akár a szekularizmus képvisel­je vagy egy 
vallásos muszlim, akár egy börtönre ítélt vagy 
egy egészségét elveszt­ öregember.

Williams ­szintén meg van gy­z­dve ar-
ról, hogy minden ellenkez­ látszat ellenére a 
keresztény hit nem elavult vagy életképtelen, 
hanem igenis van üzenete a mai világnak. 
Jelen kötete írásait a címben (Faith in the 
Public Square) megfogalmazódó, hazánk-
ban is nagyon id­szer8 meggy­z­dés köti 
össze: hitünk felel­ssé tesz bennünket nem 
hív­ embertársainkért, ezért hitünk még egy 
liberálisnak mondott demokráciában sem 
maradhat puszta magánügy, nyilvánosságra 
kell lépnie, meg kell jelennie a társadalom 
nyilvános terében. (Itt ez a public square je-
lentése, amely a latin forum, illetve a görög 
agora mai angol megfelel­je.)

A szerz­ szerint a keresztény hit „szakadat-
lan kihívás” arra, „hogy újraértelmezzük 
mindazt, amit az emberekr­l és sorsukról 
tudni vélünk”. (5.) Tehát el­ttünk, keresz-
tények el­tt szüntelen az a föladat áll, hogy 
azon gondolkodjunk, „miképp hat a ke-
resztény tanítás a közéletre” (uo.). Williams 
természetesen pótolhatatlan személyes ta-
pasztalatokkal rendelkezik a multikulturá-
lis és szekuláris brit társadalomról, mégsem 
gondolja azt, hogy a pluralizmus mindössze 
jó modor, a demokrácia pedig egyszer8en 
különböz­ magányvélemények kölcsönös to-
lerálása volna. A mai társadalomfilozófia He-
gelt­l származó kifejezésével élve Williams a 
kölcsönös „elismerés” új módjait keresi, pon-

tosan azért, mert keresztényként meg van 
gy­z­dve arról, hogy minden egyes ember 
Isten teremtménye, s ezért egyrészt minden-
kit­l tanulhatunk valamit, másrészt pedig 
mindenkiért felel­sek vagyunk, tehát mi is 
tudunk nyújtani nekik valami értékeset.

A szerz­ kötete nyitó és záró fejezetében 
fogalmazza meg legalapvet­bb gondolatait. 
A tematikus részekbe osztott többi fejezetben 
pedig a liberális állam, illetve demokratikus 
berendezkedés, a hit és felvilágosodás, a tör-
vény és az emberi jogok, a környezeti fele-
l­sség, a gazdaság, a közösségi igazságosság, 
valamint a vallási sokféleség kérdéseit járja 
körül. Bár vannak átfedések, a különböz­ 
szempontú megközelítések kölcsönösen 
er­sítik és elmélyítik egymást.

Williams számára a mai közgazdaságban 
és politikában is megnyilvánuló modern 
ráció elégtelensége azt jelenti, hogy annak 
sz8k, tárgyiasító és hatalmi ellen­rzésre tö-
rekv­ szemléleténél tovább kell látnunk. 
Ezért oly fontos számára a képzelőerő, mely 
kétségkívül gondolkodásának egyik kulcs-
fogalma. (Csaknem minden fejezetben sze-
repel kimondottan vagy utalásszer8en, lásd 
pl. 234, 239, 257, 275, 276, 281, 285, 287, 
288, 293, 350, 362, 369.) Williams ké-
pes megmutatni, hogy a képzel­er­ hív­ és 
gondolkodó használata felel­sebbé, jobb és 
emberibb emberré tehet bennünket. Könyve 
mindazok számára fontos olvasmány, akik 
felel­snek tudják magukat társadalmunk és 
Egyházunk jelenéért és jöv­jéért.

Bakos Gergely OSB

Sapientiana 201502.indb   126 04/12/15   15:40



– 127 –

Recenziók

A recenziók szerz­i

F!I. M. I#*(9@ filozófus, az ELTE BTK Filozófiai Intézetének egyetemi tanára, a Magyar 
Tudományos Akadémia rendes tagja, az MTA-ELTE Hermeneutika Kutatócsoport vezet­je; 
feher@ella.hu

T>J% F!.!@K katolikus pap, pasztorálteológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F­isko-
la Gyakorlati Teológia Tanszékének egyetemi tanára; tomkaferenc@gmail.com

S)!2!. Z#2* filozófus, a Pázmány Péter Katolikus Egyetem Bölcsészettudományi Ka-
rának és a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F­iskola Filozófia Tanszékének oktatója; 
zsoltszeiler@yahoo.com. 

S># RG?!.* egyetemi tanár, a Pécsi Tudományegyetem BTK Filozófia és M8vészetelméleti 
Intézetének vezet­je, az MTA doktora, a Magyar Patrisztikai Társaság elnöke; somos.robert@
pte.hu

B%.*GJ T?. jezsuita szerzetes, teológus, a Jezsuita Kiadó Könyvbizottságának elnöke, a Gra-
tuitas Szerzetesteológiai Intézet munkatársa; bartoksj@gmail.com

V%.0% P*!. A@3.9# az MTA Bölcsészettudományi Kutatóközpont Filozófiai Intézetének 
posztdoktori kutatója; varga.peter@btk.mta.hu

SG# VJ*. A**2% történész, a Nemzeti Emlékezet Bizottsága tagja; attila.viktor.soos@neb.hu

B%J# G!.0!2/ bencés szerzetes, filozófus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F­iskola Filo-
zófia Tanszékének vezet­je; bakos.gergely@sapientia.hu

Sapientiana 201502.indb   127 04/12/15   15:40



– 128 –

FYISKOLÁNK ÉLETÉBYL Sapientiana 8 (2015/2) 128–129.

2015. július – december

2015.  augusztus 6. Matusz Hugó OSB, f­iskolánk hallgatójának pappá szen-
telése Pannonhalmán.

2015.  augusztus 21. Kerekes Károly Hugó OSB, f­iskolánk hallgatójának 
pappá szentelése Pannonhalmán.

2015.  szeptember 5. Veni Sancte. 

2015.  szeptember 17. A Sapientia Szabadegyetem 2015/16. 1. félév 1. el­a-
dása. A döntés személyes és családi síkja. El­adók: Somogyiné Petik 
Krisztina, Kézdy Anikó, Papp Miklós.

2015.  szeptember 26. Angyal Jeremiás OFM, Kovács Krisztián OFM, Jacká-
nics Fülöp OFM, Hernádi Lehel OFM, f­iskolánk hallgatóinak örök-
fogadalma a pasaréti Páduai Szent Antal ferences templomban.

2015.  október 1. A Sapientia Szabadegyetem 2015/16. 1. félév 2. el­adása. 
Mit­l lesz a munka növekedést szolgáló hivatás? El­adók: Somogyiné 
Petik Krisztina, Kézdy Anikó, Papp Miklós.

2015.  október 6. Naphimnusz M8hely – 2016/16. 1. félév – 1. alkalom: Vá-
lasz-e a „világból való kivonulás” a környezeti kérdésre? El­adó: Antal 
Z. László, az MTA Szociológiai Kutatóintézet munkatársa. 

2015.  október 15. A Sapientia Szabadegyetem 2015/16. 1. félév 3. el­adása. 
Családi játék, kultúra, nyaralás – úri huncutság? El­adók: Somogyiné 
Petik Krisztina, Kézdy Anikó, Papp Miklós.

2015.  október 21. Könyvtári Esték. Jos Decorte emlékest keretében: Szent-
ségfülkék és szentségházak Erdélyben. Az oltáriszentség tisztelete a kés­ 
középkorban – El­adó: Germán Kinga m8vészettörténész

2015.  október 24. A Nagyszombati Egyetem pozsonyi székhely8 teológiai 
kara és a Sapientia F­iskola együttm8ködésében rendezett szabadegye-
tem els­ alkalma. El­adók: Szabó Xavér OFM és Bagyinszki Ágoston 
OFM.

Sapientiana 201502.indb   128 04/12/15   15:40



– 129 –

Főiskolánk életéből

2015.  november 3. Naphimnusz M8hely – 2015/16. 1. félév – 2. alkalom: 
Nyomort propagálunk? – A környezetvédelem kívánalmai és a szegény-
ség.

2015.  november 5. A Sapientia Szabadegyetem 2015/16. 1. félév 4. el­adása. 
A keresztény identitás logikája. El­adó: Bagyinszki Ágoston OFM.

2015.  november 14. Sapientia-nap, a  Sapientia Szabadegyetem 2015/16. 1. 
félév 5. el­adása. Egyén és közösség. Megnyitó: Szatmári Györgyi, Deák 
Hedvig OP, Labancz Zsolt SchP. El­adók: Mauro Giuseppe Lepori 
OCist, Juan Mari Ilarduia OFM K­vári Magdolna SSS, Varga Kapiszt-
rán OFM. 

2015.  november 20. Etikatanári m8hely 2015/16. 1. félév 1. el­adás. Rossz 
vagy ADHS-s gyerekek? ADHS gyerekek és családjaik segítése. El­adók: 
Dr. Csiky Miklós pszichiáter f­orvos, Szegleti Gabriella neuropszicho-
lógus és Dr. Szántóné Sorompó Anett szociális munkás.

2015.  november 21. A Nagyszombati Egyetem pozsonyi székhely8 teológiai 
kara és a Sapientia F­iskola együttm8ködésében rendezett szabadegye-
tem második alkalma. El­adók: Szatmári Györgyi és Papp Szabolcs.

2015.  november 26. A Sapientia Szabadegyetem 2015/16. 1. félév 6. el­adása. 
Isten igéje a szószéken. El­adók: Pákozdi István és Nobilis Márió.

2015.  december 1. Könyvtári Esték: Egyre magasabbra az égig ér­ fán. A nép-
mesék tanításai a feln­tté válásról. El­adó: Boldizsár Ildikó meseterape-
uta.

2015.  december 1. Naphimnusz M8hely – 2016/16. 1. félév – 3. alkalom: 
Közösség és közösség: kompatibilis-e a communio és a szolidáris kör-
nyezettudatos hálózatok elve?

2015.  december 2. HÖK Beszélget­s délután. Migráció napjainkban. A be-
szélgetést vezeti: Kék Emerencia és Tömördi Viktor OFM.

2015.  december 3. Rekollekciós szentmise. F­celebráns: Quadros Lytton Er-
vanto SDB.

2015.  december 11. Etikatanári m8hely 2015/16. 1. félév 2. el­adás. A peda-
gógusmin­sítés tapasztalatai. El­adók: Szentváry-Lukács Erika és Kör-
mendy Károly közoktatási szakért­k.

Sapientiana 201502.indb   129 04/12/15   15:40



SA
P
IE
N
T
IA

N
A

8

2015/2

DE ROSSI RAJA SDB: What is the Lord Like as Shepherd? Psalm 23 (22)
GÁBRIEL SZOLIVA OFM: The Publishing Activity of Archbishop Miklós Oláh (1493-1568) 

and the Catholic Renewal
GERGELY BAKOS OSB: How to Think the Otherness of Medieval Thought? 
ISTVÁN PÁKOZDI: Cardinal Eduardo Francesco Pironio: The Cardinal of Youth
ANTAL HÁMORI: Pregnant Employees, the Virtue of Truth-telling and the Prohibition 

of Lying
TIBOR BARTÓK SJ: The Influence of General Claudio Acquaviva on the Identity of the 

Jesuit Order

DE ROSSI RAJA SDB: Wie ist der Herr, der Hirt ist? Psalm 23 (22)
GÁBRIEL SZOLIVA OFM: Verlagstätigkeit des Erzbischofs von Esztergom Miklós Oláh (1493-

1568) und die katholische Erneuerung
GERGELY BAKOS OSB: Wie das Andersseins des mittelalterlichen Denkens zu denken ist?
ISTVÁN PÁKOZDI: Kardinal Eduardo Francisco Pironio: der Kardinal der Jugend
ANTAL HÁMORI: Schwangere Arbeitnehmerinnen und die Tugend der 

Wahrhaftigkeit, das Lügenverbot
TIBOR BARTÓK SJ: Der Einfluss des Ordensgenerals Claudio Acquaviva auf die Identität 

des Jesuitenordens

DE ROSSI RAJA SDB: Come è il Signore che è Pastore? Salmo 23 (22)
GÁBRIEL SZOLIVA OFM: L’attività editoriale di Miklós Oláh (1493-1568), arcivescovo di 

Esztergom e il rinnovamento cattolico
GERGELY BAKOS OSB: Come si può pensare l’alterità del pensiero medievale? 
ISTVÁN PÁKOZDI: Il Cardinale Eduardo Francesco Pironio:  il cardinale dei giovani
ANTAL HÁMORI: Le lavoratrici in gravidanza e la virtù  

della veridicità, il divieto del mentire
TIBOR BARTÓK SJ: L’influenza del P. Generale  

Claudio Acquaviva sull’identità della 
Compagnia di Gesù 600 Ft

SA
PI

EN
TI

A
N

A
8 

20
15

/2

8

2015/2

DE ROSSI RAJA SDB 
Milyen az Úr, aki Pásztor? –  

A 23. (22.) zsoltár egzegetikai válasza

SZOLIVA GÁBRIEL OFM
„…Viennae excudi fecimus” –  

Oláh Miklós esztergomi érsek könyvkiadói  
tevékenysége és a katolikus megújulás

BAKOS GERGELY OSB
How to Think the Otherness of Medieval Thought? –  

On Decortian Hermeneutics

PÁKOZDI ISTVÁN
A fiatalok szent pápája idején – a fiatalok bíborosa

Eduardo Francesco Pironio kardinális

HÁMORI ANTAL
A várandós munkavállalók és az igazmondás erénye,  

a hazugság tilalma

BARTÓK TIBOR SJ
Claudio Acquaviva generális hatása  

a jezsuita rend identitására

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA


