
Sapientiana
11. évfolyam 2018/2

TARTALOM

Tanulmányok

TÖRÖK CSABA
A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban	 1

AMBRUS GÁBOR
Vallási tapasztalat és technológiai világkép	 24

KÉZDY ANIKÓ – SOMOGYINÉ PETIK KRISZTINA – URBÁN SZABOLCS
A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők.
Gondolatok Fowler szakaszelmélete kapcsán	 38

VASSÁNYI MIKLÓS
Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei című művének III. része.
Fordítás bevezetéssel	 59

Szerzetesség

VARGA KAPISZTRÁN OFM
Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek	 74

Recenziók

SZILVAY GERGELY
Balázs M. Mezei: Radical Revelation	 105

SZATMÁRI GYÖRGYI
Martin Meiser: Septuaginta, inkulturáció és az identitás őrzése. 
Bevezetés a görög Ószövetségbe	 109

THORDAY ATTILA
Gerhard Lohfink: A Miatyánk új értelmezésben	 111

– i –

Tartalom.indd   1 2018.12.04.   16:11:34



SZEILER ZSOLT
Frenyó Zoltán: Szent Ágoston és az augusztinizmus	 113

PÁKOZDI ISTVÁN
Nóda Mózes: Kegyelembe mártott idő	 115

BÁCSATYAI DÁNIEL
Tóth Endre – Vida Tivadar – Takács Imre (szerk.):  
Szent Márton és Pannónia. Kereszténység a római világ határán	 116

VERSEGI BEÁTA MÁRIA CB
Peter Abel: Burnout és továbblépés. Spirituális utak	 118

TÓTH BEÁTA
John Sullivan: The Christian Academic in Higher Education.  
The Consecration of Learning	 119

Főiskolánk életéből

2018. augusztus – december	 124

– ii –

Tartalom.indd   2 2018.12.04.   16:11:34



– 1 –

TANULMÁNYOK� Sapientiana 11 (2018/2) 1–23.

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

Török Csaba

Abstract
The interpretation of 2Tim 3:16 presents manifold problems that are mostly 
centred on the meaning and (theological) evaluation of the word theopneustos. 
In this essay, we attempt to explore the concept of (scriptural) inspiration on 
the basis of the Jewish theology of prophetic revelation and the Hellenistic, 
mantic and philosophic traditions. By doing so, we would like to analyze the 
concept of cooperation between the God of the Scriptures and the human 
authors. Our findings could be of use in theological discussion about the 
nature and goal of divine inspiration.

Keywords: inspiration, Scripture, Hellenistic context, word of God, human au-
thorship
Kulcsszavak: sugalmazás, (szent)írás, hellenista szövegkörnyezet, Isten szava, em-
beri szerzőség

A kinyilatkoztatás teológiájának központi fogalma a sugalmazás. A hittudo-
mányi kutatás általában két újszövetségi igehelyből kiindulva igyekszik feltár-
ni Isten és embere e sajátos együttműködésének a természetét. Ezek egyike a 
2Pt 1,21b: „mindig csak a Szentlélektől vezetve [más fordításokban: sugallva, 
sugalmazva] beszéltek – Isten megbízottaiként – a szent emberek”. A Vulgata 
ezen a helyen valóban a „Spiritu Sancto inspirati” fordulattal él, ám az eredeti 
görögben ez szerepel: ὑπὸ πνεύματος ἁγίου φερόμενοι, azaz – a Neo-Vulgata 
pontosított szövege már igazodik ehhez –: „Spiritu Sancto ducti”. Szent Jero-
mos minden bizonnyal teológiailag értelmezte a szöveget, s a IV. századi nyel-
vezetet követő szócseréjével „átalakította” az eredeti levélrészletet. Ezért végső 
soron egyetlen olyan forrásunk van, amely kifejezetten a terminus technicusszá 

Török Csaba teológus; esztergom-budapesti főegyházmegyés pap, az Esztergomi Hittudomá-
nyi Főiskola egyetemi tanára; torok@esztergomi-ersekseg.hu

TörökCsaba_A Szentírás.indd   1 2018.12.04.   15:59:46



– 2 –

Török Csaba

vált inspirációt hozza, mégpedig a 2Tim 3,16. Ez a szöveg azonban több ér-
telmezési nehézséggel is bír, és kérdéseket vet fel. Alapos elemzése, a zsidó és 
hellenista háttér feltárása nagy segítséget nyújthat a pontosabb megértésben 
és a sugalmazás-teológia bibliai megalapozásában.

1. A 2Tim 3,16 szövege

A nagyobb szövegegység a 3. fejezet 10. versétől a 17. verséig tart – ebben a 
szerző (Pál apostol nevében) kitartásra ösztönzi a címzettet az apostoli munká-
ban. Ezen egységnek a második fele jól elkülöníthető:

„14 σὺ δὲ μένε ἐν οἷς ἔμαθες καὶ ἐπιστώθης, εἰδὼς παρὰ τίνων ἔμαθες, 
15 καὶ ὅτι ἀπὸ βρέφους ἱερὰ γράμματα οἶδας, τὰ δυνάμενά σε σοφίσαι 
εἰς σωτηρίαν διὰ πίστεως τῆς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ 16πᾶσα γραφὴ 
θεόπνευστος καὶ ὠφέλιμος πρὸς διδασκαλίαν, πρὸς ἐλεγμόν, πρὸς 
ἐπανόρθωσιν, πρὸς παιδείαν τὴν ἐν δικαιοσύνῃ, 17 ἵνα ἄρτιος ᾖ ὁ τοῦ 
θεοῦ ἄνθρωπος, πρὸς πᾶν ἔργον ἀγαθὸν ἐξηρτισμένος.”

Ennek a kisebb egységnek a mondatai szép logikai ívet rajzolnak ki: a 14. 
vers buzdítás a kisgyermekkortól megtanult hitben való kitartásra (vö. 2Tim 
1,5).1 Erre épül rá a 15. vers, amelyben koncentrált biblikus hitteológia tárul 
elénk:

1. „Gyerekkorod óta ismered a szent Írásokat” – felmerül az Írás témája, az 
ennek jelölésére használt görög kifejezés: ἱερὰ γράμματα.

2. „melyek üdvösségre szolgáló bölcsességet adhatnak neked” – a tanítás és 
tanulás végső eszkatologikus horizontja, a σωτηρία tárul fel előttünk.

3. „a Krisztus Jézusban való hit révén” – a szöveg krisztocentrizmusa ket-
tős irányultságú: egyfelől a Szentírás megértése, másfelől az üdvösség elnyerése 
csakis Krisztusban, Krisztus által lehetséges.

1	 A v. 14 kapcsolása körül nincs teljes egyetértés. Egyes szerzők szerint már itt is a szentírási 
tanításról van szó, lásd például Edward W. Goodrick: Let’s put 2 Timothy 3:16 back in 
the Bible, JETS 25 (1982/4) 479–487, itt: 479. A tágabb kontextus azonban nem feltétle-
nül erre mutat, hanem inkább a Páltól kapott tanításra, vö. v. 10.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   2 2018.12.04.   15:59:46



– 3 –

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

Erre az alapzatra épül rá a 16. vers, amit lentebb részletesen megvizsgálunk, 
majd a téma a 17. versben nyeri el összegzését, ahol az egyházi szolgálat kerete 
és távlata mutatkozik meg.2

2. A szövegrész problematikus elemei3

A vizsgálatunk tárgyát képező 2Tim 3,16 többszörösen problematikus. A kér-
dések fókuszában a legfontosabb két szó, a γραφή és a ϑεόπνευστος áll.

a) A γραφή kérdése4

Szembetűnő a szövegben, hogy a 15. és a 16. vers között megváltozik a szó-
használat: míg az előbbiben a ἱερὰ γράμματα-val találkozunk,5 ezzel szemben 
az utóbbi átvált a γραφή-ra. Értelemszerűen adódik a kérdés: van-e lényegi, 
tartalmi eltérés a két kifejezés között? Ha az első, bevett formula jelöli azt, amit 
ma Ószövetségnek neveznénk, akkor a második (írás) ennek szinonimája, vagy 
valami mást takar? Eleve: a γραφή egy egységes, egész írás (például a Szentírás) 
vagy egy konkrét íráshely jelölője? Ha csak az újszövetségi gyakorlatot tekint-
jük, azt látjuk, hogy mindkettőre találhatunk példát:

2	 A krisztocentrikus hit, az inspiráció és a küldetés–hirdetés–szolgálat hármasa erőteljesen ki-
tapintható a jánosi sugalmazás-felfogásban is, ami más helyen érdekes összehasonlító elem-
zés tárgya lehetne. A témához lásd Klemens Stock: Die Inspiration der Heiligen Schrift 
nach dem Johannesevangelium, Biblica 96 (2015/4) 525–549, itt: 542–545.

3	 Ehhez lásd Lorenz Oberlinner: Der erste Timotheusbrief. Der zweite Timotheusbrief 
(Herders theologischer Kommentar zum neuen Testament. Apostelgeschichte und Briefe), 
Herder, Freiburg i.Br. – Basel – Wien, 2002, 147–149. A textussal kapcsolatos fontosabb 
szakirodalmat lásd: 151.

4	 Ehhez lásd még Gottlob Schrenk: γραφή, ThWNT 1, 749–761; Edward W. Good-
rick: Let’s put 2 Timothy 3:16 back in the Bible, i. m., 480–483; H. Wayne House: Bib
lical Inspiration in 2 Timothy 3:16, Bibliotheca Sacra, 1980. January–March, 54–63, itt: 
56–57.

5	 A ἱερὰ γράμματα a diaszpóra zsidóságban bevett kifejezés volt a Szentírás jelölésére, mint 
erről Philón (De Vita Mosis, II, 292) és Iosephus Flavius (Ant. Iud. X, 210) tanúskodik. 
Ehhez lásd Karl Heinrich Rengstorf: διδάσκω, ThWNT 2, 138–150, itt: 150, 64. 
lábjegyzet.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   3 2018.12.04.   15:59:46



– 4 –

Török Csaba

1. A γραφή mint a teljes (ószövetségi) Szentírás jelölése: Mk 12,10; Lk 4,21; 
Jn 7,42; 13;18; Róm 4,3; 9,17; 10,11; Gal 3,8; 4,30; ApCsel 1,16; 8,35.

2. A γραφή mint egy konkrét textus jelölése: Jn 2,22; 10,35; 17,12; Gal 
3,22; 2Pt 1,20.

A fentiek tisztázásától függ a πᾶσα fordítása:6
1. Az első esetben a πᾶσα γραφή az Ószövetség egész korpusza – a teljes Írás 

(kollektív értelem).
2. A második esetben a πᾶσα γραφή az írott mondatok összessége – minden 

(egyes) írás (vagy írásrészlet) (disztributív értelem).7
Ha a második esettel van dolgunk – aminek elfogadására hajlik az újabb 

szakirodalom –, akkor „egy átfogó értelmezésre” nyílik lehetőség, vagyis az 
Ószövetség (a Tanak) mellett „az »újszövetségi« szövegek, illetve a már addigra 
lezárt újszövetségi könyvek bevonására” a Szentírás fogalmába.8 Ezért V. Has-
ler úgy véli, hogy „a 15. versben szereplő szent Írások mellé »most az apostoli 
Írás lép«”.9

A problematika sajátos vetülete lehet még az Ószövetség páli korpuszban 
betöltött szerepének a vizsgálata.10 Az Apostol a proto-paulinus levelekben 
kevéssé hivatkozik úgy a választott nép Írására, mint a keresztény életrend, 
életmód hordozójára – az Ószövetségnek ez a funkciója (vagyis Erbauungs-
buchként, elbeszélő stílusú vallási-életviteli útmutatóként, jámbor tanításként 
való használata) inkább a pasztorális levelekben kerül előtérbe. Ez persze nem 

6	 Ehhez lásd még H. Wayne House: Biblical Inspiration in 2 Timothy 3:16, i. m., 54–56, 
alapvetően a második eset mellett téve le a voksát.

7	 Bár kiemeli a γραφή mint Szentírás újszövetségi általános jelenlétét, ennél az egyetlen mon-
datnál elfogadja a „minden íráshely”-fordítást: Gottlob Schrenk: γραφή, i. m., 753. 
Ugyanebben az értelemben nyilatkozik – a határozott névelő hiánya okán – Bo Reicke: 
πᾶς, ἅπας, ThWNT 5, 885–895, itt: 886.

8	 Lorenz Oberlinner: Der erste Timotheusbrief. Der zweite Timotheusbrief, i. m., 147; ezen 
a véleményen van – Cookot idézve – H. Wayne House: Biblical Inspiration in 2 Timothy 
3:16, i. m., 56. Itt a szerző utal még Hendriksenre is, aki totálisan megnyitja a mondat ho-
rizontját, amennyiben úgy véli, hogy akár a későbbiekben a Szentlélek által az Egyházban 
keletkezendő szövegekre is kiterjedhet a közlési szándék.

9	 Uo. 40. lábjegyzet. Ez az álláspont természetesen megkérdőjelezhető, mivel vitatható a 
megalapozottsága (mire gondolt a szöveg szerzője?), ahogyan erre már igen korán rámuta
tott John Murray: The Inspiration of the Scripture, Westminster Theological Journal 2 
(1940/2) 73–104, itt: 88.

10	 Ehhez lásd Karl Heinrich Rengstorf: διδάσκω, i. m., 150.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   4 2018.12.04.   15:59:46



– 5 –

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

jelenti azt, hogy az ószövetségi Szentírás ne szolgált volna a kezdetektől fogva 
forrásként és (teológiai) alapzatként Pál számára – ahogyan azt sem, hogy a 
pasztorális levelekben egy Krisztus utáni, a korabeli farizeusokéhoz hasonló 
keresztény törvénytisztelet megfogalmazására vagy kidolgozására kerülne sor.11

b) A ϑεόπνευστος kérdése12

Ez a sajátos fogalom az Újszövetségben egyszer, a későbbi görög irodalomban 
pedig csak ritkán bukkan fel. Kijelenthetjük, hogy első dokumentált felbuk-
kanása éppen az általunk vizsgált 2Tim 3,16. Még a keresztény patrisztikus 
teológia is csupán későn, jó idő elteltével veszi át a kifejezésmódot: legelőször 
az alexandriai teológusoknál, előbb Szent Kelemennél (egyszer), majd Órige-
nésznél (négyszer) találkozunk vele, majd az idők előrehaladtával egyre több 
szerző alkalmazza.13

Ennek tükrében kifejezetten meglepő, hogy a II. században nem keresz-
tény szerzőknél látjuk előfordulni a ϑεόπνευστος-t: közülük a legjelentősebb 
Plutarkhosz (45–127), valamint Vettius Valens (120–175). A szó megjelenik 
még Pszeudo-Phocylidésznél,14 akinek művét eltérő módokon datálják a szer-
zők. Ha elfogadjuk azok véleményét, akik a Kr. e. I. századra, vagy a Kr. u. I. 
század közepére teszik az irat (aforizma-gyűjtemény) keletkezését, akkor kifeje-
zésünk itt jelenik meg kronológiailag először, megelőzve a 2Tim íródását. Ezzel 
együtt is jogos E. W. Goodrick megállapítása: „Ha Pál alkotta meg ezt a szót, 
akkor döbbenetes dolog, hogy pogány ajkakon találkozunk vele, ilyen rövid 
idő múltán. De lehetséges.”15

A második kérdés, amit meg kell válaszolnunk, a szó jelentésére, pontos 
értelmezésére vonatkozik. Az etimológia nem tűnik vitathatónak: a θεός (is-
ten) és a πνέω (fújni) szavak összetételével van dolgunk, a participium-alak az 

11	 Lásd Georg Bertram: παιδεύω, ThWNT 5, 596–624, itt: 623.
12	 Ehhez lásd még Eduard Schweizer: ϑεόπνευστος, ThWNT 6, 452–453; Edward 

W. Goodrick: Let’s put 2 Timothy 3:16 back in the Bible, i. m., 483–485; H. Wayne 
House: Biblical Inspiration in 2 Timothy 3:16, i. m., 57–63; Edward L. Miller: Plenary 
Inspiration and II Timothy 3:16, The Lutheran Quarterly 17 (1965/1) 56–62.

13	 A részletes hivatkozásokat lásd: ϑεόπνευστος, in George W. H. Lampe (ed.): A Patristic 
Greek Lexicon, Oxford UP, Oxford, 1961, 630.

14	  Lásd Pszeudo-Phocylidész 129: τῆς ϑεόπνευστου σοφίας λόγος ἐστίν ἄριστος (az istenileg 
sugalmazott bölcsesség szava a legjobb).

15	  Edward W. Goodrick: Let’s put 2 Timothy 3:16 back in the Bible, i. m., 484.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   5 2018.12.04.   15:59:46



– 6 –

Török Csaba

ige aorisztosz-tövéből képződik, formailag szenvedőnek minősül. Ugyanakkor 
többen is felvetik a kérdést, hogy a jelentés tekintetében valóban passzívnak 
tekinthető-e az igenevünk, vagy sokkal inkább aktív értelmezést kell alkalmaz-
nunk?16 H. Cremer álláspontja szerint17 a kifejezés értelme eredetileg passzív 
volt, ám szerzőnk felmutat olyan görög párhuzamokat, amelyek esetében a 
passzív értelmű melléknévi igenév a használatban végül mégis aktív értelmet 
nyer. Erre lehet példa az ἔυπνευστος, hisz a kifejezés eredendően így felfejthe-
tő: jól lehelt; a későbbi alkalmazásban mégis ez a helyes fordítás: jót lehelő, jóil-
latú (ugyanez elmondható az igenév ellentétéről, vagyis a „rosszat lehelő”-ről). 
Ennek analógiájára a ϑεόπνευστος „Istent lehelőként” is visszaadható, s ebben 
az esetben nem az Írás eredetére, hanem (ki)hatására reflektál a 2Tim 3,16: a 
sugalmazott szöveg mintegy kileheli, kiárasztja Istent, teljes valójával az Urat 
sugározza és közvetíti az olvasó felé. A szisztematikus teológiai irodalom is is-
meri ezt a megközelítést, mint azt például K. Barthnál is láthatjuk.18 Szerinte 
az eredendően passzív értelmű participium a teológiai applikálás során aktív 
értelmet nyert: a Szentírás Istennek a Lelkét „adja ki” magából, terjeszti el és 
ismerteti meg az emberekkel.

Összegzésképpen – és megmaradva a textus szó szerinti értelménél – mégis 
ki kell jelentenünk, hogy passzív értelmű participiummal van dolgunk, melyet 
így magyaríthatunk: „Istentől (be)lehelt”, „Istentől az emberbe adott”.19 Erre 
mutat egyébiránt a bevezetésben már említett szöveghely, a 2Pt 1,21b párhu-
zama: „mindig csak a Szentlélektől vezetve beszéltek – Isten megbízottaiként 
– a szent emberek”. Vagyis az Írásban elsődlegesen Isten cselekvésével, abból 
kiinduló emberi cselekvéssel találkozunk.

Ezzel azonban nem válaszoltunk meg egy másik, az igenévnek a mondatban 
betöltött szerepére vonatkozó kérdést, ami alapvetően befolyásolja a fordítást. 
Újfent két lehetőség áll előttünk:

1. A ϑεόπνευστος a πᾶσα γραφή jelzője (attributív pozíció)? Ebben az eset-
ben a helyes értelmezés a következő: „minden Istentől sugalmazott Írás”.20

16	 Ehhez lásd H. Wayne House: Biblical Inspiration in 2 Timothy 3:16, i. m., 57
17	 Hermann Cremer: Biblico-Theological Lexicon of New Testament Greek, T. & T. Clark, 

Edinburgh, 18954, 731, idézve uo.
18	 Lásd Klaas Runia: Karl Barth’s Doctrine of Holy Scripture, Eerdmans, Grand Rapids (MA), 

1962, 131, idézve uo.
19	 Morfológiai és lexikográfiai szinten alapos elemzést nyújt H. Wayne House: Biblical Ins-

piration in 2 Timothy 3:16, i. m., 58.
20	 Emellett foglal állást Eduard Schweizer: ϑεόπνευστος, i. m., 452.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   6 2018.12.04.   15:59:46



– 7 –

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

2. A ϑεόπνευστος az ὠφέλιμος-szal együtt a névszói állítmány része (pre-
dikatív pozíció)? Ekkor a helytálló fordítás így hangzik: „minden Írás Istentől 
sugalmazott és hasznos”.

Mindkét álláspontnak megvan a maga érvrendszere, melyet az alábbi mó-
don foglalhatunk össze:

1. A Szentírás sugalmazottságát a zsidó hagyomány alapján lehetett állítani, 
s az inspiráció gondolata az egész Újszövetséget áthatja, még ha külön kifeje-
zett említésre nem kerül is.21 A fellépő tévtanítókkal szembeni harcban éppen 
ezért nem az volt a fő kérdés, hogy sugalmazott-e az írás, így a predikatív 
pozíciónak nincs értelme. A különbség sokkal inkább „»a bibliai iratok lel-
kipásztori hasznosságának« a meghatározása terén állt fenn”,22 ezért is kerül 
egyedül az ὠφέλιμος predikatív pozícióba. A fenti érvelés kapcsán persze lehet 
ellenvetéssel is élni: ha ennyire általánosan elfogadott volt a sugalmazottság 
gondolata, akkor minek kellett ezt participiumként külön kiemelni a γραφή 
mellett? Ezen felül, ha az attributív funkcióból indulunk ki, akkor nem tudjuk 
értelmezni a καὶ jelenlétét az ὠφέλιμος előtt (amit rendesen ki is hagynak a 
népnyelvi fordításokból).23

2. Akik a második fordítási lehetőség mellett szállnak síkra, azok kiemelik, 
hogy a teljes ószövetségi és újszövetségi hagyomány vallja az Írás hasznosságát: 
elengedhetetlen a hívő élet számára. Mint láttuk, ez a szempont még erőseb-
ben megjelenik a lelkipásztori levelekben. Épp ezért a vizsgált szövegrészben 
nem annyira az Írás dogmatikai státusza (sugalmazva van), hanem az értelme-
zés kerül a középpontba (mire, miért hasznos a sugalmazott Írás?). Észre kell 
vennünk egyébként, hogy az így megfogalmazódó értelemfeltárás alapjaiban 
egybecseng az előző olvasattal.

Mindent egybevetve kijelenhetjük, hogy a ϑεόπνευστος mondatban betöl-
tött szerepére vonatkozó kérdés nem dönthető el egyértelműen. Ugyanakkor 
azzal sem tévedünk, ha rögtön hozzátesszük: mindez igazából nem is változtat 
az értelmen.24 Ebből kifolyólag nem lepődhetünk meg, ha egyesek igen sarkos 

21	 Lásd Gottlob Schrenk: γραφή, i. m., 757.
22	 Lorenz Oberlinner: Der erste Timotheusbrief. Der zweite Timotheusbrief, i. m., 148.
23	 Lásd H. Wayne House: Biblical Inspiration in 2 Timothy 3:16, i. m., 60; bár vannak, akik 

szerint a καί ebben a pozícióban aszcenzív, fokozó értelemben áll (lásd uo.).
24	 Lásd H. Wayne House: Biblical Inspiration in 2 Timothy 3:16, i. m., 60–61; vö. Edward 

L. Miller: Plenary Inspiration and II Timothy 3:16, i. m. 61 – itt a szerző utal rá, hogy 
a fordításokban lehetőség szerint törekedni kellene arra, hogy érződjön az eredeti görög 
megfogalmazás kettőssége.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   7 2018.12.04.   15:59:46



– 8 –

Török Csaba

állásfoglalásra jutnak. A. J. Hultgren szerint a γραφή két fordítási lehetőségé-
nek a megkülönböztetése „nem bír jelentőséggel”, mivel így is, úgy is ugyanaz 
az eredmény.25 E. Schlarb pedig úgy véli,26 igazából nem a ϑεόπνευστος a 
hangsúlyos, hanem az ὠφέλιμος.27 Ez ráadásul még össze is kapcsolódik a 17. 
verset bevezető célhatározói kötőszóval: „hogy [ἵνα] az Isten embere tökéletes 
legyen és minden jóra kész legyen”. Vagyis a γραφή és a ϑεόπνευστος „túl
elemzése” fölöslegesnek tekinthető.

3. A 2Tim 3,16 feltárása felé

a) A szöveg értelmezése – első megközelítésben28

Az I. század végén egyre komolyabb kérdéssé vált a Szentírás helyes értelmezé-
sének a problematikája, különös tekintettel az egyre nagyobb számban fellépő 
tévtanítókra, akikre a pasztorális levelek mellett a katolikus levelek is gyakran 
reflektálnak. Ebben a korban tehát komoly feszültség lépett fel az egyházi és a 
gnosztikus írásértelmezés között, ami szükségessé tette a Szentírás szerepének 
a tisztázását.

A sugalmazásra vonatkozó hit és ennek tanítása ebben az összefüggésben 
vált fontossá, hiszen a Szentírás végső és kikezdhetetlen tekintélye éppen az 
inspiráltságán nyugszik.29 Ez természetesen azt is jelenti, hogy az Ószövetség 
– különösen a markionita vita után – végérvényesen és visszavonhatatlanul 
rögzült a keresztény kánonban, mégpedig az apostoli iratokhoz hasonlóan „Is-
ten szavaként”. Bár a kereszténységen belül – napjainkban is – újra meg újra 
felmerül annak a kérdése, hogy van-e „kánon a kánonban”, vagyis a hatástörté-
net, a liturgikus alkalmazás kiterjedtsége, a spiritualitás szempontjából játszott 

25	 Lorenz Oberlinner: Der erste Timotheusbrief. Der zweite Timotheusbrief, i. m., 148, 47. 
lábjegyzet.

26	 Uo. 48. lábjegyzet.
27	 Ehhez lásd még Edward W. Goodrick: Let’s put 2 Timothy 3:16 back in the Bible, i. m., 

485–486.
28	 Lásd Gerhard Friedrich – Peter Stuhlmacher (hrsg.): Das Neue Testament Deutsch. 

Neues Göttinger Bibelwerk, Teilband 9: Die Briefe an Timotheus und Titus. Der Brief an die 
Hebräer, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 198112, 62; vö. Lorenz Oberlinner: Der 
erste Timotheusbrief. Der zweite Timotheusbrief, i. m., 149–150.

29	 Ezt erőteljesen hangsúlyozza John Murray: The Inspiration of the Scripture, i. m., 89.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   8 2018.12.04.   15:59:46



– 9 –

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

szerepe, vagy egyszerűen csak a „Krisztushoz való közelsége” alapján lehet-e 
rangsort, hierarchiát kijelenteni a Biblia egyes könyvei között, a mérvadó taní-
tás mindvégig ódzkodott az ilyetén megkülönböztetésektől (melyek könnyen 
visszavethetnénk az Egyházat a markioni harcok világába).

A sugalmazás tehát az egész Szentírásra kiterjed, s minden egyes szentírási 
könyv tekintélye innen forrásozik. Ezzel alapozható meg az, amit a pasztorális 
levelek a „hasznosság” fogalmával jelölnek: „A test gyötrésének ugyanis kevés a 
haszna [πρὸς ὀλίγον ἐστὶν ὠφέλιμος], de az istenfélő élet mindenre jó, mert 
a jelen és a jövendő élet ígérete kapcsolódik hozzá” (1Tim 4,8). Vagy: „Akik 
hisznek az Istenben, igyekezzenek a jóban példát adni. Ez válik az embereknek 
javukra és hasznukra [καλὰ καὶ ὠφέλιμα]. Kerüld azonban az oktalan vitát, a 
nemzetségfákat, a veszekedést, a törvényen való szóharcot, mert ez hiábavaló 
és haszontalan [ἀνωφελεῖς καὶ μάταιοι] dolog” (Tit 3,8–9). A Szentírás azért 
jelentős tehát a hit szempontjából, mert hasznos; ez a hasznosság azonban nem 
külsődleges, alkalmazott vagy esetleges, hanem annak belső lényegéből és mi-
voltából: sugalmazottságából fakad.

Ezzel összefüggésben értjük meg az apostoltanítványi hivatást. Kulcsfoga-
lom a διδασκαλία, a tanítás, ami már a 10. versben, a szövegegység elején is 
felbukkan: „Te követtél a tanításban”. Mintegy erre rímel a 16. vers kijelen-
tése a Szentírásról: „jól használható a tanításra”. Az Apostol által Timóteusra 
hagyományozott feladat betöltésében a legszentebb és legjobban használható 
eszköz maga az Istentől sugalmazott Szentírás. Hasznossága kettős irányban 
mutatkozik meg: „Minden Istentől sugalmazott Írás hasznos…”

1. „…az érvelésre, a feddésre…” – az ortodoxia, az igazhitűség tengelye.30
2. „…az igaz életre való nevelésre” – az ortopraxis, a hitnek megfelelő élet-

mód és cselekedetiség tengelye.
Érdemes felfigyelnünk arra, hogy itt már nem a διδασκαλία szerepel a szö-

vegben, hanem a παιδεία. G. Bertram joggal jelenti ki, hogy ily módon kivi-
láglik: az igazságos mivoltra, létre-lényre (δικαιοσύνη) való nevelés semmilyen 
módon nem azonosítható az iskolás tanítással, oktatással, hanem itt már valódi 
személyiségformálásról van szó.31

30	 Ezen a ponton különösen is fontossá válik, hogy milyen magatartást kell tanúsítania a hall-
gatónak a sugalmazott írással szemben: ennek kulcsa az ἐλεγμός, amit nemcsak intésként, 
feddésként, de helyreigazításként, Zurechtweisungként fordíthatunk („a bűnből a bűnbánat 
felé indítani”) – lásd Rudolf Bultmann: ἐλέγχω, ThWNT 2, 470–473, itt: 471.

31	 Ehhez lásd Georg Bertram: παιδεύω, i. m., 623, 184. lábjegyzet.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   9 2018.12.04.   15:59:46



– 10 –

Török Csaba

A 17. versben megmutatkozik az apostoltanítványi küldetés Sitz im Lebenje: 
a közösség; hiszen az egész rész által kínált kontextus tükrében kiviláglik, hogy 
az itt szereplő „Isten embere” nem egyszerűen a Krisztus-hitű embert takarja, 
hanem egészen konkrétan az egyházi szolgálattevőre vonatkozik. Ebben a meg-
közelítésben a „minden jó”, amire „kész legyen” az apostoltanítvány, nem más, 
mint a 10. verstől kezdve elmondottak összegzése.

b) Az inspirációs problematika a szöveg keletkezésének idején

Az általunk vizsgált szövegben kifejeződésre jut az újszövetségi hit kettős alap-
meggyőződése: egyfelől az Írás32 Istentől sugalmazott; másfelől a Szentírás he-
lyes értelmezése csakis krisztocentrikus kulcsban lehetséges (vö. 2Tim 3,15), 
az inspirált szöveg így válik igazán hasznossá úgy az egyén, mint a közösség éle
tében. Bármennyire is a második elemet érezzük adott esetben hangsúlyosnak 
(középpontban az ὠφέλιμος), a sugalmazottságtól akkor sem választhatjuk 
külön ezt a kérdéskört.33

Éppen ezért helyénvaló, ha megvizsgáljuk, hogy milyen inspirációs felfogás 
mutatható ki az I. század zsidóságában. E téren alapvetően két irányzattal ta-
lálkozunk:34

1. Palesztinai értelmezés. Ebben a megközelítésben az emberi szerzők köz-
reműködése válik lényegi elemmé – Isten az embereken keresztül, általuk szó-
lal meg. Az Újszövetségben többfelé találhatunk olyan megfogalmazásokat, 
amelyek ezt a víziót erősítik. „Maga Dávid mondta a Szentlélekben [αὐτὸς 
Δαυεὶδ εἶπεν ἐν τῷ πνεύματι τῷ ἁγίῳ]: Azt mondta az Úr az én Uramnak: 
Ülj a jobbomra, s ellenségeidet lábad alá teszem zsámolyul. Ha maga Dávid 
mondja az Urának [αὐτὸς Δαυεὶδ λέγει αὐτὸν κύριον], hogy lehet akkor a 
fia?” (Mk 12,36–37). Vagy: „Mózes mondja először [πρῶτος Μωυσῆς λέγει]: 
Féltékenységre ingerellek azok ellen, akik nem népem, haragra gerjesztelek az 
értelmetlen nép ellen. Izajás pedig merészen mondja [Ἠσαίας δὲ ἀποτολμᾷ 

32	 Akár mint Ószövetség, akár mint az „egész” Írás, az apostoli iratokkal együtt – itt persze 
nem a mai értelemben vett „teljes Bibliára” kell gondolnunk (ami idegen is lenne a szöveg 
I. század végi datálásától), hanem sokkal inkább az Ószövetség kapcsán vallott isteni sugal-
mazó cselekvésnek az apostolok írásaira való kiterjesztéséről.

33	 Lásd H. Wayne House: Biblical Inspiration in 2 Timothy 3:16, i. m., 61.
34	 Gerhard Friedrich – Peter Stuhlmacher (hrsg.): Das Neue Testament Deutsch. Neues 

Göttinger Bibelwerk, Teilband 9: Die Briefe an Timotheus und Titus. Der Brief an die Hebräer, 
i. m., 62.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   10 2018.12.04.   15:59:47



– 11 –

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

καὶ λέγει]: Aki nem keresett, rám talált, fölismert, aki utánam nem járt” (Róm 
10,19–20). A nyelvhasználat azt mutatja, hogy az emberi alany az, aki saját 
alanyisággal megszólal és beszél, ezt a nyomatékosító szócskák még inkább ki-
emelik. Azért fontos ezt tisztázni, mert így nyer magyarázatot az az egyébként 
botrányos jézusi koncepció, miszerint az Istentől sugallt és kinyilatkoztatott 
szövegben lehetnek olyan részek, amelyek egyenesen ellentétesek a Mindenha-
tó akaratával. Erre a legvilágosabb példát a feleség elbocsátásának lehetőségé-
ről, illetve lehetetlenségéről folytatott vitában találjuk: „Szívetek keménysége 
miatt írta [Mózes] ezt a parancsot [Πρὸς τὴν σκληροκαρδίαν ὑμῶν ἔγραψεν 
ὑμῖν τὴν ἐντολὴν ταύτην]” (Mk 10,5 és párhuzamos helyek).35 Ez a látásmód 
természetesen magával hoz egy kényelmetlen felismerést: az Írás sugalmazott-
ságának állítása korántsem jelenti azt, hogy minden szó vagy betű közvetlenül 
és mindenestül Isten szavának lenne tekinthető (vagy hogy a szentíró a sza-
vakra, akár írásjelekre kiterjedő pontossággal jegyezte volna le azt, amit Isten 
„diktált” neki) – legalábbis ennek a palesztin felfogásnak, illetve az idézett új-
szövetségi helyeknek a tükrében.36

2. Hellenista / diaszpóra értelmezés. A hellenizmus vallási és filozófiai hagyo-
mányaival találkozó zsidóság saját inspiráció-felfogását is szembesíthette a po-
gány tapasztalatokkal és elgondolásokkal: a görög hagyomány ismerte a manti-
kus vagy költői inspiráltság állapotát, melynek során az adott szentély (jóshely) 
istensége, illetve a múzsa „belelehelt” az emberbe, aki ily módon közvetlenül 
az isteni szókat volt képes kimondani (erre lentebb részletesebben kitérünk). 
A zsidóságon belül is megjelent az elgondolás, miszerint a sugalmazás során, az 
isteni lehelet beárasztásakor az ember eggyé válik Istennel, s így közvetlenül az ő 
szavait mondja ki; azaz Isten személyesen szólal meg a prófétán mint tolmá-

35	 Jézus szóhasználatának van egy érdekessége. Az idézett szövegrészben aktív aorisztosz áll: 
ἔγραψεν [írta], mintegy hangsúlyozva, hogy a cselekvés alanya Mózes. Ugyanakkor például 
a Mk 11,17-ben a klasszikus passzív perfektum alakkal találkozunk: γέγραπται [megíra-
tott]. Mint passivum divinum ez az igealak rejtve mutat rá Istenre mint az írás kezdemé-
nyező cselekvőjére. Ez azt is jelenti, hogy a feleség elbocsátásáról szólva Jézus szó szerint 
távolságot vesz a Tóra szövegének fentebb idézett részétől, egyértelművé téve, hogy ott em
beri szóval, szándékkal találkozunk. (Köszönet illeti Oláh Zoltán gyulafehérvári biblikus pro-
fesszort, aki erre a szempontra felhívta a figyelmünket – a szerző megjegyzése.)

36	 Ebből következik, hogy az ilyen kulcsban kidolgozott inspirációs teológia eleve és egyértel-
műen kizárja a fundamentalista írásértelmezés minden lehetőségét.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   11 2018.12.04.   15:59:47



– 12 –

Török Csaba

cson keresztül.37 Ebben a megközelítésben felsejlik annak az elgondolásnak a 
csírája, amit a keresztény teológia sokkal későbbi koraiban majd verbálinspi-
rációs hipotézisként ismerünk meg. Talán ez az elgondolás tükröződik a Zsi-
dókhoz írt levél sokat idézett első mondatában: Πολυμερῶς καὶ πολυτρόπως 
πάλαι ὁ θεὸς λαλήσας τοῖς πατράσιν ἐν τοῖς προφήταις ἐπ᾽ ἐσχάτου τῶν 
ἡμερῶν τούτων ἐλάλησεν ἡμῖν ἐν υἱῷ; „Sokszor és sokféle módon szólt Isten 
hajdan az atyákhoz a prófétákban; ezekben a végső napokban Fiában szólt 
hozzánk” (Zsid 1,1–2). Az ἐν prepozíció alkalmazása – a hellén elgondolások 
összefüggésrendszerében – megfelelhet akár annak a felfogásnak is, miszerint 
Isten nem az emberen keresztül (tolmács-funkció), hanem az emberben (esz-
köz-, hangszer-funkció) szólal meg. Vagyis közvetlenül Isten az, aki beszél – az 
emberben. Ezt a felfogást képviseli – túl a jól ismert philóni kijelentéseken – 
Arisztobulosz is, aki szerint Mózes közvetlenül Istentől kapta a mondatokat, 
melyek a Törvényben szerepelnek.38

Sajátos, a két szélső között bizonyos értelemben közvetítő álláspontot is-
merhetünk meg Ariszteász levelében.39 Itt a szerző azon meggyőződésének ad 
hangot, hogy a Törvény teljesen emberi alkotás, még ha a legmagasabb rendű 
is – ám mégis jogosan nevezhető Isten szavának.

„…a Tóra görög fordítása, melyet az Ariszteász szerzője a saját jogán 
tekintéllyel bíróként mutat be, a szorgos tanulmányozásnak, és nem a 
mantikus megszállottságnak a gyümölcse. Ugyanakkor ez az alexandriai 
szerző láthatóan nem mond le arról az igényről, miszerint a Tóra forrása 
Istenben van. Nemcsak Isten jár el gondviselésszerű módon, amikor Mó-
zesnek juttatja félelmetes értelmi képességeit, de láthatólag Mózes értel-
me is – akárcsak a sztoikus gondolkodásban – kapcsolatba hozza Izrael 
törvényadóját az isteni elmével. Ezért hát a törvény parancsai egyszerre 
»Isten mondásai« és Mózes szavai. Az Ariszteász szerzője, úgy látszik, nem 

37	 Philón: De Vita Mosis, II, 264; a philóni felfogáshoz lásd Ian W. Scott: Revelation and 
Human Artefact: The Inspiration of the Pentateuch in the Book of Aristeas, JSJ 41 (2010) 
1–28, itt: 15–17.

38	 Frag. 4; interneten fellelhető: http://pseudepigrapha.org/docs/text/Aristob [2018.09.04.]. 
Személyére és inspirációs felfogására hivatkozik Euszebiosz: Praep. ev. XIII, 12, 5; vö. Ian 
W. Scott: Revelation and Human Artefact: The Inspiration of the Pentateuch in the Book 
of Aristeas, i. m., 18.

39	 Lásd Ian W. Scott: Revelation and Human Artefact: The Inspiration of the Pentateuch in 
the Book of Aristeas, i. m., 19.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   12 2018.12.04.   15:59:47



– 13 –

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

annyira arra törekszik, hogy szembeállítsa a kinyilatkoztatást és az észt, 
hanem sokkal inkább felemeli az emberi értelmet a maga legkiemelke-
dőbb fokára, ahol ez lesz az a médium, melyen keresztül Isten kinyilat-
koztatása belép a világba.”40

A fenti megfontolások alapján további kérdéseket vethetünk fel, amelyek 
egyfelől közelebb segíthetnek a 2Tim 3,16 pontosabb megértéséhez, másfelől 
alapot kínálhatnak egy biblikusan megalapozottabb s a Szentírás szó szerinti 
értelméhez közelebb álló sugalmazás-teológiához:

1. Egyértelmű, hogy a fentebb hellenistának / diaszpórában bevettnek ne-
vezett inspiráció-felfogás visszhangra lelt a keresztény teológiában. De hogyan 
pontosíthatjuk az eredeti elgondolást? Nem áll-e fenn annak a veszélye, hogy 
az isteni szó szélsőséges középpontba állításával elnagyolt, s biblikusan meg-
alapozatlan (vagy csak részlegesen megalapozható) látásmódra jutunk így el?

2. A keresztény teológiának nem kellene-e a bevettnél sokkal nagyobb figyel
met fordítania a palesztinai felfogásra, mely egyébiránt bőségesen dokumentál-
ható az evangéliumokban és más újszövetségi könyvekben?

3. Mindezek alapján meg tudjuk-e ragadni, hogy pontosan miként műkö-
dik az inspiráció?

A fentiek megválaszolása elengedhetetlen ahhoz, hogy hiteles képet fessünk 
a 2Tim3,16-ban szereplő ϑεόπνευστος értelmezésekor.

4. Párhuzamok keresése a hellén kontextusban

A zsidóságon belül kialakult kettős látásmód alapján szükségesnek tűnik, hogy 
megvizsgáljuk, milyen hellenista hatások érhették az Írás sugalmazottságát val-
ló zsidóságot. A görögök ismerték a divináció jelenségét, sőt egyfajta „mecha-
nikus” képletet is kidolgoztak a mantika kapcsán, különös tekintettel a delphoi 
püthia megszállottsági állapotaira. Párhuzamba állítható mindez a prófétaság-
ról vallott zsidó felfogással?41

40	 Uo. 28.
41	 Heidrun Gunkel – Rainer Hirsch-Luipold – John R. Levison: Plutarch and Pentecost: 

An Exploration in Interdisciplinary Collaboration, in Jörg Frey – John R. Levison (eds.): 
The Holy Spirit, Inspiration, and the Cultures of Antiquity. Multidisciplinary Perspectives 
(Ekstasis. Religious Experience from Antiquity to the Middle Ages, 5), De Gruyter, Berlin 
– Boston, 2014, 63–94, itt: 78–79.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   13 2018.12.04.   15:59:47



– 14 –

Török Csaba

A filozófiai irodalom (annak is főként sztoikus ága) alapos és sokrétű le-
írással szolgál arról, hogy a püthia miként telt el az isteni πνεῦμα-val. Sztra-
bón πνεῦμα ἐνϑυσιαστικόν-ról, „ihletadó gőzről” beszél,42 míg Plinius Maior 
exhalatio temulenst (mérgező kigőzölgés) említ.43 Pszeudo-Longinus szerint a 
papnő Istennel telt, birtokba vett állapotban szólal meg,44 Dio Chriszoszto-
mosz pedig azt írja, a püthia „lélekkel eltelt” állapotban szólal meg.45 Ez a szó-
használat egyébiránt tükrözi a költői ihletettség leírására alkalmazott nyelveze-
tet,46 miszerint a múzsák ἐνέπνευσαν, belefújnak az emberbe, s ez extatikus 
lelkesedést, entuziasztikus állapotot vált ki benne. Iamblichus úgy fogalmaz, 
hogy ihletett állapotában tüzes πνεῦμα veszi körül a jósnőt.47 Ebből követke-
zik, hogy a szakrális kontextusban az istenség πνεῦμα-ja egyenesen a próféta, a 
pap(nő) bensejéből szólal meg, mint hallható hang (ὠμφή); ilyen értelemben 
beszél Lucanus venti loquacesről a szentélyekben48 – ez egyébiránt ellenkezik 
Arisztobulosz felfogásával, aki az isteni hangot inkább teremtői aktushoz, sem-
mint fonémához hasonlítja (lásd fent).

A pneumatikus extázist érzéki-érzékelhető jelenségek kísérik: amikor a 
πνεῦμα belép az emberbe, vagy a jóslás, igazságfeltárás pillanatában kimegy 

42	 Lásd Geógraphika, IX, 3, 5 (C419). A magyar fordítás értelmező, nem szó szerinti: „A jósda, 
mint mondják, egy mélyen benyúló barlang nem nagyon széles nyílással. Ihletadó gőz árad 
föl belőle; a nyílás fölött egy magas tripus van, erre ül fel a Pythia s a gőzt belehelve, versben 
és prózában jóslatokat mond, de egyes, a jósda szolgálatában álló költők az utóbbiakat is 
versbe szedik” (kiemelés tőlünk – a szerző). Gondolat, Budapest, 1977, 445, ford. Földy 
József.

43	 Hist. nat. II, 95, 208: „Nonnumquam et homini, ut in Sinuessano agro et Puteolano, 
spiracula vocant, alii Chaeronea, scrobes mortiferum spiritum exhalantes, item in Hirpinis 
Ampsancti ad Mephitis aedem locum, quem qui intravere moriuntur; simili modo 
Hierapoli in Asia, Matris tantum Magnae sacerdoti innoxium. Aliubi fatidici specus, 
quorum exhalatione temulenti futura praecinant, ut Delphis nobilissimo oraculo. Quibus 
in rebus quid possit aliud causae adferre mortalium quispiam quam diffusae per omne 
naturae subinde aliter atque aliter numen erumpens?” (kiemelés tőlünk – a szerző). A szö
veg interneten fellelhető: https://la.wikisource.org/wiki/Naturalis_Historia/Liber_II#95 
[2018.09.04.].

44	 XIII, 2.
45	 LXXII, 12.
46	 Ehhez lásd Eduard Schweizer: ϑεόπνευστος, i. m., 341–355.
47	 De Myst. III, 11.
48	 De Bello Civili, V, 83.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   14 2018.12.04.   15:59:47



– 15 –

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

belőle, ordítás, kiáltás is hallható. Ezekben a pillanatokban olyan az ember, 
mint egy fúvós hangszer az istenség kezében, beszéde pedig szó szerint ek-szta-
tikussá válik. Ez az elképzelés visszaköszön Vergilius Aeneisében, ahol talán 
a legismertebb irodalmi sugalmazottság-leírással találkozunk. A költő szerint 
a szibilla megihletett állapotában „adflata est numine” (VI, 50), vagyis: „az is-
ten Szelleme szállta meg”.49 Ezért is kiálthat így az érkezőnek: „deus ecce deus” 
(VI, 46), vagyis: „íme az isten, az isten!” A jóslat szibilla általi megkapásának s 
Aeneas számára történő átadásának a versbe öntése jól mutatja, hogyan szem-
lélte az ókor ezt a misztikus tapasztalatot:

„At Phoebi nondum patiens immanis in antro / bacchatur vates, mag-
num si pectore possit / excussisse deum; tanto magis ille fatigat / os ra-
bidum, fera corda domans, fingitque premendo. / ostia iamque domus 
patuere ingentia centum / sponte sua vatisque ferunt responsa per auras” 
(VI, 77–82).

„Ám Phoebust nem bírja a látnok még, iszonyúan / Tombol a barlangban: 
ha ki tudná tépni magából / Ezt a nagy istent! Ám habzó száját az a szóra 
/ Annál inkább készti s igázza, lefékezi szívét. / Erre kinyíl az üreg száz 
roppant ajtaja önként / S hozza, keresztül a légen, a jósnő válasz-igéit.”

Ezek alapján leírható, milyen hatást gyakorolt az isteni sugalmazás az em-
berre. Platón szavai szerint a befogadó, a költő szárnyas és könnyű lény lesz, 
hiszen a múzsák – méhekhez hasonlóan – mézet hoznak el a számára, s így 
olyasmit mondhat el, amire pusztán emberi képességei alapján nem lenne 
képes.50 Az ember az ihletettség állapotában kikerül a mindennapos élet meg-
szokott keretei közül, s új helyzetét az ἔξτασις és a μανία szavak írják le a 
legjobban. Ennek a sugalmazott pillanatnak az a lényege, hogy a πνεῦμα „ki-
űzi az értelmet a fejekből, és maga veszi át annak helyét”.51 Az ember ekkor 
felszabadul, „feltárja, leleplezi és kinyilatkoztatja azt, ami egyébként elzárt, 
nem tudott vagy legfeljebb csak sejtett volt, és ezáltal kapcsolatot teremt a 
dolgok lényegével”.52

49	 Lakatos István magyar fordítását idézzük, mely elérhető interneten: http://mek.oszk.
hu/06500/06540/06540.htm [2018.09.04.].

50	 Platón: Ion (De Iliade), 534b.
51	 Eduard Schweizer: ϑεόπνευστος, i. m., 344.
52	 Uo. 344–345.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   15 2018.12.04.   15:59:47



– 16 –

Török Csaba

Ez az extatikus igazságfeltárás több szerzőnél is hangsúlyossá válik. Platón 
úgy fogalmaz a Timaioszban, hogy az istenek ily módon „még hitvány részün-
ket is felemelték: hogy valamiképp hozzáférhessen az igazsághoz, ebben állí-
tották fel a jósdát”.53 Cicero pedig, amikor kritikával illeti a különféle barbár 
jóslási gyakorlatokat, megvédi Delphoit, kijelentve, hogy a püthia „divino 
adflatu” szólalt meg (a szóhasználat egyezik Vergiliuséval), s „multis saeclis ve-
rax fuisse id oraculum”, vagyis bár az adott korra már alábbhagyott a jóslás 
Apollón szentélyében, egykor mégis sokáig igazmondó volt.54

Mindezen értékes és jó hatás ellenére is kettős a sugalmazott állapot megíté-
lése Platónnál. A nagy görög bölcselő pozitívumként említi, hogy ilyenkor az 
ember telve van az istennel,55 s ki tudja mondani az igazságot, sok jót tud tenni:

„…ha szerencsétlenség volna az őrjöngés, akkor igaza volna [ti. himerai 
Stesichorosnak], azonban éppen legnagyobb javaink őrjöngés, de persze: 
isteni adományként ránk szálló őrjöngésből származnak. Hiszen úgy a 
Delphoi-beli prófétanő, mint a dodonai papnők ihletett elragadtatásban 
sok jót tettek már Hellasz városaival és polgáraival; ellenben józan álla-
potban keveset, vagy éppen semmit.”56

Mi hát az ihletettség negatív oldala? Az, hogy az ember elveszti (ön)tudatát,57 s 
ha jót is tesz, mond, nincs annak tudatában. Ez azért problematikus kérdés, mert 
egyfelől szükségessé teszi az erény klasszikus felfogásának felülvizsgálását (ta
nulás vs. isteni adomány), másfelől elénk állít egy még komolyabb nehézséget:

„…éppen ezért ezek [ti. az isteninek nevezett vezetők] nem is képesek 
arra, hogy másokat olyanokká tegyenek, mint amilyenek ők maguk, mert 
nem tudás birtokában olyanok, amilyenek”.58

53	 Tim., 71e, ford. Kövendi Dénes, in Platón összes művei, II, Magyar Filozófiai Társaság, 
Budapest, 1943, 523–619, itt: 587.

54	 Lásd Cicero: Divin., I, 19, 37–38.
55	 Men., 99d.
56	 Phaidr., 244a, ford. Kövendi Dénes, in Platón összes művei, I, Magyar Filozófiai Társaság, 

Budapest, 1943, 665–734, itt: 686–687.
57	 Ion., 534b.
58	 Men., 99b–c, ford. Hamvas Béla, in Platón összes művei, I, Magyar Filozófiai Társaság, 

Budapest, 1943, 357–400, itt: 399. A gondolatvezetés még folytatódik a100c-ig, a mű 
lezárásáig.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   16 2018.12.04.   15:59:47



– 17 –

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

Összegezve tehát elmondhatjuk, hogy a klasszikus – Platón által sok helyen 
és sok szempontból körüljárt – sugalmazás-felfogás szerint az ihletett állapot-
ban nem az ember az, aki beszél és cselekszik, hiszen értelme az adott pillanat-
ban nem lakozik benne, ἀλλ’ ὁ ϑεὸς ἐστιν ὁ λέγων διὰ τούτων δὲ φϑέγγεται 
προς ἡμᾶς.59 Így az ember nem más, mint az istenség vagy múzsa „beszélője”, 
az, akin keresztül az ihlet forrása maga szólal meg.60

Platón örökségének tekinthetjük tehát az ókori értelmezést, miszerint a su-
galmazásban az ember passzív. Plutarkhosz ezt úgy juttatja kifejezésre, hogy 
a püthia lelke ὄργανον ϑεοῦ, az istenség eszköze.61 Athenagórász pedig úgy 
véli,62 hogy az istenség a sugalmazásban az embert mint fuvolát fújja, mint 
lantot, hárfát a pengetővel zenélésre bírja.63 Nem lehet kérdéses, hogy ez a 
hellenista-filozófiai megközelítés döntően hatott a patrisztikus teológiára – és 
ez újból másként állítja elénk vizsgálódásunk alapkérdését: lehetséges, hogy 
amikor a 2Tim 3,16 szövegét olvassuk és értelmezzük, akkor tulajdonképpen 
visszafelé haladunk, a hellenista és patrisztikus megközelítésből kiindulva ér-
telmezzük (át) az eredeti szentírási szavakat és üzenetet?

Ez a felvetés azért is jelentőségteljes, mert a párhuzamok vizsgálata – amely 
jelen írásunkban korántsem teljes –, a zsidó és hellenista elgondolások egy-
bevetése alapján nem jelenthető ki, hogy bármelyik ókori szerző közvetlenül 
forrása lenne az újszövetségi ϑεόπνευστος-nak, vagy hogy ez egy konkrét antik 
látásmódot venne át (mint ezt lentebb látni fogjuk), helyesebb ezért azt mon-
dani, hogy inkább magyarázatot segítő párhuzamokkal van dolgunk.64

59	 Ion, 534d.
60	 Ion, 534e.
61	 Pyth. orac., II, 404.
62	 Suppl., 9.
63	 A πλῆκτρον-hasonlatot átveszik az apologéták is (például Pszeudo-Jusztinianosz: Co-

hortatio ad Graecos, 8). Támaszkodhatnak itt a páli hagyományra: „Az élettelen hangszerek 
is, akár fuvola, akár hárfa, ha nem adnak különböző hangot, honnan lehet tudni, hogy mit 
játszanak a fuvolán vagy a hárfán? S ha a trombita bizonytalan hangot ad, ki indul csatába?” 
(1Kor 14,7–8). Emellett azonban a keresztény szerzők tudatosan élnek a szibilla-párhuzam-
mal is. Ehhez lásd Eduard Schweizer: ϑεόπνευστος, i. m., 348, 69. lábjegyzet.

64	 Lásd Heidrun Gunkel – Rainer Hirsch-Luipold – John R. Levison: Plutarch and 
Pentecost, i. m., 92.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   17 2018.12.04.   15:59:47



– 18 –

Török Csaba

5. A biblikus tanítás összevetése a párhuzamokkal

Az alábbiakban néhány olyan szempontot világítunk meg, melyek segíthetnek 
abban, hogy észrevegyük, milyen egyezések és eltérések mutatkoznak a helle-
nista (adott esetben zsidó) és az újszövetségi felfogás között.

a) Πνεῦμα és fizikai valóság

Az antik szerzők gyakran beszélnek egyfajta keveredésről, minek eredménye-
képpen a πνεῦμα az emberi testen belül van jelen. Ilyenkor „feltölti az üres 
tereket és minden összeköt”.65 A háttérben a sztoikusok egészen fizikai értel-
mezése áll (a πνεῦμα mint hő, szél, kigőzölgés, a pórusokat kitágító, a ned-
ves emberi lelket megszárító elem jelenik meg), amelyet egyébiránt már maga 
Plutarkhosz is kritika tárgyává tett, túlzó materializmusa okán.

Ezzel szemben amikor Lukács „betöltésről” beszél (ApCsel 2,2.4), akkor – 
minden hasonlóság ellenére – nem fizikai tényezőről, hanem isteni Cselekvő-
ről van szó, ezáltal a görögöknél bevett „mechanikus” felfogás idegen az újszö-
vetségi Isten- és emberképtől. Az emberi testnek a πνεῦμα-hoz való viszonya 
terén a leginkább materiális megfogalmazás a megrészegülés motívuma,66 ám 
Lukács egyértelművé teszi, hogy ez nem valós bódulatot jelent: „Mások gúnyo-
san megjegyezték: »Teleitták magukat édes borral«” (ApCsel 2,13). Ez tehát 
nem a sugalmazás leírása, hanem annak tükrözése, hogy a körülállók (gúnyo-
san!) miként olvassák a jelenséget. Ezt a nem fizikai látásmódot erősíti a ὡσεὶ 
πυρός, „mintegy tűz” alkalmazása (v. 3),67 illetve annak hangsúlyozása, hogy a 
Lélek az emberen, és nem benne nyugszik (jóllehet eltölti őt, vö. v. 3–4). „Lu-
káccsal ellentétben Plutarkhosz, Lampriász szavain keresztül, részletesen leír 
egyfajta egységre lépést, egy bizonyos intenzitást, amelyet a πνεῦμα a befogadó 
lélekben kivált – az Apostolok Cselekedeteiben ez az intenzitás az intenzív, ins-
pirált egyének által vezetett intenzív közösségben mutatkozik meg.”68

65	 Plutarkhosz: De def. orac. 432F–433B.
66	 A görög szerzők maguk is gyakran használják ezt a képet az ihletett állapot leírására.
67	 Érdekes a lángnyelvek és a nyelveken való megszólalás párhuzama, hiszen mindkettőt a 

γλῶσσα szó jelöli (ApCsel 2,3 és 2,4.11).
68	 Heidrun Gunkel – Rainer Hirsch-Luipold – John R. Levison: Plutarch and Pentecost, 

i. m., 83.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   18 2018.12.04.   15:59:47



– 19 –

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

b) Πνεῦμα és az értelem inspirációja

A pünkösdi történet embereket betöltő szelleme „nem olyan típusú betöltés, 
amely elborítja vagy kiiktatja az emberi észt vagy értelmet”,69 ahogyan azt Pla-
tónnál láthattuk. A lukácsi megközelítés – „Mindannyiukat eltöltötte a Szent-
lélek, és különböző nyelveken kezdtek beszélni, úgy, ahogy a Lélek szólásra 
indította őket” (ApCsel 2,4) – kulcsa a következő kifejezésmód: καθὼς τὸ 
πνεῦμα ἐδίδου ἀποφθέγγεσθαι αὐτοῖς. Az ἀποφθέγγομαι ige még kétszer 
fordul elő az ApCsel-ben (2,14 és 26,25), s mindannyiszor „értelmi élesség je-
lenlétére” is utal (érthetően, értelmesen, tagoltan beszélni).70 (Máshol azonban 
nem bukkan fel az Újszövetségben.) Jelentésének megfelelően teljesen idegen 
az extatikus, a szó eredeti értelmében „mániás” megnyilvánulásoktól. Ezt még 
jobban kiemeli a megszólalás tárgya: „a mi nyelvünkön hirdetik Isten nagy 
tetteit” (ApCsel 2,11) – vagyis az értelmes megnyilvánulás a Mindenható üdv-
történeti cselekvéséről szól, olyasmiről, ami értelmes és tapasztalati hitalapozás 
karakterével bír (vö. Lk 1,49–51: „nagyot tett velem a Hatalmas, és Szent az ő 
neve. Irgalma nemzedékről nemzedékre az istenfélőkkel marad. Karja bizony-
ságot tett hatalmáról”).

E látásmód megfigyelhető Szent Pálnál is, aki ezt írja: „Az Úr ugyanis a Lélek: 
ahol az Úr Lelke, ott a szabadság. Mi pedig mindnyájan, akik födetlen arccal 
tükrözzük vissza az Úr dicsőségét, a dicsőségben fokról fokra hozzá hasonlóvá 
változunk át, az Úr Lelke által” (2Kor 3,17–18). A födetlen dicsőség-tükrözés 
a krisztocentrikus hitben teljes, ahol feltárul az Írásnak is az igaz értelme (vö. 
2Kor 3,12–16). Vagyis a hellenizmusban elismert eksztatikus élményekkel el-
lentétben a sugalmazott alany és a hallgatóság itt ért, a lélekbeáradáskor sem 
szűnik meg esze működni, végig (ön)tudatos marad – a részegség csak látszat.

c) Πνεῦμα és az ember átalakulása

A bibliai hitben Istennek, illetve az ő nagy tetteinek a látása és az ember átala-
kulása egymástól elválaszthatatlan.71 Egyfajta szemlélő egység jön létre Isten 
és ember között: „olyannyira átváltozik az istenibe, hogy az ember egészen 

69	 Uo. 85.
70	 Uo. 86.
71	 Volker Rabens: Pneuma and the Beholding of God: Reading Paul in the Context of 

Philonic Mystical Traditions, in Jörg Frey – John R. Levison (eds.): The Holy Spirit, Inspi
ration, and the Cultures of Antiquity. Multidisciplinary Perspectives, i. m., 293–329, itt: 301.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   19 2018.12.04.   15:59:47



– 20 –

Török Csaba

közel kerül Istenhez, valóban istenivé lesz”.72 Ennek legszebb példája Mózes,73 
aki Isten vezetése alatt állt, s ezért prófétai módon szólalt meg.74 Az elgon-
dolás újszövetségi párhuzama a már többször idézett mondat: „mindig csak 
a Szentlélektől vezetve beszéltek – Isten megbízottaiként – a szent emberek” 
(2Pt 1,21b).

Az ember átalakulása e lélek-tapasztalásban háromlépcsős:
1. inspiráció,
2. benső találkozás Istennel,
3. „az ész, a szellem (és a test) jóléte, ami nem más, mint az átalakulás”.75
Ahogy látható, a πνεῦμα-nak az emberre gyakorolt hatása minden, csak 

nem őrjöngés, épp ellenkezőleg, egyfajta szent józanság, melyben emberi ké-
pességei és adottságai a legsajátosabban kibontakoznak.

d) Átalakulás és küldetés

Philón szerint Mózes „nemcsak egyikévé válik a beavatottak gyülekezetének, 
de ő az isteni szertartások hierofánja és tanítója, melyeket azután továbbad 
azoknak, akiknek megtisztultak a fülei. Innentől kezdve mindig mellette van 
az isteni lélek, aki vezeti őt az igazság minden útján.”76 Ez a Mózes-interpre-
táció alkalmas háttér a 2Tim 3,16 „hármasának” a keretbe foglalásához: taní-
tani, érvelni, feddni. Az itt szereplő szavak visszavezethetők hellenista párhu-
zamokra, ez „egyfajta bevett nyelvezet, amellyel több szövegkörnyezetben is 
találkozunk, akár zsidó, akár nem zsidó forrásokban”, különösen is Philónnál 
és Epiktétosznál.77

Miért érdekes mindez a számunkra? Azért, mert így végső soron „etikai” éle 
is van az átalakulásnak, hisz végső formája az Isten előtti megigazultság:78

72	 Philón: Quaestiones et Solutiones in Exodum, II, 29.
73	 Philón: De Vita Mosis, I, 175.
74	 Philón: De Vita Mosis, II, 264.
75	 Volker Rabens: Pneuma and the Beholding of God, i. m., 303.
76	 Philón: De gigantibus, 54–55.
77	 Michel Gourgues: Les deux lettres à Timothée. La lettre à Tite (Commentaire biblique: 

Nouveau Testament, 14), Cerf, Paris, 2009, 397–398, idézi Henri Donneaud: „Ensei
gner”, „exhorter” et „réfuter” (Tt 1,9; 2 Tm 3,16; 4,2). Aux sources pastorales de la théolo-
gie, Science et Espirit 63 (2011/1) 51–72, itt: 57.

78	 Gottlob Schrenk: γραφή, i. m., 759, 53. lábjegyzet.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   20 2018.12.04.   15:59:47



– 21 –

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

„…a vallásos-erkölcsi élet megerősítése az átalakulás első eredménye, 
amelyet mind Philónnál, mind Pálnál az isteninek a Lélek által lehetővé 
tett szemlélése révén lehet elérni. […] …a hívők a Lélek által létreho-
zott, Krisztusban beteljesülő benső Isten-kapcsolatuk alapján alakulnak 
át »hozzá hasonlóvá« [lásd 2Kor 3,18]. Másként: a Lélek misztikus műve 
inspirálja az életüket, hogy mind jobban tükrözzék Krisztus jellemvoná-
sait, s ezt a folyamatot khrisztószisznak nevezhetnénk.”79

A 2Tim 3,16-ban ezt a szempontot leginkább az ἐπανόρϑωσις (helyesbítés, 
kijavítás) jeleníti meg, ami semmi esetre sem pusztán moralizáló elem, hanem 
a versnek a megigazulás felé tartó crescendójában feltárja az üdvösség eszkato-
logikus távlatát.80

6. Záró megfontolások

Ahogy láthattuk, a ϑεόπνευστος sajátosan hangsúlyozza, hogy az Írásnak Is-
tenben van az eredete,81 ugyanakkor a sugalmazás mikéntjét, a görög bölcse-
lethez fogható „mechanikus leírását” nem érinti. Összegezve két dolgot szö-
gezhetünk le:82

1. A 2Tim 3,16-ból (és értelmezési spektrumából) hiányoznak a hellén iro-
dalomból ismert extatikus vagy entuziasztikus elemek.

2. A szöveg nem kínál fel semmilyen konkrét alternatív sugalmazási mód-
szertant.

A hellenista kontextus tükrében mindenképpen sajátos elem, hogy szöve-
günkből egyértelműen kiviláglik a sugalmazás elválaszthatatlansága az emberi 
megértés horizontjától. Ezt az is alátámasztja, hogy az Írás értelmességének, 
hasznosságának kijelentése „megkíván valamiféle alapvető kapcsolatot a szöveg 
szavai és az emberi ágens kogníciója között; máskülönben a szöveg jelentésé-

79	 Volker Rabens: Pneuma and the Beholding of God, i. m., 329.
80	 Lásd Herbert Preisker: ἐπανόρϑωσις, ThWNT 5, 452; vö. Uő.: ὀρϑοποδέω, uo. 453.
81	 Ehhez lásd Jared M. Compton: Shared Intentions? Reflections on Inspiration and Inter

pretation in Light of Scripture’s Dual Authorship, Themelios 33 (2008/3) 23–33, itt: 24; 
John Murray: The Inspiration of the Scripture, i. m., 88–89.

82	 Vö. Eduard Schweizer: ϑεόπνευστος, i. m., 453.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   21 2018.12.04.   15:59:47



– 22 –

Török Csaba

nek a meghatározása […] igencsak nehéz lenne”.83 Az persze már más lapra 
tartozik, hogy:

1. A sugalmazott írás folyamatában az isteni közlési szándék egyezik-e az 
emberivel?

2. Az Isten által akart jelentés meghaladhatja-e az emberi szerző kogníciójá-
nak a horizontját?

Annyi bizonyos, hogy a 2Tim 3,16 értelmében a sugalmazottság ténye el-
választhatatlan az értelmezés tengelyétől. Ennek tükrében, reflektálva a fenti 
kérdésekre, J. M. Compton kifejezéseit alkalmazva, két szélsőséges álláspontot 
is megfigyelhetünk:84

1. Hermeneutikai dokétizmus. A szentíró puszta (öntudatlan) eszköz, látszó-
lagos szerző. A sugalmazásból így kiiktatódik az emberi elem.

2. Hermeneutikai nihilizmus. Istennek lehet az emberi szerző elől teljesen 
elrejtett közlési szándéka. Így azonban nincs az értelmezésnek „kontrollja és 
stabilitása”, hisz az utólagos teológiai recepció bármire azt mondhatja: ez az is-
teni közlési szándék, jóllehet az nem jelenik meg a szöveg szó szerinti, a szerzői 
intenciótól elválaszthatatlan értelemben.

A katolikus teológia állást foglalt a fenti kérdések kapcsán, ezzel együtt még-
is érdemes szemügyre venni, hogy vizsgálódásaink alapján milyen válaszokat 
adhatunk a felmerült problémákra.

1. A szöveg keletkezésének idején már a hellenista bölcselet is aggályosnak 
találta a merő dokétizmust, vagyis azt, hogy az ember öntudatlan eszköz lenne 
az istenség kezében.

2. A philóni megközelítés épp arra mutat rá, hogy az Isten és az ember kö-
zött értelmileg is megvalósuló egységnek kell létrejönnie, így nem elfogadható 
a nihilizmus álláspontja sem.

Mindezek nyomán kijelenthetjük, hogy a 2Tim 3,16 alapján, a sugalmazás 
tényét világosan állítva sem tudunk egyértelműen válaszolni a miként kérdésé-
re, hisz a szöveg szerzője erről nem mond ki semmit.85 Másfelől a teljes kontex-
tusnak máshol van a hangsúlya, mégpedig a lelkipásztori alkalmazást lehetővé 
tevő értelmezés tengelyén. Vagyis bizonyos értelemben kiemeltebb szempont a 
kiváltott hatás, mintsem a keletkezés dogmatikai felfejtése.86

83	 Jared M. Compton: Shared Intentions?, i. m., 24–25.
84	 Uo. 23–24. és 33.
85	 John Murray: The Inspiration of the Scripture, i. m., 90.
86	 Vö. Henri Donneaud: „Enseigner”, „exhorter” et „réfuter”, i. m., 52–53.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   22 2018.12.04.   15:59:47



– 23 –

A Szentírás sugalmazottsága a 2Tim 3,16-ban

Ez azt is jelenti, hogy a sugalmazás bibliai fogalmának dogmatikusan de-
terminált „lényegszemlélete” helyett egyfajta dinamikus-funkcionális olvasat 
lehetősége áll elénk: az Írás mint ϑεόπνευστος az isteni élettel eltelt, ebből 
kifolyólag alkalmas (ὠφέλιμος) a tanításra.87 Ez az élet hat az emberre: a 2Tim 
3,16–17-ben nyilvánvalóvá válik, hogy az Írás sugalmazott bölcsessége „»Isten 
emberének« az erkölcsileg makulátlan életátalakulásában nyer kibontást”.88 
Ezáltal az ihletettség kikerül a hellenista irodalom „ködös” köréből, és józan, 
mondhatni „prózai” keretbe helyeződik. Az „Isten emberének” be kell teljesí-
tenie a tanítványiságot (vö. 2Tim 3,14). Ennek útja pedig – miként az Újszö-
vetség más helyein olvassuk – az egyetlen tanítványiság, azaz az élet Krisztus-
hoz rendelése.89 Ha a sugalmazás-problematikát megnyitjuk ebbe az irányba, 
vagyis az Írás „hasznosságának” az élet valósága felé, akkor – immár túlhaladva 
a 2Tim 3,16 konkrét keretét – szemünk elé áll egy olyan megtérési, átalakulási 
elem, amely teljesen ismeretlen a hellenista sugalmazás-értelmezésekben. Az 
Újszövetség azonban éppen itt ragadja meg a pneumatológiai tanítás szívét: 
az Írás ϑεόπνευστος, s mint ilyen, alkalmas és hasznos arra, hogy a tanítvá-
nyok ϑεοδίδακτος-ok [Istentől tanítottak] legyenek (lásd 1Tessz 4,9),90 ennek 
minden következményével együtt. Az Írás sugalmazottságának hívő megvallása 
enélkül végső soron flatus vocis, semmit érő hittani okoskodás lenne.

87	 Edward W. Goodrick: Let’s put 2 Timothy 3:16 back in the Bible, i. m., 486.
88	 Ulrich Wilckens: σοφίζω, ThWNT 7, 528–529, itt: 528.
89	 Ehhez lásd Gerhard Kittel: ἀκολουϑέω, ThWNT 1, 210–216, itt: 214.
90	 A szónak megvan az ószövetségi előélete is, ahol az új szövetség követőire, tagjaira vonat

kozik, lásd Jer 31,34; Iz 54,13; Ethelbert Stauffer: ϑεοδίδακτος, ThWNT 3, 122.

TörökCsaba_A Szentírás.indd   23 2018.12.04.   15:59:47



– 24 –

� Sapientiana 11 (2018/2) 24–37.

Vallási tapasztalat és technológiai világkép

Ambrus Gábor

Abstract
Martin Heidegger’s essays “The Age of the World Picture” and “The Question 
Concerning Technology” converge in the thesis that – in the technological 
civilisation of modernity – the entire world becomes an entity at the disposal 
of humankind. By contrast, the course of human experience, as epitomised 
by religious experience and biblical  stories, such as the one of Abraham and 
Mary of Nazareth, has an inescapable temporal character which is like waiting 
for a child to be born, as it were, from the womb of time. Through the Jewish 
legend of the golem, a humanoid figure which can be interpreted as an allego­
ry of technology, religious experience can relate to the modern technological 
view of the world.

Keywords: Martin Heidegger, modern technology, religious experience, time, go-
lem legend
Kulcsszavak: Martin Heidegger, modern technika, vallási tapasztalat, idő, gólem 
legenda

Az életadónak

Aki a vallás és a technika viszonyáról kíván értekezni, annak számolnia kell az­
zal, hogy ez sokak szemében szokatlannak fog tűnni, mintha egy ilyen témának 
nem lenne semmi érvénye, mintha vallás és technika között semmiféle kapcso­
lat nem volna. Mások feloldhatatlan ellentétet vélhetnek a két dolog között, 

	 Ambrus Gábor katolikus teológus, a prágai Károly Egyetem oktatója és kutatója. Fő kuta­
tási területe a vallás és a kortárs kultúra közötti párbeszéd; ambrus@ktf.cuni.cz – Az esszé a 
következő kutatási projekt keretében született: „Christianity after Christendom: Paradoxes 
of Theological Turns in Contemporary Culture”, Károly Egyetem, PRIMUS/HUM/23. 
A szerző köszönetet mond Szeiler Zsoltnak a kézirat gondozásáért.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   24 2018.12.04.   14:55:56



– 25 –

Vallási tapasztalat és technológiai világkép

és talán semmi reményét nem látják a közöttük való közvetítésnek vagy lehet­
séges vonatkozásaik feltárásának. Végtére is nem az lenne a modern világ talán 
legsorsszerűbb eseménye, hogy a technika és persze a tudomány térhódításával 
a vallás fokozatosan teret veszített? Ha pedig nem pusztán vallás és technika, 
hanem vallási tapasztalat és technológiai világkép kapcsolatáról gondolkodunk, 
még inkább úgy tűnhet, hogy ez a történetileg kialakult ellentét maga a dolog 
igazsága. Nem arról van szó, hogy amikor egy világegészre és benne az emberre 
is technológiai módon tekintünk, akkor ebben a képben a vallási tapasztalat 
egy múltból visszamaradt és érvényét vesztett anomáliának tűnik? És nem úgy 
látszik, hogy már azon kevesek is, akik számára a vallási tapasztalat még őrzi 
jelentőségét, a világra és önmagukra immár alapvetően technológiai módon 
tekintenek, és e látásmód közepette a vallási tapasztalat puszta zárványnak és 
merő következetlenségnek tűnik?

Bármennyire jogosultak is ezek a kérdések, a továbbiakban megkísérlem 
megmutatni, hogy hibás előfeltevéseken nyugszanak, és vallás és technika, val­
lási tapasztalat és technológiai világkép között lehetséges közvetítés, és nem fel­
tétlenül képeznek ellentétes opciókat. Egyben kísérletet teszek arra is, hogy a 
technológiai világképpel szemben a vallási tapasztalat számára felvillantsak egy 
lehetőséget, éspedig a technológia – vagy legalábbis egy döntő jelentőségű tech­
nológia – vallási tapasztalatának lehetőségét. Hogy ezt megtehessem, a követke­
zőkben szólni fogok a világkép fogalmáról, a technológiai világképről általában, 
és röviden korunk technikájáról, azután pedig a tapasztalatról, és különösen 
is a vallási tapasztalatról. Ezt követően szándékozom a kettőt, tapasztalatot és 
világképet együtt elgondolni egy zsidó legendán, a gólem legendáján keresztül. 
A gólem alakja és története fogja megvilágítani a vallásban és a technikában rej­
tőzködő közös szótériológiai jelleget, azaz megváltás-ígéretet. Érvelésem végül 
azzal a belátással zárul, hogy a vallási tapasztalatban, mint minden tapasztalat­
ban ott mozgó gondolkodás éppen olyan allegóriákon és történeteken keresz­
tül, amilyen a gólemé, eljuthat a technika lényegéig, mert a technika lényege, 
legalábbis Heidegger szerint, valami mélységesen nem-technikai.

Martin Heidegger az a filozófus, aki a legmértékadóbban foglalkozott a vi­
lágkép fogalmával. Ha A világkép kora című tanulmányát valamelyest együtt 
olvassuk A kérdés a technika nyomán című írásával, kirajzolódik egy technoló­
giai világkép egységes heideggeri interpretációja. Nem mintha a korábbi nem 
tartalmazna a technikára vonatkozó referenciákat, melyek közül talán a legfon­
tosabb az embernek az összes létező feletti uralmának gondolata.1 Hogyan függ 

1	 Martin Heidegger: A világkép kora, in uő: Rejtekutak, Osiris, Budapest, 2006, 84.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   25 2018.12.04.   14:55:56



– 26 –

Ambrus Gábor

össze ez az uralom a világképpel? A modern világ olyan kép, melyben a létezők 
összessége mintegy „tételeződik”, mégpedig az ember által tételeződik. E képbe 
illeszkedik minden, és már minden létező dolog alapja az ember, és minden 
az emberre vonatkoztatott. Értsük meg világosan: nem arról van itt szó, hogy 
az ember képet formál a világról, hanem arról, hogy általa a világ maga válik 
képpé.2 Másfelől Heidegger nyomatékosan óv bennünket a félreértéstől, hogy 
a nyugati civilizáció történetét világképek soraként fogjuk fel. Tévedés lenne 
azt gondolni, hogy valaha létezett „ókori világkép” vagy „középkori világkép”. 
Az ókorban és a középkorban az ember nem tette a világot képpé, mert nem 
maga tételezte a létezők egészét és nem gyakorolt uralmat fölöttük. Tehát ha 
világképről beszélünk, az csakis egyet jelenthet: az újkor modern világképét. És 
a modernségben a világ képpé válása és az ember szubjektummá válása egy és 
ugyanazon folyamat.3 A modernségben az ember szubjektum, azaz egy min­
den dolgok alatt meghúzódó mindent-megalapozó.

Ugyanakkor abban a pillanatban, amikor a modern világképet már kifeje­
zetten technológiai világképként gondoljuk el, egy lépéssel tovább kell lép­
nünk. A kérdés a technika nyomán című írásában Heidegger, jóllehet a világkép 
fogalmát nem használja, mégis arra enged következtetni, hogy a technika ma­
gát az embert is a világkép részévé teszi. A modern technikán keresztül a világ 
és maga az ember sajátos módon mutatkozik meg, amit Heidegger a német 
Bestand szóval jelöl.4 A Bestand szót magyarul igen pontosan vissza lehet adni. 
A Bestand ‘állomány’. Állomány az, ami rendelkezésünkre áll és parancsunkra 
vár. De már nemcsak a világ és benne minden létező ilyen rendelkezésre álló 
és parancsra váró állomány, hanem maga az ember is. Ismeretesek például az 
„emberállomány” és a „humán erőforrás” kifejezések. És valóban, a techno­
lógiai világképben a világ és benne az ember olyan erőforrás, amelyet bármi­
kor kinyerni, tárolni, rendszerezni lehet és munkába lehet állítani. Heidegger 
nyomatékosan hangsúlyozza, hogy mindebben óriási veszély leselkedik, neve­
zetesen az, hogy a világ és az ember ilyen jellegű feltárulkozása minden más 
feltárulkozást elfed. Mert van egy eredendőbb feltárulkozás és igazság, mint a 
technológia lényegéé.5 És másfelől éppen a technológia lényege tesz hallhatóvá 

2	 Uo. 82.
3	 Uo. 84.
4	 Martin Heidegger: Die Frage nach der Technik, in uő: Vorträge und Aufsätze, Klett-

Cotta, Stuttgart, 2004, 20.
5	 Uo. 32.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   26 2018.12.04.   14:55:56



– 27 –

Vallási tapasztalat és technológiai világkép

egy hívást és mutat meg egy adást és adományt (das Gewährende),6 mely egyre 
növekvő megváltó erővé (das Rettende)7 válik az iszonyú veszély közepette, me­
lyet a technológia lényege jelent. Mi is tulajdonképpen ez a megváltó erő? Írása 
végén Heidegger két finom utalást tesz erre vonatkozóan. Megváltó erő lehet 
egyrészt a művészet a görög techné értelmében, mely ugyanúgy feltáró, mint 
a modern technika, de mégis egy eredendőbb igazság előhozatalára képes.8 
Másrészt nem lehet nem észrevenni, hogy Heidegger írásának kezdete és vége 
a kérdező gondolkodásról meditál.9 Gondolkodás és kérdezés nélkül az iszo­
nyú veszély közepette nem növekedne a megváltó erő, mely egy a technológia 
lényegénél eredendőbb igazságé.

A „világkép” és a „technika” fogalmait fontos a heideggeri filozófia egészé­
nek összefüggésében látni, aminek legfőbb tétje nem más, mint a modern világ 
megértése, bírálata és egy alternatíva megmutatásának már-már reménytelen 
kísérlete. A modern világ Heidegger szerinti lényege és lehetséges alternatívá­
ja – vállalva a túlságos leegyszerűsítés kockázatát – talán így foglalható össze 
legtömörebben: az ember feltétel vagy feltételezett. Nemcsak a világ mint kép 
modern fogalma, hanem a modern technika természete is azt a végzetes lá­
tásmódot hordozza, hogy minden létező dolog feltétele az ember. Heidegger 
ugyan nem tagadja e látásmód sajátos igazságát, mégis úgy gondolja, hogy az 
ember feltételezettsége vagy függő viszonya a léttel, vagy ha úgy tetszik – noha 
a kettő nem egészen ugyanaz – a világ egészével szemben alapvetőbb igazság. 
A művészet értelmében vett techné, a költészet, és különösen a gondolkodás 
Heidegger szerint megnyithat egy utat, mely ez utóbbi, alapvetőbb igazság felé 
vezet.

S ha fontolóra vesszük korunk legirányadóbb technológiáját, világossá vá­
lik, hogy éppen a gondolkodás problémája a legsürgetőbb. Ugyanakkor azt is 
érdemes mérlegelni, hogy Heidegger írásai óta a technikában végbement egy 
paradigmaváltás, ami ugyan a legkevésbé sem csökkenti érvényüket, mégis to­
vábbgondolásukra ösztönöz.

Heidegger számára a legmértékadóbb technológiai fogalom és képzet – ne­
vezetesen az „energia” avagy „erőforrás” – a fizika tudományához tartozik, ko­
runk vezető tudománya viszont a kibernetika, ami az informatika, az élettudo­

6	 Uo.35.
7	 Uo. 32.
8	 Uo. 38–39.
9	 Vö. uo. 9. és 40.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   27 2018.12.04.   14:55:56



– 28 –

Ambrus Gábor

mányok és a társadalomtudományok egy sajátos együttállása.10 A kibernetika 
legmértékadóbb fogalma és képzete az „információ- vagy adatáramlás”, illetve 
az azzal szorosan összefüggő „algoritmus”. Az algoritmus nem más, mint ada­
tok feldolgozása és továbbítása jól meghatározott szekvenciájú lépésekben, és a 
kibernetika sajátos világképe szerint a társadalmi folyamatok, az élettani funk­
ciók és a digitális számítógépek működése egyaránt algoritmusok által vezérelt 
és adatáramlással telített. Egyáltalán nem félrevezető még a kibernetika eseté­
ben is világképről beszélni, mégpedig egy mindent átfogó hálózat értelmében, 
melybe tökéletesen beágyazódni látszik minden emberi lény. Ez a beágyazódás 
természetesen nagyon is kétségessé teszi az emberek mint „humán algoritmu­
sok” kitüntetett helyét az algoritmusok összességében.

A humán algoritmusok jellegét és belesimulását az adat- és információáram­
lás nagy egészébe tökéletesen érzékelteti egy fogalom és egy ahhoz kapcsolódó 
technológiai vízió, a Minden-Dolgok-Internete („Internet of All Things”).11 
A Minden-Dolgok-Internete egyetlen hálózatba dologként fogna össze és töb­
bé nem hagyna ki egyetlen tárgyat, élőlényt és gépet sem. Például a hűtőgépek 
ellátottsága, a levegő páratartalma vagy az élőlények biometrikai adatai, mint 
vérnyomás, agyműködés, légzésszám egyetlen rendszer részeiként tehetnének 
lehetővé egy soha nem szűnő globális és totális kommunikációt. Az ugyan 
igaz, hogy a kibernetikai vezérlés itt működő eszméje érvényben hagyja, amit 
Heidegger a technikában megvalósuló feltárulkozásról mond. Világ és ember 
a Minden-Dolgok-Internetében is rendelkezésre álló és parancsra váró állo­
mány. Másfelől minden szerves és szervetlen valóságnak a totális hálózatban 
végbemenő fúziója egy új mozzanatot hoz a világegészbe mint állományba: 
az élő és az élettelen, az organikus és a mesterséges helycseréjét és kölcsönös 
elmosódását.

Ez a helycsere és elmosódás pedig egyszerre feltárulkozás és elrejtőzés. Mert 
kétségtelenül helycserével állunk szemben, amikor egyfelől az élő szervezeteket 
a számítógépes algoritmusok mintájára már az informatika teszi láthatóvá, és 

10	 Ez az együttállás és kölcsönös vonatkoztatás világosan megjelenik a kibernetika alapművé­
ben: Norbert Wiener: Cybernetics: or Control and Communication in the Animal and the 
Machine, MIT Press, Massachusetts, CA, 1961.

11	 Az „Internet of (All) Things”-nek a nyugati sajtó az utóbbi években igen sok figyelmet 
szentelt. A következő cikk példái segíthetnek világos képet alkotni, mit is jelent az „IoT”: 
Eric A. Taub: Diving Headfirst Into the Internet of Things, The New York Times, Aug 5th 
2015; https://www.nytimes.com/2015/08/06/technology/personaltech/diving-headfirst-
into-the-internet-of-things.html [2018.11.16.]

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   28 2018.12.04.   14:55:56



– 29 –

Vallási tapasztalat és technológiai világkép

másfelől a digitális adatátvitel az élet áramlásaként jelenik meg. Ebben valóban 
van egyfajta feltárulkozás. Ugyanakkor az élő és az élettelen, az organikus és 
a mesterséges közötti ilyesféle elmosódás azzal fenyeget, hogy az élet lényege 
elrejtőzik. Ez az elrejtőzés még akkor is fenyeget, ha a kortárs technika nagy 
projektjében, a mesterséges intelligencia létrehozásában élet és intelligencia kü­
lönös módon egyetlen kontinuumot látszik alkotni. A mesterséges intelligencia 
a mesterséges élet hatványozódásának és betetőzésének tűnik. Életnek és intelli­
genciának ilyen összekapcsolódása és folytonossága kísértetiesen emlékeztet egy 
másik folytonosságra, mely (organikus) élet és gondolkodás között áll fenn. 
Semmi kétség, az egyik „emlékeztet” a másikra, de a kettő között fennáll egy 
döntő különbség.

Ez a döntő különbség – egy sajátosság, mely csak a gondolkodást jellemzi 
– nem más, mint az időben végbemenő várakozás mozzanata, ami könnyen 
beláthatóvá válik a tapasztalat, és különösen a vallási tapasztalat fogalma felől.

Elöljáróban fontosnak látom hangsúlyozni, hogy a vallási tapasztalat nem a 
tapasztalat mint „genus” egyik alesete. Nem tartom lehetségesnek a vallási ta­
pasztalat megkülönböztető jegyeinek bemutatását a tapasztalatok összességén 
belül. Annak lényegét, hogy mi a tapasztalat, talán éppen a vallási tapaszta­
lat példáinak megvilágító ereje mutathatja meg. Hölderlin nagy költeménye, 
A Rajna tartalmaz néhány sort, mely a tapasztalat lényegét a vallási tapasztala­
ton keresztül teszi láthatóvá: „És vannak, kiken csak / átsiet mindez, míg mások 
/ hosszan megőrzik. / Az örök istenekben / teljes az élet (voll Lebens) mindig; 
de ember is / őrizheti hű emlékezetében / mindazt, ami legjobb volt: / s átél­
heti így a teljességet (das Höchste).”12 Mikor a költő úgy látja, hogy azok élik át 
az istenek életének teljességét, akik hű emlékezetükben hosszan őrizni képesek, 
e megőrzés döntő jelentőségét csak megerősíti a kontraszt: „…vannak, kiken 
csak / átsiet mindez…” És valóban: akiken csak átsiet mindez, nem képesek 
tapasztalni. Aki tapasztal, az istenek teljessége felé tart egy hosszas megőrzés 
által. Az istenek igazsága ugyan nem késik, de mégiscsak később jön elő, és 
csak azok számára, akik képesek várakozni, akik hajlandók elköteleződni és be­
lebocsátkozni a tapasztalat mozgásába. A tapasztalat anyaga az idő, mégpedig 
a várakozás és a figyelem ideje.

12	 Friedrich Hölderlin: Versei, Európa, Budapest, 1980, 114, ford. Keresztury Dezső. 
A magyar fordítás és a német eredeti között – legalábbis esszém gondolatmenete szem­
pontjából – nincs lényeges eltérés. Vö. Friedrich Hölderlin: Gedichte, Philip Reclam, 
Stuttgart, 2000, 300.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   29 2018.12.04.   14:55:56



– 30 –

Ambrus Gábor

Ezt a belátást erősíti meg a bibliai vallás is, megmutatva egy további fontos 
mozzanatot is, az ígéret mozgását a beteljesedés felé. Ebben a tekintetben a 
bibliai hit két példája különösen szembeszökő: az egyik Ábrahám, a másik 
a názáreti Mária. A hittapasztalat folyamata mindkettejük esetében magában 
foglalja egy gyermek születésének ígéretét. De mindkettejük történetében ott 
kanyarog az isteni ígéret mérhetetlensége és ebből fakadó beláthatatlansága. 
Isten nemcsak egy földet ígér Ábrahámnak, és nemcsak azt, hogy „nagy néppé 
teszi”, hanem hogy „általa nyer áldást a föld minden nemzetsége” (Ter 12,3). 
Hogy mindez beteljesülhessen, Isten egy fiúgyermeket is ígér, noha Ábrahám 
és felesége, Sára már igen hajlott korúak (Ter 17,15–17). Máriának pedig Isten 
nemcsak azt ígéri, hogy szűz létére fogan és fiút szül, hanem hogy a gyerme­
ket a „Magasságos Fiának mondják majd” és „az Úr Isten neki adja atyjának, 
Dávidnak trónját, ő pedig uralkodik Jákob házán örökké” (Lk 1,31–33). Ki­
csodák és mit jelentenek az ígéret gyermekei? Mi vár még Ábrahámra Izsákon 
és Máriára Jézuson keresztül? Valóban egy mérhetetlenség és beláthatatlanság 
van itt, mely a hittapasztalat idejét nemcsak mint egy „hosszas megőrzést” 
nyitja meg, hanem mint a gondolkodás mozgását. Mert csakugyan többről van 
itt szó, mint arról, hogy Ábrahám és Mária, akiknek az ígéret szól, Istenhez, 
az ígérőhöz hasonlóan hűségesen tartják magukat az ígérethez és egy „hosszas 
megőrzésben” megjegyzik, hanem mindebben egy szükségszerű negatív moz­
zanat is működik, az, hogy egy ismétlődő emberi találgatás előrefutásában és 
egy újra és újra rákövetkező isteni korrekcióban a tapasztalat egyre csak mozog 
és gondolkodik.13 Ez a mélyebb értelme egy vissza-visszatérő utalásnak Lu­
kács gyermekség-evangéliumában, nevezetesen annak, hogy Mária megőrzi és 
fontolgatja a hozzá intézett szavakat, legyen az akár az angyal köszöntése, akár 
a pásztorok beszámolója, vagy a gyermek Jézus szavai (Lk 1,29; 2,19; 2,51). 
Nem költői túlzás tehát azt állítani, hogy a bibliai vallás szerint a tapasztalat 
lényege a következő: az idő kihordja gyermekét.

Az idő kihordja gyermekét. A tapasztalat, és különösen a vallási tapasztalat 
ezen meghatározásában a gyermekvárás nem puszta metafora. Ez a meghatá­
rozás sokkal inkább azt fejezi ki, milyen szoros kontinuitást alkot gondolko­
dás és organikus élet. A gondolkodás az organikus élet kiteljesedése, és ennek 
válik paradigmájává a gyermekvárás útja és folyamata, ahogy a hétköznapok 
csendessége és az idő gyöngédsége egyre kihordja a születendőről való gondol­
kodást.

13	 Vö. Hans-Georg Gadamer: Igazság és módszer. Egy filozófiai hermeneutika vázlata, Osiris, 
Budapest, 2003, 392, 395–396.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   30 2018.12.04.   14:55:56



– 31 –

Vallási tapasztalat és technológiai világkép

Fontos azonban itt megemlíteni egy másik lényegbevágó mozzanatot: az 
időben megfoganó és megszülető tapasztalat egyben az ember végességének 
tapasztalata is. Hans-Georg Gadamer elsősorban a görög tragédiának tulajdo­
nítja ezt a mélységesen vallási belátást: „Amit az embernek szenvedés árán kell 
megtanulnia, az nem akármi, hanem az emberi lét határainak a belátása, az 
istenitől elválasztó határ megszüntethetetlenségének a belátása. Ez végső soron 
egy vallási felismerés, melyből a görög tragédia született. A tapasztalat tehát 
az emberi végesség tapasztalata […], amelyben az ember saját végességének 
a tudatára ébred.”14 Ki tagadná, hogy a görög tragédiának ez a belátása és ta­
pasztalata a zsidó-keresztény hagyományban is érvényes marad? Másfelől: em­
lékezzünk Hölderlin soraira, melyek hiába szólnak görög módon istenekről, 
egy végső soron keresztény érzékenységről árulkodnak. „Az örök istenekben / 
teljes az élet mindig; de ember is / őrizheti hű emlékezetében / mindazt, ami 
legjobb volt: / s átélheti így a teljességet.” Ezekben a sorokban is nyilvánvalóan 
ott bujkál az emberi végesség, de egyben az az ígéret is, hogy az emlékezés és 
tapasztalás útját járva az ember az isteni teljesség felé tart. Ebben a tekintet­
ben különösen beszédes a Zsoltárok könyvének egy csodálatos költeménye, 
a 139. zsoltár. A szöveg sajátos ószövetségi spiritualitásában első pillantásra 
abszolútnak tűnik az Istent az embertől elválasztó határ, a határ Istent tökéle­
tes emberismerete és az ember végessége között. „Uram, te megvizsgálsz / és 
ismersz engem. / Tudod, ha leülök vagy ha felállok, / messziről is észreveszed 
szándékomat. / Szemmel tartod járásomat és pihenésemet, / gondod van min­
den utamra. / Még nyelvemen sincs a szó, / te már pontosan tudod, Uram. 
/ Minden oldalról körülfogtál, / kezedet rajtam tartod. / Csodálatos nekem 
ez a tudás, / igen magas, nem tudom felfogni” (Zsolt 139,1–6). Valóban úgy 
tűnik itt, hogy Isten és az ember közötti különbség feloldhatatlan, és mégis – 
és mégis, a zsoltár sorai közül, az Isten iránti feltétlen rajongásból lehetetlen 
nem kihallani egy vágyat és ígéretet, hogy a várakozó tapasztalatnak, egy élet 
hittapasztalatának hosszú útján keresztül az embernek része lehet az isteni tel­
jességben.15 A zsoltár a következőképpen zárul: „Vizsgálj meg, Istenem, ismerd 

14	 Uo. 396.
15	 Frank-Lothar Hossfeldnek a zsoltárhoz írott kommentárja például újra és újra a zsoltáros is­

tenközelségét hangsúlyozza, az „imádkozó intim kapcsolatát a transzcendens és ugyanakkor 
közeli Istenhez”. Lásd Frank-Lothar Hossfeld – Erich Zenger: Die Psalmen III (Die 
Neue Echter Bibel), Echter Verlag, Würzburg, 2012, 839.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   31 2018.12.04.   14:55:56



– 32 –

Ambrus Gábor

meg szívemet! / Próbálj meg, és ismerd meg gondolataimat! / Nézd meg, nem 
járok-e téves úton / és vezess az örökkévalóság útján!” (Zsolt 139,23–24).16

Éppen a tapasztalat végességéből születő teljességnek ez a gondolata szolgál­
hat kiindulópontul, hogy gondolatmenetünkben most visszatérjünk a tech­
nológiához és világképéhez. Ahogy a tapasztalat lényegének megvilágításához, 
úgy ehhez a visszatéréshez is az „anyaméhből való születés” lesz az egyik vezér­
fonalunk, a másik vezérfonalunk pedig nem más, mint a „teremtés aktusa”. Az 
„anyaméhből való születés” és a „teremtés aktusa” Isten számára egybeeshet, 
de az ember számára sohasem. Mit is jelent ez? Mikor Isten életet teremt, és 
ember születik a világra, Isten mintegy megismétli az első ember teremtésé­
nek aktusát. A 139. zsoltár ezt félreérthetetlenné teszi: „Te alkottad veséimet 
/ te formáltál anyám méhében. […] Csontjaim nem voltak rejtve előtted, / 
amikor titkon formálódtam /mintha a föld mélyén képződtem volna” (Zsolt 
139,13.15). Ezzel szemben az ember számára „szülés” és „teremtés” nem esik 
egybe. Mikor az ember akár szó szerint, akár a tapasztalat tágabb értelmében 
gyermeket vár és gyermeket szül, sohasem teremt. Közkeletű szóhasználat sze­
rint a művészi és egyéb alkotásban ugyan egybeeshet szülés és teremtés, de az 
emberi alkotás általában inkább tapasztalatként felfogott kihordás és szülés, 
mintsem isteni teremtés. A „teremtés” terminussal itt csak Isten legszigorúbb 
értelemben vett utánzását szeretném jelölni. Korunk technológiai civilizáció­
jában ilyen teremtés a mesterséges élet és a mesterséges intelligencia projektje. 
Úgy tűnik, hogy ebben a projektben az ember nem tapasztal és nem hordja ki 
gyermekét, nem szül és nem életet ad, hanem inkább életet teremt. A mester­
séges élet és a mesterséges intelligencia létrehozásának nagyszabású vállalkozása 
grandiózus kísérlet a tapasztalat mint gyermekvárás emberi világának átlépésé­
re, az emberi végesség átlépésére, egészen az isteni teremtés aktusáig. És ha jól 
meggondoljuk, ez az élet és ez az intelligencia nem anyaméhből és nem az idő 
méhéből születik, hanem sokkal inkább csak létrejön egy teremtés aktusában, 
ami hasonló az első emberpár teremtéséhez. Hiba lenne figyelmen kívül hagy­
ni, hogy Ádám és Éva sem anyaméhből született, és Isten nem az idő méhéből 
formálta őket.

A 139. zsoltár tartalmaz egy kifejezést, mely egy folytonos átértelmezés fázi­
sain át később nagy karriert futott be a zsidó misztikában. A zsoltár 16. verse 

16	 Itt inkább az „út” metaforikáját, az Isten általi vezetettséget szeretném kiemelni, mintsem 
az „örökkévalóságot”, mely a héber eredetiben nem eszkatológiai értelmű, hanem Izrael 
által a múltban már hosszasan bejárt és ezért megbízható utat jelenti. Vö. Frank-Lothar 
Hossfeld – Erich Zenger: Die Psalmen III, i. m., 846.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   32 2018.12.04.   14:55:56



– 33 –

Vallási tapasztalat és technológiai világkép

így kezdődik: „Alaktalan testemet már látták szemeid…” Az „alaktalan test” 
vagy „formátlan anyag” a héber gólem szó fordítása, és csak itt bukkan fel a 
Szentírásban, hogy az anyaméhben rejtőző emberi test alaktalanságát vagy 
formátlanságát jelölje.17 A szó későbbi jelentéstörténetének különös iróniája, 
hogy éppen az anyaméh közbejöttét kizáró isteni és emberi teremtés-aktussal 
kezd asszociálódni. A gólem egy mesterséges antropoid, azaz ember formájú 
teremtmény, amelyet egy mágikus-misztikus rituálé jegyében a zsidó kabbalis­
ta földből vagy agyagból hív elő. A gólem rítusa és képzete a középkori zsidó 
misztikában jelenik meg, és kezdeti középkori formájában még nyoma sincs 
annak az újkori fejleménynek, hogy a gólem a technológia természetének és 
működösének lehetséges képe lenne – mindez legfeljebb csak lehetőségként 
van jelen benne. Mégis fontos a gólem korai alakját is újkori történetének 
fényében látni: ez biztosítja, hogy technológiai jellege mellett mélyebben meg­
értsük vallási karakterét is, és a kettőt egymásra vonatkoztatva gondoljuk el. 
A gólem-elképzelés első nyomait a Talmudban találjuk. A Talmud egy helyen 
kijelenti, hogy az igazak képesek Isten teremtő hatalmából részesedni és egy 
világot teremteni, mert köztük és Isten között nincs többé ott a bűn által meg­
vont elválasztó vonal. Rögtön ezután a Talmud egy rövid történetet mesél el: 
egy rabbi, Rabha embert teremtett és elküldte egy másik rabbihoz, Zerához. 
Amint Zera látta, hogy az ember nem képes beszélni, felismerte mesterséges 
jellegét, és megparancsolta neki, hogy térjen vissza a porba.18 Már ebben a kis 
történetben megjelenik a gólem későbbi alakjának az az igen fontos sajátossá­
ga, hogy nem rendelkezik a beszéd adományával. Ez egy szembeszökő fogya­
tékosság, és nincs minden összefüggés nélkül azzal a veszéllyel, amit az újkori 
gólem testesít majd meg.

A gólem teremtésének módja és annak funkciója már nem a Talmudban, 
hanem a középkori zsidó misztika alapszövegének, a Széfer Jecirának a kon­
textusában válik nyilvánvalóvá. A Széfer Jecira annyit jelent, hogy a „Teremtés 
Könyve”, és egyik legalapvetőbb eszméje az a kabbalista gondolat, hogy Isten a 
világot a héber ábécé huszonkét betűjének segítségével teremtette. Ez a gondo­
lat igen nagy jelentőségre tesz szert a gólem teremtésére nézve: a gólem alakja 
héber betűk és istennevek mágikus recitálása által formálódik meg a porból és 

17	 Vö. Hans-Joachim Kraus: Psalmen (Biblischer Kommentar – Altes Testament), 2. Bd., 
Neukirchener Verlag, Neukirchen, 1960, 914.

18	 Lásd Gershom Scholem: Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Suhrkamp, Frankfurt am 
Main, 1973, 218.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   33 2018.12.04.   14:55:56



– 34 –

Ambrus Gábor

tér vissza oda.19 A Széfer Jezirához írott egyes kommentárokból válik világossá 
a gólem vallási szerepe is: alakjában az ember teremtő hatalma Isten Ádámot 
teremtő hatalmát utánozza, és az ember ezáltal mintegy beavatást nyer a te­
remtés titkába;20 teremtése és porba való visszatérése között a gólem a medi­
tációban nyer életet, és a meditáción kívül nem ölt testet és nincs funkciója.21

Az újkorban, jelesül a XVII. században azonban a gólem értelmezése döntő 
átalakuláson megy át és sajátosan modern érzékenységet kezd kifejezni, fino­
man és implicit módon jelezve egy technológiai világkép születését. Az agyag­
ból formált gólem parancsra váró hasznos szolgává alakul, aki képes elvégezni 
mindenféle házimunkát. A szolga-motívum megjelenésével egyidejűleg azon­
ban a gólem olyan teremtménnyé válik, aki veszélyt jelent a vele egy háztar­
tásban élőkre. Teljes szolgaság és lappangó veszély itt szorosan összefüggenek. 
A keresztény asztronómus Christoph Arnold 1674-ben számol be arról a hie­
delemről, hogy a lengyelországi zsidók háztartásaiban gólemek szorgoskodnak, 
de ahogy telik az idő, egyre növekszenek, kicsi figurákból nagy monstrummá 
változnak, olyannyira, hogy félni kezdenek tőlük a ház lakói. Arnold kifeje­
zetten megemlíti a chelmi Elija rabbit, akit a gólem hatalmas tömege abban a 
pillanatban agyonnyomott, amint visszaváltoztatta élettelen agyaggá.22

A gólem, a mesterséges és veszélyes szolga figurája később a német roman­
tika szerzőinél bukkan fel, és legendájának máig legismertebb és legmérték­
adóbb változata a XIX. század közepén kezd kialakulni. Ekkor következik be 
a gólem-hagyomány összekapcsolása egy nagy prágai rabbi, a híres Maharal, 
Judah Löw emlékével, aki a XVI. században élt. Löw rabbi gólemében is meg­
jelennek az eddig látott motívumok: a rabbi agyagból formálja, szájába illeszti 
az istennevet, és ettől életre kel és házi szolgaként mindenféle manuális mun­
kát elvégez, például fát vág és vizet hord. Péntek esténként a rabbi eltávolítja a 
szájából a Nevet, és ezzel élettelenné teszi, hogy szombaton pihenjen. Ebben a 
változatban a gólem veszélyessé úgy válik, hogy egyik péntek este a rabbi elfe­
lejti kivenni belőle az istennevet, és a gólem őrjöngeni kezd, tör és zúz, sziklá­
kat dobál és fákat tép ki. Ekkor gyorsan értesítik a rabbit, akinek a Név eltávo­
lításával újra sikerül hatástalanítania. Az eset rádöbbenti, hogy szolgája milyen 

19	 Uo. 220–221.
20	 Uo. 211, 231.
21	 Uo. 240–241.
22	 Uo. 255–256.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   34 2018.12.04.   14:55:56



– 35 –

Vallási tapasztalat és technológiai világkép

veszélyes és milyen kockázatot hordoz, és többé nem kelti életre.23 A Judah 
Löw rabbi nevével összefonódó prágai gólem-legenda a XX. század elején egy 
igen fontos további dimenzióval gazdagodik. Két szerző, Yudl Rosenberg és 
Chayim Bloch szövegeiben a gólem megváltó hőssé magasztosul, aki az egész 
prágai zsidó közösséget védelmezi a keresztények vérvádjával és az abból kö­
vetkező üldöztetéssel szemben. Rosenberg verziójában a császár végül felmenti 
a zsidó közösséget a vérvád alól és Löw rabbi a szokott módon hatástalanítja a 
gólemet,24 ám Bloch változatában a szolga veszélyessége és potenciális kontro­
lálhatatlansága ismét komoly hangsúlyt kap: a rabbi elfelejt utasításokat adni 
neki szombat napjára, és „őrültként rohant keresztül a zsidó városrészen, pusz­
tulással fenyegetve mindent”.25

Először is vitathatatlannak látszik, hogy a gólem legendája jól megfeleltet­
hető korunk technológiai világképének. Ahogy azt Heidegger nyomán láttuk, 
korunkat a világ mintegy képpé válása, és azzal együtt az embernek a léte­
zők feletti teljes uralma jellemzi. Nem túlzás azt állítani, hogy a technológiai 
civilizációban, ahol élünk, gólemek sokasága vesz körül bennünket, mely a 
heideggeri Bestand módján mintegy állományként áll a rendelkezésünkre és 
vár a parancsunkra. Az, hogy a létezők egésze csakis ezen a módon mutatkozik 
meg és tárulkozik fel, az emberre nézve már önmagában is iszonyú veszéllyel 
fenyeget. Ugyanakkor az a körülmény, hogy a gólem úgy bizonyul veszélyes 
szolgának, hogy kiszabadul az emberi ellenőrzés alól és kontrolálhatatlanná 
válik, igen beszédes korunk irányadó technológiáját, a kibernetikát és az au­
tomaták azzal összefüggő problémáját illetően. A gólem alakjában működő 
automata-jelleget már a zsidó misztika nagy történésze, Gershom Scholem is 
felismerte,26 és csakugyan, a gólem legendája egyívású az automata-legendák­
kal, melyek ugyan az ókorban és a középkorban is népszerűek, az újkorban 
azonban új életet nyernek, és végül valódi automaták, mérnöki mesterművek 
sokaságát inspirálják a XVIII. században, mely az automaták klasszikus ko­
ra.27 A klasszikus automaták problematikája vetődik fel a mesterséges élet és a 

23	 Elizabeth R. Baer: The Golem Redux: From Prague to Post-Holocaust Fiction, Wayne State 
University Press, Detroit, 2012, 27.

24	 Vö. uo. 30.
25	 Uo. 35.
26	 Gershom Scholem: Zur Kabbala und ihrer Symbolik, i. m., 254.
27	 Vö. Minsoo Kang nagyszabású áttekintését, mely nyomon követi a fiktív és valódi automa­

táknak az ókortól a XX. századig ívelő történetét: Sublime Dreams of Living Machines: The 
Automaton in the European Imagination, Harvard University Press, Cambridge, MA, 2011.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   35 2018.12.04.   14:55:56



– 36 –

Ambrus Gábor

mesterséges intelligencia projektjében is: élő és élettelen helyet cserél, és ezzel 
az élet lényege bizonyos szempontból ugyan feltárulkozik, másfelől homályba 
borul. Ahol az élettelen automata életre kel, ott az élő organizmus, amilyen 
az ember is, élettelen automatához és információt feldolgozó algoritmushoz 
válik hasonlóvá. Ebben az értelemben már az ember is a gólem jegyeit viseli, 
s élő és élettelen határainak elmosódása egy lázadás kontrolálhatatlanságának 
a veszélyét hordozza. Nem véletlen, hogy éppen a kibernetika atyja, Norbert 
Wiener jutott el arra a felismerésre, hogy szakterületét a gólem-legenda felől 
értelmezze.28

Joggal merül fel a kérdés, pontosan mi teszi a gólemet a technológia, és kü­
lönösen is a kibernetika megvilágító erejű képévé? Talán az, hogy mind a góle­
meken, mind az algoritmusokon keresztül uraik és működtetőik hatalma túllép 
egy bizonyos határt, ami a kontroll elvesztésének és a hatalom összeomlásának 
veszélyét rejti magában, annak minden beláthatatlan következményével? Ha 
így van, pontosan milyen határról van szó? Scholem egy rövid esszéjét a fenti 
kérdéseknek szentelte.29 Írásában nagy hangsúlyt helyez a misztikus szemlé­
lődés eredeti góleme és a modern gólem mint engedelmes szolga közötti kü­
lönbségre. Az előbbit a zsidó misztikus azért hívja életre, hogy e rítusban Isten 
teremtő hatalmán meditáljon. Az utóbbit teremtője szolgálatra hívja, s a felette 
és rajta keresztül gyakorolt hatalmával annak a veszélynek teszi ki magát, hogy 
bitorolja Isten hatalmát. Scholem világossá teszi, hogy ez az igazi veszély és ez 
a modern gólem-történet értelme, s pontosan ez a veszély leselkedik a Norbert 
Wiener és Neumann János ihlette „gólemek”, azaz technikai vívmányok – a 
kibernetikai látásmód és a számítógép – mögött. Scholem értelmezését az teszi 
igazán széppé, ami ugyan kimondatlan marad benne, de utalásképpen mégis 
jelen van: ha a technika által isteni hatalomra teszünk szert, tartanunk nem 
Isten megtorlásától kell, hanem saját gépeinktől és metódusainktól.

Kétségtelen, hogy a gólem-legenda nemcsak a technológia szolgaszerűségét 
és roppant veszélyét mutatja meg, hanem megváltó erejét is. Ahogy az újkori 
gólem nemcsak szolga, hanem hős is, aki megmenti a zsidó közösséget, úgy a 
modern technológia történetében sem lehet nem észrevenni egyfajta megváltó 
hatalmat, amely segítette az emberiséget és enyhített az éhínség, a természeti 
katasztrófák, a járványok, a betegség és a halál szorításán. De ha jól meggon­

28	 Ezt az összefüggést fejti ki Norbert Wiener 1963-ban megjelent vékonyka kötete: God 
and Golem, Inc.: A Comment on Certain Points where Cybernetics Impinges on Religion, MIT 
Press, Cambridge, MA, 1963.

29	 Lásd: The Golem of Prague and the Golem of Rehovoth, Commentary 41 (1966/1) 62–65.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   36 2018.12.04.   14:55:56



– 37 –

Vallási tapasztalat és technológiai világkép

doljuk, éppen e megváltás és megmentés teszi veszélyes szolgává a gólemet és 
a modern technológiát. Semmi kétség, hogy a technológiai világkép korában 
más természetű az a megváltó erő, amire Heidegger szerint oly égető szüksé­
günk van, és ami mégiscsak a technológia lényegéből szólít meg bennünket.

Ilyen megváltó erő származhat a tapasztalat, és elsősorban a vallási tapaszta­
lat mozgásából, mely, ahogy láttuk, egyben a gondolkodásnak egy ígéret felől 
egy beteljesedés felé tartó mozgása. Több van itt annál, mint hogy a modern 
technológia lényegét megvilágító gólem-legenda tulajdonképpen vallási ter­
mészetű. Lehetetlen nem látni, hogy a gólem újkori történetének részletei igen 
távol állnak a vallási tapasztalat időben kibontakozó és várakozó folyamatától. 
A chelmi Elija rabbi és prágai Löw rabbi ugyan az istennévvel keltik életre a 
gólemet, de ez tulajdonképpen egy technikai jellegű mágikus szertartás, Isten 
teremtő aktusának olyan utánzása, mely ki akar lépni az emberi tapasztalat 
végességéből és egy engedelmes szolga létrehozására irányul az idő, a várakozás 
és az anyaméhből való születés teljes mellőzésével. És mégis: csak egyetlen nagy 
lépést kell visszalépnünk, és beláthatóvá válik, hogy a vallási tapasztalat moz­
gása mint „gyermekvárás” eljegyezheti magát a technika itt megmutatkozó lé­
nyegével. Nem szabad elfelejtenünk, hogy a középkori gólem-hagyomány egy 
mélységes meditációt foglal magában, mely a teremtés titkaiba való beavatás 
ígéretét hordozza. Az újkori gólem-legenda egésze is egy ilyen meditáció, gon­
dolkodás és tapasztalat lehetőségét nyitja meg. A legenda egészének narratív 
ereje által a gondolkodás útnak indul a technika lényege felé. A gólem-legenda 
egészéből kiinduló tapasztalat mozgása úgy gondolkodik a technika lényegéről, 
hogy világossá válik: immár nem technikai jellegű sem ez a gondolkodás, sem 
pedig maga a legenda. Hogy a legenda megvilágíthatja a technika lényegét, 
ígéretet jelent, melynek beteljesülése egyelőre beláthatatlan. Csak várhatunk és 
bizakodhatunk, hogy „az idő kihordja gyermekét”.

AmbrusGábor_Vallási tapasztalat.indd   37 2018.12.04.   14:55:56



– 38 –

� Sapientiana 11 (2018/2) 38–58.

A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai 
tényezők
Gondolatok Fowler szakaszelmélete kapcsán

Kézdy Anikó – Somogyiné Petik Krisztina – Urbán Szabolcs

Abstract
This paper presents the psychological constructs underlying the stages of faith 
in J. Fowler’s faith development theory (form of logic, social perspective tak-
ing, form of moral judgement, bounds of social awareness, locus of authority, 
form of world coherence, symbolic function). and their relationship to every-
day spiritual and religious life.

Kulcsszavak: hitfejlődés, spiritualitás fejlődése, szakaszelmélet, kognitív fejlődés, 
Fowler
Keywords: faith development, spiritual development, stage theory, cognitive de­
velopment, Fowler

Bevezetés

A vallásgyakorlás, a hitoktatás, a lelkivezetés hétköznapi tapasztalatai szerint 
az ember hite, spiritualitása, vallásossága változik az életkora előrehaladtával. 
A valláspszichológia területén mind az elméleti modellek, mind az empirikus 
kutatások arra engednek következtetni, hogy a vallásosság, illetve spiritualitás 
ezen változása elválaszthatatlan a személy pszichológiai fejlődésének külön-

	 Kézdy Anikó pszichológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Pszichológia 
Tanszékének docense; kezdy.aniko@sapientia.hu – Somogyiné Petik Krisztina pszicho-
lógus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Pszichológia Tanszékének vezetője; 
somogyine.krisztina@sapientia.hu – Urbán Szabolcs pszichológus, a Pázmány Péter Ka-
tolikus Egyetem Pszichológia Intézetének oktatója; urban.szabolcs@btk.ppke.hu.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   38 2018.12.04.   14:58:07



– 39 –

A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők

böző területeitől. Az egyes szerzők a személy más és más összetevőjéhez kap-
csolják a spiritualitás változását: Meissner1 pszichospirituális elmélete Erikson 
pszichoszociális stádiumaira épít, a vallásosság kötődéselméleti megközelítései 
a személy Istennel való kapcsolatát a korai kötődési élményekkel hozzák ös�-
szefüggésbe,2 az istenkép fejlődésének modern elméletei3 a korai szülő-gyerek 
kapcsolatot, az önértékelést, a vallásos szocializációt együttesen tartják meg-
határozó szempontoknak. Fowler hitfejlődési szakaszelmélete4 a kognitív fej-
lődést tekinti a változást leginkább meghatározó tényezőnek. Bár elméletének 
a valláspszichológián belül abban az időben használatos hitfejlődés elnevezést 
adta, látni fogjuk, hogy mai szóhasználattal a spiritualitás fejlődése elnevezés is 
találó lenne. Tanulmányunkban az ő elméletének hátterében álló pszichológiai 
területeket tekintjük át, összefüggésben azzal, hogy ezek a területek hogyan 
jelennek meg a hit gyakorlásának formáiban a mindennapokban. Nem térünk 
ki ugyanakkor az elméletet megalapozó teológiai kérdésekre.

Fowler hitfejlődés elmélete

James Fowler 1981-ben publikálta a hit élethosszig tartó változását hat fej-
lődési szakaszban leíró elméletét.5 Megközelítésében a hitet a megismerő-ér-
tékelő strukturális műveletek olyan mintázataként fogja fel, amely a tételes 
tartalom (a hittartalmak) hátterében áll, megalapozza és szervezi azt. Röviden 
összefoglalva, az elmélet a hitre való képesség kognitív alapjait, annak össze-
tevőit írja le. A hit kifejezést („faith”) elkülöníti a hiedelmektől („beliefs”) és 

1	 william Meissner: Life and Faith. Psychological Perspectives on Religious Experience, 
Georgetown University Press, Washington DC, 1987.

2	 Urbán Szabolcs: A vallásosság kötődéselméleti megközelítése, Doktori értekezés, Debreceni 
Egyetem, 2013.

3	 Ana-Marie Rizutto: Birth of the Living God: A Psychoanalytic Study, Chicago University 
Press, Chicago, 1979.

4	 James W. Fowler: Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for 
Meaning, Harper and Row, San Francisco, 1981.

5	 James W. Fowler: Faith Development Theory and the Postmodern Challenges, The Inter­
national Journal for the Psychology of Religion 11 (2001/3) 159–172; James W. Fowler 
– Heinz Streib – Barbara Keller: Manual for Faith Development Research, 3rd Edition, 
Center for Research in Faith and Moral Development, Atlanta – Center for Biographical 
Studies in Contemporary Religion, Bielefeld, 2004.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   39 2018.12.04.   14:58:07



– 40 –

Kézdy Anikó – Somogyiné Petik Krisztina – Urbán Szabolcs

a vallástól („religion”): hiedelmeken a tételes hittartalmakat érti, míg valláson 
a hittartalmak kifejezési formáit, például rítusokat, szimbólumokat. A hit te-
hát átfedésben lehet az intézményes vallásossággal és a vallásgyakorlással, de a 
kettőnek vannak egymástól teljesen független területei is. Ebből következik, 
hogy a hitnek lehetnek vallásos és nem vallásos megnyilvánulási formái is; és 
hogy a hit struktúrája alapvetően azonos lehet akár különféle vallásgyakorlatok 
esetében is. Huszonegyedik századi nyelvezettel szólva tehát elméletét a spi-
ritualitás-fejlődés szakaszelméletének is nevezhetnénk. A pozitív pszichológia 
modern elméleteihez hasonlóan Fowler a hitet a személyiség központi struk-
túrájának tartja. Ez a központi struktúra az élet értelmének, az élet legfőbb 
értékeinek, valamint a transzcendenssel való viszonynak a keresésére irányul, 
melyben a kapcsolati aspektus és az elköteleződés járulnak hozzá az identitás 
kibontakoztatásához. A hit Fowler szerint egyetemes emberi jelenség, összete-
vői és fejlődése független az adott kultúrától.

Fowler a hit fejlődését hat (pontosabban hat plusz egy) lépcsőfokban írja 
le. Mint minden fejlődéslélektani szakaszelméletnek, ennek a modellnek a 
hátterében is az az alapfeltevés áll, hogy a fejlődés egymástól minőségileg és 
működésileg különböző lépcsőfokokon keresztül zajlik. Az egyes szakaszok 
(lépcsőfokok) a megismerés, az értelemalkotás és az értékek melletti elkötele
ződés integrációjából származó tipikus mintázatokat jelentik. Fowler ezeket 
hét pszichológiai terület (konstruktum) fejlődési jellemzője mentén vizsgálja. 
Az ő megközelítésében tehát a hit fejlődése nem a hittartalmak változását je-
lenti, hanem a hit szerkezetének, az elemek elrendezési módjának fejlődését – 
vagyis azt, ahogyan a hitbeli kérdésekről gondolkodunk. Éppen ezért szerinte 
a hittartalmak változása nem feltétlenül jár együtt a hit változásával, vagyis egy 
másik fokozatba lépéssel, és az életkor előrehaladása sem jelenti feltétlenül a 
következő szakaszba lépést. Kuhn tudományfilozófiai felfogásához hasonlóan,6 
a következő szakaszba jutáshoz az értelemadás megszokott módjának lebontása 
és egy új rendszer felépítése szükséges; ez több éven át elhúzódhat. A korai 
szakaszok az egyes emberek között sokkal több hasonlósággal jelennek meg, 
hiszen a gyerekkori gondolkodás fejlődésmenetét jobban meghatározza a bio-
lógiai érés, azonban az életkor előrehaladtával egyre kevésbé lehet egyértelmű-
en megfeleltetni egymással az egyes életkorokat és a szakaszokat. A szakaszok 
között nincsen éles határvonal; és nem mindenki sorolható be egyértelműen 

6	 Urbán Szabolcs: Piaget valláslélektani értelmezéséről, in Horváth-Szabó Katalin (szerk.): 
Vallásosság és személyiség, PPKE, Piliscsaba, 2007, 37–50.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   40 2018.12.04.   14:58:07



– 41 –

A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők

egy-egy szakaszba, mivel a hét besorolási szempont nem feltétlenül fejlődik 
azonos ütemben.

Ahogyan látni fogjuk, a hitről való gondolkozás kibontakozását segítheti 
a hittel kapcsolatos kérdésekkel való foglalkozás – ezen ismét nem feltétlenül a 
hittartalmak elsajátítását, a tudás bővítését értjük, hanem a megismerő-szerve-
ző műveletek gyakorlását, aktuális korlátainak feszegetését, ami végül a struk-
túra változásához vezethet. Krízisek, döntéshelyzetek például vezethetnek így 
(az életkorhoz képest korábbi) továbblépéshez. A szakirodalom a poszttraumás 
növekedés egyik részeként írja le a spirituális növekedést, érést;7 ennek hátteré-
ben feltételezhető, hogy a nehéz élethelyzet a hitkérdések átgondolására, töp-
rengésre szorítja rá a személyt, amely magával hozhatja a struktúra módosulását. 
Valószínűleg ezen a ponton lehet szerepe a hitoktatásnak, illetve lelkivezetésnek 
is a hit fejlődésének támogatásában, elősegítésében. Az utolsó szakaszt, az uni-
verzáló, egyetemes hit szakaszát Fowler maga is úgy írta le, mint a fejlődés 
távlati célját, az emberi kiteljesedés azon formáját, amelynek megvalósítására 
törekedhetünk. Megkockáztathatjuk tehát azt a kijelentést, hogy a fejlődési 
szakaszokban való érés elősegítése, majd a továbblépésnek, a meglévő keretek 
meghaladásának bátorítása az emberekkel való foglalkozás feladata lehet.

A hit szakaszai Fowler szerint

A következőkben röviden ismertetjük a Fowler által leírt hitfejlődési szaka-
szokat. Az elmélet a hat szakasz előtt egy nulladikat is megjelöl, a magzati- és 
csecsemőkorban jellemző differenciálatlan hit szakaszát. Fowler azért nevezi ezt 
nulladik szakasznak, mivel szerinte valódi hitről itt még nem beszélhetünk, 
hiszen a fogalmi műveletek kialakulását és a nyelvhasználatot megelőző idő-
szakról van szó. Erikson8 elméletére alapozva feltételezhető, hogy a csecsemő 
gondozójával való kapcsolatában alapvető tapasztalatokat szerez a kölcsönös-
ségről, hitről, bizalomról, autonómiáról, illetve ezek ellentéteiről, melyek a hit 
fejlődésének alapjait jelentik.

7	 Richard G. Tedeschi – Crystal L. Park – Lawrence G. Calhoun: Posttraumatic 
Growth: Conceptual Issues, in Richard G. Tedeschi – Crystal L. Park – Lawrence G. 
Calhoun (eds.): Posttraumatic Growth: Positive Changes in the Aftermath of Crisis, Lawrence 
Erlbaum, Mahwah, NJ, 1998, 1–22..

8	 Erik H. Erikson: Childhood and Society, Norton, New York, 1963.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   41 2018.12.04.   14:58:07



– 42 –

Kézdy Anikó – Somogyiné Petik Krisztina – Urbán Szabolcs

Az első szakasz a kisgyermekkorra jellemző intuitív-projektív hit. A hit a 
fantázia és a valóság keveredésével jellemezhető; az epizodikus, ok-okozati ös�-
szefüggéseket nélkülöző gondolkodásból igen eredeti asszociációk, képek szü-
letnek. Ebben a szakaszban jut a legtöbb hely a képzelet számára. A hittel kap-
csolatban ebben a korban megtapasztalt, fantáziával átszőtt képek, pozitív és 
negatív érzelmi benyomások (például biztonságérzet, félelem) közrejátszanak a 
hit későbbi alakulásában.

A második szakasz, a mitikus-literális hit a kisiskolás korra jellemző. A konk-
rét műveletek korszakába lépve a gyerekek képesek az eseményeket értelmes 
összefüggésrendszerbe összekapcsolni, elválasztani a fantáziát, a meséket a va-
lóságtól, az ok-okozati összefüggések megértésével időben és térben rendezett 
történetekben gondolkodni; mindez kihat a vallásos tanítások megértésére is. 
Emellett egyre inkább a sajátjukként tekintenek azokra a történetekre, hittar-
talmakra, szokásokra, amelyek kifejezik a saját közösségükhöz tartozást. Isten-
képük a konkrét gondolkodás kötöttségei miatt még antropomorf. A  szim
bólumok, hitbeli kérdések magyarázatánál szintén hajlanak a konkrét, szó 
szerinti (literális) értelmezésre.

A harmadik szakasznak, a szintetikus-konvencionális hit szakaszának az el-
nevezése arra utal, hogy a személy a kezdeti formális műveleti gondolkodás, 
absztrakciós képesség, valamint a fejlett nézőpontátvétel segítségével egység-
be rendezi (szintetizálja) a mások véleményén alapuló (vagyis konvencionális) 
hittartalmakat. Ebben a szakaszban a kapcsolatok kialakítása és fenntartása 
jelenti a legfőbb értéket a személy számára; (vallásos) identitását a számára 
fontos személyekből, valamint azokból a csoportokból vezeti le, ahová szemé-
lyes kapcsolatok fűzik. Mindezek miatt hitében még inkább „konformista”: 
a gondolkodást, a viselkedést főképp a közösség értékrendjéhez való igazodás 
határozza meg, de már megjelennek a független, önálló identitás alakulására 
utaló, azzal összefüggő személyes elemek is. Ez a szakasz nagyjából kiskamasz 
korban jelenik meg, és sok esetben felnőttek hitére is jellemző lehet.

A késő serdülő-, illetve fiatal felnőttkorban megjelenő individuális-reflektív 
hit szakaszának legjelentősebb változása a formális gondolkodás kiteljesedésén 
(általában a tizenéves kor első felében), valamint a társas kapcsolatok körének 
kiszélesedésén (a késő serdülőkorban) alapszik. A személy kilép az elsődleges 
csoportok kötelékéből, és maga választotta személyekkel és csoportokkal alakít 
ki kapcsolatokat. A felismerés, hogy egy csoport normái, nézetei relatív termé-
szetűek és nem általánosak, valamint az a képesség, hogy az egyéni és a csoport 
normáit explicit fogalmakká alakítsa át, lehetővé teszi azt, hogy a személy kri-
tikai távolságba kerüljön mások véleményétől, és kialakítsa saját álláspontját. 

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   42 2018.12.04.   14:58:07



– 43 –

A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők

Ezen a szinten a személy autonóm módon alakítja ki azt, hogy miben hisz, és 
képes is azt kifejezni. Éppen ezért a hit ebben a szakaszban gyakran inkább 
ideológia- vagy világnézet-jellegű; a szakaszt az „életfilozófia” kialakítása idő-
szakának is nevezhetjük. A személyes hitrendszer felépítése, az autonóm mó-
don választott értékek melletti elköteleződés az identitás megszilárdulásának 
egyik sarokköve. Ugyanakkor a gondolkodás ebben a szakaszban még dicho-
tóm jellegű, fekete-fehér: túlságosan élesen, átmenetek és közös pontok nélkül 
különbözteti meg a csoportokat, nézeteket. Időtartamát tekintve ez a szakasz 
hosszúra nyúlhat: a serdülőkor közepétől az életközépig is eltarthat.

Az ötödik szakasz, az összekapcsoló-elmélyülő hit leggyakrabban az élet köze-
pén jelenik meg, és már dialektikus gondolkodással jellemezhető. A személy 
tudatában van annak, hogy a valóságot számos különböző értelmezési rend-
szerrel közelíthetjük meg, és ezek az értelmezési lehetőségek és szempontok 
gazdagítanak és távlatokat nyitnak. Kevésbé foglalkoztatja az, hogy – akár té-
nyeket és értelmezési lehetőségeket figyelmen kívül hagyva vagy egy már létező 
fogalmi kerethez hozzáigazítva – megvédje saját álláspontját. Mer közel enged
ni magához olyan (hit)tartalmakat, spirituális vagy vallásos tapasztalatokat, 
amelyek nagyon különböznek eddigi felfogásától, vagy fenyegetőek lehetnek 
az identitás vagy a világnézet szempontjából. Ebben a szakaszban a személy 
kész arra, hogy befogadja a valóság sok szempontú megközelítéséből fakadó 
feszültséget, valamint arra, hogy integrálja azokat az elemeket, melyeket az 
előző fokozaton saját belső biztonsága és a valósághoz való kognitív és érzelmi 
alkalmazkodása érdekében figyelmen kívül kellett hagynia (például ellentmon-
dások, a hit paradoxonjai). Tudatában van saját nézőpontja és a megértés kor-
látjainak. Fontossá válnak a számára eddig rejtve maradt dolgok, például énjé-
nek nem tudatos részei, cselekedeteinek tudattalan motívumai. Ez a nyitottság 
teszi egyre inkább képessé a személyt arra, hogy kapcsolatba lépjen azzal az Is-
tennel, aki a misztérium, egyszerre ismeretlen és ismerős. A személy tudatában 
van a megértés történeti és adott pillanatra vonatkozó korlátjainak is; képes 
magát egy adott kultúra, hagyomány, történelmi kor kontextusában látni, és 
ezt figyelembe venni mások cselekedeteinek, gondolkodásának értelmezésénél 
is. (Itt jegyezzük meg, hogy ezt a fajta nyitottságot az értelmezés sokféleségére 
az elköteleződésben megnyilvánuló érett identitás különbözteti meg egyértel-
műen a diffúz identitásra jellemző kritikátlan szempont- és értékváltásoktól.)

Az utolsó szakasz, az univerzáló, egyetemes hit szakasza Fowler elméletében 
inkább feltételezett szakasz; az emberi kiteljesedés képeként fogható fel. Leírá-
sának alapjául a kognitív fejlődés logikai alapokon történő kiterjesztése, erköl-
csi és vallási vezetők életrajza, valamint főbb vallási hagyományok normatívái 

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   43 2018.12.04.   14:58:07



– 44 –

Kézdy Anikó – Somogyiné Petik Krisztina – Urbán Szabolcs

szolgáltak. A személy itt túllép az ötödik szakasz paradoxonjain, mert a néző-
pontátvétel tekintetében még kiterjedtebb benne-foglalás jellemzi: a minden 
élőt befogadó közösség elgondolása. Míg az ötödik szakaszban a személy, a 
család, a saját csoport igényei még mindig befolyással lehetnek az egyén dönté-
seire, gondolkodására, a hatodik szakaszra ez megszűnik. Éppen ezért gyakran 
tekintenek úgy ezekre a személyekre, mint a biztonságot adó, a meglévő (val-
lási, társadalmi) rendszereknek a felforgatóira, hiszen gondolkodásuk megha-
ladja a megszokott formákat. A mindennapi megtapasztalás központja elfordul 
az én-től és teljes nézőpontváltás következik be: a fókuszban az Istennel (vagy 
univerzummal stb.) való egység lesz. Ugyanakkor az én háttérbe szorulása el-
lenére a körülötte lévők szemében eleven és erőteljes személyiségek maradnak.

A hit fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők

A fent ismertetett hitfejlődési szakaszok felállításához Fowler hét pszicholó-
giai változó egyenkénti fejlődését, valamint ezek fejlődési fokainak jellegzetes 
együttállásait vizsgálta – az elmélet szerint ezek a háttértényezők alakítják ki 
egy-egy szakasz hitének jellegzetességeit. Ezen változók tanulmányozása tehát 
segít megérteni az adott életkor spiritualitásának, vallásosságának, vallásos gon-
dolkodásának sajátosságait. A hét megismerő-értékelő művelet a következő:

1) a gondolkodás jellegzetességei Piaget kognitív fejlődési szakaszai alapján;
2) társas nézőpontátvétel, vagyis az a képesség, hogy mások nézőpontjába 

beleképzeljük magunkat;
3) az erkölcsi ítéletalkotás módja Kohlberg erkölcsi fejlődés szakaszelmé-

lete alapján;
4) a társas tudat határa, vagyis kikből áll a világ a személy számára;
5) a tekintély (autoritás) helye, vagyis kit és miért fogad el a személy a 

tekintély, a hatalom forrásának;
6) a világ koherenciája, vagyis a személy számára mennyire állnak össze 

egységes egésszé a történések, a világban tapasztalt jelenségek;
7) a szimbólumalkotás, szimbólumértelmezés képessége.

A következőkben ennek a hét pszichológiai változónak a fejlődését tekintjük 
át, különös tekintettel a vallásosság jellegzetességeit meghatározó oldalukra. 
Mint látni fogjuk, a hét konstruktum nem különíthető el élesen egymástól, 
az egyik területen bekövetkező változás összefonódhat a másik területen vagy 
területeken bekövetkező változással.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   44 2018.12.04.   14:58:07



– 45 –

A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők

Az első változó: a gondolkodás jellegzetességei (Piaget kognitív fejlődési szakaszai 
alapján)9

Piaget-nak a gondolkodás fejlődéséről alkotott elmélete széles körben ismert, 
rövid ismertetését mégsem kerülhetjük el, hiszen ez alapozza meg a Fowler-i 
hitfejlődés-elméletet. A gondolkodás fejlődése megfigyelhető többek között a 
hitbeli kérdések értelmezésének változásában.

Az intuitív-projektív hitet a gondolkodás műveletek előtti korszaka jellemzi. 
Ezen a szinten a gyermek gondolkodásában a fantázia nem különül el a való-
ságtól, a kettő egybemosódik. Az összefüggések megállapítása az ok-okozati 
következtetések helyett asszociációkon alapul. A gondolkodásra jellemző még 
az egocentrizmus, ami azt jelenti, hogy a másik nézőpontját nem képes átven-
ni. Ebben a szakaszban a gyermek világlátását az animizmus jellemzi: a tárgya-
kat élettel ruházza fel, és szándékokat tulajdonít nekik.

A mitikus-literális hit a gondolkodás konkrét műveleti szakaszában jellemző. 
Ebben a szakaszban a gyermek képes a konkrét ok-okozati összefüggések meg-
értésére, így az élet eseményeit is ezek alapján írja le. Képes osztályozni, cso-
portba és sorba rendezni tárgyakat és eseményeket. Megérti a megfordíthatósá-
got és a megmaradás törvényét. Már elkülöníti a látszatot a valóságtól.

A szintetikus-konvencionális hit a formális műveletek kezdetén jelenik meg. 
Ekkor a személy kezdi felfedezi a világban a rendszereket és összefüggéseket. 
A logikai műveletek tekintetében inkább az induktív, mint a deduktív műve-
letekre képes, azaz adott eseményből tud általános szabályra következtetni, így 
egyszerű elméleteket, általánosításokat hoz létre, de az elméleteket még nem 
képes szisztematikusan tesztelni. Képessé válik arra is, hogy hipotézisekben 
gondolkodjék; ez előfeltétele annak, hogy magát egy harmadik személy né-
zőpontjába beleélje. Ennek megfelelően bele tud helyezkedni egy harmadik 
személy, vagy akár egy csoport nézőpontjába is. Hipotézis-alkotó képessége 
azonban még nem tudatos: gyakran eljut a helyes válaszokig, de nem tudja 
megmondani, hogyan jutott el oda (vagyis még nem képes magáról a gondol-
kodási folyamatról gondolkodni). Az absztrakció és az általánosítás képessé 
teszi arra, hogy lehetőségekben gondolkodjon – így túllépjen a jelen pillanat 
keretein. Összefoglalva: a formális műveletek megjelenésének kezdetén a fiatal 
nem képes se a szigorúan rendszeres, se a kritikai gondolkodásra. Szemlélete 
gyakran egyoldalú, vagy sztereotípiákat használ.

9	 Jean Piaget: Az értelem pszichológiája, Gondolat, Budapest, 1993; Uő: Intellectual evolu-
tion from adolescence to adulthood, Human Development 15 (1972/1) 1–12.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   45 2018.12.04.   14:58:07



– 46 –

Kézdy Anikó – Somogyiné Petik Krisztina – Urbán Szabolcs

Az individuális-reflektív hit lehetősége a formális gondolkodás úgynevezett di­
chotóm fajtájának kibontakozása után jelenik meg. A személy ekkor képes rend-
szereket, összefüggéseket létrehozni, és többdimenziós problémákat elemezni. 
Már nem csupán megalkot hipotéziseket, hanem képes e hipotézisek szigorú 
tesztelésére is, és reflektál magára a gondolkodási folyamatra. Érvelése lineáris, 
deduktív, a problémákra meghatározott rendszer vagy koncepciók alapján ke-
res megoldást. Nagyon érdekli a rendszerhatárok kérdése: a megkülönböztetés, 
a definíciók, így hajlamos a „vagy-vagy” osztályozásokra. Rendkívül fontos szá-
mára a világnézeti és hitbeli kérdések logikus igazolása, emiatt figyelmen kívül 
hagy bizonyos ellentmondásokat. Az ellentétes állításokat nem tartja feszült-
ségben, inkább meg akarja őket szüntetni.

Az összekapcsoló-elmélyülő hit a formális műveletek dialektikus használatához 
köthető. Az előző szakaszhoz képest megjelenik a gondolkodás dialektikus jelle-
ge: a személy tudatában van a jelenségekben rejlő (lehetséges) feszültségeknek 
és ellentmondásoknak, és ezeket a mélyebb megértés lehetőségeként értékeli. 
Nem törekszik mindenáron a paradoxonok kiküszöbölésére; elviseli a két- vagy 
többértelműséget. Felismeri a véges (gondolkodási, megismerési) rendszerek 
korlátjait. Az előző szakasz dichotómiára való törekvésével szemben itt inkább 
a benne-foglalásra való törekvés a jellemző: képes egy adott problémát vagy 
kérdést számos perspektívából vizsgálni és több különböző elemzési módot 
használni. – A serdülőkortól az érett felnőttkor felé haladva tehát a hit fejlő-
désének területén a gondolkodás a redukcionizmustól az ellentétek és ellent-
mondások tudatosulása és elfogadása felé mozdul el. Hasonló folyamatot ír le 
Labouvie-Vief10 is: szerinte a kognitív és érzelmi tapasztalatok integrálásával 
párhuzamosan, az érett felnőttkor feladata az is, hogy a valóság dualista fel-
fogását dialektikusabb, integráltabb fogalmak váltsák föl a transzcendensről 
vallott nézetek tekintetében is.

Az univerzáló-egyetemes hit képességét Fowler a szintetizáló formális művele­
tekhez köti. Ezen a gondolkodási szinten a felnőtt tudatában van a világban 
tapasztalható paradoxonoknak és ellentmondásoknak, de képes feloldani az 
ezekből származó feszültséget anélkül, hogy az ellentéteket figyelmen kívül 
hagyná vagy egybemosná. A paradoxonok feloldására egy mélyebb szintű 
elemzés segítségével képes: a sokszínűségben megtalálja a rejtett, mögöttes azo
nosságokat.

10	 Gisela Labouvie-Vief: Affect complexity and views of the transcendent, in Polly Young-
Eisendrath – Melvin E. Miller (eds.): The Psychology of Mature Spirituality: Integrity, Wis­
dom, Transcendence, Brunner-Routledge, New York, 2000, 103–119.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   46 2018.12.04.   14:58:07



– 47 –

A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők

A második változó: a társas nézőpontátvétel képessége

A hit alakulását befolyásolja az a képesség, hogy mások nézőpontjába mennyi-
re tudjuk beleképzelni magunkat. Ezt a pszichológiai változót Fowler Selman11 
elmélete alapján építette bele a hit szakaszaiba. A társas nézőpontátvétel ké-
pességének változását a hit területén többek között a hitkérdésekről folytatott 
beszélgetések, vagy az imádság változásánál figyelhetjük meg.

Az intuitív-projektív hit szakaszában az egocentrikus gondolkodás miatt az em­
pátia kezdetleges. Az empátia alapjai megtalálhatók a személyiségben, azonban 
az empátia kifejezése utánzáson alapul, ugyanis a gyerek a másik személy néző-
pontját nem tudja felvenni. Nem ismeri fel azt sem, hogy mások ugyanazt az 
élményt vagy cselekvéssort az övétől eltérő módon is értelmezhetik. A másik 
személy észlelésében a döntő szempont a megfigyelőre tett hatás (például félek 
tőle, vagy jutalmat várhatok). A beszélgetések inkább monológ jellegűek.

A mitikus-literális hit szakaszát az egyszerű perspektíva-átvétel jellemzi. A gye-
rek ezen a ponton már megérti, hogy mások nézőpontja különbözhet az övé-
től, és konkrét helyzetekben képes átvenni mások nézőpontját. Megszűnik a 
párhuzamos monológ, hatékonyabb lesz a kommunikáció, azonban érzelmi, 
akarati szempontból még tapasztalható az a tendencia, hogy a másik személy-
nek is ugyanolyan vágyakat, szükségleteket tulajdonít, mint saját magának.

A szintetikus-konvencionális hit szakaszában a kölcsönös interperszonális per­
spektíva-átvétel figyelhető meg. A serdülő már felismeri, hogy a másik személy-
nek saját belső világa van. Képes erről a belső világról elképzelést alkotni, és 
megpróbálja megérteni azt. A „Mit gondolsz, mit érez ő ezzel kapcsolatban?” 
típusú kérdéseket saját magától elvonatkoztatva képes megválaszolni. Ugyan-
akkor ebben a folyamatban a fantázia és a projekció még keveredik a megfi-
gyeléssel, emiatt gyakran inkább a másik érzelmeit, hangulati állapotát tudja 
elképzelni, sok sztereotip elem felhasználásával. Ezen a szinten a személy arra 
is képes, hogy saját gondolatait és érzéseit egy másik személy nézőpontjából 
szemlélje (önreflexív nézőpont). Kezdi megalkotni az „általánosított másik”-at 
(mit gondolnak általában mások), ez azonban még nem tudatos, és leginkább 
a személy konkrét társas kapcsolatai alapján alakul. Foglalkoztatja az, hogy 
mások mit gondolnak, szeretne megfelelni mások elvárásainak, különösen a 
„általánosított másik”-nak. Az önmeghatározásra ebben a szakaszban a társas 
kapcsolatokba ágyazottság jellemző: a másik (például a jelentős másokkal való 

11	 Robert L. Selman: The growth of interpersonal understanding: Developmental and clinical 
analysis, Academic Press, New York, 1980.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   47 2018.12.04.   14:58:07



– 48 –

Kézdy Anikó – Somogyiné Petik Krisztina – Urbán Szabolcs

kapcsolat) meg tudja határozni az ént, és gyakran veszi át mások véleményét 
tudatos kiértékelés nélkül.

Az individuális-reflektív hit szintjén a saját maga választotta csoportra kiter­
jesztett nézőpont jellemző (társadalmi perspektíva). A serdülőkor második felétől 
kezdve fokozatosan bontakozik ki a nézőpontátvételnek az a formája, amely 
átgondoltabb, fogalmi alapokon nyugszik, kevésbé játszanak bele az érzelmek, 
tehát a személy rendszerezett alapon közelít mások nézőpontjához. Képes a 
magáévá tenni a társadalom, a törvények vagy az erkölcs általánosított néző-
pontját. Megérti a másik személy teljesen egyedi mivoltát (például a gondol-
kodás, az élettörténeti sajátságok tekintetében). A másik személy belső világát 
elméleti alapokon – a személyiség vagy az ideológia mentén magyarázza. Fi-
gyelembe veszi és elemzi a másik nézőpontját, ezt azonban gyakran defenzív 
módon teszi, a saját álláspontját védve. Saját világnézetét összehasonlítja má-
sokéval, azok fényében indokolja és törekszik fenntartani azt.

Az összekapcsoló-elmélyülő hit szintjén a személy kölcsönösséget él át azokkal a 
csoportokkal, társadalmi osztályokkal, hagyományokkal is, amelyek „mások”, mint 
a sajátja. Ebben a szakaszban a személy identitása már eléggé kiforrott, ezért 
képes úgy felvenni a másik nézőpontját, hogy közben nem foglalkoztatja őt a 
saját álláspontjának megvédése. Képes elgondolni azt, hogy mit jelenthet vala-
mi a másik számára anélkül, hogy abba belevetítené saját elképzeléseit. Olyan 
nézőpontokat is fel tud venni, amelyek gyökeresen különböznek a sajátjától, és 
képes a saját nézőpontját félretenni azért, hogy a világot a másik szemszögéből 
lássa. Tudatában van annak, hogy a különböző nézőpontok nemcsak lehetsé-
gesek, hanem szükségesek is, hiszen a problémák vagy a valóság csak sokféle 
nézőpontból közelíthető meg igazán.

Az univerzáló-egyetemes hit szintjén a személy a létezés közösségéhez tud kapcso­
lódni. A személyre a szolidaritás és az azonosulás érzése jellemző. Közösséget 
vállal minden létezővel, miközben képes konkrét személyek nézőpontjával való 
azonosulásra is.

A harmadik változó: az erkölcsi ítéletalkotás módja (Kohlberg elmélete alapján)12

Kohlberg, a korábbi morális fejlődés teóriákkal ellentétben, elméletében szét-
választotta az erkölcsi gondolkodás fejlődését a vallásosságtól. Az ő értelme-

12	 James Fowler: Moral Stages and the Development of Faith, in Brenda Munsey (ed.): Mo­
ral Development, Moral Education, and Kohlberg. Basic Issues in Philosophy, Psychology, Reli­
gion and Education, Religious Education Press, Birmingham, Alabama, 1980, 130–160.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   48 2018.12.04.   14:58:07



– 49 –

A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők

zésében a moralitás fogalma független a vallás (vagy bármely világnézet) által 
kínált értékektől, és leírható pusztán a kognitív fejlődés egy vonulataként.13 
Fowler elmélete ezt a Kohlberg által felkínált kognitív vonalat használja fel, így 
kapcsolva vissza a moralitást a hithez. Az erkölcsi ítéletalkotás fejlődése többek 
között a vallás által előírt szabályok értelmezésének módjában, a szabályok kö-
vetésének indítékaiban figyelhető meg.

Az intuitív-projektív hit a „jutalmazás-büntetés” erkölcsével jár együtt. Ezen a 
szinten a gyermek (vagy akár felnőtt) számára az erkölcsi ítéletalkotás (vagyis, 
hogy valamit jónak vagy rossznak ítél meg) legfőbb szempontja az, hogy ő 
maga milyen fizikai következményekkel számolhat az adott cselekedetet köve
tően. Leginkább a büntetés (különösen a fizikai büntetés vagy a megvonás) 
elkerülése a meghatározó.

A mitikus-literális hit szintjét az instrumentális hedonizmus (a kölcsönösség 
elve) jellemzi. Az erkölcsi ítéletek alapja az instrumentális kölcsönösség („Azt 
teszem meg neked, amit te megteszel nekem.”). A kölcsönösség egyszerű és 
konkrét dolgokra, tevékenységekre vonatkozik. A szabályok követésének leg-
főbb kritériuma, hogy azok a személy szükségleteit, érdekeit szolgálják-e.

A szintetikus-konvencionális hit szakaszában az erkölcsi gondolkodást az inter­
perszonális elvárások jellemzik. Mivel ebben a szakaszban a legfontosabb értéket 
a kapcsolatok jelentik, ezért az erkölcsi ítéletek alapja is a harmóniára és köl-
csönösségre való törekvés a személyes kapcsolatokban. A személy olyan értékek 
mellett köteleződik el, amelyek a kapcsolatokat szolgálják: lojalitás, őszinteség, 
kölcsönösség, egyetértés stb. A személy számára a szabályok betartásában az 
a legfontosabb, hogy megfeleljen (a számára fontos) mások elvárásainak, és 
teljesítse a szerepéhez tartozó kötelezettségeket. Mivel a társas tudat, a „világ” 
azokból áll, „akik olyanok, mint mi”, az idegenekhez (vagyis azokhoz, akik 
nem ebbe a kategóriába tartoznak) morális szempontból kétféle módon vi-
szonyulhat: 1. úgy kezeli őket, mint a saját csoportot (vagyis projektál), ekkor 
ugyanazok az erkölcsi kötelezettségeket kéri rajtuk számon, mint a saját cso-
port esetében; 2. deviánsnak tartja őket, így ők nem léphetek fel erkölcsi köve-
telésekkel az egyénnel szemben. Vagyis a „társadalom” normáit nem absztrakt 
módon képezi le, hanem a saját csoport normáit kezeli úgy, mintha általános 
érvényűek lennének. Ezt a szintet – a negyedik szakasszal együtt – Kohlberg az 
„igazságosság és rend” szakaszának is nevezi. A harmadik szakaszban azonban 
mindez csak a saját csoportra vonatkoztatva jelenik meg.

13	 Horváth-Szabó Katalin: Vallás és emberi magatartás, PPKE, Piliscsaba, 2007.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   49 2018.12.04.   14:58:07



– 50 –

Kézdy Anikó – Somogyiné Petik Krisztina – Urbán Szabolcs

Az individuális-reflektív hit szintjét a társadalmi perspektíva, átgondolt re­
lativizmus vagy osztályhoz kötött univerzalizmus jellemzi. Az erkölcsi ítéletek 
fókuszában a társadalom rendjének fenntartása és az egyénnek az ezzel kap-
csolatos kötelezettségei állnak. Kohlberg a „törvény és rend” központú indok-
lás szakaszának nevezi: az a helyes, a jó, ami az adott rendszerben az egyén 
kötelessége. Ezeket a szabályokat a személy racionális alapokon meg is tudja 
védeni. Saját maga és mások megítélése a társadalmi rend fenntartásához való 
hozzájárulásukon alapul. A társadalmi rend fenntartása előrébb való, mint az 
egyén jogai vagy szükségletei. A betartandó törvények azonban a saját maga 
választotta csoport törvényei: nem képes még a törvények feletti (vagy törvé-
nyeken túli) perspektívát felvenni.

Az összekapcsoló-elmélyülő hit szintjén az egyén a fölérendelt törvényekben gon­
dolkodik. Ezen a szinten az erkölcsi ítéletalkotásnak több, jól elkülöníthető 
módja lehet: például utilitarista (haszonelvű), antropológiai szemléletű, tár-
sadalmi szerződésen alapuló; közös azonban bennük a társadalmi normákon 
felüli perspektíva. A személy feltételezi olyan erkölcsi szabályok létét, amelyek 
felette állnak a konkrét társadalmi vagy kulturális normáknak, emellett az er-
kölcsi vonatkozású kérdésekben több szempontot is figyelembe tud venni. Az 
erkölcsi ítélet gyakran egy dialektikus érvelési folyamat során születik, amely-
ben egymásnak feszülnek az ellentmondó igények, és a megoldás egy olyan elv 
megtalálását jelenti, amely feloldja ezt a feszültséget. Az erkölcsi ítéletalkotás 
gyakran utilitarista szempontú: az erkölcsi döntés meghozatalánál a versen-
gő igényeket összeveti a lehetséges előnyökkel (például minél jobbat minél 
többeknek). Azonban gyakran figyelmén kívül kerülnek olyan személyek vagy 
csoportok, akik érdekeit az utilitarista elv nem szolgálja. Tudatában van a kul-
turális értékek és normák relatív voltának, mégis igazodik hozzájuk, ha maga-
sabb elvekkel nem ütköznek.

Az univerzáló-egyetemes hit erkölcsi gondolkodásának lényege a létezéshez való 
hűség. Ezen a szinten az erkölcsi ítéletalkotás univerzális megközelítésen alap-
szik; az egyenlő bánásmód mindenkire kiterjed. Magában foglalja az önfelál-
dozást az emberiség szolgálatában.

Egy kis kitérő: az erkölcsi gondolkodás fejlesztésének szempontjai
Fowler hitt abban, hogy az ember erkölcsisége fejleszthető az erkölcsi gondol-
kodás fejlesztése által, és ezt leginkább erkölcsi dilemmák megvitatása révén 
érhetjük el. Az erkölcsi gondolkodás fejlődésével kapcsolatos empirikus vizs-
gálatok kimutatják, hogy az erkölcsi dilemmák segítségével történő fejlesztési 
kísérletek akkor hatásosak, ha a dilemmák feldolgozásánál a személyek az aktu-

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   50 2018.12.04.   14:58:07



– 51 –

A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők

ális fejlődési szakaszukat csak egy fokkal meghaladó érvekkel, szempontokkal 
találkoznak a megbeszélés során. A fejlettségi szintjüket két vagy három fokban 
meghaladó érvelés már nem képes fejlesztő hatást kifejteni.14 – A hétköznapi 
tapasztalatok ugyanezt látszanak igazolni a hit fejlődésével kapcsolatban is, ám 
empirikus vizsgálati eredmény nem áll rendelkezésre ezen a téren.

A negyedik változó: a társas tudat határa

A társas tudat határa hétköznapi kifejezéssel azt jelenti: kikből áll a világ a sze
mély számára. Ez a fejlődési vonulat spirituális szempontból leginkább a (val-
lási) közösség, a közösségvállalás témájánál érhető tetten.

Az intuitív-projektív hit szintjén a család és a „jelentős mások” számítanak. 
A gyerek számára a világ leginkább a családból áll. Felismer és megnevez más 
személyeket is, de a kapcsolati viszonyok rendszerezéséhez nem állnak rendel-
kezésére kategóriák.

A mitikus-literális hit szakaszában a gyermek azokra fókuszál, akik „olyanok, 
mint mi” (családi, etnikai, faji, társadalmi osztály, vallási viszonylatban). Elsőd-
legesen még mindig a családdal azonosul, de a társas tudat határa jelentősen 
kitágul: megjelennek az iskolatársak, tanárok, barátok, a vallási közösség. Má-
sok elfogadásánál külsőségekre támaszkodik, és mások csoportosításának is ez 
az alapja: „akik olyanok, mint mi” és „akik nem olyanok, mint mi.” A sztereo-
típiák hangsúlyosan vannak jelen. A saját csoport szokásaitól eltérő jelensége-
ket figyelmen kívül hagyja, vagy sztereotípiák segítségével oldja fel.

A szintetikus-konvencionális hit szakaszában azok a csoportok számítanak, 
ahová személyes kapcsolatok fűződnek. A társas tudat határai nem nyúlnak túl 
azokon a csoportokon, amelyeknek a személy közvetlenül tagja: család, kor-
társcsoport, valamint, újabban, a médián keresztül megjelenő csoportok. Ezek 
közül a kortárscsoport fontossága kezd hangsúlyosabbá válni. A saját csoport 
normáihoz még nem képes kritikailag vagy független nézőpontból viszonyul-
ni; gyakran törvényerejűnek tekinti, olyannak, amitől nem lehet eltérni. A sa
ját kapcsolati hálóján kívül eső csoportokat a személy erősen sztereotip módon 
kezeli; általánosít, a sztereotípiákat nem vizsgálja felül, és időnként más cso-
portokra is projektálja a saját csoport normáit, érzéseit. Ez az időszak általá-
ban az identitás, így a vallásos identitás formálásának a kezdete is, és ebben a 

14	 Elliot Turiel: The Development of Morality, in Nancy Eisenberg – William Damon – 
Richard M. Lerner (eds.): Handbook of Child Psychology: Social, emotional and personality 
development, Wiley and Sons, Hoboken, NJ, 2006, 789–857.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   51 2018.12.04.   14:58:07



– 52 –

Kézdy Anikó – Somogyiné Petik Krisztina – Urbán Szabolcs

személyes kapcsolatokon alapuló csoport értékrendje fontos kiindulópontot 
jelent a személy számára. Az istenkép is a személyes kapcsolatok kiterjesztése 
mentén alakul: a személy Istent úgy tapasztalja meg, mint barátot, társat. Fow-
ler szerint a serdülőkor igazi vallásos élménye az, hogy létezik egy olyan Isten, 
aki ismer engem, igazán értékel, és megadja az identitásomat akkor, amikor 
azon küzdök, hogy megtaláljam önmagam.

Az individuális-reflektív hit szintjén a személy kapcsolódni tud olyan közössé­
gekhez, amelyek világnézetileg összhangban vannak a személy maga választotta 
normáival és meglátásaival. A saját csoport határait kiterjeszti azokra, akiknek 
ideológiája valamilyen mértékben kompatibilis a sajátjával, azonban minden-
ki mást a saját világnézete szempontjából kiindulva kritikusan kezel. Hogy 
valaki egy adott csoporthoz tartozik-e, azt az ideológia egyezése alapján dönti 
el. Hajlik a dichotómiára: kompatibilis és nem kompatibilis kategóriákat állít 
fel. Emellett hajlamos az egyéneket csoportok részeiként kezelni, nem pedig 
egyénekként.

Az összekapcsoló-elmélyülő hit szintjén a személy átlépi a társadalmi osztály 
normáit és érdekeit. Már nyitott arra, hogy olyan személyeket vagy csoportokat 
is bevonjon a társas tudata határain belülre, akik az övétől nagyban különböz-
nek. Összehasonlítás céljából aktívan keresi a kapcsolatot a tőle különböző 
emberekkel vagy csoportokkal, és vallja, hogy a pluralizmus olyan jelenség, 
amely gazdagít. Mindehhez elköteleződésekben megnyilvánuló szilárd identi-
tás adja az alapot.

Az univerzáló-egyetemes hit szintjén a személy azonosul az emberi fajjal, és a 
nárcizmuson túlmutató szeretetet tanúsít a lét iránt. A társas tudat egyetemleges, 
az emberi fajjal való azonosulás konkrét tetteken keresztül is megnyilvánul. 
A személy minden egyes emberre úgy tekint, mint az egyetemes létezés hordo-
zójára, megnyilvánulására. Képes bárkivel párbeszédre lépni, függetlenül attól, 
hogy a másik a hitfejlődés mely szakaszában van.

Az ötödik változó: a tekintély (autoritás) helye

A tekintély helye a gyakorlatban azt jelenti, hogy kit és miért fogadunk el 
a hatalom hordozójának, kinek engedelmeskedünk, kinek a szavára hajlunk. 
Ez a változó a személy autonómiájának kibontakozásában kulcsfontosságú. 
A hitfejlődés szempontjából azt a vonulatot mutatja be, hogy hitbeli, vallási 
kérdésekben, döntéshelyzetben kinek az útmutatását vagy felszólítását tartjuk 
irányadónak, és miért.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   52 2018.12.04.   14:58:07



– 53 –

A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők

Az intuitív-projektív hit szintjén a kötődési és függőségi kapcsolatok jelentik a 
hatalom látható szimbólumait. A tekintélyhez való viszony alapja az elsődleges 
gondozótól való függés, valamint a vágy a kapcsolat fenntartására és a büntetés 
elkerülésére. A gyerekek a tekintélyt gyakran vetik próbák alá, hogy kiderítsék, 
mit szabad és mit nem.

A mitikus-literális hit szakaszában a hatalmi szerepeket betöltő személyek szá­
mítanak tekintélynek, és személyes kapcsolódás esetén hatalmuk felerősödik. A te-
kintély még mindig külsődleges, de az egyén már elmozdult egy autonómabb 
pozíció felé a tekintélyszeméllyel való kapcsolat tekintetében. Képes megkér-
dőjelezni a tekintélyt, és rákérdezni egy kérés vagy tiltás okára, ezzel túllép az 
előző szakasz függőségi-engedelmességi viszonyulásán. Ez egyrészt abból kö-
vetkezik, hogy a konkrét műveleti gondolkodás már keresi a szabályok mögötti 
okokat, másrészt abból, hogy a nyelvi fejlődés már képessé teszi őt a kommu-
nikációra, így nem a viselkedésével kell feszegetnie a korlátokat. Tudatában 
van saját szükségleteinek és vágyainak, és képes alkudozni, „tárgyalásokat foly-
tatni” a tekintélyszeméllyel a legkedvezőbb megoldás elérése érdekében. A te-
kintély igazi képviselői még mindig azok az emberek, akiknek hatalmuk van 
arra, hogy konkrét befolyást gyakorolhassanak a személyre – vagyis továbbra is 
elsősorban a család tagjai (a kortársak irányába történő elmozdulás a következő 
szakasz jellegzetessége lesz). A társas környezet horizontjának kiszélesedésével 
ugyanakkor kezdi megérteni a szerepviselkedéseket és a szerepekből következő 
kapcsolati viszonyokat (például alá- és fölérendeltség), ezáltal a szerepelvárá-
soknak megfelelően képes a társadalom által tekintélyszereppel felruházott sze-
mélyekhez viszonyulni (például paphoz).

A szintetikus-konvencionális hit szakaszában a személy a tekintélyt a megbecsült 
csoportok konszenzusa alapján választja ki; olyanokat, akik a hit-érték hagyomá­
nyoknak személyesen is hiteles képviselői. Ebben a szakaszban a tekintély legiti-
mitását leginkább a csoportkonszenzus és a társadalmi konvenció adja; a társas 
jóváhagyás gyakran a legfontosabb tényező annak megítélésénél, hogy az adott 
tekintélyt a személy elfogadja-e vagy sem. A társas konszenzust nem vizsgálja 
felül, megkérdőjelezés nélkül igazodik hozzá. A jelentős csoport, a jelentős sze
mélyek befolyása a tekintély helyének meghatározásában nem tudatos, és na
gyon erős. A tekintélyszemélyeket gyakran az alapján választja ki az egyén, 
hogy rendelkeznek valamilyen mások által elismert, személyközi kapcsolatok-
ban megmutatkozó erénnyel, például őszinteség, megbízhatóság, igazságosság.

Az individuális-reflektív hit szintjén a személy a saját ítéletalkotása alapján 
választ tekintélyt, az önmaga által jónak tartott világnézeti perspektívából kiin­
dulva. A tekintély helye bensővé tett és explicit; az egyén a tekintélyszemélye-

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   53 2018.12.04.   14:58:07



– 54 –

Kézdy Anikó – Somogyiné Petik Krisztina – Urbán Szabolcs

ket racionális szempontok alapján választja ki. A tekintélyszemélyek követe-
léseit, kéréseit az alapján teljesíti vagy utasítja vissza, hogy azok összhangban 
állnak-e a saját világnézetével. A szakaszra jellemző a (társadalmi) szabályok 
hangsúlyozása és az a meggyőződés (érzés), hogy a tekintély ezekből a szabá-
lyokból vezethető le, mivel a tekintély feladata a társadalmi rend és az emberek 
közötti harmonikus kapcsolatok fenntartása. A tekintély sokféle formát ölthet: 
személy, törvény, hagyomány, szokás; ugyanakkor ezen a szinten a tekintély 
gyakrabban kapcsolódik világnézethez vagy intézményhez, mint személyhez. 
A tekintélyhez való viszonyulás explicit: a személy képes kritikai távolságból és 
ideológiai nézőpontból elemezni a tekintélyhez való kapcsolatát.

Az összekapcsoló-elmélyülő hit szintjén az ítéletalkotási és döntéshozatali folya­
matok dialektikusan összekapcsolódnak mások jogos igényeivel és a felhalmozott 
emberi bölcsesség különféle kifejezésformáiból származó jogos igényekkel. Ebben 
a szakaszban a tekintély(személy) meghatározása, megközelítése nem abszo-
lutizáló (mint az előző szakaszban), hanem megfigyelhető a több szempont 
figyelembevételéből származó feszültség. A tekintély meghatározása egyetemes 
elvek szempontjából történik, és a hozzá fűződő viszony értékelésénél a tapasz-
talat, a szituáció és az elvek dialektikus összekapcsolása jelenik meg. A tekintély 
kiválasztásánál a személy figyelembe veszi a felhalmozódott emberi bölcsessé-
get és a hagyományt is.

Az univerzáló-egyetemes hit a személyes ítéletalkotásban jelenik meg. A tekin-
tély teljes mértékben belsővé válik, és a személyes ítéletalkotásban és döntésho-
zatalban található, amely gyakran transzcendentális vonatkozással kapcsolódik 
össze. A döntéshozatal – a transzcendens elvek mellett – személyes tapasztala-
tokon, intuíción vagy vallásos írásokon alapul, és megtisztult az énközpontú 
törekvésektől.

A hatodik változó: a világ koherenciája (összefüggésformája)

Ez a változó hétköznapi nyelvre lefordítva azt jelenti, hogy a személy számára 
mennyire állnak össze egységes egésszé a történések, a világban tapasztalt je-
lenségek, vagy akár a saját élete eseményei. A pozitív pszichológia a koherencia 
érzését a lelki egészség egyik kulcsfogalmának tartja, amely abban segít, hogy a 
velünk vagy körülöttünk történő eseményeket értelmezzük, reagáljunk rájuk, 
és jelentőséget tulajdonítsunk nekik.15 A spiritualitás szempontjából a hitrend-

15	 Aaron Antonovsky: The structure and properties of the sense of coherence scale, Social 
Science & Medicine 36 (1993/6) 725–733.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   54 2018.12.04.   14:58:07



– 55 –

A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők

szer belső összefüggéseinek, a bibliai történetek belső logikája megértésének, a 
személy életútja értelmezésének szempontjából van szerepe.

Az intuitív-projektív hit szintjének világlátása epizodikus: egymástól többé-ke­
vésbé független eseményekből áll. A gyermeknek töredékes és benyomásszerű ké
pei vannak a világról. Megnyilvánulásaiban a fantázia és a valóság gyakran 
keveredik. Gyakori az animizmus: a tárgyakat élettel és akarattal ruházza fel. 
A történetmesélés képzeleti elemekben gazdag, de epizodikus és asszociatív, az 
események nem feltétlenül kötődnek egymáshoz logikailag.

A mitikus-literális hit szakaszában a személy narratív-dramatikus képet alkot 
a világról. Képes narratív (elbeszélő) formát használni az események leírásánál, 
képes az eseményeket sorba rendezni, és képes logikai kapcsolatokat felállítani 
az események időben és térben való összekapcsolásakor. Gyakran használ ant-
ropomorf képeket, és ezek koherensebbek és kidolgozottabbak, mint az előző 
szakaszban. Rendkívüli módon érdeklik a konkrétumok: a gondolkodása „em-
pirikus”, logikai összefüggéseket keres; a fizikai világ eseményeit ok-okozati 
elven magyarázza. Fontos számára az események megjósolhatósága, befolyá-
solhatósága. A valóságot és a fantáziát elkülöníti, ugyanakkor saját magát nem 
választja el az elmondott történetektől, nem tart távolságot. Számára a történet 
konkrét és szó szerinti. A szó szerintiség a formális műveletek kialakulásával 
kezd gyengülni, ekkor gyakoriak lehetnek a történet-értelmezés következtében 
megjelenő konfliktusok.

A szintetikus-konvencionális hit szintjén nem tudatosan átgondolt rendszerben 
mozog az egyén. Érték- és hitrendszerei „passzívak”: nincsen tudatában annak, 
hogy gondolkodásában az egyes elemek rendszerbe foglalhatóak lennének. 
Nem reflektált még gondolatai, attitűdjei, hittartalmai általánosabb követ-
keztetéseire, jelentőségére (és mivel nincsen tudatában, logikusan érvelni sem 
képes ezekkel kapcsolatban). Szintézist alkot a számára jelentős személyeknek 
és csoportoknak az elveiből, attitűdjeiből, hittartalmaiból, de a tartalmi ele-
mek között megjelenő esetleges ellentmondásokat figyelmen kívül hagyja, és 
nem próbál meg mélyebb megértésre jutni vagy hierarchiát felállítani ezekkel 
kapcsolatban. E szakasz gyakori „világképe” az egyszerű vagy kritikának nem 
alávetett pluralizmus.

Az individuális-reflektív hit szintjén fogalmilag közvetített explicit rendszeral­
kotás zajlik. A világ összefüggésformája (például mi miért történik) absztrakt 
műveleteken alapszik. A személy képes saját világnézetét kritikai átgondolás-
nak alávetni, így világnézete tudatos, explicit és racionálisan felállított rendszer. 
A személy törekszik arra, hogy ez koherens, konzisztens és átlátható legyen. 
Fontos számára az ideológiák átgondolt, letisztult és konzisztens volta, ezért 

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   55 2018.12.04.   14:58:07



– 56 –

Kézdy Anikó – Somogyiné Petik Krisztina – Urbán Szabolcs

saját nézőpontját védi a relativitás vagy más nézőpontok jelentette fenyegetés-
től. Fontosak a személy számára az általános szabályok, törvények, normák. 
A világnézeti kérdéseket nem szereti megválaszolatlanul hagyni; jellemző lehet 
ezért a redukcionizmus, a feszültségek és paradoxonok kiküszöbölése, kioltása 
(a világnézet koherenciájának érdekében).

Az összekapcsoló-elmélyülő hit szintjén szimbolikus és fogalmi kapcsolattartás 
zajlik több elméletrendszer között. A személy nyitott a tapasztalatokban mutat-
kozó sokrétűségre, tudatában van az ellentmondásoknak és összetettségnek, 
amikor a világról gondolkodik, és hajlandó is elfogadni ezeket. A valóság meg-
értésénél hangsúlyozza a különböző nézőpontok szerepét, és inkább megérteni 
akar, mint megmagyarázni. Nyitott a valóság rejtett jelenségeire, különösen az 
emberrel kapcsolatban (például tudattalan).

Az univerzáló-egyetemes hit szintjén a személy egy egyesítő valóságképpel ren­
delkezik, és egységet él meg „a sokaságon túlmutató Egy”-gyel. A létezés alapjaival 
való egység megélését a nyelvi korlátok miatt gyakran csak metaforák segítsé-
gével (példákkal, történetekkel, példabeszédben vagy versben) tudja kifejezni.

A hetedik változó: a szimbólumalkotás és szimbólumértelmezés képessége

Fowler a szimbólumalkotás, illetve a szimbólumok értelmezésének fejlődését 
a kognitív fejlődéstől különválasztva tárgyalja, önálló háttérváltozóként. Bár a 
szimbólumok megértésének fejlődése nem választható el a kognitív fejlődés-
től,16 a hit fejlődésének vizsgálatakor valóban érdemes külön is tanulmányozni 
ezt a területet, hiszen a spiritualitás, illetve a vallásosság előszeretettel használja 
a szimbólumok nyelvét. Nem véletlen: a szimbólum azáltal, hogy valami ön-
magán kívülire mutat, a valóságnak egy olyan szintjét képes kifejezni, amely a 
hétköznapi nyelvhasználattal, a logikai gondolkodás fogalmaival nem közelít-
hető meg; ilyen például a transzcendens vagy a tudattalan tartalmak, folyama-
tok.17 A szimbólumok megértésének, befogadásának képessége két dimenzió 
mentén fejlődik: az egyik az életút során szerzett tapasztalatok köre, a másik a 
szimbólumok megértését segítő kognitív képességek kibontakozása;18 Fowler 
elméletében ez utóbbi a hangsúlyos szempont. A rítusok (vagyis a szimbolikus 
cselekedetek) értelmezésének képessége is ezt a vonulatot követi.

16	 Jean Piaget: Szimbólumképzés a gyermekkorban, Gondolat, Budapest, 1978.
17	 Carl Gustav Jung: Az ember és szimbólumai, Göncöl Kiadó, Budapest, 1993.
18	 Friedrich Schweitzer: Vallás és életút, Kálvin Kiadó, Budapest, 1999.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   56 2018.12.04.   14:58:07



– 57 –

A spiritualitás fejlődését meghatározó pszichológiai tényezők

Az intuitív-projektív hit szintjén a szimbólumalkotás úgynevezett mágikus-nu­
minózus. A szimbólum még nem válik el attól, amit hivatva van ábrázolni 
(például egy képen látható állat éppúgy félelmet kelthet, mint a valódi), hiszen 
a gyermek még nem képes elkülöníteni a fantáziát a valóságtól.

A mitikus-literális hit szakaszában egydimenziós, szó szerinti szimbólumokat 
találunk. A gyermek már képes különbséget tenni szimbólum és szimbolizált 
között, ugyanakkor a szimbólumokat szó szerint értelmezi. Értelmezési mód-
ként csak a konkrét tapasztalat dimenziója létezik számára, így a szimbolikus 
kijelentéseket nem átvitt értelemben fogja föl, hanem szó szerint érti őket. 
A szimbolikus történeteket is szó szerint magyarázza.

A szintetikus-konvencionális hit szintjén megjelenik a többdimenziós szimbólu­
mértelmezés, az evokatív erő a szimbólumhoz kapcsolódik. A személy a szimbó-
lumokat több szinten értelmezi, azaz elszakad a szó szerinti értelmezéstől, és 
felismeri a szimbólumok ráutaló tulajdonságát, átvitt értelmét. Ugyanakkor a 
szimbólumokat nem veti kritikai analízis alá. A szimbólum érzelemkiváltó ere-
je van előtérben (nem pedig a fogalmakat megjelenítő volta). A szimbólumok 
értelmezése és elfogadása erősen függ a tekintélyszemélyektől és a csoport-, 
illetve közösségi normáktól. A vallási szimbólumokat konvencionálisan értel-
mezi, és értelmezésében gyakoriak a személyközi kapcsolatokban megjelenő 
tulajdonságok.

Az individuális-reflektív hit szintjén a szimbólum elválik attól, amit szimbo­
lizál; az evokatív erő a szimbólum által közvetített jelentésben van. A személy 
a szimbólumokat fogalmakra, képzetekre „fordítja le”, és a szimbólumoknak 
egyetlen jelentést tulajdonít. Gyakran redukálja a szimbólumot a saját világné-
zetébe illeszthető igazságtartalommá: Ricoeur ezt a reduktív hermeneutika sza-
kaszának nevezi. A szimbólumokat megkísérli egy rendszerben vagy egy szisz-
tematikus világnézetben elhelyezni. A mitológiáktól való tudatos megfosztás 
(demitologizálás) jellemzi. A szimbólumoknak a társadalomban, a csoportban 
betöltött funkcionális hatását hangsúlyozza, és mivel a kifejezések pontosságá-
ra törekszik, a két- vagy többértelműséget, így a szimbólumok többértelműsé-
gét is hibának tekinti.

Az összekapcsoló-elmélyülő hit szakaszában az evokatív erő a szimbólumban 
és a szimbólumon túl létező valóságban, valamint a személyben zajló tudattalan 
folyamatok erejében együttesen rejlik. A személy fokozottan megnyílik a szim-
bólum evokatív (felidéző) ereje felé. Tudatában van a szimbólum többszintű 
természetének, így a szimbólumot nem redukálja egyetlen jelentésre. A szim-
bólum evokatív ereje és képzetalkotó tartalma között folytonos feszültség van, 
de egyiket sem redukálja a másikra (vagyis hogy mit ébreszt fel és hogyan 

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   57 2018.12.04.   14:58:07



– 58 –

Kézdy Anikó – Somogyiné Petik Krisztina – Urbán Szabolcs

gondolkodtat tovább). Tudatában van a szimbólumok idő- és térbeli relativi-
tásának, értelmezhetőségének, és képes figyelembe venni az adott szimbólum 
értelmezésének történetét.

Az univerzáló-egyetemes hit szintjén a szimbólum evokatív ereje hangsúlyos, a 
szimbólum és a valóság nem választhatók el egymástól. A metaforák és a szim-
bólumok – a valóság kifejezésének nyelvi korlátai miatt – a szinthez tartozó 
természetes kifejezési módok. A szimbólumok gyakran a transzcendensre nyíló 
kapukként jelennek meg.

* * *

Tanulmányunkban Fowler hitfejlődés elméletének hátterében álló pszicholó-
giai változók fejlődését tekintettük át. Láthattuk, hogy az ő értelmezésében a 
hit felfogható a transzcendensről való gondolkodás, és így az emberi létezés 
értelmének kereséseként is. Záró gondolatként ki kell emelnünk, hogy Fowler 
szerint a hitfejlődés egyik szakasza sem értékesebb vagy tökéletesebb a többinél 
– csupán a hitkérdéseknek más-más megközelítését, értelmezését jelentik, a 
gondolkodás különbözőségéből kifolyólag. Egy-egy szakasz gondolkodási jel-
legzetességének megértése hozzásegít az emberekkel való eredményes foglalko-
záshoz, tapasztalataik megértéséhez.

Kézdy_Somogyi_Urbán_A spiritualitás fejlődése.indd   58 2018.12.04.   14:58:07



– 59 –

� Sapientiana 11 (2018/2) 59–73.

Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei című művének III. 
része
Fordítás bevezetéssel

Vassányi Miklós

Abstract
This paper consists of a very short introductory study and a translation of Part 
III of Saint Dionysius the Areopagite’s On the Divine Names. The introduction 
first gives an overview of the contents of this part of Dionysius’ major positive 
theological treatise, then enumerates the instruments of research and trans-
lation, and makes technical and philological remarks. The translation itself 
is based on B. R. Suchla’s edition of the Corpus Dionysiacum as textus recep­
tus while the notes draw extensively on the Scholion of John of Scythopolis, 
Pachymeres’ paraphrase and Saint Thomas Aquinas’ commentary, and try to 
establish historical links with major Neoplatonic source texts like Proclus’ Ele­
mentatio theologica and Damascius’ De primis principiis.

Keywords: Saint Denys the Areopagite, the Divine Names, Greek patristics, 
Byzantine mystical theology, Proclus
Kulcsszavak: Ál-Areopagita Szent Dénes, Isten nevei, görög patrisztika, bizánci 
misztikus teológia, Proklos

1. Dénes és az Isten nevei

Az Isten nevei (Περὶ τῶν θείων ὀνομάτων, De divinis nominibus) az ismeret-
len személyazonosságú szeráfi teológus, platonizáló keresztény filozófus, az 500 
körül élt Ál-Areopagita Szent Dénes leghosszabb s legjelentősebb műve, mely 
a pozitív teológiából Isten lehetséges neveinek elemzésén keresztül vezet át a 

	 Vassányi Miklós filozófus, vallástörténész; vassanyi.miklos@gmail.com – Jelen tanulmány 
és műfordítás elkészültét az OTKA K 101503 számú, „A misztika fogalma és hagyományai 
az európai gondolkodásban” című projektje támogatta.

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   59 2018.12.04.   16:18:17



– 60 –

Vassányi Miklós

negatív teológiába. Dénes, aki feltehetőleg Szíriában működött, az ihletettsége 
és filozófiailag iskolázott, ugyanakkor eredeti gondolkodása folytán kétségkívül 
a legnagyobb keleti keresztény atyák – Hitvalló Szent Maximos, Új Teológus 
Szent Simeon, Palamas Szent Gergely – közé tartozik. Fő műve tizenhárom 
részből áll, melyek közül itt a III. rész fordítását adjuk közre.1

2. Tartalmi ismertetés

Az Isten nevei III. része átvezetés a bevezető jellegű első két rész és a tartalmi 
fejtegetést igazán megkezdő negyedik rész között (bár filozófiailag fontos té
ziseket már az első két rész – különösen a II. – is tartalmazott).2 Két fő témája 
az imádság fontosságának igazolása és Dénes (ismeretlen) tanítója, a „szent 
Hierotheos” hosszas dicsérete.

A III/1 fejezet propozíció, mely szerint Dénes a következőkben: a IV. rész-
ben mindenekelőtt a „Jó” istennevet fogja vizsgálni, mivel – úgy tűnik – ez áll 
legközelebb Istenhez, illetve közelebbről a Szentháromsághoz mint a Jó forrásá-
hoz. Ehhez azonban előbb imádság szükséges. Az imádság lényegileg valóságos 
fölemelkedés Istenhez és az Ő közelében lévő szent dolgokhoz, nem pedig Isten 
lehívása a mi régiónkba. Ez a rövid, mindössze egyoldalas fejezet az úgynevezett 
„ontológiai imádság” hagyományába illeszkedik, melynek keresztény oldalról 

1	 Az I–II. rész és a XIII. rész fordítása már megjelent (lásd Bibliográfia: Fordítások), a IX. 
fordítása megjelenés előtt áll a Studia patrum D. Tóth Judit és Papp György szerkesztette 
következő kötetében (Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei IX. Fordítás bevezetéssel és 
magyarázatokkal).

2	 A II. rész filozófiai jelentőségére különösen Christian Schäfer hívja fel a figyelmet: The 
Philosophy of Dionysius the Areopagite. An Introduction to the Structure and the Content of the 
Treatise On the Divine Names, Brill, Leiden – Boston, 2006, 76–80. Az Isten nevei felépí-
tésének logikáját kereső hagyomány gyakran elhanyagolja az első két részt – még Aquinói 
Szent Tamás kommentárja szerint is tulajdonképpen csak a III. résszel kezdődik el a fejte-
getés lényegi része (In librum B. Dionysii De divinis nominibus expositio, Caput 3, www.
corpusthomisticum.org).

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   60 2018.12.04.   16:18:17



– 61 –

Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei című művének III. része

(Órigenés, Evagrios Pontikos,3 Nyssai Szent Gergely) és újplatonikus oldalról 
(Platón, Plótinos, Proklos) egyaránt vannak előzményei.4

A III/2 fejezet apológia amiatt, hogy bár a „szent Hierotheos” már írt egy 
teológiát, Dénes is ír teológiai szövegeket: Hierotheos ugyanis magasabb 
szinten és átfogóbb jelleggel írt, Dénes pedig alacsonyabb szinten, s inkább 
a részletekbe menve. Szerzőnk dicséri Hierotheos kiválóságát, az atyák szent 
gyülekezetéből való szellemi kiemelkedését (a hagyományosan Dormitio Ma­
riae-ként [félre]értelmezett jelenet rövid leírásával).5 A „szent Hierotheos” tör-
téneti azonosítása – illetve egyáltalán azonosíthatósága – kétséges, de I. P. Shel-
don-Williams eléggé meggyőzően érvel amellett, hogy Proklos Diadochosra 
(†485) kell gondolnunk, az athéni platonikus Akadémia utolsó előtti-előtti 
vezetőjére, akinek fundamentál-ontológiájából Dénes sokat átemel a keresz-
tény alapteológiába.6

A III/3 fejezet Hierotheos további dicsérete: kiváló tanító is volt, akihez képest 
Dénes kicsiny. Ennek ellenére vállalkozik a tanításra, tulajdonképpen a tanítás 
szent kötelességének engedelmeskedve, de leszögezi, hogy semmi újat nem fog 
mondani, csak megvilágítja azt, amit Hierotheos mondott. Ha a „szent Hiero
theos” figurája alatt valóban Proklost, Hierotheos tanai alatt pedig a kései új
platonizmus metafizikáját kell sejtenünk, akkor Dénes mindenesetre nem tartja 
be ezt az ígéretét, ahogyan azt az – Isten nevei több részében önmaga számára 
lefektetett – szabályt sem, hogy minden teológiai fejtegetésének egyetlen szöveg-
szerű alapja a Biblia kell legyen. Valójában teljesen eredeti: keresztény-újplato-
nikus teológiai szintézist alkot, amely így se nem tisztán proklosi, se nem tisztán 

3	 Vassányi Miklós: Evagrios Pontikos (345–399): Az imádságról (Περὶ προσευχῆς / De 
oratione) 1–80. Forrásközlés történeti-filológiai bevezetővel, Vallástudományi Szemle 11 
(2015/3–4) 77–90.

4	 A történeti előzmények rövid felsorolását lásd Vassányi Miklós: In infinitum ire: Ál-Areo-
pagita Szent Dénes végtelen közeledése Istenhez (Isten nevei IX és XIII). Közlésre elfogadva 
az Ötvös Csaba et al. szerkesztette A Jézus-ima és a keleti szerzetesség 2 című kötetben (Szent 
Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, Nyíregyháza, 2018–2019). A szakiroda-
lomból lásd Jean Trouillard: L’Un et l’âme selon Proclus, Belles Lettres, Paris, 1972 (178: 
prière ontologique); és Andrew Louth: Denys the Areopagite, Continuum, London – New 
York, 2001 (92: ontological prayer).

5	 Lásd erről Perczel István tanulmányát: Pseudo-Dionysius the Areopagite and the Pseudo-
Dormition of the Holy Virgin, Le Muséon 125 (2012/1–2) 55–97.

6	 Inglis P. Sheldon-Williams: The Pseudo-Dionysius and the Holy Hierotheus, Studia Pat­
ristica 8 (1966) 108–117.

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   61 2018.12.04.   16:18:17



– 62 –

Vassányi Miklós

biblikus, hanem leginkább talán egy eredetileg újplatonikus képzésű, de később 
keresztény hitre tért, szeráfi módon ihletett gondolkodó egyedi istentana.7

3. Filológiai megjegyzések

Az alapul vett szöveg a mai textus receptus, Beate Regina Suchla szövegkiadása: 
Corpus Dionysiacum I (CD/I). Fordításom ezenkívül támaszkodik a túlnyo-
mórészt Skythopolisi János, kisebb részben Hitvalló Szent Maximos és mások 
által írott Scholionra (CD IV/1 – a Maximostól származó részeket, melyeket 
B. R. Suchla azonosított, külön jelöltem a jegyzetekben);8 Rēsh‘aynōi Sergios 
VI. századi szír fordítására (melyet Emiliano Fiori olasz fordításában olvastam, 
és amely különösen ott segít, ahol feltehetően szövegromlással van dolgunk a 
görög szöveghagyományban);9 Geórgios Pachymerés, XIII. századi bizánci író 
parafrázisára (PG 3); Aquinói Szent Tamás kommentárjára, amely helyenként 
inkább filozófiai elemzés, másutt inkább egyszerű parafrázis (www.corpus
thomisticum.org); és Salvatore Lilla szövegkritikai tanulmányára.10 A modern 
szövegközpontú kommentárok közül érdemes olvasni Paul Rorem művét,11 
a filozófiai elemzések közül Christian Schäfer, Eric Perl és Andrew Louth 
monográfiáit.12 – A magyar fordítás nyelvezete és szerkesztése kapcsán meg-

7	 Proklos Dénesre gyakorolt hatásáról lásd Miklós Vassányi: Structure and Meaning of St. 
Denys’ Fundamental Theology in De divinis nominibus. A Comparison with Proclus’ Theo-
ry of the One in Institutio theologica. Bijdragen, International Journal in Philosophy and 
Theology 73 (2012/4) 1–12.

8	 A Scholionról („Magyarázat”) lásd még Paul Rorem és John C. Lamoreaux könyvét: 
John of Scythopolis and the Dionysian Corpus. Annotating the Areopagite, Clarendon Press, 
Oxford, 1998.

9	 Emiliano Fiori (ed.): Dionigi Areopagita: Nomi divini, Teologia mistica, Epistole. La versione 
siriaca di Sergio di Rēsh‘aynā (VI secolo), In aedibus Peeters, Lovanii, 2014.

10	 Salvatore Lilla: Osservazioni sul testo del De divinis nominibus dello Ps. Dionigi 
l’Areopagita, Annali della Scuola Normale di Pisa Serie III, vol. X/1 (1980) 125–202.

11	 Pseudo-Dionysius. A Commentary on the Texts and an Introduction to their Influence, Oxford 
University Press, Oxford, 1993.

12	 Andrew Louth: Denys the Areopagite, i. m.; Eric D. Perl: Theophany. The Neoplatonic 
Philosophy of Dionysius the Areopagite, State University of New York Press, Albany, 2007; 
Christian Schäfer: The Philosophy of Dionysius the Areopagite. An Introduction to the 
Structure and the Content of the Treatise On the Divine Names, i. m.

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   62 2018.12.04.   16:18:17



– 63 –

Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei című művének III. része

jegyzendő, hogy a nous terminust egyes számban vagy az „ész”, vagy az „elme” 
szóval adom vissza attól függően, hogy az adott mondat jelentéséhez magyarul 
mi illik jobban. Többes számban azonban egyetlen alkalommal „szellemek” a 
megfelelője, mert sem az „ész”, sem az „elme” szót nem szoktuk magyarul töb-
bes számban használni. A noeros és a noétos mellékneveket ennek megfelelően 
a „szellemi” terminus fordítja. Dénes szövegében a praeteritum imperfectum 
– mint az Isten nevei más részeiben is – ἄν nélkül is kifejezhet irrealist. A feje-
zetek számozása nem szerzői, hanem szerkesztői eredetű. A szögletes zárójelek 
[] az eredeti görög terminusokat közlik, a csúcsos zárójelek <> szükségesnek 
látszó fordítói kiegészítéseket tartalmaznak.

Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei III.

1. S elsőként, ha jónak látod, a tökéletes és az Isten összes kiáradását [προόδων]13 
megmutató „Jó” nevet vizsgáljuk meg,14 miután segítségül hívtuk a Jót vezérlő 
és a Jó fölötti Háromságot, amely megmutatja a mindenség iránti igen jó gon-
doskodásait. Először ugyanis imáinkkal kell fölemelkednünk a Háromság-

13	 A proodos („előjövetel, emanáció”) plótinosi metafizikai terminus, amely az alacsonyabbrendű 
valóságok előjövetelét írja le a magasabb rendűekből.

14	 A „Jó” istennév Istent mindenekelőtt a teremtéshez való viszonyában mutatja meg, tehát 
mint Teremtőt. Aquinói Szent Tamás az Isten nevei III. részéhez írott kommentárjában a 
következőképpen indokolja Dénes döntését, hogy a „Jó” istennevet a „Lét” elnevezés előtt 
tárgyalja, valamint azt, hogy a „Jó” név alkalmazható Istenre: „Sic igitur bonum est uni-
versalior et altior causa quam ens, quia ad plura se extendit eius causalitas. […] Intendit 
enim in hoc libro agere de divinis nominibus manifestantibus processiones creaturarum 
a Deo, secundum quod est causa rerum. Id autem quod habet rationem causae, primo et 
universaliter est bonum. […] Sic igitur, quidquid Deus facit creaturis, sive esse sive vivere 
et quodcumque aliud, totum ex bonitate divina procedit et totum ad bonitatem pertinet 
creaturae. Et ideo dicit quod nominatio est perfecta, inquantum omnia comprehendit et 
est manifestativa omnium divinarum processionum” (www.corpusthomisticum.org).

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   63 2018.12.04.   16:18:17



– 64 –

Vassányi Miklós

hoz mint a Jó forrásához [ἀγαθαρχίαν],15 és jobban közelítve16 hozzá ezáltal 
kell beavatást nyernünk a tökéletesen jó adományokba, amelyek körülötte 
helyezkednek el. Mert Ő maga jelen van ugyan mindenek számára, de nem 
minden dolog van jelen az Ő számára.17 Ám amikor segítségül hívjuk Őt töké-
letesen tiszta imáinkkal, zavartalan elmével18 s az isteni egyesülésre alkalmasan, 
akkor mi is jelen leszünk előtte. Elvégre Ő nem is helyen van, hogy távol lehet-
ne valamitől, vagy hogy bizonyos helyekről más helyekre mehetne át. De ha 
azt mondjuk is, hogy Ő minden létezőben benne van, még az sem fejezi ki 
az Ő mindeneket meghaladó és mindeneket átfogó határtalanságát.

Önmagunkat emeljük tehát föl imáink révén19 az isteni és jó sugarak maga-
sabb rendű felfelé irányulásához [ἀνάνευσιν],20 mintha csak sokfényű láncolat 

15	 Posztklasszikus szó, az újplatonikusoknál sem szerepel, Dénes alkotása. Filozófiai teológiai 
szempontból fontos, hogy Dénes itt kimondja: az isteni Háromság meghaladja, sőt megala-
pozza Isten jóság-aspektusát, Istent mint a Jót.

16	 πλησιάζοντας: Geórgios Pachymerés parafrázisa szerint „közelítés”-ként értelmezendő (PG 
3, 688 A 5–8).

17	 Scholion PG 4, 233 B 7–10 = CD IV/1, 198. Aquinói Szent Tamás magyarázata: „dicit 
quod ipsa quidem sancta Trinitas omnibus adest, inquantum omnibus sua dona communi-
cat, sed non omnia ipsi adsunt, inquantum deficiunt a participatione eius” (www.corpust-
homisticum.org).

18	 ἀνεπιθολώτῳ δὲ νῷ
19	 Scholion: „Figyeld meg, hogy az imádság minket visz fel Istenhez, nem Őt hozza le hozzánk; 

és figyeld meg, hogy a példák jól kiválasztottak.” (PG 4, 233 B 11–14 = CD IV/1, 199.) Ez 
Evagrios Pontikos szellemében fogant magyarázat arról, hogy az imádság bennünket visz fel 
Istenhez, nem Őt hozza le hozzánk (Vassányi Miklós: Evagrios Pontikos (345–399): Az 
imádságról (Περὶ προσευχῆς / De oratione) 1–80, i. m.).

20	 A kifejezés szerepel a Septuagintában (Zsolt 72, 4) és a görög atyák közül Nagy Szent Va-
zulnál, Damaszkuszi Szent Jánosnál „felmenetel, visszatérés” értelemben, de Damaskios De 
primis principiisének 56. fejezetében is (Joseph Kopp, ed.: Δαμασκίου διαδόχου ἀπορίαι 
καὶ λύσεις περὶ τῶν πρώτων ἀρχῶν – Damascii philosophi Platonici quaestiones de primis 
principiis, H. L. Broenner, Francofurti ad Moenum, 1826, 154). Damaskios a megelőző 
fejezetben az Egy és a Sok, illetve a Kevert Egész és az Elemek viszonyát tárgyalja, az 56. fe-
jezetben pedig az Egy, a Kevert és a Sokaság viszonyát: eszerint a Kevertben lévő elemsoka-
ság a Sok forrása. Az Egy által a Kevertbe (to mikton) belevitt egység – henōma, Damaskios 
alkotta terminus technicus – így a forrás forrása. A Kevert részei igyekeznek megszüntetni az 
osztódást (merismon) az Egészbe való visszatérés, felmenetel (ananeusis) révén.

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   64 2018.12.04.   16:18:17



– 65 –

Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei című művének III. része

[σειρᾶς]21 függene a mennyei magasságból [ἀκρότητος],22 mely azonban leér 
idáig, s mi ezt váltott kézzel mindig előrébb megragadva azt hinnénk, hogy 
lehúzzuk őt, holott valójában nem őt hozzuk le – hisz ő fent és lent egyaránt 
jelen van –, hanem mi magunk emelkedünk föl a sokfényű sugarak maga-
sabb rendű ragyogásához [μαρμαρυγάς].23 Vagy amiként hajóra szállva s az 
egy sziklától hozzánk kifeszített és mintegy a megfogatás céljából nekünk oda-
nyújtott kötelekbe kapaszkodva24 nem a sziklát húznánk magunk felé, hanem 
igazság szerint önmagunkat és a hajót húznánk a szikla felé. Ahogyan fordítva 
is: ha valaki a tengerparti sziklát a hajón állva ellöki magától, az semmit sem 
fog tenni az álló és mozdulatlan sziklával, hanem önmagát távolítja el attól, 
és amennyivel inkább eltaszítja azt, annyival inkább ő maga lökődik el tőle.25 

21	 Damaskios: De primis principiis 45, passim (Joseph Kopp, ed.: Damascii quaestiones de pri­
mis principiis, i. m., 118). Ezen alapvető fejezet szerint, mely az Egy és a Sok metafizikájával 
foglalkozik, a létezők két princípiuma az Egy és a Sok, melyekből két párhuzamos sorozat 
(seira, systoikhia) indul ki. Az Egynek és a Soknak azonban Damaskios szerint van egy még 
magasabb rendű közös forrása: a Kimondhatatlan (to arrēton).

22	 Az akrotés („csúcs”) szó terminusnak tűnik Proklos Elementatiójának 147. tételében, amely 
szerint „minden isteni rend [διακόσμων] legmagasabb rendű része a határával hasonul a fö-
lötte levőkhöz” (lásd a 148. tételt is; Eric R. Dodds, ed.: Proclus: The Elements of Theology. 
A Revised Text with Translation, Introduction and Commentary, Clarendon Press, Oxford, 
1963, vonatkozó tételek).

23	 A „ragyogás” Damaskios De primis principiisének 213. fejezetében szintén szereplő terminus.
24	 A kép Platón Törvények című művének egy olyan passzusából származik, ahol szintén arról 

van szó, hogy egy nehéz fejtegetés előtt (mely az istenek létét hivatott bizonyítani) egy istent 
kell segítségül hívni (893 B 3–4). Ezt Platón úgy fejezi ki, hogy az istenek segítségül hívását 
egy megbízható kötélbe való kapaszkodáshoz hasonlítja (ἐχόμενοι δὲ ὥς τινος ἀσφαλοῦς 
πείσματος ἐπεισβαινώμεν εἰς τὸν νῦν λόγον). Suchla hivatkozása Proklosra (In Crat. 51) 
téves. Lehetséges továbbá, hogy Dénes Mt 16,18-ra is gondol, amikor „sziklá”-t emleget.

25	 Aquinói Tamás a Gondviselés öt lehetséges értelmezésének felsorolása után szépen fejti ki 
Dénes két hasonlatának rejtett teológiai tartalmát az Isten nevei III. részéhez írt kommen-
tárjában: „Unde, sola quinta opinio rectum iudicium de oratione habet, quam Dionysius 
hic sequitur ut scilicet per orationem nos ipsos trahamus mutabiles existentes ad divinae 
providentiae participationem, non autem credamus nos divinam providentiam posse mu-
tare. Catena ergo luminis ab immobili coeli summitate dependens vel funes qui ab immo-
bili petra extensi sunt, significant ordinem divinae providentiae ab immobilitate divinae 
sapientiae procedentem. Quod autem dicit catenam ubique praesentem in coelo et in terra 
et deinde omnibus adesse, significat providentiam eius ad omnia se extendere… Quod 

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   65 2018.12.04.   16:18:17



– 66 –

Vassányi Miklós

Ezért mielőtt bármit csinálnánk, de különösen mielőtt a teológiához fognánk, 
imádsággal kell kezdenünk, nem úgy, mintha magunkhoz húznánk a min-
denütt jelen lévő s ugyanakkor sehol sem lévő hatalmat, hanem úgy, hogy az 
Istenre való emlékezések és a hozzá szóló invokációk révén önmagunkat bízzuk 
Őrá, és egyesítjük vele.

2. S talán az is magyarázatot igényel, hogy bár híres tanítónk, Hierotheos 
természetfeletti módon állította össze a Teológia elemeit,26 mi mégis – mint-
ha e mű nem lenne elégséges – más értekezéseket írtunk, valamint a jelen 
teológiát. Hiszen ha ő érdemesnek vélte volna sorjában taglalni az összes teo-
lógiai érvelést, és részletes fejtegetésekkel kidolgozta volna az egész teológia 
összefoglalását, akkor mi sem lettünk volna olyan őrültek vagy ostobák, hogy 
akár azt gondoljuk: nála elmélyültebben és istenibben tudunk foglalkozni az 
isteni tanokkal, akár kétszer, feleslegesen mondva el ugyanazokat a dolgokat, 
fecsegjünk, s ráadásul még igazságtalanságot is kövessünk el azzal szemben, aki 
tanárunk és barátunk is, ha mi, akik – az isteni Pál után – Hierotheos tanításai 
révén sajátítottuk el az alapokat, magunknak tulajdonítanánk az utóbbi igen 
híres szemlélődését és megnyilatkozását.27 Hanem <azért jártunk el így,> mert 
Hierotheos az isteni dolgokat valóban érettebb módon magyarázva átfogó és 
sok dolgot egybefoglaló meghatározásokat fejtett ki nekünk, azzal az utasítás-

autem dicit de immutabilitate lapidis et quod catena luminis ad nos trahi non potest, sig-
nificat divinam providentiam immobilem esse… Quod autem dicit quod nos ipsi sursum 
ducimur per catenam immobilem et petrae appropinquamus per funem aut ab ea separa-
mur per impulsionem, significat mobilitatem nostram ad sequendum divinae providentiae 
fructum…” (www.corpusthomisticum.org).

26	 Theologikai stoikheióseis – a Hierotheosnak tulajdonított mű címe feltűnően emlékeztet 
Proklos Stoikheiósis theologikéjének (Teológiai elemtan) címére. Inglis P. Sheldon-Williams 
ennek alapján eléggé meggyőzően érvel amellett, hogy a Szent Hierotheos figurája alatt fel-
tehetőleg Proklosra kell gondolnunk: The Pseudo-Dionysius and the Holy Hierotheus, i. m.

27	 Hitvalló Szent Maximos scholionja, Geórgios Pachymerés parafrázisa és Aquinói Szent Ta-
más kommentárja szerint Dénes itt kronológiai értelemben használja az „után” szót (amely 
azonban esetleg értékrendet is kifejezhet). Maximos így fogalmaz: „Azt mondja: ‘az ő révén 
sajátítottuk el az alapokat’, ahelyett hogy ‘ő segített nekünk’; Pál után tudniillik a szent Hie-
rotheos tanította őt…” (PG 4, 256 A 2–4 = CD IV/1, 200, apparátus). Tamás szerint „aliud 
inconveniens est quod, quasi furtive arripiendo sibi nobilissimam contemplationem et ma-
nifestationem divinorum ipsius Hierothei, faceret <Dionysius> ei iniuriam, cum tamen ipse 
fuerit magister eius et amicus et Dionysius fuerit introductus ad theologicam cognitionem, 
maxime ex verbis Hierothei, tamen post doctrinam Pauli” (www.corpusthomisticum.org).

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   66 2018.12.04.   16:18:17



– 67 –

Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei című művének III. része

sal, hogy – amennyire ez nekünk s az újonnan beavatott lelkek összes tanítójá-
nak lehetséges28 – a hozzánk illő érveléssel fejtsük fel és bontsuk ki az ő teljesen 
szellemi képességének átfogó és egységes reflexióit [συνελίξεις]; s magad is 
gyakran buzdítottál minket erre, és a könyvet magát is mint magasröptűt küld-
ted vissza.29 Így hát egyfelől mi is mint beavatott és érett értelmek tanítóját 
különítjük el őt a sokaság fölé emelkedők számára, mint egyfajta második és 
az Istentől adotthoz igazodó kinyilatkoztatást [λόγια]. A mi képességeinkkel 
bírók számára azonban a hozzánk illő módon fogjuk átadni az Istenről szóló 
tanítást. Hiszen ha „tökéleteseké a tömör táplálék”,30 akkor mások ezzel való 
megvendégelése ugye mennyire tökéletes dolog?31

28	 ὡς οἷον ἡμῖν καὶ ὅσοι καθ’ ἡμᾶς διδάσκαλοι τῶν νεοτελῶν ψυχῶν: Salvatore Lilla két 
kézirat alapján a ὅσοι … διδάσκαλοι kifejezés helyett ὅσοις… διδάσκαλοις-t javasol, ezt 
az olvasatot követjük (Salvatore Lilla: Osservazioni sul testo del De divinis nominibus 
dello Ps. Dionigi l’Areopagita, i. m., 142). A Scholion hyperbatonként értelmezi ezt a tömör 
szakaszt, és a mondat utolsóelőtti tagmondatával köti össze: „Vagyis ‘magad is buzdítottál, 
hogy elmagyarázzam úgy, ahogyan nekem lehetséges, és valahány tanárunk csak volt, így 
magyarázta’ – ez a hyperbaton összefoglalása” (PG 4, 236 A 12–B 2 = CD IV/1, 201). Pa-
chymerés parafrázisa szerint: „Hanem azért, mert ő érett és tudós módon beszélt, s tömören 
és összefoglalásszerűen adta elő a tanításait, arra utasítva engem is és az újonnan beavatott 
lelkek más tanítóit is, hogy amennyire lehetséges, külön-külön fejtsük ki és taglaljuk az 
ő egységes és teljesen szellemi képességének tömör és rövid kifejezéseit; és ugyanerre te is 
többször biztattál minket, visszaküldve a könyvét is” (PG 3, 689 A 8–B 1). Aquinói Tamás 
így értelmezi a teljes mondatot: „Sed Hierotheus exposuit quasdam determinationes con
spicaces, id est ex magna difficultate et intelligentia acceptas et comprehendentes multa in 
uno universali, secundum rei veritatem prudenter homines ad divina inducens; et praecepit 
Dionysio et aliis ei similibus qui sunt magistri animarum quae de novo instruuntur, quod 
secundum eorum possibilitatem manifestarentur et distinguerentur ab eis universales de-
terminationes profundae contemplationis illius viri, in quibus multa involvebat in uno et 
hoc facerent sermone eis commensurato, non ita universali sicut usus fuerat Hierotheus. 
Ipse etiam Timotheus multoties exhortatus est Dionysium ad hoc ipsum complendum et 
librum Hierothei ei remiserat, sicut eius capacitatem excedentem” (www.corpusthomisti-
cum.org). Rēsh‘aynōi Sergios – szövegének olasz fordítása alapján ítélve – lényegileg ugyan-
így fordítja szírre ezt a szakaszt (Emiliano Fiori, ed.: Dionigi Areopagita, i. m., 43).

29	 Ez a könyv Hierotheos imént említett Theologikai stoikheióseise lehetett.
30	 Zsid 5,14.
31	 A szónoki kérdés Pachymerés és Tamás szerint egyaránt változatlanul Hierotheos dicsére-

tét fejezi ki: Dénes méltónak bizonyult a „tömör táplálék” befogadására, mivel meg tudja 

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   67 2018.12.04.   16:18:18



– 68 –

Vassányi Miklós

Helyesen mondottuk tehát azt is, hogy a szellemi kinyilatkoztatások köz-
vetlenül látó [αὐτοπτικὴν]32 szemlélete [θέαν]33 és azok átfogó oktatása éret-
tebb képességet tételez fel, míg az ehhez vezető érvelések tudománya s tanul-
mányozása az alacsonyabbrendű beavatókhoz és papokhoz illik.34

Ugyanakkor arra is nagy gondot fordítottunk, hogy ama dolgokkal, me-
lyeket isteni tanítónk maga világosan megmagyarázott, egyáltalán ne foglal-
kozzunk, nehogy ugyanazt mondjuk az általa előterjesztett ige35 ugyanolyan 
megvilágításául. Hiszen még maguk az Istentől ihletett, szent vezetőink között 
is – amikor mi is, mint tudod, és magad és a szent testvéreink közül sokan 
összejöttünk az életadó s az Istent befogadó test látására,36 és ott volt Isten 

emészteni azt, de mennyivel tökéletesebb nála Hierotheos, aki képes másokat is ilyen táp-
lálékkal táplálni?

32	 A terminus a személyes tapasztalatra utal, szemben a puszta következtetéssel − de mágikus 
papiruszokon is előfordul a közvetlen, személyes istenlátást kifejező jelentésben. Az újpla-
tonikusoknál Iamblichos De mysteriisének II. könyvében jelenik meg, melynek kiindulási 
témája a hérósok, illetve a lelkek daimónjai közötti különbség. A 3. fejezettől kezdve Iamb-
lichos már a hét természetfeletti rend (istenek, arkangyalok, angyalok, daimónok, hérósok, 
arkhónok, lelkek) sajátosságait igyekszik egymástól elhatárolni, és azt tárgyalja, hogy a ter-
mészetfeletti lények különböző rendjeinek megmutatkozásai (epiphaneiai) milyen hatással 
vannak az emberre. A világot átfogó arkhónok megjelenése − „személyes látást adó megmu-
tatkozása”, autoptiké deixis − „világot átfogó adományokat ad” a szemlélőnek (2, 6, 27; lásd 
még 2, 3, 63). – Hitvalló Szent Maximos csupán a következő magyarázatot fűzi a szóhoz 
Scholionban: „<Dénes> a leplezetlen és világosabb megismerésről beszél” (PG 4, 236 B 6–7 
= CD IV/1, 201, apparátus).

33	 A platóni ideaelmélet szókészletében az értelmi szemléletet jelölő terminus, így például az 
Államban: ἡ τοῦ ὄντος θέα (582 C 7–8).

34	 Tamás magyarázata a szakaszhoz: „Sicut igitur per se inspicere et docere scientiam divino-
rum perfectam ad Hierotheum pertinebat qui perfectus fuit, ita habere scientiam expo-
nendi praedictam doctrinam et addiscere huiusmodi expositionem, ad minores pertinet, 
inter quos Dionysius se computat” (www.corpusthomisticum.org). Pachymerés parafrázisa 
a következő mondat kapcsán utal arra, hogy Dénes a III. rész utolsó mondataiban még 
egyszer visszatér ugyanerre a témára (PG 3, 689 C 5).

35	 τοῦ προτεθέντος αὐτῷ λογίου: A kommentátorok egy része szentírási szakaszra gondol, de 
λόγιον valójában bármilyen tanítás vagy ihletett kijelentés lehet.

36	 ἐπὶ τὴν θέαν τοῦ ζωαρχικοῦ καὶ θεοδόχου σώματος. A Scholion ezt így értelmezi: „‘Életet 
adó és Istent befogadó test’-nek talán a szent Istenszülő testét nevezi, aki akkor hunyt el. 
Figyeld meg az ‘Isten testvére, Jakab’ kifejezést is, és hogy ez az isteni férfiú együtt volt jelen 

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   68 2018.12.04.   16:18:18



– 69 –

Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei című művének III. része

testvére, Jakab is, valamint Péter, a teológusok fő és kimagasló nagysága, s he-
lyesnek tűnt, hogy a szemlélődés után minden szent vezető himnuszt zengjen, 
ki-ki ahogyan képes volt rá, az isteni princípium gyöngeségének végtelen erejű 
jóságáról37 – az összes többi beavatót felülmúlta a teológusok <kórusa> után,38 
mint tudod, amennyiben a teljes lényével elhagyta önmagát, egészen kilépett 

Péterrel és Jakabbal, az apostolokkal” (PG 4, 236 C 1–5 = CD IV/1, 202–203). A Hitval-
ló Szent Maximostól származó Scholion-rész majdnem pontosan ugyanígy fogalmaz (CD 
IV/1, 203, apparátus). Rēsh‘aynōi Sergios fordítása ezzel szemben nem dönti el a kérdést; 
az Aquinói kommentárja pedig csak két lehetőség egyikének látja ezt az értelmezést: „Dicit 
ergo primo quod ipse Dionysius simul cum Timotheo et ipso Hierotheo et multis aliis 
sanctis fratribus convenerunt apud apostolos ad videndum corpus eius qui est principium 
totius vitae et quod suscepit Deum. Et potest intelligi de corporali visione Christi, de qua 
facit mentionem apostolus I Corinth. 15. Corpus enim Christi est corpus Dei qui est vi-
tae princeps et illud corpus per unitionem Deum suscepit, unde et templum dictum est, 
secundum illud Ioan. 2: hoc autem dicebat de templo corporis sui. Potest etiam intelligi 
quod convenerunt ad videndum corpus beatae virginis Mariae in eius morte, quod etiam 
suscepit Deum, incarnatione” (www.corpusthomisticum.org). A modern elemzők közül 
Perczel István nem fogadja el a szakasznak Mária halálára − Dormitio Mariae − való vo-
natkoztatását, hanem meggyőző érveléssel Krisztus testére vonatkoztatja a szöveget, lásd 
István Perczel: Pseudo-Dionysius the Areopagite and the Pseudo-Dormition of the Holy 
Virgin, i. m., különösen: 64–79.

37	 A τὴν ἀπειροδύναμον ἀγαθότητα τῆς θεαρχικῆς ἀσθενείας kifejezés bizonyára a kenósis­
ra, Krisztus önkiüresítésére utal, mely a megváltás kieszközlése révén egyben végtelen erejű 
is volt. Ezt támasztja alá az is, hogy a mondat megelőző részében az Istent befogadó – krisz-
tusi − testről volt szó. Geórgios Pachymerés is így: a synkatabasisra utalva foglal állást (PG 
3, 689 D 3), Hitvalló Szent Maximos szintén így érvel a Scholionban (PG 4, 236 C 7–237 
B 10 = CD IV/1, 204–204, apparátus), Tamás pedig hasonlóképpen humanitasként fogja 
fel a divina infirmitast (www.corpusthomisticum.org).

38	 A szöveget Rēsh‘aynōi Sergios fordítása alapján („a teológusok áldott kórusa után”) egészít-
hetjük ki így. Emiliano Fiori, a szír szöveg szerkesztője és fordítója szerint Sergios itt egy 
jobb szövegvariánst őrzött meg, mint a Beate Regina Suchla által a kritikai kiadásban közölt 
hyparchetypus, a szerzői eredetiről készült másolat (Emiliano Fiori, ed.: Dionigi Areopagita, 
i. m., 44–45, lásd az apparátust is). Fiori támaszkodik Perczel István imént idézett tanulmá-
nyára is (István Perczel: Pseudo-Dionysius the Areopagite and the Pseudo-Dormition of 
the Holy Virgin, i. m., 71).

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   69 2018.12.04.   16:18:18



– 70 –

Vassányi Miklós

önmagából,39 s a himnikusan megénekelt dolgokkal való közösség állapotába 
került,40 és mindenki, aki csak hallotta és látta és ismerte és nem ismerte őt,41 
úgy ítélte meg, hogy az isteni elragadtatás állapotában [θεόληπτος] van, és 
hogy isteni himnusz-énekes.42 S mit is mondhatnék Neked az ott elhangzott 
teológiai fejtegetésekről? Hiszen – hacsak magamról is el nem felejtkezem – 
bizonyos részeket azért tudok azokból az ihletett himnuszokból, mert Tőled 
sokszor hallottam őket. Ennyire fontos Neked, hogy ne mellékesen kutasd az 
isteni dolgokat!43

3. S hogy az ottani rejtelmeket és a sokaság számára úgyszólván kimond-
hatatlan és számodra már ismert dolgokat elhagyjuk – amikor a sokasággal 
kellett közösségben lennie, és ahányakat csak lehetett, elvezetnie az isteni dol-
gok emberileg elérhető tudására, mennyire felülmúlta a szent tanítómesterek 
többségét az időráfordításban és szelleme tisztaságával és bizonyításainak pon-
tosságával s a többi szent megnyilatkozásával, úgyhogy egy ennyire nagy Napra 
nem is merészeltünk rátekinteni! Mert úgy érzékeljük és ismerjük magunkat, 

39	 ὅλος ἐκδημῶν, ὅλος ἐξιστάμενος ἑαυτοῦ. Az ekdēmōn és az existamenos terminusok egy
aránt a misztikus extázist leíró kifejezések.

40	 A „himnikusan megénekelt dolgok” a Megváltó tulajdonságai, tehát Hierotheos az ezekkel 
való közösség állapotába kerülve a misztikus uniót tapasztalta meg. Paul Rorem felhívja rá 
a figyelmet, hogy a „himnikusan megénekelt dolgokkal való közösség” kifejezés az Egyházi 
hierarchia 3. részében az Eucharisztiára utal: PG 3, 425 D 4–9 (a mise leírása), 440 B 
11–13 (az Eucharisztia leírása a koinōnia terminus nélkül), 444 A 1–B 12 (a legrészletesebb 
leírás ugyanarról, amelyben azonban a koinōnia terminus nem közvetlenül a „megénekelt 
dolgokkal való közösség”-re utal; Paul Rorem: Pseudo-Dionysius. A Commentary on the 
Texts and an Introduction to their Influence, Oxford University Press, Oxford, 1993, 147).

41	 „aki csak… ismerte és nem ismerte őt”: Geórgios Pachymerés kétféleképpen értelmezi ezt 
a különös kifejezést: 1. „az ismerősök és a nem ismerősök egyaránt” – ez Aquinói Szent 
Tamás értelmezése is; 2. „akik megértették, illetve akik nem értették meg, miről zengett 
himnuszt”, mindazok egyaránt úgy gondolták, hogy Hierotheos az isteni elragadtatás álla-
potában van (PG 3, 689 D 6–671 A 5).

42	 A bonyolult szintaxis kapcsán Geórgios Pachymerés figyelmeztet rá, hogy Dénes „mes-
terkélten fejezi ki magát, mintha elfelejtette volna a mondat összefüggését” (PG 3, 689 C 
8–10).

43	 Tamás értelmező megjegyzése: „Dionysius… multoties recognovit quasdam partes illarum 
divinarum laudum, quas Hierotheus protulerat, Deo inspirante, dum eas a Timotheo pro-
latas audivit. Tantum enim fuit Timotheus in studio circa divina, ut ea quae audivit, etiam 
curavit memoria retinere” (www.corpusthomisticum.org).

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   70 2018.12.04.   16:18:18



– 71 –

Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei című művének III. része

hogy az isteni dolgok szellemi részét se megfelelően elgondolni nem vagyunk 
képesek, sem pedig kimondani és megfogalmazni mindazt, ami az istenisme-
retből kimondható. Messze felülmúl bennünket az isteni férfiak tudománya a 
teológiai igazságról, úgyhogy44 rendkívüli istenfélelmünk [εὐλάβειαν] folytán 
mindenképp csak oda jutottunk volna el, hogy se ne halljunk, se ne mondjunk 
egyáltalán semmit az isteni filozófiáról [θείας φιλοσοφίας], ha eszünkkel fel 
nem fogtuk volna, hogy nem szabad elhanyagolni az isteni dolgokról elérhe-
tő ismeretet. S erről nemcsak a szellemek természetes vágyai győztek meg,45 
amelyek mindig szerelmesen vágyakoznak a természetfeletti dolgok lehetséges 
szemléletére, hanem maga az isteni törvények kiváló szabályozása is, mely nem 
engedi, hogy a minket meghaladó dolgokba beleártsuk magunkat, mivel azok 
értékünkön felüliek s elérhetetlenek számunkra, ugyanakkor azonban előír-
ja, hogy mindama dolgokat, melyekre vágyakozunk, s amelyeket megadatott 
megtudnunk, másoknak is figyelmesen, jóságosan átadjuk.

Miután tehát ezek az érvek minket is meggyőznek, és mert az isteni dol-
gok számunkra lehetséges értelmezésében nem késlekedünk, illetve nem fé-
lünk tőle, hanem inkább képtelenek vagyunk segítség nélkül hagyni azokat, 
akik nem tudják szemlélni az embert meghaladó dolgokat, ezért fogtunk bele 
az írásba, anélkül hogy bármi újat merészelnénk bevezetni – ehelyett inkább 
könnyebb s az egyes részletekre vonatkozó vizsgálódásokkal bontjuk fel és vilá-
gítjuk meg azt, amit a valóban isteni szent Hierotheos összefoglalóan mondott.

Bibliográfia

Elsődleges források:
CD I = Corpus Dionysiacum I: Pseudo-Dionysios Areopagita: De divinis nomini­

bus, Hrsg. von Beate Regina Suchla, Walter de Gruyter, Berlin – New 
York, 1990. (Patristische Texte und Studien, Bd. 33.)

CD IV/1 = Corpus Dionysiacum IV/1: Ioannis Scythopolitani prologus et scholia 
in Dionysii Areopagitae librum ‘De divinis nominibus’ cum additamentis 
interpretationibusque, Hrsg. von Beate Regina Suchla, Walter de Gruy-
ter, Berlin – Boston, 2011. (Patristische Texte und Studien, Bd. 62.)

44	 ὅτι: Salvatore Lilla szerint ὥστε („úgyhogy”) értelemben.
45	 A „szellemek” (νοῶν) Geórgios Pachymerés parafrázisa szerint az angyalok (PG 3, 692 C 8).

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   71 2018.12.04.   16:18:18



– 72 –

Vassányi Miklós

Dodds, Eric R. (ed.): Proclus: The Elements of Theology. A Revised Text with 
Translation, Introduction and Commentary, Clarendon Press, Oxford, 
1963.

Kopp, Joseph (ed.): Δαμασκίου διαδόχου ἀπορίαι καὶ λύσεις περὶ τῶν πρώ-
των ἀρχῶν –Damascii philosophi Platonici quaestiones de primis prin­
cipiis. Ad fidem codicum manuscriptorum nunc primum edidit Jos. 
Kopp professor Lycei Monacensis. Sumptibus et typis H. L. Broenneri, 
Francofurti ad Moenum, MDCCCXXVI. [Modern kiadások más feje-
zetbeosztást alkalmaznak, de feltüntetik Koppét a margón.]

PG = Patrologia Graeca
Westerink, Leendert Gerrit (ed.): Damascius: Traité des premiers principes 

I, Les Belles Lettres, Paris, 1986.
www.corpusthomisticum.org [Aquinói Szent Tamás összes művei eredetiben 

online.]

Fordítások:
Fiori, Emiliano (ed.): Dionigi Areopagita: Nomi divini, Teologia mistica, Epis­

tole. La versione siriaca di Sergio di Rēsh‘aynā (VI secolo). Tradotta da 
Emiliano Fiori, In aedibus Peeters, Lovanii, 2014. (Corpus scriptorum 
Christianorum orientalium, Volumen 657, Scriptores Syri, Tomus 253)

Luibheid, Colm (transl.): Pseudo Dionysius: The Complete Works. Foreword, 
notes and translation collaboration by Paul Rorem, Paulist Press, New 
York, 1987. (The Classics of Western Spirituality) [Mint Eric Perl is rá-
mutat Theophany című műve ix. oldalán, ez a kiadás inkább parafrázis, 
mint fordítás.]

Suchla, Beate Regina (transl.): Pseudo-Dionysius Areopagita: Die Namen 
Gottes, Hiersemann Verlag, Stuttgart, 1988.

Vassányi Miklós: Pszeudo-Dionüsziosz Areopagitész: Isten nevei I–II. Be-
vezetés, fordítás, jegyzetek, bibliográfia, Magyar Filozófiai Szemle 57 
(2013/2) 147–186.

Vassányi Miklós: Evagrios Pontikos (345–399): Az imádságról (Περὶ 
προσευχῆς / De oratione) 1–80. Forrásközlés történeti-filológiai beve-
zetővel, Vallástudományi Szemle 11 (2015/3–4) 77–90.

Vassányi Miklós: Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei XIII. Bevezetés, for-
dítás, jegyzetek, in Dávid Nóra (szerk.): Tíz évhét. Tanulmányok Fröh­
lich Ida 70. születésnapja alkalmából, Szent István Társulat, Budapest, 
2018, 279–285.

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   72 2018.12.04.   16:18:18



– 73 –

Ál-Areopagita Szent Dénes: Isten nevei című művének III. része

Szakirodalom:
Lilla, Salvatore: Osservazioni sul testo del De divinis nominibus dello Ps. 

Dionigi l’Areopagita, Annali della Scuola Normale di Pisa Serie III. vol. 
X/1 (1980) 125–202.

Louth, Andrew: Denys the Areopagite, Continuum, London – New York, 
1989 and 2001.

Perczel István: Pseudo-Dionysius the Areopagite and the Pseudo-Dormi-
tion of the Holy Virgin, Le Muséon 125 (2012/1–2) 55–97.

Perl, Eric D.: Theophany. The Neoplatonic Philosophy of Dionysius the Areopa­
gite, State University of New York Press, Albany, 2007.

Rorem, Paul: Pseudo-Dionysius. A Commentary on the Texts and an Introduc­
tion to their Influence, Oxford University Press, Oxford, 1993.

Rorem, Paul, and Lamoreaux, John C.: John of Scythopolis and the Dionysi­
an Corpus. Annotating the Areopagite, Clarendon Press, Oxford, 1998. 
(Oxford Early Christian Studies)

Schäfer, Christian: The Philosophy of Dionysius the Areopagite. An Introduc­
tion to the Structure and the Content of the Treatise On the Divine Na-
mes, Brill, Leiden – Boston, 2006. (Philosophia antiqua, vol. XCIX)

Sheldon-Williams, Inglis P.: The Pseudo-Dionysius and the Holy Hiero
theus, Studia Patristica 8 (1966) 108–117.

Suchla, Beate Regina: Dionysius Areopagita: Leben – Werk – Wirkung, Her-
der, Freiburg – Basel – Wien, 2008.

Vassányi Miklós: Structure and Meaning of St. Denys’ Fundamental The
ology in De divinis nominibus. A Comparison with Proclus’ Theory 
of the One in Institutio theologica, Bijdragen, International Journal in 
Philosophy and Theology 73 (2012/4) 1–12.

VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes.indd   73 2018.12.04.   16:18:18



– 74 –

SZERZETESSÉG			          Sapientiana 11 (2018/2) 74–104.

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

Varga Kapisztrán OFM

Abstract
Literature about Saint Francis and his order generally emphasizes originality, 
while this study points out that Francis and his movement was deeply root-
ed in an earlier monastic tradition. Saint Francis often visited Benedictine 
monasteries, he was familiar with the Rule of Saint Benedict, the lifestyle of 
the monks and the modern Benedictine spiritual literature of his time. Mean-
while, all Benedictine abbeys supported the new Franciscan communities (by 
handing over deserted monasteries and chapels, with financial support, etc.). 
Francis also knew groups, who wished to reform monastic life from a hermitic 
perspective. He did not only take over hermitages from them, but adopted 
several elements of their lifestyle as well. However, mendicant orders started 
to have an effect on monastic groups in the second half of the 13th century.

Keywords: Saint Francis, Franciscan friaries, monasticism, monastic reforms, 
Benedictine abbeys
Kulcsszavak: Szent Ferenc, ferences kolostorok, monasztikusok, szerzetesi re­
formok, bencés apátságok

Bevezetés

„Így mikor Szent Ferenc a Sancta Maria de Portiunculánál tartott egyete-
mes káptalanon volt, amit gyékényes káptalannak neveztek,1 és amelyen 
ötezer testvér vett részt, számos bölcs és tudományban jártas testvér kérte 
a bíboros urat, a későbbi Gergely pápát, aki jelen volt a káptalanon, hogy 

	 Varga Kapisztrán ferences szerzetespap, az esztergomi ferences rendház gvardiánja, egy-
háztörténész, a Sapientia Hittudományi Főiskola tanára; varga.kapisztran@sapientia.hu

1	 1221 vagy 1222 májusában.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   74 2018.12.04.   15:00:57



– 75 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

beszélje rá Szent Ferencet: kövesse az említett bölcs testvérek tanácsát, és 
hagyja, hogy egyszer-egyszer ők vezessék. Idézték Szent Benedek, Szent 
Ágoston és Szent Bernát reguláját is, amelyek tanítják, hogyan lehet így 
vagy úgy rendezetten élni. Szent Ferenc, miután meghallgatta a bíboros 
úr erre vonatkozó intelmeit, kézen fogta, a káptalanon összegyűlt testvé
rekhez vezette, és így szólt a testvérekhez: »Testvéreim! Testvéreim! Isten 
hívott engem az egyszerűség útján, és ő mutatta meg nekem az egyszerűség 
útját. Nem akarom, hogy bármiféle regulát is emlegessetek nekem, sem 
Szent Ágostonét, sem Szent Bernátét, sem Szent Benedekét. Azt mondta 
az Úr, azt akarta, hogy én egy új bolond2 legyek a világban; és nem akart 
benneteket más úton vezetni, mint az effajta tudás útján, de tudomá-
nyotok és bölcsességtek miatt az Isten meg fog benneteket szégyeníteni. 
Bízom azonban az Úr büntető szolgáiban,3 hogy általuk az Úr meg fog 
benneteket büntetni, és szégyenetekben visszatértek majd korábbi állapo-
totokba, akár akartok, akár nem.« A bíboros elképedt, nem felelt semmit, 
és minden testvért félelem fogott el.”4

A Perugiai legenda, vagy más néven Assisi kompiláció a következő cím alatt 
hozza Szent Ferenc életének ezt az epizódját: Szent Ferenc a gyékényes káptala­
non Hugolino úr jelenlétében elutasítja a korábbi regulákat. Könnyen lehet azon-
ban, hogy a Ferenc szavaiból sugárzó öntudat – „nem akarom, hogy bármiféle 
regulát is emlegessetek nekem” – megtéveszti mind az olvasókat, mind a feren-
ces rendtörténet kutatóit. Ugyanis erre az öntudatra csak ráerősítenek a Cela
nói Tamás tollából származó legkorábbi életrajzok, amikor a rend újdonságát 
(novitas) hangoztatják. A rendtörténeti kutatókat az a veszély fenyegetheti, 
hogy a Celanói Tamás által is emlegetett novitást, újdonságot keresik csak, és a 
rend kezdeteit meg Szent Ferenc életét bemutatva csupán ezt akarják hangoz-
tatni, mert ebben vélik megragadhatónak a kialakuló rend kezdeti identitását.5 
Ebben részben igazuk is van. De csak részben.

2	 1Kor 1,20.
3	 Lásd ezt a kifejezést még a PL 76. és 92. fejezetében.
4	 PL 114, in Assisi Szent Ferenc perugiai legendája (Ferences Források 5), Agapé, Újvidék – 

Szeged – Csíksomlyó, 1997, 144 (ford. Varga Imre Kapisztrán).
5	 Bartolomeo di Sassoferrato, XIV. századi jogász megjegyzése: „A testvérek élete olyan 

újdonság, hogy előzmény hiányában nem lehet rá formulát alkalmazni.” Idézi Várnai 
Jakab: Regula. Magyarázat a novíciusok számára [kézirat], é. n., 1.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   75 2018.12.04.   15:00:57



– 76 –

Varga Kapisztrán OFM

Egyrészt azért van csak részben igazuk, mert az újdonság mindig csak valami
hez képest újdonság, tehát valódi jelentőségét csak a „régi”, akkor természetes 
valóság ismeretében értékelhetjük igazán. Másrészt pedig azért, mert a rend 
kialakulása, Ferenc életformájának intézményesülése – még ha valósággal be is 
robbant a nyugati kereszténység életébe – nem egy csapásra történt, hanem fo-
lyamat volt, és még a Szent Ferenc halálát követő két-három évtizedben is foly-
tatódott. A rend kialakulásában természetesen van egy fejlődés, amit egyfajta 
artikulálódásnak is nevezhetünk. Nézzük meg most ennek három mozzanatát.

E folyamat első lépése az, amikor még sem Ferenc életmódjának, sem a for-
málódó közösségnek nem volt neve. Iordanus a Iano így kezdi krónikáját: „Az 
Úr 1207. esztendejében Ferenc, foglalkozására nézve kereskedő, szívében meg-
rendülve, a Szentlélek ihletésére remete habitusban bűnbánó életet kezdett.”6 
A modum penitentiae kifejezés a bűnbánókra, (penitentes) utal, ez azonban még 
sokkal közelebb áll egy laikus mozgalomhoz, mint egy klasszikus monasztikus 
programhoz. A monasztikum világában leginkább talán még a konverzusok 
intézményének felelne meg.

Második ilyen artikulációs mozzanatként érdemes egy olyan epizódot meg-
említenünk, melyet a Fioretti és más források is megőriztek. Egy alkalommal 
Ferenc azért kért imádságot Szent Klárától és Szilveszter testvértől, hogy el tud
ja dönteni, csak remete legyen, vagy prédikáljon is? A Fiorettiben ezt olvassuk:

„Jézus Krisztus alázatos szolgáját, Szent Ferencet nem sokkal megtérése 
után, mikor már jó néhány társat gyűjtött és vett föl a szerzetbe, az a 
probléma foglalkoztatta, mit kell tennie: kizárólag a szemlélődésnek szen-
telje-e magát, vagy olykor-olykor prédikáljon is? Nyugtalanul vágyott ar
ra, hogy megtudhassa ebben a kérdésben Isten akaratát. Mivel azonban 
alázatossága nem engedte, hogy önmagában és imádságában bízzék, elha-
tározta, hogy mások imája révén fogja kifürkészni Isten szándékát.

Magához hívta tehát Masseo testvért, és ezt a megbízást adta neki: Fi-
acskám, menj el Klára nővérhez, és mondd meg nevemben: legjámborabb 
társnőivel könyörögjön Istenhez, hogy kegyesen mutassa meg nekem, 
mi lenne jobb, ha prédikálnék is olykor-olykor, vagy ha egyedül csak az 

6	 „Anno Domini 1207 Franciscus vir negotiator officio compunctus corde, afflatus Spiritu Sancto 
in habitu heremitico modum penitentie est aggressus.” Chronica Fratris Iordani a Iano O.F.M. 1, in 
Analecta Franciscana I, Collegium S. Bonaventurae, Ad Claras Aquas, Quaracchi, 1885, 2.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   76 2018.12.04.   15:00:57



– 77 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

imádságnak élnék. Aztán menj el Szilveszter testvérhez s ugyanezt mondd 
el neki is.”7

A válasz ismert. A non sibi soli vivere, sed et aliis proficere (nemcsak magunk-
nak élni, hanem másoknak is hasznára lenni) elv szellemében Ferenc prédikál-
ni is kezdett. A kérdés azonban annak ismeretében kap különös jelentőséget, 
hogy Szent Romuáld és Damiáni Szent Péter kétszáz ével korábban éppen 
Ferenc tágabb pátriájában, Umbriában és az azzal határos területeken fejtette 
ki reformtevékenységét, melynek során a hagyományos monasztikus életet és 
sivatagi atyák világából ismert remete életformát egyesíteni akarta.

A fejlődés harmadik, egyben záró mozzanata pedig az, hogy a ferences kö-
zösség is megkapta az ordo, illetve religio, azaz szerzetesrend elnevezést. Ez azt 
jelenti, hogy mind a kánonjog, mind a világi jog az addig a monasztikus és ka-
nonokrendekre alkalmazott terminus technicusszal tudta leírni a ferences kö-
zösség jogi státusát. Ferenc ekkoriban fogalmazta meg fent idézett öntudatos 
mondatát: „Nem akarom, hogy bármiféle regulát is emlegessetek nekem, sem 
Szent Ágostonét, sem Szent Bernátét, sem Szent Benedekét. Azt mondta az Úr, 
azt akarta, hogy én egy új bolond legyek a világban; és nem akart benneteket 
más úton vezetni, mint az effajta tudás útján…”

Ez a kijelentés azonban egyáltalán nem jelenti azt, hogy Ferenc ne ismer-
te volna a korábbi szerzetesi regulákat, vagy hogy ne tudta volna, hogy mit 
nem akar. Épp ellenkezőleg. Nagyon pontosan tudta, mit akar és mit nem, 
s éppen ezért állt ellen minden olyan – akár a renden belülről, akár kívülről 
jövő – törekvésnek, mely hivatásától eltérítette volna. Fenti mondatával nem 
a monasztikusok ellen beszélt, és soha nem is folytatott velük semmiféle polé
miát, küzdelmet, míg a történelemből ismert, hogy a bencés monachizmus 

7	 Fior 16. Vagy lásd még: „Az igazság valódi követői abban az időben nagyon sokat vitatkoztak 
arról, vajon az emberek között kell-e maradniuk, vagy pedig remeteségbe vonulniuk. Szent 
Ferenc azonban, aki legkevésbé sem bízott magában, hanem minden ügyes-bajos dolgában 
buzgó imádsággal igyekezett kiérdemelni a döntést, úgy határozott, hogy nem magának, 
hanem Annak szenteli életét, aki mindnyájunkért meghalt.” „Gyakran kereste fel tehát 
a remeteségeket, hogy ott egészen Isten felé tudja irányítani lelkét. Mindazonáltal, ha 
elérkezettnek látta az időt, nem volt rest belevegyülni a világ dolgaiba, és teljes odaadással 
munkálkodni felebarátainak üdvösségén.” (CÉ1 35. és 71.) Celanói Tamás: Szent Ferenc 
első életrajza, in Celanói Tamás életrajzai Szent Ferencről (Ferences Források 2), Agapé, 
Újvidék – Szeged – Csíksomlyó, 1993, 52; 80 (ford. Balanyi György, javította: Hidász 
Ferenc és Várnai Jakab).

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   77 2018.12.04.   15:00:57



– 78 –

Varga Kapisztrán OFM

irányzatai gyakran polemizáltak egymással.8 (De így volt ez minden más rend 
esetében is.) Ferenc egyszerűen mást akart élni. Jól érzékelték ezt azok a bencés 
monostorok, melyek Ferencet támogatták. Pontosan ez a támogatás jelzi azt, 
hogy nem riválist láttak benne.

Ha alaposabban szemügyre vesszük a tényeket, kiderül, Ferenc számára 
egyáltalán nem volt ismeretlen a monasztikus világ, sőt nyugodtan állíthat-
juk, nagyon is jól ismerte, otthonosan mozgott benne mind lelkiségi, mind 
pedig földrajzi értelemben. Gyakran vendégeskedett bencés monostorokban, 
kapcsolatot tartott apátokkal és monostorokkal, ezenfelül pedig jól ismerte 
nemcsak Szent Benedek reguláját, hanem a korabeli „kurrens” monasztikus 
lelkiségi irodalmat is. Gondoljuk csak el, honnét ismerhette volna ezeket, ha 
nem éppen a bencés monostorokból? De ha azt kérdezzük, mint csinált ak-
kor, amikor egyik-másik monostorban vagy főpap udvarában vendégeskedett, 
leginkább azt válaszolhatjuk: imádkozott, dolgozott vagy koldulni ment, és 
olvasott.

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek kapcsolatát számos tanulmány, 
kötet. konferencia tárgyalta már,9 bár nem tartozik a leginkább kutatott témák 
közé. Magyarul azonban eléggé híjával vagyunk ezeknek, pedig Ferenc lelküle-
te, újdonsága nem érthető meg a nélkül a környezet nélkül, amiben megszüle-
tett. Tanulmányunkban ezt a kérdést próbáljuk meg körüljárni.

Szent Benedek regulája és Szent Ferenc

Amint a fentiekből láttuk, az, hogy Szent Ferenc ellenállt minden arra irányuló 
nyomásnak, hogy az akkor ismert regulák valamelyikét fogadja el életformája-
ként, nem jelenti azt, hogy nem ismerte ezeket a regulákat, különösen Szent 
Benedekét.

Ha erre utaló jeleket keresünk, kétfélét találhatunk. Egyrészt Ferenc meg-
nyilvánulásaiban (mondásaiban és írásaiban) néhányszor szó szerint vagy gon-

8	 Vö. Peter King: A monachizmus nyugaton. A monasztikus szerzetesség története a latin egy­
házban, Szent István Társulat, Budapest, 2007, 171.

9	 Lásd Antonio Quacquarelli: Il primitivo movimento francescano e il monachesimo be-
nedettino, in uő. – Stanislao Benito Andreotti: San Francesco d’Assisi, la sua gente poverella 
e il monachesimo benedettino (Quaderni di ricerche storiche sul primo movimento frances-
cano ed il monachesimo benedettino 1), S. Francesco a Ripa, Roma, 1977, 19–60; Luigi 
Pellegrini: Insediamenti Francescani nell’Italia del Duecento, Laurentianum, Roma, 1984.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   78 2018.12.04.   15:00:57



– 79 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

dolatilag idézi Szent Benedek reguláját, másrészt ugyanezekben tematikus 
egyezéseket is találunk a két rendalapító tanítása között.

Nézzünk először néhány példát a szó szerinti vagy tartalmi idézésre. Az egyik 
életrajzban arról olvasunk, Ferenc miként fedd meg egy testvért, aki nem akart 
koldulni menni, és aki végül el is hagyta a rendet.

„A szent, mikor látta, milyen nagy barátja hasának, s milyen derekasan 
kiveszi részét a munka gyümölcsének elfogyasztásából, ellenben mennyi-
re húzódozik a dologtól, egyszer így támadt rá: »Menj csak utadra, légy 
testvér, mert te kizárólag a testvérek verejtékéből akarsz élni, míg Isten 
művének végzését elhanyagolod.«”10

Az eredeti latin szövegben Celanói Tamás az opus Dei kifejezést használja, 
ami Benedek regulájának egyik kulcsfogalma. Persze erre azt lehet mondani, 
hogy ezt Celanói Tamás írta, és ebből az egy kifejezésből nem lehet messzeme-
nő következtetéseket levonni. Ennél azonban sokkal mélyebb, tartalmi megfe-
leléseket is találunk éppen Szent Ferenc reguláiban.

Ilyen például Szent Benedek regulájának előbb már említett kitétele is, hogy 
ti. „az istenszolgálatnak tehát semmit elébe ne tegyenek”.11 Nem ugyanezt je-
lenti-e a Ferenc írásaiban háromszor is felbukkanó intelem? „Azok a testvérek, 
akiknek az Úr megadta a munka kegyelmét, dolgozzanak hűségesen és odaa-
dással, úgy, hogy távol tartva a lélek ellenségét, a tétlenséget, ki ne oltsák a szent 
imádság és áhítat lelkületét, amit a többi, mulandó dolognak szolgálnia kell.”12

A Meg nem erősített regula kissé bővebben beszél a munkáról, s ebben még 
a benedeki regula 48. fejezetének szó szerinti idézetét is megtaláljuk: „Minden 
testvér igyekezzék verejtékes munkával tenni a jót, mert írva van: Mindig tégy 
valami jót, hogy az ördög elfoglalva találjon. És ismét: A tétlenség a lélek ellensé­

10	 CÉ2 75, in Celanói Tamás: Szent Ferenc második életrajza, in Celanói Tamás életrajzai 
Szent Ferencről, i. m., 211. (Kurzivált kiemelések a későbbiekben is tőlem – V. K.)

11	 Lásd 43,3, fejezet, in Szent Benedek regulája, Bencés Kiadó, Pannonhalma, 1995, 92 (ford. 
Söveges Dávid OSB).

12	 RB 5,1–2, in Assisi Szent Ferenc írásai (Ferences Források Magyarul 3), Magyarok Nagy-
asszonya Ferences Rendtartomány, Budapest, 2018,137 (ford. Berhidai Piusz és Hidász 
Ferenc).

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   79 2018.12.04.   15:00:57



– 80 –

Varga Kapisztrán OFM

ge.13 Ezért szükséges, hogy Isten szolgái mindig el legyenek foglalva imádsággal 
vagy más jó cselekedettel.”14

Ferenc azonban általában nem elégszik meg korának ismert lelki tanácsai-
val, gyakran tovább is fejleszti a lelki életi utasításokat. Végrendeletében éppen 
a munkával kapcsolatban látjuk ezt. Itt ismét idézi Szent Benedek reguláját, 
amely szerint a munka a tétlenség elűzése miatt fontos, de hozzátesz egy társa-
dalmi vonatkozást is: a testvéreknek dolgozniuk kell a jó példaadás kedvéért is. 
„Akik nem tudnak [dolgozni], tanuljanak meg, nem kapzsiságból, hogy mun-
kabért kapjanak, hanem a példaadás kedvéért és a tétlenség elűzése végett.”15

Érdemes talán még egy témát érintenünk, a böjtölést, amit a regulák és ko-
rabeli consuetudines meglehetős részletességgel szabályoznak.

„A böjtölés módjáról Ferenc más regulákkal ellentétben nem ad pontos 
utasításokat – írja Kajetan Esser. – Meg akarja őrizni testvérei számára az 
evangéliumi szabadságot, hogy mindent mint alamizsnát fogadjanak el, 
amit az emberek szeretete nyújt számukra. Egy koldus ugyanis semmilyen 
alapon nem támaszthat igényeket.”16

Hogy ezen a téren nagy különbséget találunk a monasztikus hagyomány 
és Szent Ferenc előírásai között, azt az életforma különbözősége magyarázza. 
Ferenc tehát, aki kortársai szerint is túlzottan sokat böjtölt, bölcs mértékletes-
ségről tesz tanúságot.

A tematikus, tartalmi egyezés szempontjából elsősorban Szent Ferenc műve-
inek egy sajátságos csoportját, az úgynevezett Intelmeket (latinul Admonitiones) 
érdemes szemügyre vennünk, melyek formájuk szerint leginkább a sivatagi 
atyák mondásaihoz hasonlítanak, de amint a későbbiekben látni fogjuk, ezek a 
formák ismeretesek más szerzetesrendek és alapítók esetében is. Érdekes, hogy 
Benedek már a Regula prológusában használja ezt a szót, admonitio,17 Ferenc 

13	 48. fejezet, in Szent Benedek regulája, i. m., 97.
14	 RnB 7, 10–12, in Assisi Szent Ferenc írásai, i. m., 106–107.
15	 Végr 21, in Assisi Szent Ferenc írásai, i. m., 165.
16	 Kajetan Esser: „Melius catholice observemus”. Rendünk regulájának magyarázata Szent 

Ferenc írásainak és egyéb szavainak fényében, in Varga Kapisztrán – Várnai Jakab (szerk.): 
A ferences regula. Korai és mai értelmezések (Vita Consecrata 5), L’Harmattan Kiadó – Sapi-
entia Szerzetesi Hittudományi Főiskola, Budapest, 2011, 175.

17	 „Obsculta, o filii, precepta magistri, et inclina aurem cordis tui, et admonitionem pii patris 
libenter excipe…”, in Szent Benedek Regulája, i. m., 19.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   80 2018.12.04.   15:00:57



– 81 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

intelmei pedig nagyon hasonlóak a benedeki regula VI. fejezetében található, 
hat szentírási idézet összefűzéséből kialakult intelemhez.18

Szent Ferenc Intelmeinek kiváló kutatója, az amerikai ferences Rober J. Kar-
ris az Intelmeket éppen a bencés tradíció segítségével értelmezi. Ezt írja: „Szent 
Ferenc Intelmeihez fűzött kommentárjaimban ritkán hívtam segítségül Assisi 
Szent Ferenc különböző életrajzainak tanúságait. Megelégedtem azzal, hogy a 
nem ferences lelkiségi tradíció jelentésével és saját írásaival értelmezzem Feren-
cet.”19 Karris azt állítja, hogy míg Ferenc visszautasította a bencés regula át-
vételét, az Intelmeket azonban befolyásolta Szent Benedek regulája és a bencés 
életformát megreformáló ciszterciek írásai. Így Ferenc Intelmei igazából lefedik 
egy monasztikus regula főbb témáit. Könyvének befejező részében, miután 
Karris felsorol tizenhat monasztikus témát, és ezekkel állít párhuzamba Ferenc 
huszonnyolc intelméből tizenhatot, ezt írja:

„Arra szeretném invitálni az érdeklődő olvasót, hogy hasonlítsa össze eze-
ket a témákat Szent Benedek regulájával és a Regula Magistrivel. Szent 
Benedek, szemmel láthatóan Johannes Cassianustól függve, sokat időzik 
az alázatosságnál, és még felsorolja annak tizenkét fokát. Vajon csak vélet-
len egybeesés volna, hogy Ferenc oly sok intelmet szentel ugyanannak a 
témának, az alázatosságnak?”20

Nem folytatjuk a példák keresését. Legyen elég ennyi annak alátámasztására, 
hogy Ferenc ismerte és idézte Szent Benedek reguláját, de a korabeli bencés, 
illetve reform lelkiségi irodalmat is, aminek részleteire még visszatérünk más, 
ugyancsak a bencés regulát követő csoportok kapcsán.

A továbbiakban nézzük meg, hol tehetett szert Ferenc ezekre az ismeretekre, 
vagyis hol és milyen formában találkozhatott a monachizmussal, illetve annak 
reformirányzataival.

18	 Robert J. Karris: The Admonitions of St. Francis: Sources and Meanings, The Franciscan 
Institute, St. Bonaventure University, St. Bonaventure, New York, 1999, 3.

19	 Uo. 13.
20	 Uo. 276–277.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   81 2018.12.04.   15:00:57



– 82 –

Varga Kapisztrán OFM

Az umbriai monachizmus helyzete Szent Ferenc korában

Umbriában a történelem során 90 bencés apátság létezett.21 Ez a hatalmas szám 
ugyanakkor csak a monostorok száma, amibe nem számoljuk bele a monos-
torokhoz tartozó kápolnákat, templomokat, gangrinákat stb. Ráadásul a XI–
XII. század során éppen Közép-Itáliában, és benne Umbriában formálódtak a 
szerzetesi élet akkori legmodernebb formái. Ennek illusztrálására elég három 
monostort és három nevet megemlítenünk: Camaldoli, Vallumbrosa és Fonte 
Avellana; valamint Szent Romuáld, Damiáni Szent Péter (Petrus Damianus) 
és Gaulberti János. Közép-Itálián kívül esett, de feltehetőleg Camaldolin vagy 
a cisztercieken keresztül hatást gyakorolt Ferencre Grandmont és alapítója, 
Murat/Murrat Szent István. Úgy tűnik, ez utóbbiak hatást gyakoroltak a cisz-
terci rendre is,22 ennek megfelelően a környéken ciszterci szokásokat átvevő 
monostorokat csak később, a XIII. vagy a XIV. században találunk. E két irány 
miatt a továbbiakban külön tárgyaljuk a hagyományos bencés monostorok, va-
lamint a reformmonostorok és Szent Ferenc, illetve a ferences rend kapcsolatát.

A hagyományos bencés monostorok és Szent Ferenc kapcsolata

Amikor áttekintjük azokat a bencés monostorokat, melyekkel Szent Ferenc kap
csolatba került, két csoportot különböztethetünk meg. Az elsőbe azokat sorol-
juk, ahol Ferenc maga is megfordult, és/vagy amelyek kapcsán a források (akár 
ferences, akár nem ferences források) megörökítették életének valamely epizód-
ját, vagy ottlétéről tárgyi emlékek tanúskodnak. A másodikba azokat a helyeket 
soroljuk, amelyek eredetileg bencés vagy valamelyik remeteközösség monostorai, 
templomai vagy kápolnái voltak, de amiket az adott monostorok vagy a terület 
birtokosai Szent Ferenc vagy a ferencesek rendelkezésére bocsátottak.

21	 Nadia Togni: Repertorio dei monasteri benedettini in Umbria, in Giustino Farnedi (szerk.): 
Monasteri benedettini in Umbria. Alle radici del paesaggio umbro (Biblioteca del Monasticon 
Italiae 1), Regione Umbria – Centro Storico Benedettino Italiano, 2014, 389–391.

22	 Peter King: A monachizmus Nyugaton, i. m., 174.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   82 2018.12.04.   15:00:57



– 83 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

Monostorok, ahol Szent Ferenc megfordult

Subiaco
Subiaco Szent Benedek lelki fejlődésének igen fontos állomása. A teljes ma-
gányban itt eltöltött három év olyan tapasztalatokkal ruházta fel, amelyek 
nyomán a környékbeli pásztorok, majd szerzetesek lelki vezetője, a nyugati 
szerzetesség atyja lehetett. Szent Ferenc többször is megfordult Subiacóban, 
mind a Szent Benedek barlangja körül kiépült monostorban (Sacro Speco di 
San Benedetto), mind pedig a városban, de fontos emléket őrzött tőle a Santa 
Scolastica-monostor könyvtára is.

Talán meglepő, de a Szent Benedek barlangja köré épült monostor egyik ká
polnája őrzi Assisi Szent Ferenc legrégebbi, még életében készült ábrázolását, 
ráadásul egy kettős ábrázolásról van szó. Az ember nagyságú freskó az 1223-
ban felszentelt Szent Gergely-kápolna előterében található, és joggal tartják 
úgy, hogy 1224-ben készülhetett. Ferencet ugyanis még gloriola és stigmák 
nélkül ábrázolja, vagyis nemcsak a szenttéavatás előtt, hanem a stigmatizáció 
előtt készült. A stigmákat pedig 1224 szeptemberében kapta meg Ferenc. A kép 
felirata is erről az időről tanúskodik, ugyanis még nem nevezi szentnek Feren
cet, egyszerűen csak ennyit ír: „Fr. Franciscus”, azaz Ferenc testvérnek hívja őt, 
ahogy mindenki ismerte – nem pedig Szent Ferencnek. Kezében kigöngyölt 
tekercset tart. Feliratának alja kissé rongált már, de annyi még kiolvasható: „Pax 
huic domui…”, azaz „Békesség e háznak…” A freskó a nyilvánvalóan a szent-
ség hírében álló Ferencet szürke habitusban ábrázolja. Arca kissé hosszúkás, fü-
lei is kissé hosszúak, szakálla elég gyér, de tekintete nyílt, arcvonásai egyszerűek 
és derűsek. Kezével a kápolna szentélye felé mutat, ahol a felszentelés ténye van 
megörökítve. A kápolnát ugyanis Hugolino bíboros, a későbbi IX. Gergely 
pápa, Ferenc jó barátja szentelte fel 1223-ban. A konszekrációt ábrázoló ablak 
melletti képen azonban nemcsak Hugolino bíborost láthatjuk, hanem mögöt-
te jól kivehető Ferenc ismételt ábrázolása is, akit öltözete és arcvonásai alapján 
könnyedén beazonosíthatunk az egész alakos kép alapján. Ferenc tehát – felte-
hetőleg Hugolino bíboros kíséretében – jelen volt a Szent Gergely-kápolna fel-
szentelésén Subiacóban. Különösen is érdekes ez annak fényében, hogy Nagy 
Szent Gergely Szent Benedek életrajzírója volt, Hugolino pedig pápaként a 
Gergely nevet vette fel.

A hagyomány szerint Ferenc 1223-as itt-tartózkodásakor kapta a Santa Sco
lastica-monostor apátjától azt a kis kápolnát, mely mellé a ma is meglévő fe-

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   83 2018.12.04.   15:00:57



– 84 –

Varga Kapisztrán OFM

rences templomot emelték 1327-ben.23 A kolostor ma is a ferences ideálnak 
megfelelő helyen, város szélén, a folyó túlsó partján fekszik, és egy Szent Ferenc 
nevét viselő középkori hídon keresztül lehet a legkönnyebben megközelíteni.

Visszatérve Szent Benedek barlangjához, meg kell említenünk még egy Fe-
renchez is köthető emléket, Szent Benedek rózsakertjét.

Subiaco Szent Benedek számára a megkísértés helye is volt,24 de hasonló 
megkísértés történetet olvasunk Szent Ferenccel kapcsolatban is. Ez a Porciun-
kula kápolna szomszédságában történt, és a megkísértés, illetve az annak so-
rán megtapasztalt isteni kegyelem lett a porciunkulai búcsú kiindulópontja.25 

23	 Lásd ismertetőtábla a subiacói Szent Ferenc-templom falán.
24	 „Mikor azonban a madár eltűnt, oly nagy testi kísértés következett utána, amekkorát a 

szent férfiú még soha nem tapasztalt. Látott ugyanis valamikor egy bizonyos nőszemélyt; 
a gonosz lélek most ezt lelki szemei elé hozta vissza, és alakja által Isten szolgájának lelkét 
úgy feltüzelte, hogy a szerelem lángja alig tudott keblében megmaradni. Már-már arra 
határozta el magát, hogy engedve a vágynak, elhagyja a pusztaságot; de hirtelen rátekin-
tett az égi kegyelem és magához tért. Megpillantva maga mellett az ott nőtt sűrű csalánt 
és tüskebokrot, ledobta a ruháját és belevetette magát csak úgy csupaszon a szúrós tövis és 
égető csalán közé. Itt sokáig hempergett és csupa-seb testtel jött ki onnan. Teste sebével 
távolította el testéből a lélek sebét, mivel a gyönyört fájdalommá változtatta át. Azzal, hogy 
külsőleg kínosan égette a fájdalom, eloltotta azt, ami tiltott módon lángolt bensejében. Le-
győzte a bűnt, minthogy átváltoztatta a lángolást.” Nagy Szent Gergely: Szent Benedek 
élete és csodái, II, in Szennay András (szerk.): Népek nagy nevelője… Szent Benedek, Európa 
védőszentjének emlékezete, Szent István Társulat, Budapest, 1981, 232 (Rados Tamás fordí-
tása Szabó Flóris és Sólymos Szilveszter átdolgozásában). A kérdést mélyrehatóan taglalja 
Mauritius Wilde A lelki út 8. fejezetében, Szexualitás – avagy: tövisek között címen. Szent 
Benedek megkísértését tárgyalva arra hívja fel a figyelmet, hogy így születik meg Benedek 
személyiségének egysége, világossá válik számára az a minden életállapotban alapvető igaz-
ság és lépés, hogy csak a felszínes kielégülést elhagyva lehet eljutni az igazi szabadságra és a 
mély békére. Lásd Mauritius Wilde: A lelki út. Szent Benedek fejlődése, Bencés Kiadó és 
Terjesztő Kft., Pannonhalma, 2002, 31–36.

25	 Chronica XXIV Generalium Ordinis Minorum, Appendix II, in Annalecta Franciscana II, 
Collegium S. Bonaventuae, Ad Claras Aquas, Quaracchi, 1897, 632–634. és Mario Sensi: 
Il perdono di Assisi, Porziuncola, S. Maria degli Angeli, Assisi, 2002, 177–183. A kettő 
között vannak eltérések. Itt az AF szövegét követjük. (A forrás az 1310 és 1335 közötti 
időből származik.) „…éjszaka, éjfél körül eljött a sátán Szent Ferenchez ennek a cellának 
a közelébe, amikor az éppen imádkozott, és mondta neki: »Ferenc, mit csinálsz, idő előtt 
meg akarsz halni? Miért csinálsz ilyesmit? Nem tudod, hogy az alvás a test legfontosabb 

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   84 2018.12.04.   15:00:57



– 85 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

A két történetben közös, hogy a megkísértett Benedek, illetve Ferenc csalánba, 
tüskebokorba veti magát. Egyszerű hagiografikus toposznak is tarthatjuk ezt az 
egyezést. A subiacói rózsakert azonban minimum elgondolkoztató. A hagyo-
mány szerint ugyanis Ferencet annyira megrendítette Benedekével közös ta-
pasztalata, hogy abból a tüske nélküli rózsából hozott Subiacóba, Szent Bene-
dek megkísértésének helyére, amibe ő magát a Porciunkula mellett belevetette. 
Ferencnek ezt a tettét egy felirat és egy freskó is megörökíti a subiacói rózsakert 
melletti falon.26 Számunkra azonban az a fontosabb, hogy Szent Benedek ró-
zsakertje, amit Ferenc ültetett, egyrészt Ferenc porciunkulai tapasztalatának 
valódiságát erősíti meg. Másrészt, ha elfogadjuk Mario Sensi állítását, amely 
szerint Ferenc megkísértésének leírásában és Ilario da Viterbónak a Porciunku-
la kápolnában ma látható XIV. századi táblaképén fontos szerepet játszó rózsa 
a rend és a rendalapítás allegóriája, akkor Ferenc azzal, hogy ebből a rózsából 
Subiacóra hozott, mintegy beoltotta rendjét a szerzetességnek abba az ősi, nagy 
hagyományába, melyet a nyugati Egyház számára Szent Benedek jelenít meg.27

Egyébként a legendás hagyomány szerint, amit inkább etiológiai mondának 
tarthatunk, a Porciunkula mellett ma is élő tüske nélküli rózsa akkor veszítette 
el tüskéit, amikor Ferenc belevetette magát. Ez a vörös színű rózsa a botani-
kai vizsgálatok szerint egy keleti rózsák kereszteződéséből létrejött önálló fajta, 
melynek „Rosa Assisiensis” a botanikai neve.28

Végül egy nagyon fontos, Subiacóhoz kötődő, Szent Ferenccel kapcsolatos 
tárgyi emléket kell még megemlítenünk. A IV. Lateráni Zsinat határozatai 
nyomán Ferenc írásaiban és prédikációiban gyakran buzdította rendtársait és 
hallgatóit az Eucharisztia tiszteletére, Krisztus testének vételére, illő helyen tör-
ténő őrzésére. Egy ilyen buzdító levele, amelyet a klerikusoknak írt, fenn is 

szükséglete? Te fiatal vagy, akinek a leginkább szüksége van az alvásra és a pihenésre. Mást 
mondok én neked. Minthogy fiatal vagy, más elégtételt is tudsz szolgáltatni bűneidért. Mi-
ért gyötröd hát magad virrasztással és imádsággal?« Akkor Szent Ferenc levetette tunikáját 
és alsónadrágját, kiment a kunyhóból, keresztülment a nagy és zárt kerten, és bement a 
lehető legvadabb és legtüskésebb erdőbe, ami Szűz Mária porciunkulai temploma mellett 
Philippus Nurbié. S amikor Szent Ferenc az erdő közepén volt, egész teste vérrel bemocs-
kolt, és vérzett a tövisektől, ezt mondta: »Jobb az, hogy így ismerjem meg az én Uram, Jézus 
Krisztus szenvedését, mint hogy elviseljem a csábító hízelgéseit.«” (ford. V. K.)

26	 Sacro Speco di San Benedetto e il monastero di Santa Scolastica di Subiaco, Monastero San 
Benedetto, Subiaco, é. n., 54.

27	 Mario Sensi: Il perdono di Assisi, i. m., 99.
28	 Uo. 108.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   85 2018.12.04.   15:00:57



– 86 –

Varga Kapisztrán OFM

maradt (Epistula ad Clericos vagy De reverentia Corporis Domini).29 A levélnek 
két változata ismert. A korábbi még 1219 előtt keletkezett, a későbbi 1220-
ban. Az első változat a subiacói Szent Skolasztika-monostor egy 1238 előtt író-
dott misekönyvébe bejegyezve maradt fenn. A kódexet ma Rómában őrzik.30 
A levél másolatának van azonban még egy különlegessége. Ti. az, hogy a levél 
alján ott találjuk a Taut és a koponyarészletet (fejtetőt), amit Ferenc autográf 
leveleiből is ismerünk aláírásként. Ez azt jelenti, hogy a misekönyvbe egy olyan 
példányról másolhatták be a levelet, amin ezek az ábrák még ott voltak, tehát 
egy nagyon korai, első vagy második generációs másolatról van szó.31

A subiacói apátságok ferences emlékei jól illusztrálják e fontos monosto-
rok nyitott és támogató hozzáállását a kor új szentjéhez, akit nemcsak hír-
ből, hanem személyesen is jól ismertek. Talán Subiaco és Ferenc különleges 
kapcsolata volt az oka annak, hogy a ferences rendtörténet különös fordulata 
idején éppen itt, a bencés celesztinusok között keresett és kapott menedéket a 
spirituális Angelus Clarenus az „avignoni disputa” után,32 az 1320-as években.

Monte Subasio (Assisi): San Benedetto-apátság (Abbazia di San Benedetto al 
Subasio)
A ferences rendnek talán a Monte Subasió-i Szent Benedek-apátsággal való 
kapcsolata a legismertebb.33 Az Assisitől mintegy 6 km-re, és a Subasio-hegy 
oldalában kb. 700 m magasságban fekvő monostor Assisi területének legjelen-
tősebb apátsága volt. Alapításának idejéről nincs biztos tudásunk: van olyan 
hagyomány, amely szerint még maga Szent Benedek alapította. 1051-ben em-
lítik először, akkoriban a latiumi Farfa apátságához tartozik. A XIII. században 
több intézmény is tartozott hozzá, úgymint egy ispotály, tíz templom és hu-
szonhárom kápolna Assisi és Foligno területén. Ezek egyike volt a Porciunkula, 
vagy más néven a Santa Maria degli Angeli-kápolna, amit még a rend alapítá-

29	 Assisi Szent Ferenc írásai, i. m., 63–65.
30	 Roma, Biblioteca Vallicelliana, Cod, B 24, 93–95, 194–195; Francesco D’Assisi: Scritti, 

a cura di Carlo Paolazzi, Frati Editori di Quaracchi, Grottaferrata, 2009, 17, 136–145; 
Francis of Assisi: Early documents I. The Saint, eds. Regis J. Amstrong – J. A. Wayne Hell-
mann – Wililiam J. Short, New City Press, New York – London – Manila, 1999, 52–53.

31	 Luigi Pellegrini: Ignorans sum et idiota, Cittadella Editrice, Assisi, 2017, 93–95, 194.
32	 Francis of Assisi: Early documents III. The Prophet, eds. Regis J. Amstrong – J. A. Wayne 

Hellmann – Wililiam J. Short, New City Press, New York – London – Manila, 2002, 376.
33	 Pierre Maurizio Della Porta – Ezio Genovesi – Elvio Lunghi: Guide to Assisi History 

and Art, Coop. Editrice Minerva, Assisi, 1992, 178.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   86 2018.12.04.   15:00:57



– 87 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

sának kezdetén Szent Ferencnek adtak. A Perugiai legenda 8. fejezete meséli el, 
hogyan adták a kápolnát Szent Ferencnek.

Miután hiába kértek kápolnát a San Rufino kanonokjaitól és az assisi püs-
pöktől is,

„elment hát a Subasio-hegyi bencés monostorba, és az apát előtt ugyan-
azt elmondta, amit a püspöknek és a kanonokoknak, azonfelül még azt 
is, hogyan válaszoltak neki azok. Az apát pedig együttérzéstől indíttat-
va tanácskozott ez ügyben testvéreivel, és mintegy az Úr akarata szerint 
Szent Ferencnek és testvéreinek átengedték a Sancta Maria de Portiuncu-
la templomát mint legszegényebb templomukat. Szegényebb volt, mint 
bármely más templom Assisi városának környékén. Épp erre vágyott rég-
óta Szent Ferenc. Az apát így szólt hozzá: »Testvér, kérésedet teljesítjük, 
de azt akarjuk, hogy ha majd az Úr megsokasítja rendeteket, ez a hely 
legyen mindnyájatok feje.« […] Ahogy odaköltöztek a testvérek, az Úr 
szinte napról napra növelte számukat, és a róluk szóló szóbeszéd meg jó 
hírük elterjedt az egész spoletói völgyben. […]

S jóllehet az apát és a szerzetesek ingyen engedték át Szent Ferenc-
nek és testvéreinek a templomot, minden fizetség és évi járadék nélkül, 
Szent Ferenc mégis, mint jó és tapasztalt mester, aki házát biztos sziklára, 
vagyis rendjét a tökéletes szegénységre akarta építeni, a nagyobb alázat 
és szegénység jeléül évente küldött a szerzeteseknek egy kosár koncérnak 
nevezett apró halat. Azt akarta ezzel biztosítani, hogy a testvéreknek ne 
legyen saját szállásuk, és ne tartózkodjanak olyan helyen, ami nem mások 
fennhatósága alatt áll, hogy így a testvéreknek semmiképpen ne legyen 
adásvételi joguk. S mikor évente a testvérek a szerzeteseknek a halat vit-
ték, azok, Szent Ferenc alázatossága miatt, aki önszántából cselekedett 
így, neki és testvéreinek egy olajjal teli korsót szoktak adni.”34

A leírás még jelen időben említi a bencések adományát, de a XIV. század 
során már elnéptelenedett a monostor, és mivel a lázadó polgárok és hasonló 
elemek búvóhelyéül szolgált, 1399-ben Assisi városa leromboltatta.35

34	 PL 8, in Assisi Szent Ferenc Perugiai legendája, i. m., 27–29.
35	 1945-ben az Assisi San Pietro-apátság visszavette és restaurálni kezdte, de a legutóbbi föld-

rengéskor ismét lakhatatlanná váltak az épület maradványai. Lásd Pierre Maurizio Della 
Porta – Ezio Genovesi – Elvio Lunghi: Guide to Assisi, i. m., 178; Fernando Uribe: 

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   87 2018.12.04.   15:00:57



– 88 –

Varga Kapisztrán OFM

Az egykori San Verecondo (ma Vallingegno)-apátság (Gubbio)
Történelmileg talán a Gubbio területén fekvő San Verecondo (mai nevén Val-
lingegno)-apátsággal való kapcsolata volt a legérdekesebb Szent Ferencnek. 
Mint ismeretes, apjával való szakítása után Ferenc északnak vette útját. Itt elő-
ször rablók verték meg, majd

„végre egy bencés monostorhoz érkezett. Úgy, ahogyan volt, egy szál hit-
vány ingben, több napon át kisegítő kuktaként teljesített szolgálatot a 
konyhán, és legalább levessel szerette volna csillapítani éhségét. Mivel 
azonban semmi részvétre nem talált, és még csak egy elnyűtt barátcsuhát 
sem tudott szerezni, nem annyira neheztelésből, mint inkább kényszerű-
ségből megint útnak eredt. Így jutott el Gubbio városába, ahol egy régi 
barátja végre egy szegényes tunikát kerített neki.
Nem is olyan sokára aztán, amikor Isten emberének a híre már terje-
dőben volt, s neve ismertté lett az emberek közt, a mondott monostor 
perjele, fontolóra véve az Isten emberével szemben tanúsított magatartás 
fonákságát, felkereste őt, és az Üdvözítő iránti tiszteletből a maga és társai 
nevében bocsánatot kért tőle.”36

A szóban forgó monostor pontosan San Verecondo monostora, régi barátja 
pedig Giacomello, a tekintélyes Spadalunga család egyik tagja volt. Celanói 
Tamás leírásának különösen szép mozzanata, ahogy a perjel megváltozott hoz-
záállásáról is beszél, ami a forrásokból is egyértelmű.

A kolostort egyébként először a VII. században keletkezett Legenda Sancti 
Verecundiban említik. 1131-ben Ecclesia Sancti Verecundi néven jelölik a for-
rások.37 Noha a monostor épülete ma is áll, csak temploma működik temp-
lomként, egyébként szekularizálták. Különös értékként azonban fennmaradt a 
XIII. század harmadik negyedéből származó, a monostor ismeretlen szerzetese 
által írt Passio Sancti Verecundi című apátsági krónika. A krónika jelentősége 
abban rejlik, hogy nem ferences szemszögből beszéli el a monostor és Szent Fe-
renc meg a rend kapcsolatát, valamint abban, hogy megőrzött két olyan Szent 

Itinerari Francescani. Visita ai luoghi dove visse San Francesco, Edizioni Dehoniane, Bologna, 
2010, 112.

36	 CÉ1 16, in Celanói Tamás: Szent Ferenc első életrajza, i. m., 35–36.
37	 Angela Maria Seracchioli: Di qui passò Francesco, Terre di Mezzo Editore, Milano, 

2018, 7. kiadás, 87.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   88 2018.12.04.   15:00:57



– 89 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

Ferenccel kapcsolatos epizódot, amit más forrásban nem olvashatunk. Ezeket 
a részeket most először közöljük magyar fordításban.

„A legutóbbi időkben gyakrabban vendégeskedett Szent Verecundus mo-
nostorában Boldog Ferenc, a kis szegény,38 akit a jámbor apát és a szer-
zetesek szívesen fogadtak. Itt tette a csodát az anyakocával, ami megevett 
egy kisbárányt. A monostor környékén pedig háromszáz első testvérével 
Boldog Ferenc káptalant tartott, és az apát meg a szerzetesek – ahogy 
tudták – jó szívűen ellátták őket a szükséges dolgokkal. Volt ott bőségesen 
árpa-, búza-, köles- és cirokkenyér, tiszta víz inni, és hígított almabor a 
betegeknek, amint az agg András úr, aki akkor ott volt, tanúsítja, és volt 
ott bőségesen bab és borsó.

Boldog Ferenc testének módfeletti sanyargatása, az éjszakai virrasztá-
sok, imádságok és böjtölések következtében elgyöngülvén és megbete-
gedvén, minthogy nem volt képes járni-kelni – és főleg azután nem volt 
képes gyalog járni, miután megjelöltetett az Üdvözítő sebhelyeivel –, egy 
csacsin közlekedett. Amikor egyszer már késő éjszaka egy szocius testvér-
rel a szamárkán lovagolva, vállát és hátát durva zsákszövetbe burkolva a 
Szent Verecundus felé vezető úton ment, a földművesek megszólították, 
mondván: »Ferenc testvér! Maradj itt velünk, és ne menj tovább, mert ve-
szedelmes farkasok kóborolnak erre felé, amik felfalják kis szamaradat és 
nektek is ártanak.« Akkor boldog Ferenc mondta: »Semmit sem ártottam 
a farkas testvérnek, hogy csacsi testvérünk felfalására vetemednék. Isten 
veletek fiaim, és Istent féljétek!« S így Ferenc testvér sértetlenül célba ért. 
Erről nekünk egy olyan földműves számolt be, aki ott volt.”39

Az apátság krónikája tehát nemcsak arról számol be, amiről Celanói Tamás, 
hogy ti. a perjel bocsánatot kért Szent Ferenctől, hanem több más lényeges 
tényt is megemlít.

Az első, hogy Ferenc testvér ebben az időben már gyakrabban vendéges
kedett a monostorban. Tanulmányunk elején azt mutattuk be, hogy Szent Fe-
renc ismerte a bencés regulát, a korabeli bencés lelkiségi irodalmat, és amint 

38	 A pauperculus az olasz Poverello latin megfelelője, amivel Szent Ferencet gyakran illették.
39	 Szövegkiadása: Leonard Lemmens: Testimonia minora saeculi XIII. de S. Francisco Assi­

siensis, Quaracchi, 1926, 10–11. Az apátság és Szent Ferenc kapcsolatáról lásd még: Mi-
chele Faloci-Pulignani: San Francesco e il monastero di San Verecondo, Miscellanea 
Franciscana 10 (1906) 6–7.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   89 2018.12.04.   15:00:57



– 90 –

Varga Kapisztrán OFM

majd látni fogjuk, a korabeli monasztikus reformprogramokat is. Joggal felté-
telezhetjük, hogy mindezeket a monostorokban időzve olvasta és ismerte meg, 
amint arról ebben a forrásban is olvashatunk.

A másik annak a bizonyos anyakocának az esete, melyet Celanói Tamás és 
Szent Bonaventura is fontosnak tart megemlíteni.40 Az apátság krónikájának 
szerzője szerint ez olyannyira ismert tény volt, hogy csak utal rá.

A harmadik az a káptalan, amit a szerző szerint a monostor köré gyűlve tar-
tott Szent Ferenc első társaival. A krónika már korábban megemlítette, hogy 
Ferencet szívesen fogadták a szerzetesek, de az ott megtartott káptalan és az a 
nagylelkű támogatás, amit nyújtottak neki és testvéreinek, egyértelműen jelzi, 
hogy kapcsolatuk alapvetően megváltozott. Sajnos azt nem tudjuk pontosan, 
melyik évben lehetett ez a káptalan, és a jellegét sem ismerjük. A leírás azonban 
jól illusztrálja, hogy – amint ezt más forrásokból is ismerjük – miként támo-
gatták őket jótevőik, legyenek azok világi emberek, szerzetesek vagy főpapok.

A negyedik újdonság az a más forrásból nem ismert eset, amikor a szán-
tóföldeken dolgozó földművesek megismerik Ferencet, és a farkasoktól való 
félelmükben megpróbálják maguknál marasztalni. A krónikás nyilván Ferenc 

40	 Szent Bonaventura a következőképpen írja le az esetet: „Jámbor szeretet töltötte el akkor 
is, midőn mindenek első okán gondolkodott, és még a parányi teremtményeket is a testvér 
vagy a nővér névvel illette, felismerte ugyanis, hogy önmagának és amazok létének ugyan-
az az egyetlen Oka. Mégis azon lényeket vette körül gyöngédebb figyelemmel, amelyek a 
természettől kapott hasonlóság révén vagy az Írásban nyert jelentésük miatt Krisztus szelíd 
jámborságára utalnak. Gyakran kiváltotta a vágásra szánt bárányokat, mert ama legszelí-
debb Bárányra emlékezett, aki a bűnösök megváltásáért azt akarta, hogy leölésre vezessék.

	 Egy alkalommal a gubbiói püspökség területén lévő Szent Verecundus monostorban vendé-
geskedett, amikor egy juhocska az éjszaka folyamán báránykát ellett. Ott volt azonban egy 
kegyetlen disznó, amely nem kegyelmezett az ártatlan életnek, hanem gyilkos mohóságá-
ban fölfalta. Ezt meghallva a jámbor atyában csodálatos részvét ébredt, mert a bűn nélküli 
Bárány jutott eszébe, és mindenki előtt keserves sírásra fakadt a bárányka halála miatt, így 
jajgatva: »Jaj nekem, bárányka testvér, ártatlan állatka, aki Krisztust jelenítetted meg az 
embereknek! Legyen átkozott, aki téged megölt, és ne egyen belőle se ember, se állat!« És 
még kimondani is csoda! Tüstént gyengélkedni kezdett az átkos disznó, és három napon át 
testével lakolt bűnéért, végül a bosszuló halál vetett véget bűnhődésének. A monostor árká-
ba dobták, és ott hevert hosszú ideig deszka módjára kiszáradva, nem szolgált eledelül még 
az éhező állatok számára sem.” LM 8,6, in Szent Bonaventura: Szent Ferenc élete, Szent 
István Társulat, Budapest, 2015, 113–114 (ford. Berhidai Piusz); 2Cel 111, in Celanói 
Tamás: Szent Ferenc második életrajza, i. m., 238.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   90 2018.12.04.   15:00:57



– 91 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

válasza miatt írta le az esetet, nekünk azonban sokatmondó az is, hogy felis-
merik, és olyan viszonyban vannak vele, hogy féltik, marasztalják. E szavak 
mögött ott rejtőzik Ferencnek a szegényekhez való viszonya: az, hogy ezeknek 
a szegény embereknek valóságos alternatíva az is, hogy Ferenc esetleg tényleg 
megszállhat náluk.41 Ugyanakkor tipikusan ferenci fordulat a félelemnek a far-
kasról az Istenre való fordítása.

San Giustino-apátság (Abbazia di San Giustino d’Arna – Pioccione, Perugia 
területén)
E nagy és fontos monostorok után egy olyan apátságot említünk meg, mely-
nek apátjához Ferenc életének egy eseményét kötik a legendák. Celanói Tamás 
ezt írja:

„Más alkalommal meg az történt, hogy a perugiai Szent Jusztin-monostor 
apátja véletlenül találkozott Szent Ferenccel. Azonnal leszállott lováról, 
és egy ideig elbeszélgetett vele lelki ügyeiről. Mikor végre elvált tőle, alá-
zatosan megkérte a szentet, imádkozzék érette. Szent Ferenc csak ennyit 
mondott: »Kész örömest imádkozom éretted, uram!«

És valóban, mihelyt eltávozott az apát, így szólt kísérőjéhez: »Várj csak 
egy keveset, testvér, mert teljesíteni akarom ígéretemet!« Ő tudniillik azok 
közé tartozott, akik nem veszik könnyedén az imádságra vonatkozó ígé-
retüket, hanem azt gyorsan be is váltják. És íme, mialatt a szent Istenhez 
könyörgött, az apát valami egészen szokatlan benső forróságot és soha 
addig nem tapasztalt lelki édességet érzett; szinte elalélt magánkívüli elra-
gadtatásában. Kénytelen volt egy időre megállni. De mire magához tért, 
azonnal rájött, hogy ez Szent Ferenc imádságának hatása volt.

Ettől az időtől fogva még nagyobb szeretettel viseltetett tehát a Rend 
iránt, és sokaknak valóságos csodaként beszélte el a vele történt esetet.”42

Az apát nevét nem ismerjük. A kisebb testvérek rendje iránti „még nagyobb 
szeretetét” a későbbiekben azzal mutatta ki, hogy – feltehetőleg ez után az 
esemény után – 1218-ban nekik ajándékozta az apátságtól pár száz méterre 

41	 Ferenc és a szegények, különösen a mezőgazdasági idénymunkások kapcsolatáról lásd 
Jacques Dalarun: Boldogságos Ferenc atyánk életrajza, Magyarok Nagyasszonya Ferences 
Rendtartomány, Budapest, 2017, 27–28.

42	 CÉ2 101, in Celanói Tamás: Szent Ferenc második életrajza, i. m., 229–230. és LM 10,5, 
in Szent Bonaventura: Szent Ferenc élete, i. m., 131.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   91 2018.12.04.   15:00:57



– 92 –

Varga Kapisztrán OFM

fekvő Santa Maria della Pietà templomát, hogy ott megtelepedjenek. Ebből 
fejlődött ki a ferencesek ma is lakott farnetói kolostora, mely sok emléket őriz 
Szent Ferencről.43

Magát a San Giustino-apátságot még 995 előtt alapították, és elég nagy 
területtel rendelkezett, ami miatt számos szomszédjával összeütközésbe került. 
Végül is 1238-ban IX. Gergely pápa a szerzetesi élet hanyatlása miatt a temp-
lomosoknak adta. Ma csak temploma és annak kriptája áll sértetlenül, a kolos-
torépületeknek csak romjai láthatók.44

San Damiano
A Szent Ferenc és Szent Klára életében is oly fontos szerepet játszó San Dami-
ano temploma és eredeti kolostorépülete szintén bencés perjelség volt, melyet 
1030-ban említenek, de Szent Ferenc korában már a San Rufino-templomhoz 
tartozott.45

A San Pietro-apátság, Assisi
Az Assisi városfalain belül fekvő, mind a mai napig működő monostort, me-
lyet a Subasio-hegyi Szent Benedek-apátság alapított 996 körül, először 1026-
ban említik írásban. Nem sokkal ezután már a perugiai Szent Péter-apátság 
alá tartozott. A XII. században átveszi Cluny szokásait (consuetudines), majd 
a cisztercieket. Gyönyörű templomát IV. Ince pápa szentelte fel 1253-ban. 
Szent Ferenccel való kapcsolatának és támogató magatartásának pedig az az 
eredetileg aranyozott kehely és paténa az emléke, amit 1209-ben ajándékozott 
az apátság Ferencnek, hogy ezzel is támogassa a születő közösséget.46

San Paolo (Bastia) és San Angelo nel Panzo (Assisi) női monostorok
Ez volt az a két női monostor, melyek szerzetesi életének kezdetén befogadták 
Szent Klárát. Egészen biztos, hogy Ferenc kapcsolatban állt velük, mert ő és 
társai kísérték mindkét helyre Klárát. Ezekre majd egy Szent Klára és a mo-
nasztikusok kapcsolatát tárgyaló tanulmányban térünk vissza.

43	 Fernando Uribe: Itinerari Francescani, i. m., 125–126.
44	 Fiorenza Mosci: Castelli, monasteri, abbazie francescane [sic!] e benedittine. Perugia, Gub­

bio, Assisi, Spoleto, Foligno, Tozzuolo, Perugia, 2018, 2. kiadás, 11–13.
45	 Pierre Maurizio Della Porta – Ezio Genovesi – Elvio Lunghi: Guide to Assisi, i. m., 

169.
46	 Uo. 166; Fiorenza Mosci: Castelli, monasteri, abbazie francescane [sic!] e benedittine. Pe­

rugia, Gubbio, Assisi, Spoleto, Foligno, i. m., 62–63.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   92 2018.12.04.   15:00:57



– 93 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

Az Assisi területén lévő egykori bencés templomok és apátságok, vagy perjelségek
Az itt felsorolt bencés monostorok, priorátusok, konventek mind azt illuszt-
rálják, hogy a monasztikus szerzetesség miként élt tovább a ferencesség „fővá-
rosában” a ferences renddel párhuzamosan is évszázadokon át, gyakran mind 
a mai napig.

San Paolo bencés perjelség (Assisi, Via San Paolo). Temploma és mellette a 
perjelség egykori épülete mind a mai napig áll. Szent Ferenccel való kapcsola-
tukról nem tudunk.

San Giacomo de Murorupto-monostor (Assisi, Via Metastasio). A monostor és 
temploma a farfai apátság sérelmére elkövetett jogsértés elégtételeként épült 
1088-ban. Ferences szempontból csak azért érdekes, mert 1256-ban Jakab 
(Giacomo) farfai apát a San Damianó-i, azaz klarissza nővérek apátnőjének, 
Benedettának ajándékozta, aki azonnal a székesegyház káptalanjának adta ezt a 
templomot és monostort cserébe a Szent György-plébániatemplomért. Ekkor 
már itt nyugodott Szent Klára (ideiglenesen ide temették el Szent Ferencet 
is).47 A későbbiekben a Szent György-templomot átépítették, és ez lett a Szent 
Klára-bazilika, mellette pedig a klarissza nővérek protomonostora.

Sant’ Andrea-monostor (Vicolo di Sant’Andrea). 1231-ben már mint a San 
Giacomo de Murorupto-monostornak, 1316-tól pedig mint a Szent-Péter 
apátságnak alárendelt konvent létezett. Ma ferences nővérek lakják.48

Santa Croce dei Galli-monostor (a Via San Giacomo végén a Piazza Superiore 
di San Francesco felé). A XIII. században ispotály állott itt, a XIV. században 
bencés női közösség lakta. Ma csak romjai látszanak.49

Santa Caterina-monostor, illetve -kolostor (Piazza Matteotti). A Viole közelé-
ből 1278-ban Assisibe költöző bencés nővérek alapították, akik egészen a XVI. 
századig lakták.50

A bencés nővérek San Giuseppe monostora (Via Sant’Apollinare). Két női kö-
zösség összeolvadásából jött létre: a Sant’Apollinare- és a San Paolo-monos-
toréból. A Sant’Apollinare 1286-ban költözött a városfal közelébe. A San 
Paolo-monostor pedig eredetileg Bastiában, a Chiascio folyó mellett állott. 
A ferences rendtörténet szempontjából a San Paolo-apátság azért fontos, mert 
Szent Ferenc kérésére ez a monostor fogadta be Szent Klárát, miután a Por-

47	 Pierre Maurizio Della Porta – Ezio Genovesi – Elvio Lunghi: Guide to Assisi, i. m., 
121.

48	 Uo. 122.
49	 Uo. 123.
50	 Uo. 147.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   93 2018.12.04.   15:00:58



– 94 –

Varga Kapisztrán OFM

ciunkula kápolnában a kisebb testvérekhez csatlakozott. Az 1341 előtt emelt 
épületegyüttest a szekularizáció után a San Giacomo de Murorupto nővérei 
vették meg, és nevezték el Szent Józsefről 1897-ben.51

San Masseo-perjelség. A San Damiano és a Porciunkula között, 1059-ben 
vagy 1091-ben alapították, majd az alapító nemes úr fia a folignói Sassovi-
vo apátságnak adta. Az ő birtokukban volt 1503-ig, amikor is az assisi Szent 
Péter-apátság alá lett rendelve. Az épületegyüttes nagy része az 1832-es föld-
rengés során pusztult el.52

Ferences kolostorok, remeteségek, melyek korábban a bencés rend tulajdonában 
voltak
Az előzőekben már említettük, hogy a Szent Ferenc és a rend történetében oly 
fontos San Damiano és a Porciunkula, vagy más néven a Santa Maria degli An­
geli-templomot a Subasio-hegyi Szent Benedek-apátságtól kapták a testvérek. 
Ez azonban nem volt egyedüli eset. Számos olyan korai ferences remeteségről 
vagy házról tudunk, amely eredetileg vagy bencés monostor, kápolna, vagy 
egyszerűen valamelyik apátság birtoka volt. Érdemes ezeket is áttekintenünk.

A Rieti-völgy ferences remeteségei, melyeket egy kivételével (La Foresta) még 
maga Szent Ferenc alapított, olyan vár vagy város mellett jöttek létre, vagy 
olyan épületet, ispotályt, kápolnát, gazdasági épületet rejtenek magukban, 
melyek eredetileg mind a hatalmas latiumi apátság, Farfa, birtokában voltak. 
Ugyanakkor az erdők, barlangok, magányos helyek kitüntetett helyei voltak 
az imádságnak, a lelki elmélyülésnek, a megkísértésnek és a csodáknak is a 
szent monachusok életében. Így tehát amikor Ferenc ezekre a helyekre elvonul, 
maga is mintegy beleáll ebbe a hagyományba.53

Greccio és Poggio Bustone várai a farfai apátság tulajdonát képezték. Mindkét 
hely ferences remeteségének alapítása még magára Szent Ferencre nyúlik vissza.54

Fonte Colombo remetesége. A spirituális ferencesek által csak „ferences Sínai-
hegyként” emlegetett remeteség területén, ahol Szent Ferenc többször is elvo-
nult egy barlangba, hogy a regulát megírja, már Ferenc korában is több épület 
állott. Ezek a farfai apátság gazdasági épületei voltak. A gangrina egyik épületét 
többször is bővítették, és így alakult ki a mai kolostor. Feltételezhetjük, hogy 

51	 Uo. 163–164.
52	 Uo. 179–180.
53	 Giovanni Loche: La Conca Reatina. I primitivi insediamenti francescani, Edizione Porzi-

uncola, Santa Maria degli Angeli – Assisi, 2002, 71–74.
54	 Uo. 2002.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   94 2018.12.04.   15:00:58



– 95 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

Szent Ferenc csak vendégeskedett itt, de azután a ferenceseké lett a hely. Hogy 
magának Szent Ferencnek adták-e, vagy később került a rend birtokába, pon-
tosan nem tudjuk.55

Rieti városának első ferences kolostora és temploma 1245-ben épült a Ve-
lino folyó közelében, a városfalon kívül, azon a helyen, ahol előzőleg a farfai 
apátsághoz tartozó Szent Kereszt (Santa Croce)-ispotály és -kápolna állott.56

Cerbaiolo. A longobárd időkben, 706-ban alapított apátságot Szent Ferenc 
idején már nem lakták. 1216-ban, amikor Szent Ferenc Alvernára ment, akkor 
ajánlották figyelmébe a környék lakói az üresen álló monostort, amit a ference-
sek 1218-ban be is népesítettek. A hagyomány szerint 1230 körül Szent Antal 
is remetéskedett itt. Hivatalosan 1303-ban lett a rend tulajdona, és egészen a 
XVIII. századig lakták is a ferencesek, amikor Pieve Santo Stefanóba költöz-
tek be. Az ősi monostort 1944-ben robbantották fel a német csapatok, és az 
1960-as években fedezte fel és építtette újjá az azóta már elhunyt Chiara nővér. 
Halála után ismét lakatlanul áll, csak az Alvernáról Assisibe tartó zarándokok 
keresik fel.57

Sant’Andrea-templom (Spello). Az Assisitől néhány kilométernyire fekvő vá-
roska Szent András-templomát 1254-ben adták át a bencések a ferenceseknek.58

Cesi remeteségének (Spoleto) magja az a kis kápolna volt, amit a bencések a 
X. században emeltek, és amit a hagyomány szerint Szent Ferenc 1213-ban 
javított ki. A kápolna oltárának felszentelésére írta Szent Ferenc az Exhortatio 
ad laudem Dei (Buzdítás Isten dicséretére) című imádságot.59

Sant’Urbano di Narni (Sacro Speco di San Francesco) remeteségét ugyan Fe-
renc alapította 1213-ban, de már 1000 körül letelepedett itt néhány remete. 
Eredetileg a stronconei San Benedetto in Fundis-apátság fennhatósága alá tarto-
zott barlangjaival és a Szent Szilveszter tiszteletére emelt kápolnával.60

55	 Uo. 47, 61.
56	 Uo. 68.
57	 Angela Maria Seracchioli: Di qui passò Francesco, i. m., 47–48.
58	 Uo. 111.
59	 Uo. 150. és Assisi Szent Ferenc írásai, i. m., 18–19.
60	 Uo. 170.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   95 2018.12.04.   15:00:58



– 96 –

Varga Kapisztrán OFM

A monasztikus élet reform csoportjai és Szent Ferenc kapcsolata

Camaldoli és Szent Romuáld, Grandmont és Murret Szent István

Szent Romuáld (952 k. – 1027) a toszkán határvidéken prédikált és tanított, 
valamint remetéskedett. Remeteségét az Arezzo környéki Camaldoliban 1012-
ben alapította meg, mely a Szent Megváltónak szentelt templomból és öt re-
metelakból állott. „Mielőtt beléptek volna e zárt környezetbe – amely »börtö-
nükké« lett, minden vagyonukat kiosztották a szegények között.”61 Romuáld 
a remete szerzetesség újjáélesztését tűzte ki céljául, s valóban a kor szerzetesi 
reformjai a sivatagi atyák tanítása szerint akarták megújítani a szerzetességet. 
Hogy mindezzel Ferenc milyen szoros kapcsolatban állt, annak illusztrálására 
elég arra a két már említett tényre emlékeztetnünk, hogy ti. Ferenc megté-
résekor remetehabitust öltött, és hogy eleinte nem tudta eldönteni, remete-
ként éljen-e, vagy olykor-olykor prédikáljon is. Ha Ferenc azt választja, hogy 
csak visszavonultan él, azzal voltaképpen a reformbencések és a remeteregulát 
követők sorába állott volna be. Egészen meglepő, de a remeteéleten és a pré-
dikáción nyugodott Szent Romuáld „programja” is. Szent Ferenc egyébként 
maga is megfordult Camaldoliban, ami azt is jelenti, hogy ismerte a kamalduli 
remeték életét, életformáját. Camaldoli ugyanis csupán harminc-egynéhány 
kilométerre fekszik Ferenc stigmatizációjának színhelyétől, Alvernától, és a ha-
gyomány szerint 1220-ban, a remeteség, illetve monostor templomának fel-
szentelésén, amit Hugolino bíboros, a későbbi IX. Gergely pápa végzett, Szent 
Ferenc is jelen volt.62 Egy másik nagyon érdekes mozzanat, hogy pontosan azt 
kívánta Ferenc is a rendbe belépőktől, amit Szent Romuáld a Camaldoliban 
remetéskedni kívánóktól, hogy ti. mielőtt belépnek a rendbe, vagyonukat os�-
szák szét a szegényeknek. Különös az is, hogy az Assisi fölött fekvő remeteséget 
Ferenc Carcerinek, azaz börtönnek nevezte el, mely egybeesik Szent Romuáld 
szóhasználatával. Végül pedig meg kell említenünk azt a tényt, hogy a Perugiai 
legenda 10–11. fejezete, melyben Ferenc elmondja, hogy hogyan nézzen ki a 
testvérek porciunkulai lakhelye, pontosan megegyezik egy kamalduli kolostor 

61	 Peter King: A monachizmus Nyugaton, i. m., 154.
62	 Elio Bromuri – Maria Rita Valli (eds.): Umbria Mistica. Itinerari della Santità, Confe-

renza Episcopale Umbra, Regione dell’Umbria, La Voce, 2000, 68.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   96 2018.12.04.   15:00:58



– 97 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

szerkezetével, és elég meglepő módon több XVII. századi ábrázoláson is ezt 
láthatjuk.63

S ha mindez még nem lenne elég, íme egy idézet Szent Romuáldtól: „Törd 
meg teljesen akaratodat, és oly csökönyös kitartással ülj ott [ti. celládban], 
mint egy öszvér, engedvén, hogy Isten kegyelme elégedettséggel töltsön el, egy-
általán nem törődve azzal, hogy mit tégy, vagy mit egyél, hacsak édesanyád nem 
gondoskodik rólad.”64 S ezek után nézzük, hogyan rendelkezik Ferenc a reme-
teségeknek adott regulájában:

„Azok a testvérek, akik szerzetesek módjára akarnak remeteségben élni, 
hárman vagy legfeljebb négyen legyenek: közülük kettő legyen az anya, 
és legyen nekik két vagy legalább egy fiuk. A két anya Márta életmódját 
élje, a két fiú pedig Máriáét. […] Tertia után oldják fel a csendet, beszél-
hetnek egymással, s odajárulhatnak anyjukhoz. Amikor úgy tetszik nekik, 
az Úristen szerelméért szegény kicsinyek módjára alamizsnát kérhetnek 
tőlük. […] Azok a testvérek, akik az anyák, igyekezzenek távol marad-
ni mindenkitől, és miniszterük iránti engedelmességből fiaikat is őrizzék 
meg mindenkitől, hogy senki se beszélhessen velük. A fiak tehát ne be-
szélgessenek mással, csak az anyákkal, valamint miniszterükkel és őrük-
kel, amikor ezeknek úgy tetszik, hogy az Úristen áldásával meglátogassák 
őket. A fiak pedig olykor vegyék át az anyák szolgálatát egy olyan beosztás 
szerint, amit közös megbeszéléssel alakítanak ki a körülményekre tekin-
tettel.”65

Már a remeteségeknek adott regula kezdőszavai is meglepő hasonlóságot 
mutatnak Szent Romuáld és a szerzetességet a remeték, sivatagi atyák mintájá-
ra megújítani kívánó reformmozgalmak célkitűzésével, amikor azokról beszél, 
„akik szerzetesek módjára akarnak remeteségben élni”. De ha tovább olvassuk 
a szöveget, azt látjuk tehát, hogy Szent Ferenc pontosan azt az életformát írja 
elő a remeteségben élő testvéreknek, mint ami a kamalduli remeteségek „alap-
képlete” volt.

63	 Franesco Providoni: Otto incisioni, Edizioni Porziuncola, é. n., 1. metszet, és Processione 
alla Porziuncola, ugyancsak Francesco Provindoni festménye a Porciunkulai kolostor nagy 
kerengőjében. Lásd Mario Sensi: Il perdono di Assisi, i. m., X. ábra.

64	 Peter King: A monachizmus Nyugaton, i. m., 154.
65	 RRem, in Assisi Szent Ferenc írásai, i. m., 144–145.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   97 2018.12.04.   15:00:58



– 98 –

Varga Kapisztrán OFM

Az édesanya és fiú szerepek azonban egy másik szerzetesközösséghez és annak 
alapítójához vezetnek bennünket, mégpedig a Grandmonti rendhez, melynek 
alapítója, Murat/Murret Szent István (1050–1124) a Limoges melletti Murat 
erdőségeiben vonult magányba, és halála után tanítványai az ugyancsak Limo-
ges közelében lévő Grandmont magányában folytatták alapítójuk életét. A kö-
zösség renddé válása és elterjedése azonban már közvetlenül a Ferencet meg-
előző időszakban történt, az alapító Szent Istvánt pedig már Ferenc életében, 
1189-ben avatta szentté III. Kelemen pápa. Akkoriban tehát modern szentnek 
számított.66 A Márta–Mária tipológiát azonban a Regula Grandmontani is is-
meri, de ezt a megkülönböztetést a laikus és a klerikus szerzetesek között al-
kalmazza. Úgy tűnik, hogy a Perugiai legendának a Porciunkulára vonatkozó 
leírása,67 mely ugyanezt a megkülönböztetést tartalmazza, a Regula Grandmon­
tani hatása, mely idegen a ferences lelkiség vita fraternára vonatkozó elképze-
lésétől. Ezért rendelkezik úgy a remeteségeknek adott regula, hogy az anya és 
fiú szerepeket ne rögzítsék, hanem időről-időre váltogassák, „amit közös meg-
beszéléssel alakítanak ki”.68 Csak megjegyezzük, hogy a Regula Grandmontani 
és Szent Romuáld felfogása fontos adalék lehet a Ferenc szóhasználatában oly 
fontos édesanya kifejezés értelmezéséhez is, melyet az elöljárók feladatának ki-
jelölésekor és a testvérek egymáshoz való viszonyának meghatározásakor (lélek 
szerinti testvérek) is használ.

S még egy fontos tényt hozzunk ide. Mint azt már említettük, Szent Fe-
renc Intelmeinek tematikája Szent Benedek reguláját követi, tartalma azonban 
Murret Szent István Sententiáit, aki nem regulát írt, hanem 122 maximában 
hagyta tanítását követőire.69 Ferenc részéről ez szinte azt jelenti, hogy „ha kell, 
tudok én is ilyen szabályokat, mondásokat alkotni, de én alapvetően mást sze-
retnék”.70 Ferenc Intelmeinek formája a sivatagi atyák mondásainak stílusát 
idézi, s mint említettük, pontosan ők álltak a középkori remetemozgalmak 
megújulási programjának középpontjában is.

66	 Puskely Mária: Keresztény szerzetesség. Történelmi kalauz, 1. kötet, Bencés Kiadó, Pannon-
halma, 1995, 354–355.

67	 PL 9–10, 14–16, in Assisi Szent Ferenc Perugiai legendája, i. m., 29–32, 35–38.
68	 Orbán Zsolt: Ferences remeteség a rend első évtizedeiben és az itáliai obszerváns mozgalomban 

[szakdolgozat], Szegedi Tudományegyetem BTK, Szeged, 2003, 22–23.
69	 Robert J. Karris: The Admonitions of St. Francis: Sources and Meanings, i. m., 3.
70	 Hasonlóságok: például Murret: Sententiae XCIV. és Szent Ferenc 1. és 26. intelme, vala-

mint a 3. és 2. intelem. Lásd Robert J. Karris: The Admonitions of St. Francis: Sources and 
Meanings, i. m., 3–4.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   98 2018.12.04.   15:00:58



– 99 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

Ami a sivatagi atyákat illeti, „számos olyan utalás van a ferences forrásokban, 
ami a sivatagi atyák tanításának alapos ismeretére vall. Nagyon sok toposz, 
történet, megegyezés utal a korai remeteeszménnyel való szoros kapcsolatra”.71 
S hogy Ferenc és mozgalma konkrétan ezzel a hagyománnyal miként találkoz-
hatott? Elég arra utalnunk, hogy a Spoleto feletti Montelucón, amelyet nagy 
valószínűséggel Ferenc maga is ismert, és ahol ma ferences kolostor áll, a VI. 
század óta jelen volt egy szír eredetű közösség.72

Két kamalduli előzménnyel rendelkező ferences remeteség: Celle di Cortona és 
Monte Casale

Arra vonatkozóan, hogy Ferenc ismerhette-e, és ha igen, honnét ismerhette a 
kamalduliakat és életformájukat, a fentieken túl két újabb adatot hozunk. Az 
általa alapított Celle di Cortona ferences remeteség helyén ugyanis kimutat-
ható egy korábbi kamalduli remetetelep,73 ami szoros kapcsolatot, illetve az 
életforma gyakorlati ismertét tételezi fel. De ide kell sorolnunk a szintén általa 
alapított Monte Casale remeteségét is, ahol a Tiberis felső völgyén átvezető út 
védelmére emelt katonai őrtorony a XII. században elveszítette jelentőségét. 
A század végén az elnéptelenedett helyen a Borgo San Sepolcró-i kamalduli-
ak kis remeteséget, zarándokszállást és ispotályt létesítettek, ami hamarosan 
teljesen szegénykórház lett. Végül Città di Castello püspöke, János 1213-ban 
engedi meg a kisebb testvéreknek, hogy életvitelszerűen ott tartózkodjanak.74

Fonte Avellana és Damiáni Szent Péter

Csak a teljesség kedvéért említjük meg, hogy ugyancsak Umbria területén ta-
lálható a Fonte Avellana-i Szent Kereszt-remeteség, melyet a hagyomány sze-
rint Szent Romuáld alapított még 1027-ben. Ebbe a remeteségbe lépett be 
1033-ban Damiáni Szent Péter (1006–1072), ahol a közösség életét 1044-tól 
perjelként irányította. Regulája, a De ordine eremitarum et facultatibus eremi 

71	 Orbán Zsolt: Ferences remeteség a rend első évtizedeiben és az itáliai obszerváns mozgalomban, 
i. m., 23.

72	 Uo.
73	 Luigi Pellegrini: Insediamenti Francescani nell’Italia del Duecento, Laurentianum, Roma, 

1984, 79–80.
74	 Fernando Uribe: Itinerari Francescani, i. m., 174; Angela Maria Seracchioli: Di qui 

passò Francesco, i. m., 55–56.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   99 2018.12.04.   15:00:58



– 100 –

Varga Kapisztrán OFM

Fontes Avellani, és a Fonte Avellanában élő remeték életét bemutató De suae 
congregationis institutionis ad Stephanum monachum, a legkorábbi úgynevezett 
remeteregula.75 Noha fontos remeteségről van szó, tudomásunk szerint Szent 
Ferenc nem állt velük kapcsolatban.

Vallumbrosa és Gaulbert János

Vallumbrosa Toszkánában fekszik, csakúgy, mint Camaldoli, és mindkettő 
csaknem egyforma távolságra a Ferenc számára oly kedves Alvernától. Az apát-
ság és a kongregáció alapítója Gaulbert János (†1073). Szent Romuáldtól és a 
monasztikus szerzetességet a sivatagi atyák példáján megújítani kívánó többi 
remetétől eltérően, Gaulbert János ragaszkodott Szent Benedek regulájához, és 
annak szigorú, betű szerinti betartását kívánta.

Érdemes felidéznünk reformjának néhány sarokpontját. Az egyik ilyen a 
szegénység volt, melynek meg kellett mutatkoznia épületeik szegényességében, 
abban, hogy kezük munkájából, mégpedig mezőgazdasági munkából kellett 
élniük, hogy ruhájuk festetlen gyapjúból készült, szürke színű volt, és csupasz, 
terítetlen asztaloknál étkeztek. Volt, hogy János a szegényekkel való szolidari-
tásból eladta a templom ünnepi miseruháit, hogy árát a szegényeknek adja, de 
a klerikusokat is buzdította a közösségi életre, és újjáépített romos templomo-
kat is.

A társadalommal való kapcsolattartás céljából vett fel világi testvéreket, kon-
verzusokat (monachi conversi), akik a remetemozgalmakból ismert édesanyai 
szerepet is be tudták tölteni (piacra járás stb.), hogy ezzel biztosítható legyen a 
többi szerzetes világtól való elzárkózása is.

Végül fontosnak tartjuk megemlíteni, hogy János utódja, Rudolf apát 
(1073–1077) egy jelentős újítást vezetett be a közösség életében, ugyanis min-
den évben gyűlésre hívta össze a kongregáció apátjait és apátságainak néhány 
szerzetesét. „A találkozók minden jel szerint meglehetősen fesztelen, közvetlen 
légkörben zajlottak le. A résztvevők egymás épülésére részleteket olvastak fel a 
Szentírásból, az atyák vagy Gaulbert János életéből. Emellett kétségkívül meg-
beszélték az intézményekben adódó közös problémákat is.”76

75	 Puskely Mária: Keresztény szerzetesség, 2. kötet, i. m., 879; Peter King: A monachizmus 
Nyugaton, i. m., 155–159; Elio Bromuri – Maria Rita Valli (eds.): Umbria Mistica. 
Itinerari della Santità, i. m., 52–56.

76	 Peter King: A monachizmus Nyugaton, i. m., 174–175.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   100 2018.12.04.   15:00:58



– 101 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

Annak megvizsgálása, hogy mindezek a cisztercieknél egy generációval ko-
rábbi intézkedések vajon gyakoroltak-e hatást a ciszterci reformra, nem tarto-
zik témánkhoz, de az már igen, hogy a vallumbrosaiak által követett szegénység 
és annak megnyilvánulási formái nagyon közel állnak Ferenchez. Gondoljunk 
csak Végrendeletének szavaira:

„És akik jöttek, hogy elfogadják ezt az életmódot, mindazt, amijük csak 
volt, a szegényeknek adták. És beértük egyetlen habitussal, melyet, aki 
akart, kívül‑belül megfoltozott, valamint kordával és alsóruhával; és nem 
akartunk többet birtokolni. […]
És én két kezemmel dolgoztam és akarok dolgozni, és határozottan úgy 
akarom, hogy az összes többi testvér is dolgozzon, ahogy a tisztesség 
megkívánja. Akik nem tudnak, tanuljanak meg, nem kapzsiságból, hogy 
munkabért kapjanak, hanem a példaadás kedvéért és a tétlenség elűzése 
végett. És ha nem adnák meg a munkabért, járuljunk az Úr asztalához 
ajtóról ajtóra alamizsnát kérve. […]
Óvakodjanak a testvérek attól, hogy templomokat, szegényes hajléko-
kat és bármi mást, melyet számukra emelnek, valamiképpen elfogadja-
nak, kivéve, ha azok illenek a szent szegénységhez, melyet a Regulában 
megígértünk; és ott vendég módjára tartózkodjanak, mint jövevények és 
zarándokok.”77

Celanói Tamás nemrégiben előkerült Ferenc-életrajza Ferencet magát is úgy 
mutatja be, mint aki a mezőgazdasági idénymunkások öltözékét viseli.78 Is-
mert az ő életéből is olyan helyzet, amikor az evangéliumoskönyvet vagy az 
oltárdíszeket adta el, illetve adta oda egy szegénynek,79 látomásának nyomán 
pedig hivatásának kezdeti szakaszában maga is templomokat épített újjá.80 
A konverzusok feladata nagyon hasonló a remeteségeknek adott regula édes-
anyai szerepéhez, amint arról már volt szó, illetve a világi rendiek gondoskodó 
magatartásához. Végül a káptalan intézménye és annak szerepe is nagyon ha-

77	 Végr 16, 20–22, 24, in Assisi Szent Ferenc írásai, i. m., 165–166.
78	 Jacques Dalarun: Boldogságos Ferenc atyánk megtalált életrajza, i. m., 27–28. és a 60. 

fejezet: uo. 95.
79	 CÉ2 91, in Celanói Tamás: Szent Ferenc második életrajza, i. m., 221.
80	 CÉ1 18–22, in Celanói Tamás: Szent Ferenc első életrajza, i. m., 37–41.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   101 2018.12.04.   15:00:58



– 102 –

Varga Kapisztrán OFM

sonlít Ferencnek a káptalan feladatáról alkotott elképzeléséhez. Erről a Meg 
nem erősített regulában a következőket olvassuk:

„Minden miniszter évenként egyszer, Szent Mihály arkangyal ünnepén, 
tetszés szerinti helyen találkozhat testvéreivel, hogy ott az Istenre vonat-
kozó dolgokat megbeszélje velük. A tengerentúli és a hegyeken túli vidé-
kek miniszterei pedig háromévente, míg a többi miniszter évente jöjjön 
össze káptalanra a porciunkulai Szűz Mária templománál Pünkösdkor, 
kivéve, ha az egész testvéri közösség minisztere és szolgája másként ren-
delkezik.”81

Mindezek nem egyszerű párhuzamok, és nem arról szólnak, hogy Ferenc 
nem volt eredeti egyéniség, vagy hogy csupán összeszedegette és megismételte 
volna a szerzetesség őt megelőző időszakának bizonyos elemeit, hiszen meg-
térése előtt nem is nagyon ismerhette azokat. De még ha bármit is tudatosan 
megismételt volna ezek közül, azokat sem tehette volna meg személyes átélés, 
személyes istenélmény nélkül. Ezeknek az „előzményeknek” az ismerete sokkal 
inkább azért fontos nekünk, hogy érzékeljük és megismerjük az őt körülvevő 
vallásosság légkörét, és a szerzetesség korabeli ismert és „természetes” megnyil-
vánulásait.

A ciszterciek és Szent Bernát

Mindez persze nem jelenti azt, hogy Ferenc csak az Umbriában oly erős reme-
temozgalmakat ismerte volna, és ne ismerte volna a ciszterci lelkiségi irodal-
mat. Teljesen egyértelmű ugyanis például Szent. Bernát Liber/Tractatus de gra­
dibus humilitatis et superbiae XV. és Ferenc 19 intelmének összefüggése.82 De 
a ciszterci szokások ismeretére utal többek közt az is, hogy Ferenc a ciszterciek 
szürke szövetéből készíttetett magának ruhát,83 és csakúgy, mint Szent Bernát, 
Ferenc is ellenezte, hogy rendi közössége bármiféle kiváltságot, mentességet 
vagy privilégiumot élvezzen az Egyházon belül. Szent Bernát az alázatosság 
gyakorlása miatt utasította vissza a pápai privilégiumokat, „mert azoknak ré-
vén a püspökök még dölyfösebbé, a szerzetesek pedig még romlottabbá vál-

81	 RnB 18, in Assisi Szent Ferenc írásai, i. m., 119.
82	 Robert J. Karris: The Admonitions of St. Francis: Sources and Meanings, i. m., 4–6.
83	 PL 101, in Assisi Szent Ferenc perugiai legendája, i. m., 131.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   102 2018.12.04.   15:00:58



– 103 –

Assisi Szent Ferenc és a monasztikus rendek

tak”.84 Ferenc pedig a minoritas nevében nem tartotta azokat elfogadhatónak. 
Sajnos azt látjuk mindkét rend esetében, hogy az alapítók szándékát mindkét 
esetben felülírta az emberi gyarlóság és az egyházpolitika.

Kölcsönhatás

Végül azt is jó tudnunk, hogy nemcsak a bencések és más szerzetesi reformok 
gyakoroltak hatást Szent Ferencre és mozgalmára, hanem ez a hatás egy idő 
után kölcsönössé vált. Hiszen amint a következőkben látni fogjuk, éppen a 
ferencesek és a koldulórendek hatására keletkeztek az első monasztikus kollé-
giumok a nagy egyetemi központokban.

A monasztikus rendek és Ferenc kapcsolatának megismerése azért is fontos, 
mert a tények ismeretében nem lehet azt mondani, hogy a monasztikus élet 
hanyatlóban volt a korban.85 Ez pedig azt is jelenti, hogy át kell értékelnünk 
azt a sztereotípiát, miszerint a monasztikus rendek válságba kerülése okozhat-
ta a koldulórendek robbanásszerű előretörését, elterjedését. Ennek más okai 
lehettek, például a városok kialakulása és a polgárság eltérő lelki igényeinek 
megjelenése. Mi sem bizonyítja ezt jobban, mint az, hogy először a ferencesek 
is a városokon kívül telepedtek le, és nemegyszer a polgárság kérésére költöz-
tek be a városba. Ezt a ferencesek és domonkosok megtehették, mert nem 
kellett otthagyniuk monostoraikat, ezzel együtt hagyományaikat, hiszen ezek 
ekkor formálódtak. A városok súlyának növekedése, a polgárság és az egyete-
mek megjelenése hasonló hatással volt a XIII. századi monasztikus rendekre is. 
A városok és az egyetemek vonzereje már csak azért sem volt elhanyagolható, 
mert „a legkiválóbb jelöltek az újonnan alapult kolduló rendekhez csatlakoz-
tak”.86 Többek között ezért is létesítenek egymás után tanulmányi házakat és 
kollégiumokat először a ciszterciek, majd a bencések a XIII. század második 
felében a nagy egyetemi központokban (Párizsban a ciszterciek Szent Ber-
nát Kollégiuma 1246-ban, Fleury bencés apátságának kollégiuma 1247-ben, 
Cluny kollégiuma 1269-ben, Oxfordban a ciszterciek kollégiuma 1281-ben 
stb.).87 Ez azonban már az az idő, amikor a koldulórendek harmadik nagy 
egyetemi magiszter generációja tanít például a párizsi egyetemen. A később 

84	 Peter King: A monachizmus Nyugaton, i. m., 195.
85	 Uo. 168.
86	 Uo. 254.
87	 Uo. 255.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   103 2018.12.04.   15:00:58



– 104 –

Varga Kapisztrán OFM

bekövetkezett hanyatlásnak ugyancsak oka lehetett azonban az is, hogy a kol-
dulórendek a szegénységet olyan fokban élték, ami ugyan felmerül a különféle 
monasztikus reformok során (például ciszterciek), de a monasztikus élet kö-
töttségei miatt csak a koldulók vitték „tökélyre”.88

Összegzés

Összegzésül azt mondhatjuk, hogy a monasztikus rendek és Szent Ferenc, illet-
ve a ferences mozgalom kapcsolata nagyon összetett jelenség.

Szent Ferenc számos bencés apátsággal és közösséggel kapcsolatban állott. 
Gyakran megfordult bencés monostorokban, ismerte a bencés regulát és élet-
formát, az éppen akkor modern bencés lelkiségi irodalmat, és a születő ferences 
közösség számos, eredetileg a bencésekhez tartozó kápolna mellett telepedett 
le, vagy elhagyott monostort népesített be.

A bencés monostorok magatartása pedig kivétel nélkül nagyon is támogató 
volt Szent Ferenc irányába, akiben koruk szentjét tisztelték, és akinek mozgal-
mát nagyon sokféleképpen segítették.

Ezzel együtt Ferenc ismerte a szerzetesi életet a remeteség irányából megre-
formálni kívánó csoportokat, és kapcsolatban állt velük. Tőlük nemcsak reme-
teségeket vett át a rend, de az életforma számos elemét is.

Ez a hatás azonban a XIII. század második felére már kölcsönössé vált, és a 
koldulórendek hatására a monasztikusok is tanulmányi házakat kezdtek alapí-
tani a nagy egyetemi központokban.

88	 Uo. 243.

VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc.indd   104 2018.12.04.   15:00:58



– 105 –

RECENZIÓK� Sapientiana 11 (2018/2) 105–123.

Balázs M. Mezei:  
Radical Revelation
T&T Clark, Bloomsbury, London, 2017.

Radikális reveláció – ez a címe Mezei Balázs 
professzor 2017-ben angol nyelven megje-
lent kötetének, amely az „Illuminating Mo-
dernity” sorozatban látott napvilágot. Már a 
sorozat címe és célja is árulkodó: „Az Illumi-
nating Modernity a hit megújulását szolgálja 
egy olyan világban, ami egyszerre istentelen és 
bálványimádó”. A sorozatszerkesztők remé-
nye szerint „ez a megújulás komolyan veszi a 
hit örökségét, és annak reményében kutatja a 
hagyományt, hogy kortárs fejlődésének céljai 
azon belül találhatóak”. A szerkesztők „fe-
rences opciónak” nevezik megközelítésüket, 
hozzátéve ugyanakkor, hogy az egyik legfon-
tosabb forrás, amiből táplálkoznak, a tomiz-
mus, „főleg a modern tomista gondolkodás 
rejtett kincsei, amelyeket a kontinentális és 
fenomenológiai filozófiában, illetve teológiá-
ban” találhatunk meg (II. oldal).

A szerző itthon is jól ismert, s nemzetkö-
zileg is elismert filozófus-teológus, akinek 
nem ez az első kötete. A Magyar Tudomá-
nyos Akadémia doktorának, a Pázmány Pé-
ter Katolikus Egyetem professzorának az ez-
redforduló után magyar nyelven megjelent 
fontosabb kötetei közt ott találjuk a Vallás és 
hagyományt (L’Harmattan, Budapest, 2003), 
a kétkötetes Vallásbölcseletet (Attraktor, Gö-
döllő, 2004) és a Mai vallásfilozófiát (Kai-
rosz, Budapest, 2010). Ezek mellé a teoló-
giai munkák mellé sorakozik fel a Századvég 
által kiadott, Mezei Balázs által szerkesztett 
és előszóval ellátott A modernitás válsága. Az 
egyesült államokbeli konzervatív publicisztika 
kialakulása és főbb témái (2014), ami, mint 
címe is mutatja, közélethez közelibb, poli-
tikusabb és a vallásbölcseletnél kicsit kön�-
nyedebb hangvételű (de komoly szándékú) 
írásokat tartalmaz. A modernitás válságának 
Mezei által írt bevezető tanulmánya fontos 

tájékozódási pont a téma iránt érdeklődők 
számára.

Mezei Balázsnak több munkája látott napvi-
lágot angol nyelven az utóbbi években: a Reli-
gion and Revelation after Auschwitz (Blooms
bury, New York, 2013), s az Illuminating Faith 
(Bloomsbury, New York, 2015, társszerzők-
kel: Francesca Murphy és Kenneth Oakes). 
A Religion and Revelation After Auschwitz té-
mája tulajdonképpen azonos a mostani kö-
tetével: a reveláció fogalma. Hans Jonas és 
Johann Baptist Metz az „Auschwitz utáni” 
kor szempontjából vizsgálja a kinyilatkozta-
tás kérdéskörét olyan szerzők nyomán, mint 
Avery Dulles, Richard Swinburne és Keith 
Ward, érintve a teista filozófiát, a misztikát, 
a művészeteket és a fenomenológiát. Az Il-
luminating Faith tulajdonképpen egyetemi 
használatra készült szöveggyűjtemény, amely 
fontos teológiai szerzőkről írt elemzéseket 
gyűjtött egybe. A 2016-ban az „Illuminating 
Modernity” sorozatának részeként megjelent 
Christian Wisdom Meets Modernity szerzői, 
köztük Mezei Balázs, számos gondolkodót 
elemeznek, többek közt a „romantikus to-
mizmust” követő Erich Przywarát és Fernand 
Ulricht, valamint a tomizmust radikálisan új
raértelmező Hans Urs von Balthasart és Jo-
seph Ratzingert (XVI. Benedek pápát), de 
Karol Wojtyłát is (Szent II. János Pál pápát). 
Vizsgálják a kötetben Kierkegaard, Heideg-
ger, Karl Barth és Karl Rahner munkásságát 
is. A cél, hogy bemutassák a kapcsolatot a 
modernitás és a keresztény bölcsesség között. 
Így érkezünk el a mostani kötethez.

Amely a revelációról szól. A kifejezést kato-
likus körökben inkább kinyilatkoztatásként, 
protestánsoknál kijelentésként fordítják. Mi-
vel a szerző sajátos értelemben használja, al-
kalmasabb magyarul is a latin alakot előny-
ben részesítenünk: revelációt mondanunk. 
A  könyv témája tehát a reveláció radikális 
mivolta, radikális jelzője pedig a kinyilatkoz
tatás lényegére utal, amely szerint Isten teljes 
önátadásban mutatja meg magát. Mezei fi-

Recenziók.indd   105 2018.12.04.   16:19:09



– 106 –

Recenziók

gyelmeztet: az isteni reveláció elfogadása még 
a modern kor jelentős részében is magától 
értetődő volt filozófusok, teológusok, termé-
szettudósok számára is. Ugyanakkor 18 év-
századba telt, mire a kinyilatkoztatásról szó-
ló tisztázások során eljutottak oda, hogy azt 
mint önrevelációt (self-revelation, Selbstoffen-
barung) értelmezték – ez képezi Mezei pro-
fesszor munkájának kiindulópontját is: „A ra
dikális reveláció így Isten legbenső énjének 
kinyilatkoztatása a személyi mivolt formái-
ban. A radikális személyi mivolt, amint a szö-
vegben nevezem, Isten egységének szükség-
szerű kifejezése a személyek pluralitásában.”

A szerző megkülönböztet direkt és indi-
rekt, azaz közvetlen és közvetett revelációt. Az 
előbbi tárja fel azokat a perspektívákat a be-
vezető szerint, amelyben fellelhető az „apoka-
liptikus személyi mivolt”. A direkt és indirekt 
reveláció és a személyi mivolt apokaliptikus 
vagy radikális változata az érem két oldala, 
akárcsak az ad intra és ad extra reveláció.

Mivel a könyv tárgya és annak vizsgálata 
meghaladja mind a filozófia, mind a teológia 
területét, Mezei Balázs művét „nem szten-
derd radikális filozófiai teológiá”-nak hívja, 
mely azon törekvések része, amelyek meg 
szeretnék újítani a kortárs teológiát és filo-
zófiát, hiszen a nyugati történelem, gondol-
kodás és kultúra érthetetlen a reveláció nél-
kül – amelynek újra központi jelentőségűvé 
kell válnia.

A kötet hét fejezetre oszlik. Az első fejezet 
a reveláció fogalmának történelmi és szem-
antikai tisztázásával foglalkozik. A második 
fejezet az elemzés módszertanát ismerteti, 
bemutatva és mérlegelve számos szóba jöhe-
tő megközelítést, elméletet, amelyeknek kri-
tikáját is adja. Végül egy egyesített modellt 
mutat be a szerző, amely után a revelációt a 
keresztény liturgia példáján elemzi, mint ami
ről „bebizonyosodott, hogy a reveláció szinté-
zises modellje”. A harmadik fejezet bevezeti és 
elemzi az önreveláció fogalmát mint a revelá-
ció legfontosabb, modern értelmezését. A fe-

jezet ezért sokat foglalkozik a személyi mivolt, 
a személyiség kérdéskörével és az emberi sze-
mély megértésének történelemben kibonta-
kozó megértésével, beleértve a felvilágosodás 
meghatározó korszakát, illetve a keresztény 
perszonalizmust is. A fejezetben a szerző kü-
lönbséget tesz az én és a személy között (self-
hood, personhood). A negyedik fejezet közpon-
ti témája maga a radikális reveláció. Mezei 
megkülönbözteti az önrevelációt és a radikális 
revelációt, és amellett érvel, hogy a második 
a szabadság tényének különös megtestesülése: 
„A szabadság lényegi a revelációban, és a ra-
dikális reveláció a radikális szabadságra épül” 
(xxiv. oldal). Az ötödik fejezet bevezeti az 
„apokaliptikus személyi mivolt” fogalmát, 
ami a radikális személyi mivolt kiteljesítése. 
Ezt Michelangelo Utolsó ítélet című freskójá-
nak elemzésével illusztrálja. A fejezet végén a 
szerző trinitárius következtetéseket von le ad-
digi gondolatmenetéből. A hatodik fejezetben 
az apokaliptikus személyi mivolt fogalmából 
kiindulva Mezei kifejleszti az apokaliptikus 
fenomenológiát. A hetedik fejezetben levonja 
az általános következtetéseket és hangsúlyoz-
za a reveláció „katolicitását”, egyetemességét, 
amelynek kiteljesítése a hit, remény és szeretet 
klasszikus háromszöget által valósul meg.

Talán két részt érdemes külön is kiemelni a 
kötetből: a premodern, kozmikus világképet 
taglalót és a személyelméleti fejtegetéseket. 
Mezei szerint a reveláció egyik előfeltétele a 
világegyetem premodern, természetjogi szem
lélete, amelyet kozmologikus előfeltevésnek 
nevez. A mai, elidegenedéssel foglalkozó ta-
nulmányok gyakran csak annyit rónak fel a 
felvilágosodásnak és a modern tudomány
nak, hogy azok varázstalanították a világegye
temet. Ezen gyakran annyit értünk, hogy el-
tűntek belőle a régi népi hiedelemvilág elemei. 
Mezei elemzéséből kiderül, hogy a varázstala-
nítás nem pusztán ennyit jelent. A régi, koz-
mologikus világrendben a világegyetemnek 
két, karakterisztikus összetevője volt: a föld és 
az ég; az előbbi feminin, passzív és befogadó; 

Recenziók.indd   106 2018.12.04.   16:19:09



– 107 –

Recenziók

az utóbbi maszkulin és aktív. A föld az égtől 
származott. Az égnek tudása volt az isteniről. 
Ha egyáltalán létezhet bármilyen revelációról 
való tudásunk, akkor azt az ég adta a föld-
nek – mutat rá Mezei. Az ég azonossá vált 
az istenséggel, vagy ha nem, akkor az istenek 
lakóhelyének bizonyult. Az ég (a csillagmoz-
gásokon keresztül) részletesen meghatározza, 
mi történik „idelent”. S ahogy föld és ég, úgy 
nő és férfi is alapvetően különbözik, de képes 
az együttműködésre a föld–ég mintára. Vice 
versa: az univerzum az emberek mintájára 
organikus egészet alkot, aminek élete van, és 
amit kormányoznak. Eszerint a világlátás sze-
rint a föld is isteni valamiképp, s az emberek 
is részesei a mennyek misztikus eseményei-
nek. A szerző e fejtegetéseiben főképpen C. 
S. Lewis The Discarded Image: An Introduc-
tion to Medieval and Renaissance Literature 
(1964) című munkájára hivatkozik, ahol az 
érdeklődők részletesebben is utánanézhetnek 
a premodern kozmikus világképnek. Az ég és 
föld összekapcsolódásáról ugyanakkor klas�-
szikusnak számít még Mircea Eliade két is-
mert munkája: A szent és a profán (magyarul 
1999) és Az örök visszatérés mítosza (1993).

Mezei rámutat: a modern tudomány kuta
tásai ugyan megváltoztatták az univerzumról 
alkotott képünket, de nem változtatták meg a 
naiv észlelést és a hozzájuk kapcsolódó men-
tális összetevőket. A revelációra is ilyen atti-
tűddel tekintünk.

Ennek kapcsán a szerző megkülönbözteti 
a régiek „gazdag tényeit” (rich fact) a moder-
nek „szegényes tényeitől” (poor fact) (38 skk). 
A  modernek a tényeket önmagukban álló-
nak, önmagukon túl nem mutatónak veszik. 
A régiek allegorikusan értelmezték a ténye-
ket, s ezt teljes valóságként élték meg. Krisz-
tus halála és feltámadása az első keresztények 
számára nem csupán egy haláleset volt a többi 
között, nem csupán egy tapasztalat, élmény, 
hanem egyben egy isteni valóság kinyilatkoz-
tatása is. Ez a gazdag, allegorikus tényértel-
mezés, s ezek a „paradigmatikus allegóriák” 

egyáltalán nem valamilyen önkényes allego-
rizálás eredményei, inkább a történelemmel 
szembeni attitűd, egy történelemértelme-
zési megközelítés; a valóság „perspektivikus 
szemlélése”, amelyben a konkrét események 
gyökereznek: „Az evangéliumok úgy tekin-
tenek Jézus életének tényeire, mint paradig-
matikus tényekre, azaz olyan eseményekre, 
amelyek olyan perspektívát nyitnak, amely-
ben benne foglaltatik az isteni élete” (38). Az 
évszázadok folyamán azonban a tényeket re-
alisztikusabban kezdték értelmezni, az Egy-
ház örökségeként, amelyet a hagyomány és a 
doktrína fejez ki, és a paradigmatikus allegó-
ria a tekintélyek alá rendelődött. A szekula-
rizáció is, amelyen ma az elvallástalanodást 
értjük, a kozmikus világkép hanyatlásával 
és a kopernikuszi világkép győzelmével kez-
dődött, s ezzel párhuzamosan az allegorikus 
tényértelmezés helyét átvette a szűken vett 
tényértelmezés.

Az emberi személy is értelmezhető a maga 
anyagi szingularitásában, de akkor nem értjük 
őt, mint személyt – szögezi le Mezei. Csak ha 
a személyének a magját, lényegét figyelembe 
vesszük, amint az beágyazódik a családba, a 
társadalomba, a kultúrába és a nyelvbe, s meg-
értjük motivációt, gondolkodását, akkor ért-
jük pontosan egyedi-személyi mivoltát. Ezért 
aztán Mezei pusztán egy bekezdést szentel 
azon posztmodern elméleteknek, amelyek va
lamiféle véletlen társadalmi interakciók ter-
mékének tartják a személyiséget.

Isten a világgal és az elmével kommunikál. 
A hit az elme határképessége. Amit mi embe-
ri személynek hívunk, abban egyesül az agy 
és a világ – fejti ki Mezei. Az „emberi sze-
mélyek fizikai, társadalmi, mentális és külö-
nösen is személyes létükben az isteni revelá-
ció legfontosabb hordozói” (64). Isten pedig 
egy halandó, konkrét emberi személyben is 
kinyilatkoztatta magát, ti. Krisztus Jézusban.

Ez a szemlélet, amelyet a szerző kifejt, tel-
jes ellentétben áll az utóbbi évtizedek azon 
posztmodern szemléletével (elsősorban is a 

Recenziók.indd   107 2018.12.04.   16:19:09



– 108 –

Recenziók

posztstrukturalizmuséval), amely az emberi 
elmét teljesen szeparáltnak tekinti a világtól, 
s ezért kétségbe vonja, hogy képesek lennénk 
a világot a maga valóságában észlelni: a poszt-
strukturalisták többnyire nem tagadják, hogy 
létezik külvilág; csak épp azt kétlik, hogy ab-
ból bármilyen érvényes következtetést le tu-
dunk vonni. Ezzel szemben Étienne Gilson 
tomista filozófiatörténész is azt állítja, össz-
hangban Mezeivel: az ilyen elméletek ott kö-
vetik el a hibát, hogy az emberi elmét izolál-
tan kezelik a külvilágtól.

A Radical Revelation személyről szóló fejte
getéseiből mindenesetre kiderül: bizonyos, a 
felvilágosodásnak tulajdonított, emberrel kap
csolatos nézetek már a középkorban felbuk-
kantak. Aquinói Szent Tamás például már írt 
az egyénről mint individuális intellektusról 
(amivel az averroizmus nehézségeit kívánta 
megoldani). Mezei láthatóan nagyra értékeli 
a felvilágosodás kereszténységből fakadó erő-
feszítéseit és eredményeit az emberi személy 
megértésének kibontásában, mint nem esz-
köz, hanem cél. Az emberi méltóság eme fel-
fogása fontos örökségünk. Ugyanakkor arra 
is felhívja a figyelmet: emberi személyek csak 
kapcsolatban léteznek, valamint „személy és 
közösség kölcsönösen feltételezik egymást; 
nincs személy a közösségen kívül, és nincs 
közösségszemélyek nélkül” (94). Mindez igaz 
Istenre is: „a trinitárius doktrína magasabb 
szinten és új formában vallja a személy és kö-
zösség kölcsönös kapcsolatát” – utal a szerző 
a Szentháromságra, a „három személy, egy Is-
ten”-re (94).

A személyi mivolt ugyanakkor mindig 
szabad, feltételezi a szabadságot – szögezi le 
a szerző. Az emberi személy még korlátaival 
együtt is mindig szabad arra, hogy máshogy 
válasszon. A szabadság persze torkollhat „túl-
zott individualizmusba”, de alapvető szabad-
ságunk nem azonos az utóbbival. Azt ugyan-
akkor nem választhatja senki, hogy másik énje 
legyen, nincs személyiség egyfajta „énmag” 
nélkül, ami a személyiség „valódi identitása” 

(144). A radikális reveláció pedig a szabadság 
végső ténye. Mezei Balázs a személyről és a 
közösségről való fejtegetésekben megjegyzi: 
a nyugati kultúra közösségteremtő törekvései 
a pünkösdi közösségélményben gyökereznek. 
Mindenesetre az „isteni reveláció ontologi-
kusan személyiséget alkot, s ugyancsak alkot 
emberi személyiséget is” (144). Amint pedig 
„az indirekt kinyilatkoztatás a radikális sze-
mélyiségben realizálja magát, a radikális re-
veláció leleplezi az apokaliptikus személyiség 
központiságát, azaz a személyiséget, ami ma-
gában hordozza és beteljesíti a radikális sze-
mélyiség szenvedését” (148).

A radikális reveláció pedig, ami a könyv 
címe is, „úgy értendő, mint Isten közvetlen 
és közvetett önrevelációja, amivel abszolút 
szabadságát fejezi ki. A közvetlen reveláció-
ban magában benne található az információ 
arról, hogy az Isten revelációja. A radikális 
revelációban nincs mechanizmus vagy auto-
matizmus, mivel az a szabadságon alapszik és 
szabadságban adódik át. A szabadság viszont 
mindig magában foglalja az elutasítás, a vis�-
szavonás vagy a tagadás lehetőségét” (152).

Mint a szerző a konklúzióban írja, kötete 
leglényegibb mondanivaló egy „dictum”-ban 
foglalható össze: Revelatio est quammodo 
omnia – A reveláció bizonyos értelemben 
minden (325). Hozzáteszi: „Egész nyugati 
kultúránk megmagyarázhatatlan maradna  a 
kinyilatkoztatás dimenziója nélkül, annak tri
nitárius felfogásában” (338).

Mezei Balázs kötete sajátos filozófiai és 
teológiai nyelvezetet és fogalmi rendszert 
mozgat, így természetesen nem könnyű ol-
vasmány. A szerző maga ad javaslatot az olva
sás módjára munkája elején. Szakmai kivá-
lóságán és jelentőségén túl pedig a Radical 
Revelation minden laikus érdeklődőnek is 
ajánlható, aki a megszokottól eltérő, új néző
pontból kíván elmélkedni a kinyilatkoztatá
son és annak összefüggésein a világgal és az 
emberrel. Talán az is megkockáztatható, hogy 
magnum opusszal van dolgunk – ezt persze 

Recenziók.indd   108 2018.12.04.   16:19:10



– 109 –

Recenziók

véglegesen nem mi, hanem az utókor hiva-
tott eldönteni.

Szilvay Gergely

Martin Meiser: Septuaginta, 
inkulturáció és az identitás őrzése.  
Bevezetés a görög Ószövetségbe
Verbum, Kolozsvár, 2017, ford. Oláh Zoltán.

A kötet arra vállalkozik, hogy a zsidóság és a 
kereszténység számára egyaránt jelentős Sep-
tuagintát elhelyezze „történelmi és szellemtör-
téneti” környezetében a fordításában távolról 
sem egységes gyűjtemény könyveit, könyv
csoportjait jellemző filológiai sajátosságok 
és teológiai hangsúlyok figyelembevételével. 
A felsorakoztatott témákban és irodalmi idé-
zetekben gazdag mű születésének háttere és 
motivációja a könyv felépítésén és kidolgozá-
sában is érezteti lenyomatát. Martin Meiser, a 
Saarbrückeni Egyetem Evangélikus Teológiai 
Fakultásának biblikus professzora gyulafehér-
vári vendégelőadásai képezik a kötet alapját. 
A kéziratok fordítása Oláh Zoltán, a Gyulafe-
hérvári Hittudományi Főiskola és Papnevelő 
Intézet szentírástudomány tanárának munká-
ját dicséri. Az írott anyag szerkezetében meg-
őrzi az előadássorozatnak megfelelő témakö-
röket és azok akár jegyzetelhető szempontjait. 
Az egyes fejezeteken belül a téma általános 
bemutatásának igénye és a szemléltető példák 
gazdagsága ötlik szembe. Talán az előadások 
eltérő voltának tudható be, hogy néhol alap-
vető információknak egy alfejezetet szentel 
(lásd Az ókori könyvformák – 52), ugyanakkor 
például a könyv elejétől gyakran hivatkozott 
kai-ge recenzió meghatározás nélkül marad 
egészen a 10. fejezetig (197-ig). A héber és 
görög kifejezések talán ugyanezen okból nem 
egészen következetes írásmóddal, s időnként 
fordítás nélkül jelennek meg, jóllehet ennek 
egységes, olvasóbarát közlésformáját ígéri a 
fordítói előszó (13).

A könyvben tíz nagyobb témakör köré ren
deződik a Septuaginta bemutatása. Az első fe-
jezet (Milyen célt szolgál ez a könyv?) a Sep
tuaginta-kutatás történeti áttekintését, a mű 
iránti érdeklődés változó motivációinak, ku-
tatása jelentőségének bemutatását tartalmaz-
za. Alapvető és a kötetben gyakori hivatkozási 
pont Alfred Rahlfs 1931-ben megjelent és 
klasszikussá vált Septuaginta-kiadása, amely 
azért született, hogy diákok, keresztény teoló-
gusok, lelkipásztorok számára „megbízható 
szöveg” (16) álljon rendelkezésre. A XX. szá-
zad közepétől megújuló érdeklődést már nem 
csupán az Ószövetség szövegrekonstrukciója 
motiválja, hanem egyrészt a qumráni leletek 
felfedezése, ami az egymás mellett létező ha-
gyományokra és a hellenisztikus kor zsidósá-
gának sokrétűségére is rávilágít, másrészt a 
hellenisztikus kor kulturális és ezen belül iro-
dalmi hagyatéka és szókincse iránti érdeklő-
dés, valamint „a kereszténység zsidó gyökerei-
nek újragondolása” (19) igénye is táplálja. 
A  történeti vázlatot a Septuaginta-kutatás 
jelenlegi nemzetközi fórumainak áttekintése 
egészíti ki. A kutatás jelentőségét illetően öt 
szempontot emel ki a szerző a Septuaginta 
szerepére tekintettel: 1) az ószövetségi szö
vegkritikában, ahol a Septuaginta fordítói 
időnként nem annyira szerzők, mint inkább 
egy-egy szellemi folyamat tanúi; 2) az iro
dalomkritikában, ahol az eltérő szöveghagyo-
mányok vagy -sorrendek esetében a Lxx lehet 
a maszoréta szöveg (TM) előtti héber változat 
átörökítője; 3) a görögül beszélő zsidóság ku-
tatásában, aminek kapcsán Meiser rámutat, 
hogy a pogány kultikus terminológia mellett 
a környezet joggyakorlata, valamint a későb-
bi zsidó exegézisből ismert értelmezéshagyo-
mányok is felismerhetők a Septuagintában; 
4) a koiné sajátosságainak és elterjedésének 
kutatásában; 5) a keresztény teológiában, mi-
vel az Újszövetség ószövetségi idézeteinek 
mintegy kétharmada a Septuagintából ered. 
A Septuaginta-fogalom problémáját taglaló fe-
jezetben a Septuaginta elnevezés eredetének 

Recenziók.indd   109 2018.12.04.   16:19:10



– 110 –

Recenziók

és többértelmű használatának korrekt bemu-
tatását a Septuaginta mint fordítás kérdésé-
nek szentelt, pusztán leíró jellegű, rövid alfe-
jezet követi (2.2.), ami tekinthető egyfajta 
bevezetésnek a 3–8. fejezetek részletező szem-
pontjaihoz. A Septuaginta terjedelmét és a 
könyvek sorrendjét taglaló 2.3. alfejezet a szö-
vegvariánsok áttekintését szerkezethermeneu-
tikát megvilágító észrevételekkel és tábláza-
tokkal is segíti. Kicsit zavarba ejtő azonban, 
hogy míg a Vatikáni Kódex nyolcasokat alko-
tó könyvcsoportjait pontosan körvonalazza, 
nem derül ki, hogy milyen nyolcasokat tételez 
fel a TM-ben (40). Kissé megtévesztő A Sep
tuaginta keletkezése cím a következő, igen rö-
vid fejezet (48–51) élén, mivel valójában nem 
a kérdés kritikai tárgyalásáról, hanem a kelet-
kezéslegenda zsidó és keresztény recepciójáról 
van szó. A következő, ugyancsak vázlatos feje-
zet (A Septuaginta kézirattanúi és szövegtörté-
nete) a kéziratok felsorolása mellett azok pon-
tos tartalmát, fő jellemzőit és jelentőségüket 
mutatja be. Ugyanitt kap helyet a Septuaginta 
nyomtatott kiadásainak rövid ismertetése és 
párhuzamos szövegek említése (Bír; Kir; Eszt; 
Tób könyvei kapcsán), ahol az alapvetően le-
író munkában helyenként a lehetséges köl-
csönhatások, illetve a szövegben bekövetke-
zett változtatások oka is megjelenik. A témák 
bemutatása igazán érdekfeszítővé a kötet főcí-
mét is indokoló 5–9. fejezetekben válik. A Sep
tuaginta történelmi kontextusa: a diaszpóra zsi-
dósága című fejezet az egyiptomi diaszpóra 
kutatása eszközeinek, módszereinek (epigrá
fia, archeológia, irodalmi emlékek) és a kuta-
tás határainak ismertetése mellett a diaszpó-
ra-zsidóság társadalmi és jogi státuszáról, az 
ebből adódó feszültségekről és e státuszokban 
Róma térhódításával bekövetkező változások-
ról is képet rajzol. A zsidóság integrációjának 
kérdését árnyaltan, több szempontból (nyelvi, 
társadalmi és szellemi síkon) járja körül, szá-
mos példával világítva meg az integrálódó, de 
ugyanakkor identitása saját vonásait megőrző 
zsidóság jelenlétét (például a Pszeudo-Heka-

taiosz által megrajzolt kultúraközvetítő Ábra-
hám alakja a 74–75. oldalon). A fordítás kelte-
zése, helyszíne és indítéka fejezetben, mivel a 
Lxx távolról sem egységes mű, az egyes könyv
csoportok e problematikájának bemutatása 
előtt a datálás kritériumait tisztázza. Az elő
ző fejezethez hasonlóan itt is konkrét példák 
sokasága segít nem egyszerűen információk 
megszerzésében, hanem a bibliai keletkezés-
történet módszerének megértésében és a Lxx 
görög szövege létrejöttének lehetséges indokai 
terén való tájékozódásban. A Septuaginta nyel-
vi formájával foglalkozó fejezetben a görög és 
héber nyelv meg-, illetve meg nem feleltet
hetősége kérdéséről, a koiné görög nyelv és sa-
játosan a Lxx koiné szövegének jellemzőiről 
olvashatunk. A homéroszi nyelvezeten műve
lődő olvasóközönséghez való igazodás törek-
vései, hebraizmusok és „egyiptomizmusok” 
egyaránt fellelhetőek a Septuagintában. Mint 
fordítás a heterogén gyűjtemény sokféle stílust 
őriz, s helyenként a szó szerinti hűségre törek-
vés, másutt viszont – az értelem pontosabb 
közvetítése érdekében – szabadabb fordítás 
jellemzi. Meiser itt sem feledkezik meg arról, 
hogy a szöveg hébertől való eltérései nemcsak 
fordító szándékkal vagy hibával magyarázha-
tóak, hanem akár a héber szöveg gondozóinak 
kéznyoma lehet. Nem tagadja azt sem, hogy 
nem minden eltérésre született meggyőző ma-
gyarázat (vö. 133–134). A Septuaginta része a 
Kr. e. III. – Kr. u. I. századi zsidó irodalom-
nak, így ennek a korszaknak szellemi öröksé-
gét és előzményeit mutatja be nagy gondos-
sággal A fordítás szellemtörténeti háttere című 
fejezet. A korrekciót, kiegészítést, szövegközi 
kapcsolatok megteremtését és teológiai szem-
pontokat érvényesítő tendenciák nyomait 
mutatja ki a korai zsidó irodalomban, vala-
mint a fogalomhasználat és szövegkezelés 
ókori gyakorlatába ad betekintést a görög böl-
cselet példái, különösen a homéroszi írások 
korabeli használata és kritikája révén. Az itt 
megkezdett gondolatra szorosan épít a kötet 
legterjedelmesebb és legkidolgozottabb, Inkul-

Recenziók.indd   110 2018.12.04.   16:19:10



– 111 –

Recenziók

turáció és az identitás őrzése – A  Septuaginta 
mint egzegétikai és teológiai teljesítmény címet 
viselő fejezete. A szövegváltoztatás előbbiek-
ben említett szempontjait ismét felidézi, 
hogy bemutassa, a Septuaginta hordozza a 
szent szöveggé váló írásokhoz való korabeli 
viszonyulás alapvető jegyeit: a Tóra-irányult-
ságot, az elbeszélések hiányainak betöltésére 
és az intertextuális harmonizálásra való tö-
rekvést. Meiser itt is meggyőző példák soka-
ságán keresztül mutatja meg ezeket a jegyeket 
a Septuaginta bibliai hagyományt aktualizáló 
korrekcióiban, az alexandriai (homéroszi) fi
lológiai munkához hasonló vagy a platóni 
teológiától és ókori görög irodalomtól be
folyásolt változtatásaiban. Nem akar nehéz 
kérdésekre leegyszerűsítő választ adni, így pél-
dául az antropomorfizmusok kapcsán mutat-
kozó ellentmondások kérdését nyitva hagyja 
(73). Az inkulturáció jeleiként mutatja be a 
városi civilizációnak megfelelő, az egyiptomi 
államhatalommal szemben lojális magatartást 
kifejező változtatásokat éppúgy, mint Isten-
nek nem csak zsidókkal való pozitív kapcsola-
ta hangsúlyozását. Rávilágít, hogy az inkultu-
rációra törekvés mellett néhány változtatás 
egyértelművé teszi az Egyiptomtól és általá-
ban a pogányságtól, pogány praktikáktól való 
elkülönülést, a kultikus tisztaság iránti apo-
logetikus szerepű érdeklődést. A görög Biblia 
további szövegtörténete című fejezet ismerteti 
meg a kai-ge recenzió mibenlétét. A szerző rá-
mutat, hogy ez a recenzió miként árulkodik 
arról, hogy maga a bibliai szöveg tett szert 
méltóságra. Ebből következően korrigálja a 
Septuaginta-recenzió keresztényellenes moti-
vációját képviselő nézeteket: „a zsidók azért 
revideálták a Septuagintát, hogy a héberhez 
közelebb kerüljenek, nem pedig azzal a céllal, 
hogy a keresztények kezéből kicsavarják a 
Bibliát” (199). A keresztény recenzióknak is 
figyelmet szentel a II–IV. századi változatok 
bemutatásával. Jogosan érvel amellett, hogy 
az ókor exegétáinak nem jelentett problémát 
a szövegvariánsok sokfélesége, sőt, alkalmat 

jelentett a „Lélek egységében egyetértő” (206) 
többféle, pozitív értelem kibontására. Az 
utolsó fejezet A Septuaginta hatástörténetével 
foglalkozik. Megemlíti többek között a IV. 
század végétől hegemóniára szert tett keresz-
ténységre adott válaszként elsötétedő talmudi 
változatokat (209). A keresztény recepción 
belül a Septuaginta újszövetségi használatá-
nak gondos körvonalazásán (mely újszövetsé-
gi szerző mennyire áll közel a Lxx szövegéhez) 
túl néhány konkrét példával él arra, hogy bi-
zonyos esetekben kizárólag a Septuaginta-szö-
veg teszi lehetővé a bibliai kijelentés újszövet-
ségi alkalmazását (például Iz 7,14 idézete Mt 
1,23-ban – 210), de bemutatja a keresztény 
szerzők Septuagintáról alkotott, egymástól 
igen eltérő véleményét is.

A felvillantott témákban sokszínű és bibli-
ai példákban gazdag könyvben tárgymutató 
és a bibliai hivatkozások indexe könnyíti meg 
a tájékozódást. A gazdag, tematikusan rende-
zett, a Septuaginta kutatásában klasszikusnak 
számító szerzők és művek között a legfrissebb 
irodalmat is felvonultató irodalomjegyzék a 
témában elmélyülni kívánó érdeklődők szá-
mára értékes segítséget jelenthet. A mű való-
ban hiánypótló a magyar szakirodalomban, s 
kérdésekre ösztönző kalandot jelent a görög 
Ószövetség világába belépni vágyó olvasók 
számára.

Szatmári Györgyi

Gerhard Lohfink:  
A Miatyánk új értelmezésben
Szent Mauríciusz Monostor – L’Harmattan, 
Bakonybél – Budapest, 2017, ford. Mohácsi 
Péter, Czopf Tamás, Czopf-Danz Eszter.

Érthető módon nincs még egy olyan bibliai 
szakasz, amit oly sokszor magyaráztak volna 
az Egyház történetében, mint a Miatyánk 
szövege. Az 1934-ben született újszövetség-
kutató, a Tübingeni Egyetem emeritus pro-

Recenziók.indd   111 2018.12.04.   16:19:10



– 112 –

Recenziók

fesszora, a müncheni székhelyű Integrierte 
Gemeinde pap tagja, Gerhard Lohfink most 
új megközelítéssel állt elő. Mint kötetének 
előszavában megemlíti, 1982 óta foglalkozik a 
kérdéssel: „Mit is kérünk, amikor a Miatyán-
kot mondjuk?” Megvallja, hogy kutatásaira 
termékenyen hatott az a szakmai diskurzus, 
amit neves ószövetség-kutató bátyjával, Nor-
berttel folytatott. Elkészült munkája 2007-
ben, az Urfeld kiadónál jelent meg először, 
amelyet sok bibliakör feldolgozott.

A most megjelent magyar fordítás a 2012-
es új kiadást vette alapul, amely az első ki-
adáshoz képest egy új fejezettel is gazdago-
dott. Ez a bevezetőként szolgáló fejezet arra 
a korunkban elterjedt igyekezetre reflektál, 
amely aktualizálni akarja az Úr imáját. Idé-
zeteket hoz abból a közel négyszáz oldalas 
szöveggyűjteményből, amely Miatyánk-me-
ditációkat és -parafrázisokat tartalmaz, majd 
sorra kimutatja, hogy ezen – többnyire jó-
szándékú, ám néhol gúnyos – igyekezetek 
mennyire félrevezetők. Szerzőnk világosan 
kimutatja, hogy ezek Jézust többnyire az Egy-
ház hitével szembeállítva értelmezik. A  Mi
atyánk eszközként való felhasználása ellen fel 
kell lépnünk – vallja –, amikor egyértelmű-
nek látszik, hogy például feminista stratégi-
ák eszközévé alacsonyítják, vagy a teremtés 
megőrzésének felelősségét is tévesen innen 
vezetik le.

Szerzőnk meggyőződése, hogy a Miatyánk 
sajátosan keresztény imádság, vagyis egyértel-
műen tükrözi Jézus és követőinek élethelyze-
tét (Sitz im Leben). Az imába foglalt negyedik 
kérés elemzésekor – amelyet magyarul „min-
dennapi kenyerünknek” fordítunk – rámutat 
arra a szándékosan felvállalt kiszolgáltatott 
életmódra, amit Jézus és követői felvállalnak. 
Csak így tudnak elkülönülni evilág szellemi-
ségétől, amely a hatalomra és erőszakra épül, 
hogy inkább a testvéri közösségben osztozás 
kultúráját éljék.

A Jézustól tanult imádság első szavai meg-
hökkentőek. Manapság a feminista ideoló-

gia próbálja kikezdeni az atyának szólítást. 
Ugyanakkor korunk „apátlan társadalmának” 
sok gyermeke, akiknek nem volt apjuk, vagy 
csak homályos képük maradt róla, ambiva
lens érzésekkel küszködik Isten megszólítása 
kapcsán. Mindezen ellenvetésekre szerzőnk 
vérbeli biblikus módjára ad feleletet: a bibliai 
hagyomány ide vonatkozó szakaszait felidézve 
bizonyítja a jézusi szavak értelmének mélysé-
ges gazdagságát.

Máskor a jézusi ima radikalitására mutat rá: 
„Amikor a Miatyánkban Isten országának eljö-
veteléért imádkozunk, a világ végéért könyör-
günk – a mi régi világunk végéért, a minden 
olyan hatalomnak végéért, amit eddig szolgál-
tunk; az új világ kezdetéért, melyet Isten már 
ma felkínál nekünk.” Majd így összegzi meg
győződését: „A ‘Jöjjön el a te országod’ radiká
lis hatalomváltást akar. A  Miatyánk ebből a 
szempontból is veszélyes ima” (67).

Kötetünk értéke, hogy szerzőnk nem sik-
lik át az Úrtól tanult imádság nehezen érthe
tő, sőt sokszor félreértett fohászain. Miben 
áll Isten akarata, aminek megvalósulását itt és 
most kívánjuk? A „legyen meg a te akaratod” 
kérést leginkább az Efezusi-levelet bevezető 
nagy áldásban olvasottakkal összhangban ér-
telmezi. E szerint Isten üdvösséget munkáló 
tervére mondunk igent, sőt annak megvaló-
sulását sürgetjük. És miként nyerjük el bű-
neink bocsánatát? Vajon annak következmé-
nyeként, hogy megbocsájtottunk az ellenünk 
vétkezőknek? Bár részünkről kikerülhetetlen 
a bocsánat kérése embertársaink felé, mielőtt 
az oltárra tesszük adományainkat, de kibékü-
lésünket jóval megelőzte Krisztus önátadó ál-
dozata – ez lehet alapja minden reményünk-
nek. És a megtapasztalt kísértéseket ki és 
miért okozza valójában? Nemde a hit útjáról 
való letérés a legalapvetőbb kísértés az ember 
számára, amiből való kiszabadulás maga az 
Istenbe kapaszkodás?

Végül mit is mondhatnánk arról, hogy mi-
ben mutatkozik meg a Miatyánk – címben 
ígért – új értelmezése? Az imádság minden 

Recenziók.indd   112 2018.12.04.   16:19:10



– 113 –

Recenziók

egyes kérését szerzőnk Isten népe egész kon
textusába helyezi, és így visszatérően hang-
súlyozza, hogy nemcsak a tanítványok szűk 
körét tanítja Jézus, hanem minden követőjét.

Thorday Attila

Frenyó Zoltán: Szent Ágoston  
és az augusztinizmus
MTA Bölcsészettudományi Kutatóközpont 
Filozófiai Intézet – Szent István Társulat, 
Budapest, 2018.

Frenyó Zoltán személyét aligha szükséges 
hosszabban bemutatnunk a folyóirat olvasói 
számára, hiszen aki a patrisztika, filozófiatör-
ténet, etika vagy politikatörténet iránt érdek-
lődik, aligha kerülhette meg írásait, melyek 
sajátos, jól megkülönböztethető hangnemét 
a múlt értékeinek tisztelete, a nemzeti érté-
kek melletti kiállás és a határozottan felvállalt 
keresztény szellemiség formálta.

Ha az olvasó kezébe veszi a majd’ öt évti
zedes kutatómunka friss gyümölcsét, egy 
terjedelmes, több mint ötszáz oldalas, kül-
lemében figyelemreméltóan igényes, szemet 
gyönyörködtető keménykötéses, masszív ké-
zikönyvre figyelhet fel, mely a magyar könyv-
kiadás legjobb hagyományait idézi. Minden 
elismerésem a nyomdai előkészületeknek: a 
kötet szépen tagolt, a betűk jól olvashatóak, 
a kötet utolsó részét alkotó majd’ 80 oldal-
ra rúgó képmelléklet darabjainak is sikerült 
jól visszaadni az eredeti Ágoston-ábrázolá-
sok pompás színeit, textúráját. A képmel-
lékletet függelék előzi meg, mely fontos se-
gítséget nyújt az olvasó számára azzal, hogy 
az újabb kutatás által felállított kronológia 
szerinti sorrendben hozza Ágoston műveit. 
Itt több mint 110 ágostoni opus és opuscu-
la címe szerepel, így fogalmat alkothatunk a 
nagy nyugati egyházatya életművének szinte 
felfoghatatlan terjedelméről – ahogy a nehéz-

ségről is, mely a kutató előtt tornyosul, aki 
ezt a grandiózus életművet egy monográfia 
kereteiben törekszik átfogni.

A kötet szerzője természetesen tudatában 
van e nehézségeknek, alázattal érzékeli „Ágos-
ton életművének méreteihez és súlyához ké-
pest próbálkozásai[m] aránytalanságát” (28). 
Ez indokolja, hogy a monográfia voltaképpen 
közelítéseket kínál Ágoston eszmevilágához és 
a grandiózus életmű egyes területeihez (uo.). 
E „közelítések” a legkülönfélébb irányokból 
érkezve szelik át az életmű régióit; ösvényei 
a következő nagy témakörök szerint hálózzák 
be a kutatás terepét: Szent Ágoston hermene-
utikája, természetfilozófiája, történelemfilo-
zófiája, etikai, teológiai és vallásfilozófiai né-
zetei, végül a sort Ágoston hatástörténetének 
feltérképezése zárja, Az augusztinizmus törté
netéből címmel. A kötet tartalomjegyzékét la-
pozgatva önkéntelenül is felmerült bennem a 
kérdés: vajon miből táplálkozott a szerző re-
ménye, hogy egy ilyen átfogó munka megírá-
sára vállalkozzék. A művet olvasva két válasz 
kínálkozott a számomra.

Egyfelől a mű több évtizedes kutatómun-
kára épül. Szerzője minden alfejezet esetében 
tisztességgel jelzi is, hogy az eredetileg mely 
konferencián hangzott el, hol látott először 
napvilágot tanulmány formájában. Vagyis 
a kötet szilárd alapzatát korábbi kutatások, 
előadások és tudományos esszék képezik, me-
lyeket szerzőjük újragondolt, nagy témák sze-
rint újrarendezett és friss jegyzetapparátussal 
látott el. Talán ennek is köszönhető, hogy a 
könyv jegyzetanyaga rendkívül impozáns: 
alig hiszem, hogy bármely kérdés kapcsán ta-
lálunk olyan releváns tudományos munkát, 
mely a hivatkozásokból kimaradt volna. Azt 
is fontosnak tartom itt kiemelni, hogy a mű 
nem csupán a legújabb ágoston-irodalomra 
támaszkodott, hanem tiszteleg a XIX–XX. 
század magyar tudományossága, szellemi éle-
te előtt is, a kortárs szakirodalom mellett e je-
lentős múltat is igyekszik egyenrangú félként 
újra szóhoz juttatni.

Recenziók.indd   113 2018.12.04.   16:19:10



– 114 –

Recenziók

Másfelől, az anyag feldolgozását az is meg-
könnyíthette, hogy a kötet az általa vizsgált 
kérdésekhez egy markáns hermeneutikai po-
zícióból közelít. Frenyó – nagyon is ágostoni 
szellemű – meggyőződése ugyanis, hogy „azt 
értjük meg igazán, amit hiszünk, szeretünk, 
amivel közösséget érzünk” (11). Vagyis a ku-
tató nem egyfajta „objektív szenvtelenséggel” 
fordul tárgyához. Nem azt a bevett tudomá
nyos megközelítést követi, hogy az egyes 
ágostoni szöveghelyekhez alternatív olvasato-
kat rendel, majd a tárgy természetéhez képest 
külsődleges princípiumok alapján egyfajta 
neutrális nézőpontból választ azok között. 
A mű alighanem abból az alappozícióból in-
dul ki, hogy a helyes értelmezést a kutató és 
a kutatott eleve adott közössége teszi lehető-
vé. Ezt a közös alapot a szerző vissza-vissza-
térően világnézetnek nevezi. E közös hagyo-
mányban való részesedés – vagy épp annak 
hiánya – szolgáltat „vezérfonalat” a szerző 
számára a különböző tudományos olvasatok 
közti döntéshez, hovatovább, a mű időnként 
egyenesen e világnézet hiányára vagy „követ-
kezetlenségeire” vezeti vissza a hibás értelme-
zéseket is.

Frenyó Zoltán az általa felvetett egyes ágos
toni problémákat rendre átfogó szellemtörté-
neti horizonton tárgyalja (időnként a kérdés 
fonalát egészen a preszókratikáig visszagom-
bolyítva), és időnként innovatív igénnyel lép 
fel a hagyományos megközelítésekhez képest. 
Ilyen például, amikor rámutat Ágoston két-
féle időszemléletének feszültségeire (a prob-
lematikát a modern fizika perspektívájára is 
megnyitva), vagy amikor igyekszik konszen-
zust teremteni a kozmosz eredetére vonatko-
zó klasszikus görög és keresztény (creatio ex 
nihilo) eszmék között. A szerző e két hagyo-
mány feszültségét bevezetve a következőt írja: 
„Úgy látszik, hogy a valamiből alkotás és a 
semmiből teremtés elve a maga meghatáro-
zottságában logikailag összeegyeztethetetlen 
egymással. Hogyan tudunk ezek után tárgyi-

lag megbecsüléssel viszonyulni e két világné-
zethez?” (122). Bevallom, számomra a szel
lemiség, amely e sorokat inspirálta, felettébb 
rokonszenves. A sorok írója szerint az esz
mék története nem a régiek naiv tudásának 
felülírása, az újabb tudományos felfedezések 
révén való eltörlése. A régiek bölcsessége ma 
is érvényes. E régi bölcsesség magját értel-
mezzük újra, szintetizáljuk új szempontok 
szerint, bővítjük ki új felismeréseink évén. E 
felfogásban Ágoston belátásai ma is élők, esz-
méi ma is aktuálisak, méltók a figyelmünkre. 
A könyvből az elődök bölcsességének, nagy 
szellemi hagyományainknak és örökségünk-
nek a megbecsülése sugárzik, ennek a tisz-
teletnek a fénye ragyogja be újra és újra a 
könyv Ágostonról szóló lelkesült lapjait is.

Végezetül kinek is ajánlanám a művet? Ta-
lán egyszerűbb, ha megfordítom a kérdést: 
kinek nem ajánlom a monográfia olvasá-
sát… Nem ajánlom azoknak, akik Ágoston 
gondolkodásának minden részletre kiterje-
dő tárgyalását egyetlen műtől remélik. Ők 
csalódni fognak, hisz a munka inkább az 
életmű egyes tájékait járja be, ám e bejárás 
valamiképp képet ad Szent Ágoston szellemi-
ségének egészéről is. Nem ajánlom a művet 
azoknak sem, akik a filozófiatörténeti mun-
káktól szerzők álláspontjának semmire nem 
kötelező vázlatát várják. Ők háborogni fog-
nak: a mű az igazság keresésének és érvényre 
juttatásának markáns igényével lép fel. Nem 
alternatív, párhuzamos lehetőségeket vázol 
egy-egy probléma megközelítéséhez, hanem 
határozott különbséget tesz igaz és hamis vé-
lemény közt. Zárásul magam is csatlakozom 
a szerző óhajához: „bárha e könyv hozzájárul-
hatna szellemi tájékozódásunk tisztázásához, 
az igazság s az igaz értékek megbecsüléséhez, 
filozófiai kultúránk fejlődéséhez, ifjúságunk 
gondolkodásának és lelki életének gazdago-
dásához, s nemzeti keresztény műveltségünk 
emeléséhez!”

Szeiler Zsolt

Recenziók.indd   114 2018.12.04.   16:19:10



– 115 –

Recenziók

Nóda Mózes:  
Kegyelembe mártott idő
Szent István Társulat ‒ Verbum, Budapest – 
Kolozsvár, 2018.

A kolozsvári egyetem teológiai karának ismert 
tanára liturgikus témájú tanulmányainak 
összefoglaló kötetével lepte meg az olvasókat. 
Már a könyv címe is figyelemfelkeltő: Kegye-
lembe mártott idő (a liturgia neves művelőjé-
nek, tudósának, Parsch Piusnak a mondása). 
Többféle továbbgondolásra ad lehetőséget: az 
az idő, amit az istentiszteletre fordítunk, nem 
kidobott idő, hanem kegyelmi órák; a litur-
gia ideje – a szent idő – kegyelemben telik, 
nem kronosz, hanem kairosz. Ez máris üze-
net a liturgia végzőinek és szolgálattevőinek: 
hasznos, üdvös, kegyelemmel gazdag idő az, 
amit az oltárnál töltenek. És végül, amire a 
szerző maga is kifejezetten gondol: a litur-
gia az idő megszentelése (lásd Bevezetés). Ez 
különösképpen igaz a zsolozsma imaóráira. 
A  gyűjtemény három nagy fejezetre oszlik, 
melyek címe: „Íme, hitünk szent titka” – a li-
turgia misztérium-jellege; „Áhítat és tisztelet” 
– a különféle áhítatgyakorlatok háttere, értelme 
és továbbélése; valamint „Vissza a forrásokhoz” 
– gondolkodás a II. Vatikáni Zsinat aurájában.

A csokorba foglalt írások különböző idő-
ben és különféle fórumokon jelentek meg 
(Keresztény Szó, Studia Universitatis Babeș–
Bolyai, Studia Theologica, Vasárnap stb.), 
mégis egységet alkotnak, még ha nem is egy 
tudatosan felépített tudományos munka ele-
mei. A szerző igen fontos témája Isten igé-
jének kultusza, az igeliturgia, a homília, az 
eucharisztikus ünneplés másik terített asztala 
(lásd I. fejezet), de az Eucharisztia szentmisén 
kívüli tisztelete is, az adoráció, a körmenetek 
és más egyéb rendkívüli formák (szintén még 
az I. fejezetben). Mindez különleges vonást 
kap az erdélyi egyházi gyakorlat leírásában.

Az áhítatok között két jelentős tanulmány 
is foglalkozik a Jézus Szíve-kultusszal (II. fe-
jezet). Fontos írás a Liturgikus élet a plébáni-
án című, mert ebben van szó a liturgikus ne-
velésről, a szentelmények kiszolgáltatásáról. 
A megtérés ünnepe című tanulmányban konk-
rét bűnbánati liturgia-vázlatot és ima-anya-
gokat is találunk. A szentek tisztelete Szent 
László nyomán kerül szóba, majd a kolozs-
monostori egyházközség patrónusa ünnep-
lése kapcsán a helyes Mária-tisztelet. Hos�-
szú tanulmány elemzi a keresztény temetés 
vigasztaló üzenetét (szintén a II. fejezetben) 
és az exorcizmust.

A harmadik nagy csoportja a tanulmá-
nyoknak a zsinat recepciójával foglalkozik az 
erdélyi egyházmegyében, Márton Áron er
délyi püspök és a kolozsvári egyetemi lelkész
ség kapcsolatával, a romániai konkordátum-
mal (elég hosszan, igaz, ezek nem kifejezetten 
liturgikus jellegű írások), a szentmisén való 
aktív részvétellel (két zsinat előtti erdélyi 
püspök írása nyomán). Itt kapott helyet a 
Ferenc pápa „forradalmi újításairól” szóló ta-
nulmány, valamint Goffine Lénárt liturgikus 
kézikönyvének elemzése, végül a vallássza-
badság paradigmaváltása (amely megint nem 
liturgikus természetű írás).

A gyűjtemény így a szerző utóbbi évtize-
dekben kialakított látásmódjának, érdek-
lődésének, kutatásainak a tükre. Az írások 
bőven el lettek látva lábjegyzetekkel, mind-
egyik pontos, precíz idézést, utalást, tovább-
gondolkodási lehetőséget kínál. A szövegben 
szereplő eukarisztia szót a magyar (itthoni) 
írásmódban Eucharisztiának, az egyetemes 
zsinatokat pedig szintén nagybetűvel írjuk. 
Külön köszönet a Verbum és a Szent István 
Társulat együttműködésének, és nem utolsó-
sorban a csíkszeredai Alutus nyomdának az 
igényes, szép kivitelezésért! Ideillő és találó 
a borítólapon az idő és a kegyelem diszkrét, 
mégis határozott grafikus ábrázolása.

Pákozdi István

Recenziók.indd   115 2018.12.04.   16:19:10



– 116 –

Recenziók

Tóth Endre – Vida Tivadar 
– Takács Imre (szerk.): 
Szent Márton és Pannónia. 
Kereszténység a római világ 
határán 
Pannonhalma, Apátsági Múzeum, 2016. jú
nius 3. – szeptember 18.; Szombathely, Iseum 
Savariense, 2016. június 3. – november 30. 
Pannonhalmi Főapátság – Savaria Múzeum, 
Pannonhalma – Szombathely, 2016.

A Krisztus születését követő ezer év írásos 
forrásai nem kényeztetik el a korszak iránt 
érdeklődőket, a Kárpát-medence történetére 
nézve pedig kiváltképp érvényes ez a megálla-
pítás. Pedig az első évezred hazánk területén 
sem mondható eseménytelennek. Ezt az idő-
szakot, amelynek végére Pannónia egy föld-
közi-tengeri birodalom határprovinciájából 
egy sztyeppei eredetű keresztény középkori 
királyság részévé vált, a politikai keretek ál-
landó és viharos változása jellemzi. Pannónia 
szülöttjének, Szent Mártonnak az életpályája 
és emlékezete sokatmondóan fejezi ki azt a 
folytonosságot, amely az immár keresztén�-
nyé lett Római Birodalom és a népvándorlás 
egyik utolsó jelentős hullámának lecsilla-
podása után megszülető Magyar Királyság 
között fennáll. Bár az írott dokumentumok 
csekély számuk miatt csak ritkán engednek 
betekintést az átmenet részleteibe, a ránk 
maradt, s a régészeti feltárásoknak hála egyre 
bővülő, szemet gyönyörködtető tárgyi anyag 
bőven kárpótol ezért a hiányért. A korszak 
kincseit 2016-ban Szent Márton hegyén: Pan
nonhalmán, és Szent Márton szülővárosában: 
Szombathelyen mutatták be, s immár kézbe 
vehető a kiállítás katalógusa is.

A kötet azonban jóval többet nyújt annál, 
mint amit a műfajtól elvárhatunk. A regisz-
tert megelőző húsz rövid tanulmány többsé-
gében a legfontosabb vallás-, társadalom- és 
művészettörténeti kérdések magas színvona
lú, jegyzetekkel ellátott összefoglalása olvas

ható, amely az ókor és a középkor közti át-
menet Kárpát-medencéjének, s különösen 
a terület keresztény emlékeinek valóságos 
kézikönyvévé avatja a kötetet. Önálló feje-
zet tárgyalja a keresztény szempontból leg-
jelentősebb pannóniai római központokat: 
Savariát, Sopianaet és Sirmiumot. Az írások 
egy másik része friss eredményeket oszt meg 
a közönséggel, mint például a horvátorszá-
gi Kamenicában feltárt ókeresztény császári 
központról vagy az ugyancsak horvátországi 
Lonjában előkerült V–VI. századi keresztény 
templom maradványairól szóló összefoglaló, 
míg ugyancsak önálló tanulmányt olvasha-
tunk olyan gazdag leletegyüttesekről, mint az 
erdélyi Apahidán talált – vélhetően gepida – 
fejedelmi kincs.

A tárgyalt témák leghozzáértőbb külföldi 
és hazai szakértői által írt tanulmányokban 
ott lüktetnek a korszak kutatásának alapvető 
kérdései. Miképp fonódott össze a korai ke-
reszténység a Pannóniában élő római lakos-
ság sorsával az utolsó keresztényüldözések, 
majd a Nyugatrómai Birodalom felbomlása 
után? Milyen élete volt a világegyháztól elszi-
getelt Kárpát-medencei keresztény közössé-
geknek a germán törzsek, illetve az övékétől 
markánsan eltérő kultúrát képviselő, sztyep-
pei eredetű Avar Kaganátus uralma alatt?

E rejtélyeket világítják meg az olyan lele
tek, mint annak a márványból faragott asz-
tallapnak a töredéke, amelynek szélén Jónás-
jelenet, valamint Krisztus és az apostolok 
sora látható. A Sirmiumban (ma Sremska 
Mitrovica, Szerbia) előkerült márványasz-
tal, amelyhez hasonlók Aquincumból és más 
pannóniai lelőhelyekről is ismeretesek, egy 
olyan vagyonos keresztény házában állhatott, 
aki otthonát a közösség számára engedte át 
az ünnepi együttlét céljaira. Ugyancsak a li-
turgiában kaphatott szerepet, de már a pan-
nóniai keleti gótokhoz kötődhet a Vas me-
gyei Kismákfán talált IV. századi ezüsttálka, 
amelynek hal- és madárábrázolásai a keresz-
tény jelképrendszerbe illeszkednek.

Recenziók.indd   116 2018.12.04.   16:19:10



– 117 –

Recenziók

A germán jelenléthez kapcsolódik az a 
Somogy megyei Hács-Béndekpusztán talált 
V. század végi ólomlemez is, amelyen egy 
gót nyelvű Miatyánk olvasható. A lemezt, 
amely a gót nyelvű írásbeliség legkorábbi szö
vegtanúja, s kétségtelenül írástudó egyházi 
férfiú közreműködésével jött létre, egy ma-
gas státuszú fiatal férfival temették el; a gót 
vitéz kortársai azonban már nem Pannóniá-
ban, hanem Itáliában fejezték be pályafutá-
sukat. A Kárpát-medencében láthatta meg a 
napvilágot Thrasarich, a Sirmiumban ural-
kodó gepida király (488–504) is, aki a keleti 
gótok elől menekülve Konstantinápolyban 
lelt menedéket. Ő maga minden bizonnyal 
keresztény volt, s ugyanezt feltételezhetjük 
arról az előkelő gepida asszonyról is, aki-
nek pogány és keresztény szellemi hatások-
ról egyaránt tanúskodó fémtárgyai – köz-
tük egy bizánci keresztet ábrázoló kapszula, 
amelyet „másodlagos ereklyetartóként” ér-
telmeznek – a Szentes-nagyhegyi temetőből 
kerültek elő.

Jóllehet a katalógus a keresztény ikonog
ráfia alkalmazásának számos példáját vonul-
tatja fel, a szerzők nem hallgatják el az értel-
mezéssel kapcsolatos ellentmondásokat. Az 
avar fennhatóság alatt álló területeken nagy 
számban előkerült mellkeresztek sokkal in-
kább voltak bajelhárító amulettek, mint a ke-
resztény önazonosság kifejezői – ez azonban 
korántsem meglepő egy olyan környezetben, 
ahol az újonnan felbukkanó népcsoportok 
csak ismerkedtek Krisztus hitével. A germán 
és a sztyeppei népek hitvilágának Kárpát-me-
dencei továbbélését két külön tanulmány 
mutatja be olyan látványos emlékekkel il-
lusztrálva, mint amilyen a kölkedi temetőből 
előkerült aranyozott ezüst övcsat, amelynek 
aprólékos képi ábrázolása a germán-skandi-
náv mitológia hatását tükrözi, vagy éppen a 
késő avar kori fémművesség remeke, a nagy-
szentmiklósi kincs.

Az V. és a VII. század között csupán egyet-
len jelentős keresztény templomot használtak 

folyamatosan a Dunántúlon: a Keszthely-fe-
nékpusztai bazilikát. A Balaton-parti késő ró
mai castrumot különleges, késő-antik gyökerű 
leletanyag jellemzi, amely a keleti Alpok ró-
mai eredetű püspöki városainak emlékeivel 
mutat rokonságot. Fenékpuszta bukása után 
(VII. század közepe) a környéken új, antik for
mákat továbbörökítő régészeti kultúra bukkan 
fel (az úgynevezett Keszthely-kultúra), amely 
immár avar elemeket is tartalmaz. E közös-
ségek kereszténysége nem bizonyítható, ám 
temetőik és a központi hely feladása után de
centralizálódó településhálózatuk további vizs
gálata új eredményeket ígér a kontinuitásku-
tatás területén.

A kereszténység soha sem tűnt el teljesen 
a Kárpát-medencéből: jól tudjuk, hogy Nagy 
Károly Krisztus-hívők elszigetelt csoportját 
találta az avaroktól elhódított területeken. 
A Nyugat-Pannóniában berendezkedő, s in-
tenzív térítésbe kezdő Karoling hatalom új 
központot épített ki: Zalavárt. Ennek az épít-
kezésnek az emlékei azonban már nem kap-
tak helyet a kiállítási tárgyak között – aligha-
nem azért, mert Nagy Károly koraközépkori 
keresztény birodalma már több minőségileg 
új elemet tartalmazott, mint amennyit átö-
rökített a régi Római Birodalomból. Vitat-
hatatlanul ott lett volna a helye azonban a 
kalandos sorsú Seuso-kincsnek, amelynek hi-
ányát a Balaton-ábrázolásáról híres gyönyö-
rű Seuso-tál látványos, kommentár nélküli 
reprodukciója csak részben tudja pótolni. 
Ha a római Seuso luxus étkészletéről nem is, 
a kereszténységgel kapcsolatba kerülő Kár-
pát-medencei barbár elit kincseiről részletes 
kalauzt és remek felvételeket kapunk a kata-
lógus utolsó részében: a pannonhalmi hun 
halotti áldozat hatalmi jelvényeiről éppúgy, 
mint a már említett kölkedi germán női sír 
aranykincseiről, vagy a bizánci császárok által 
fizetett adóként Kárpát-medencei földbe ke-
rült aranysolidusokról, s az ugyancsak bizán-
ci hatásokat mutató nagyszentmiklósi kincs 
keresztábrázolással díszített edényeiről.

Recenziók.indd   117 2018.12.04.   16:19:10



– 118 –

Recenziók

A kötet, amely – ismételten hangsúlyoz-
zuk – akár a későókori és népvándorlás kori 
Kárpát-medencei kereszténység modern ké-
zikönyveként is forgatható, a lelőhelyek, va-
lamint az ókeresztény kori Pannónia térképe-
ivel és a könyv komolyságához illően hosszú 
bibliográfiával zárul.

Bácsatyai Dániel

Peter Abel: Burnout  
és továbblépés. Spirituális utak
Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2017, ford. 
Szabó Ferenc Miklós.

A Bencés Kiadó jelentette meg Peter Abel 
könyvét Burnout és továbblépés címmel.

A szerző, dr. Peter Abel házas, állandó dia
kónus, négy gyermek édesapja. Teológiai és 
pedagógiai alapképzése után pasztorális teo-
lógiai tanulmányokat folytatott Ottawában, 
majd a Freiburgi egyetemen szerzett teológi-
ai doktorátust. Tanulmányokat folytatott és 
tevékenykedett a vezetés és menedzsment, a 
lelkigondozás, a közösségfejlesztés, a család
terápia területén, 2007 óta a Hildensheimi 
Egyházmegyében az állandó diakónusok kép
zésében vesz részt. A szerző széles tapasztalat-
tal rendelkezik a felnőttképzés, a lelkigondo-
zás és a szervezeti kultúra területein. Mindez a 
tudás és tapasztalat megjelenik a könyvében is.

A könyv, ahogy címe is elárulja, egy aktuá-
lis témát dolgoz fel, a kiégés témáját. Manap-
ság azt mondhatnánk, szinte mindenkinek 
van valamilyen viszonyulása ehhez a témá-
hoz. Elmondjuk egymásnak, hogy már túl 
vagyunk egy-két ilyen kifáradás-tapasztala-
ton, vagy éppen rettegünk attól, hogy velünk 
ez megtörténjék. Azt is mondhatnánk, hogy 
felgyorsult világunkban a kiégés divattémává 
nőtte ki magát. Ezzel a témával a könyvki-
adók szinte biztos sikert arathatnak a könyv
piacon. Ahogy utánajártam, az elmúlt nyolc 

évben közel tíz könyv jelent meg magyarul 
ebben a témában, így a magyar olvasó is ked-
vére válogathat. Joggal merülhet fel bennünk 
a kérdés, Peter Abel könyve miként gazdagít-
ja ezt az irodalmat.

Mint olvasó érdeklődve vettem kezembe a 
könyvet, melynek borítóján a következő cím 
látható: Burnout és továbblépés. Miközben ol-
vastam a könyvet, egyre inkább zavarba es-
tem. A cím alapján olyan előfeltevés élt ben-
nem, hogy a könyv lapjai először bevezetnek a 
kiégés témájába, majd bemutatja a továbblé-
pés lehetőségeit. Ezzel szemben a könyv nem 
kínál fel lineáris gondolati struktúrát. A szerző 
hol mai élethelyzeteket ismertet, hol egy bib-
liai szereplő életén keresztül közelíti a témát; 
hol pszichológiai, hol lelkiségi szempontokat 
tárgyal. A könyv olvasásának közepe felé szá-
momra nagyon zavaróvá váltak ezen szakmai 
területek közötti váltások, illetve néhol stilisz-
tikai ugrások. Mindeközben azt is megállapí-
tottam, hogy a szerző jól ismeri a témát, sok 
és különböző szempontból mutatja azt be. 
Ezen a ponton néztem meg, vajon mi lehet a 
könyv eredeti címe? Vajon mi lehetett a szerző 
szándéka ezzel a típusú szerkesztéssel? A ki
égés témájának ilyenfajta eklektikus bemu-
tatása mennyiben tudatos? Vajon ez a könyv 
nem előadások gyűjteménye, vagy jegyzetek 
egymást kiegészítő összesítése-e?

A teljes magyar cím a belső oldalon olvas-
ható: Burnout és továbblépés, alcíme: Spirituá-
lis utak. Ez a cím sokat ígér, de valójában ke-
véssé értelmezhető. Próbálja visszaadni a mű 
eredeti címét, mely így hangzik: Spirituelle 
Wege aus dem Burnout, és nyersfordításban 
annyit jelent: „A burnoutból kivezető lel-
ki utak”. Ekkor megnyugodtam. Peter Abel 
tehát nem a „Burnout és továbblépés” címet 
adta a könyvének, hanem a burnoutból kive-
zető spirituális utakat szándékozott felvázol-
ni, bemutatni. A könyv valóban ez utóbbiról 
szól. Ezért fér meg egymás mellett egy hu-
szonegyedik századi menedzser élete Mózes 
tapasztalatával. Ezért történhet meg, hogy 

Recenziók.indd   118 2018.12.04.   16:19:10



– 119 –

Recenziók

átvezetések nélkül találjuk egymás mellett a 
gyakorlati pszichológia és a lelkiségi teológia 
megfontolásait. Ezért olvashatunk egy-egy 
elmélkedő rész után vázlatpontokba foglalva 
pszichológiai megalapozottságú tanácsokat.

A szerző a burnouthoz kapcsolódóan spi
rituális utakat mutat be. A könyv stílusa ugyan-
akkor megmarad eklektikusnak. Amennyiben 
az olvasó szisztematikus módon kívánja vé-
giggondolni a kiégés témáját, könnyen érez-
heti, hogy elvesztette a fonalat. Ha a könyvre 
úgy tekinti, mint egy térképre, amelyen egy-
szerre láthatók és felfedezhetők a burnout 
témájához kapcsolódó különböző utak, el-
ágazások, hidak, mélységek és magasságok, 
akkor hasznosan forgathatja Peter Abel írá-
sát. Véleményem szerint a könyv tartalmát és 
stílusát az eredeti címe fejezi ki jól, ezért sze-
rencsésebb lett volna hűségesen megtartani 
ezt a címet, még ha a magyar közönség szá-
mára marketingszempontból előnyösebbnek 
is tűnik a jelenlegi cím.

A könyvben minden lényeges elem meg-
található, ami a kiégéshez és a kiégésből való 
felépüléshez kapcsolódik. Kortárs példákkal 
bemutatja a fáradtság különböző kiváltó okait 
és állapotait. Mózes és Illés személyében be-
tekintést nyújt kiemelkedő bibliai személyek 
életébe és kifáradás utáni felépüléshez kapcso-
lódó megküzdési stratégiáiba. Az egyház spi-
rituális hagyományából is merít, támaszkodva 
Szent Benedek regulájára, Nagy Szent Gergely 
életrajzi írására és XXIII. János gondolataira.

Egy javaslat ahhoz, hogyan épülhetünk 
leginkább ebből a könyvből: olvasási kulcs-
ként azt ajánlom, ezt a könyvet tekintsük a 
kiégésről szóló, különböző szempontok sze-
rint készült jegyzetek illetve elmélkedések 
gyűjteményének. Vegyünk magunkhoz szí-
nes ceruzákat. Jelölhetjük, mondjuk piros-
sal azokat a témákat, amelyek a kifáradás-
ról szólnak. Majd vegyünk egy másik színt, 
mondjuk zöldet, amellyel jelöljük a kifára-
dásból való felépüléshez kapcsolható straté-
giákat. A kis történeteket, elmélkedéseket is 

jelölhetjük, akár kék színnel. Amikor így szé-
pen kipreparáltuk a könyvet, nagyszerű kézi-
könyvet tartunk a kezünkben. A könyv ilyen 
módon időről időre fellapozva jó segítséget 
nyújthat a saját életünkben való tájékozódás-
hoz, illetve a kiégés megelőzéséhez is.

Meglátásom szerint Peter Abel könyve a 
kiégés témájában magyarul megjelent szak-
irodalmat két szempontból is gazdagítja: 
Egyrészt pontokba szedve tartalmaz hasznos, 
gyakorlatias útmutatásokat, ezért jó szolgá-
latot tesz azoknak, akik tanácsra várnak, és 
tenni akarnak valamit magukért. Másrészt a 
bibliai alakok, valamint a lelkiségtörténet ki-
emelkedő személyiségeinek példája is segítség 
lehet azok számára, akik minták által tudják 
mobilizálni erejüket.

Versegi Beáta Mária CB

John Sullivan: The Christian 
Academic in Higher Education. 
The Consecration of Learning
Palgrave Macmillan, Liverpool, U. K., 2018.

John Sullivan az egyesült-királyságbeli Liver-
pool Hope University Teológia, Filozófia és 
Vallástudományi Tanszékének emeritus pro-
fesszora, a brit Higher Education Academy 
tagja, a neveléstudomány és a valláspedagógia 
jeles mai képviselője, akinek számos korábbi 
könyve és tanulmánya tárgyalja a keresztény 
szellemiségű oktatás és azon belül a katolikus 
hitoktatás kérdéseit (például: Learning the 
Language of Faith, 2010; Education in a Cath
olic Perspective, 2013). Legújabb kötetében a 
felsőoktatási munka egészét állítja középpont-
ba a hittel való viszonyában, s a kettő egymás-
ra hatásában. Legfőképpen az a kérdés érdek-
li, hogyan lehet elkötelezett keresztényként 
venni részt az oktatói-tudományos munká-
ban, a felsőoktatás sokdimenziós közegében, 
hívő módon alakítva azt. A könyv tehát min-

Recenziók.indd   119 2018.12.04.   16:19:10



– 120 –

Recenziók

den keresztény főiskolai-egyetemi oktatónak 
szól (diszciplínától függetlenül), aki a hite és 
munkája közötti élő kapcsolatra törekszik, 
és aki tudatában vannak annak, hogy mind a 
hitbeli fejlődésnek, mind a tanításnak a szün-
telen tanulásra való képesség a kulcsa.

A könyv alcíme, „A tanulás megszentelé-
se” is ezt a gondolatot állítja középpontba: az 
oktatás lényege a tanulás elősegítése a kated-
ra mindkét oldalán. A tanulás megszentelése 
pedig nem külön aktussal történik, hanem 
kitartó és elkötelezett munkálkodás által, a ta-
nulásnak való személyes odaszenteltségben és 
az oktatói-kutatói munka mélyebb értelmé-
nek keresésében. A szerző szándéka, hogy ne 
az intézményi közegtől és a más vallású vagy 
nem hívő kollégáktól elkülönítve szemlélje a 
keresztény tanár tevékenységét, hanem a sok-
féle együttműködés szövetében, úgy, ahogyan 
az esetek többségében mindez feladatként je-
lentkezik. Római katolikusként perspektívája 
ökumenikus, s csak a kifejezetten katolikus 
intézményekről szólva szűkíti azt le e hagyo-
mány távlatára, a történeti részeknél viszont 
bőven merít a katolikus hagyomány nagy teo-
lógusainak gondolatkincséből.

A mű három nagy részből és ezeken belül 
összesen tizenkét fejezetből áll. Az első rész 
(a bevezetőben és két fejezetben) betekintést 
nyújt a problematikába, a keresztény szelle-
miségű oktatás céljaiba, előfeltevéseibe, és 
rövid történeti áttekintést ad a keresztény ta-
nár-tudós alakjának, feladatának korábbi áb-
rázolásairól. Egyben reflektál az alapkérdésre, 
a hit és a tudósi munka viszonyára.

A második rész, „Szellemi élet és mun-
ka” címmel négy fejezetre osztva tárgyalja 
az értékelés/elbírálás (4. fejezet), a felsőokta-
tási kontextus, feltételek és közösség (5. f.), 
az imádság és tanulás (6. f.) és a keresztény 
egyetemek (7. f.) kérdéskörét. Ezen fejezetek 
mindegyike sok értékes meglátást tartogat 
az olvasó számára. Az értékelésről szólóból 
megtudhatjuk, hogy a puszta kompetenci-
án túl mennyire fontos a keresztény gyöke-

rű gyakorlatban az Isten színe előtti őszinte 
önismeret, hibáink, esendőségünk tudata, az 
alázat és emberség, amelynek bölcs ítélőké-
pességgel kell párosulnia a sokféle helyzetben, 
legyen az kollégák munkájának bizottsági 
véleményezése, doktoranduszok előmenete-
lének megítélése, új kolléga alkalmazásának 
vagy kari kinevezéseknek a kérdése, cikkekről 
és könyvekről írt szakmai vélemény, könyv-
ismertető vagy ajánlólevél megfogalmazása. 
Fontos erény itt a saját korlátok fölé emel-
kedés és a beleérző képességgel párosuló jó-
indulatú konstruktivitás a merev és fölényes 
kritikával szemben.

Az ötödik fejezet kibontja az intézményi 
ethosz, a kollegiális együttműködés (tanárok 
és hallgatók között egyaránt), és a szakmai 
előmenetel és személyes integritás viszonyá-
nak kérdéseit. Szó esik itt a mai piacorientált 
oktatás negatív hatásairól, az oktatói munka-
feltételek általános romlásáról, de a mindezek 
ellensúlyozását segítő kollegiális erényekről 
is, mint például a szakmai jó modorról (pro-
fessional civility), amely a társas együttmű-
ködés motorjaként tapintatos és érzékeny, 
őszinte és nem manipulatív, tiszteletben tart-
ja a nézetek különbségét, és önös érdekek he-
lyett mindig a nagyobb egész szempontjait 
veszi figyelembe. Belőle forrásoznak a kultu-
rált szakmai versengés szabályai is.

Az imádság és tanulás kapcsolatát vizsgá-
ló hatodik fejezet egy, a szerző megjegyzése 
szerint a szakirodalomban kevésbé tárgyalt 
témát vet fel. Különösen érdekes itt a zarán-
doklat hasonlat, amely rámutat az imádság-
ban és a tanulásban való előrehaladás közös 
pontjaira. A lelki élet és a tudományos élet 
közötti további hasonlóság pedig az igazság 
misztikus és intellektuális keresése/szemléle-
te, amelyről korunk embere oly gyakran elfe-
lejtkezik. A fejezet kitér még a tanteremben 
mondott ima mikéntjére is. A hetedik feje-
zet a keresztény egyetemek belső és külső vi-
szonyrendszerét elemzi: milyen legyen a he-
lyes viszony az egyetem és a hallgatók között; 

Recenziók.indd   120 2018.12.04.   16:19:10



– 121 –

Recenziók

milyen kapcsolatot építsenek ki egymással 
a keresztény egyetemek? Ebben a fejezetben 
kapott helyet a kifejezetten katolikus egyete-
mek küldetéséről és kulturális közvetítő sze-
repéről szóló rész is.

A harmadik nagy egység – „Oktatók és 
hallgatók” címmel – öt fejezetből áll, és a 
személyközi kommunikáció lehetőségeinek 
és korlátainak kérdéseit helyezi előtérbe. 
A nyolcadik fejezet (Bölcsesség, hivatás, egye-
tem) az oktatás sokszor feledésbe menő célját, 
a bölcsesség munkálását állítja középpontba, 
s egyben megfontolandó felvetéseket tartal-
maz a keresztény pedagógia tér-teremtő fel-
adatáról; annak szükségességéről, hogy a hall-
gatók támogató és inspiráló szellemi térben, 
a hagyomány és a jelen metszéspontjában 
sajátíthassák el a bölcsességhez vezető isme-
reteket. Itt esik szó a hivatás gondozásának 
fontosságáról is, amely nem csupán a szemi-
náriumok feladata, hanem minden keresz-
tény ember élet-feladatának megtalálása is 
egyben. Hasznos szempontokat találunk itt 
a fiatalok hivatástudatának felébresztésére és 
gondozására irányuló erőfeszítésekhez.

A következő, kilencedik fejezet a keresz-
tény pedagógia „polaritásait” (egymással te-
remtő feszültségben lévő pólusait) tárgyalja, 
amelyek a következetesség és nyitottság, múlt 
és jelen, koherencia és esetlegesség kettősei. 
A tizedik fejezet az olvasás, tanítás és elkö-
teleződés közötti viszonyt veszi szemügyre, 
az oktatást egyfajta olvasásként értelmezve. 
Az analógia alapja a versolvasás, amely nem 
információszerzésre irányul elsősorban (in-
formational), hanem személyes gyarapodás-
ra (formational). Ugyanígy az egyetemi tan-
anyagnak is az egész ember gyarapodását kell 
szolgálnia. Azonban ennél többről is van szó, 
Sullivan rámutat arra, hogy a tanár–diák vi-
szony is egyfajta olvasás: egymás ajándékként 
és olvasandó feladatként való elfogadása, ahol 
az alapvető magatartás a kedvesség erénye 
(kindness), s nem hiányozhat az öröm, szen-
vedély, a lelkesedés és az elköteleződés sem. 

A kedvesség és öröm fontossága pedig kevésbé 
tárgyalt területe a pedagógiai irodalomnak.

Az utolsó előtti, tizenegyedik fejezet szin-
tén ritkábban emlegetett pedagógiai erénye-
ket, a sebezhetőséget (vulnerability) és az ön-
magunk adását (self-giving) állítja az olvasó 
elé. Sullivan meggyőzően mutatja be, hogy a 
magabiztos példakép szerepén túl mennyire 
fontos a Szent Pál-i értelemben vett gyenge-
ség vállalása, amely éppen az erőtlenségben 
tapasztalja meg a kegyelem erejét, és tudatá-
ban van annak, hogy tanulni csak a sebez-
hetőségből származó nyitottságban vagyunk 
képesek. A tanár „munkaeszköze” nemcsak 
önnön sebezhetősége, a tanítványok töré-
kenységére is tekintettel kell vennie, önmagát 
kell adnia nekik/értük, de tudnia kell távol-
ságot is tartani, nehogy a túlzott ön-ajándé-
kozás váratlan súlya alatt összeroppanjanak. 
A szerző saját tanári pályájának sok éves, gaz-
dag tapasztalata átsüt a sorokon, amelyek a 
tanítás-tanulás folyamatának lényegét fogal-
mazzák meg: a tanítás egyrészt elköteleződés, 
öröm, lelkesedés forrása, másrészt aszketikus 
önfegyelem, kitartás és távolságtartás jellem-
zi, ahol az azonnali siker helyett a hosszú távú 
eredmény a cél.

A tizenkettedik, utolsó fejezet összegez-
ve az eddig felvázoltakat, kibontja a tanulás 
megszentelésének teológiai és hitbeli alapjait. 
A tanulás, a szellemi munka nem más, mint 
Isten szolgálata, Istenhez vezető út, az igazság 
és a teremtett világ szeretetének kifejezése, az 
istentisztelet egy formája (worship), amelyet 
az imádság, a Szentírás olvasása, a szentségek 
kell, hogy tápláljanak, és a Szentlélek veze-
tése segít. A tanulás megszentelése tulajdon-
képpen az életszentségre való törekvés mind-
nyájunk előtt nyitva álló útja, amely azért is 
jelentőséggel bír, mert a tanár jórészt az élet-
példájával hat a tanítványaira.

Sullivan könyvét olvashatjuk a fejezetek 
sorrendjében, vagy csupán egy-egy részt, feje
zetet kiragadva, mivel nem célja, hogy átfogó 
rendszert alkosson a felvetett témákból. A fe-

Recenziók.indd   121 2018.12.04.   16:19:10



– 122 –

Recenziók

jezetek felépítése előzetes vázlatpontokkal, 
gyakori összefoglalásokkal segíti az olvasást. 
Bárhogyan is döntünk, világos stílusú, ele-
gánsan mértéktartó, és mégis a tanári hivatás 
szenvedélyétől fűtött, józanul realista és egy-
ben kellően idealista olvasmányra találunk, 
amely előrelátóan még arra is figyelmeztet, 
hogy a hivatásunk iránt érzett lelkesedés és a 
szakmai előmenetel iránti égő vágy ellenére 
sem feledkezzünk meg arról a tényről, hogy 
keresztény hivatásunk tágasabb az oktatói-
kutatói munkánál, önmagunk teljes kibonta-
koztatását ne pusztán ettől reméljük, erőfor-

rásainkat ne csupán innen merítsük. S nem 
utolsósorban, ne veszítsük szem elől a hoz-
zánk közel állók (házastárs, család, barátok) 
mindennél fontosabb szeretetét sem. A könyv 
mindvégig párbeszédben áll más szerzőkkel és 
a keresztény hagyomány nagy alakjaival, így is 
gazdagítva a tárgyalt témák kifejtését és a pe-
dagógiai irodalomban való elhelyezésüket, a 
végén lévő név- és tárgymutató pedig szintén 
hasznos forrása a tájékozódásnak.

Tóth Beáta

Recenziók.indd   122 2018.12.04.   16:19:10



– 123 –

Recenziók

A recenziók szerzői

Szilvay Gergely a PPKE BTK-n végzett történelem–kommunikáció szakon, majd ugyanott a 
Politikaelméleti Doktori Iskola hallgatója, újságíró; szilvay.gergely@mandiner.hu

Szatmári Györgyi teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Bibliatudomány 
Tanszékének vezetője; szatmari.gyorgyi@sapientia.hu

Thorday Attila római katolikus pap, teológus, az újszegedi Árpádházi Szent Erzsébet Plébá-
nia plébánosa; thorday@gmail.com

Szeiler Zsolt filozófus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Filozófia Tanszékének 
oktatója; szeiler.zsolt@sapientia.hu

Pákozdi István római katolikus pap, egyetemi lelkész, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi 
Főiskola Gyakorlati Teológia Tanszékének mb. tanszékvezetője; pakozdi.istvan@sapientia.hu

Bácsatyai Dániel történész, az MTA Bölcsészettudományi Kutatóközpont Történettudomá-
nyi Intézetének kutatója; bacsatyai.daniel@btk.mta.hu

Versegi Beáta Mária szerzetesnővér, a Nyolc Boldogság Közösség tagja, a Sapientia Szerzetesi 
Hittudományi Főiskola Dogmatika Tanszékének adjunktusa; versegi.beata-maria@sapientia.hu

Tóth Beáta teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Dogmatika Tanszékének 
vezetője, a Sapientiana főszerkesztője; toth.beata@sapientia.hu

Recenziók.indd   123 2018.12.04.   16:19:10



– 124 –

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL� Sapientiana 11 (2018/2) 124–126.

2018. szeptember – december

2018. szeptember 8. Tanévnyitó Veni Sancte.

2018. szeptember 11. Naphimnusz Műhely. 2018/2019. 1. félév 1. alkalom. 
Fenntarthatóság és a Laudato si’ enciklika. Bevezeti Nobilis Márió. A be-
szélgetés előtt a teremtésvédők szentségimádása.

2018. szeptember 20. Beszélgetős előadások 1. A hűtlenség megelőzése. A Csa-
ládteológiai Intézet előadása. Előadók: Somogyiné Petik Krisztina, Asz-
talosné Elekes Szende, Papp Miklós.

2018. szeptember 21. Elhunyt Sághy Marianne történész, egyetemi tanár, aki 
Főiskolánkon 2009-től 2011-ig oktatott.

2018. szeptember 28. Elhunyt Kállay Emil piarista szerzetes, volt tartomány-
főnök, Főiskolánk egyik alapítója.

2018. október 2. Könyvtári Esték. Jos Decorte emlékest. A keresztény család a 
XI–XII. században. Canterbury Anselmus néhány imádságának fényében. 
Előadó: Székely Tamás, a Károli Gáspár Református Egyetem dokto-
randusza.

2018. október 9. Naphimnusz Műhely. 2018/2019. 1. félév 2. alkalom. Glo-
bális műanyag probléma európai és hazai szemszögből. Bevezeti Soós Rita. 
A beszélgetés előtt a teremtésvédők szentségimádása.

2018. október 11. Szentföldi képek. Vetített képes előadások 1. Mária útja 
a Szentföldön. Jézus földjén ott vannak Szent Anyjának lábnyomai is. 
Októberi zarándoklat a Szűzanya nyomdokain, felidézve örömét, fáj-
dalmát, hitét és megdicsőülését. A keresztény közösségek hitének élő 
kifejeződései. Előadó: Várnai Jakab OFM.

2018. október 9. Megjelenik a Fundamentális Teológia Tanszék Sensus fidei 
fidelium sorozat 7. kötete a L’Harmattan Kiadóval közös kiadásban, 
Bagyinszki Ágoston OFM – Mészáros Lukács (szerk.): Apóriák. Termé-
szettudomány és teológia párbeszédben címmel.

Főiskolánk életéből_szeptember-december.indd   124 2018.12.04.   14:57:25



– 125 –

Főiskolánk életéből

2018. október 17. Kiemelt vendégelőadás. Possible new understandings of Au-
gustine’s theology of grace by means of a theological analysis of De correp-
tione et gratia (Ágoston kegyelemtanának lehetséges új felfogásai a De 
correptione et gratia teológiai elemzése révén) címmel tart előadást Miloš 
Lichner SJ, a Nagyszombati Egyetem Pozsonyban működő Teológiai 
Karának dékánja.

2018. október 19. A Fundamentális Teológia Tanszék vendégelőadása. Un-
terscheidung der Zeichen der Zeit (Az idők jeleinek megkülönböztetése 
– Hit és hitetlenség párbeszéde) címmel tart előadást Tomáš Halík cseh 
pap, vallásfilozófus, a prágai Károly Egyetem Filozófiai és Vallástudo-
mányi Intézetének professzora.

2018. október 25. Beszélgetős előadások 2. Szülőként egyedül. A Családteo-
lógiai Intézet előadása. Előadók: Somogyiné Petik Krisztina, Asztalosné 
Elekes Szende, Papp Miklós.

2018. november 6. Megjelenik a Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi 
Főiskola és a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola szentírástudo-
mányi folyóirata, a Studia Biblica Athanasiana 19. száma, Xeravits Géza 
– Szabó Miklós Xavér OFM (szerk.): Női szemmel címmel.

2018. november 13. Naphimnusz Műhely. 2018/2019. 1. félév 3. alkalom. 
Vizeink értékéről – az ombudsmani és alkotmánybírósági vélemények tük-
rében. Bevezeti Tahyné dr. Kovács Ágnes, PPKE JÁK. A beszélgetés előtt 
a teremtésvédők szentségimádása.

2018. november 15. Szentföldi képek. Vetített képes előadások 2. Körüljár-
juk Jerikót. Az emberiség egyik legősibb településén: tízezer év emlé-
kei. Megvan-e még Zakeus fügefája? Találkozások Jézus mai követőivel. 
Előadó: Várnai Jakab OFM.

2018. november 17. Sapientia nap. A „Természet könyve” mint a „Szentírás 
könyvének” analógiája. A „Két könyv”-metafora mai jelentősége természet-
tudomány és teológia párbeszédében. Előadók: Giuseppe Tanzella-Nitti 
csillagász, teológus, a Vatikáni Csillagvizsgáló munkatársa, Szeiler Zsolt 
(SSZHF), Béres Tamás Evangélikus Hittudományi Egyetem, Schmal 
Dániel Pázmány Péter Katolikus Egyetem, Hetesi Zsolt Nemzeti Köz-
szolgálati Egyetem, Mészáros Lukács biológus, ELTE.

Főiskolánk életéből_szeptember-december.indd   125 2018.12.04.   14:57:25



– 126 –

Főiskolánk életéből

2018. november 20. Kiemelt vendégelőadás. A bencés lelkiség egyháztanítónő-
je. Szent Benedek Regulája Bingeni Szent Hildegárd értelmezésében cím-
mel tart előadást Zátonyi Maura OSB, az eibingeni Szent Hildegárd 
apátság szerzetese.

2018. november 24. Karitatív nap. Adománygyűjtés az arlói Szent Ferenc 
Kisnővérek céljaira.

2018. november 27. Könyvtári Esték. Mi az összefüggés a profit és az örök élet kö
zött? Az emberközpontú gazdaság alapelvei. Előadó: Baritz Sarolta Laura OP.

2018. november 29. Beszélgetős előadások 3. Ikonok és családi élet. A Család-
teológiai Intézet előadása. Előadó: Papp Miklós.

2018. december 3. Az elmúlt évben megjelent ferences témájú könyvek ün-
nepi bemutatója a szerzetesek szellemi műhelyében. Tartományfőnöki 
köszöntő: Dobszay Benedek OFM, Egy barokk ferences útleírás: Sze-
lestei Nagy László, PPKE, Szent Ferenc írásai: Falvay Dávid, ELTE. 
A bemutatott könyvek: Testvérünk és atyánk. Rövidebb ferences források. 
Szent Ferenc Művei, Kiss István: Jeruzsálemi utazás, Marie de la Tri-
nité: Jézus szól. Egy jeruzsálemi klarissza élete és feljegyzései, Várnai Ja-
kab OFM (szerk.): Jeruzsálem, a Szent Város, P. Király Kelemen OFM: 
Naplóm 1944–1947, Andraž Arko – Urša Skoberne: Assisi Szent Ferenc. 
A Szent csodálatos története.

2018. december 11. Naphimnusz Műhely. 2018/2019. 1. félév 4. alkalom. 
Felelősségünk a teremtett világért. Bevezeti Nobilis Márió. A beszélgetés 
előtt a teremtésvédők szentségimádása.

2018. december 13. Szentföldi képek. Vetített képes előadások 3. Jeruzsálem 
„Hűvösvölgye”. Jeruzsálem Óvárosától csak 7 km-re: bejárjuk Ain Kare-
met, Keresztelő Szent János szülőfaluját, Mária és Erzsébet találkozásá-
nak helyszínét. Ádventi elmélkedés az áldás Istenéről. Előadó: Várnai 
Jakab OFM.

Főiskolánk életéből_szeptember-december.indd   126 2018.12.04.   14:57:25


	0_Tartalom
	1_TörökCsaba_A Szentírás_JAV
	2_AmbrusGábor_Vallási tapasztalat
	3_Kézdy_Somogyiné_Urbán_A spiritualitás fejlődése_JAV
	4_VassányiMiklós_Ál-Areopagita Szent Dénes_JAV
	5_VargaKapisztrán_AssisiSzentFerenc
	6_Recenziók_JAV
	7-Főiskolánk életéből_szeptember-december

