
12

2019/2

VÁRNAI JAKAB OFM
A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

MILOŠ LICHNER SJ
Possible New Understandings of the Theology of Grace  
by Means of a Theological Analysis of Saint Augustine’s  

De correptione et gratia

ANDRÁS SZABOLCS
A köztes idő és tisztulás  

a jelenkori román ortodox eszkatológiában

SOMOGYINÉ PETIK KRISZTINA –  
A. ELEKES SZENDE – KÉZDY ANIKÓ

Döntés – elköteleződés – fogadalom

MAURIZIO BEVILACQUA CMF
A szerzetesi konszekráció. 

Értelmezési nézőpontok a tanítóhivatali dokumentumokban  
és a teológiai reflexióban

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA



Tanulmányok

VÁRNAI JAKAB OFM
A kommunió-egyháztan és a szerzetesség 1

MILOŠ LICHNER SJ
Possible New Understandings of the Theology of Grace by Means  
of a Theological Analysis of Saint Augustine’s  
De correptione et gratia 26

ANDRÁS SZABOLCS
A köztes idő és tisztulás a jelenkori román ortodox eszkatológiában 56

SOMOGYINÉ PETIK KRISZTINA – A. ELEKES SZENDE – KÉZDY ANIKÓ
Döntés – elköteleződés – fogadalom 75

Szerzetesség

MAURIZIO BEVILACQUA CMF
A szerzetesi konszekráció. 
Értelmezési nézőpontok a tanítóhivatali dokumentumokban  
és a teológiai reflexióban 97

Recenziók

PATSCH FERENC SJ
Klaus von Stosch: Az iszlám mint kihívás.  
Keresztény megközelítések 118

DEÁK HEDVIG OP
Puskás Attila – Perendy László (szerk.): Istenképiség, átistenülés,  
emberi méltóság. Teológiai tanulmányok. In memoriam Vanyó László 120

– i –

Sapientiana
12. évfolyam 2019/2

TARTALOM



KÉK EMERENCIA
Németh Dávid: Vallásdidaktika. A hit- és erkölcstan tanítása  
az 5–12. osztályban 121

SZATMÁRI GYÖRGYI
Simon Tamás László OSB:  
Közelítések az Újszövetséghez. Válogatott tanulmányok 123

SZABÓ PÉTER OFM
Xavier Thévenot:  
Van-e értelme a szenvedésnek? 126

CSINGÉR JUDIT
Marie de la Trinité: Jézus szól. Egy jeruzsálemi klarissza élete  
és feljegyzései 128

FALVAY DÁVID
Assisi Szent Ferenc írásai 129

HEGEDŰS ANNA
Edoardo Barbieri (a cura di): „Ad Stellam” Il Libro d’Oltramare  
di Niccolò da Poggibonsi e altri resoconti di pellegrinaggio  
in Terra Santa fra Medioevo ed Età moderna  132

HERNÁDI MÁRIA
Lackfi János: Van tüzed? Istenes versek. Az Isten-szerelem rétegei 135

Főiskolánk életéből

2019. augusztus – december 144

– ii –



– 1 –

 Sapientiana 12 (2019/2) 1–25.

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

V! J OFM

Abstract
(is article is meant to provide arguments for the theology of religious life 
to be part of ecclesiology. Fundamental connections are highlighted between 
the ecclesiology of the II. Vatican Council and its theology of religious life. 
A survey is attempted on how the three basic aspects of ecclesiology: “mystery, 
communion, mission” have continued to influence Church teaching on con-
secrated life. (e survey ends with the recent document of the International 
(eological Commission on Synodality which in its fourth part o)ers us the 
“school of communion”, an impulse of great importance for consecrated life.

Keywords: theology of religious life, communion, Church teaching, fraternal life 
in community, ecclesiology.
Kulcsszavak: szerzetesség teológiája, kommunió, egyházi tanítás, testvéri élet 
közösségben, egyháztan.

A Vita consecrata szinódus utáni apostoli buzdítás (1996) alábbi szavai egyér-
telművé teszik, hogy a szerzetesség mindig egyháztani kérdés is: az Istennek 
szentelt élet ugyanis az egyháznak „oly fontos eleme és jellegzetessége, mely-
ről nem szabad lemondania, mert a természetét fejezi ki” (29.)., Márpedig az 
egyház természetét a II. Vatikáni Zsinat óta a kommunió fogalmával közelíti 
meg az egyházi tanítás. Azt szeretnénk tehát megvizsgálni, hogy a kommunió- 
egyháztan fogalmi keretében mi a helye a szerzetességnek. Ennek megértésé-
hez a zsinati egyháztan alapjaitól kell elindulnunk.

V! J ferences szerzetespap, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola 
rektora, a Fundamentális Teológia Tanszék vezetője; varnai.jakab@sapientia.hu

, Lásd még: „A megszentelt élet az egyháztan egyik alapvető fejezetét alkotja” – hangzott el 
II. János Pál pápától (L’Osservatore Romano, 1994. szeptember 29., idézi P- G./. 
C: La vita consacrata. Appunti di teologia e spiritualità, Queriniana, Brescia, 2015, 
173).



– 2 –

Várnai Jakab OFM

0. A LUMEN GENTIUM 12!32425-2-

Immár öt évtizede formálja egyházszemléletünket a II. Vatikáni Zsinat, fő-
leg annak Lumen gentium kezdetű dogmatikus konstitúciója (LG). A magyar 
olvasó is behatóan tájékozódhat róla egyrészt magyar teológusok írásaiból,6 
másrészt külföldi teológusok magyarul is megjelent ismertetéseiből.7 Érthe-
tő, hogy ötven év távlatából már nem elég csupán magával a Lumen gentium 
szövegével foglalkozni, hanem a hatástörténetét is vizsgálnunk kell. Ennek 
a teológiai fejlődésnek a tanulmányozásához kiemelkedő segítséget jelent a 
Puskás Attila által szerkesztett Él! kövekb!l épül! Egyház c. kötet, különösen 
is az annak I. részében közölt elemzés a szerkesztő tollából.8

A zsinati egyháztan hatástörténetét vizsgálva Puskás Attila egy fontos és 
hasznos megkülönböztetést tesz, amikor a zsinati tanítás hatástörténetének 
négy szintjét különíti el: (1) a szellemi-lelki hatás; (2) az egyház életében fo-
ganatosított intézményes, szervezeti reformok; (3) a teológia, ezen belül az 
egyháztan; (4) a zsinat utáni időszak tanítóhivatali megnyilatkozásai.9 Ilyen 
sokrétű hatástörténet láttán választani kell, ha az elemzésben mélyebbre aka-
runk menni. Puskás a negyedik szinten halad tovább, és a zsinat utáni időszak 
tanítóhivatali megnyilatkozásait ismerteti, melyek közül némelyik mindeddig 
ismeretlen forrás volt a magyar teológia számára. Ebben mi is követni fogjuk, 
amikor majd közelebbről megvizsgálunk néhány tanítóhivatali megnyilatko-
zást a zsinat utáni időszakból.

6 K-:-;- V-/-: bevezetője a zsinati dokumentumok kiadásában máig megállja helyét. 
Lásd még: N= T;!3: A holnap egyháza, in uő: A keresztény ember küldetése a világban, 
Akadémiai Kiadó, Budapest, 1996, 75–99; K!2 M1!: (szerk.): A II. Vatikáni Zsinat 
dokumentumai negyven év távlatából. 1962–2002. A zsinati dokumentumok áttekintése és 
megvalósulása, Budapest, 2002; P?3!3 A22: (szerk.): Él! kövekb!l épül! Egyház. Az 
Egyház természete és küldetése – ekkléziológiai reflexiók, Szent István Társulat, Budapest, 
2011; P?3!3 A22: – P--/ L!3:@ (szerk.): A II. Vatikáni Zsinat: Isten ajándéka az 
Egyház és a világ számára, Szent István Társulat, Budapest, 2013.

7 Hallgatóim a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskolán ismerhetik J.3-A1 
A. K.;.B1 kiváló ismertetését: (e Significance of Vatican Council II for Ecclesiology, 
in Peter C. Phan (ed.): "e Gift of the Church. A Textbook on Ecclesiology in Honor of Patrick 
Granfield, O.S.B., Collegeville, Minnesota, 2000, 70–92.

8 P?3!3 A22:: A II. Vatikáni Zsinat egyházról szóló tanításának értelmezése a tanítóhivatal 
posztkonciliárius dokumentumaiban, in uő. (szerk.): Él! kövekb!l épül! Egyház, i. m., 
3–94.

9 P?3!3 A22: (szerk.): Él! kövekb!l épül! Egyház, i. m., 20–22.



– 3 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

Azért jelentheti tanulmányunk Puskás Attila kötetének kiegészítését, mert 
egy másik döntésében viszont nem fogjuk követni a szerkesztőt. Szerinte 
ugyanis a tanítóhivatali dokumentumok olyan bőséges anyagot jelentenek, 
hogy további lehatárolást kell tenni a kutatáshoz, ezért csak a Lumen genti-
um első három fejezetének hatástörténetét vizsgálja. A lehatárolások okát így 
jelöli meg: „részkérdéseket tárgyaló dokumentumokkal nem kívánunk foglal-
kozni (laikusok; szerzetesek […])”.C Ezt a döntést az adott tanulmányra nézve 
nem akarjuk vitatni, de jogosnak tartható, hogy egy cikk erejéig megnézzünk 
e „részkérdések” közül egyet. Célunk tehát annak bemutatása, hogyan érvé-
nyesül a zsinati egyháztan a szerzetesekről szóló egyházi tanításban. Vajon ez 
a dokumentum a Lumen gentiumnak csupán egy másik fejezetét, alkalmasint 
a VI. fejezetet viszi tovább? Vagy ez a tanítóhivatali megnyilatkozás is még 
az első két LG-fejezet hatástörténetéhez tartozik – és akkor a szerzetesek teo-
lógiájának az egyház misztériumából kell kiindulnia? Kutatásunkat a zsinati 
munka vizsgálatával kell kezdenünk.

D. A LUMEN GENTIUM E-:5A=2535- 51! 2-.:@F  
4G-2-;5-

2.1. Az I. és II. fejezet mint egység

Induljunk ki mi is a Lumen gentium dokumentumból, mégpedig annak fel-
építéséből. Milyen gondolatmenet érvényesül a fejezetek sorrendjében? Az 
I. fejezet az egyház misztériumát fejti ki. A különleges jelentőségű 1. pontban 
ezt így mondja:

„Mivel Krisztus a nemzetek világossága, ez a Szentlélekben összeült 
szent Zsinat Krisztusnak az Egyház arcán tükröződő fényességével min-
den embert meg akar világosítani azáltal, hogy minden teremtménynek 
hirdeti az evangéliumot. […] az Egyház Krisztusban mintegy szentsége, 
azaz jele és eszköze az Istennel való bensőséges egyesülésnek és az egész 
emberi nem egységének…”

C Uo. 20–22.



– 4 –

Várnai Jakab OFM

Az alapvető keresztény misztérium Isten egyetemes üdvözítő akarata, vagyis 
hogy Krisztus „minden embert meg akar világosítani”. Az egyház azért misz-
térium, mert részt kap ennek az alapvető misztériumnak a történelmi mű-
ködéséből. Így az egyház „szentsége, azaz jele és eszköze” annak, hogy Isten 
üdvössége kiáradjon. Ezt az „üdvösséget” pedig első szinten az Istennel való 
és az emberek közötti egységben jelöli meg.

Az egyház misztérium voltát ezután alapításában mutatja be a konstitúció: 
hogyan ered az egyház a szentháromsági személyektől? Ezt a részt Szent Cipri-
án egy mondatával zárja, amely kimondja a kapcsolatot Isten szentháromsági 
egységmisztériuma és az egyház között: „Így az egyetemes Egyház úgy jelenik 
meg, mint »az Atya, a Fiú és a Szentlélek egységéből eggyé vált nép«” (LG 4).

Térjünk át most a Lumen gentium II. fejezetére, amely az „Isten Népe” 
címet viseli. Ez először is felidézi az alapvető isteni szándékot, hogy „az em-
bereket ne egyenként, minden társas kapcsolat kizárásával szentelje meg és 
üdvözítse, hanem néppé tegye őket, mely Ht igazságban megismeri és szen-
tül szolgál Neki” (LG 9). Az Istentől a világnak szánt üdvösség mint egység 
szolgálatát az egyház először is azzal végzi, hogy önmagában egységet, vagyis 
közösséget alkot (mindig annak a misztériumnak az alapján, amit a Szenthá-
romság egysége jelent).

Kiemelek ebből a fejezetből három szakaszt, amelynek a későbbiekben 
nagy jelentősége lesz. A 13. pont „Isten Népének katolicitását” írja le. Ebben 
találunk három részt, amely alapvetően meghatározza a kommunió jelentését:

1. „[…] a földön szerte élő hívők az összes többivel közösséget alkotnak 
(communicant) a Szentlélekben […]”

2. A katolicitás működése abban áll, hogy „minden egyes rész átadja 
sajátos ajándékait a többi résznek és az egész Egyháznak, úgy, hogy az 
egész és minden egyes rész gyarapodjon a tagok kölcsönös önközlése 
által (ex omnibus invicem communicantibus), egységben törekedve a tel-
jességre”. 

3. „[…] az Egyház különböző részei bensőséges kapcsolatban (vincula 
intimae communionis) osztoznak a lelki javakon, az apostoli munkáso-
kon és az anyagi eszközökön”.

E három szakasz alapján a kommunió sajátosságát így mondhatjuk: „kölcsö-
nös kapcsolat, a részek és az egész kölcsönhatása, életszerű közösség”. A misz-



– 5 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

térium tehát az egyházban mint közösségben válik történelmileg hatékonnyá. 
Ahogy a Lumen gentium 1. pontja az egyház egészér!l mondta ki, hogy az 
üdvösség szentsége, úgy a teljes II. fejezete is még mindig az egyház egészér!l 
tesz kijelentést. A kommunió az egyház egészének szintjén érvényesül. Ez a 
szemlélet adja meg az alapot a többi fejezet tárgyalásához.I

A zsinat munkájának dokumentumaiból az is kiderül, hogy a II. fejezet 
beillesztésének gondolatát nemcsak az I. fejezettel való egysége indokolja, ha-
nem az utána következő fejezetekhez való viszonya is.

2.2. A II. fejezet és a további fejezetek viszonya

Az egyházról szóló első tervezet, miután a kezdeti fejezetekben az egyház 
természetéről és a tagságról szólt, azonnal a hierarchikus struktúrára tért rá. 
Amikor a zsinat második ülésszaka elé terjesztendő tervezeten dolgoztak, a 
koordinációs bizottság elfogadta Suenens bíboros javaslatát, hogy az I. és 
III. fejezetből emeljék ki mindazt, ami általában Isten Népére vonatkozik, és 
készítsenek abból egy új (II.) fejezetet, amely közvetlenül kövesse az egyház 
misztériumának kifejtését.J Ennek lett az eredménye, hogy az egyház egyes 
rétegeinek vizsgálata elé bekerült egy fejezet Isten Népéről, amely mindazt 
tárgyalja, ami a hívek mindegyikére nézve közös. A tanbizottság a végső szö-
vegtervezet előterjesztésekor, a harmadik ülésszak elején el is magyarázta, 
hogy ez a fejezet a hívők egész testületéről szól, klérusról, szerzetesekről és 
világiakról, akikre mindaz vonatkozik, ami a misztérium átelmélkedése során 
elhangzott. Ez a magyarázat elejét veheti annak a félreértésnek, hogy az „Isten 

I Mindez világosan áll abban a kommentárban, amellyel 1964. szeptember 15-én a zsinat 
plenáris ülésén a II. fejezet beillesztését javasolják a Lumen gentium új szövegtervezetének 
előterjesztése során. Az „Isten Népe” címet viselő II. fejezettel a zsinat folytatta az 
I. fejezetben megkezdett „Az egyház misztériuma” témát. Míg azonban az I. fejezetben 
ezt a misztériumot a teremtéstől a beteljesedésig tekinti át, addig a II. fejezetben ugyanezt 
a misztériumot a mennybemenetel és a parúzia között, tehát a történelemben nézi végig. 
Ugyanazt a misztériumot fejtik ki először transzcendens, majd pedig történelmi nézetében, 
és a bizottság az anyagot egyszerűen azért bontotta két részre, mert máskülönben túl hosszú 
lett volna a fejezet. Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani II, 3/1. kötet, 
Typis Polyglottis Vaticanis, 1973, 209–210., idézi J.3-A1 A. K.;.B1: "e Significance 
of Vatican Council II for Ecclesiology, i. m., 77.

J Lexikon für "eologie und Kirche zsinati kommentár I., 141.; mégpedig az 1963. július 3-4-
i ülésen, vö. G?3-AA- A:-F. (ed.): History of Vatican, vol. II., Maryknoll – Leuven, 
1997, 411.



– 6 –

Várnai Jakab OFM

Népe” kifejezést csupán a világiakra értsék. Idézzük az aulában elhangzotta-
kat: 

„Ha igaz, hogy a hierarchia bizonyos szempontból megelőzi a híveket, 
akiket a hitre és a természetfölötti életre szül, attól még igaz marad, 
hogy a lelkipásztorok és a hívek ugyanahhoz a néphez tartoznak. A nép 
Isten tervében a cél síkján helyezkedik el, a hierarchia ezért mint eszköz 
irányul erre a célra. Először vizsgálni kell a népet a maga teljességében, 
hogy azután jobban előtűnjék a lelkipásztorok és a hívek sajátos felada-
ta.”K

Elmondhatjuk, hogy ez a szerkesztési lépés a II. Vatikáni Zsinat egyházta-
nának egy fontos vonását állítja elénk: az egyház felépítése és küldetésének 
teljesítése a hívők egész közösségének műve.,L „Az első két fejezet az egyház-
tagságot lelki síkon alapozta meg, ahol az egyház minden tagja egyenlő a 
keresztségnél fogva, minden különbséget megelőzően, amit a további fejeze-
tekben leírt funkciók hoznak magukkal.”,,

Hogy a II. fejezetnek ez a sajátos pozíciója teológiai következményekkel 
bír, azt az 1969-es püspöki szinódus dokumentuma is kimondja.,6 A doku-
mentum témája a püspöki kollegialitás és a részegyház és egyetemes egyház 
viszonya, tehát a hierarchiát érintő kérdés. Mégis fontosnak tartja, hogy az 
„Isten Népének egészén” belül, a kommunió keretében helyezze el a kérdést. 
Ez a gondolat megéri, hogy teljes egészében idézzük az erről szóló bekezdést:

„A Lumen gentium dogmatikai konstitúció, amikor mélyebben tisztázza 
az Egyház misztériumát, kifejti, hogy a pásztorok és a hívek e kommuni-
ójának egysége az Isten Népében van meg. Istennek ebben az új népé-
ben, amelyet Krisztus Egyházának is neveznek – hiszen »Krisztus sze-
rezte meg tulajdon vérén, betöltötte a saját Lelkével és ellátta a látható 
és társas egység szükséges kellékeivel« (LG 9) –, Krisztus megalapította 
a hierarchikus szolgálatot, hogy »mindazok, akik Isten népéből valók, s 
ezért valóságos keresztény méltóságnak örvendenek, szabadon és rende-

K Acta Synodalia, i. m., 209.
,L J.3-A1 A. K.;.B1: (e Significance of Vatican Council II for Ecclesiology, i. m., 83.
,, G?3-AA- A:-F. (ed.): History of Vatican II, i. m., 411.
,6 Erre a dokumentumra is Puskás Attila tanulmánya hívja fel a figyelmünket: P?3!3 A22: 

(szerk.): Él! kövekb!l épül! Egyház, i. m., 27–31.



– 7 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

zetten törekedve ugyanarra a célra, eljussanak az üdvösségre« (LG 18). 
Mégis, mivel a Lumen gentium Isten Népének egészét előbb tárgyalja, 
mint a hierarchikus szolgálatot, kifejtésre kerülnek ezzel együtt az összes 
hívőben, vagyis a legfőbb pásztorban, a püspökökben, a többi szolgálat-
tevőben és a világiakban is közös elemek: »’Egy az Úr, egy a hit, egy a 
keresztség’ (Ef 4,5). A Krisztusban nyert újjászületésből eredően közös a 
tagok méltósága, közös az istengyermekség kegyelme, közös a meghívás 
a tökéletességre, egy az üdvösség, egy a remény és osztatlan a szeretet« 
(LG 32). Ezek az elemek minden hívőt Isten gyermekévé, Krisztusban 
és a Szentlélekben testvérré tesznek. A II. Vatikáni Zsinatnak ez az első 
megfontolása a hívők kommuniójának egészéről számos következményt 
von maga után lelkipásztori és gyakorlati síkon akár az egész közösség és 
a felszentelt szolgák kapcsolatának felfogásában, akár a tekintély gyakor-
lásának konkrét módjában az Egyházon belül. Mert ha az egyházi rend-
nél fogva a szolgák meg is előzik a híveket, akiket ők szülnek a hitre és 
a természetfölötti életre az ige és a szentségek szolgálatával, mégis Isten 
Népe a maga egészében, pásztorok és hívek együtt, elsőbbséggel bír Isten 
üdvösségtervének célját tekintve.”,7

A teológia feladata a zsinat óta, hogy minden téren levonja a következtetése-
ket, amelyeket „a II. Vatikáni Zsinatnak ez az első megfontolása a hívők kom-
muniójának egészéről” magával von. Ennek feltétele, hogy a Lumen gentium 
bemutatásakor a fejezetek sorrendjének ezt a sajátosságát kiemeljük.,8 A hie-
rarchia, a világiak és a szerzetesek bármilyen teológiája csak akkor felel meg a 
Lumen gentiumnak, ha az I–II. fejezetekből mint közös alapból indul ki. 

Az egyház felépítése és küldetésének teljesítése tehát a hívők egész közös-
ségének műve. Walter Kasper így emeli ki a II. fejezet helyének jelentőségét: 
„az egyházak kommuniója és a püspökök kollegialitása egy még alapvetőbb 
kommunióban van megalapozva, amely maga az Egyház mint Isten Népe”.,9 
Maga a Lumen gentium idézi fel ezt a 30. pontban, amely a világiakról szóló 

,7 EV 3,1660, ford. V.J. Az utolsó mondat, mint látjuk, szövegszerűen is átveszi az 1964. 
szeptember 15-i előterjesztés indoklását.

,8 A zsinati dokumentumok magyar kiadásának kommentárja ezt nem teszi meg kel lő-
en, megteszi viszont Szabó Ferenc SJ a zsinat negyvenedik évfordulójára kiadott kom-
mentárkötetben, lásd S@ F--B: Lumen gentium, in Kránitz Mihály (szerk.): 
A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai negyven év távlatából, i. m., 100.

,9 W:2- K3A-: "eologie und Kirche, Matthias-Grünewald, Mainz, 1987, 285.



– 8 –

Várnai Jakab OFM

IV. fejezetet vezeti be: „mindaz, amit Isten népéről mondtunk, egyformán 
szól világiaknak, szerzeteseknek és klerikusoknak”.

Kasper szerint a kommunió fogalmának előtérbe helyezésével „a zsinat egy 
tényleges problémát talált meg, de nem tudta elvégezni annak teljes vizsgála-
tát, hanem inkább nekünk adta fel elvégzését”.,C A zsinat utáni tanítóhivatali 
megnyilatkozások ezért a kommunió továbbgondolását, következményeinek 
levonását végzik el. Az 1969-es szinódus ezt nyíltan kimondja, és tudatosan 
felidézi a Lumen gentium II. fejezetét mint alapot a hierarchiát illető továb-
bi kérdések elemzéséhez. Mindez alapot jelent ahhoz a feltételezéshez, hogy 
a zsinat utáni időszak más tanítóhivatali megnyilatkozásai is elhelyezhetők 
a kommunió gondolati kibontásának keretében.

M. A .;;?@--F1!2 „1/-253-”

3.1. Húsz évvel a zsinat után

Az 1985-ös püspöki szinódus húsz év távlatából tekintett vissza a zsinatra, és 
szűrte le annak egyháztani tanulságait. A záródokumentum egyértelműen fo-
galmaz: „A kommunió-egyháztan központi és alapvető gondolat a zsinat do-
kumentumaiban” (II/C/1. pont). Ez a kijelentés azért lényeges, mert a zsinat 
használja ugyan a communio szót (110-szer), de nagyon sokféle értelemben, a 
„közösség” szó jelentései alapján.,I A „kommunió” nem azért alapvető gon-
dolata a zsinatnak, mert maga a szó sokszor fordul elő, hanem mert a zsinati 
tanítás egésze ezt sugallja. Walter Kasper visszatekintően úgy értékel, hogy a 
kommunió fogalmával a zsinatnak sikerült „a kor egyik legmélyebb kérdését 
megragadnia, az evangélium fényében azt megtisztítania és a csupán emberi 

,C W:2- K3A-: "eologie und Kirche, i. m., 275.
,I S@ F--B ilyen értelemben idézi Ratzinger bíborost: „a kommunió fogalom ugyan 

nem központi a zsinati dokumentumokban, de 1Jn 1,3 szerint értve mintegy szintézise az 
egyháztan elemeinek”, lásd uő: Lumen gentium dogmatikai konstitúció az Egyházról (1964), 
in Kránitz Mihály (szerk.): A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai negyven év távlatából, i. m., 
98., a forrás: J.3-A1 R2F-: L’ecclesiologia della Costituzione Lumen gentium, in 
Rino Fisichella (a cura di): Il Concilio Vaticano II. Recezione e attualità alla luce del Giubileo, 
San Paolo, Cinissello Balsamo, 2000, 66–81.



– 9 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

kérdezés és keresés szintjén túllépő módon megválaszolnia”.,J Mondhatni, az 
1985-ös szinóduson történik meg a kommunió-egyháztan „kihirdetése”.

A záródokumentum így részletezi a kezdeti megállapítását:

„A Szentíráson alapuló koinonia/communio fogalmát nagy tiszteletben 
tartották a kezdeti Egyházban és a keleti egyházakban mind a mai na-
pig. Ezért a II. Vatikáni zsinat sokat tett annak érdekében, hogy a kom-
munió világosabban érthető és kézzelfoghatóbban alkalmazható legyen 
az életben. Mit jelent a communio összetett fogalma? Alapvetően az Is-
tennel való közösséget értjük alatta, amely Jézus Krisztus által a Szent-
lélekben valósul meg. Ez a közösség Isten Igéje és a szentségek révén 
épül. A keresztség az egyházi közösség kapuja és alapja, az eukarisztia 
az egész keresztény élet forrása és csúcspontja (vö LG 11). Krisztus eu-
karisztikus Testének közössége jelenti, előidézi és felépíti az összes hívő 
bensőséges közösségét Krisztus Testében, az Egyházban (1Kor 10,16). 
A kommunió-egyháztant ezért nem lehet pusztán szervezeti kérdésekre 
vagy problémákra leszűkíteni, amelyek csupán az Egyházon belüli jogo-
sultságok elosztását érintik. A kommunió- ekkléziológia az Egyház rend-
jének és mindenekelőtt annak a helyes kapcsolatnak is az alapja, amely 
az Egyházban az egység és a különbözőség között található.”

A kiinduló pontként szolgáló megállapításban a kommunió szentháromságos 
és szentségi jelentése kap hangsúlyt. A záródokumentum ebből kiindulva át-
tekinti a kommunió megvalósításának főbb területeit: a kommunió az egység 
és a sokaság viszonyában, a keleti egyházakban, a kollegialitás vonatkozásá-
ban, a püspöki konferenciákban, az egyház egyes rétegeinek közös felelősség-
vállalásában (itt szerepel egy rövid utalás a szerzetesekre is), végül pedig az 
ökumenikus kapcsolatokban.

3.2. Mi a kommunió?

Ezen a ponton érdemes a kommunió-egyháztan tartalmi tárgyalását magának 
Walter Kaspernek a gondolataival összefoglalni. H volt a titkára az 1985-ös 

,J W:2- K3A-: Die Communio-Ekklesiologie als Grundlage für die Diözesansynode. 
Überlegungen zur ekklesiologischen Leitidee des Zweiten Vatikanischen Konzils, in Eugen 
Kleindienst – Georg Schmuttermayr (Hrsg.): Kirche im Kommen. FS für Bischof Josef 
Stimpfle, Frankfurt – Berlin, 1991, 375–399., itt 377.



– 10 –

Várnai Jakab OFM

püspöki szinódusnak, húsz évvel későbbi könyvében pedig az alábbi rendsze-
rezést adja a zsinati kommunió-egyháztanról öt alapjelentést különítve el:,K

3.2.1. A kommunió alapjelentése: közösség Istennel és !benne az emberekkel

A Lumen gentium I. fejezete szerint az egyház: misztérium. A misztérium tar-
talma az, hogy Isten megosztja velünk életét, és egységbe foglal minket, hogy 
üdvözítő műve ezáltal beléphessen a történelembe. A Lumen gentium 1. pont-
jában így olvastuk: „az Egyház Krisztusban mintegy szentsége, azaz jele és 
eszköze az Istennel való bensőséges egyesülésnek és az egész emberi nem 
egységének”. Az „egyesülés” és „egység” szavak mondják itt ki a kommunió 
alapjelentését: egyesülés Istennel, egység egymással. Az evangéliumi kettős 
főparancs miatt ez a kettő egyszerre épül. Fontos azonban hangsúlyozni, hogy 
„az egész emberi nem egysége” itt nem külső leíró kategória, hanem hitbeli 
kijelentés: úgy nézünk egymásra, hogy láthatatlan szálak fűzik össze életün-
ket. Szépen kifejti ezt az ökumenizmusról szóló zsinati határozat, az Unitatis 
 redintegratio 2. pontja is, főleg annak befejezése: „Ez az Egyház egységének 
szent misztériuma Krisztusban és Krisztus által, melyben a Szentléleknek kö-
szönhető az adományok különbözősége. E misztérium végső mintaképe és 
elve a Szentháromság egy Isten személyeinek, az Atyának és a Fiúnak a Szent-
lélekben való egysége.”

3.2.2. A kommunió: részvétel Isten életében az Ige és a Szentségek révén

A kommunió jelentése szorosan összekapcsolódik azzal a közvetítéssel, amely-
nek révén az Istennel való közösség leginkább megvalósulhat életünkben: az 
Ige és a Szentségek, elsősorban az eucharisztia révén (vö. SC 41 és LG 26). Ez 
a második jelentés tehát szorosan kapcsolódik az elsőhöz.

3.2.3. A kommunió: az egység megvalósulása emberi közösségekben

Az Istennel való közösség, amelyet az Ige és a Szentség közvetít, sajátos közös-
ségi formában érvényesül az egyház látható közösségében. A kommunió így 
kapcsolódik a helyi egyház és ennek alapján a püspöki kollegialitás jelentősé-
gének felismeréséhez (vö. LG 23 és CD 11). Ezek a zsinati tanítás kulcsfogal-
mai, helyes felfogásuk feltétele az egyház mint kommunió szemlélete.

,K W:2- K3A-: "eologie und Kirche, i. m., 272–289.



– 11 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

3.2.4. A kommunió: minden hív! részvétele és felel!sségvállalása

A helyi egyházak kommuniója és a püspökök kollegialitása egy még alap-
vetőbb kommunióban van megalapozva, amely maga az egyház mint Isten 
népe. A zsinat erről leginkább a Lumen gentium II. fejezetében beszél, amikor 
az „egyetemes papság”, a „hitérzék” és a „karizmák” fogalmát tárgyalja, és 
amikor hangsúlyozza a „tevékeny részvételt” nemcsak a liturgiában, hanem 
általában az egyház életében. Ennek a zsinati tanításnak nagy hatása volt a 
zsinat utáni időszakban. Sorra alakultak a különböző szinteken a tanácsok és 
testületek. Új lendületet kapott az egyházi kisközösségek élete. A plébániáról 
mint „a közösségek közösségéről” beszél az egyházi tanítás (CL 26). A harma-
dik és negyedik pont tehát a kommunió közösségi, történelmi megnyilvánu-
lására vonatkozik.

3.2.5. A közösség szentsége (jele és eszköze) a világ számára

„Mivel Krisztus a népek világossága”, ezért az egyház mint kommunió már 
mindig is misszió. Meg is fordíthatjuk: az egyház alapvető küldetése, hogy a 
közösség kovásza legyen. A kommunió tehát nemcsak eredete az egyháznak 
Isten üdvözítő tervében, hanem eszkatologikus beteljesülése is, hiszen ez „né-
miképp már sejteti az eljövendő világ körvonalait” (GS 39).

3.3. A szinódus egy meghatározó gondolata

Puskás Attila az 1985-ös szinódus jelentőségét abban fogalmazza meg, hogy 
„tágasabb perspektívában láttatja a kommunió-ekkléziológiát, funkcióját 
nem szűkíti le a püspöki testület kollegiális cselekvésének és az ehhez kap-
csolódó intézményi változtatásoknak az egyháztani megalapozására, amint 
ez az 1969-es szinóduson történt”.6L Ki kell emelnünk azonban az 1985-ös 
szinódus záródokumentumának egy szerkezeti vonását is, amely máig meg-
határozza az egyháztani gondolkodást. Ez pedig a témák alapvet! felosztása a 
záródokumentum fejezetszámaival jelölve: 

II/A – Az egyház misztériuma (tkp. a kommunió mint misztérium);
II/B – Az egyház életének forrásai (az Ige és a szentségek);

6L P?3!3 A22: (szerk.): Él! kövekb!l épül! Egyház, i. m., 45.



– 12 –

Várnai Jakab OFM

II/C –  Az egyház mint kommunió (tkp. a kommunió megnyilvánulásai 
a közösségben);

II/D – Az egyház küldetése a világban („missio”).

Ebből a felosztásból az első két pont, az A és a B összekapcsolódik, hiszen a 
szentségek éltetik bekapcsolódásunkat az egyházba mint misztériumba. Így 
alakul ki a hármas, amely ettől fogva alapvető sémája lesz a tanítóhivatali 
megnyilatkozásoknak is:

misztérium – közösség – küldetés.

A három szó a különféle kontextusokban elszakad ettől az első, eredeti 
kontex tustól, ezért olykor némileg körülményes magyarázatokra van szükség, 
amelyekből kiderül, hogy mindhárom szó igazából a kommunió egy jelentés-
tartományát fejezi ki.6,

N. A .;;?@--F1!2 1!;3 3---25-  
-:3O ::;!3

4.1. A világiakról szóló szinódus

Minden okunk megvan rá, hogy az 1988. december 30-i dátumot viselő 
Christifideles laici apostoli buzdítást (CL) az 1985-ös szinódus munkájával 
szoros egységben értelmezzük. A két szinódus ugyanis „egy tőről fakadt”. Az 
eredeti elnevezés mindkét témát magában foglalta. II. János Pál pápa végül 
1985 januárjában meghirdette a rendkívüli szinódust a zsinat 20. évforduló-
jára, ugyanakkor a rendes szinódust is a világiak témájáról 1987-re.66 A vilá-
giakról szóló szinódus előkészületeire tehát rányomta a bélyegét, hogy eköz-
ben zajlott az 1985-ös szinódus. De az 1985 októberében lezáruló szinódus 

6, A kommunió jelentésének ez a hármas tagolása a szinóduson egymással ütköző három 
irányzatot integrálja, lásd erről K.G!B3 LP.3 összefoglalóját: uő.: Az egyház mint 
kommunikáció. Egyházak a kommunikáció participációs felfogásában, Jezsuita Kiadó, 
Budapest, 2016, 17–18. Szintén megemlíti ezt a háttértörténetet S@ F--B: Lumen 
gentium, in Kránitz Mihály (szerk.): A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai negyven év 
távlatából, i. m., 109.

66 A világiakról szóló szinódusi „lineamentát” lásd in Enchiridion Vaticanum 9, 1340–1409. 
A bevezető magyarázatból az derül ki, hogy a két témát egy szinódusra tervezték.



– 13 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

is tud a másik témáról: záró üzenetében előre tekint a két év múlva tartandó 
szinódusra a világiakról, aláhúzza fontosságát az egész egyház számára, és buz-
dít az előkészítésben való tevékeny részvételre.

A Christifideles laici fejezeteinek beosztásában felismerjük az 1985-ös szi-
nódus tagolását: 

I. fejezet: A világi hívők méltósága az Egyházban-ami-misztérium,67
II. fejezet: A világi hívők az Egyházban-ami-közösség,
III. fejezet:  A világi hívők közös felelőssége az Egyházban-ami-misszió.

A Christifideles laici apostoli buzdítást azzal kezdi II. János Pál pápa, hogy 
a Mt 20,1–16 példabeszédét Isten Népére alkalmazza: „A mennyek országa 
hasonlít a gazdához, aki kora reggel kiment, hogy munkásokat fogadjon sző-
lőjébe. Miután napi egy dénárban megegyezett a munkásokkal, kiküldte őket 
a szőlőbe…” Ez a példabeszéd jelentette azt a szimbolikus alapgondolatot, 
amely köré a szinódus gondolatait szőtte: „ezek a szavak az 1987. október 
1–30. között Rómában tartott püspöki szinóduson lelki értelemben ismét 
vissz hangoztak” (CL 2). Miután röviden kifejti a példabeszéd alkalmazását 
a világiak témájára, majd pedig áttekinti a legfontosabb korjelenségeket, a 
Szentatya hirtelen vált. Még egy pápai dokumentum kimért és ünnepélyes 
stílusában is kiütközik az az elég erőteljesnek mondható beavatkozás, amely-
lyel a szinódus alapmetaforáját kicseréli:

„A szőlő képe a Szentírásban sokféle módon és különböző értelemben 
fordul elő, de elsősorban Isten népének misztériumát jelöli. Ebben a mé-
lyebb értelemben a világi hívők nem csupán egyszerű munkások, akik a 
szőlőben dolgoznak, hanem magának a szőlőnek részei, Krisztus szavai 
alapján: »Én vagyok a szőlőtő, ti a szőlővesszők«.” (CL 8)

És valóban, a szőlőmunkások példabeszéde eltűnik, és már csak néhány alkal-
mi buzdítás kapcsán, mondhatni futólag nyer említést. A dokumentum alap-
metaforája végig a „szőlőtő-szőlővessző”. Ez a váltás egy lényeges egyháztani 
szemléletváltást fejez ki: a világi hívőkről nemcsak akkor kell beszélni, amikor 

67 A dokumentum magyarra alig lefordítható összetételekkel él: olaszul Chiesa-Mistero, 
Chiesa-Comunione, Chiesa-Missione; az angol már értelmezve ülteti át: Church as Mystery, 
Church as Communion, Church as Mission. A magyar fordítás itt az én javaslatom – V.J.



– 14 –

Várnai Jakab OFM

a tevékenységekről van szó az egyházban, hanem már akkor is, amikor az 
egyház misztériumáról beszélünk:

„[…] maga az Egyház az evangéliumi szőlő és misztérium, mert az Atya, 
a Fiú és a Szentlélek élete és szeretete az a teljesen ingyenes ajándék, 
mely fölkínáltatik mindazoknak, akik vízből és Szentlélekből születtek 
(vö. Jn 3,5); meghívást kapnak arra, hogy Isten közösségét (communio) 
éljék, jelenítsék meg, s az emberi történelemben, küldetésben közöljék.” 
(CL 8)

A világi hívek kérdése az egyházban a misztérium síkján merül fel, mélyen 
érinti a kommunió és a küldetés mint alapvető egyházi életfunkciók síkját. 
A Lumen gentium zsinati konstitúció keretében gondolkodva úgy is mond-
hatjuk, hogy a IV. fejezetet, amely a világiakról szól, gyökeresen odakapcsolja 
az elsőhöz, ahol az egyházat mint misztériumot fejti ki:

„Mármost a világi Krisztus-hív!k »identitása« és eredeti méltósága csak 
az Egyház misztériumán belül – amely a kommunió misztériuma – tárul 
föl; hivatásuk és küldetésük az Egyházban és a világban csak e méltósá-
gon belül határozható meg.” (CL 8, módosított fordítás t!lem – V.J.)

Itt tetten érhető a magyarázat, amellyel a misztériumként tekintett egyház 
gondolatához is hozzákapcsolja a kommuniót, amely elvileg „csak” a máso-
dik fejezet témája lenne. Az 1985-ös szinódusról azonban emlékszünk, hogy 
a misztérium / kommunió / küldetés alapjában véve az egyetlen kommunió 
három jelentéstartománya. Az alábbi szakasz az első és második jelentést a 
vertikális és horizontális kommunió értelmében fejti ki:

„[…] »sokan egy test vagyunk Krisztusban, egyenként pedig egymásnak 
tagjai« (Róm 12,5). Pál apostol e szavaiban Jézus tanítása vissz hangzik, 
aki kinyilatkoztatta tanítványai misztikus egységét Ővele és egymás között, 
és ezt az egységet annak a titokzatos közösségnek [arcanae communio-
nis] képeként és folytatásaként mutatta be, mely az Atyát a Fiúval és 
a Fiút az Atyával a Szentlélek szeretetének kötelékében kapcsolja össze 
(vö. Jn 7,11). Ez pedig ugyanaz az egység, amelyre Jézus a szőlőtő és a 
szőlővesszők hasonlatát alkalmazza: »Én vagyok a szőlőtő, ti a szőlővesz-
szők« (Jn 15,5); és ez nemcsak a tanítványok Jézussal fönnálló, mélyen 
bensőséges kapcsolatát világítja meg, hanem a tanítványok kölcsönös 



– 15 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

és egymás közötti éltető kapcsolatát is [vitalem et mutuam discipulorum 
communionem inter se]: mind egyetlen szőlőtő szőlővesszői.” (CL 12) 

Az egyház tagjai és közösségei között tehát „kölcsönös és éltető” közösségi 
kapcsolat van – ahogy az a Lumen gentium 13. pontjában már elhangzott. 
E kifejezés mindkét szava lényeges állásfoglalás: 

– kölcsönös: a kommunió nem „egyirányú”, nem azt jelenti, hogy pl. a pap-
ság most már bizonyos feladatokat átad a világiaknak. A Lumen gentium 13 
szellemében mindegyik rész gazdagítja a többit, nem önmagáért, hanem a 
másikért van.

– éltet!: a kommunió nem csupán elméleti kijelentés, hanem jelzi az egy-
ház szándékát, hogy a közösség az életben is megnyilvánuljon, élő kapcsola-
tok jöjjenek létre.

Mindez érvényes például egy lelkiségi családon belül az egyes ágakra is. 
Ilyen a „ferences család”, amely a Ferences Világi Rend 1978-as új regulájá-
nak 1. pontja szerint egyesíti magában Isten Népének azon világi, szerzetes és 
papi tagjait, akik Szent Ferenc nyomán akarják követni Krisztust:

„Különböző formákban és módokon, de egymásra ható életközösségben 
(in vitali mutua communione) óhajtják megtestesíteni ma a közös Szeráfi 
Atya karizmáját az Egyház életében és küldetésében.”68

A kommunió megértéséhez tehát egyfajta „relacionális szemlélet” szükséges: 
az egyházat alkotó csoportokat, közösségeket kölcsönös kapcsolatukban akar-
ja nézni, nem elszigetelten, önmagukban. Egy kommunió jellegű közösséget 
nem a tagok egyszerű összessége alkotja, hanem az egymásért él! tagok kölcsö-
nös és eleven kapcsolatai. 

Röviden szeretnénk kitérni a Christifideles laici dokumentum II. fejezetére 
is. Itt szerepel az „Ecclesia-Communio”, az egyház-mint-kommunió kifejté-
se a világi krisztushívőkre vonatkoztatva. A 19. pont – talán kissé szokatlan 
„önéletrajzi” kitérőként – felidézi az 1985-ös szinódus munkáját, idézi annak 
záródokumentumát. Jelentős körülmény, hogy a kommunió kifejtésekor a 
Lumen gentium I. fejezetének pontjait idézi – tehát a misztérium témájánál 
vagyunk, ahogy a Christifideles laici ki is mondja: „A közösség-Egyház valósága 
tehát integrális része, sőt központja a »misztériumnak«, Isten üdvözítő tervé-

68 A Ferences Világi Rend számára írt legfontosabb Pápai Dokumentumok, FVR Országos Tanács 
kiadása, kézirat gyanánt, 2010, 111.



– 16 –

Várnai Jakab OFM

nek” (CL 19). Újabb jelzés arra, hogy az egyházban a világiak értelmezéséhez 
nem elég a Lumen gentium IV. fejezete, szükséges a visszakapcsolás az I–II. fe-
jezetekre, az egyház mint misztérium valóságára. 

4.2. Rövid utalás a papságra

Az 1990-ben tartott püspöki szinódus nyomán jelent meg a Pastores dabo 
vobis apostoli buzdítás a papnevelésről (1992. március 25.). A sajátos téma 
miatt érthető, hogy más szerkezetet követ a dokumentum, a 12. pontban a 
Szentatya mégis szükségesnek látta a visszacsatolást a Christifideles laicihez, 
illetve az 1985-ös szinódus által kialakított hármas tagoláshoz:

12. […] „A Christifideles laici apostoli buzdítás, összefoglalva a zsinati 
tanítást, úgy mutatja be az Egyházat, mint misztériumot, közösséget és 
küldetést: »misztérium, mert az Atya, a Fiú és Szentlélek élete abszolút 
ingyenes ajándék mindazoknak, akik újjászülettek vízből és Szentlélek-
ből (vö. Jn 3,5), s arra hivatottak, hogy közösségben éljenek Istennel, s e 
közösséget tegyék láthatóvá és közöljék a többiekkel a történelemben (ez 
a küldetésük).«69 Az Egyházban – a szentháromságos és missziós miszté-
riumban – valósul meg minden keresztény identitás, a pap szolgálata és 
sajátos identitása is.”

Ugyanitt megfogalmazódik a kommunió-egyháztan jelentősége is, jóllehet a 
dokumentumban később nem játszik nagy szerepet:

„Nem lehet másként meghatározni a szolgálati papság természetét és 
küldetését, csak azoknak a kapcsolatoknak összefüggésében, melyek a 
Szentháromságból erednek és az Egyház közösségében […] folytatód-
nak. Ebben az összefüggésben a kommunió egyháztana döntő a papi 
identitás […] meghatározásában.” 

69 8. pont, vö. az 1985. évi Rendkívüli Püspöki Szinódus.



– 17 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

Q. K.;;?@ 53 3--2-335F: „2-32G5 5:-2 44335F-”

Mielőtt a szerzetesi életről szóló egyházi tanítást mintegy „summa”-ként ösz-
szegző pápai dokumentum, a Vita Consacrata tárgyalásába kezdenénk, felidéz-
zük, hogy az ilyen témájú zsinat utáni szentszéki dokumentumok bizonyos 
értelemben mind a zsinati kommunió-gondolat kifejtésén, alkalmazásán dol-
goznak. Az 1985-ös szinódus hatása itt is megfigyelhető. Csak egyet nézünk 
meg a vonatkozó szentszéki dokumentumok közül. A Testvéri élet közösség-
ben című dokumentum 1994. február 2-i keltezésű,6C tehát időben valamivel 
megelőzi a szerzetességről 1994 októberében tartott szinódust. A Szerzetesi 
Kongregáció évenkénti plenáris üléseinek munkája során keletkezett. Címe 
jól kifejezi a dokumentum szándékát. Eszerint az egyház kommunió mivoltát 
ki kell fejezni, érvényre kell juttatni, és ennek egyik lényeges megnyilvánulása 
a szerzetesi közösségek testvéri élete: „A megszentelt élet története az egyetlen 
kommunió megvalósításának különböző módjairól tesz tanúságot az egyes 
intézmények természete szerint” (10). El kell jutni tehát a communio alap-
gondolatától a fraternitas tapasztalható, átélhető, életszerű valóságáig. Mivel 
a kongregáció aggódott azért, hogy „elhomályosították a közösségben megélt 
testvéri szeretet tipikus elemeit”, és hogy a közösség „veszített jelentőségéből 
a szerzetesek szemében” (1), ezért felidézi a testvéri életre vonatkozó lelkiségi 
hagyományokat, régi tapasztalatokat és gyakorlatokat. Ezáltal „kölcsönös és 
életszerű közösség” alakulhat ki a tagok között.

Bár szándéka szerint a szerzetesi közösségek életének gyakorlati oldalát tár-
gyalja, mégis előrebocsát néhány egyháztani alapelvet „az egyház megújult 
és mélyebb látásmódja” alapján (2). Ezek közül az első a misztérium mint a 
kommunió első alapjelentése: 

„a) Az egyház-misztérium és a szerzetesközösség misztérium jellegű dimen-
ziója – A szerzetesközösség nem csupán személyes tökéletességre törekvő 
keresztények gyülekezete. Ennél sokkal mélyebb szinten az egyház-misz-
térium részese és felhatalmazott tanúja. Az egyház »kommuniójának« 
élő kifejezése, különleges módon valósítja meg a nagy szentháromságos 
koinóniát, amelyben az Atya részesíteni akarja az embereket Fiában és a 
Szentlélekben.”

6C Magyarul megjelent: TO35 E/- (szerk.): Szentszéki dokumentumok a megszentelt életr!l 
1964–2002, Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola, Budapest, 2007, 255–296.



– 18 –

Várnai Jakab OFM

A második alapelv abból fakad, hogy a kommunió misztériumának meg kell 
nyilvánulnia a történelemben élő közösségekben. Ezt a megnyilvánulást leg-
többször a „testvéri élet” kifejezéssel jelöli:

„b) Az egyház mint kommunió és a szerzetesközösség kommunionális-test-
véri dimenziója – A szerzetesközösség struktúrájában, mozgatórugói-
ban, jellemző értékeiben mindenki számára láthatóvá és folytonosan 
érzékelhetővé teszi a testvériséget, amellyel Krisztus megajándékozta az 
egyházat. Elengedhetetlen feladata és küldetése tehát, hogy a testvéri 
kommunió erős sejtje legyen ösztönző jelként minden megkeresztelt 
számára.”

Az eddigi kifejtésünk alapján világos, hogy a szerzetességet a Lumen genti-
um I–II. fejezeteiben leírt misztérium-szemlélet alapján tárgyalja. Az előrebo-
csátott alapelvek mellett azonban az anyag elrendezésében is viszontlátjuk a 
 kommunió-egyháztan hármas dimenzióját:

„a) A szerzetesközösség ajándék: mielőtt emberi terv volna, a közös test-
véri élet Isten tervének része, aki saját életközösségét akarja átadni.

b) A szerzetesközösség a testvérré válás helye: bemutatjuk a szerzeteskö-
zösségnek kínált legbiztosabb utakat a keresztény testvériség felépítésé-
hez.

c) A szerzetesközösség a küldetés helye és tárgya: szóba kerülnek azok a 
konkrét lépések, amelyekre a szerzetesközösség életének különböző hely-
zeteiben meghívást kap és a döntés fő kritériumai.” (7)

Jól mutatja ez a kongregációs dokumentum, mennyire meghatározta a misz-
térium – kommunió – küldetés hármas tagolása a tanítóhivatal gondolkodását.

R. A VITA CONSECRATA 

Mint említettük, 1994 októberében tartották azt a püspöki szinódust, amely 
a szerzetesség helyzetét vizsgálta meg. Javaslatai alapján II. János Pál pápa 
1996. március 25-én adta közre apostoli buzdítását Vita consecrata címmel 
(VC). A dokumentum szinte enciklopedikus teljességben tárgyalja a szerze-



– 19 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

tesség kérdéseit, joggal várhatjuk tehát, hogy a kommunió-egyháztan és a 
szerzetesség viszonyát is bemutatja. 

6.1. A dokumentum tagolása

A fenti előzmények után nem meglepő, hogy a Vita consecrata tagolása is a 
misztérium – közösség – küldetés szerkezetet követi:

I. fejezet:  A Szentháromság megvallása. A megszentelt élet krisztológiai és 
szentháromságos forrásainál.

II. fejezet:  A testvériség jele. Az Istennek szentelt élet mint a közösség jele 
az egyházban.

III. fejezet:  A szeretet szolgálata. Az Istennek szentelt élet Isten világ irán-
ti szeretetének bizonysága.

Megjegyezzük a II. fejezet címéhez, hogy a birtokviszony két eltérő értelem-
ben szerepel benne: a signum fraternitatis valójában „az a jel, amit a testvériség 
alkot”, vagy „a testvériség mint jel”, míg az alcímben a signum communionis 
fejez ki jelentési, utalási viszonyt: a szerzetesek testvéri közössége mint jel utal 
a kommunióra. 

Írásunk összefüggésében, az előzmények ismeretében tehát a tagolás bizo-
nyára nem új. Észre kell azonban vennünk, hogy itt a szerzetesi életről van 
szó, amelyről hagyományosan a három evangéliumi tanács felosztásában be-
szél az egyház. A Vita consecrata alapsémája viszont végső soron egyháztani: a 
szerzetesi élet kérdéseit a kommunió hármas alapsémája szerint kívánja tár-
gyalni. Ezzel összhangban látni fogjuk, hogy a szerzetesség kérdéseit a Lumen 
 gentium I–II. fejezeteiben tárgyalt alapvető egyháztani témákhoz kapcsolja. 
A Vita  consecrata az evangéliumi tanácsokat egyébként nem egyszerre, egy 
helyen fejti ki, hanem szinte minden tárgyalt témát „végigzongoráz” a három 
tanácson is.

6.2. Confessio Trinitatis

A Vita consecrata is azt az eljárásmódot követi, hogy a kifejtést egy szentírási 
jelenethez köti, ahogy a Christifideles laici a szőlőtő és a szőlővesszők hason-
latához. Itt a színeváltozás jelenete alkotja ezt a gondolati központot. Ennek 



– 20 –

Várnai Jakab OFM

motívumait felhasználva veti fel a Vita consecrata a keresztény élethivatások 
kérdését: „A keresztény élet egységes egészében a különböző meghívások 
Krisztus egyetlen fényességének mintegy a sugarai, mely fényesség »az Egyház 
arcán tükröződik«” (16). Az „ugyanazon fény különböző sugarai” metafora 
egyelőre nem sokat mond el egymáshoz való viszonyukról, mindenesetre egy 
harmonikus képben ábrázolja azt.

A színeváltozás az evangéliumban egy sajátos műfajú jelenet, amelynek 
szentháromsági értelmezése alapján a Vita consecrata dokumentum először 
is úgy tekinti a megszentelt életet, mint a Szentháromság megvallását.6I Ta-
nulságos a 21. pont szerkezete. Ez a pont egy arányos és kerek kifejtés ezzel 
a címmel: „A Szentháromság életének tükröződése az evangéliumi tanácsok-
ban”. Ennek formális, ünnepélyes lezárása nem hagy kétséget afelől, hogy itt 
a misztériumszemlélet érvényesül: „Így az Istennek szentelt élet megvallja és 
kinyilvánítja a Szentháromságot, kinek misztériuma az Egyház mintája, s a 
keresztény élet minden formájának ősforrása.” A kifejtés azonban itt nem ér 
véget: ha a Szentháromság életének tükröződéséről beszélünk a szerzetesség-
ben, akkor a három evangéliumi tanács mellett ki kell térni a testvéri életre 
is. Valahogy hozzákapcsolódik tehát a „testvéri élet” is, mintha odatartozónak 
éreznénk, de nem sorolható be a hármas fogadalom valamelyike alá:

„Maga a testvéri élet, melynek révén az Istennek szentelt személyek arra 
törekszenek, hogy Krisztusban »egy szív és egy lélek« legyenek (ApCsel 
4,32), beszédes hitvallás a Szentháromságról. Megvallja az Atyát, aki 
minden emberből egy családot akar alkotni; megvallja az emberré lett 
Fiút, aki a megváltottakat egységbe gyűjti össze és példájával, imádsá-
gával, szavaival s mindenekelőtt halálával utat mutat a megosztott és 
szétszóródott emberiségnek a kiengesztelődés forrásához; megvallja a 
Szentlelket mint az egység elvét az Egyházban, ahol H szüntelenül lelki 
családokat és testvéri közösségeket hív életre.”

Ez az elrendezés emlékeztet a szerzetesi élet megújításáról szóló zsinati do-
kumentum, a Perfectae caritatis szerkezetének egy sajátos vonására. A szerze-
tesség főbb formáinak áttekintése (7–11. pontok) után végigveszi a hármas 
fogadalmat (12–14.). A 15. pontban beszél a közösségi életről, a 16. ponttól 
kezdve pedig néhány fontos, de részletkérdésnek minősíthető elemről: kla-

6I Vö. C;:. MBB3-: Cento temi di vita consacrata. Storia e Teologia, Spiritualità e Diritto, 
Dehoniane, Bologna, 2007, 168–171.



– 21 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

uzúra, habitus stb. A közösségi élet itt rangban a hármas fogadalom szintjére 
emelkedik. Nyilván eddig is a közösségi élet jelentette a hármas fogadalom 
megvalósításának egyik fő színterét, de a beosztás azt sugallja, hogy a szerze-
tesség egyik alapvető jegyének tekinti a közösségi életet. A Vita consecrata 21 
ugyanilyen „halkan” odahelyezi a hármas fogadalom mellé a testvéri életet, 
mint ami a Szentháromság életét tükrözi.6J A misztérium soha nem csupán 
egyéni létmegvalósítás, hanem mindig közösséget is alkot. A Vita consecrata 
21. pontjának utolsó bekezdése így adja nekünk a kommunió egyik legszebb 
kifejtését a szerzetességre nézve – holott még az I. fejezetben vagyunk az egy-
ház mint misztérium szemléleténél.

Az igazi egyháztani tárgyalást azolban a Vita consecrata 29–34. pontjai-
ban találjuk. Ennek kiindulópontja a II. Vatikáni Zsinaton megfogalmazott 
szemlélet: „A zsinat fényénél fölismertük, hogy az evangéliumi tanácsok vál-
lalása vitathatatlanul hozzátartozik az Egyház életéhez és szentségéhez” (29). 
Ezt a szoros kapcsolatot a Vita consecrata az alapító, az Úr Krisztus szándékára 
vezeti vissza. A 30. pont a konszekráció fogalmát próbálja tisztázni, erre most 
nem térünk ki bővebben. Lényegesebbnek tartom a 31–33. pontokat, ahol 
a keresztény életállapotokat tekinti át ismét, de most már kölcsönös kapcso-
latukban. A szerzetességet belehelyezi az egyházi életállapotok „életszerű és 
kölcsönös kommuniójába”.

„31. Azok a különböző életformák, melyekre az Úr Jézus szándéka sze-
rint tagolódik az egyházi élet, olyan kölcsönös kapcsolatokban állnak 
egymással, melyeket érdemes tüzetesebben is megvizsgálni. […] kölcsö-
nösen szolgálják egymást Krisztus testének épülésére és küldetésének 
teljesítésére […]

32. Az ajándékok e harmonikus együttesében az alapvető életformák 
közös feladata, hogy Krisztus egyedülálló misztériumának egyik vagy 
másik dimenzióját az életállapotnak megfelelően fejezzék ki. […]

33. Az Istennek szentelt élet az Egyházban minden hívő, mind a világi 
Krisztus-hívő, mind a klerikus élete konszekrációjának szolgálatában áll. 
Másrészt azonban nem szabad megfeledkeznünk arról, hogy az Istennek 

6J Vö. például P- G./. C: La vita consacrata. Appunti di teologia e spiritualità, 
Queriniana, Brescia, 2015, 147., aki felteszi a kérdést: „Lehet, hogy a testvéri élet egy 
negyedik evangéliumi tanács?”



– 22 –

Várnai Jakab OFM

szentelt személyek a többi hivatás tanúságtételeiből segítséget kapnak 
[…]”

Ez a három szakasz jelenti azt a helyet, ahol az egyházi tanítóhivatal megnyi-
latkozásaiban leginkább érvényre jut a kommunió szemlélete az életállapotok 
viszonyában. A kommunió alapján nem vetődik fel az az áldatlan kérdés, hogy 
„melyik életállapot a magasabb rendű”. A kommunió szemléletében ugyanis, 
mint már a Lumen gentium 13-ban láttuk, a részek egymásért vannak, egymás 
javát szolgálják. A 32. pontban említést nyer ugyan a hagyományos tanítás 
(„Ami az Egyház szentségének megnyilvánulását illeti, el kell ismernünk az 
Istennek szentelt élet objektív elsőbbségét, mert az Krisztus életmódját tük-
rözi.”), ez azonban egy rövid említés csupán a kifejtés alapvető törekvéséhez 
képest, hogy az életállapotokat a kommunió jegyében kapcsolja egymáshoz.

6.3. Signum fraternitatis

A Vita consecrata II. fejezete, mint mondtuk, azt fejti ki, hogy a kommunió 
alapvető valóságát a testvéri közösség, a fraternitas teszi láthatóvá jelként a 
világban.

„[…] az Egyház lényege szerint a kommunió misztériuma [mysterium 
communionis] »az Atya és a Fiú és a Szentlélek egysége által egyesített 
nép« (LG 4). A testvéri élet azáltal akarja tükrözni e misztérium teljes-
ségét és mélységét, hogy a Szentháromság lakóhelyéül szolgáló emberi 
teret alkot, mely ily módon a három isteni Személy közösségnek szóló, 
sajátos ajándékait behozza a történelembe. Az Egyház életének sok te-
rülete és megnyilvánulása van, melyek kifejezik a testvéri közösséget. 
Az Istennek szentelt élet kétségtelen érdeme, hogy hatékonyan hozzá-
járul ahhoz, hogy a testvériség igénye [fraternitatis postulatum] – mint 
a Szentháromság megvallása – eleven maradjon az Egyházban…” (VC 
41)

A szentháromságos misztérium a testvéri közösség által lép be a történelem-
be – ezek a szavak ismét felidézik a Lumen gentium I–II. fejezetét. A Vita 
 consecrata II. fejezete nem csupán „gyakorlati alkalmazást” ad a közösségről, 
hanem fontos kijelentéseket tartogat számunkra annak egyháztani jelentősé-
géről is:



– 23 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

„Nagy feladatot ró az Istennek szentelt életre az Egyházról mint közös-
ségről szóló tanítás (a kommunió-egyháztan), melyet a II. Vatikáni Zsi-
nat is határozottan kifejtett. Az Istennek szentelt személyektől ugyanis 
elvárja, hogy »annak ‘a közösségre vonatkozó isteni tervnek’ tanúi és 
építőmesterei legyenek, melynek meg kell koronáznia az emberiség tör-
ténelmét,«6K a közösség tapasztalt szakértőinek kell lenniük és a közös-
ségi lelkületet át kell ültetniük a gyakorlatba. Az egyházi közösség iránti 
érzék, miközben közösségi lelkiséggé fejlődik, előmozdítja az Egyházat 
mélységében és tágasságában növelő gondolkodás-, kifejezés- és cselek-
vésmódot.” (VC 46)

Ezen a ponton már nem lehet kétségünk afelől, hogy a szerzetesség szervesen 
illeszkedik a kommunió-egyháztan keretébe. Nem csupán empirikus tény, 
hogy a szerzetességben „nagy hangsúlyt kap a közösség”, hanem a szerzetesi 
közösségek a kommunió üdvtörténeti jelentőségét mutatják be, egy „isteni 
terv” megvalósulását. Isten üdvözítő akarata (misztériuma) belép a történe-
lembe (közösséget alkotva): ez pedig a Lumen gentium I–II. fejezetének té-
mája.

Gondolatmenetünket terjedelmi okokból itt nem visszük tovább a kom-
munió harmadik dimenziójára, a „küldetés” témájára. Egy nemrég megjelent 
szentszéki dokumentumról teszünk még említést, amely a kommunió-egy-
háztan jelenlegi formálódásába ad betekintést.

S. A .;;?@ 3.:!P!

A kommunió-egyháztan aktuális feladatát Ferenc pápa előszeretettel foglalja 
össze a szinodalitás fogalmában. Erről teológiai dokumentum is jelent meg 
a Nemzetközi Teológiai Bizottság részéről 2018. március 2-i keltezéssel.7L 
A dokumentum „hasznos irányvonalakat kíván nyújtani a szinodalitás teo-
lógiai jelentőségéhez, továbbá lelkipásztori útmutatást ennek vonzataihoz az 
egyház küldetésében” (2). Részletes ismertetése most nem lehet feladatunk, 

6K Vö. Enchiridion Vaticanum 7, 455. (A Szerzetesek és Világi Intézmények Kongregációjának 
dokumentuma: Leben und Sendung der Ordensleute in der Kirche, I. Das Ordensleben und 
die Förderung des Menschen II, 24. 1980. augusztus 12.).

7L A dokumentum a Szentszék honlapján olvasható: http://www.vatican.va/roman_curia/
congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_en.html. Az idézetek 
for dí tásai tőlem valók – V.J.



– 24 –

Várnai Jakab OFM

csupán egyetlen szempontot emelünk ki. A dokumentum első három feje-
zete a szinodalitás módszeres tárgyalását adja: szentírási és történeti adatok 
(1. fejezet), teológiai szempontok (2. fejezet), a szinodalitás megvalósulása: 
alanyok, struktúrák, folyamatok, események (3. fejezet). Némileg meglepő 
azonban, hogy ehhez még egy negyedik fejezet is járul ezzel a címmel: „Meg-
térés a megújult szinodalitáshoz”. A dokumentum ezzel azt sugallja, hogy az 
egyház közösségivé válása nem csupán a teológián, hanem a személyes gya-
korlaton is múlik, amelyre nevelni kell az embereket. Jogi előírásokkal és 
szervezeti leírásokkal ez nem valósítható meg. 

„Innen az igény, hogy az egyház váljék »a kommunió otthonává és isko-
lájává« (Novo millennio ineunte 43). A szív és az elme megtérése nélkül 
és az egymás elfogadására és meghallgatására való aszketikus felkészülés 
nélkül aligha érnek valamit a kommunió külső eszközei, sőt puszta álar-
cokká is válhatnak.” (107)

Melyek a fő területei annak a megtérésnek, amelyet a szinodalitás elsajátítása 
megkíván? Erről a 108. pont ad felsorolást: 

–  részvétel az egyház életében, amelynek középpontja az Eucharisztia és 
a kiengesztelődés szentsége;

–  Isten Igéjének hallgatása, beszélgetés Istennel, az Ige életre váltása;
–  ragaszkodás a Tanítóhivatalhoz, a hit és erkölcs dolgában adott taní-

táshoz;
–  annak tudata, hogy Krisztus Testeként tagjai vagyunk egymásnak, és 

küldetésünk van testvéreinkhez, főleg a legszegényebbekhez és a pe-
remre szorultakhoz.

Ezek alapján válhat valaki alkalmassá a szinodalitás folyamatában való rész-
vételre, amelyet egyfajta „közösségi megkülönböztetésként” is leírhatunk. Ez 
egy olyan párbeszéd, amelynek során a közösség tagjai együtt keresik Isten 
akaratát. Megkívánja a másik fél meghallgatásának bátorságát, az alázatot, 
az őszinte törekvést a folyamat végigvitelére. A résztvevők igyekeznek oda-
figyelni Isten Igéjére, próbálják érzékelni Isten Népének mély törekvéseit, a 
közösségek tapasztalatait és problémáit, azt keresik, hogy ki mit tud adni a 
másiknak.

Ebben a negyedik fejezetben a dokumentum csupa olyan dolgot ír le, 
amely a szerzetesi közösségeknek is törekvése, ahogy azt a zsinat utáni időszak 



– 25 –

A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

tanúsítja. A közösségi döntéselőkészítést annak emberi, aszketikus, életveze-
tési követelményeivel együtt tárgyalta 1994-ben a Testvéri élet közösségben c. 
kongregációs dokumentum is. A szerzetesi közösségek azon dolgoznak, hogy 
a kommunió, amely teológiai síkon szorosan az egyház lényegéhez kapcsolja 
őket, a közösségi lét a történelem szintjén is valósággá váljék a testvériségre 
jellemző „életszerű kölcsönösségben”.



– 26 –

 Sapientiana 12 (2019/2) 26–55.

Possible New Understandings of the (eology of Grace  
by Means of a (eological Analysis of Saint Augustine’s  
De correptione et gratia

M:.T LB1- SJ

Abstract
(is article examines Augustine of Hippo’s theology of grace between the years 
425-427 in the context of the ‘Semipelagian’ debate in works addressed to the 
monks of Hadrumetum (De gratia et libero arbitrio, De correptione et gratia). 
It explores the original context and the background to Augustine’s notions of 
free will, predestination, grace as necessary (adiutorium sine quo non) and grace 
as leading to perseverance (adiutorium quo), highlighting the contemporary 
situation of the spiritual needs of members of the Hadrumetum community. 
What becomes clear from a close-reading of these texts and their theological 
analysis is the fact that Augustine’s theology of grace is essentially governed 
by deeper questions of the spiritual theology of monastic life where the im-
portance of the virtue of humility is stressed over against the self-promoting 
conceitedness of certain ascetic tendencies.

Keywords: Saint Augustine of Hippo, grace, Semipelagianism, theology of 
monasticism, humility.
Kulcsszavak: Hippói Szent Ágoston, kegyelem, szemipelágianizmus, monasztikus 
szerzetesség teológiája, alázat.

In this article, I will focus on the issue of grace in the works of Saint Augustine 
and the way he understood it in the years 425–427. In this period of time, 
Augustine addressed two pieces of writing to the monks of Hadrumetum: 

Professor M:.T LB1- is a Jesuit priest and theologian, he teaches systematic and patristic 
theology at the Faculty of (eology of the University of Trnava (Slovakia), for 8 years he was 
dean of this faculty, currently he is vicepresident of Trnava University and president of the 
European Association of Catholic (eology; milos.lichner@truni.sk



– 27 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

De gratia et libero arbitrio and De correptione et gratia., First, I will introduce 
a fundamental methodological basis that will help us to understand this work. 
(e core of this article is dedicated to a treatise on Rebuke and Grace – the 
key work on this issue.6 (e aim of this essay is to introduce possible under-
standings of the issue of grace on the basis of analysis of this treatise so often 
commented upon and analysed in the history of theology. Various theologians 
have called it a key to Augustinian teaching on grace. (is study will point to 
a potential new pastoral and spiritual perception of the topic of grace.

(is issue is sometimes considered as Semipelagianism, a term established 
in the 16th century during the debates entitled De auxillis.7 I think that it is in-
correct because, for example, Augustine and Cassian agreed about more points 
than they disagreed on. In addition, Augustine never talked about semi-Pela-
gians. Instead, he used terms such as fratres (brothers) 8, dilectissimi (beloved) 
9 or nostri (ours) C. To make this discourse more comprehensible, we will use 
the term monks of Hadrumetum.

0. M-21./.:.FB: .2-3 -F/F 21- B.;A-1-3.  
.E DE CORREPTIONE ET GRATIA

1.1. (e use of Holy Scripture in De correptione et gratia

(e first important step in our e)ort to understand the treatise De correptione 
et gratia consists of the comprehension of the means of biblical hermeneutics 
used by Augustine. A common view of this work points to a significant num-

, (is article is based on a lecture given at Sapientia College of (eology, Budapest on 17th 
October, 2018.

6 Cf. V22.. G.33: Correptio-Correctio-Emendatio in Agostino d’Ippona : 
Terminologia penitenziale e monastica. In: Augustinianum, 37, p. 215–222; T3B?3. J. 
V BG-:: Correctio, corrigere. In: AL, 1, col. 22–27.

7 R--BB H. W-G-: Semipelagianism. In: Encyclopedia of Early Christianity 1 – 2. Second 
edition Ed. Everett Ferguson. New York; London, 1997, p. 1046–1047.

8 gr. et lib. arb. 1,1 and 24,46, Bibliothèque Augustinienne 24, p. 90–91.204–205; corrept. 
1,1, BA 24, p. 268–269.

9 gr. et lib. arb. 1,1 BA 24, p. 90–91.
C perseu. 24,66, BA 24, p. 758–759. 



– 28 –

Milo& Lichner SJ

ber of direct and mutually interconnected biblical quotations or paraphrases. 
If we want to understand Augustine’s way of thinking, it is necessary to con-
sider his hermeneutical intertextual approach towards Scripture: the theolo-
gian of Hippo interprets a certain biblical text through other biblical verses 
– all this within the context of the entire Bible. He uses the ancient method of 
interpretation, on the basis of which a certain literary corpus formed a closed 
unit and was interpreted within this unit. Augustine was familiar with this 
method of interpretation and transformed it to scriptura per scripturam intel-
legi, which means that parts of the Scripture that are diUcult to explain are 
explained through other, more explicit, biblical passages. (is justifies a large 
number of biblical quotations in the treatise.

In the spirit of this exegesis, every word has a great significance. When, for 
example, Augustine reads in 1Sam 10:26 (“Saul also went home to Gibeah, 
accompanied by warriors whose hearts the Lord had touched” – tetigit cordaI), 
he decides on a literal exegesis of the phrase tetigit corda, because he does not 
find any other passage in Scripture to o)er the allegorical interpretation of the 
verb tetigit. Likewise, when Augustine looks for the intentio of apostle Paul 
in Rom 8:28: “All things work for good for those who are called according to 
his purpose”, he finds it in a di)erent verse of Mt 22:14: “Many are invited, 
but few are chosen”. Of course, according to contemporary historical-critical 
exegesis, intentio found by Augustine is not Paul’s. Intentio apostoli searched 
for by Augustine is the intentio of the whole Scripture that tells us about the 
undeserved gift of Jesus Christ’s grace given to us for free. Hence, we can say 
that according to Augustine, intentio apostoli is clearly understood in the con-
text of 1Cor 1:29 (“So that no human being might boast before God”.

Of course, as Aimé Solignac has pointed out, such an exegetic approach 
bears a risk that one may spontaneously create intertextual correlations that do 
not actually exist – even Augustine could not always avoid this danger.J

1.2. "e monastic context of the Hadrumetan crisis

A brief sketch of the context can help us to understand the circumstances 
concerning the treatise De correptione et gratia. I think that this historical ex-
cursus is important, since the treatise has often been interpreted out of context 

I corrept. 14, 45, BA 24, p. 370.
J Cf. A;5 S.:FB: Les excès de l’ ‘intellectus fidei’ dans la doctrine d’Augustin sur la grâce. 

In: NR", 110, 1988, p. 825–849.



– 29 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

and understood as Augustine’s universal statement about grace. According to 
my interpretation, this opus should be read and understood in the context of 
the formation of ancient monkhood and the development of comprehension 
of monastic spirituality.

(e Hadrumetan crisis started around the year 425 when the monk Florus 
from the monastery of Hadrumetum discovered, in the library of Evodius, 
bishop of Uzala, a letter (ep. 194) written by Augustine in 418 to the priest 
Sixtus, later Pope Sixtus III.K In this letter, Augustine explains his teaching 
on undeservable grace of faith, justification, responsibility, and freedom of 
human will, his teaching on absolute grace of election and predestination, 
and that on original sin and the baptism of children. Florus rewrote the letter, 
along with his confrere Felix, and sent a copy of it to his monastery in Hadru-
metum (today’s Sousse in Tunisia).,L 

Its content provoked a certain level of concern in the monastery. Some of 
the monks were convinced that Augustine’s teaching on grace underestimates 
and minimises human strain (primarily their monastic life full of ascetism). 
Others thought that Florus falsified Augustine’s ideas. (e superior of the 
monastery, abbot Valentinus, contacted bishop Evodius, who wrote a letter 
in which he tried to explain things to the monks and calm them down.,, His 
explanation, however, did not satisfy them. Neither did another attempt by 
the abbot, who invited priests Sabinus and Januarius.,6 Since the monks kept 
demanding an explanation, two of them – Cresconius and Felix – were sent 
to meet Augustine in Hippo Regius, but without the accompanying letter by 
the abbot.

(ese two monks spent Easter with Augustine and studied some of his works 
and oUcial ecclesial documents concerning Pelagianism under his guidance. 
(ey returned to the monastery with Augustine’s answer – a treatise De gratia 
et libero arbitrio.,7 Augustine enriched his answer with oUcial Church regu-
lations, decisions about the Pelagian issue and two epistles (ep. 214-215,8). In 

K ep. 194, CSEL 57, p. 176–214. 
,L Cf. S-F- LB-:: Hadrumète. In: DHGE, 22, 1988, col. 1493–1495.
,, Cf. Epistula Evodii episcopi ad Abbatem Valentinum Adrumetinum, BA 24, p. 46–53; J.3-E 

L433:: De correptione et gratia (Ueber Zurechtweisung und Gnade). In: V.:- H. 
D-B.:: (ed.), Augustinus Handbuch. Tübingen,  Mohr Siebeck, 2007, p. 341; V22.. 
G.33: La crisi antropologica nel monastero di Adrumeto. In: Aug, 19, 1979, p. 103–133.

,6 epistula sancti Ianuariani, BA 24, p. 228–245.
,7 gr. et lib. arb., BA 24, p. 90–207.
,8 ep. 214, BA 24, p. 52–60 a ep. 215, BA 24, p. 60–73.



– 30 –

Milo& Lichner SJ

epistle 214, he explains that he has been misunderstood. On the one hand, he 
wanted to demonstrate to Sixtus that grace is necessary for the salvation of the 
world, while on the other he wanted to point out that free will is also needed 
for the world to be judged because Christ came to save the world, not to judge 
it. However, Augustine insists that the Church also professes that Christ will 
come at the end of the world as a judge of the living and the dead. (erefore, 
he asserts that both grace and free will are equally necessary: grace must not be 
denied and free will must not be overestimated by aUrming that it is indepen-
dent from the grace of God.,9

(e treatise De gratia et libero arbitrio anticipates and in a certain sense 
completes the theological message of the work De correptione et gratia. Hence, 
it is necessary to briefly outline its fundamental features. De gratia et libero 
arbitrio is based on Augustine’s theory that grace does not destroy free will 
because Scripture clearly teaches that people have free will,C and Augustine 
quotes many biblical verses that prove this.,I However, the Hipponian theo-
logian reminds us that these biblical quotations must not be understood as if 
there were no space for God’s grace to live a good life,J, and as if a man could 

,9 ep. 214, 2, BA 24, p. 54: « Primo enim Dominus Iesus, sicut scriptum est in euangelio 
Ioannis apostoli, non uenit ut iudicaret mundum, sed ut saluaretur mundus per ipsum. 
Postea uero, sicut scribit apostolus Paulus, iudicabit Deus mundum, quando uenturus 
est, sicut tota Ecclesia in symbolo confitetur, iudicare uiuos et mortuos. Si igitur non est 
Dei gratia, quomodo saluat mundum ? Et si non est liberum arbitrium, quomodo iudicat 
mundum ? Proinde librum uel epistolam meam, quam secum ad nos supradicti attulerunt, 
secundum hanc fidem intellegite, ut neque negetis Dei gratiam, neque liberum arbitrium 
sic defendatis, ut a Dei gratia separetis, tamquam sine illa uel cogitare aliquid uel agere 
secundum Deum ulla ratione possimus; quod omnino non possumus. Propter hoc enim 
Dominus cum de fructu iustitiae loqueretur, ait discipulis suis: “sine me nihil potestis 
facere”. »

,C gr. et lib. arb. 2, 2, BA 24, p. 92–93: « Reuelauit autem nobis per Scripturas suas sanctas, 
esse in homine liberum uoluntatis arbitrium. »; porov. gr. et lib. arb. 2, 3, BA 24, p. 96–97: 
« Ecce apertissime uidemus expressum liberum humanae uoluntatis arbitrium. »

,I gr. et lib. arb. 2, 2-3,5, BA 24, p. 92–104.
,J gr. et lib. arb. 4, 6, BA 24, p. 104: « Sed metuendum est ne ista omnia diuina testimonia, 

et quaecumque alia sunt, quae sine dubitatione sunt plurima, in defensione liberi arbitrii, 
sic intellegantur, ut ad uitam piam et bonam conuersationem, cui merces aeterna debetur, 
adiutorio et gratiae Dei locus non relinquatur; et audeat miser homo, quando bene uiuit 
et bene operatur, uel potius bene uiuere et bene operari sibi uidetur, in se ipso, non in 
Domino gloriari, et spem recte uiuendi in se ipso ponere, ut sequatur eum maledictum 
Ieremiae prophetae dicentis: “maledictus homo qui spem habet in homine, et firmat 
carnem brachii sui, et a Domino discedit cor eius”. »



– 31 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

praise himself without considering the role of God, because “cursed is the man 
who trusts in human beings” – this conviction is drawn by Augustine from 
Jer 17:5.,K Grace is needed for conversion, which Augustine demonstrates on 
the basis of the example of Saint Paul.6L Grace is also necessary to perform the 
deeds of love that follow after conversion6, and, finally, eternal life is a reward 
given by God in the first place, too. If there are any human merits, they hap-
pen by the means of grace. If grace was not there, people would fall into sin:

“Upon the witness of God we manifest that grace is not given to us on 
the basis of our merits: indeed we see that not only it is given regardless of 
any good deeds, but also in spite of many bad deeds, every day. Certainly, 
once it happens, our deeds become good, too, but all this is a result of 
grace. If grace disappeared, a man would fall, not upright but headlong, 
upon his free will: therefore, even when a man starts doing good deeds, 
he should not attribute it to his own merit but to God, about whom the 
Psalm 26:9 says: “Be my helper, do not forsake me”. When he says “do 
not forsake me”, he points to the fact that, if he was abandoned by God, 
he would not be able to do anything good by himself.”66

“Hence, if the gifts of God are based on your merits, God does not crown 
your merits as your merits but as the gifts of His own”.67 (is is the strong 
conviction of Augustine, substantiated by the second part of the fifth verse 
of the fifteenth chapter of the Gospel according to John (Jn 15:5b): “because 
without me you can do nothing”.68 (erefore, good deeds come from God, 

,K gr. et lib. arb. 4,7, BA 24, p. 106–107: « Nos ergo ad bene operandum spem non habeamus 
in homine, firmantes carnem brachii nostri: nec a Domino discedat cor nostrum (...) »

6L gr. et lib. arb. 5,12, BA 24, p. 116–119.
6, gr. et lib. arb. 6,13-14, BA 24, p. 120–122.
66 gr. et lib. arb. 6,13, BA 24, p. 120: « His et talibus testimoniis diuinis probatur, gratiam 

Dei non secundum merita nostra dari: quandoquidem non solum nullis bonis, uerum 
etiam multis meritis malis praecedentibus uidemus datam, et quotidie dari uidemus. Sed 
plane cum data fuerint, incipiunt esse etiam merita nostra bona, per illam tamen: nam si se 
illa subtraxerit, cadit homo, non erectus, sed praecipitatus libero arbitrio. Quapropter nec 
quando coeperit homo habere merita bona, debet sibi tribuere illa, sed Deo, cui dicitur in 
Psalmo: “adiutor meus esto, ne derelinquas me”. Dicendo: “ne derelinquas me”, ostendit 
quia si derelictus fuerit, nihil boni ualet ipse per se [...] ».

67 gr. et lib. arb. 6, 15, BA 24, p. 124: « Si ergo Dei dona sunt bona merita tua, non Deus 
coronat merita tua tamquam merita tua, sed tamquam dona sua. »

68 gr. et lib. arb. 6, 13, BA 24, p. 122.



– 32 –

Milo& Lichner SJ

not from a man, “so that no human being might boast before God”, as Au-
gustine usually quotes the words of the apostle Paul. (at is why, also, faith 
is based on grace, not only on God’s reward for our previous faith; the theo-
logian of Hippo substantiates this theory by quoting 1Cor 7:25b: “I give my 
opinion as one who by the Lord’s mercy is trustworthy”.69 In this perspective, 
grace transforms bad will into good will. Although Augustine believes that it 
is true that the orientation of human hearts is in God’s hands and He directs 
it in accordance with His own will6C as written in Prov 21:1: “A king’s heart is 
channelled water in the hand of the Lord; God directs it where he pleases”, he 
still insists on the freedom of human will as a second fact given by Scripture. 
Augustine never tried to define more precisely the correlation between these 
two truths of Scripture because he was convinced that their inner mutual re-
lation is concealed to us.

Shortly after writing the treatise and the departure of the two monks, monk 
Florus came to Hippo Regius, bringing the abbot’s explanatory letter (ep. 
2166I) to Augustine. (e epistle proves that Augustine’s work De gratia et libe-
ro arbitrio was accepted in the monastery with satisfaction. Its last sentences 
also tell us that the monastery was very probably not governed by Augustine’s 
rule Praeceptum, which we may deduce from the fact that the title abbas is not 
typical for Augustine and the abbot requires certain explanations regarding 
their own rule at the end of the letter.6J 

Furthermore, Augustine learned indirectly through this monk about a new 
problem in Hadrumetum monastery. After reading the treatise De gratia et 
libero arbitrio, one of the monks (quendam) argued that, if the issue of grace 
should really be explained according to Augustine, the abbot should not repri-
mand anybody, because the one who was guilty simply lacked the grace given 
by God; thus, the abbot should only pray that the grace of God would be 

69 gr. et lib. arb. 14, 28, BA 24, p. 150 – 152.
6C gr. et lib. arb. 21, 43, BA 24, p. 196: « His et talibus testimoniis diuinorum eloquiorum, 

quae omnia commemorare nimis longum est, satis, quantum existimo, manifestatur, 
operari Deum in cordibus hominum ad inclinandas eorum uoluntates quocumque 
uoluerit, siue ad bona pro sua misericordia, siue ad mala pro meritis eorum, iudicio utique 
suo aliquando aperto, aliquando occulto, semper tamen iusto. Fixum enim debet esse et 
immobile in corde uestro, quia non est iniquitas apud Deum. »

6I ep. 216, BA 24, p. 216 – 227.
6J ep. 216, 6, BA 24, p. 226.



– 33 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

given to a guilty man, so that he could fulfil the order.6K It is this objection 
we can thank for one of the most complex of Augustine’s works on grace, De 
correptione et gratia (years 426–427), which was sent to the monastery along 
with an accompanying letter (ep. 216A).

We have no later messages from the monastery of Hadrumetum and we 
can only presume that the crisis passed. It seems that the monastery survived 
the subsequent period of Vandalic oppression. Besides, its existence is men-
tioned in historical resources of 525. Crisis broke out somewhere else – in the 
southern part of France, among theologians of Marseille. Let us get back to 
the monks of Hadrumetum, as their reaction requires an explanation of their 
theological background.

1.3. The theology of Augustine’s opponents in Hadrumetum

Who were these monks? And what was their ideal theological world like? Ab-
bot Valentinus calls them imperiti (ep. 216, 2) and ignari (ep. 216, 6). If we 
consider the fact that the monks in the monastery knew nothing of Pela-
gianism and the priest Januarius o)ered recommendations regarding the read-
ings appropriate for them at the end of his letter7L, we can assume that they 
were simple men not very educated in theology; men completely dedicated to 
ascetism, whose world started to crumble when they read the letter of Augus-
tine addressed to Sixtus.7, 

No documents written by the monks of Hadrumetum have been left to us, 
only several questions answered by Augustine in his two treatises addressed 
to Hadrumetum. However, we do have several texts by Prosper in which he 
presents the theology of Marseille masters, including Cassian, who rejected the 
ideas of the treatise De correptione et gratia and to whom Augustine dedicated 
his two later works De praedestinatione sanctorum (On the Predestination of 
the Saints) and De dono perseuerantiae (On the Gift of Perseverance). Hence, 

6K retr. 2, 67, BA 12, p. 558: « Rursus ad eosdem scripsi alterum librum quem: “De 
correptione et gratia” praenotaui, cum mihi nuntiatum esset dixisse ibi quemdam, 
neminem corripiendum, si Dei praecepta non facit, sed pro illo ut faciat tantummodo 
orandum [...] »

7L BA 24, p. 244.
7, Cf.: « Nunc autem ueniunt plerumque ad hanc professionem seruitutis Dei et ex conditione 

seruili, uel etiam liberti, uel propter hoc a dominis liberati siue liberandi, et ex uita rusticana, 
et ex opificum exercitatione et plebeio labore, tanto utique felicius quanto fortius educati: 
qui si non admittantur, graue delictum est. » (op. mon. 22, 25, CSEL 41, p. 570.) 



– 34 –

Milo& Lichner SJ

we can presume that the worldview of the Marseille monks was not very dis-
tant from that of the monks of Hadrumetum. 

Aside from this, both groups had many points in common with Augustine. 
(ey aUrmed that we had all sinned in Adam, like Augustine; they aUrmed 
that salvation is achieved through baptism, like Augustine; they believed that 
the number of the saved would not be great, just like Augustine76; but they 
had a di)erent opinion regarding the means of salvation. According to the 
theologians of Marseille, one is saved through his or her free response to God’s 
gift of rebirth in baptism, achieving salvation through ascetic life based on his 
or her own e)ort. (eir conception of monastic life was strongly voluntarist 
and based on one’s own personal merits. We can assume that the monks of 
Hadrumetum shared the same opinion.

(e monastic movement flourished at the end of the 5th and the beginning 
of the 6th centuries in both the East and the West77 and seems to have followed 
a previous period of martyrdom that had culminated only several decades ago. 
In his treatise De opere monachorum, Augustine notes that monks come from 
various social layers.78 (ey saw themselves as the direct followers of martyrs 
from the period of persecution of Christians and, in documents from those 
times, we find descriptions like martyrium sine cruore or sine sanguine.79 An 
ascetic volitive approach towards salvation was rather standard among monks 
and lay people at the end of the 4th century. For example, we might mention 
the correspondence of St. Jerome, who advised Julia Eustochium to learn “the 
holy pride” and to realise that she was better than other Christians: disce in hac 
parte superbiam sanctam, scito te illis esse meliorem.7C Although others such as 
Pelagius and Julian of Eclanum would never agree with such words, we know 
that both of them turned exclusively to Christians coming from the aristocra-

76 Cf.: „et sine illo Sacramento nemo intret in regnum Dei“ – corrept. 8, 19, BA 24, p. 308. 
77 Cf. JBV?-3 B-: Moines et rigoristes en Occident. In: J--M- M-?, et al. 

(eds.), Naissance d’une chrétienté (250–430) : Histoire du christianisme des origines à nos 
jours. II, Paris: Desclée, 1995, p. 747–768.

78 op. mon. 22, 25, BA 3, p. 386: « Nunc autem ueniunt plerumque ad hanc professionem 
seruitutis Dei et ex conditione seruili, uel etiam liberti, uel propter hoc a Dominis liberati 
siue liberandi, et ex uita rusticana, et ex opificum exercitatione et plebeio labore, tanto 
utique felicius quanto fortius educati: qui si non admittantur, graue delictum est. »

79 Cf. R.-2 M?3: "e End of Ancient Christianity. Cambridge University Press, 1990, 
p. 63–83; JBV?-3 B-: Moines et rigoristes en Occident. In: Naissance d’une chrétienté 
(250–430) : Histoire du christianisme des origines à nos jours. II. op. cit., p. 747–768. 

7C H-.;, ep. 22,16, CSEL 54, p. 163.



– 35 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

cy and invited them to become a spiritual elite for Christianity, in accordance 
with their aristocratic origin.7I

(us, Augustine’s words about the merits of a man before God must be 
interpreted in the context of the rejection of a form of Christianity that ex-
cessively emphasises the volitive aspect at the expense of undeserved grace. 
If actually doing the deeds of love opened the way to salvation, what would 
be the di)erence between a New Testament Pharisee who claims the right to 
salvation on the basis of his good deeds and an ascetic monk who claims the 
same on the basis of good spiritual deeds? Accordingly, I am convinced that 
Augustine does not o)er a universal teaching on grace, but o)ers reaction to a 
concrete form of asceticism in his times. 

(e theologian of Hippo addressed the treatise on De correptione et gratia 
to the monks of Hadrumetum and through them also to Christians who were 
fully engaged in an ascetic way of life. He emphasises that we all belong to a 
“mass of perdition” (massa perditionis), from which we cannot be saved on the 
basis of our origin or ascetic performance, but only by God’s mercy. In this 
respect I recall that it was Albert De Veer who pointed out that the term “mas-
sa” is not a concept that expresses a number. It is a concept that underlines 
an origin - the common substance inherent to all people.7J Hence, Augustine 
uses this word in the sense of ancient Latin translations of the letters of the 
apostle Paul, where this term had been used to describe a primary material 
used by potters in their work (e. g. Rom 9:21: “Or does not the potter have a 
right over the clay to make out of the same lump one vessel for a noble purpose 
and another of an ignoble one?”) or to prepare the dough for bread (1Cor 5:6: 
“Your boasting is not appropriate. Do you not know that a little yeast leavens 
all the dough?”).

1.4. Augustine’s inspiration to write DE CORREPTIONE ET GRATIA

In addition to the moral and ascetic background of the issue of grace, it is 
necessary to consider Augustine’s initial position. If he says that adiutorium 
quo is given only to predestined ones, it is crucial to consider his “eschatolog-
ical point of view”, that is, that he talks about victorious grace and invincible 
power from an eschatological, retrospective point of view. Only when a man 

7I Cf. J--M- S:;2.: Les virtuoses et la multitude : Aspects sociaux de la controverse 
entre Augustin et les pélagiens. Grenoble, Éditions JérWme Millon, 2005. 

7J Cf. A:-2 D- V--: Massa perditionis. In: BA, 22, p. 736.



– 36 –

Milo& Lichner SJ

wins over temptation does he retrospectively acknowledge in humility that the 
grace of God was strong inside of him and that he won thanks to this grace. It 
would be wrong to think that grace struggles with the human will and only be-
comes victorious when that will is defeated. (e human will is the instrument 
of God’s grace that works in the form of small touches. When the will resists 
temptation, grace becomes invincible, because it struggled and won out, not 
against will but with its help. It becomes adiutorium quo, grace by the means 
of which victory is achieved: grace has won because will has won.

 However, this does not mean that Augustine did not know any other grace 
but the “e)ective” one (given this attribute by scholastics on the basis of in-
correct interpretation of Augustine). He knew that we do not always listen to 
God and that in this sense, grace does not always lead us to the deeds to which 
it primarily directs us. Nonetheless, I dare to insist that the principal idea of 
Augustine is the humble attitude of a man who accepts the salvation of God 
for free, regardless of his ascetic merits. Such a man knows that he would nev-
er be able to reach salvation by himself and that he must not be emancipated 
from God. 

(is fundamental position of Augustine’s was explicitly described in his 
other treatise written to Julian of Eclanum, a supporter of the principle of free 
will that allows people to emancipate themselves from God (libertas arbitrii 
qua a Deo emancipatus homo: c. Iul. Imp. I, 78), which is an opinion absolutely 
unacceptable to Augustine. In a similar spirit, right at the beginning of De 
correptione, Augustine mentions the authority of God, from which we should 
not emancipate ourselves if we want to reach salvation.7K In this context, Au-
gustinian analyses o)ered by Pierre-Marie Hombert are interesting. (ey em-
phasise that the essential aspect of Augustine’s teaching on predestination is 
the guidance of a man towards humility.8L

D. D- B.-A2.- -2 F2

After the comments presented above, we can now turn to the main topic of 
this discourse. (e treatise focuses on the idea of the absolute superiority of 
grace and on the fact that despite this status, it is not enough just to command 

7K corrept. 1,1, BA 24, p. 268–269.
8L P---M- H.;-2: Gloria Gratiae : Se glorifier en Dieu, principe et fin de la théologie 

augustinienne de la grâce. Paris, Institut d’Études Augustiniennes, 1996, p. 332.



– 37 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

people to do good deeds, but also necessary to encourage them or reprimand 
those who fail to do so.8,

2.1. Objections against rebuke

Augustine starts his treatise with a reminder of the fundamental idea of his 
previous work: the absolute superiority of grace over law. (e truth is that 
law brings knowledge but only grace o)ers the ability to avoid evil and do 
good.86 Grace is an internal help of God designed for man, so that his free 
will is inclined to do good. In addition, grace gives birth to the desire to do 
good deeds.87 In this regard, Augustine bases his work mainly on 2Cor 13:7 
“But we pray to God that you may not do evil, not that we may appear to have 
passed the test but that you may do what is right”, which he understood in the 
sense that Paul asked for  grace to be given to his faithful but did not cease to 
rebuke, instruct and encourage them.88

If it is true, the first objection would be that if, according to Paul, the grace 
of God does all this inside of us, why is there a commandment to do good? Au-
gustine rejects this objection, according to which guidance and prayer would 
be redundant. Grace does not sentence people to passivity. (ey are internally 
moved to be active, not to remain passive and do nothing (aguntur enim ut 
agant non ut ipsi nihil agant). If they do not have grace, they are supposed to 

8, Cf. V.:- H. D-B.::: Gratia. In: AL, 3, 2004, p. 182–242; A/.: Z?;-::-: 
Correptione et gratia (De-). In: AL, 2, 2004, p. 39–46; L- KE.G: Milost a vůle 
podle Augustina. Praha : Oikoymenh, 2006, p. 267–273; P---M- H.;-2: Gloria 
Gratiae : Se glorifier en Dieu, principe et fin de la théologie augustinienne de la grâce. op.cit., 
p. 253–339. 

86 corrept. 1, 2; BA 24, p. 270–271: « Qui ergo legitime lege utitur, discit in ea malum et 
bonum, et non confidens in uirtute sua confugit ad gratiam, qua praestante declinet a 
malo, et faciat bonum. »

87 corrept. 2, 3, BA 24, p. 272–273: « Intellegenda est enim gratia Dei per Iesum Christum 
Dominum nostrum, qua sola homines liberantur a malo, et sine qua nullum prorsus siue 
cogitando, siue uolendo et amando, siue agendo faciunt bonum: non solum ut monstrante 
ipsa quid faciendum sit sciant, uerum etiam ut praestante ipsa faciant cum dilectione quod 
sciunt. »

88 corrept. 2, 3, BA 24, p. 272–273: « Et tamen etiam loquebatur eis, et faciebat illa omnia 
quae commemoraui: monebat, docebat, hortabatur, increpabat; sed sciebat haec omnia 
non ualere, quae plantando et rigando faciebat in aperto, nisi eum pro illis exaudiret 
orantem, qui dat incrementum in occulto. »



– 38 –

Milo& Lichner SJ

ask for it in prayer.89 From this point of view, commandment and instruction 
are perfectly justified within the system of grace.

But what to do - continues the argument of the monks of Hadrumetum - if 
the one whom we want to reprimand, does not receive the grace of God to 
do good? Does it make a di)erence if his superior reprimands him? Augustine 
replies that it is right to rebuke, because the guilty person decided for evil of 
his own will (tuum quippe uitium est quod malus es8C) and this rebuke may 
turn out to be salvific. A reproof makes the sinner realise the abhorrence of his 
sin, which can awaken his desire to change and to pray for grace.8I Of course, 
the success of rebuke and subsequent repentance depends on God’s grace, as 
pointed out by Augustine on the basis of 2Tim 2:25-26: “...correcting op-
ponents with kindness. It may be that God will grant them repentance that 
leads to knowledge of the truth and that they may return to their senses out 
of the devil’s snare, where they are entrapped by him, for his will”8J. Although 
we do not know the result of our rebuke and prayer and cannot explain why 
some people convert and others do not, it is necessary to continue with both 
of them.8K

But the monks of Hadrumetum continue: If Paul’s first sentences in 1Cor 
4:7 are true (“Who confers distinction upon you? What do you possess that 

89 corrept. 2, 4, BA 24, p. 274–275: « Sed potius intellegant, si filii Dei sunt, spiritu Dei se agi, 
ut quod agendum est agant; et cum egerint, illi a quo aguntur gratias agant. Aguntur enim 
ut agant, non ut ipsi nihil agant; et ad hoc eis ostenditur quid agere debeant, ut quando 
id agunt sicut agendum est, id est, cum dilectione et delectatione iustitiae, suauitatem 
quam dedit Dominus, ut terra eorum daret fructum suum, accepisse se gaudeant. Quando 
autem non agunt, siue omnino non faciendo, siue non ex caritate faciendo, orent, ut 
quod nondum habent accipiant. Quid enim habebunt, quod non accepturi sunt? aut quid 
habent, quod non acceperunt. »

8C corrept. 4, 6, BA 24, p. 278–279.
8I corrept. 5, 7, BA 24, p. 278–279: « Non uis enim tibi tua uitia demonstrari; non uis 

ut feriantur, fiatque tibi utilis dolor, quo medicum quaeras; non uis tibi tu ipse ostendi, 
ut cum deformem te uides, reformatorem desideres, eique supplices, ne in illa remaneas 
foeditate. » 

8J corrept. 5, 7, BA 24, p. 280–281: « Haec est correptionis utilitas, quae nunc maior, nunc 
minor pro peccatorum diuersitate salubriter adhibetur; et tunc est salubris, quando 
supernus medicus respicit. Non enim aliquid proficit, nisi cum facit ut peccati sui quemque 
poeniteat. (...) Unde et apostolus Paulus posteaquam dixit, cum modestia corripiendos 
esse diuersa sentientes, protinus addidit: Ne quando det eis Deus poenitentiam ad 
cognoscendam ueritatem, et resipiscant de diaboli laqueis. » 

8K corrept. 5, 8, BA 24, p. 282–281.



– 39 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

you have not received? But if you have received it, why are you boasting as if 
you did not receive it?”), then when someone does not obey God, it is because 
he has not received the gift of obedience from Him. (us, does it make sense 
to reprimand him?

Augustine’s explanation is rooted in theological anthropology. God created 
the first man without sin. (erefore, sin has its origin in a man who volun-
tarily turned away from God. Because (as Paul writes) we have sinned through 
Adam (Rom 5:12), unbaptised persons may be reprimanded as well – at least 
for the consequences of original sin – in the hope that this rebuke may lead to 
the salvific conversion of sinners.9L If we talk about the sins of baptised per-
sons, Augustine believes that they have been given grace but lost it as a result 
of their sins, and they should be reprimanded in the hope that they will repent 
of their evil deeds.9,

2.2. Perseverance as a gift of God

At this point, Augustine himself submits a new argument against rebuke: 
namely, that the sinner does not bear any responsibility for his repeated fall 
into sin, because, although he received “faith working through love” (as it is 
written in Gal 5:6c), he did not receive the gift of perseverance to the end (us-
que ad finem perseuerantiam), which makes it impossible for him to persevere. 
How can we reprimand someone who did not persevere because he had not 
received the gift of perseverance from God – the origin of all gifts?96 

(is serious objection is answered by Augustine aUrmatively when he 
writes that perseverance (perseuerantia) is indeed the gift of God (magnum esse 
dei munus) as it is written in Jas 1:17: “All good giving and every perfect gift is 

9L corrept. 6, 9, BA 24, p. 284–285: « Ac per hoc prima prauitas qua Deo non obeditur, 
ab homine est; quia ex rectitudine, in qua eum Deus primitus fecit, sua mala uoluntate 
decidens, prauus e)ectus est. An uero ideo prauitas ista corripienda non est in homine, 
quia non eius propria qui corripitur, sed communis est omnibus? (...) Peccata quidem ista 
originalia ideo dicuntur aliena, quod ea singuli de parentibus trahunt: sed non sine causa 
dicuntur et nostra, quia in illo uno omnes, sicut dicit Apostolus, peccauerunt. Corripiatur 
ergo origo damnabilis, ut ex dolore correptionis uoluntas regenerationis oriatur (...). »

9, corrept. 6, 9, BA 24, p. 286–287: « Qui si correptione compunctus salubriter ingemit, et ad 
similia bona opera uel etiam meliora reuertitur, nempe hic apertissime utilitas correptionis 
apparet. »

96 corrept. 6, 10, BA 24, p. 286–287.



– 40 –

Milo& Lichner SJ

from above, coming down from the Father of lights”.97 In spite of this, rebuke 
is legitimate, since the one who does evil, does it willingly and there is still 
hope that God might grant him the gift of repentance. Augustine’s conviction 
is rooted in 2Tim 2:25-26: “it may be that God will grant them repentance 
that leads to knowledge of the truth”. Augustine is strongly convinced that 
many biblical quotations such as the words of Christ addressed to Peter: (“But 
I have prayed that your own faith may not fail”, Lk 22:32), clearly indicate 
that Christ actually prayed for Peter’s perseverance.98 If one asks why a person 
who received the grace of rebirth in baptism did not also receive the grace 
of faith, Augustine directs his answer to the gift of faith: some may not have 
received the gift of faith and others may not have received the gift of persever-
ance in faith. If someone receives the gift of baptism, it is given to him for free 
as the grace of the Saviour.99 Humanity is currently on the level described by 
Augustine as perditionis massa. Hence, God is obliged neither to give faith nor 
to grant perseverance in faith. Our inner connection with Adam means that 
we are guilty before God and have no “legal” right to claim his love.9C

2.3. "e mystery of how free predestination by God is salvific for us

In another part of his treatise, Augustine deals with the mystery of the infal-
lible and supremely free predestination of God, commenting upon the well-
known verses of the Letter to the Romans 8:28-30:

“We know that all things work for good for those who love God, who 
are called according to his purpose. For those he foreknew he also pre-
destined to be conformed to the image of his Son, so that he might be 
the firstborn among many brothers. And those he predestined he also 
called; and those he called he also justified; and those he justified he also 
glorified.”9I

97 corrept. 6, 10, BA 24, p. 288–289.
98 corrept. 6, 10, BA 24, p. 288–292.
99 corrept. 7, 12, BA 24, p. 294–295.
9C corrept. 7, 12-13, BA 24, p. 294–296.
9I corrept. 7, 14, BA 24, p. 296–299. Augustine uses this version of the letter to the Romans 

8:28-30 „Scimus quoniam diligentibus Deum omnia cooperatur in bonum, his qui 
secundum propositum uocati sunt: quoniam quos ante praesciuit, et praedestinauit 
conformes imaginis Filii sui, ut sit ipse primogenitus in multos fratribus: quos autem 
praedestinauit, illos et uocauit; quos autem uocauit, ipsos et iustificauit; quos autem 



– 41 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

Augustine understood this text in the sense that before the very beginning of 
history, God called some people on the basis of his decision (secundum prop-
ositum), i.e. on the basis of his free choice not influenced by human deeds.9J 
Persons chosen this way cannot be damned and they have a share in all the 
blessings necessary for eternal salvation. Jesus prays to his Father for the pre-
destined ones, that none of them is lost and that they may all reach eternal 
life. In evidence, Jn 6:39a: “And this is the will of the one who sent me, that 
I should not lose anything of what he gave me”, supplemented by Jn 3:15b: 
“so that everyone who believes in him may have eternal life”.9K

Augustine’s thinking is influenced by the verse from Mt 22:14b (“Many are 
invited, but few are chosen”) that helps him to interpret Rom 8:28-30. For 
this reason, he discerns between those who are only invited (uocati) and those 
who are elected (electi). None of the predestined ones can be lost, because it 
would mean that God is fallible.CL

To prove that his interpretation is correct, Augustine paraphrases a verse 
from Wis 4:10-11: “(e one who pleased God was loved, living among sin-
ners, was transported. Snatched away, lest wickedness pervert his mind or de-
ceit beguile his soul”.C, Augustine continues in the line of his predecessor 
CyprianC6, according to whom the premature death of an adult person is the 
manifestation of God’s grace. Anne-Marie La Bonnardière points out that Au-
gustine often connects this text with the verse from Rom 11:33. He uses it 
to justify the refusal to explore God’s will, because according to Augustine, 
not knowing this is salvific for a man (sed hoc quoque nobis saluberrimum esse 
credamus).C7

iustificauit, ipsos et glorificauit“; cf. G-.F-3 F.::-2: (Deus) omnia cooperatur in 
bonum, Rom. 8,28 : Les citations du verset chez Augustin. In: Sacris erudiri, 37, p. 33–55; 
FX.3-J.3-A1 T1./: Grâce opérante et grâce coopérante selon saint Augustin. 
In: Note complémentaire 4, BA 24, p. 776.

9J corrept. 7,13, BA 24, p. 296–297.
9K corrept. 9, 21-22, BA 24, p. 314–315.
CL corrept. 7, 14, BA 24, p. 298–300: « Multi uocati, pauci electi. Quicumque enim electi, sine 

dubio etiam uocati: non autem quicumque uocati, consequenter electi. Illi ergo electi, ut 
saepe dictum est, qui secundum propositum uocati, qui etiam praedestinati atque praesciti. 
Horum si quisquam perit, fallitur Deus: sed nemo eorum perit, quia non fallitur Deus. »

C, corrept. 8, 19, BA 24, p. 308–311: « Neque enim hoc non donat Deus quibus uoluerit, aut 
uero scriptura illa mentitur, quae de morte uelut immatura hominis iusti ait: “Raptus est, 
ne malitia mutaret intellectum eius, aut ne fictio deciperet animam eius”. »

C6 CA?3: De mortalitate 23, CSEL 3A, p. 311.
C7 corrept. 8, 17, BA 24, p. 304–305.



– 42 –

Milo& Lichner SJ

Of course, one would like to know the key according to which God chooses 
and distributes grace of perseverance. However, Augustine rejects the right-
eousness of this claim, because people are not capable of penetrating the es-
sence of God. To confirm this theory, he quotes a verse from Rom 11:33: “Oh, 
the depth of the riches and wisdom and knowledge of God! How inscrutable 
are his judgements and how unsearchable his ways!”.C8 At the same time, Au-
gustine warns that this must not lead us to the wrong interpretation of Christ’s 
prayer for Peter in the sense that Peter’s perseverance depended on his will and 
not on the prayer of Christ. (us, we do not receive grace through human 
will, but through grace we obtain freedom; and upon grace we receive the gift 
of delectable perpetuation (delectabilem perpetuitatem) and insuperable forti-
tude (insuperabilem fortitudinem) to persevere.C9

Augustine’s argument, according to which neither the deaths of children 
of Christian parents who die unbaptised nor the gift of baptism granted to 
children of non-believers, testifies to the absence of merits of the former or 
the presence of merits of the latterCC, can easily be transposed to the level of 
monastic life. A monk who might consider his life to be ascetic and holy must 
realise that his stability in spiritual life is the result of sheer grace granted to 
him without preliminary merits. Consequently, he ought to remain humble 
because the gift of perseverance in the good does not necessarily mean the gift 
of ultimate perseverance. We do not know if somebody is predestined or not. 

C8 corrept. 8, 17, BA 24, p. 304–305: « O altitudo diuitiarum sapientiae et scientiae Dei! 
quam inscrutabilia sunt iudicia eius, et inuestigabiles uiae eius! »

C9 corrept. 8, 17, BA 24, p. 304–305: « Rogaui pro te, Petre, ne deficiat fides tua? An audebis 
dicere etiam rogante Christo ne deficeret fides Petri, defecturam fuisse si Petrus eam deficere 
uoluisset, hoc est, si eam usque in finem perseuerare noluisset? quasi aliud Petrus ullo 
modo uellet, quam pro illo Christus rogasset ut uellet. Quando rogauit ergo ne fides eius 
deficeret, quid aliud rogauit, nisi ut haberet in fide liberrimam, fortissimam, inuictissimam, 
perseuerantissimam uoluntatem? Ecce quemadmodum secundum gratiam Dei, non contra 
eam, libertas defenditur uoluntatis. Voluntas quippe humana non libertate consequitur 
gratiam, sed gratia potius libertatem, et ut perseueret delectabilem perpetuitatem, et 
insuperabilem fortitudinem. »

CC corrept. 8, 18, BA 24, p. 306–307: « [...] quod filios quosdam amicorum suorum, hoc 
est regeneratorum bonorumque fidelium, sine baptismo hinc parvulos exeuntes, quibus 
utique si uellet huius lauacri gratiam procuraret, in cuius potestate sunt omnia, alienat 
a regno suo, quo parentes mittit illorum, et quosdam filios inimicorum suorum facit in 
manus Christianorum uenire, et per hoc lauacrum introducit in regnum, a quo eorum 
parentes alieni sunt, cum et illis malum, et istis bonum meritum nullum sit paruulis, ex 
eorum propria uoluntate. »



– 43 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

(is is something that we find out later, after his departure from the monas-
tery. In this way, Augustine interprets the verse from 1Jn 2:19.CI 

Hence, our spiritual life must be lived in a certain kind of “salvific fear” 
recommended by Paul in Phil 2:12-13, since God is the one who works in us 
both the desire and the action. Augustine often returns to the topic of “salvific 
fear”. He uses it to address his theological message to those who are considered 
to be more saintly and ascetic. Humility, trust and hope in God – these are 
necessary Augustinian prerequisites to lead a saintly life and persevere in it. 
(is conclusion leads the theologian of Hippo to return to the primary topic 
of the necessity of rebuke. Rebuke always serves good to those who are invited 
upon God’s decision, including rebuke etiam quod corripitur. (erefore, su-
periors should reprimand with love, though they may not know whether the 
reprimanded person belongs to the elect of God. If he does, this is the way 
to receive the grace of God. If he does not, then to rebuke means to judge.CJ

2.4. Monastic humility and Adam’s refusal to be humble 

In the core part of the treatise De correptione et gratia, Augustine deals with the 
issue of the non-perseverance of our forefather Adam and the support given to 
him by God.CK An interesting question is why Augustine in his work dedicated 
to reproof in the monastery pays so much attention to Adam. He mentions 
one peculiar objection in this regard: God does not owe anything to anyone; 
he is not obliged to grant the gift of perseverance to anybody; but why wasn’t 
this gift granted to Adam? (is objection is based on the fact that hereditary 

CI corrept. 9, 20, BA 24, p. 312–313.
CJ corrept. 9, 25, BA 24, p. 324–326: « Nemo ergo dicat non esse corripiendum qui exorbitat 

de uia iusta, sed ei reditum et perseuerantiam a Domino tantum esse poscendam (...) 
Si enim secundum propositum uocatus est iste, procul dubio illi, etiam quod corripitur, 
Deus cooperatur in bonum. Utrum autem ita sit uocatus, quoniam qui corripit nescit, 
faciat ipse cum caritate quod scit esse faciendum: scit enim talem corripiendum, facturo 
Deo aut misericordiam, aut iudicium: misericordiam quidem, si a massa perditionis ille 
qui corripitur, gratiae largitate discretus est, et non est inter uasa irae quae perfecta sunt 
in perditionem, sed inter uasa misericordiae quae praeparauit Deus in gloriam; iudicium 
uero, si in illis est damnatus, in his non est praedestinatus. »

CK Cf. J- L-.?:-: Essai sur la responsabilité du pécheur dans la réflexion de saint 
Augustin. In: AM, 3, p. 287.



– 44 –

Milo& Lichner SJ

guilt is based on Adam’s fall and its consequences. Did Adam receive the grace 
of the gift of perseverance? If he did, why didn’t he persevere?IL

Augustine points to the fall and perseverance of angels: some of them fell of 
their own will, others persevered in truth and received the gift of never falling 
again - the gift that would have been given to the devil and his angels as well 
if they had remained faithful.I, Likewise, Adam was invested with free will, so 
he could (if he wanted to) persevere in justice (in statu recto). But he allowed 
his free will to turn away from God (per liberum arbitrium Deum deseruit), so 
he was punished and the whole human race was punished through him. As 
a result, even if God does not deliver anyone, nobody could criticise His just 
judgement.I6

What kind of grace did Adam have? Could he theoretically have done with-
out it, relying only on his free will? Augustine answers that Adam did have 
grace, but of a di)erent kind (magnam, sed disparem), because he was not 
experiencing the war between his flesh and his spirit, which, according to 
Augustine, is described in Rom 7:23-25: “But I see in my members another 
principle at war with the law of my mind, taking me captive to the law of sin 
that dwells in my members. Miserable one that I am! Who will deliver me 
from this mortal body? (anks be to God through Jesus Christ our Lord. 
(erefore, I myself, with my mind, serve the law of God but, with my flesh, 
the law of sin”.I7 

IL corrept. 10, 26, BA 24, p. 328–329: « Quomodo enim et accepisset perseuerantiam, et non 
perseuerasset? Porro, si propterea non habuit, quia non accepit, quid ipse non perseuerando 
peccauit, qui perseuerantiam non accepit? Neque enim dici potest, ideo non accepisse, 
quia non est discretus a massa perditionis gratiae largitate. Nondum quippe erat illa in 
genere humano perditionis massa antequam peccasset, ex quo tracta est origo uitiata. »

I, corrept. 10, 27, BA 24, p. 330–331: « Ceteri autem per ipsum liberum arbitrium in ueritate 
steterunt, eamque de suo casu numquam futuro certissimam scire meruerunt. (...) Certum 
est igitur hoc eos nosse per speciem, quod nos per fidem, nullam scilicet ruinam cuiusquam 
sancti angeli iam futuram. »

I6 corrept. 10, 28, BA 24, p. 332–333: « In quo statu recto ac sine uitio, si per ipsum liberum 
arbitrium manere uoluisset, profecto sine ullo mortis et infelicitatis exexperimento, 
acciperet illam, merito huius permansionis, beatitudinis plenitudinem, qua et sancti Angeli 
sunt beati, id est, ut cadere non posset ulterius, et hoc certissime sciret. (...) Quia uero 
per liberum arbitrium Deum deseruit, iustum iudicium Dei expertus est, ut cum tota sua 
stirpe, quae in illo adhuc posita tota cum illo peccauerat, damnaretur. (...) Unde etiamsi 
nullus liberaretur, iustum Dei iudicium nemo iuste reprehenderet. »

I7 corrept. 11, 29, BA 24, p. 334–335: « Ille uero nulla tali rixa de se ipso aduersus se ipsum 
tentatus atque turbatus, in illo beatitudinis loco sua secum pace fruebatur. »



– 45 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

(at is why, also, grace given to contemporary people is more powerful 
(potentiore gratia). It means participation on the grace of Jesus Christ who 
received it for free thanks to his connection with the Word of God; grace that 
kept the human side of Christ in the state of unshakeable justice. (rough this 
Mediator who could never become evil, God makes those whom He redeemed 
from evil by His blood, everlastingly good.I8

Adam had grace in which if he willed to abide, he would never be evil. He 
did not have to ask God to give him the grace of good will; however, he could 
freely reject the assistance of God.I9 Adam decided to forsake this assistance 
and he remained forsaken (se deseruit, et desertus est). (e grace granted to 
Adam didn’t give him the will to want good, whereas we are granted grace 
by which we desire good.IC So, is God guilty of not having given the grace of 
desire to Adam?

No, because Augustine says not that Adam didn’t need God’s assistance to 
do good, but emphasises that he didn’t lack this aid. Adam didn’t need the 
grace of desire because he was in a di)erent condition than we are today; 
neither did he need to demand this grace. (is wasn’t because he could do 
without it, but because it was at hand for him – accessible (quia non deerat).II 
While we pray to praise God and ask for grace, Adam’s prayer was the prayer 
of praise. As Augustine aUrms, Adam did not have to beg for grace because 
it was right beside him.IJ Adam did not have to pray like we do in the Lord’s 

I8 corrept. 11, 30, BA 24, p. 336–337: « Deus ergo naturam nostram, id est animam 
rationalem carcarnemque hominis Christi suscepit, susceptione singulariter mirabili uel 
mirabiliter singulari, ut nullis iustitiae suae praecedentibus meritis Filius Dei sic esset ab 
initio quo esse homo coepisset, ut ipse et Verbum quod sine initio est, una persona esset. 
(...) Ista natiuitas profecto gratuita coniunxit in unitate personae hominem Deo, carnem 
Verbo. Istam natiuitatem bona opera secuta sunt, non bona opera meruerunt. (...) Per hunc 
Mediatorem Deus ostendit eos, quos eius sanguine redemit, facere se ex malis deinceps in 
aeternum bonos, quem sic suscepit, ut numquam esset malus, nec ex malo factus semper 
esset bonus. »

I9 ench. 28, 107, BA 9, p. 298–299: « Sic ergo factus est homo rectus, ut et manere in ea 
rectitudine posset non sine adjutorio diuino, et suo fieri peruersus arbitrio ».

IC corrept. 11, 31, BA 24, p. 338–339.
II corrept. 11, 32, BA 24, p. 340–341. Cf. P---M- H.;-2: Gloria Gratiae : Se 

glorifier en Dieu, principe et fin de la théologie augustinienne de la grâce. op. cit., p. 294, note. 
133.

IJ corrept. 11, 32, BA 24, p. 342–343: « Fit quippe in nobis per hanc Dei gratiam in bono 
recipiendo et perseueranter tenendo, non solum posse quod uolumus, uerum etiam uelle 
quod possumus. Quod non fuit in homine primo: unum enim horum in illo fuit, alterum 



– 46 –

Milo& Lichner SJ

prayer: “but deliver us from evil”. Neither had he to cry for help, but he should 
have acknowledged that it was the gift of God. What Augustine wants to say 
is that if Adam persevered, which he could have done, he could boast not in 
himself but only in God.

(us, Adam could have been more saintly than us, but he could not be 
less dependent on the grace of God. It is hard for us to imagine Adam eman-
cipated from God in Eden. In the fourteenth book of De ciuitate Dei, dated 
by Gustave Bardy approximately to the year 420 (though it could have been 
written laterIK), Augustine clearly says that even in Eden it was unthinkable 
for a man to live well without the assistance of God.JL (e principle of the 
sovereignty of God’s grace did not exist only after Adam’s fall; even the angels 
who persevered were supposed to testify that “whoever boasts, should boast 
in the Lord” (1Cor 1:31). Further, I am convinced that this is the reason why 
Augustine wrote around the year 417 in the twelfth book of De ciuitate Dei, 
that good angels are “amplius adiuti” (“more strongly aided”).J,

However, it was necessary for Adam to acknowledge that this grace is also 
the gift of God. According to my interpretation, the fact that Augustine as-
serted that God’s assistance was given as grace (secundum gratiam) and not as a 
reward (secundum debitum)J6 must not lead us to the conclusion that God had 

non fuit. Namque ut reciperet bonum, gratia non egebat, quia nondum perdiderat; ut autem 
in eo permaneret, egebat adiutorio gratiae, sine quo id omnino non posset; et acceperat 
posse si uellet, sed non habuit uelle quod posset: nam si habuisset, perseuerasset. ». cf. J- 
C1--: Les deux économies de la grâce d’après le De correptione et gratia. In: BA, 24, note. 
11, p. 796.

IK Cf. G?32G B/: Introduction. In: BA, 33, p. 29.
JL ciu. XIV, 27, BA 35, p. 462–463: « [...] ita bene uiuere sine adiutorio, etiam in Paradiso 

non erat in potestate [...] » cf. G?32G B/: Introduction. In: BA, p. 28.
J, ciu. XII, 9, 1, BA 35, p. 174–176: « Isti autem, qui, cum boni creati essent, tamen mali 

sunt [mala propria uoluntate, quam bona natura non fecit, nisi cum a bono sponte defecit, 
ut mali causa non sit bonum, sed defectus a bono], aut minorem acceperunt diuini amoris 
gratiam quam illi, qui in eadem perstiterunt, aut si utrique boni aequaliter creati sunt, istis 
mala uoluntate cadentibus illi amplius adiuti ad eam beatitudinis plenitudinem, unde se 
numquam casuros certissimi fierent, peruenerunt; sicut iam etiam in libro, quem sequitur 
iste, tractauimus. »

J6 corrept. 11, 32, BA 24, p. 340–341: « Nunc autem quibus deest tale adiutorium, iam poena 
peccati est: quibus autem datur, secundum gratiam datur, non secundum debitum; et tanto 
amplius datur per Iesum Christum Dominum nostrum, quibus id dare Deo placuit, ut 
non solum adist sine quo permanere non possumus, etiam si uelimus, uerum etiam tantum 
ac tale sit, ut uelimus. »



– 47 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

to grant necessary assistance to Adam. Adam received grace as well (secundum 
gratiam); Augustine wanted only to suggest that if Adam persevered, he should 
have boasted in the Lord. In Augustinian theology, it is unimaginable that 
God should have to give Himself or that He should give something to a man. 
God gives Himself only because he loves people and if he “owes” anything, he 
owes it within love – the only power urging Him to do things.

I think that the best explanation of this issue can be found in the second 
book of "e Sentences by Peter Lombard, in which he describes the case of 
Adam and his perseverance in the following way: “He truly had nothing to 
move his legs without grace that operates and cooperates, but he still had 
something upon which he could remain standing.”J7 (anks to grace, Adam 
was able to not turn away from God (discedit a Deo), but he was not able to 
walk without Him any further; he could not do good to boast in himself. 
Hence, humility was supposed to be Adam’s virtue. It is also our virtue today, 
but to a much wider extent, because we are in the position of sinners.

Humility was supposed to be Adam’s crucial virtue, the same virtue that 
should have been natural for Christians. As Henri Lubac commented, “... one 
more reason to be humble, but not more humble than Adam”.J8 (is points 
to the fact that humility is not the result of original sin. True and genuine hu-
mility has its roots in Eden and Adam should have been humble before his sin. 
Humility is not a negative virtue testifying to human disability; quite the con-
trary – it transforms into praise, because people acknowledge that they have 
been created by God and that he created them for Himself. Augustine writes 

J7 P-2- L.;/: Sententiarum quatuor libri II, distinctio 29,1, PL 192, col. 719: « Non 
enim habebat quo pedem mouere posset sine gratiae operantis et cooperantis auxilio; 
habuit tamen quo poterat stare. » Porov. Sententiarum quatuor libri II, distinctio 24, 1, 
PL 192, col. 701–702: « [...] datum est per gratiam auxilium, et collata est potentia per 
quam poterat stare, id est, non declinare ab eo quod acceperat; sed non poterat proficere 
in tantum, ut per gratiam creationis sine alia mereri salutem ualeret. Poterat quidem per 
illud auxilium gratiae creationis resistere malo, sed non perficere bonum. Poterat tamen per 
illud bene uiuere quodammodo, qui poterat uiuere sine peccato; sed non poterat sine alio 
gratiae adiutorio spiritualiter uiuere, quo uitam mereretur aeternam [...] His testimoniis 
euidenter monstratur quod homo rectitudinem et bonam uoluntatem in creatione accepit, 
atque auxilium quo stare potuit. » Cf. H- D- L?B: Augustinisme et théologie moderne, 
p. 124, note. 3.

J8 H- D- L?B: Augustinisme et théologie moderne. Paris, Cerf, 2008, p. 121: „(...) à un 
titre de plus être humble, mais non plus humble.“



– 48 –

Milo& Lichner SJ

in his ConfessionesJ9 that man has been created for God to praise Him, and he 
should acknowledge it. I would like to point out that humility is humilitas in 
the Latin language, derived from the word humus – soil. A humble man is a 
man whose life is rooted in the soil - therefore, he is not God.

2.4.1. Adiutorium sine quo non and adiutorium quo

To explain this issue in a better way, Augustine distinguishes between God’s 
assistance by grace without which something does not happen (adiutorium 
sine quo non), and that through which something happens (adiutorium quo). 
He likens this to the example of food without which it is impossible to live, 
though the presence of food will not preserve the life of a person who wants 
to die.JC

(e first grace was given to Adam as the grace of perseverance, without 
which he would not have been able to persevere despite having free will. It was 
not a kind of assistance by grace that would enable him to persevere. But to 
the predestined ones God gives grace adiutorium quo that provides them with 
perseverance.JI Augustine’s argument is based on two verses of Jn 15:5b.16a: 
“... because without me you can do nothing.” “It was not you who chose me, 
but I who chose you and appointed you to go and bear fruit that will remain.” 
According to Augustine, people need the assistance of grace to be able to face 
the temptations that oppress them. (at is why, once this liberating grace 

J9 conf. I, 1, 1, BA 13, p. 272–273: « Tu excitas, ut laudare te delectat, quia fecisti nos ad te et 
inquietum est cor nostrum, donec requiescat in te. »

JC corrept. 12, 34, BA 24, p. 342: « Itemque ipsa adiutoria distinguenda sunt. Aliud est 
adiutorium sine quo aliquid non fit, et aliud est adiutorium quo aliquid fit. Nam sine 
alimentis non possumus uiuere, nec tamen cum adfuerint alimenta, eis fit ut uiuat qui 
mori uoluerit. Ergo adiutorium alimentorum est sine quo non fit, non quo fit ut uiuamus. 
(...) Alimenta uero non consequenter faciunt ut homo uiuat; sed tamen sine illis non potest 
uiuere. » cf. J.3-A1 L433:: De correptione et gratia (Ueber Zurechtweisung und Gnade). 
In: Augustinus Handbuch. op.cit., p. 343.

JI corrept. 12, 34, BA 24, p. 346: « Primo itaque homini (...) datum est adiutorium 
perseuerantiae, non quo fieret ut perseueraret, sed sine quo per liberum arbitrium 
perseuerare non posset. Nunc uero sanctis in regnum Dei per gratiam Dei praedestinatis, 
non tale adiutorium perseuerantiae datur, sed tale ut eis perseuerantia ipsa donetur: non 
solum ut sine isto dono perseuerantes esse non possint, uerum etiam ut per hoc donum 
non nisi perseuerantes sint. »



– 49 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

makes them good, it preserves their goodness to the end.JJ Hence, the bishop 
of Hippo arrives at the following spiritual attitude: man really has no reason to 
boast before God. Augustine supports his arguments with one of his favourite 
quotations from 1Cor 1:31: “Whoever boasts, should boast in the Lord.”JK

Adiutorium sine quo non, the grace once granted to Adam is henceforth 
granted to other people. In addition, according to Augustine, God also gives 
his elect adiutorium quo, thanks to which the elect irreversibly and insuperably 
(indeclinabiliter et insuperabiliter) win out over temptation.KL

2.5. "e limited number of those who receive grace

In regard to the number of persons to whom God gives the grace adiutorium 
quo, Augustine believes that their quantity is fixed.K, (is part of his teaching 
provoked the disagreement of the monks of Hadrumetum. Why bother with 
the spiritual battle in the monastery if a man who wins over temptation can-
not change this fixed number?

If we are to understand Augustine’s vocabulary, it is necessary to consider 
several facts. (e number of people who are granted the assistance of the grace 
adiutorium quo is fixed.K6 Augustine’s vocabulary is anti-Manichean in this 

JJ corrept. 12, 35, BA 24, p. 348: « Maior quippe libertas est necessaria aduersus tot et tantas 
tentationes, quae in paradiso non fuerunt, dono perseuerantiae munita atque firmata, ut 
cum omnibus amoribus, terroribus, erroribus suis uincatur hic mundus: hoc sanctorum 
martyria docuerunt. »

JK corrept. 12, 37, BA 24, p. 352–354: « lacuit enim Deo, quo maxime humanae superbiam 
praesumptionis exstingueret, ut non glorietur omnis caro coram ipso, id est, omnis homo. 
(...) ta ergo non gloriatur omnis caro coram ipso. Non enim gloriantur iniusti, qui non 
habent unde; nec iusti, quia ex ipso habent unde, nec habent gloriam suam nisi ipsum, 
cui dicunt: Gloria mea, et exaltans caput meum. Ac per hoc ad omnem hominem pertinet 
quod scriptum est: Ut non glorietur omnis caro coram ipso. Ad iustos autem illud: Qui 
gloriatur, in Domino glorietur. »

KL corrept. 12, 38, BA 24, p. 356: « Subuentum est igitur infirmitati uoluntatis humanae, 
ut diuina gratia indeclinabiliter et insuperabiliter ageretur; et ideo, quamuis infirma, non 
tamen deficeret, neque aduersitate aliqua uinceretur. » Cf. C.: H3.: Delectatio 
uictrix : Gracia y libertad en san Agustin. In: Augustinus, 40, 1995, p. 105–110.

K, corrept. 13, 39, BA 24, p. 358–359: « Haec de his loquor, qui praedestinati sunt in regnum 
Dei, quorum ita certus est numerus, ut nec addatur eis quisquam, nec minuatur ex eis 
[...] ».

K6 corrept. 13, 39, BA 24, p. 358–359: « Haec de his loquor, qui praedestinati sunt in regnum 
Dei, quorum ita certus est numerus, ut nec addatur eis quisquam, nec minuatur ex eis 
(...). »



– 50 –

Milo& Lichner SJ

regard: there is only one God who rules over everything and there is no other 
god who could influence his decisions or modify them. (is is why the theo-
logian of Hippo insists on the number (numerus) determined by God, who nec 
addatur – nec minuatur. Augustine distinguishes between two ontologically 
di)erent systems that cannot be mixed. (ere is the decision of God to create 
mankind and save it, the decision from eternity. (is decision of God exists 
in a changeless presence along with the last judgement and final glorification 
of the predestined ones: this is the fixed number mentioned above. It appears 
that for this reason, the will of God is certain (certa) and very e)ective (e(-
cacissima). (en, there is a historical temporality, in which the “first” part of 
God’s decision is made and developed. (e history of salvation “takes place” 
within temporality, but from God’s point of view, the beginning and the end 
of this history have already been “decided”. (us, the action of God is not 
stipulated by chronological time, because time itself and the people who live 
in it have been created by God, too. (e fixed number of people who will be 
saved and condemned is not based on the decision of predestination but on 
foreknowledge of God, because the beginning and the end of the history of 
salvation is “one mere moment” for God.

If we want to understand Augustine, we must not put “atemporal” decisions 
of God on the same level as the ways in which we come to know them in time. 
In addition, it is important to mention that Augustine does not talk about 
ante praeuisa merita (previous to any foreseen merits), nor about post praeuisa 
merita (subsequent upon God’s foreknowledge of man’s merits). (eologically, 
he acknowledges only sine ullis praecedentibus meritis (without any previous 
merits)K7 (e statement that the grace adiutorium quo is given to the elect is 
made from God’s point of view, not that of humanity. Augustine points to the 
fact that God’s decision about the number of the predestined is hidden mainly 
for spiritual reasons, so that people do not become conceited (ne forte quis 
extollatur).K8 (is uncertainty does not leave any space for spiritual conceit, 
because believers do not know whether they belong to the group of the predes-
tined or not: the conceit of an ascetic man, as well as the despair of a sinner, are 
eliminated. Nobody knows whether another person is or is not predestined. 
If it was not like this, nobody would preserve the attitude of fear, which Au-

K7 Cf. AF.32. TAY: S. Agostino : Introduzione alla dotrina della Grazia II, p. 181–187.
K8 corrept. 13, 40, BA 24, p. 360–361.



– 51 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

gustine believes to be very useful in the battle against conceit.K9 Augustine was 
convinced that spiritual life may result in a certain kind of false certainty based 
on one’s own merits, which leads to conceit (ut superbiam possit generare secu-
ritas), and wanted to avoid this danger. True certainty can only relate to angels 
who persevere and it will be granted to people at the end of time.

2.8. 1Tim 2:4 – Pastoral practice and predestination

After this explanation of predestination, Augustine returns to the original is-
sue of the monks of Hadrumetum, emphasizing that rebuke not only isn’t in 
contradiction with his teaching on undeservable grace, but it actually works to 
the benefit of it. For the predestined, rebuke is “salubre medicamentum”, while 
for the others it is “poenale tormentum”.KC But how should we understand the 
biblical verse from 1Tim 2:4: “who wills everyone to be saved and to come 
to knowledge of the truth”, according to which God wants the salvation of 
all people? In his treatise De correptione et gratia, as well as in his earlier work 
Enchiridion, Augustine o)ers a rather restrictive exegesisKI, according to which 
the word omnes (all) means all predestined, that is, those who will actually 
reach eternal salvation.

What led him to such an exegesis? Apart from other reasons, Augustine 
draws inspiration from certain verses of the Bible, for example from Lk 11:42: 
“You pay tithes... of every garden herb” – omne olus” and 1Cor 10:33: “just as 
I try to please everyone in every way” – Sicut et ego omnibus per omnia placeoKJ, 
where omnes has a substitutive meaning. In this treatise, Augustine under-
stands the verse from 1Tim 2:4 in the way that the elect belong to various 
groups of people.KK But Augustine’s attitude often changed, o)ering various 
di)erent understandings of this verse. For example, in the epistle No. 217, 19 

K9 corrept. 13, 40, BA 24, p. 360–361: « Nam propter huius utilitatem secreti, ne forte quis 
extollatur, sed omnes etiam qui bene currunt timeant, dum occultum est qui perueniant 
[...] Quorum si nemini contigisset, tamdiu haberent homines istum saluberrimum 
timorem, quo uitium elationis opprimitur […] ».

KC corrept. 14, 43, BA 24, p. 366–367: « (...) ut si is qui corripitur, ad praedestinatorum 
numerum pertinet, sit ei correptio salubre medicamentum; si autem non pertinet, sit ei 
correptio poenale tormentum. »

KI ench. 103, 27, BA 9, p. 289–293.
KJ corrept. 14, 44, BA 24, p. 368.
KK ench. 27,103, BA 9, p. 288–293. 



– 52 –

Milo& Lichner SJ

addressed to Vitalis (between the years 426 – 428), Augustine expresses his 
opinion that only people whose salvation is desired by God will be saved.,LL

But how to perform pastoral care on the basis of such an exegesis? Accord-
ing to Augustine, it is necessary that pastoral action be based on inner desire 
for the salvation of all people. (is attitude should be natural for every Chris-
tian and the desire for the salvation of one’s neighbour should inspire every 
regulation of the Church, including the one concerning punishment. Pun-
ishment described by Augustine as damnatio, which includes excomunicatio 
of lay people, proiicere of monks or degradatio of priests (ecclesial relevance of 
punishments is basically the same), always aims at the chastening of sinners.,L, 
But because we do not know who belongs to the number of the predestined, 
Augustine says it is our duty to be inspired by the example of Jesus Christ who 
died “pro omnibus” on the cross and, to strive for the salvation of all people 
through our prayer and rebuke.,L6

In general, Augustine’s thinking is influenced by his Manichean past and by 
his battle against the Manicheans when he paid more attention to the concrete 
e)ectiveness and the power of God’s decision. His past did not allow him to 
acknowledge a theological possibility of the situation in which God would 
want to save certain people but he would not succeed, because he would be 
influenced by some kind of external power stronger than Himself. Augustine 
says that God does whatever He desires and He does not desire anything that 

,LL ep. 217, 19, CSEL 57, p. 417: « Sed sicut illud quod dictum est: “omnes in Christo 
uiuificabuntur”, cum tam multi aeterna morte puniantur, ideo dictum est, quia omnes 
quicumque uitam aeternam percipiunt, non percipiunt nisi in Christo: ita quod dictum 
est, “omnes homines uult Deus saluos fieri”, cum tam multos nolit saluos fieri, ideo 
dictum est, quia omnes qui salui fiunt, nisi ipso uolente non fiunt; et si quo alio modo 
illa uerba apostolica intellegi possunt, ut tamen huic apertissimae ueritati, in qua uidemus 
tam multos, uolentibus hominibus, sed Deo nolente, saluos non fieri, contraria esse non 
possint. »

,L, corrept. 14, 46, BA 24, p. 372–374: « Quia et ipsa quae damnatio nominatur, quam facit 
episcopale iudicium, qua poena in Ecclesia nulla maior est, potest, si Deus uoluerit, in 
correptionem saluberrimam cedere atque proficere. Neque enim scimus quid contingat 
sequenti die; aut ante finem uitae huius de aliquo desperandum est (...) ab illo, cui nihil est 
impossibile, ipsa forsitan separatione sanandam. »

,L6 corrept. 14, 46, BA 24, p. 374: « Nescientes enim quis pertineat ad praedestinatorum 
numerum, quis non pertineat, sic aUci debemus caritatis a)ectu, ut omnes uelimus saluos 
fieri. (...) Ad nos ergo qui nescimus quisnam sit filius pacis, aut non sit, pertinet nullum 
exceptum facere, nullumque discernere; sed uelle omnes saluos fieri, quibus praedicamus 
hanc pacem. »



– 53 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

he does not do. (e Psalm 135:6 taught him that “omnia quae uoluit, fecit” 
(whatever the Lord desires he does),L7. (at is why, he emphasizes that God 
has the power to move the human heart the way He desires.,L8 However, on 
the other hand, we need to realize that Augustine would never accept a God 
who would behave in an arbitrary way. God always acts with love and under 
its influence. (e idea presented in De correptione et gratia is clear: Holy Scrip-
ture does not allow us to think that one could live holy earthly life and deserve 
eternal life only thanks to his own e)ort, without the assistance of God’s grace. 

According to the Augustinian theology of monastic life, monks do not de-
serve the grace of religious life, they do not deserve the grace of holy life and 
they do not deserve the grace of perseverance in such a life to the end. People 
only receive this gift thanks to God’s grace. (ey can do nothing to deserve 
it and they can do nothing to deserve perseverance. (erefore, they cannot 
boast about living holy life. In this regard, I would like to draw attention 
to the opinion of Jean-Marie Salamito, according to which we can assume 
that Augustine, Julian of Eclanum and the monks of Marseille maintained 
the same theological position regarding the small number of chosen and saved 
people.,L9 And we can also assume that the monks of Hadrumetum shared 
the same attitude. We can see that Augustine does not disclaim the general 
principle of salvation. He rejects a certain kind of monastic Pharisaism, which 
we understand as a concept according to which salvation is the reward given 
by God who MUST grant it to anyone who deserves it. What would be the 
di)erence between a Pharisee of the New Testament who wants to reach salva-
tion only thanks to his own e)ort, and a monk who wants to obtain it thanks 
to the quality of his spiritual life, if God was obliged to grant salvation to both 
of them?

(e theologian of Hippo concludes his work with one more interesting exe-
gesis of this biblical passage that has not been thoroughly examined within the 
framework of the Augustinian corpus, yet. According to this interpretation, 
although we do not know who will be saved, God commands us to desire the 
salvation of all people with whom we get in touch. God Himself awakens this 
desire inside of us by pouring the love of the Holy Spirit into our hearts (para-

,L7 ench. 24, 97, BA 9, p. 274–275.
,L8 corrept. 14, 45, BA 24, p. 370–371: « Numquid aliquis dicturus est, non iturum fuisse cum 

Saul, quemquam eorum quorum tetigit corda Dominus ut irent cum illo; aut isse aliquem 
pestilentium, quorum ut hoc facerent corda non tetigit? »

,L9 J--M- S:;2.: Les virtuoses et la multitude. Aspects sociaux de la controverse entre 
Augustin et les pélagiens, p. 276.



– 54 –

Milo& Lichner SJ

phrasing Augustine’s favourite quotation from Rom 5:5: “the love of God has 
been poured out into our hearts through the holy Spirit that has been given to 
us”). Augustine quotes the verse from Gal 4:6: “As proof that you are children, 
God sent the spirit of his Son into our hearts, crying out, Abba, Father!”, along 
with the verse from Rom 8:15: “but you received a spirit of adoption, through 
which we cry, Abba, Father!”, explaining that the Spirit of God, whom we 
received, awakens our desire for the salvation of all people. Hence, God de-
serves and wants the salvation of all people and He wants to achieve it through 
us.,LC (is final exegesis of Augustine becomes theologically very interesting 
if we take into account another of his favourite quotations from Prov 8,35 
(quoted according to Septuaginta): praeparatus uoluntas a Domino – the will is 
prepared by the Lord.

How should we understand that God prepares our will for the desire by 
pouring the Holy Spirit out into our hearts where he awakens our thirst for the 
salvation of all mankind, if God’s grace is not given in vain!? Do we find some 
unexpected extension of Augustine’s attitude here? Unfortunately, Augustine 
will not be able to answer this question, but it would be interesting to interpret 
the teaching on grace from this point of view. It would not be the first time 
that Augustine had left several unfinished thoughts, some of which have been 
adopted by later theologians and some have not.

M. C.B:?3.

In conclusion, I would like to stress my crucial argument that the intention 
of the treatise De correptione et gratia is not to elaborate some abstract theory 
of predestination, but to lead people to inner conversion and to the humble 
reception of Christ’s grace. When Augustine talks about predestination in his 
work De praedestinatione sanctorum, each passage ends with a quotation from 
Eph 2:(8)9: “For by grace you have been saved through faith, and this is not 

,LC corrept. 14, 47, BA 24, p. 376–377: « Quia ergo nos qui salui futuri sint nescientes, omnes 
quibus praedicamus hanc pacem saluos fieri uelle Deus iubet, et ipse in nobis hoc operatur, 
di)undendo istam caritatem in cordibus nostris per Spiritum Sanctum qui datus est nobis, 
potest etiam sic intellegi quod omnes homines Deus uult saluos fieri, quoniam nos facit 
uelle: sicut misit Spiritum Filii sui clamantem: Abba, Pater, id est, nos clamare facientem. 
De ipso quippe Spiritu, alio loco dicit: Accepimus Spiritum adoptionis filiorum, in quo 
clamamus: Abba, Pater. Nos ergo clamamus, sed ille clamare dictus est, qui eUcit ut 
clamemus. »



– 55 –

Possible New Understandings of the !eology of Grace

from you; it is the gift of God; it is not from works, so no one may boast”. 
(erefore, Augustine’s theory on grace should be understood in the spiritual 
context of the speech on conceit and humility.,LI (e theology of grace and 
predestination seen through the prism of religious life prevents monks from 
considering themselves to be the creators of their own salvation, independent-
ly from God. When it comes to salvation, monks are only left with insecurity 
(insecuritas). To underline this fact, Augustine insists that we have all sinned in 
Adam. (e monk to whom the theologian of Hippo addresses his treatise On 
grace and rebuke, cannot be sure of his own salvation, in spite of all his e)orts. 
Furthermore, he has no right to claim the love of God. He cannot boast about 
his deeds, because he does not know if he is predestined. His life is situated in 
the historical and spiritual position between “being able not to sin/being able 
not to die” (posse non peccare/posse non mori) and the eschatological completion 
of “not being able to sin/not being able to die” (non posse peccare/non posse 
mori): his position is defined as “not being able not to sin/not being able not 
to die” (non posse non peccare/non posse non mori).,LJ Humility of heart is the 
only virtue that remains. A humble monk behaves in a humble way, praying 
and reprimanding his brothers and desiring their salvation. I believe that Au-
gustine’s attitude towards predestination was best expressed by François Cayré: 
“Live as if you were predestined to find out one day that you really are.”,LK

,LI praed. sanct. 2, 6, BA 24, p. 474–475: « Cauendum est, fratres dilecti a Deo, ne homo 
se extollat aduersus Deum, cum se dicit facere quod promisit Deus »; praed. sanct. 7, 12, 
BA 24, p. 500–501; praed. sanct., 10, 19, BA 24, p. 522–523; perseu. 14, 36, BA 24, p. 
684–686: « Nec rursus, praedicatione fidei proficientis et usque ad ultimum permanentis, 
impedienda est praedicatio praedestinationis, ut qui fideliter et obedienter uiuit, non de 
ipsa obedientia tamquam de suo non accepto bono extollatur, sed qui gloriatur, in Domino 
glorietur »; perseu. 22, 59, BA 24, p. 742–744: « Si qui autem adhuc in peccatorum 
damnabilium delectatione remoramini, apprehendite saluberrimam disciplinam; quod 
tamen cum feceritis, nolite extolli quasi de operibus uestris, aut gloriari quasi hoc non 
acceperitis: “Deus est enim qui operatur in uobis et uelle et operari”, pro bona uoluntate 
[...] ».

,LJ corrept. 12, 33, BA 24, p. 344–345; ciu. XXII, 30, 3, BA 37, p. 710–711; cf. V22.. 
G.33: L’antropologia cristiana negli scritti di Agostino (De gratia et libero arbitrio, De 
correptione et gratia). In: Studi storico religiosi, IV/1, p. 104–108.

,LK FX.3 C5: Patrologie et Histoire des dogmes I. Paris, 1953, p. 816–817: « Vivez en 
prédestinés pour apprendre un jour que vous l’étiez. »



– 56 –

 Sapientiana 12 (2019/2) 56–74.

A köztes idő és tisztulás  
a jelenkori román ortodox eszkatológiában

A/!3 S.:B3

Abstract
In this paper, I intend to present the Romanian Orthodox perspective of indi-
vidual judgement and purification. Romanian eschatology is an integral part 
of the general Orthodox teaching about the salvation of the human being, 
but we can discover some specific elements, such as the tradition of the twen-
ty tolls during the path of soul after the death of the body. Another specific 
element of this theology is the definite refusal of apocatastasis represented by 
some Russian theologians. We cannot ignore the Orthodox criticism  regarding 
Purgatory, therefore, this paper will also address this issue. 

Keywords: intermediate time, Orthodox eschatology, Dumitru St)niloae, apoca-
tastasis, purgatory.
Kulcsszavak: köztes id!, ortodox eszkatológia, Dumitru St)niloae, apokatasztázis, 
tisztítótűz.

B-G--2O

Az ortodox egyház tanításában az eszkatológia két jól elkülöníthető síkra oszlik: 
az első, egyéni ítéletre (köztes idő) és a második, egyetemes ítéletre (végidő). 
A kettő között időbeli és minőségi átmenet van, anélkül, hogy az átmenet kü-
lönálló eszkatológiai síkot alkotna. Vagyis a keleti egyház tanrendszere határo-
zottan elutasítja a purgatórium fogalmát, és az elutasítás mentén apologetikus 
és polemikus jelleget ölt az eszkatológiája, azaz amint rendszeres teológiájának 
jelentős része, úgy az üdvösségtana is más felekezetekkel és vallásokkal szembe-

A/!3 S.:B3, a kolozsvári BabeZ–Bolyai Tudományegyetem Római Katolikus Teológia Karának 
tanársegédje; andrasszabolcs78@gmail.com.



– 57 –

A köztes id! és tisztulás a jelenkori román ortodox eszkatológiában 

ni hitvédelmi tanítások mentén fejlődött. Itt az első, egyéni sík különböző ve-
tületeit fogom megvizsgálni, külön kitérve a katolikus purgatóriumtan kritiká-
jára, valamint a dogmatika keretein kívül eső néhány egyházi hagyományra is. 
A következőkben elsősorban a román teológia műveire alapozom az ortodox 
egyéni eszkatológia ismertetését, de szükségszerű más teológusok véleményét 
is figyelembe venni, mert a román teológusok nemcsak a katolikus teológiá-
val dialogizálnak vagy polemizálnak, hanem hittestvéreikkel is (elsősorban az 
orosz teológia megnyilatkozásaira reflektálnak). Az ortodox-katolikus vitapon-
toknál igyekszem röviden a katolikus álláspontot is ismertetni.

0. A -;- 3.3  -F5 53 -F-2-;-3 =25:-2 E-3[:235F5-:  
 2-32 1:!:

A neves román ortodox teológus, Dumitru Stăniloae, szerint a történelem a 
teremtéstől az utolsó napig három jól elkülöníthető szakaszra oszlik: a terem-
téstől Krisztusig, Krisztustól a jelen világ végéig és az eszkaton. A három sza-
kaszban Krisztus által részt vesz minden megkeresztelt ember, míg a szentség 
nélkülieknek értelemszerűen a második szakasz kimarad, mert nem Krisztussal 
élnek a világban. Hk sem kerülhetik el a végítéletet, amikor mindenki szembe-
sül Isten Fiával. Ez a harmadik szakasz teszi értelmessé és megérthetővé az első 
kettőt, azaz az eszkatonban válik világossá Jézus Krisztus egyetlen megváltó 
küldetése, aki által az ember a megistenülés (teózis) útjára léphet.6 Általában a 

, Az erdélyi Vledény községben született 1903-ban. Több nyugat- és kelet-európai egyetemen 
folytatott tanulmányokat, tehetségére korán felfigyeltek. A bukovinai Csernovitzben szerzett 
doktori fokozatot, miközben megnősült és ortodox pappá szentelték. Nagyszebenben, 
majd Bukarestben tanított. A II. világháború előtt közel állt a vasgárdista (szélsőjobboldali 
félkatonai szervezet) csoportokhoz, ezért a kommunista rendszer idején börtönbe 
zárták. Onnan szabadulva az 1980-as évekig aktív tagja volt az európai ökumenikus 
bizottságoknak. A rendszerváltás után visszatért nacionalista és görögkatolikus-ellenes 
nézeteihez. Teológiájára nagy hatással volt Palamasz Szent Gergely és más bizánci szerzők 
munkássága, ezért a neopalamita irányzat egyik legjelentősebb képviselőjének tekintik. 
Habár bizonyos kérdésekben szélsőséges nézeteket vallott, mégis a jelenkori ortodox 
teológia egyik legjelentősebb képviselőjének tekinthető, mert munkásságával az ortodoxia 
szintézisét alkotta meg közérthető, olvasmányos nyelven. 1993-ban halt meg.

6 D?;2? S2]:.-: Teologia Dogmatic) Ortodox) [Ortodox dogmatikus teológia], vol. 3, 
ed. a II-a, IBMBOR, BucureZti, 1997, 144. Alexander Schmemann ortodox teológus 
személyes álláspontot fogalmaz meg az ortodoxiában általánosan elfogadott nézettel 
szemben: az eszkatológia kiüresedésének tartja az imént felvázolt népszerű történelmi 



– 58 –

András Szabolcs

halált tekintjük életünk végső korlátjának, tehát a hozzá való viszonyunkat is 
új megközelítésbe kell helyezni.

A halál megnyitja az utat az ember előtt, hogy elinduljon élete harmadik, 
végső és örök szakaszán. Életünk ezen mozzanata a legtöbb embert megré-
miszti, a biológiai szétesés (porrá válás) a megsemmisülés lehetőségét jeleníti 
meg korunk embere számára, ezért fél a haláltól. Ezzel az érzéssel még az is 
megküzd, akinek utolsó évei, napjai betegségek okozta fájdalmak közt telnek. 
A keresztény számára a halál azonban egy ajtó, amelyen átlépve elindul a Jézus 
Krisztussal való örök kommunióra.7

A halálban csupán a test lép az átalakulás útjára, ideiglenesen elválva a lé-
lektől, majd az idők végén, az egyetemes ítélet napján újra találkozik a kettő 
egymással. A biológiai halálban lecsupaszított lélek szembe találja magát az 
örökkévalósággal, de még nem tapasztalhatja meg annak teljességét, hanem 
még mindig az örök feltámadás vágyában ég. Olyan pillanata ez a megszakítás 
nélkül zajló életünknek, amikor magával a Teremtővel, az élet és halál Urá-
val találkozunk elszámolásra.8 Nézőpont kérdése, hogy a halált szakadéknak 
vagy hídnak tekintjük-e, viszont mindenképp át kell lépnünk rajta, és akkor 
minden titok végleg megszűnik. Talán ez az ember igazi félelme, holott a fel-
szabadulás örömét kell, hogy jelentse, hiszen végre megértjük létünk értelmét 
és célirányát: a transzcendens Isten közösségre hív egyenként és közösségként 
minden embert. Tehát a lineáris történelem második szakaszába ágyazott éle-
tünk egyszeri és megismételhetetlen ajándék a Teremtőtől, hogy válaszoljunk 
a meghívásra, ami fölöslegessé teszi, hogy újra és újra bejárjuk ugyanazt az 
életszakaszt (azaz az ortodoxia elutasítja a reinkarnációtant). A halál pillanatá-
ban az ember teljes valójával, minden tulajdonságával, múltjával, jelenével, a 
jövőbe vetett reményével készül a számadásra, és értelmetlen olyan ismétlésben 
(reinkarnációban) reménykedni, amely törli a személyiségünket alkotó tulaj-
donságainkat. Isten így szeret minket, jó és rossz döntéseinkkel együtt, ezért a 

felosztást, mert elszakítja egymástól az eszkatológiát és a jelent. Bírálja azt az álláspontot, 
miszerint az újszövetségi apokaliptika célja csupán a római és világi birodalom elutasítása 
volna, amellyel szemben csupán egy idealisztikus és utópikus jövőképet kapnánk. 
Ennek következtében az eszkatológia a teológia legzavarosabb területe lett. A:-/- 
SB1;-;: Biseric), lume, misiune [Egyház, világ, misszió], Reintegrarea, Alba-Iulia, 
2006, 45. (ford. Maria Vin_eler)

7 I. Z]F- – I3/. T./.: Dogmatica ortodox) [Ortodox dogmatika], RenaZterea, 
Cluj-Napoca, 2009, 293.

8 I. B: Tratat de teologie dogmatic) și ecumenic) [Dogmatikus és ökumenikus teológiai 
kézikönyv], România CreZtină, BucureZti, 1999, 195.



– 59 –

A köztes id! és tisztulás a jelenkori román ortodox eszkatológiában 

halál a találkozás mozzanata, amelyet sem siettetni, sem késleltetni nem kell, 
hanem Istenbe vetett bizalommal fogadni.9

Abban nincs egyetértés az ortodox teológusok között, hogy már a teremtés-
kor halandóként jelent-e meg az ember Isten tervében, vagy az ősbűn elköve-
tése által vált azzá, de abban mindenképp egyetértenek, hogy a halálhoz való 
viszonyulás a bűn által romlott meg. Stăniloae szerint úgy a bűn, mint a halál 
a szabad akarat, az isteni tudás megszerzésének vágyából származik, míg Ion 
Bria szerint az ősbűn és a halál között áll fenn az ok-okozati viszony.C A bűn 
elkövetésének képessége a szabad akaratból forrásozik, emiatt minden ember a 
bűnbeesés óta a rossz elkövetésének hajlamával születik. Ebben a kontextusban 
a halál egy lehetőség, hiszen elhal az ember azon része, vagyis a teste, amelyhez 
a bűnt kötik, így a lélek felszabadulva állhat Isten elé.I Véleményem szerint az 
az álláspont, amely a bűnösséget elsősorban a testhez köti, nem jellemző álta-
lában az ortodoxiára, hanem a palamita irányzat véleményét tükrözi.J Az isteni 
energiák már a halál előtt elindíthatják a lelket a megtisztulás és megistenülés 
(teózis) útján, a test halála csupán egy mozzanata annak a folyamatnak, amely 
a második, egyetemes ítéletkor a test feltámadásával és a teózis betetőzésével ér 
véget. Az eszkatológikus metamorfózis első állomása tehát a test halála, amikor 
egyértelmű lesz, hogy a lélek halhatatlan. A katolikus teológia az isteni energi-
át, tevékenységet megszentelő kegyelemként értelmezi, amely által a megtérő 
ember (lélek és test felbonthatatlan egysége) visszatalál Istenhez.

Stăniloae itt él a lehetőséggel, hogy bírálja azokat a protestáns szerzőket (pél-
dául Luthert), akik az Ószövetségre hivatkozva azt állítják, hogy a test halála 

9 D?;2? S2]:.-: Teologia Dogmatic) Ortodox), i. m., 146. Stăniloae egy fontos és 
tanulságos dologra hívja fel a figyelmet: a halálfélelem Isten léte melletti bizonyíték: az ember 
rádöbben, hogy nem teljes jogú ura saját életének. D?;2? S2]:.-: Spiritualitatea 
ortodox). Ascetica și mistica [Ortodox lelkiség. Aszkézis és misztika], EIBMBOR, BucureZti, 
1992, 102.

C I. B: Dicţionar de teologie ortodox), EIBMBOR, BucureZti, 1994.
I J--C:?/- LB1-2: Tradiţia ortodox) despre viaţa de dup) moarte [A halál utáni életr!l 

szóló ortodox hagyomány], trad.: Marinela Bojin, Sofia – BucureZti, 2006, 7.
J A 14. században élt Palamasz Szent Gergely szerzetes hosszú vitát folytatott Kalábriai 

Barlaámmal Isten megismerhetőségéről. Mivel az utóbbi kizárt bármilyen objektív 
istenismereti lehetőséget, Palamasz a heszükhaszta szerzetesek Krisztus-imája alapján 
kidolgozta az ún. teremtetlen energiák tanát. Eszerint Isten nem lépi át transzcendenciája 
határát, de az üdvtörténetbe behatoló energiái által az ember megtapasztalhatja az ő 
megváltó tevékenységét. A palamita teológia ezt a tapasztalatot azért tulajdonítja az örök 
energiáknak, nem pedig a Szentléleknek, hogy megmaradjon az üdvökonómia és az isteni 
immanencia közötti határ.



– 60 –

András Szabolcs

és az egyetemes ítélet közötti időszakban a lélek egy seol-szerű állapotban, alva 
várják a jobb sorsot. Ez ellentétben áll Isten örök cselekvő szeretetével, amelyre 
csak éber lélekkel lehet válaszolni. Sőt, a lélek felszabadul a testi korlátokból, 
a memória, a lelki látás, a valóságérzékelés fokozottan élesebbé válik ebben az 
állapotban, az egyéni ítélet előtt álló ember jobban és őszintébben felismer-
heti méltatlanságát Isten előtt, és annál inkább vágyakozni fog a Jézussal való 
közösségre. Természetes, hogy emiatt a halál félelmetesnek tűnhet az igaz em-
ber számára is, hiszen egy új életformánk kezdetéről is szó van.K A test halála 
ajándék az ember számára, mert ha testileg is halhatatlan volna, természetéből 
adódóan dölyfössé válna, istennek tartaná magát. A testi mulandóság ráébreszt 
minket az Istentől való függésünkre, és a lélek őszinte magába nézését ered-
ményezi. Ioan TeZu megállapítja, hogy a sorsa alakulásán gondolkodó ember 
megérti, minden nap meghal az elkövetett bűneivel, és ez Istennel szembeni 
félelmet szül benne.,L A test halála egybeesik azzal a pillanattal, amikor a lélek 
elhagyja az anyagi világot, de ez az ember üdvösségét szolgálja, mert az örök-
kévalóság részese lesz. A bűn teszi félelmetessé az élet ezen mozzanatát: ami 
természetes kellene legyen, az ember számára tragédiát jelent, hisz szembe kell 
nézzen saját tetteinek, bűneinek következményeivel.,,

A testi halál az emberi élet új szakaszának kezdete: az ember félelemmel te-
kint erre a pillanatra, mert elkerülhetetlen a számadás. A félelem azonban nem 
megalapozott, hiszen nem az élet végéről van szó, hanem életünk szakaszos 
megújulásáról, a túlvilág részleges megtapasztalásáról. Ugyanis az a tapasztalat 
akkor lesz teljes, amikor az embert alkotó lelki-testi egység az idők végezetén 
helyreáll. Addig viszont egyénileg kell az embernek szembenézni saját addigi 
„hozományával”, amit földi élete során cselekedetei és hite által felhalmozott. 

D. A P 5:-2 -:3O :5A53-:  -F5 =25:-2

Az ortodox gondolkodók között is felbukkan a gondolat, amellyel találkozha-
tunk más felekezetű és világi szerzőknél is, miszerint már a tulajdonképpeni 
halál pillanata előtt elkezdődik az ember visszatekintése földi pályafutására, így 

K D?;2? S2]:.-: Teologia Dogmatic) Ortodox), i. m., 159.
,L I. T-a?: Virtuţile creștine, c)r)ri spre fericirea veșnic) [Keresztény erények, örök boldogságra 

vezet! utak], Trinitas, IaZi, 2001, 84.
,, P]2-:- M2.E: Ce se întâmpl) cu sufletul dup) moarte și cum poate fi el ajutat [Mi 

történik a lélekkel a halál után, hogyan lehet !t segíteni?], Forrás: http://www.ortodoxism.ro/
Vamile.shtml [2019. 03. 30.]



– 61 –

A köztes id! és tisztulás a jelenkori román ortodox eszkatológiában 

alkalma adódik a végső pillanatban megfelelő döntést hozni. Minden ortodox 
teológus egyetért abban, hogy Isten elé járulásunk, a lelkünk üdvéért való szá-
madásunk jóval a biológiai halál előtt elkezdődik, mégpedig a keresztség szent-
ségében való megmerítkezésben. „A holtak csöndje nyomasztja az élőket”,6 
– írja Evdokimov arra utalva, hogy tulajdonképpen nincs éles határ a halál 
előtti és utáni élet között, és kifejti, hogy a keresztségben részesülünk Krisztus 
halálában. Az egyéni ítélet tehát nem más, mint számot adni Krisztusnak, mi-
ként éltünk az keresztség szentségében tőle elnyert új életünkkel.

Tulajdonképpen ekkor értjük meg a maga teljességében felelősségünket a 
saját életünkért és embertársainkért. Az egyéni ítélet az élet áttekintése, így 
átmenetnek is tekinthető a végítélet felé. Ebből kifolyólag nem nevezhető az 
abszolút elítélés vagy üdvözülés alkalmának, hanem a lelkiismeret teljes sza-
badsága és öntudata, amikor helyesen felméri saját pályafutását. Nem mond-
hatjuk azt sem, hogy az egyéni ítélet önigazolás volna, hiszen erre nincs szük-
sége Istennek, hanem annál inkább az ima lehetősége. Itt a lélek végérvényesen 
rá van utalva Krisztusra, hiszen ő a mérce, tanításához viszonyulva derül ki, 
hogy ebben az állapotban az ember az üdvösség milyen fokozatára ért el.,7 
Mivel minden ember egyénileg járul Krisztus elé megmérettetésre, személyre 
szóló ítéletet kap: mindenkinek más és más lesz a pokol (és a mennyország). 
Akik kis mértékben volt hűek hitükhöz, kevésbé tudják megélni az Istennel 
való közösséget. Ugyanígy egyesek nagyobb mértékben fognak szenvedni a 
pokolban, mint mások. Ezt az egyéni szintre lebontott különbséget az ortodox 
teológia nemcsak az egyéni ítéletre, hanem a végítéletre vonatkozólag is igaz-
nak tartja.,8 (Talán ezt akarja kifejezni jelképesen a lélek vámjairól szóló kegyes 
hagyomány is, amelyről alább lesz szó.)

Az elhunyt ember lelke igényli embertársai imáját, segítségét. Akárcsak a 
katolikus teológia, úgy az ortodoxia is vallja, hogy az ima célja nem az isteni 
döntés megváltoztatására irányuló esélytelen és értelmetlen törekvés, hanem 
közösségvállalás (kommunió) a számadás őszinteségének súlya alatt görnyedő 
emberrel. Amint a földi élet során az ima képes kiemelni az embert a szenvedés 
látszólagos értelmetlenségéből, így válik a halottért való ima közösségvállalás 
a szenvedő lélekkel.,9 Már a haldokló ember mellett ott áll az egyház egész 
közössége, amely a lélek eltávozásakor végzett imájában a bűnök bocsánatáért 

,6 P?: EG/.;.G: Rugul aprins [Ég! parázs], Mitropolia Banatului, TimiZoara, 1994, 166.
,7 I. B: Tratat de teologie dogmatic) și ecumenic), i. m., 197.
,8 Az 1Kor 15,41–42-re támaszkodva ez a gondolat már az egyházatyáknál is előfordul.
,9 D?;2? S2]:.-: Rug)ciunea lui Iisus și experienţa Duhului Sfânt, Deisis, Sibiu, 2003, 89.



– 62 –

András Szabolcs

imádkozik. Az ortodox hagyomány kiemeli, hogy a pap imája a leghatásosabb 
eszköz az elhunyt üdvössége érdekében, különösen, ha a közösséggel összhang-
ban imádkozik.,C A halál beálltakor meghúzzák a templom harangjait, és Az 
Úr bocsásson meg neki szavakkal imádkoznak az elhunytért. Testét lehetőleg arc-
cal kelet felé temetik el (a hamvasztás és más temetkezési mód tilos az ortodox 
egyházban), a temetési szertartás meglehetősen aprólékos, ezért itt nem térek 
ki rá. A halottért végzett temetési és megemlékező liturgiák (románul parastas) 
központi szimbóluma a koliva: mézzel vagy cukorral édesített főtt búza, amely 
egyrészt az elhunyt testét, másrészt a feltámadt Krisztust, harmadrészt a köz-
benjáró egyházat jelképezi. Az ortodox hívők elhunytaikért jól meghatározott 
időpontokban mutattatnak be megemlékező istentiszteletet: elhalálozás utáni 
harmadik, kilencedik és negyvenedik napon, harmadik, hatodik, kilencedik és 
tizenkettedik hónapban, majd hét évig évente legalább egyszer.,I Mindezek-
nek az időpontoknak biblikus hátterük és vallási értelmük van, amint alább ki 
fog derülni.

Az ortodox hitrendszerben az élők imája nem egyformán hat az elhunytak 
sorsára, hanem fokozatosság feltételezhető. A végítéletig, az egyetemes üdvözü-
lés (vagy kárhozat) napjáig a lelkek a két állapot „előszobájába” kerülnek, ami 
nevezhető részleges mennynek és részleges pokolnak is (lásd Mt 13,24–30). 
Az ideiglenes állapotban a lélek sorsa sokat fejlődhet, míg el nem ér a feltá-
madt testtel való egyesülésig. Az egyház imája hozzájárul, hogy ez a fejlődés a 
megigazulásban minőségi legyen, azaz a lélek jobb állapotba kerüljön ahhoz 
viszonyítva, mintha teljesen magára maradt volna a halál után.,J

Összegezve, a halált követően a lélek megkezdi útját az egyetemes ítéletig 
tartó számadásban, megtisztulásban vagy elkárhozás felé. Habár nem szakad 
meg kapcsolata élő szeretteivel, számíthat támogatásukra, mégis egymagában 
áll Isten előtt, amikor fel kell mérnie, mennyire volt hűséges Krisztushoz földi 
élete során. Ez alapján két lehetőség áll előtte: megízlelheti a mennyország ízét 
vagy a pokol tüzét, amelynek teljessége csak a végítélet után lesz ismert. Az 
ortodox lelkiségi hagyomány részletesen leírja az utat, amit a lélek végigjár, míg 
el nem ér Istenhez.

,C NB.:- V-:;.Gb: Capete [Fejezetek], trad.: Ionu_ Gurgu: Predania, BucureZti, 2015, 65. 
,I E- Ba2-: Liturgica special) [Speciális liturgika], ed. a IV-a, Lumea, BucureZti, 2005, 

383-406. 
,J D?;2? S2]:.-: Teologia Dogmatic) Ortodox), i. m., 219.



– 63 –

A köztes id! és tisztulás a jelenkori román ortodox eszkatológiában 

M. A :5:- 2P! 13 G!;P!@: 3@:@ 1F.;!

A román ortodox lelkiségi irodalomban elterjedt nézet szerint a lélek a test 
halála után húsz vámon, állomáson kell, hogy helyt álljon, míg el nem jut Is-
tenig. Habár a teológusok hangsúlyozzák, hogy ez nem része a dogmatikának, 
a hivatalos eszkatológiának, mégis sokan hivatkoznak rá, megemlítik, mint 
egy elterjedt és a hívők körében népszerű hagyományt. Első lépésben ismerjük 
meg röviden a vámokról szóló elképzelés tartalmát, utána pedig néhány ezzel 
kapcsolatos reflexiót.,K

A halál után a lelket angyalok és ördögök serege várja. Ez utóbbiak termé-
szetesen meg akarják akadályozni az ember üdvözülését, ezért felhánytorgatják 
az élete során elkövetett bűnöket, hogy ezzel elbizonytalanítsák. Az angyalok 
is alaposan megvizsgálják a lélek belső tulajdonságait, nem igazak-e a vádak. 
Minden vámnál egy ítélkező gonosz szellem a saját hatáskörébe tartozó bűnö-
ket kutatja fel az elhunyt múltjában. Ha megtalálja azt, akkor a lélek elbukott, 
és nem mehet tovább Isten országa felé. Viszont ha jó cselekedetei felülírják 
az esetleges bűnt, akkor a jó szellemek magukkal viszik a lelket a következő 
lépcsőfokra. Ezt a továbblépést segíthetik az élők imái.

A lélek a halál beállta után következő kilenc nap alatt járja végig a vámokat. 
Az első vámnál a léleknek arról kell tanúskodnia, hogy szavaiban dicsőítette, 
esetleg gyalázta Istent, és minden sértő szóért mély szégyenérzet keríti hatal-
mába. A második állomásnál a hazugságokat kell megbánni, beleértve a gyó-
nás szentségének semmibevételét is. A harmadiknál az ítélkezés, gyalázkodás 
bűne kerül terítékre, míg a negyediknél a falánkság és bujaság tettei kerülnek 
napfényre. Az ötödiknél a léhaság, a hatodiknál a lopás, a hetediknél a pénzsó-
várgás és kapzsiság bűnét kutatják fel a vádló szellemek. Ha ezeken sikeresen 
helyt álltunk, akkor a nyolcadiknál az uzsoráskodás, a kilencediknél az igazság-
talanság, a tizediknél pedig az ellenségeskedés esetleges nyomait fogják megke-
resni múltunkban. A tizenegyedik vám a büszkeség, a tizenkettedik a harag, a 
tizenharmadik a bosszúállás, a tizennegyedik a gyilkosság, a tizenötödik a va-
rázslás, sátánizmus cselekedeteinek elszámolási állomása. A tizenhatodik a mo-
rális gátlástalanság, a tizenhetedik a paráznaság, a tizennyolcadik a szodómia 
vámja. Itt a vádlók már teljes erőbedobással küzdenek bukásunkért, kevesen 
vannak azok, akik ezen erkölcsi akadályokon sikerrel túllépnek, ők is csak Is-

,K A lélek útjáról szóló hagyomány leírásának bemutatása megtalálható a népszerű román 
szerzetes, Ilie Cleopa több művében, itt használt forrás: I:- C:-.A: Valoarea sufletului 
[A lélek értéke], Bunavestire, Bacău, 2001, 83–84.



– 64 –

András Szabolcs

ten segítségével. Az utolsó két vám az emberi lélek teljes romlottságát hivatott 
bizonyítani. A tizenkilencedik vámnál az eretnekség vádja hangzik el, itt csak 
azok maradnak állva, akik mindvégig kitartottak az ortodox hit mellett. A vég-
ső, huszadik próba a szív megvizsgálása. A megkövesedett, érzéketlen szívnek 
nincs helye Isten előtt.6L Ha ezen a próbatételen is átment a lélek, akkor belép-
het a részleges mennyországba, de ha valamelyik vámnál elbukott, a részleges 
pokolba kerül; ez a halál utáni kilencedik és negyvenedik nap között történik. 
Csupán egyetlen halott volt, akinek nem kellett átmennie a lélek vámjain, nem 
nehéz kitalálni, hogy ő Jézus.

Habár sok szerző igyekszik megalapozni az egyházatyák tanítása és a Szent-
írás alapján (Lk 16,22) ezt a „kegyes hagyományt”, mégis érezhetően nevelési 
célzattal alakulhatott ki ez a szimbolikus tanítás,6, hogy erkölcsösebb életre 
sarkallja a hívőket, és megértsék a különböző cselekedetek közötti eltérő minő-
ségi fokozatokat. Ezért legtöbb kortárs teológus, mint például Stăniloae, nem 
különösebben foglalkozik eszkatológiájában ezzel a témával. Az apokatasztázis -
tannal szimpatizáló Evdokimov viszont új értelmezést ad a lélek vámjairól szó-
ló hagyománynak: az út során a gonosz szellemek csak azt veszik el a lélektől, 
ami az övék, így a lélek megtisztulva kerül ki a számadás útjáról, amely csak 
azt tartja meg magának, ami az Úrhoz köti. „Nincs itt szó sem kínokról, sem 
lángokról, hanem a lélek megszabadul mindazon foltoktól, amelyek nyomasz-
tották. Az eonok idejében lehetséges, hogy [a lélek] megérti saját valóságát, 
és megtisztul.”66 Az eonok örökkévalósága előtt azonban a lélek vándorútja 
negyvenedik napján szembesül a feltámadt Jézus Krisztussal, aki kimondja az 
egyéni ítéletet: részleges pokol vagy részleges mennyország.67

Az iménti elvont magyarázatok helyett a román lelkiségi irodalom számára a 
vámokról szóló hagyomány lehetőséget ad a lélek sorsáról való tanításra: a testi 

6L J--C:?/- LB1-2: Tradiţia ortodox) despre viaţa de dup) moarte, i. m., 47–67.
6, I. Z]F- – I3/. T./.: Dogmatica ortodox), i. m., 297.
66 P?: EG/.;.G: Rugul aprins, 119. Az eon itt az egyetemes és örök üdvösség korszakát 

jelöli.
67 „Tehát a halál utáni negyvenedik nap sorsdöntő a lélek örök élete szempontjából. Ez 

Krisztus személyes ítélete, aki csupán a végítélet napjáig határozza meg a lélek állapotát. Ez 
a lelkiállapot megfelel a földi életnek, nem végleges, hanem változásnak van kitéve. Jézus 
Krisztus feltámadás után negyvenedik nap felemelte az emberi természetet a legfelsőbb 
dicsőségbe, istenségének trónjára, az Atya jobbjára helyezte. Tehát isteni példája nyomán 
az elhunytak a haláluk utáni negyvenedik nap belépnek az erkölcsi értéküknek megfelelő 
állapotba.” P]2-:- M2.E: Ce se întâmpl) cu sufletul dup) moarte și cum poate fi el 
ajutat, i. m.



– 65 –

A köztes id! és tisztulás a jelenkori román ortodox eszkatológiában 

halál napján rádöbben az ítélet elkerülhetetlenségére, amire másnap az őran-
gyala is figyelmezteti. A harmadik napon megkezdődik a vámokkal szabdalt 
számadása, amely Cleopa magyarázata szerint 30 napot tart. A negyvenedik 
napon a lélek magával a Szentháromsággal találkozik, ezért nagyon fontos, 
hogy ezen a napon a hozzátartozók megemlékező istentiszteletet mutassanak 
be az elhunytért. Ha az élők közül valaki igazán sorsközösséget akar vállalni az 
elhunyttal, az első negyven nap mindegyikén részt vesz a megemlékező isten-
tiszteleten.68

N. A 53:-F-3 A..: ;2  232?:!3 1-:-

Az ortodox teológusok egyetértenek abban, hogy az egyéni ítélet, így a pokolba 
kerülés is az ember szabad döntésének következménye, azaz nem választható 
el földi pályafutásától, hanem annak folytatódása. Tehát Isten nem vádolható 
azzal, hogy rosszat, szenvedést akar az embernek. Egészen tömören összefog-
lalva: a pokol lényege az Istennel és az embertársakkal való közösség megszakí-
tása. Ez nem felel meg Isten teremtő akaratának, hanem az ember élete során 
hozott döntéseinek eredménye. Éppen ezért számos ortodox teológus, például 
Ion Bria69 arra az álláspontra helyezkedik, hogy Isten a halál után sem akar-
ja magára hagyni az embert rossz döntéseinek fájdalmas következményeiben, 
hanem továbbra is felajánlja megigazító segítségét. A pokol ezért részleges, és 
nem lezárt folyamat állapota.

Az előző fejezetben felsorolt vámok elsősorban azt akarják kifejezni, hogy 
az embernek számos lehetősége és alkalma van elbukni élete folyamán az Isten 
iránti hűségben, és sokan elbuknak, hiszen csak Krisztusról tudjuk kijelenteni, 
hogy emberségében is mentes volt a bűntől. A pokol így az egész emberiség 
otthona lenne, ami ellentétes a Szentírás szavával, tehát a halál után is kell lenni 
valamilyen helyreállítási lehetőségnek. A pokolban az ember önmaga tükre, ez-
által saját vádlója lesz, hiszen a halál kapuján átlépve megérezheti, alacsonyabb 
minőségben megtapasztalhatja, milyen lenne az Istennel való teljes közösség, 
hiszen az isteni szeretet energiája az alvilágot is átjárja. Nincs szükség arra, 

68 I:- C:-.A: Despre pomenirea morţilor și despre folosul celor 40 de Liturghii [A halottakról 
való megemlékezésr!l és a 40 szentmise hasznáról], Trinitas, IaZi, 2003, 3–23.

69 Ion Bria megfogalmazásában Isten szeretete lehatol a pokolba is. Szintén ő alkalmazza az 
Isten királysága fogalmat olyan eszkatológikus értelmezésben, amely azt fejezi ki, hogy 
Isten a pokolból fokozatosan kihozza a megtisztult lelkeket. I. B: Tratat de teologie 
dogmatic) și ecumenic), i. m., 198.



– 66 –

András Szabolcs

hogy Isten vádolja az embert, jelenléte elegendő annak megvilágosításához, 
hogy miről mondtunk le mi magunk, amikor a bűn mellett döntöttünk. Min-
den bűnnel fokozatosan kiközösítettük magunkat a mennyei kommunióból, 
amiért most felelősséget kell vállalni. Ezen a ponton újra megfogalmazhatjuk, 
mi a pokolbeli állapot: az ember érzi Isten szeretetét, de nem tud válaszolni 
rá.6C Mindenki annyira lesz válaszképtelen, amennyi bűn nyomja lelkét. A bű-
nök miatt szíve megkövesedett, nem tud szeretni, azaz nem tud önmagán túl-
lépve embertársaira és Istenre hagyatkozni. Ez az önszeretet burka, ami pokoli 
szenvedést okoz a léleknek.

A szenvedés kínjainak képi leírása igencsak gazdag az ortodox irodalomban 
(is, akárcsak a katolikusban). Találkozhatunk itt a gyehenna tűzében sínylődő 
lelkekkel, akiket az ördögök ostoroznak, és más kínzásoknak vetnek alá. A go-
nosz lelkek szüntelen hangoztatják az ember bukott voltát, ezzel fokozzák a 
lelkiismeret önsanyargatását. A tűz ellenére nyomasztó sötétség uralja a poklot, 
hogy az ember végelkeseredésében azt gondolhassa, nincs Isten. Ez az a külső 
sötétség, ahol a remény utolsó fénysugara is szertefoszlik. Habár a pokol egy 
lelkiállapot, az ott lángoló tűz mindent felülmúló fizikai fájdalmat okoz, és 
soha nem gyengül az ereje.6I

Mint fennebb említettem, Evdokimov szerint ez a sok szenvedés ellentétes 
Isten akaratával és szeretetével, valamint Jézus Krisztus megváltó cselekedete-
ivel és a Szentlélek mindent megváltoztató jelenlétével. Az ember szabad aka-
rata lelkiismereti döntésekben nyilvánul meg, így azt a halála után is megőrzi. 
A részleges pokolba kerülő lelkeknek még mindig van döntési lehetőségük.6J 
A hozzátartozók és az egyház imája, az angyalok segítsége abban támogatja 
őket, hogy Isten szeretetére végre válaszoljanak. Ez egy folyamat, a léleknek 
úgymond időre, a megtisztító tűz fájdalmára van szüksége, hogy elszakadjon 
szenvedélyeitől, amelyek földi pályafutása során tapadtak hozzá, és akadályoz-
zák az Istenhez vezető útján. Tehát a pokolbeli szenvedés szükségszerű, de nem 
feltétlenül kell örökre így lennie. Isten újra és újra megszólítja az embert, hi-
szen a Hitvallásban is megvallja az egyház, hogy Krisztus alászállt a poklokra, 
nem hagyta magukra az ott raboskodó lelkeket. A döntés azonban az emberé: 
meg kell bánnia bűneit, túl kell lépnie önmagán, és el kell fogadnia Krisztust 

6C Uo., 197.
6I I. Z]F- – I3/. T./.: Dogmatica ortodox), i. m., 300–301.
6J Larchet vitatja, hogy a halál után a lélek rendelkezne döntési szabadsággal, állapotának 

javulása Isten műve és az egyház imájának eredménye; lásd J--C:?/- LB1-2: 
Tradiţia ortodox) despre viaţa de dup) moarte, i. m., 113.



– 67 –

A köztes id! és tisztulás a jelenkori román ortodox eszkatológiában 

megváltójának, Istent a boldogság ajándékozójának.6K Ezt jelenti a részleges 
pokol, vagyis tartalommal megtöltött életszakasz, nem földi értelemben vett 
idősík.

A román ortodox teológusok nagy része elutasítja és bírálja ezeket az általuk 
univerzalizmusnak nevezett elképzeléseket, mert nemcsak az egyház tanításá-
nak mond ellen, hanem a szabadság fogalmát is félreértelmezi. Stăniloae úgy 
látja, hogy ha az ember kénye-kedve szerint alakítja a megváltás folyamatát, 
akkor megszűnik Isten akarata. „Ha mindenki üdvözül Isten akarata nélkül, az 
intrinsecus [bennfoglalt] fejlődés törvénye szerint, hol van a szabadság?”7L Ez 
csupán az emberi szabadság racionalizálása, amely eltekint a szubjektív és on-
tológiai valóságtól: a poklot elválasztja az embertől. Ezzel szemben az a helyes, 
ortodox álláspont, hogy a pokol létezik, amely egyeseknek nemcsak részleges, 
hanem örök állapot lesz. Egyesek képtelenek lesznek pozitívan válaszolni Isten 
kommunióra szóló meghívására, de nagyon sokan vannak azok, akik csupán 
a részleges poklot tapasztalják meg, mert Isten segítségével megbánják bűnei-
ket, megtisztul a lelkük, kiszabadulnak ebből az állapotból, és méltók lesznek 
csatlakozni a részleges, majd a végleges mennyországban lévő társaikhoz. Ha az 
ortodoxia beszél erről a túlvilági tisztulási folyamatról, katolikusként jogosan 
tehetjük fel a kérdést: Ez megegyezik vagy sem a purgatóriumtannal?

A katolikus egyház is állást foglal a pokol valósága mellett: 

„Az Egyház hűségesen ragaszkodik az Újszövetséghez. a hagyományhoz, 
és hiszi az igazak boldogságát, akik egykor Krisztussal együtt lesznek. Úgy 
azt is hiszi, hogy a bűnösnek örök büntetést kell kapnia, amely abban 
áll, hogy Isten látásától meg lesz fosztva, valamint ennek a büntetésnek a 
visszahatását a bűnös egész létére.”7,

6K P?: EG/.;.G: Rugul aprins, i. m., 115.
7L D?;2? S2]:.-: Teologia Dogmatic) Ortodox), i. m., 172.
7, DH 4657.



– 68 –

András Szabolcs

Q. A A?F2@?; 2!P

A tisztítótűz kérdése egyike a katolikus és ortodox egyházat elválasztó dog-
matikai nézeteltéréseknek.76 Az ortodox teológusok vitatják, hogy az 
 1Kor 3,11–15 értelmezhető lenne úgy, hogy az megalapozza a tisztítótűz tanát, 
inkább szól Pál és apostoltársairól, de nem egyetemes vonatkozású.77 A dog-
matikai szakkönyvek általában sorba veszik a katolikusok által felsorolt patrisz-
tikai forrásokat, és kimutatják, saját értelmezésük szerint miért nem tekinthe-
tők a tan forrásainak. Ezekre itt nem térünk ki, helyette a jelenkori teológia 
fontosabb észrevételeit tekintjük át.

Az egyik kifogás a purgatórium tanával szemben, hogy még a katolikusok 
is egy dogmafejlődés eredményének tartják, amely a skolasztika idején vette 
kezdetét és a Ferrara-firenzei Egyetemes Zsinaton nyerte el végleges formáját. 
A Trentói Zsinat máris sokkal visszafogottabban nyilatkozik erről, ami arra 
utal, hogy a katolikus egyház hamar rájött, ez egy alaptalan újítás. Az orto-
dox dogmatika alaptétele, hogy nincs dogmafejlődés, mert a dogmák örök 
alapigazságok, tehát egy elmélet fejlődéseként megfogalmazott egyházi tanítás 
nem lehet dogma. (Természetesen a katolikus teológiában a „dogmafejlődés” 
kifejezés nem magának a tanításnak, hanem az értelmezésnek a fejlődésére 
utal.)

A leginkább hangoztatott ellenvetés, hogy a purgatórium egy legalista (jogi) 
tanítás, amelyben szigorúan rögzített szabályok szerint történik az elhunyt lélek 
megtisztulása. A tisztulás szabályait viszont nem Isten, hanem az egyház fektet-
te le, ezzel mintegy Isten helyére helyezi magát, és igényt formál a lelkek sorsa 
feletti hatalomra. Azzal a véleménnyel is találkozni lehet, hogy mindez csu-
pán a pápai hatalom további erősítését, a hívők elnyomását szolgálja.78 A jogi 
szemléletmód kulcsszava a satisfactio, vagyis minden bűn elégtételt igényel az 
ember részéről. Itt elsősorban a bocsánatos bűnökre kell gondolni, amelyek 
a katolikus felfogás szerint általában megmaradnak a gyónás után is, ami az 
ortodoxok szemében Isten megbocsátását és a bűnbocsánat szentségének haté-
konyságát kérdőjelezi meg. Jogi jellegéből adódóan a purgatóriumtan statikus, 
merev, automatikus és személytelen. Statikus, mert csupán az előre leszögezett 

76 A két egyház közötti fontosabb vitapontok a purgatórium mellett: a Szentlélek Fiútól is való 
származásának (Filioque) megvallása a Hitvallásban, a pápai primátus és tévedhetetlenség, 
Mária szeplőtelensége, a kovásztalan kenyér használata a liturgiában stb.

77 I. Z]F- – I3/. T./.: Dogmatica ortodox), i. m., 302.
78 C: C:2.: Adev)rul Ortodoxiei faţ) de Catolicism [Az ortodoxia igaza a katolicizmussal 

szemben], trad.: Dâscă, DragoZ, Ecclesiast, Sibiu, 2010, 69.



– 69 –

A köztes id! és tisztulás a jelenkori román ortodox eszkatológiában 

szabályok szerint, a bűn mértéke szerinti elégtétel alapján beszél a lélek meg-
igazulásáról. Merev, mivel nem veszi figyelembe az emberek és az istentapasz-
talatok közötti különbségeket. Automatikusnak mondható, mert ha egy lélek a 
purgatóriumba kerül, akkor előbb-utóbb automatikusan a menny be kerül, ami 
laza lelkiismeretre sarkallja a katolikusokat. És személytelen, mert a szabályok 
és nem a kommunió dominál benne.79 Az az ellenvetés is meg fogalmazódik a 
katolikus tannal szemben, hogy megalapozza az apokatasztázis -elképzeléseket, 
de az „univerzalisták” is elvetik ezt az állítást a purgatórium jogi jellege miatt.

Az ortodox teológia kizártnak tartja, hogy lehetséges volna egy harmadik 
hely vagy állapot a menny és a pokol között, nincs szükség rá, ha Isten képes a 
pokolból is kiszabadítani a lelket. Ide kapcsolódik a (neo)palamiták érve is: a 
purgatóriumtan ellentmond a teremtetlen energiák tanának is, hiszen a lega-
lizmus szabályszerűsége kizárja az isteni aktivitást az ember üdvtörténetéből.

Habár egy komoly dogmatikai nézeteltérésről van szó egyházaink között, 
mégis több ortodox teológus lehetségesnek tartja az ökumenikus megközelí-
tést, ha a párbeszéd során a közös jellemzőkre tesszük a hangsúlyt.7C Ilyen pél-
dául, hogy mind az ortodox, mind a katolikus tanításban szó van arról, hogy 
a halál után a lélek megtisztulhat bűneitől, és a végítéletig létezik egy átmeneti 
állapot. Abban is egyetértés van, hogy a megtisztítás Isten műve, az egyház 
imája pedig megerősítheti a végítélet felé haladó lelket.

R. A 53:-F-3 ;-.3!F  
;2 -2-253  44 [/G4335F-

A pokolhoz és a megtisztulás folyamatához viszonyítva a mennyországról lé-
nyegesen kevesebb leírással találkozunk a kortárs ortodox művekben, de ez az 
állítás valószínűleg helyes a katolikus irodalomra vonatkozólag is. Az ortodox 
szerzők általában megelégednek a szentírási és patrisztikai képek felsorolásával: 
az igazak megszabadulnak minden bajtól, fájdalomtól és szenvedéstől, így lelki 
nyugalomban és boldogságban élnek. Nem gyötri őket semmilyen kívánság és 
vágy, hanem ünnepi hangulatban vannak. A mennyben megszerzett javaknak 
nincs analógiája a földi világban, hiszen a feltámadt Úrral és az angyalokkal 

79 D?;2? S2]:.-: Teologia Dogmatic) Ortodox), i. m., 208.
7C A jelenkori katolikus purgatóriumtan leírását, a görög teológiával való összehasonlítását 

lásd: P?3!3 A22:: XVI. Benedek tanítása a halál utáni tisztulásról a „Spe Salvi” 
enciklikában, Teológia 42 (2008/3–4) 185–214.



– 70 –

András Szabolcs

vannak közösségben.7I Isten mindenkit meghív a mennybe, és sokan el is fo-
gadják a meghívást. Ezért a mennyben sokan lesznek, akárcsak a tengerpart 
homokja, hiszen Krisztus mennyei birodalma a szeretet kiteljesedése, és min-
denkit képes befogadni. Mindenki olyan mértékben részesül a mennyország 
javaiban, amennyire méltónak bizonyult azokra, tehát a mennyei állapot sem 
egyforma mindenkinek.

A mennyországról szóló ortodox koncepció legfőbb sajátossága a nyugatival 
szemben, hogy a testi halál után az igaz lelkek sem tapasztalják meg a menny 
teljes boldogságát, hanem annak egyfajta előképét, részlegességét. Ion Bria ezt 
a menny feszültségének nevezi, mert az oda jutó lelkek egyfelől megízlelhetik 
az örök Birodalom boldogságát, de továbbra is várják a fogadalmak betelje-
sedését, ami a parúziával, Krisztus második eljövetelével fog megvalósulni.7J 
A katolikus tanítást, miszerint az igazak a halál után már az isteni boldogság 
teljességét nyerik el, a legalista szemlélettel magyarázzák: a bűntelen ember 
jutalma Isten szemlélése. Vagyis itt az ember részesül elégtételben: a földi szen-
vedésekért cserében megérdemli a teljes mennyet. Ez viszont ellentmond an-
nak a minőségi fokozatosságnak, amely az egyéni és egyetemes ítélet között 
kell, hogy legyen. A részlegességet az is szükségszerűvé teszi, hogy az egyéni 
ítélettől az egyetemesig a lélek önmagában van, nincs tudása, ismerete a többi 
lélek helyzetéről. A végítéletkor viszont találkozik hozzátartozóival és a többi 
igaz emberrel, ami szükségszerűen minőségileg fokozza az általa megtapasztalt 
boldogságot és a kommuniót.7K

S. A [/G4335F: .;;?@ GF .2-;A:!B@c

„A katolikus teológia absztrakt jellege megmutatkozik abban is, hogy Nyuga-
ton a skolasztikától kezdve az igazak boldogságát az isteni lényeg kontemp-
lációjában látták. Ebben a szemlélődésben a személy bizonyos mértékben el-
mosódik, ami a kommunió iránti érdektelenséget fejezi ki”8L – fogalmazza 
meg Stăniloae kritikai észrevételét a katolikus tanításról, miszerint az üdvös-
ség lényege Isten szemlélése. Véleménye szerint a szemlélődésben a személy 
az absztraktra összpontosít, pedig a lényeg nem önmagában létezik, hanem a 

7I I. Z]F- – I3/. T./.: Dogmatica ortodox), i. m., 300.
7J I. B: Tratat de teologie dogmatic) și ecumenic), i. m., 198.
7K I. Z]F- – I3/. T./.: Dogmatica ortodox), i. m., 301.
8L D?;2? S2]:.-: Teologia Dogmatic) Ortodox), i. m., 205.



– 71 –

A köztes id! és tisztulás a jelenkori román ortodox eszkatológiában 

hüposztázisokban (isteni személyekben) konkretizálódik. Ennek folyománya-
ként valós módon csak a személyt lehet szemlélni, azon belül a lényegét, de ha 
elválasztjuk ezt a kettőt, akkor a kontempláció egy absztrakt gondolatról való 
elmélkedés. Ez testi életünkben, földi körülmények között lehetséges, de az 
üdvösség dimenziójában már nem működik, mivel valamit értelmileg szem-
lélni, felfogni birtoklást, körülhatárolást jelent, ami szintén lehetetlen úgy a 
Szentháromság személyeinek, mind a lényegnek az esetében. 

A kontempláció felveti az istenismeret, az apofatikus és katafatikus teoló-
gia viszonyának kérdését.8, Amikor a katolikus teológia Isten kontempláci-
ójáról beszél, aláveti őt a természetes ész tárgyiasító törekvésének, itt elvész a 
dinamizmus, az istenismeret statikus jelleget ölt, amelyben nem marad hely a 
kommuniónak. Tehát az üdvözülést jelentő kontempláció a lélek racionalis-
ta elszigetelődését, a személy elszemélytelenedését jelenti (hiszen csak mással 
való viszonyban lehet egy létező személy). Láthatjuk, hogy a kritika lényege: a 
kontempláció-tanban az elhunyt személy önmagára reflektál, saját boldogsága 
kerül előtérbe, amely passzív szemlélődésben valósul meg.

Az ortodoxia ezzel a kommuniót állítja szembe: 

„Az igazak közösségben élnek a megváltó Krisztussal, az angyalokkal és 
a szentekkel. Ezt a boldogságot csak az igazakkal való kommunió teszi 
lehetővé, mert a lélek megőrzi társadalmi emberi lény jellegét, lehetetlen 
számára, hogy elszigeteltségben legyen boldog, csak olyan közösségben, 
amelyben a szeretet, az igazságosság, a béke és az odaadás uralkodik.”86

A halál után a teljes ember kerül számadásra, üdvözülésre vagy elkárhozásra. 
Az ember magával viszi társas jellegét az örök életre is: közösségben élő lény. 
Elsősorban Isten társaságát igényli, de boldogságához szükség van embertársai 

8, Tömören megfogalmazva: a (kortárs) ortodox teológia hangsúlyozza apofatikus jellegét, 
vagyis Istenről nem rendelkezünk közvetlen ismeretekkel, nem tehetünk róla pozitív 
kijelentést, mert az azt jelentené, hogy megértettük és birtokoljuk a Szentháromság 
misztériumát. A katolikus teológia elismeri a negatív teológia jelentőségét és elsőbbségét, 
mégis nevezhető katafatikusnak is, mert bizonyos esetekben egyértelműnek látja az 
immanens és üdvtörténeti istenismeret találkozását, egybeesését. Karl Rahner klasszikus 
példája: az ember Jézusban a Fiú testesült meg, a fiúság csakis egy hüposztázisról mondható 
el, erről meg konkrét, emberi tapasztalatunk van, mert Jézus Krisztus valóságos ember és 
valóságos Isten. (Lásd K: R1-: A Szentháromság. Az üdvtörténet eredend! maradandó 
alapja, L’Harmattan, Budapest, 2007. 37., ford.: Görföl Tibor)

86 I. Z]F- – I3/. T./.: Dogmatica ortodox), i. m., 300.



– 72 –

András Szabolcs

üdvözülésére is. Viszont önmagában Isten közössége, a feltámadt Krisztussal 
való találkozás, a Szentlélekkel való teljes beteljesedés elég a boldogságához, ez 
a teózis, a megistenülés útjának vége. Azt már fentebb láthattuk, hogy a kom-
munió nemcsak Istennel való viszonyban, hanem az imák és a megemlékező 
liturgia által az egyházzal és az élők közösségével is aktív.

Itt meg kell jegyezzük, hogy a katolikus tanításban Isten mennyei kon -
templálása, színről színre látása nem passzív létmód, mint az imént az ortodox 
értelmezésben láthattuk. XII. Benedek pápa Benedictus Deus rendelkezésében 
kifejti, hogy az isteni lényeg szemlélése közvetlen kapcsolat Istennel, azaz épp 
az az aktív kommunió, amiről az ortodoxia beszél.87

d. K2-253  -F-2-;-3 53 44 [/G4335F-:  
 2-32 E-:2!;/!3

A végítéletről szóló tan tartalmában nincs jelentős eltérés az ortodox és ka-
tolikus dogmatika között, ezért csak röviden és lezárásként tekintünk ki rá. 
Az egyetemes ítélet a parúziával, Krisztus második eljövetelével, az elhunytak 
testének feltámadásával fog bekövetkezni. Az ortodox lelkiségi és szakirodalom 
általában részletesen foglalkozik a végítélet előjeleivel, lefolyásával, képeivel, 
amelyek többnyire a Jelenések könyve és a páli levelek alapján írják le az eljö-
vendő eseményeket.

A fontosabb események, amelyek lezárják az egyéni ítélet, a részlegesség idő-
szakát: minden népnek hirdetni fogják az evangéliumot, miközben tévtanítók 
sora fogja megosztani az egyház közösségét. Ez lehetővé teszi az antikrisztus fel-
emelkedését, akit lehet értelmezni valós vagy korporatív személynek, sátánnak 
vagy az általa eszközként használt emberként. Énok és Illés visszatérése után 
természeti katasztrófák rázzák majd meg a világot, a jelek hatására a választott 
nép, a zsidóság is Krisztushoz fordul (megkeresztelkedik).88 Ekkor a kereszt 
jele egyértelmű lesz minden nép számára, így már csak a holtak testének feltá-
madása marad hátra. 

A test feltámadása az ember identitásának helyreállítását jelenti, hiszen az 
ember személyiségét csak a test és lélek harmóniájában érthetjük meg. Ter-
mészetesen a helyreállított test nem az a romlandó anyagi valóság, amellyel a 
halálba mentünk, hanem egy pneumatikus, szellemi test fog találkozni a lélek-

87 DH 1000.
88 I. Z]F- – I3/. T./.: Dogmatica ortodox), i. m., 306.



– 73 –

A köztes id! és tisztulás a jelenkori román ortodox eszkatológiában 

kel. Ennek sajátossága, hogy nincs alávetve az ösztönök vágyainak, hanem az 
angyalokhoz hasonlóan teljes szabadságban, saját lelkével és más örök élőkkel 
való kommunióban fog létezni. Az univerzalisták ezt az üdvtörténeti pontot 
tekintik annak a momentumnak, amikor minden részlegesség lezárul, ezzel 
együtt a kárhozat is véget ér, minden feltámadott részesül a teljes helyreállítás-
ban, gyógyításban.

e. Ö33-F53

Az egyéni üdvözülésről és az átmeneti időről szóló kortárs román ortodox ta-
nítás sokszínű, számos témát érint, és komolyan foglalkoztatja az ember sorsa 
Isten üdvözítő tervében. Itt főleg a sajátos jegyeire összpontosítottunk. Ezek 
közül a legjellemzőbb, hogy habár elveti a purgatóriumtant, a halálra mégsem 
tekint az emberi sors szabad alakításának lezárásaként, hanem a poklot nyílt 
kimenetelű állapotként írja le. A népies hagyományok által ábrázolt lélek útja 
azt fejezi ki, hogy az ember önerőből képtelen úgy élni bűnre hajló életét, hogy 
végül egyenesen állhasson meg Isten előtt, így az egész emberiség méltó lehetne 
a kárhozatra. Azonban Isten szeretete, amely éltet minket földi pályafutásunk 
során, fokozottabban hat a „túlvilágon”, behatol az önmagunk által alkotott 
pokolba, és folyamatosan üdvösségre hív. Isten a bűnök ellenére is kapcso-
latban akar maradni az emberrel. Ha az ember, az elhunyt lelke még annyira 
nem romlott meg, hogy válaszképtelen legyen, akkor megadatik számára, hogy 
elhagyja a poklot, és még a végítélet előtt csatlakozzon a mennyország közös-
ségéhez (ezért nyitott kimenetelű a pokol). 

Egyértelmű, hogy az ortodox rendszerben a kommunió a központi fogalom: 
elsősorban azt akarja kifejezni, hogy a halál után is megmarad az ember társas 
tulajdonsága, alapvető igénye, hogy közösségben éljen. Közösségben Istennel 
és az egyházzal, a hívők és szerettei társaságában. Épp ezen a ponton hatékony 
az ima: habár Isten akaratát képtelenek vagyunk megváltoztatni, de imáinkkal 
támogathatjuk a megtisztulás fájdalmas útját járó elhunytakat.

A purgatórium tanításával kapcsolatban több kifogása is van az ortodox egy-
háznak: formailag nem felel meg számukra a dogmákkal szemben támasztott 
követelményeknek, tartalmilag pedig úgy vélik, eltolja a hangsúlyt az isteni 
akarattól az ember tevékenységére. Itt is azt a latin jogrendszerű koncepciót 
vélik felfedezni, amely a kontemplációelméletben is megjelenik, amely túl ál-
talános ahhoz, hogy a személy kommuniós jellegét képes lenne kifejezni.



– 74 –

András Szabolcs

Habár a felsorolt ortodox-katolikus különbségek jelentősek, mégsem lehet 
kijelenteni, hogy a két felekezet üdvözüléstana konfliktusban állna egymással. 
Akár egymást kiegészítő rendszerekként is kezelhetjük, amelyek különböző, 
önmagukban értékes és érdekes részletekre és szempontokra hívhatják fel az 
örök élet iránt felelősséget vállaló ember figyelmét.



– 75 –

 Sapientiana 12 (2019/2) 75–96.

Döntés – elköteleződés – fogadalom

S.;.F5 P-2 K32 – A. E:--3 S-/- – K5/ A@

Abstract
(e identity formation process and the accomplishment of life tasks is  realised 
through the decisions one makes. In our postmodern culture we hardly find 
clear reference points for making major life decisions, therefore decision 
 making has become a burden for many young people. In our study, we ex-
plore the following questions: what are the stages of the development of a 
mature personality; who is a person capable of making commitments; and 
what  cultural and psychological factors facilitate and hinder our decisions? We 
review the psychological stages and strategies of the decision-making process. 
Finally, we touch upon the psychological determining factors which make one 
capable of being loyal to a decision. 

Keywords: decision-making process, identity, commitment, loyality, self-
knowledge.
Kulcsszavak: döntési folyamat, identitás, elkötelez!dés, hűség, önismeret.

 0. B-G--253

Az ember szabad lény, és ebből következően felelőssége van. A felelőssége azt 
jelenti, hogy döntéseivel, választásaival formálja az életét, és megvalósítja a le-
hetőségeit., A szabadság ajándék és teher: teret enged az élet egyéni alakításá-

S.;.F5 P-2 K32 pszichológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola 
Pszichológia Tanszékének vezetője; somogyine.krisztina@sapientia.hu
A. E:--3 S-/- pszichológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Pszichológia 
Tanszékének tanársegéde; elekes.szende@sapientia.hu
K5/ A@ pszichológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Pszichológia 
Tanszékének docense; kezdy.aniko@sapientia.hu

, IG D. Y:.;: Existential Psychotherapy, Basic Books, h. n., 1980, 218.



– 76 –

Somogyiné Petik Krisztina – A. Elekes Szende – Kézdy Anikó

nak, ugyanakkor kényszerítő döntéseket követel. Az ember tehát „beavatkozhat 
saját életébe, szabadsága arra szólítja fel, hogy tervezzen, különbséget tegyen 
és döntsön a lehetőségek között,”6 és folyamatosan döntsön arról, hogy mivé 
váljon a következő pillanatban.7 Ez tehát azt jelenti, hogy felelősek vagyunk 
mindenkor.8 Nem csupán az egzisztencialista pszichológia állítja ezt, hanem 
a Szentírás is megfogalmazza: „H teremtette a kezdet kezdetén az embert, és 
saját döntése hatalmába adta.”9

Posztmodern, individualista kultúránkban a tradíciók egyre kevésbé írják 
elő, hogy mit kell tennünk, és a társadalom nem gyakorol nyomást a fiatalok-
ra abban a tekintetben sem, hogy mikor kellene az életük nagyobb döntéseit 
meghozni – például a házasságkötésre, gyermekvállalásra vagy a megszentelt 
életre vonatkozóan.C Egyéni felelősségünk súlya – mind a hétköznapi, mind az 
életdöntések terén – ezáltal még nagyobb lett.I

Az egész életünket átfogó és meghatározó döntéseink teremtik meg az iden-
titásunkat, mert választ adnak arra a kérdésre, hogy kik vagyunk, és mivé aka-
runk válni. Önmagunk meghatározása, azaz az elért identitás tehát a saját dön-
tésekben és elköteleződésekben mutatkozik meg az élet különböző területein, 
úgy mint a pályaválasztás, a párkapcsolati és világnézeti (politikai és vallási) 
elköteleződés.J

A pszichológiai jóllét, azaz a kiteljesedett emberi működés kutatóinak egy 
csoportja mindezt úgy fogalmazza meg, hogy a boldog, kiegyensúlyozott élet-
hez életfeladatokat kell teljesítenünk, és ezekkel kapcsolatban döntést kell 
hoznunk. A legfontosabb életfeladatainkat Myers és munkatársai nyomán az 
alábbiakban jellemezzük. K

6 A:E-/ LäF:-: Értelmesen élni, Göncöl Kiadó, Budapest, é. n., 15.
7 V2. E. F:: Az ember az értelemre irányuló kérdéssel szemben, Kötet Kiadó, 

Nyíregyháza, 1996, 221.
8 A:E-/ LäF:-: Értelmesen élni, Göncöl, Budapest, é. n., 15.
9 Sir 15,14; a bibliai idézetek a Szent István Társulat Biblia. Ószövetségi és Újszövetségi 

Szentírás című kötetéből származnak (Budapest, 2016).
C J-EE- J-3- A-22: Emerging adulthood. A theory of development from the late 

teens through the twenties, American Psychologist 55 (2000/5) 469–480.
I S2-E K-B1:-: Hogyan döntsek? L’Harmattan – Sapientia Szerzetesi Hittudományi 

Főiskola, Budapest, 2011.
J H.G!21-S@ K2: – K5/ A@ – S. P-2 K32: Család és fejl!dés, Jegyzet, 

Sapientia Főiskola, 2007.
K J- E. M-3 – T1.;3 J. Sf--- – J. M-:G W2;-: Optimization of Behavior, 

Promotion of Wellness, in Don C. Locke – Jane E. Myers – Edwin L. Herr (eds.): 
"e Handbook of Counseling, Sage Publications, (ousand Oaks, CA, 2001, 641–652. 



– 77 –

Döntés – elkötelez!dés – fogadalom

1.1. A spiritualitás kibontakoztatása

A spiritualitás a személyiség egészét átfogó emberi jellemző, melynek lényege 
az élet anyagi aspektusain túl megsejthető Létező utáni vágy, a vele kapcsolatos 
állásfoglalás, az élet értelmének keresése. A spiritualitás tágabb fogalom, mint a 
vallásosság: a személyes hiedelmek és értékek rendszerét jelenti. Számos kutatás 
igazolja, hogy a spirituális kérdésekkel kapcsolatos szilárd döntés jobb mentális 
és fizikai egészséggel és az élettel való nagyobb elégedettséggel jár.,L

1.2. A munka és szabadid! megléte és egészséges aránya

A kiteljesedett személyiségműködéshez szükség van a munka és a szabadidő 
eltöltésével kapcsolatos döntésekre – törekedve a kettő egyensúlyára. A mun-
kánkkal akkor leszünk elégedettek, ha a kihívás megfelelő mértékű, ha az anya-
gi juttatás méltányos, a munkakörülmények megfelelők, és jók a munkatársi 
kapcsolatok. A munkával való elégedettség erősen meghatározza az észlelt élet-
minőséget. A munkát felváltó szabadidős tevékenységek a pihenésen túl hoz-
zájárulnak az önértékelés és a közérzet javulásához.

1.3. Barátságok

A társak iránti érdeklődés az ember veleszületett tulajdonsága. Szükségletként 
éljük meg a hosszú távú, támogató emberi kapcsolatokat. Ha értékes barátsá-
gokat ápolunk, akkor jobb fizikai és mentális egészségre számíthatunk.

1.4. Intim kapcsolatok, családi közösség

Ez az életfeladat egy családi vagy család jellegű támaszrendszer melletti döntést 
követeli meg, ahol intim, bizalmi, önfeltáró kapcsolatra léphetünk másokkal, 
ahol kifejezni és elfogadni is tudjuk a szeretetet. Ilyenek a jól működő családok 
és szerzetesközösségek. Ezekben a közösségekben a tagok elköteleződnek egy-
más iránt, közösen küzdenek meg a problémákkal, jól kommunikálnak egy-
mással. E közösségeket a kölcsönös tisztelet és bátorítás, a vallásos/spirituális 
irányultság, a körülhatárolt szerepek, a közös érdeklődés és értékek, valamint a 
közös szabadidős programok jellemzik.

,L M2.3 T;!3 – K5/ A@: Vallásosság, lelki egészség, boldogság, in Horváth-Szabó 
Katalin (szerk.): Vallásosság és személyiség, PPKE BTK, Piliscsaba, 2007, 51–83.



– 78 –

Somogyiné Petik Krisztina – A. Elekes Szende – Kézdy Anikó

Láthatjuk, hogy a szerzetesség az összes fent idézett életfeladatot egybefogja, 
így az erre vonatkozó döntés különösen nagy jelentőségű a személy életében. 
A szerzetesrendek nem véletlenül építik be a jelöltek képzési folyamatába a 
döntés szakaszosságának lehetőségét.

D. Ú2  /4253F, :A.:  
 -:42-:-O/ 2?/@ 3-;5:35F :?:!3! E.:;2

Az ember személyisége csecsemőkor kapcsolati élményeiben alapozódik meg. 
Az egészséges személyiségfejlődés három pszichológiai minőség kialakulását 
feltételezi. Az első és mindent megalapozó alapélmény a bizalom. Ha a csecse-
mő megtapasztalja, hogy számíthat másokra, hogy a világ kiszámítható, hogy 
nincs egyedül, akkor lesz bátorsága az élethez (bizalom a létben). A bizalom 
alapélményével szorosan együtt jár az önbizalom. Az apró ember saját érté-
kességét azon az élményen keresztül éli meg, hogy valaki szeretettel törődik 
vele, és ez alapozza meg a bizalmát saját szerethetőségében. A fenti élmények 
hozzákapcsolódnak a róla gondoskodó személyekhez, és kialakul egy személyes 
kötelék – a köt!dés –, és ezzel együtt az élményvilágba beépül egy „belső mo-
dell” a kapcsolatokról és a másik ember megbízhatóságáról.

Ezen alapok egészséges kialakulásának feltétele a gyermekre ráhangolódó, 
válaszkész, elfogadó szülő jelenléte.

A csecsemőkorban megszerzett fenti személyiségalapok birtokában elkezdő-
dik egy hosszú leválási folyamat, melynek végére a személy önálló felnőtté válik 
(megszerzett identitás).

Ebben a folyamatban a szülő megadja a gyermeknek a szükséges védelmet, 
de a szükséges önállóságot is. A korai biztonságélményre alapozódik a személy 
kötődési és kockázatvállalási képessége, mert a biztonságos kötődés talaján a 
gyermek bátorságot merít az eltávolodáshoz, a környezet felderítéséhez, később 
ugyanígy képessé válik a pszichológiai explorációra és az identitása melletti au-
tonóm döntésre. Számos kutatás rávilágított a biztonságos kötődési minta és 
az elért identitás közti összefüggésre.,, Ha a gyermek a biztonságos kapcsolati 
háttér mellett minden életkorban megkapja a szülőtől az adott fejlődési szint-

,, Többek között K: R2-: (e Role of Parenting and Attachment in Identity Style 
Development, "e University of Central Florida Undergraduate Research Journal 7 (2014/1) 
15–26. S1? S1-F: Attachment Styles and Identity Status: an Exploratory Study, Research 
thesis, Ohio State University, h. n., 2014.



– 79 –

Döntés – elkötelez!dés – fogadalom

hez igazodó önállóság lehetőségét is, akkor ebből az élményből a felelősségvál-
lalás képessége alakul ki.

Az elért identitás azt jelenti, hogy a fiatal már átment egy olyan időszakon, 
amikor aktívan kereste a számára legoptimálisabb lehetőségeket, és elkötele-
ződött a fontos életfeladatok terén.,6 A „korai zárók”-nak nevezett identitás-
állapotú személyek ezzel szemben elköteleződtek ugyan bizonyos értékek, al-
ternatívák mellett, de nem mutatták jelét identitáskrízisnek, a szüleiktől és 
más tekintélyszemélyektől átvett identitáselemeket használják.,7 A korai zárók 
Marcia,8 szerint az elért identitású személyekhez hasonlóan szilárdnak és önirá-
nyítottnak tűnnek, de álláspontjukat merevség és törékenység jellemzi. Ebből 
kifolyólag kívánatos, hogy egy nagyobb életdöntés – mint amilyen a papi, szer-
zetesi hivatás választása – alapjainál megtalálható legyen az őszinte útkeresés, 
exploráció, majd az azt követő személyes döntés, ami az elért identitás sajátja. 
Ezzel szemben a korai zárásból fakadó életdöntések – akár egy hivatás, személy 
vagy világnézet mellett – sérülékennyé teszik a személyt, és egy későbbi krízis 
hatására vagy az életközépi átmenet idején megkérdőjeleződhetnek a korábbi 
döntések.,9 Az identitással összefüggő énminőség a hűség: az a képesség, hogy 
megfeleljünk önmagunknak akkor is, ha vállalt értékeink szembekerülnek egy-
mással vagy mások elvárásaival.

Az identitáskrízis megoldásának negatív kimenetele Erikson szerint az iden-
titászavar vagy szerepkonfúzió állapota, amikor a fiatal összezavarodik abban a 
tekintetben, hogy ki is ő, és mit akar az életben.,C A szerepkonfúzió állapota az 
érett identitás ellentéte. Arra vonatkozik, hogy a fiatal képtelen meglépni iden-
titásformáló elköteleződéseket. Problémái lehetnek az igyekezete terén, zavart 
lehet az időészlelése, és nehézségeket tapasztalhat a kapcsolataiban. A szerep-
konfúzió megmutatkozhat úgy is, mint egy vezető személyiséggel való teljes 
azonosulás vágya, vagy éppen ellenkezőleg, mint elhatárolódás az „összemo-
sódás” elkerülése érdekében. Jelentkezhet egy belső üresség vagy elégedetlen-

,6 J;-3 MB: Development and Validation of Ego-identity Status, Journal of Personality 
and Social Psychology 3 (1966/5) 551–558.

,7 J- K.F- – J;-3 MB: (e Identity Statuses: Origins, Meanings and Interpretations, 
in Seth J. Schwartz – Koen Luyckx – Vivian L. Vignoles (eds.): "e Handbook of Identity 
"eory and Research, Springer Science, New York – Dordrecht – Heidelberg – London, 
2011, 31–53.

,8 J;-3 MB: Development and Validation of Ego-identity Status, i. m.
,9 HP/?3 M: Krízislélektan, ELTE Eötvös Kiadó, Budapest, 2015.
,C H.G!21-S@ K2: – K5/ A@ – S. P-2 K32: Család és fejl!dés, Jegyzet, 

Sapientia Főiskola, 2007.



– 80 –

Somogyiné Petik Krisztina – A. Elekes Szende – Kézdy Anikó

ségérzés formájában is. Az egyén passzív „elszenvedője” saját életének, és nem 
képes azt kezdeményező módon kézbe venni.,I

Ma már nem állíthatjuk, hogy az identitáskeresés és ezzel együtt a felnőtté 
válás lezárul a serdülőkor végéig. Sokkal valószínűbb, hogy a moratórium álla-
pota, azaz a keresgélés időszaka kitolódik a húszas évek közepéig, akár végéig 
is, az identitás egy-egy területén vagy akár mindegyiken.,J Mert bár a felnőtt-
séggel járó kötelezettségek biztonságot és stabilitást kínálnak a fiatal számára, 
ugyanakkor az ajtók bezárulását jelentik – a függetlenség, a spontaneitás, a 
széleskörű lehetőségek lezárulását, ami fenyegetőnek tűnhet.,K Eriksonnal el-
lentétben, aki ezt a serdülőkor életfeladatának látja, Arnett más szerzőkhöz 
hasonlóan úgy véli, hogy az identitáskeresés javarésze a 18–25 év közötti idő-
szakban történik.6L A felnőtté válás elhúzódásának társadalmi okai között úgy 
Atwood és Scholtz,6, mint Davis és Yates66 nagy szerepet tulajdonítanak a 
korunkra jellemző számtalan választási lehetőségnek, ami nagyon megnehezíti 
egy adott pálya melletti döntéshozatalt.

A társadalmi okok mellett ugyanakkor egyéni okok is meghúzódhatnak 
az identitásalakulás sikerességének, az elköteleződési képesség kialakulásának 
hátterében, amelyek többnyire a különböző családi szocializációs hatásokban 
keresendők. Több szerző is megfogalmazza, hogy a szülők részéről egyfajta ket-
tős attitűd segíti az identitásalakulást: az érzelmi melegséggel társuló támoga-
tó szülői hozzáállás, mely ugyanakkor világos elvárásokat támaszt a gyermek 

,I J- K.F-: Identity Development. Adolescence through Adulthood (2. ed.), SAGE 
Publications, (ousand Oaks, London – New Delhi, 2007.

,J J-EE- J-3- A-22: Emerging adulthood, a 21st century theory. A rejoinder to 
Hendry and Kloep, Child Development Perspectives 1 (2007/2) 80–82.

,K J-EE- J-3- A-22: Emerging Adulthood: a Winding Road from the Late Teens through 
the Twenties (2nd ed.), Oxford University Press, New York, 2015.

6L J-EE- J-3- A-22: Emerging adulthood. A theory of development from the late 
teens through the twenties, American Psychologist 55 (2000/5) 469–480.

6, J. A2f../ – C.- SB1.:2: (e Quarter-life Time Period. An Age of Indulgence, 
Crisis or Both? Comtemporary Family "erapy 30 (2008) 233–250.

66 H. DG3 – J?: Y2-3: Succesful Navigation of the Stormy Seas. What Factors Lead to 
Successful Transition from the Quarterlife Crisis? "e Coaching Psychologist 10 (2014/1) 
17–24. 



– 81 –

Döntés – elkötelez!dés – fogadalom

magatartásával kapcsolatban,67 és ösztönzi a fiatal függetlenségi törekvéseit.68 
Berzonsky rámutatott arra, hogy az irányító szülők az exploratív viselkedés 
ösztönzése és a felelősségvállalásra nevelés révén a pszichológiailag érettebb 
identitásállapotokat segítik elő.69

Látható, hogy az identitás szilárdsága nem azonnal alakul ki, az identitásunk 
meghatározása felé vezető úton a keresés és az átmeneti döntések váltakozásá-
val járó szakaszokon megyünk keresztül. Ez a folyamat jellemzi a szerzetesség 
melletti döntés és a végleges elköteleződés közötti időszakot is. Berzonsky sze-
rint6C a keresés és elköteleződés egymással összefonódó folyamata a személyek 
funkcionálási stílusától függően különböző utakon mehet végbe. Háromféle 
stílust különböztet meg, melyek az identitásalakulás különböző módjaira vi-
lágítanak rá. Az információra nyitott személyek aktívan keresik az útjukat, és 
értékelik a releváns információkat, mielőtt véglegesen döntenének az életük 
alakulásáról. Ezzel egy erős elköteleződést alapoznak meg, identitásuk stabil. 
A normaorientált stílusú személyek a számukra jelentős személyek elvárásaira 
fókuszálnak. Tipikusan „korai záró” identitásuk van, amely ugyan erős elkö-
teleződéssel jár, ugyanakkor – ahogy korábban megfogalmaztuk – a nagyobb 
krízisek idején törékennyé válhat.6I Az elkerülő vagy di)úz identitásstílusú 
személyek hajlamosak a halogatásra egészen addig, amíg egy hirtelen jövő él-
mény meg nem határozza a viselkedésüket. Sem az információkeresés, sem az 
elköteleződés nem jellemző rájuk.

Kunnen és munkatársainak hipotézise szerint az identitás melletti döntés 
és elköteleződés a napi események hosszú sorozatán keresztül fejlődik. Ezek 
az események vagy erősítik a korábbi döntéseket, vagy megkérdőjelezik őket. 
Láthatjuk, hogy a szerzetesrendek képzési folyamatába be vannak építve ezek a 
kihívást jelentő helyzetek. A hosszan tartó vagy komoly kihívások konfliktust 

67 J.1 R. B?: Parental Authority Questionnaire, Journal of Personality Assessment 57 
(1991/1) 110–119. S:: H-/GF – M[B1 Á.3: Családi nevelési attitűdök 
percepciója és a self-fejlődéssel való összefüggései, Magyar Pedagógia 99 (1999/2) 157–174.

68 D. P. P::/.-SB1?:21-33 – DG/ L. B:?32-: Contributions of Family 
Relationship Factors to the Identity Formation Process, Journal of Counseling & Development 
73 (1994) 159–166.

69 MB1-: D. B-.3: Identity Style, Parental Authority and Identity Commitment, 
Journal of Youth and Adolescence 33 (2004/1) 213–220.

6C Idézi E. S3 K?- – VG SAA – P?: L. C. G G--2 – L? B.B: 
(e Shapes of Commitment Development in Emerging Adulthood, Journal of Adult 
Devevopment 15 (2008) 113–131.

6I J;-3 MB: Development and Validation of Ego-identity Status, i. m.



– 82 –

Somogyiné Petik Krisztina – A. Elekes Szende – Kézdy Anikó

eredményeznek, melynek nyomán megnő a keresés (exploráció), és csökken az 
elköteleződés erőssége, de eredményeként egy új, jobban megalapozott elköte-
leződés születhet meg.6J

Az életdöntések kapcsán nem csupán a személyiség megfelelő fejlettségéről, 
hanem a hit fejlődésének folyamatáról is szólnunk kell. Hiszen az ember hite és 
vallásossága változik az életkorral és a személyiség fejlődésével.6K Tudnunk kell, 
hogy amikor egy életre szóló döntést a hitfejlődés egy adott fokán meghozunk, 
könnyen lehetséges, hogy idővel tovább lépünk egy magasabb hitfejlettségi 
szintre, ahol más perspektívából látjuk korábbi döntéseinket, és másképp éljük 
meg spiritualitásunkat. Ez a megváltozott látásmód nem törli el a korábbi dön-
tésünk érvényességét, hanem lehetőséget ad arra, hogy egy magasabb szinten 
éljük meg hivatásunkat.

M. D4253 53 43;--2

Szó volt róla, hogy az identitásunkat meghatározó döntésekért folyó küzdelem 
(krízis) folyamán egy alapos explorációra, azaz keresésre van szükség. Ez a ke-
resés többféle területen zajlik, és e területek egyik fontos része az önismeret. 
Önmagunk megismerése egy véget nem érő folyamat, mely egy állandó ön-
reflexiós készséget feltételez. Képességeink, hajlamaink, tehetségünk, vágyaink, 
alapvető személyiségvonásaink számba vétele mellett nagyon fontos, hogy a 
tudatos önreflexiónk számára elsőre nem észlelhető, rejtettebb motivációinkat 
is igyekezzünk megismerni. Sajnos gyakran nehezen férünk hozzá tudatosan 
a választásaink mögött meghúzódó motívumokhoz, pedig ezek ismeretének 
hiánya akadálya lehet a sikeres hivatásválasztásnak.

Rejtett motivációink hátterében sok esetben családi hatások állnak, ezért 
családi pszichológiai örökségünk felkutatása nagy önismereti szolgálatot tehet 
nekünk.

Gyermekkorunk családi és más fontos szereplőinek hatásai a velük való azo-
nosulás révén nemcsak beépülnek személyiségünkbe, hanem az életutunkat, 

6J Idézi E. S3 K?- – VG SAA – P?: L. C. G G--2 – L? B.B: (e 
Shapes of Commitment Development in Emerging Adulthood, i. m.

6K K5/ Aó – S.;.F5 P-2 32 – U! SA.:B3: A spiritualitás fejlődését 
meghatározó pszichológiai tényezők. Gondolatok Fowler szakaszelmélete kapcsán, 
Sapientiana 11 (2018/2) 38–58.



– 83 –

Döntés – elkötelez!dés – fogadalom

annak döntéseit is befolyásolhatják. E hatások tudatosítása segíthet döntéseink 
hátterének megvilágításában.

Hasznos gyakorlat, ha megvizsgáljuk gyermekkorunk szereplőinek kimon-
dott vagy kimondatlan „üzeneteit”, melyeket rólunk vagy a világról közvetítet-
tek felénk. Mivel a gyermekek számára a tekintélyszemélyek szava meghatáro-
zó, és külső referenciák hiányában az üzeneteiket nem is tudják felülvizsgálni, 
ezek gyakran annyira beépülnek a személyiségbe, hogy a felnőtt életüket is 
befolyásolják. Például: „Ha megmondod a véleményedet, nem fognak szeret-
ni.” Vagy: „A legfontosabb, hogy legyen diplomád.”

Érzelmi hiányaink is motiválhatnak egy hivatás választására, például rossz 
családi légkörben felnőve vágyunk egy támogató közösségre. Ez a motiváció 
önmagában nem rossz, viszont veszélyessé válhat, hiszen a mögötte megbúvó 
vágyat egy közösség nem tudja maradéktalanul betölteni, így a személy óhatat-
lanul csalódni fog, ha nem tudatosítja rejtett belső igényét.

Léteznek olyan családi hiedelmek és legendák is, melyek észrevétlenül be-
folyásolják a családtagok életét. John Byng-Hall7L mítosznak nevezi ezeket a 
hiedelmeket, melyek megjelenítik a család önmagáról kialakított képzeteit, 
és amelyeket a családtagok vezérfonalként használnak a cselekedeteik során. 
Vannak optimista, életadó mítoszok, például: „A mi családunk tele van tehet-
ségekkel.” És vannak pusztítók is: „Nálunk minden férfi börtönben végzi.” 
A mítoszok erőteljesen befolyásolhatják a családtagok egyéni sorsának alakulá-
sát. A romboló mítoszok hatásának semlegesítése a tudatosításukkal kezdődik. 
Byng-Hall terápiája a mítoszok „átírásával” javítja a családok és az egyének 
alkalmazkodóképességét.Életdöntéseink előtt érdemes fontolóra venni, hogy 
nem kerülünk-e kényszerpályára a családunk vagy más közösségünk velünk 
kapcsolatos szándékai miatt. A pszichológia delegálásnak hívja azt az esetet, 
amikor a szülők saját beteljesületlen álmaikat és vágyaikat a gyermekükkel sze-
retnék megvalósíttatni. Ha ezt a vágyat irányítássá, finom kényszerré alakítva a 
gyermekükre terhelik, akkor a gyermeket egyéniségének, alkatának nem meg-
felelő elfoglaltságokba, később pedig súlyosan elhibázott döntésekbe sodor-
hatják. Téves hivatásválasztások, rossz házasságok hátterében találhatunk nyílt 
vagy rejtett szülői nyomásra hozott döntéseket is.

7L J.1 BF-H::: Munkám családi szkriptekkel, Animula, Budapest, é. n.



– 84 –

Somogyiné Petik Krisztina – A. Elekes Szende – Kézdy Anikó

N. M52 .: -15 /42-c

4.1. Bizonytalanság, beláthatatlanság

Az egész életre szóló döntések esetén nem láthatunk előre, nincs meg minden 
információnk. A bizonytalanság szorongást okoz, amelyből számos eredmény-
telen stratégia származik: például a döntés elodázása „amit nem csinálunk, ab-
ból nem lehet baj” felkiáltással.7,

A „status quo csapdája” a szorongás miatt fenyeget minket: nehéz feladni a 
jól bevált dolgokat valami újért. Azért ragaszkodunk a régi dolgokhoz, mert 
biztonságot adnak. A változást veszélyesnek élhetjük meg. Pedig a döntés elo-
dázása is döntés, ami a lehetőségek elvesztéséhez vezethet.76

Az „elsüllyedt költség” csapdája77 akkor leselkedik ránk, ha nem akarjuk 
beismerni, hogy korábbi döntéseink helytelenek voltak. Ilyenkor hajlamosak 
vagyunk úgy dönteni a jelenben, hogy igazoljuk a múltbeli hibás döntésein-
ket. Emiatt ragaszkodunk ahhoz, hogy újból ugyanazt a megoldást válasszuk. 
Például inkább meggyőződés nélkül letesszük az örökfogadalmat egy szerzetes-
rendben, vagy összeházasodunk valakivel, csak ne kelljen beismernünk, hogy 
rosszul választottunk, és hogy máshol jobban megtalálnánk a hivatásunkat.

Negatív és halogató stratégia az is, ha a jó stratégiákat vég nélkül ismételjük, 
és közben nem hozunk döntést. Például éveken át látogatjuk a különböző szer-
zetesrendeket, járunk hivatástisztázó lelkigyakorlatokra.

Ugyanakkor egy másik irányú belső hatás is befolyásolhat minket. Az em-
berben működik a kontroll motívuma, ami azt jelenti, hogy hatékonynak sze-
retnénk látni magunkat, ezért kerülni akarjuk a határozatlanságot, és inkább 
nem jól döntünk, de döntünk. Egyéni különbségek is befolyásolják ezt a hajla-
munkat, például a lezártság iránti igény, vagyis hogy valaki számára mennyire 
kellemetlen a bizonytalanság.78

Ha egy váratlan esemény miatt krízishelyzetbe kerültünk, akkor ne dönt-
sünk! A hétköznapi tapasztalat mellett számos kutatás bizonyítja, hogy érzelmi 
állapotunk befolyásolja az információk racionális értékelését. Például bizonyos 
érzelmek növelik bizonyos információk súlyát, csökkentik a figyelembe vett 

7, K:- S!/.: Vezetés- és szervezetpszichológia, Edge 2000 Kiadó, Budapest, 2007. 
76 K:- S!/.: Vezetés- és szervezetpszichológia, i. m.
77 K:- S!/.: Vezetés- és szervezetpszichológia, i. m.
78 S?3 T. F3-: Társas alapmotívumok, Osiris, Budapest, 2006.



– 85 –

Döntés – elkötelez!dés – fogadalom

szempontok számát, torzítják a valószínűség és a döntés kimenetelének belátá-
sát és befolyásolják a motivációkat.79

Szent Ignác is azt javasolja, hogy vigasztalanság idején ne döntsünk, vagy ne 
változtassuk meg korábbi döntéseinket: 

„A vigasztalanság idején sohase változtassunk, hanem szilárdan és állha-
tatosan maradjunk meg azoknál a feltételeknél, elhatározásoknál, ame-
lyeket az ilyen vigasztalanságot megelőző időben tettünk; vagy annál az 
elhatározásnál, amelyre a megelőző vigasztalás idején jutottunk.”7C

4.2. Lemondás

A döntés azt jelenti, hogy lemondunk a többi lehetőségről. Ez veszteség. Az eg-
zisztencialista megközelítés szerint a döntés a lehetőségek csökkenését jelenti, 
és minél kevesebb a lehetőség, annál közelebb kerülünk a halálhoz. Heidegger 
szerint a halál „a további lehetőségek lehetetlensége”.7I

Ahogy már említettük, a társadalom által diktált és felkínált sokféle válasz-
tási lehetőség is okozhat egyfajta bénító félelmet mindenfajta döntés előtt. 
Schwartz7J a választás paradoxonának nevezi ezt a jelenséget, és azzal magya-
rázza, hogy a túl sok választási lehetőség nem felszabadítja, hanem bénítja az 
embert. Gondoljunk csak arra, milyen tanácstalanok vagyunk egy nagyáruház-
ban, ahol a legegyszerűbb fogyasztási cikkből is legalább tizenötfélét árulnak.

Kultúránk egy olyan szabadságfogalmat sugall, mely szerint vég nélkül, 
korlátlanul választhatunk. Ennek illúziója folyamatos halogatásban tartja az 
embert, hiszen a döntés korlátozná a további választásokat („Hátha találok 
még jobbat…”). Wheelis szerint a dönteni nem tudók olyanok, mint akik az 
útkereszteződésben ülnek, és nem indulnak el semelyik úton, mert nem tud-
nak mindkettőn menni, és azt az illúziót kergetik, hogy ha elég sokáig ülnek 
ott, akkor a két út eggyé válik.7K Az érettség és bátorság nagy része abban a 
képességben áll, hogy vállaljuk a nem választott lehetőségről való lemondást.

79 J-E- S. L-- – Y- L – P-B:. V:/-3.:. – K; S. K33;: Emotion and 
Decision Making, Annual Review of Psychology 66 (2015/January) 799–823.

7C L..: S-2 IF!B lelkigyakorlatai, Korda, Budapest, 1931, 56.
7I IG D. Y:.;: i. m., 318.
7J B SB1f2: "e Paradox of Choice: Why More is Less, Harper, New York, 2004.
7K IG D. Y:.;: Existencial Psychotherapy, i. m., 318.



– 86 –

Somogyiné Petik Krisztina – A. Elekes Szende – Kézdy Anikó

4.3. Felel!sség

A döntés egyfajta önalkotási folyamat, de nincsenek hozzá egyértelmű külső 
referenciák, emiatt a döntés során sokszor a talajvesztettség élményét éljük át.8L 
Egy esetleges rossz döntés a személyes kudarc önértékelést rontó élményével is 
jár. Minél több a választási lehetőség, annál nagyobb a felelősség és a kudarc 
szubjektív élménye, ami döntési helyzetekben fokozott szorongást okoz.8,

4.4. Konfliktus

Megnehezítheti a döntést, ha miatta konfliktusba kerülünk valakivel. Például 
a szüleink neheztelnek, vagy a baráti körünk rossz szemmel néz ránk. Ilyenkor 
azt kell szem előtt tartanunk, hogy a saját életünkért mi tartozunk felelősség-
gel. A döntéseink a mi identitásunkat alakítják, tehát ránk tartoznak. Ha a 
másik megbántódik, azért ő a felelős.86

4.5. Istenkép

Az Isten akaratáról kialakított elképzelésünk lehet bénító és elrettentő, ha úgy 
képzeljük, hogy Isten egyetlen konkrét életutat szán nekünk, és csak akkor 
értékes az életünk, ha azt az egyet megtaláljuk. Ha ráadásul Istent egy büntető 
hatalomként éljük meg, akkor teljesen megbéníthat egy életre szóló döntés 
fela data. Ilyenkor az istenkép korrekciójára van szükség egy teológiailag kép-
zett lelkivezető vagy terapeuta segítségével. Az istenkép korrekciója nem köny-
nyű feladat, hiszen sokszor tudattalan érzelmi összetevők dominálnak benne. 
Előfordulhat, hogy egy személy tudatos istenfogalma és nem tudatos istenképe 
ellentmond egymásnak: „Tudatosan azt gondolja Istenről, hogy szerető, irgal-
mas, támogató, mégis úgy éli meg, hogy Isten bünteti őt, számon tartja bűneit, 
és ezért fél tőle.”87

8L IG D. Y:.;: Existencial Psychotherapy, i. m.
8, DG/ /- V3: Social Trends and their Impact on Couple and Family Relationships, in 

Patricia Noller – Gery C. Karantzas (eds.): "e Wiley-Blackwell Handbook of Couples and 
Family Relationships, Wiley-Blackwell, Chichester, Malden, MA, 2012, 25–35.

86 H- C:.?/ – J.1 T.f3-/: Határaink. Mire mondjunk igent és mire nemet? Harmat, 
Budapest, 2009.

87 R.? MF/: Az istenreprezentáció kognitív szempontú vizsgálata, Doktori (PhD) értekezés, 
Debreceni Egyetem, BTK, 2013, 10.



– 87 –

Döntés – elkötelez!dés – fogadalom

Q. H.F /42[c  
É-:;- 53 B.:2!3  /4253-

A köztudatban még mindig az az elképzelés uralkodik, hogy az elme feloszt-
ható egy racionális és egy érzelmi részre, és a racionalitást sokan az érzelmek 
feletti, értékesebb működésmódnak tartják.88 Azt gondolják, hogy a komplex 
helyzetekben a minél alaposabb, tudatos mérlegelés vezet a legjobb döntés-
hez.89 Az igazság azonban az, hogy a tudatos gondolkodás nem szükségszerű-
en vezet racionális döntésekhez – részben azért, mert gyakran nagyon kevés 
tudatos rálátásunk van önmagunkra, a viselkedésünket befolyásoló okokra, 
másrészt azért, mert a döntéshozatal folyamata során számos olyan stratégi-
ához folyamodhatunk, melyek kimenetele nem adaptív, ezért csapdáknak is 
nevezhetjük őket.

Először is az információk kognitív feldolgozásából eredő tévedéseinket néz-
zük meg. 8C

Kezdjük azzal, hogy már pusztán egy kérdés megfogalmazása irányt szabhat 
a gondolkodásunknak, mert egy adott keretbe helyezi a problémát. Ez a „ke-
retbe foglalás csapdája”. Például az, hogy sok pénz-e 2000 forint, attól függ, 
hogy kenyeret vagy házat akarunk rajta venni.8I A hétköznapi döntéshozatalt 
kutató vizsgálatok feltárták, hogy a kérdések megfogalmazásán túl az informá-
ciók tálalásának módja is nagy mértékben befolyásolja az információkezelés 
sikerességét. Például egy táblázatban elrendezett információhalmaz sokkal job-
ban áttekinthető, mint egy hosszasan leírt történet, melyből nehezen bogozzuk 
ki a lényeget.8J

Hajlamosak vagyunk arra, hogy az elsőként megszerzett információnak túl 
nagy hangsúlyt adjunk, emiatt nem engedünk teret a később érkező, esetleg 
sokkal relevánsabb információknak. Ez az „első benyomás csapdája”. Így jár a 
diák, ha az első vizsgája elégtelen lesz, és utána nagyon nehezen tornázza fel-
jebb magát a tanár fejében lévő diákrangsorban.

Ha egy komplex helyzetben nem rendelkezünk elegendő információval, ak-
kor beleeshetünk abba a csapdába, hogy a döntés megkönnyítése érdekében 
észrevétlenül figyelmen kívül hagyjuk a döntéshelyzet bizonytalan oldalait. 

88 J.1 L-1-: Hogyan döntünk?… és hogyan kellene, Akadémiai Kiadó, Budapest, 2012.
89 S;- V- – T;.21 D. W:3. (eds.): Handbook of Self-Knowledge, (e Guilford 

Press, New York, 2012, 181–193.
8C K:- S!/.: Vezetés- és szervezetpszichológia, i. m.
8I S;- V- – T;.21 D. W:3.: Handbook of Self-Knowledge, i. m.
8J S?3 T. F3-: Társas alapmotívumok, i. m.



– 88 –

Somogyiné Petik Krisztina – A. Elekes Szende – Kézdy Anikó

A döntéshez ugyanis bizonyosság kell, ezért nehéz tolerálni az elbizonytalaní-
tó jelzéseket. Sokszor áltatjuk magunkat, és nem veszünk tudomást bizonyos 
szempontokról. Ezért fontos, hogy megfontoljunk olyan információkat is, me-
lyekre nem szeretünk gondolni.

A „megerősítő bizonyíték csapdájának” hívjuk azt a helyzetet, amikor ki-
zárólag az álláspontunkat megerősítő információkat vesszük tudomásul, és 
figyelmen kívül hagyjuk vagy bagatellizáljuk az azzal ellentétes vagy nyugta-
lanító tényeket.

Általános emberi jellemző, hogy a drámai vagy negatív eseményekre sokkal 
jobban emlékszünk, mint más helyzetekre, ezért ezek az információk köny-
nyebben elérhetők a memóriánkban,8K így a döntéseinkben is eltúlozhatjuk a 
katasztrofális események valószínűségét. A szakemberek ezt a „felidézés csap-
dájának” nevezik. Egy helyzet valószínűségét tehát hajlamosak vagyunk annak 
alapján bejósolni, hogy milyen könnyen jut eszünkbe például a repülőgép- 
szerencsétlenségek gyakorisága.

A fenti információkezelési csapdák mellett figyelembe kell vennünk azt is, 
hogy a döntéseink során az egyes szempontok fontosságát is súlyoznunk kell, 
és ehhez elkerülhetetlen az önismeret. Ha nem tudjuk, hogy számunkra mi a 
fontos, akkor a választási opciók összes pozitív és negatív jellemzőjét  egyformán 
súlyozzuk, pedig az egyes szempontok általában nem azonos fontosságúak.

A döntés kontextusa is befolyásol minket, ezért egy szempont értéke és sú-
lya helyzetről helyzetre is változhat, bár ennek nem vagyunk tudatában. Egy 
hétköznapi példa erre, amit a kutatók is igazoltak, hogy éhes állapotban több 
élelmiszert vásárolunk, mint jóllakottan. Ez azt is jelenti, hogy általában nem 
tudjuk pontosan megítélni, hogyan fogunk viselkedni egy másfajta szituáció-
ban, mint amiben most vagyunk.Egy kutatásban Wilson és munkatársai azt is 
kiderítették,9L hogy akik túlságosan sokat gondolkodnak egy döntésen, azok 
később kevésbé elégedettek a választott dologgal. A kutatók azzal magyarázzák 
ezt az eredményt, hogy a sok gondolkodással az emberek aránytalanul nagy 
súlyt adnak a tudatosság számára megragadható és verbalizálható szempontok-
nak, amivel megzavarják „természetes mérlegelő sémáik” működését. 

Mik is ezek a mérlegelő sémák? A döntéshez szükséges fontos információk 
nem mindegyike hozzáférhető a tudatosság számára. Ennek egyik oka, hogy 

8K S;- V- – T;.21 D. W:3.: Handbook of Self-Knowledge, i. m.
9L Idézi S;- V- – T;.21 D. W:3.: Handbook of Self-Knowledge, i. m.



– 89 –

Döntés – elkötelez!dés – fogadalom

nem tudunk mindent szavakba önteni.9, Számottevő tudattalan tudásunk 
van, és erre a tudásra az érzelmeink nyitnak ablakot.96

Emellett nincs akkora tudatos kognitív kapacitásunk, hogy egy összetett 
döntési helyzet összes szempontját elemezni tudjuk. A döntés képességéhez 
tehát az érzelmek és a tudatos gondolatok összjátéka, azaz a tudatosság számára 
nem hozzáférhető információk összegzése is szükséges.

Damasio kutatásai nyomán már pontosan tudjuk, hogy a döntéseinkben 
egyrészt a racionális agyterület (nevezetesen az orbitofrontális agykéreg), más-
részt érzelmi jellegű agyterületek is szerepet játszanak.97

Dijksterhuis és Nordgren úgy fogalmaznak,98 hogy kétféle gondolkodás-
mód van: a tudatos és a tudattalan, mely utóbbi a tudatos figyelmet nélkülöző 
kognitív folyamat. A kétféle gondolkodásmódnak különböző jellemzői van-
nak, ezért más-más helyzetekben nyújtanak optimális eredményt.

Nézzük először a tudattalan gondolkodás jellemzőit. Először is nagyobb ka-
pacitással bír, ezért nagyobb mennyiségű információt tud kezelni, mint a tu-
datos. Képes olyan döntésekre, melyek nem illenek bele a tudatos sémáinkba, 
és számításba vesz olyan információkat, melyek nem illeszkednek a korábbi 
tudásrendszerünkbe. Emellett hatékonyabban súlyozza az információkat, vi-
szont csak durva becslésekre képes. Divergens módon keres a memóriában, 
ezért kreatívabb tud lenni. Komplex problémák esetében jobb döntéseket hoz.

A tudatos gondolkodás a „fentről lefelé” elv alapján működik, azaz sémá-
kat és szabályokat használ a döntéshez, emiatt nagyon precíz, de nem képes a 
komplex helyzetek minden aspektusát megvizsgálni és súlyozni.

Komplex döntési helyzetekben tehát az agy mintegy vitatkozik magával 
mérlegelve a különböző területek szempontjait. Akkor járunk jól, ha ilyenkor 
elfogadjuk és toleráljuk a bizonytalanságot. Az „érzelmi agy” elvégzi a gondol-
kodás első részét, majd utána időt kell teremtenünk arra, hogy racionálisan 
is gondolkodjunk – ezt az időt a prefrontális agykéreg felső kétharmada ké-
pes kikényszeríteni – ellenállva az ösztönök cselekvésre sarkalló erejének. Ez 
az agyterület úgy képes szabályozni az érzelmeket, hogy gondolkodik róluk. 
Akkor döntünk jól, ha elgondolkodunk azon, hogy a megjelenő érzelmeink 
miből fakadhatnak, és képesek vagyunk mérlegelni, hogy figyelembe vegyük-e 

9, S;- V- – T;.21 D. W:3.: Handbook of Self-Knowledge, i. m.
96 J.1 L-1-: Hogyan döntünk?...és hogyan kellene, i. m.
97 J.1 L-1-: Hogyan döntünk?...és hogyan kellene, i. m.
98 Idézi S;- V- – T;.21 D. W:3.: i. m.



– 90 –

Somogyiné Petik Krisztina – A. Elekes Szende – Kézdy Anikó

az impulzusaikat.99 Szent Ignác is hasonlót javasol: az érzelmek megfigyelése és 
értelmezése segít a helyes út megtalálásában.9C

R. D4253 3225F!

6.1. Információgyűjtés9I

A döntési folyamat első lépése az, hogy a lehető legtöbb információt megsze-
rezzük mind a döntési alternatívákról, mind önmagunkról. Fontos, hogy meg-
bízható helyekről, új szempontokat behozó forrásokból szerezzük be ezeket, 
és nyitottnak legyünk a hiányzó információkra is. Szent Ignác kidolgozott egy 
stratégiarendszert a nagy életdöntések segítésére, ennek részletes ismertetésétől 
eltekintünk, csak néhány fontos szempontot emelünk ki tőle. 9J

Az életdöntések esetén a megszerzett információk között érdemes értékrang-
sort készíteni. Először is kizárjuk a rosszat, majd a jó alternatívák között meg-
vizsgáljuk azt, hogy számunkra melyik járul hozzá jobban a legnagyobb jónak, 
Isten Országának eléréséhez és építéséhez. Szent Ignác szerint az élet állapotok 
eszközt jelentenek a nagy célok eléréséhez – személyes erőink és lehetőségeink 
figyelembevételével. Figyelnünk kell arra, hogy melyik út hoz nagyobb ter-
mést, de azt is, hogy melyik hoz mélyebb személyes örömöt és jóllétet, azaz 
boldogságot. Hiszen az ember akkor tud adni, ha önmaga rendben van. Az 
információgyűjtésnek része az is, hogy magunkba nézünk, és megvizsgáljuk a 
céljaink mögött meghúzódó motivációt, azaz hogy egy cél melletti döntés mi-
lyen mértékben fejezi ki tartós érdeklődésünket és értékeinket. Az önmagunk-
kal összhangban álló célok belső, meggyőződéssé vált motivációkból születtek, 
azaz belső okból követjük őket, ezért kitartóbb erőfeszítéssel állunk majd hoz-
zájuk, és nagyobb boldogságot is hoznak.9K

99 J.1 L-1-: Hogyan döntünk?...és hogyan kellene, i. m.
9C S2-E K-B1:-: Hogyan döntsek?, i. m. 31.
9I K:- S!/.: Vezetés- és szervezetpszichológia, i. m.
9J S2-E K-B1:-: Hogyan döntsek?, i. m.
9K T;.21 A. J?/F- – J.B- E. B.. – A; E- – E/f A. L.B-: Core Self-Evaluations 

and Job and Life Satisfaction. (e Role of Self-Concordance and Goal Attainment, Journal 
of Applied Psychology 90 (2005/2) 257–268.



– 91 –

Döntés – elkötelez!dés – fogadalom

6.2. Szimuláció

Hasznos stratégiának bizonyul a szimuláció, azaz az alternatívák kipróbálása 
gondolatbanCL vagy konkrét cselekedetekben („Élj úgy egy hónapig, mint-
ha...”). Például ha szerzetességen gondolkodik valaki, kezdjen el zsolozsmázni 
naponta. Ezt szolgálja a szerzetesjelöltek beköltözése a kolostorba, ahol a szer-
zetesi élet szabályai szerint élhetnek. Fontos, hogy az ember ilyenkor feljegyez-
ze a felmerülő érzéseit és gondolatait, melyek informatívak lehetnek.

Segíthet az is, ha Szent Ignác tanácsára elképzeljük az életünket a halálos 
ágyunkról nézve.C,

6.3. Önfejlesztés 

A döntést megkönnyítő, bár általánosabb stratégia saját személyiségünk és ön-
ismeretünk fejlesztése, hogy növekedjen az adaptációs készségünk, bizonyta-
lanságtűrésünk, csökkenjen a szorongásunk, nem utolsó sorban növekedjen 
bizalmunk a létben és ráhagyatkozásunk Istenre.

S. A /4253 ?2!

A döntési folyamat során konfliktus alakul ki két alternatíva között. A dön-
téssel megszűnik a konfliktus, ugyanakkor a visszautasított alternatíva fel nem 
oldott feszültsége megmarad mindaddig, amíg le nem zajlik a konfliktusfelol-
dási folyamat. Stefan Kiechle ezt úgy fogalmazza meg, hogy amikor döntünk, 
akkor ugyanolyan aktívan kell kimondanunk a nemet a nem választott alterna-
tívára, mint az igent a választottra, különben kínzó veszteségélmény fog elkí-
sérni.C6 Festinger ezt kognitív disszonanciának nevezi.C7 Ennek megszüntetése 
érdekében a személy közvetlenül a döntés után többféle stratégiával élhet.

A disszonancia – ha erős – annyira zavaró lehet, hogy az egyén késztetést 
érezhet a döntés megváltoztatására. Ez azért nem jó megoldás, mert a disz-
szonancia megmarad, csak megfordul, és most a másik alternatíva vonzása nő 
meg.

CL S2-E K-B1:-: Hogyan döntsek?, i. m.
C, Loyolai Szent Ignác lelkigyakorlatai, Korda, Budapest, 1931, 37.
C6 S2-E K-B1:-: Hogyan döntsek?, i. m.
C7 L-. F-32F-: A kognitív disszonancia elmélete, Osiris, Budapest, 2000.



– 92 –

Somogyiné Petik Krisztina – A. Elekes Szende – Kézdy Anikó

A legtipikusabb (és egyszerű) disszonanciacsökkentő kognitív stratégia, 
hogy a döntés után kerüljük a másik alternatívával kapcsolatos további infor-
mációgyűjtést. Például nem nézünk olyan reklámokat, melyek a nem válasz-
tott terméket népszerűsítik.

A másik tipikus disszonanciacsökkentő eljárás, hogy a személy a döntés után 
úgy változtatja meg a gondolkodását, hogy a választott alternatíva egyre von-
zóbbnak, az elutasított pedig egyre kevésbé vonzónak tűnjék. Ennek eredmé-
nyeképpen történik meg a döntés stabilizációja, rögzítése.

Az elutasított alternatíva miatti feszültség azáltal is feloldható, ha kognitív 
átfedést hozunk létre a két alternatíva között, azaz tágabb kontextusba he-
lyezzük őket, és felfedezzük, hogy ebből a szempontból sok hasonlóság van 
köztük. Például: „Mindegyik szerzetesrendben Istent szolgáljuk.”

d. M-F;/!3  /4253-: E.F/:.; 53 1g35F

A fogadalom az elköteleződési döntés ünnepélyes és közösségi kinyilvánítása.
Az életre szóló hivatások melletti döntés azonban nem zárul le a fogadalom-
tétel pillanatában, hanem napról napra újra meg kell hozni. Ahogy a házas-
ságban való sírig tartó kitartáshoz sem elegendő, ha a felek ugyan jól érzik 
magukat benne, de nem döntenek minden pillanatban a kapcsolat mellett,C8 
úgy a szerzetesi hivatás tartós megéléséhez is szükséges a személyiség minden 
rétegét megmozgató folyamatos belső elköteleződés.

A döntésben való megmaradás, azaz a hűség legfontosabb feltételének azt 
tartjuk, hogy a személy érett identitással hozza meg az életre szóló döntést. Ez 
azt jelenti, hogy egy őszinte, bátor és intenzív keresési folyamat során kristá-
lyosodik ki az útja.

Az érett döntéseknek belső motivációból kell születniük. A belsővé vált és 
személyiségünkbe integrált viselkedésszabályozást tekintjük érettnek és stabil-
nak, ugyanakkor ez egy hosszú folyamat eredménye.C9 Deci és Ryan önmegha-

C8 C: E. R?3?:2 – N:3 O:3- – J./ L. DG3 – P-FF . H.: Commitment and 
Relationship Maintenance Mechanisms, in Harry T. Reis – Caryl E. Rusbult (eds.): Close 
Relationships, Psychology Press, New York, 2004, 287–305. 

C9 M2.3 T;!3 – K5/ A@: A vallásosság szerepe a személyes célok rendszerében, in 
Horváth-Szabó Katalin (szerk.): Vallásosság és személyiség, PPKE BTK, Piliscsaba, 2007, 
134–157.



– 93 –

Döntés – elkötelez!dés – fogadalom

tározás-elméleteCC szerint, ha az értékek és célok a személyes értékrend részévé 
válnak, és a személy meggyőződéssel vallja a fontosságukat, sőt a kongruencia 
és tudatosság élményét éli át velük kapcsolatban, akkor valósul meg a mo-
tiváció és cselekvés integráltsága összhangban a személy minden más fontos 
értékével. Számos kutatás igazolta, hogy a belsővé vált célokat elkötelezetten és 
kitartással követjük.CI Viszont azok a céljaink, melyekkel nem azonosultunk 
teljes mértékben,CJ egyrészt belső konfliktust generálhatnak, másrészt az eléré-
sükkel kapcsolatban gyakran nem sikerül specifikus akciótervet készítenünk, 
így a nehézségek idején kudarcot vallhatunk. Kutatások igazolják, hogy ha a 
céljainkhoz specifikus végrehajtási szándék társul, akkor nagyban megnő a si-
keres teljesítés esélye.

Mivel a szerzetes átadja az életét Istennek, emellett közösséget, egyfajta 
„családot” is választ magának, a családpszichológia megállapításaiból is fon-
tos szempontokat meríthetünk a szerzetességben való hűséges megmaradás 
feltételeinek boncolgatásához. A kapcsolati döntésben való kitartás titkait ku-
tatva RusbultCK arra a megállapításra jutott, hogy a kapcsolatok hosszú távú 
fennmaradásához elengedhetetlen feltétel a komoly belső elköteleződés. Mit 
is jelent ez?

Az elköteleződés három egymással összefüggő tényezőből áll: van egy akara-
ti, egy érzelmi és egy értelmi összetevője. Az akarati oldal a kitartás szándékát 
jelenti. Az érzelmi összetevő a pszichológiai kötődés: a szerzetes esetében Isten-
hez és a közösséghez. Minél erősebben kötődik valaki, annál inkább a kapcso-
lat részeként éli meg az életét. Az értelmi összetevő a hosszú távú orientációra 
van hatással. Az erősebb elköteleződés nyomán a személy a jövőjét is egyre 
inkább a választott kapcsolatrendszerben képzeli el, így a jelen cselekedeteit 
a tervezett jövő szempontjából alakítja. Rusbult azt feltételezi, hogy az erősen 
elkötelezett személyek elégedettek a kapcsolatban, az alternatívákat értéktelen-

CC Idézi RB1/ K.-32- – N231 L--3 – T1-./.- A. P.f-3 – E;?-: 
C1B.-: Attaining Personal Goals. Self-Concordance Plus Implementation Intentions 
Equals Success, Journal of Personality and Social Psychology 83 (2002/1) 231–244.

CI RB1/ K.-32- – N231 L--3 – T1-./.- A. P.f-3 – E;?-: C1B.-: 
Attaining Personal Goals, i. m.

CJ K-. M. S1-:/. – A/-f J. E::.2: Goal Striving, Need Satisfaction, and 
Longitudinal Well-Being. (e Self Concordance Model, Journal of Personality and Social 
Psychology 76 (1999/3) 482–497.

CK C: E. R?3?:2 – N:3 O:3- – J./ L. DG3 – P-FF A. H.: Commitment and 
Relationship Maintenance Mechanisms, i. m.



– 94 –

Somogyiné Petik Krisztina – A. Elekes Szende – Kézdy Anikó

nek észlelik, és sok energiát fektetnek a kapcsolatba, így sokkal valószínűbben 
tartanak ki benne.

A szakirodalom bőséges adattal szolgál Rusbult elképzelésének igazolására. 
De mit jelent a kapcsolati „energiabefektetés”? Rusbult kapcsolatfenntartó me-
chanizmusokról beszél.

Az úgynevezett kognitív kapcsolatfenntartó mechanizmusok közé elsősor-
ban a kapcsolatra (hivatásra) vonatkozó pozitív és építő gondolatokat sorolja. 
Mivel a gondolatok és az érzelmek egymást kölcsönösen befolyásoló mentális 
működések, ezért az élethelyzethez való érzelmi hozzáállás szempontjából alap-
vető jelentőségű a gondolatok karbantartása. A pozitív gondolatok pozitívabb 
érzelmi viszonyulást eredményeznek, és ez sajnos fordítva is igaz. Például ha 
valaki azon fáradozik, hogy jó fényben lássa a hivatását és a közösségét, akkor 
ehhez segítség, ha nem a hibákon és a csalódásokon rágódik, hanem a pozi-
tívumokat idézi fel a lehető leggyakrabban („pozitív rágódás”). Szorosan ide 
kapcsolódik az a kérdés is, hogy milyen történeteket, narratívákat alkot önma-
gáról, a hivatásáról, a közösségi kapcsolati eseményeiről. Ígéretes kutatási irány, 
hogy a kapcsolati történetek átalakításával hogyan javítható a kapcsolatok ér-
zelmi tónusa.IL Az önmagunkról szóló narratívák személyiségalakító szerepét 
McAdams 2001-ben publikált személyiségelmélete is előtérbe helyezi.I,

És itt elérkeztünk ahhoz a gondolathoz, hogy nem csupán a pozitív 
gondolataink, hanem és elsősorban önmagunk definiálása tartozik ehhez a 
kérdéshez: ha a hivatásunk az önmeghatározásunk egyik kulcselemévé válik, 
ha az Istenhez és a közösséghez tartozásunk tudata az egész életünket átszövi, 
és ezt mások számára kommunikáljuk, akkor a hivatáshoz való hűségünk na-
gyobb eséllyel valósul meg.

A vélekedések (döntések) mellett való szilárd kitartásban az is segít, ha „le-
horgonyozzuk”, azaz hozzákapcsoljuk őket a számunkra fontos egyéb érté-
kekhez vagy a kognitív rendszerünkben található más vélekedésekhez. Így a 
megváltoztatásuk kényelmetlen egyensúlytalanságot eredményezne.I6 Nagyra 
értékelt személyek és referenciacsoportok jóváhagyása (a velük közös véleke-
dés) is megerősít a hűségben.I7

IL NB.:- A:- – K2- C. MBL- – S2-A1- C. VB: In the Story of us. Examining 
Marital Quality Via Positive and Negative Relationship Narratives, in Kenneth S. Pearlman 
(ed.): Marriage Roles. Stability and Conflict, Nova Science Publishers, Inc. New York, 2010. 

I, D P. MBA/;3: "e Person, Wiley, h. n., 2009.
I6 W::; J. MBG?-: Makacs nézetek és a meggy!zés dinamikája, Osiris, Budapest, 2001, 40.
I7 W::; J. MBG?-: Makacs nézetek és a meggy!zés dinamikája, i. m., 40.



– 95 –

Döntés – elkötelez!dés – fogadalom

Maga az ünnepélyes fogadalomtétel is fontos pszichológiai funkciókat hor-
doz. Számtalan szimbolikus üzenete mellett kifejezi a belépést egy új életkeret-
be és a befogadottságot egy közösségbe.

A meggyőzéssel szembeni ellenállás szakirodalmaI8 felhívja a figyelmet arra, 
hogy a nehezen visszavonható döntések után kevésbé hajlunk a vélekedés meg-
változtatására. Emellett a meggyőződésünk nyilvános vállalása is segít a véleke-
déshez való ragaszkodásban.

Rusbult felsorol viselkedéses kapcsolatfenntartó stratégiákat is, melyek min-
den közösség életéhez nélkülözhetetlenek. Ezek alapja az „alkalmazkodó visel-
kedés”. Rusbult így nevezi azokat a reakciókat, amikor az ösztönös késztetése-
inken felülemelkedve válaszolunk a másik személy bántó viselkedésére, és nem 
destruktívan, hanem konstruktívan reagálunk. Például nem sértődünk meg, 
vagy nem szólunk vissza egy bántónak tűnő megjegyzés hallatán.

Erre az alapra épül a válaszkészség, áldozatkészség és megbocsátás is. Ezek a 
viselkedések az úgynevezett „közösségi hozzáállást”I9 teremtik meg, melynek 
lényege, hogy a csere jellegű, adok-kapok elvű kapcsolatokkal ellentétben a 
személyes relációban a fő hangsúly a másik jóllétének elősegítésén van: ahol 
örömmel adunk, és nem várunk viszonzást. Nem tartjuk számon, hogy ki mit 
adott és kapott a másiktól – méricskélve és a saját érdekünket szem előtt tart-
va. Ha egy közösség tagjai képesek kölcsönösen így viszonyulni egymáshoz, 
akkor ez a biztonság és gondoskodás légkörét adja meg számukra, lehetővé téve 
a bensőségesség elmélyülését, ami visszahat az elköteleződésre, megerősítve a 
tagok odatartozástudatát. Nagyon fontos, hogy a szerzetesközösségek is bizto-
sítani tudják ezt a támogató légkört a tagjaik számára, hiszen – mint korábban 
említettük – a család jellegű támogató közösséghez való tartozás a személyes 
jóllét egyik feltétele.

Azok képesek erre leginkább, akik elkötelezettsége erős, akik biztonságosan 
kötődők, akik képesek a kapcsolatorientáltságra és képesek a másik nézőpont-
jának átvételére.

I8 W::; J. MBG?-: Makacs nézetek és a meggy!zés dinamikája, i. m., 38.
I9 MF-2 S.C: – S2-G- G1; – NB G.2-: Bases for Giving Benefits in 

Marriage. What Is Ideal? What Is Realistic? What Really Happens? in Patricia Noller 
– Judith Feeney (eds.): Understanding Marriage. Developments in the Study of Couple 
Interaction, Cambridge University Press, Cambridge, 2002, 150–178.



– 96 –

Somogyiné Petik Krisztina – A. Elekes Szende – Kézdy Anikó

Ö33-F53

Dönteni – életre szólóan – nehéz. Az életre szóló hűséges odaadottság nagy 
bátorságot feltételez. A nagy életdöntések meghozatalában rejlő kihívásokat jól 
tükrözi Daniel Levinson fejlődéspszichológus gondolata. Az emberi fejlődés 
egyik nagy paradoxona, hogy kénytelenek vagyunk nagy döntéseket meghoz-
ni még mielőtt rendelkeznénk a bölcs döntéshozatalhoz szükséges tudással, 
ítélőképességgel és önismerettel. Mégis, ha halogatjuk ezeket a döntéseket 
addig, amíg igazán „késznek” érezzük magunkat, annak nagyobb ára lehet.IC 
Elképzelhető, hogy az ember alapos önismeret, kellő mennyiségű információk 
és hatékony döntési stratégiák birtokába kerülve sem feltétlenül érzi magát 
„késznek” egy nagy döntésre, és az elköteleződés a teljes körű bizonyosság és 
biztonság iránti igény elengedését feltételezi. Hiszen illúziót kerget az, aki azt 
képzeli, hogy a „tökéletes” döntések után problémamentes élet vár rá. Dönt-
sünk legjobb tudásunk szerint, aztán induljunk el a választott úton bátran 
megküzdve az ott váró nehézségekkel, hiszen csak az odaadott élet tud gyü-
mölcsözővé válni.

IC D-: L-G3.: "e Seasons of a Man’s Life, Ballantine Books, New York, 1978, 102. 



– 97 –

SZERZETESSÉG Sapientiana 12 (2019/2) 97–117

A szerzetesi konszekráció
Értelmezési nézőpontok a tanítóhivatali dokumentumokban  
és a teológiai reflexióban

M?. B-G:BV? CMF

Abstract
(is text was the keynote lecture at the conference organised by the CIVCSVA 
and was delivered on 2 March 2018 at the Antonianum in Rome. It focuses on 
the specific features of religious life, of “consecration for the Gospel counsels”. 
A review of magisterial teaching collects the results, but also the open ques-
tions of reflection on consecration. Opinions of theologians are also presented, 
showing a fairly wide range of attitudes. How to formulate the meaning of 
consecration in a way that the universal call to holiness is respected? “Unction 
by the Spirit” is explained as a biblical image and a possible theological expres-
sion to be applied in the reflection.

Keywords: theology of consecrated life / religious life, Gospel counsels, unction by 
the Spirit, consecration, universal call to holiness.
Kulcsszavak: megszentelt élet / szerzetesi élet teológiája, evangéliumi tanácsok, 
felkenés a Lélek által, konszekráció, egyetemes meghívás az életszentségre.

Amikor a konszekráció témájáról gondolkodunk, mindig egy sokrétű és ösz-
szetett valóságot vizsgálunk, amely túlmutat nemcsak a „megszentelt életen”, 
hanem a keresztény hit körén is. Ez nyilvánvalóan jelentősen meghaladná azt 
a terjedelmet, amelyben kutatásunk mozoghat. Kifejtésünk nem szándéko-
zik végignézni még az összes jelentést sem, amellyel a „konszekráció” fogalma 
keresztény körben használatos, hanem a „szerzetesi konszekrációra” kell össz-
pontosítania, vagy ha így jobban tetszik, a „per consiliorum professionem” 
konszekrációra.,

M?. B-G:BV? 1960-ban született, 1991-ben doktorált morálteológiából a római 
Accademia Alfonsianán, a római Claretianum professzora, szakterülete a megszentelt élet 



– 98 –

Maurizio Bevilacqua CMF

Bár ez az utolsó pont nem képezi vita tárgyát jelen konferencián, hadd em-
lékeztessek arra, hogy hosszú és nem egyértelműen értelmezhető út vezetett 
odáig, hogy ma a status perfectionis vagy mai szóval a megszentelt élet meg-
különböztető elemét a fogadalommal vállalt három ún. evangéliumi tanács-
ban azonosítjuk. Ez a mai nézet nem tükrözi a keresztény élet e formájának 
bonyolult történetét, és figyelmen kívül hagy egy sor másfajta kifejeződést, 
köztük azokat, amelyeket ma „az apostoli élet társaságainak” nevezünk, és a 
megszentelt élethez tartozónak tekintünk. Ezt nem azért mondjuk, hogy ta-
gadjuk a főleg antropológiai okokat, amelyek így alakították a fejlődést a la-
tin egyházban, hanem egyszerűen azért, mert ezekről a témákról kell majd 
elvégezni a reflexiót. Nem vehetjük adottnak, hogy az evangéliumi tanácsok 
fogadalommal történő vállalása az az elem, amely eldönti, hogy valaki ehhez az 
életformához tartozik-e.

Ez az előadás tehát szintézist szeretne alkotni a teljesség igénye nélkül az 
egyházi tanítóhivatalnak a szerzetesi konszekrációt illető egyes kijelentései, va-
lamint az ezekről kifejtett főbb teológiai álláspontok között.

0. A CONSECRATIO PER CONSILIORUM PROFESSIONEM  T=2@1G2:!:

Vannak tanulmányok a szerzetesi konszekráció fogalmának fejlődéséről a 
II. Vatikáni Zsinat utáni tanítóhivatali dokumentumokban.6 Az alábbiakban 
szeretnénk összegezni ennek a fejlődésnek a lényeges elemeit, de a zsinattól 

teológiája. Az eredeti szöveg megjelent: M?. B-G:BV? CMF: La consacrazione 
religiosa. Prospettive di interpretazione nel Magistero e nel riflessione teologica, in (s. n.) 
Consecratio et Consecratio per Evangelica Consilia, Libreria Editrice Vaticana, Roma, 2019, 
137–161.

, A tanulmányban idézett szentszéki dokumentumokat szinte mind megtaláljuk: TO35 
E/- (szerk.): Szentszéki dokumentumok a megszentelt életr!l 1964–2002, Sapientia 
Szerzetesi Hittudományi Főiskola, Budapest, 2007 (a továbbiakban: Tőzsér 2007). 
Egyenként pedig megtalálhatóak az alábbi gyűjteményben: https://www.szerzetes.hu/
szövegtár [2019. 11. 30.]

6 Jelezzük a legfontosabbakat: S:G R-BB1: Consacrazione mediante i consigli evangelici. 
Dal Concilio al Codice, Àncora, Milano, 1988. F-/. P?F: La consacrazione religiosa. 
Virtualità e limiti della nozione teologica, Giu)ré, Milano, 2010. Mindkét tanulmány 
túlnyomóan jogi szempontot követ, de Fernando Puig néhány teológus gondolatáról is 
szintézist ad (219–295.). Nyíltabban teológiai szempontot érvényesít: B?. S-B./: 
La consacrazione. Frequenza-significati-prospettive, in L’identità dei consacrati nella missione 
della Chiesa e il loro rapporto con il mondo, LEV, Città del Vaticano, 1994, 13–46. S2-E 



– 99 –

A szerzetesi konszekráció

napjainkig bejárt út elé szeretnénk odahelyezni az 1947-es Provida Mater Eccle-
sia apostoli konstitúciót is, amellyel a világi intézmények nyertek elismerést.

1.1. Provida Mater Ecclesia

XII. Piusz pápának ez az apostoli konstitúciója többször is használja a „kon-
szekráció” főnevet (consecratio), valamint a „megszentelt” melléknevet (con-
secratum). A dokumentum elején azt állítja, hogy az egyház kezdettől fogva 
tanította, hogyan kell a teljességnek szentelt életet megélni (vita perfectioni 
dicata), és így „tevékenységével […] hatásosan élesztette és terjesztette a Krisz-
tusnak való tökéletes önátadást és önfeláldozást”.7 Kifejtése során XII. Piusz 
emlékeztet arra, hogy XIII. Leó pápa vette fel a szorosan vett szerzetesi intéz-
mények közé az egyszerű fogadalommal élő kongregációkat, valamint felidézi 
a nyilvános fogadalmak nélkül közös életet folytató társaságok kánonjogi sza-
bályozását. Mindezekben az intézményekben azok a hívek élnek, „akik a világ 
elhagyása után (relicto saeculo) a tökéletesség megszerzésére egyedül és kizáró-
lag rendelt, szorosan vett új kánoni állapotot kívánják követni”.8

Végül az apostoli konstitúció beszél az új világi intézményekről is, amelyek-
ben Isten segítségével „a világban is biztosan megvalósítható önmaguk Isten-
nek való eléggé szoros és hatékony, nemcsak belső, hanem külső, csaknem szer-
zetesi átadása”.9 Ebből következően az ilyen intézmények számára előírt külön 
normákban szerepel a követelmény, hogy a tagok a tökéletességre a cölibátus és 
a lelkiismeretben kötelező tökéletes tisztaság által törekedjenek a konstitúciók 
normái szerint „fogadalommal, esküvel vagy lelkiismeretben kötelező önátadás-
sal”.C

Azért időztünk ennél a dokumentumnál, mert (a „szüzek konszekrációja és 
megáldása” kivételével) először alkalmazza ilyen tág értelemben a „konszekrá-
ció” fogalmát. Mi több, ezt úgy teszi, hogy szakít a hagyományos szemlélettel, 

T33.22: La consacrazione religiosa. Dal Concilio Vaticano II all’Esortazione apostolica „Vita 
Consecrata”, OCD, Roma, 2003. 

7 „impense plenam Christo deditionem et consecrationem, fovit et propagavit”, XII. P?3 
A!A: Provida Mater Ecclesia apostoli konstitúció, 1947. február 2. (2. pont), AAS 39 (1947) 
114. [Magyar fordítás: Bánk József, 1948, elérhető: https://www.szerzetes.hu/system/files/
szovegtar/2013/xii._pius_provida_mater.pdf ] [2019. 11. 30.]

8 „perfectioni adquirendam unice atque ex integro consecratum”, uo., (7.), 117. 
9 „… non internam tantum sed externam et fere religiosam Domino consecrationem”, uo., 

(9.), 118. 
C „voto, iuramento, consecratione”, uo., III. cikkely 2.§., 1°; 121.



– 100 –

Maurizio Bevilacqua CMF

amely a tökéletesség keresését a „világ elhagyásának” feltételéhez köti.I A kon-
szekrációnak ezt a formáját úgy írja le – mivel nincs más viszonyítási alapja 
– mint fere religiosa („csaknem szerzetesi”).

A fogalom itt tehát megjelenik a Tanítóhivatal szóhasználatában, és alkal-
mazása nem hagy kétséget afelől, hogy ki az alanya az ilyen konszekrációnak. 
Ebben a dokumentumban nincs nyoma a váltakozásnak, amely e tekintetben 
a zsinati szövegekben megfigyelhető, főleg pedig a zsinat utáni szövegekben a 
hozzá fűzött vitákkal és reflexiókkal együtt. Itt a hívő odaadásáról és konszek-
rációjáról van szó, amelyet fogadalommal vagy esküvel fejez ki, amely lelkiis-
meretben köti őt, és – Aquinói Szent Tamás gondolkodása szerint – ezzel belép 
a status perfectionis acquirendae állapotába.

1.2. A II. Vatikán Zsinat dokumentumai

Felidézzük a tanítás lényegét, amelyet a szerzetesi konszekrációról találunk a 
Lumen gentium dogmatikai konstitúció VI. fejezetében és a Perfectae caritatis 
határozatban, úgy, hogy a zsinati tanítás teljesebb bemutatásához utalunk a 
bőséges bibliográfiára.

A dogmatikai konstitúció elsősorban a keresztség központi szerepét hang-
súlyozza, amely által a keresztény ember meghal a bűnnek és Istennek szen-
telődik („et Deo sacratus”).J Az evangéliumi tanácsokra tett fogadalommal a 
szerzetes arra törekszik, hogy „megszabaduljon az akadályoktól, melyek a sze-
retet buzgóságában és a tökéletes istentiszteletben visszatarthatnák, és bensősé-
gesebben szentelődik föl Isten szolgálatára.K Emiatt a szerzetesek élete egészen 
az egyháznak átadott élet kell, hogy legyen (totius Ecclesiae devoveatur oportet).

Amikor az egyház elfogadja a szerzetesek fogadalmait, akkor kánonilag lét-
rehozza a fogadalom állapotát, a liturgikus cselekménnyel pedig úgy állítja 
elénk, mint Istennek szentelt állapotot (statum Deo consecratum).,L Az alapvető 
felfogás itt Tamásé, aki az evangéliumi tanácsokat úgy érti, mint megszabadu-

I Vö. Decretum Gratiani, Pars II, Causa XII, Q. 1, C. 7: „Duo sunt genera Christianorum. 
Est autem genus unum, quod mancipatum divino oUtio, et deditum contemplationi et 
orationi, ab omni strepitu temporalium cessare convenit, ut sunt clerici, et Deo devoti, 
videlicet conversi”.

J LG 44. Ennél és más helyeknél nyitott marad a vita a „consecratur” szó esetében a visszaható 
vagy passzív jelentésről.

K „divino obsequio intimius consecratur”, uo.
,L LG 45.



– 101 –

A szerzetesi konszekráció

lást mindentől, ami gátolhatná a szeretet tökéletességét, valamint úgy, hogy 
fogadalommal való megvallásuk új életállapotot hoz létre.

A dogmatikai konstitúció végül hoz egy bőséges buzdító szövegrészt, amely-
ben a szerzeteseket és minden keresztényt emlékeztet, hogy az Istennek szen-
teltség nem idegenít el az emberektől.,,

Leszűrhetjük, hogy ezekben a szövegekben az egyházi tanítás egyértelműen 
állítja a keresztség központi szerepét, amelyben a keresztény ember konszekrá-
ciót nyer el (Deo sacratus est), míg az evangéliumi tanácsokra tett fogadalom-
mal még bensőségesebben szentelődik Istennek (intimius consecratur). A szer-
zetesi konszekráció értelméről azután még sokat vitatkoztak. A reflexió itt a 
hagyományos horizonton mozog, habár kerüli, hogy szétválassza a tanácsok és 
a parancsok állapotát, ami már önmagában is érdekes fejlemény.

Tizenegy hónappal később a zsinat jóváhagyta a „szerzetesi élet megújításá-
ról” szóló határozatot (de accomodata renovatione vitae religiosae). Amikor a ha-
tározat az összes intézményben közös elemeket tárgyalja, emlékeztet arra, hogy 
az evangéliumi tanácsokra tett fogadalom válasz az isteni meghívásra, úgyhogy 
a szerzetesek nem csupán meghaltak a bűnnek (világos utalás a keresztségre), 
hanem a világról is lemondanak, hogy egyedül Istennek éljenek. Egész életüket 
Isten szolgálatába állították, „ami egy – mélyen a keresztségi fölszenteltségben 
gyökerező és azt teljesebben kifejező – sajátos fölszenteltséget hoz létre”.,6

Ez a szövegrész a későbbi reflexió során nagy jelentőségre tesz majd szert, mi-
vel kifejezetten beszél egy sajátos konszekrációról, amely a keresztségi konszek-
rációban gyökerezik. Magát a kijelentést azonban nem a későbbi vita fényében 
kellene olvasni, hanem az addigi tanítás és a korabeli reflexió fényében.,7

A Perfectae caritatis kimondja, hogy a sajátos konszekráció képezi az egysé-
gesítő elemet a szerzetesi élet különféle formái között. Ennek különleges jelen-
tősége van, és új horizontokat nyitott meg a reflexió előtt. A szöveg azonban 
megelégszik azzal, hogy megismételje az evangéliumi tanácsokra tett fogadalom 
fontosságát mint amiből a konszekráció fakad, ezt pedig a világi intézmények 
kapcsán említi.,8 Ez egymásra helyezi, szinte azonosnak mondja a fogadalom 

,, Vö. LG 46.
,6 PC 5.: „quod quidem constituit peculiarem quamdam consecrationem, quae in baptismatis 

consecratione intime radicatur eamque plenius exprimit”.
,7 „A zsinat gondolkodásmódja nem a későbbi éveké volt, hanem az akkori vagy azt megelőző 

éveké” (B?. S-B./: La consacrazione. Frequenza – significati prospettive, i. m., 
22.)

,8 PC 11.: „A világi intézmények, bár nem szerzetesi intézmények, az evangéliumi tanácsokra 
tett igazi, teljes és az Egyház által elismert fogadalmat valósítják meg a világban. E fogadalom 



– 102 –

Maurizio Bevilacqua CMF

és a konszekráció két valóságát. A szóhasználat új, de jogosan tehetjük fel a 
kérdést, hogy a zsinat valami gyökeresen újat mond-e Szent Tamás állításához 
képest, miszerint „a szerzetesi státusz megkívánja, hogy erre a hármas fogada-
lommal kötelezze el magát valaki”.,9

Az az állítás viszont jelentősnek tűnik számunkra, hogy a szerzetesi kon-
szekráció teljesebb módon kifejezi a keresztségi konszekrációt. A szöveg az 
evangéliumi tanácsokra vonatkoztatja, de visszakapcsol a régi, Szent Vazulra 
visszamenő hagyományhoz, miszerint a monasztikus élet nem más, mint a ke-
resztény élet követelményeinek radikális vállalása.,C Ilyen szempontból integ-
rációt lehet keresni az állítások között és a Lumen gentium konstitúció felvetése 
között, amely az ún. evangéliumi tanácsok útját megnyitja a szerzetesi élet és 
világi intézmények keretein túl is.,I

1.3. A zsinat utáni Tanítóhivatal az 1994-es szinódusig

Lehetetlen összegyűjteni mindazt, amivel a Tanítóhivatal az utóbbi ötven év-
ben a szerzetesi konszekráció értelmezéséhez hozzájárult. A már idézett kuta-
tásokra utalva csak a főbb kijelentéseket térképezzük fel, hogy azután II. János 
Pál Tanítóhivatalára összpontosítsunk, főleg pedig az ő szinódus utáni apostoli 
buzdítására, amely – miután a kifejezést már alkalmazta az Egyházi Törvény-

a világban élő férfiaknak és nőknek, világi híveknek és klerikusoknak fölszenteltséget 
[consecrationem confert] hoz.

,9 „religionis status requirit ut ad haec tria aliquis voto obligetur”, S( II-II, q. 186, a. 6, co.
,C Vö. B3:. / C-3-: Regole di-use, D. 8., in uő: Le regole, Qiqajon, Magnano, 1993, 

107–113. Ugyanebbe az irányba megy Benedek is, amikor a szerzetestől megköveteli a 
szüntelen conversatio morum-ot, és Ferenc is, aki a kisebb testvérek életét úgy írja le, mint 
„Domini nostri Jesu Christi sanctum Evangelium observare vivendo in obedientia, sine 
proprio et in castitate” (Regula bullata 1.). Itt viszont megnyílhat két eltérő távlat: úgy 
értsük-e a monasztikus életet, mint az igazi evangéliumi életet (és akkor hogyan fogjuk 
kellően értékelni a laikus állapotot?), vagy úgy, mint egyfajta életformát, amely nem ad 
hozzá semmi gyökeresen újat akármelyik keresztény ember életútjához? (Lásd lentebb a 47. 
lábjegyzetet!)

,I „Ezért az Egyházban mindenki, akár a hierarchiához tartozik, akár ennek lelkipásztori 
gondozása alatt áll, a szentségre hivatott”, ami „sokféleképpen mutatkozik meg azokban, 
akik mások szolgálata közben saját állapotukban a szeretet tökéletességére törekszenek; 
s egész sajátosan jelentkezik az evangéliumi tanácsok megvalósításában. E tanácsok 
megvalósítása, melyre a Szentlélek indítására sok keresztény vállalkozik – akár magánúton, 
akár az Egyházban jogilag szentesített életforma vagy életállapot szerint –, ugyanennek a 
szentségnek ragyogó tanúsága és példája, és annak is kell lennie a világban.” (LG 39).



– 103 –

A szerzetesi konszekráció

könyv – ahhoz az általános változáshoz vezetett, melynek során a „szerzetesi 
élet” elnevezést felváltotta a „megszentelt élet”. 

A Renovationis causam instrukció (1969) a szerzetesi nevelés megújításá-
ról szól, és megismétli a zsinati tanítást, miszerint a fogadalom, amellyel a 
szerzetesek az evangéliumi tanácsok gyakorlására kötelezik el magukat, kon-
szekrációt hoz létre (consecrationem e(cit).,J Mivel a dokumentum témája a 
nevelés, ezért vizsgálja az ideiglenes fogadalom jelentését is, kijelentve, hogy az 
önátadás jellegének a konszekrációban jobban megfelel, „hogy beteljesülését 
és legteljesebb kifejeződését az örök fogadalomban érje el, akár egyszerű, akár 
ünnepélyes az.”,K

Az Evangelica testificatio apostoli buzdítás (1971) mindjárt az elején fölele-
veníti a zsinati tanítást, amikor azokról beszél, akik „életüket Istennek szentel-
ték, megtartva az evangéliumi tanácsok szellemét és gyakorlatát”.6L Ezek a ki-
fejezések, ahogy a sajátos konszekrációra való utalás is (4.), egy túlnyomórészt 
buzdító jellegű beszédmódba illeszkednek, amely nem tesz hozzá új elemet a 
zsinat által megfogalmazott tanításhoz.6,

Az Egyházi Törvénykönyv (1983) bevezeti a „megszentelt élet” kifejezés álta-
lános használatát ide sorolva a szerzetesi és a világi intézményeket.66

A Kódex kiadásának évében és még annak érvénybe lépte előtt látott napvi-
lágot egy dokumentum, amelynek címe Az apostoli szerzeteséletr!l szóló egyházi 
tanítás lényeges elemei. Ez a dokumentum annak a levélnek a melléklete, amelyet 
II. János Pál pápa az Amerikai Egyesült Államok püspökeihez írt. Ebben az 
iratban, melynek műfaját nehéz pontosan körülírni, a tanítóhivatali tanítások 
egyfajta szintézisét láthatjuk. Sok utalás történik a konszekrációra is. Kifeje-

,J RC I,2.
,K Uo. Ide tartozik az a fegyelmi gyakorlat is, amely próbaidővel kínálja fel a lehetőséget 

a fogadalmaktól eltérő kötelékek bevezetésével, odáig menően, hogy kimondja: „az 
örök fogadalomra való felkészülést el lehet végezni ideiglenes fogadalom nélkül is. Nem 
ritkán találunk, ma még gyakrabban, mint azelőtt, olyan novíciusokat, akik úgy érik el a 
noviciátus végét, hogy még nem szerezték meg a kellő érettséget a szerzetesi fogadalommal 
való elköteleződésre, ugyanakkor azt sem lehet kétségbe vonni, hogy megvan bennük a 
nagylelkűség, és szerzetesi hivatásuk hiteles” (I,7). Az akkor kipróbált kánoni gyakorlatot 
később elhagyták.

6L „Domino vitam suam consecrarunt, consiliorum evangelicorum spiritum et usum 
servantes”, ET 1.

6, Jelentősebb ennél az alapítók karizmájára való utalás, amely átszövi a konszekráció leírását, 
bár olyan szövegrész nincs, amely a kettő kapcsolatát kifejezetten kifejtené (Vö. B?. 
S-B./: La consacrazione. Frequenza-significati-prospettive, i. m., 25.)

66 Vö. 573–730.k. 



– 104 –

Maurizio Bevilacqua CMF

zetten elhangzik az állítás, hogy „a szerzetesi élet alapja a konszekráció”.67 Ez a 
konszekráció Isten műve,68 ugyanakkor az evangéliumi tanácsokra tett fogada-
lommal jön létre.69

Felidézhetjük még a Redemptionis donum kezdető buzdítást is a szerzetesek 
konszekrációjáról (1984), amely tágabban így fogalmaz: „Hivatásotok elveze-
tett benneteket a szerzetesi fogadalomhoz, mellyel az egyház szolgálata által 
Istennek szentelt személyek és egy meghatározott szerzetes közösség tagjai let-
tetek”.6C Itt Isten kezdeményező szerepe tűnik legfontosabbnak a konszekráció 
létrejöttében. A szerzetesek ezért Istennek szentelt személyek Jézus Krisztusban 
mint az ő kizárólagos tulajdonai. A konszekráció egy új helyet jelöl ki nekik 
Isten népében és annak egyetemes küldetésében. Ismét ellhangzik, hogy mind-
ezeknek a gyökere a keresztségi konszekráció. II. János Pál pápa szavai szerint a 
konszekrációt a jegyesi szeretetszövetség szempontjából kell szemlélni, de előke-
rül a parancsok és tanácsok közti viszony is, mert ez utóbbiak „már nem csupán 
azt mutatják meg, ami »kötelező«, hanem azt is, ami »jobb«.”6I Az evangéliumi 
tanácsok bőséges kifejtése a buzdításban annak jele, hogy a konszekrációt az is-
teni hívástól fogva a szerzetes által tett fogadalommal szoros kapcsolatban látja.

Végül jelezzük azt a néhány szempontot, amely az 1988-as Mária-év alkal-
mából minden megszentelt személynek írt apostoli levélben szerepelt. II. János 
Pál itt igen világosan hangsúlyozza a kapcsolatot minden keresztény hivatás és 
Krisztus konszekrációja, illetve megszentelése közt: „Minden hivatásban, amit 
a megkeresztelt ember él, visszatükröződik egy oldala annak a »megszentelés-
nek az igazságban« (sanctificationis in veritate), amelyet Krisztus az ő halálával 
és feltámadásával töltött be, és amelyet húsvéti misztériuma foglal magában”.6J 
Hogy mit jelent az egész életre szóló konszekráció hivatása, azt is annak fényé-
ben értjük meg, hogy minden megkeresztelt ember részt kap Krisztus meg-
szentelő tevékenységéből. Ez egy olyan hivatás, amely „sajátos kapcsolatot hoz 
létre magának Krisztusnak a konszekrációjával (consecrationem ipsius Christi) 
az emberekért”.6K Az Istennek szóló első és alapvető konszekráció a keresztség. 

67 „Consecration is the basis of the religious life”, EE 5. [Tőzsér 2007, 161.]
68 „Consecration is a divine action”, uo.
69 „Consecration to him through profession of the evangelical counsels by public vows”, EE 4.
6C „Vocatione ad professionem religiosam estis adducti, qua Deo estis consecrati per ministerium 

Ecclesiae simulque in familiam vestram religiosam inserti”, RD 7. [Tőzsér 2007, 189.]
6I RD 9.
6J Litterae encyclicae apostoli levél, 1988. május 22., AAS 80 (1988) 1643.
6K Uo., 1644.



– 105 –

A szerzetesi konszekráció

Az evangéliumi tanácsokra tett fogadalom által létrejövő konszekráció ennek a 
szerves kibontakozása (congruens progressus).

Ezeknek az állításoknak, amelyek a többinél kevésbé ünnepélyes rangú szö-
vegben hangzanak el, amilyen az apostoli levél, az az előnye, hogy félreérthe-
tetlenül kimondják minden keresztény hivatás kapcsolatát Krisztus konszekrá-
ciójával, amelyet a keresztség közöl velünk.

Mindeddig a Tanítóhivatal olyan elemeket bontott ki, amelyeket közvetve 
vagy közvetlenül a II. Vatikáni Zsinat vetett föl. Idézhetjük Bruno Secondin 
összegzését: 

„Az elmélyített vagy idekapcsolt új témák közt ezeket említhetjük: a kon-
szekrációt végző Isten fő szerepe, a konszekráció fokozatos volta, a vi-
szony a konszekráció és a rendalapító karizmatikus inspirációja között, a 
megszentelt élet szentségi jellege, a konszekráció világosan jegyesi jellege, 
a hívás és válasz dialektikája, az apostoli és prófétikus dimenzió részletes 
kidolgozása, a tanácsok és az evangéliumi radikalizmus viszonya, az egy-
ház közvetítő szerepe mind liturgikus téren, mind pedig jogi és intézmé-
nyes téren, a kapcsolat a megváltás titka és a kulturális kontextus között, 
a közös alapvető tapasztalat eltérő egzisztenciális életprogramokban való 
konkretizálódása, az egyház mint jegyes képviselete Krisztus, a Jegyes szí-
ne előtt stb.”7L

Megmarad viszont az ingadozás Isten és a szerzetes fő szerepe között, a kon-
szekrációt pedig továbbra is túlnyomórészt úgy írják le, mint az evangéliumi 
tanácsokra tett fogadalom eredményét. Mindez fölveti a teológiai kérdést, hogy 
mi a viszony a keresztségben és a szerzetességben megvalósuló konszekráció 
között, ha ez utóbbi az ember cselekvésén halad keresztül. Továbbá a Redemp-
tionis donum megfogalmazásai között megtaláljuk – a jegyesség fogalmainak 
szuggesztív használata mellett – a visszatérést a szerzetes személyének egyfajta 
szakrális szemléletéhez, valamint a parancsok és tanácsok szembeállítását.

1.4. Az 1994-es szinódus és a Vita consecrata szinódus utáni  
apostoli buzdítás

Az 1994-es szinóduson előkerült a fentebb jelzett összes szempont a maga elté-
rő teológiai értelmezéseivel együtt anélkül, hogy a radikális szembeállítást ke-

7L B?. S-B./: La consacrazione. Frequenza-significati-prospettive, i. m., 33.



– 106 –

Maurizio Bevilacqua CMF

resték volna.7, A szinódus nyitva hagyta a megszentelt élet lényegének és iden-
titásának kérdését, csupán felidézte, amit a II. Vatikáni Zsinat, a kánonjog, a 
Katolikus Egyház Katekizmusa és a szinódusi munkadokumentum mondott. 
A végső javaslatokban elhangzik, hogy „a hívők keresztségi konszekrációja 
radikálisabb választ nyer abban a Krisztus-követésben, amely az evangéliumi 
tanácsokat egy sajátos szent kötelékkel veszi magára”,76 továbbá megfogalma-
zódik az igény, hogy tanulmányozzák a különbségeket és a viszonyt a két kon-
szekráció között, és hogy „a kutatás terjedjen ki azoknak a lényeges elemeknek 
a pontos vizsgálatára, amelyek az egyházban a szerzetesi élet identitását, termé-
szetét és szerepét alkotják”.77

A zsinat utáni apostoli buzdítás 1996. március 25-én látott napvilágot. 
Egyes témákban, amelyeket a szinódus nyitva hagyott, a buzdítás eldönti a 
továbbhaladás irányát. Alapvető fontosságú a döntés (önmagában is és a most 
tárgyalt téma miatt is), hogy fő értelmezési kategóriaként éppen a konszekrá-
ció szerepeljen. Mindezt az életforma hármas szemléletében bontja ki a buzdí-
tás a kommunió és a misszió mellett.

Ebben a „Krisztus-formájú egzisztenciában” a keresztségi konszekráció sa-
játos hivatás alapján eljut egy radikális Krisztus-követésre „az evangéliumi ta-
nácsok vállalásával, melyek közül az első és a lényeges a mennyek országáért 
vállalt tisztaság szent köteléke”.78

Tekintve Krisztus konszekrációját és Mária példáját, II. János Pál azt mond-
ja, hogy „az Egyház hagyományában a szerzetesi fogadalmat a keresztségi Is-
tennek szenteltség sajátos és egyedülálló elmélyítésének (explicatio) tekintet-
ték, mert a keresztség által már megkezdett bensőséges Krisztus-kapcsolat az 
evangéliumi tanácsok vállalásával tökéletesebben kifejezett és megvalósított 
Krisztus-hasonlóság ajándékában bontakozik ki”.79 Ez lényegében azt a taní-

7, Sokat írtak a szinódusról és az azt követő apostoli buzdításról. A bibliográfia állását lásd 
G FB. P.:, Vita consacrata 31 (1995) 3–51; 196–200; 276; 397–398; 644–645. 
A buzdítást részletesen bemutatja J.35 R.G: L’Esortazione apostolica post-sinodale „Vita 
consecrata”. Per una lettura contestualizzata, [ad usum auditorum], Istituto Claretianum, 
Roma, 2001.

76 IX Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi: Propositiones, 3, Il Regno 
Documenti 39 (1994) 663. Bár a propositiones titkosak voltak, néhány sajtóorgánum mégis 
elterjesztette azokat.

77 Uo., 664. 
78 „per consiliorum evangelicorum susceptionem quorum primum necessariumque est 

castitatis propter Regnum Caelorum sacrum vinculum”, VC 14.
79 VC 30.



– 107 –

A szerzetesi konszekráció

tást viszi tovább, amely a zsinattól kezdve fejlődött ki. Ezt a konszekrációt 
azonban „továbbinak” (ulterior) nevezi, mert nem szükséges következménye 
a keresztségnek. Jóllehet minden megkeresztelt embernek élnie kell az evan-
géliumi tanácsok lelkületét, a keresztséghez „önmagában és természete szerint 
nem kapcsolódik a cölibátusra vagy a szüzességre szóló meghívás, sem a javak 
birtoklásáról való lemondás, sem az elöljáró iránti engedelmesség az evangéli-
umi tanácsok sajátos módján.”7C

A szerzetesi hivatás a Lélek sajátos ajándékát tételezi fel, ezért elmondha-
tó, hogy „az evangéliumi tanácsok fogadalommal történő vállalása a bérmá-
lás szentségi kegyelmének is kibontakozása, de ez fölülmúlja a krizmával való 
megszenteltség rendes igényeit”.7I Ebben a konszekrációban az egyházi rend 
szentsége is különleges termékenységet talál.

A Vita consecrata továbbá kimondja, hogy „az Egyházban mindenki része-
sül a keresztség vagy a bérmálás konszekrációjában, de a fölszentelt szolgálati 
hivatal és az Istennek szentelt élet különböző meghívásokat és a küldetésnek 
megfelelő sajátos konszekrációt tételez föl”.7J Ezt a sajátos további konszek-
rációt sokféle formában meg lehet valósítani (ilyen forma az ordo virginum, a 
monasztikus élet, a szerzetesrendek és kongregációk, a világi intézmények és az 
evangéliumi élet új formái).

II. János Pál apostoli buzdítása a reflexiós folyamat csúcspontját jelentet-
te, az a döntése pedig, hogy ezt az életformát a konszekráció szempontjából 
értelmezze, a szóhasználatban is meghonosodott. Mint utaltunk rá, kevés ki-
vételtől eltekintve a „szerzetesi élet” kifejezést felváltotta a „megszentelt élet” 
kifejezés. Erről viszont ma is azt mondhatjuk, amit Bruno Secondin még a 
Vita consecrata megjelenése előtt fejtett ki: „Könnyen előfordulhat, hogy a vita 
consacrata fogalma elcsúszik majd a vita religiosa tipológiája felé, mert ismét ez 
lesz viszonyítás alapja, az analogatus princeps”.7K Másként fogalmazva: csupán 
kicseréltük a traktátusok címét és a szervezeti egységek nevét.

7C Uo.
7I Uo.
7J VC 31.
7K B?. S-B./: La consacrazione. Frequenza-significati-prospettive, i. m., 35.



– 108 –

Maurizio Bevilacqua CMF

D. T-.:@F 3-;A.2.  3--2-3 .3-!B@2 ::-2O-

A tanítóhivatali megnyilatkozások fentebb címszavakban jelzett folyamata 
fejlődést vetít elénk a szerzetesi konszekráció felfogásáról, ugyanakkor nyitva 
maradó kérdéseket és vitapontokat is mutat. Az ezzel együtt kibontakozó teo-
lógiai reflexió – amely olykor a tanítóhivatali megnyilatkozások puszta kom-
mentárja – eltérő álláspontokat foglalt el, és ezek között minden megtalálható 
a feltétlen lelkesedéstől a nyílt szembenállásig.

Severino María Alonso szerint „1964. május 23-át történelmi dátumnak te-
kinthetjük a szerzetesi élet teológia megértése szempontjából”.8L VI. Pál pápa 
aznap tartott beszédet Rómában élő szerzeteseknek: „Ebből következik, hogy 
az evangéliumi tanácsokra tett fogadalom hozzáadódik ahhoz a konszekráci-
óhoz, amely a keresztség sajátja. Ez ugyanis egy sajátos konszekráció, amely 
beteljesíti az előzőt, amennyiben ezáltal Krisztus követője egészen Istennek 
szenteli és kötelezi el magát, egész életét az ő egyedüli szolgálatává alakítva.”8,

A szinódus előestéjén viszont Giuseppe Dossetti arról beszélt, hogy „a De 
vita consecrata cím nem megfelelő annak kifejezésére, amiről az előttünk álló 
püspöki szinódus szólni fog: a „megszentelt élet” a megkeresztelt ember kohe-
rens élete, és ezzel nem jelölhetünk semmilyen külön valóságot a keresztséghez 
képest”.86

Ami egyikük számára egy nagy előrelépés, sőt, igazi korszakváltás a szerzetesi 
élet teológiai elmélyítésében, az a másik szemében egy teljesen alkalmatlan 
kategória a tartalom kifejtésére. A konszekrációt illető teológiai állásfoglalások 
megszámlálhatatlanok és egymásnak is ellentmondóak. Az egyes gondolatok 
elfogadása bizonyos mértékig mindig önkényes marad. Előadásunk tárgyát 
szem előtt tartva most inkább áttekintjük a főbb irányokat. Amikor így te-

8L S-G-. M. A:.3.: Consacrazione. 2. Riflessione teologica, in AF-: AAB. 
R.F=F?- – J. M C:3 C33 (a cura di): Dizionario teologico della vita 
consacrata, Àncora, Milano, 1994, 460. Eredeti kiadás: Publicaciones Claretianas, Madrid, 
1989.

8, “Ita fit, ut professio votorum evangelicorum adiungatur consecrationi, quae propria est 
baptismatis, et hanc, quasi quaedam consecratio peculiaris, compleat, eo quod Christifidelis 
se Deo penitus committit ac devovet, totam vitam suam eUcens eius unius famulatum.” 
P.:. VI: Ai capitolari di ordini e congregazioni religiose, in uő: Insegnamenti. II. 1964, 
Tipografia poliglotta vaticana, Città del Vaticano, 1965, 347.

86 G?3-AA- D.33-22: Identità pancristiana del monachesimo e sue valenze ecumeniche 
(1994), in uő.: La parola e il silenzio. Discorsi e scritti 1986–1995, Il Mulino, Bologna, 
1997, 313.



– 109 –

A szerzetesi konszekráció

szünk, abból indulunk ki, hogy a megszentelt életről nem egyetlen teológia 
áll előttünk, hanem a teológiák egész csoportja, amelyek eltérőek az értelme-
zési szempontok szerint, a kiindulásként szolgáló életforma szerint, valamint a 
kidolgozásuk kulturális és egyházi kontextusa szerint.87 Az egyes felvetéseket 
három nagy csoportba sorolhatjuk.

2.1. Zavar és ellenállás a konszekráció gondolatával szemben

Mint már jeleztük, a Vita consecrata megjelenése előtt és után sem hiányoztak a 
kevésbé lelkes, hogy ne mondjuk, nyíltan kritikus hangok azzal szemben, hogy 
a szerzetesi életre a konszekráció fogalmát alkalmazzuk, főleg annak aktív értel-
mében, vagyis hogy a szerzetes Istennek szenteli magát. A szinódus előkészítő 
szakaszában Bruno Secondin nem csinált titkot álláspontjából: 

„A fogalmiság szintjén meg kell mondanunk, hogy ez – vagyis a konszek-
ráció, megszentelt élet, megszentelt állapot, Istennek szenteltség és szár-
mazékaik – teljes uralomra tettek szert. [...] Az új fogalmiságnak (új vagy 
újító a hagyományhoz képest általában, néhány kivételtől eltekintve) ez a 
mindent átható »recepciója« nem menthet fel attól, hogy nagyon éberek 
legyünk az értelmezése során.”88 

87 A teológiai sokféleségről bőséges az irodalom. Vö. A-:-3- H-F: „Ordens-Christen”. 
"eologie des Ordensleben in der Zeit nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil, Echter, 
Würzburg, 1991. C;:. MBB3-: Fondamento e sviluppo della teologia della vita consacrata 
apostolica: acquisizioni e problemi, Relazione al seminario teologico UISD-USG, 2011. 
2. 7–12. M. M/:: La teologia della vita consacrata dal Vaticano II ad oggi, Vita 
Consacrata 28 (1992) 312–327. J.35 R.G: La teologia della vita consacrata dal Vaticano 
II a oggi, Vita Consacrata 36 (2000) 4–12. B?. S-B./: Prospettive attuali della 
teologia della vita consacrata, Vita Consacrata 28 (1992) 522–531. Uő: Situazione attuale 
della teologia della vita consacrata, Notiziario CISM 22 (1992) 267–299. Uő: La théologie 
de la vie consacrée, Vie Consacrée 66 (1994) 225–270. Uő: Teologia della vita consacrata. 
Temi e problemi degli ultimi 25 anni, Consacrazione e Servizio 53/1 (2004) 10–23. Uő: 
Evoluzione della teologia della vita consacrata dal Concilio Vaticano II ad oggi (http://
www.paoline.org/pls/paoline/v3_s2ew_consultazione.mostra_pagina?id_pagina=8998 
[2015. 03. 25.]. A Claretianum intézet egy szimpóziumot szentelt ennek a témának: 
Teologia e teologie della Vita Consacrata. Simposio, 13–14 Maggio 2015, Supplemento a 
Claretianum ITVC, n.s. 7 tomo 56 (2016).

88 B?. S-B./: La consacrazione. Frequenza-significati-prospettive, i. m., 35–36.



– 110 –

Maurizio Bevilacqua CMF

Ha egyfelől ezáltal túlléptünk az életforma pusztán aszketikai és funkcionális 
szemléletén, akkor másfelől „még mindig problematikus és zavaró, hogy az új 
és inspiráló kifejtések mellett megmaradnak, sőt a közvéleményben megha-
tározóak az olyan elemek, mint »elkülönülés«, »szakralitás«, »kívülálló«, »eli-
tizmus«, és szó van »fenntartott útsávokról«, »speciális csapatokról«, »látható 
szentségről« stb.”89

Az e nézetet követők leginkább azért aggódnak, hogy a II. Vatikáni Zsinat 
által elért nagy vívmányok ne vesszenek el: az életszentségre szóló egyetemes 
meghívás, a minden hívőtől megkívánt radikális Krisztus-követés, a karizmák 
sokfélesége, az egyházi kommunió. Ezek az aggodalmak később is jelen van-
nak, amikor hangsúlyozzák a pneumatológiai dimenzó központi szerepét, a 
prófétai tanúságtétel és a közösségi élet fontosságát, valamint azt, hogy a kariz-
mát meg kell osztani a világiakkal.8C

Sokkal markánsabb a monasztikus világ elhúzódása a témától. A monasz-
tikus publikációk szinte nem is beszélnek róla, és ahol beszélnek, ott bírálják. 
A monasztikus szerzetesek „nem akarnak, és nem is képzelik, hogy tudnának 
más célt hozzáadni az egyetlen alapvető célhoz, ahhoz, hogy egyszerűen és tel-
jességében éljék az evangéliumot.”8I

2.2. Az evangéliumi tanácsok által létrejöv! szerzetesi konszekráció

Az említett fenntartások és kritikák mellett sok szerző viszont kedvezően fo-
gadta, sőt lelkesedett a szerzetesi konszekráció központi gondolatáért. Alig pa-
lástolt polemikus hangvétellel írta Arnaldo Pigna azokról, akik a fogalommal 
szemben kétségeiknek adtak hangot, hogy azért „képtelenek megérteni”, mert 
„teljességgel elutasítják, hogy az egyházban az életállapotok között bármilyen 
fokozat létezhessen”.8J

A II. János Pál pápa által kijelölt irányvonal azoknak a pozícióját erősítette 
meg, akik a konszekrációban látták a központi értelmező kategóriát a szerzetesi 
életformához. Röviden nézzünk végig néhány 1996 utáni publikációt, hogy 

89 Uo. 36.
8C Vö. uő: Abitare gli orizzanti. Simboli modelli e sfide della vita consacrata, Paoline, Milano, 

2002.
8I G?3-AA- D.33-22: Identità pancristiana del monachesimo e sue valenze ecumeniche 

(1994), in uő: La parola e il silenzio. Discorsi e scritti 1986–1995, Il Mulino, Bologna, 
1997, 320. Hasonló állásponton van, mint köztudott, Enzo Bianchi is: Non siamo migliori 
degli altri, Qiqajon, Magnano, 2002.

8J A;:/. PF: Sulla teologia della consacrazione, Vita consacrata 31 (1995) 526.



– 111 –

A szerzetesi konszekráció

kiemeljük a különféle hangsúlyokat. Severino María Alonso, aki, mint láttuk, 
lelkes támogatója ennek az iránynak, 1998-ban újra kiadja könyvét, amely-
ben ezt a nézetét kifejti. A szerzetesi konszekráció beilleszkedik a keresztségi 
konszekrációba: „Ahhoz képest nem valami marginális dolog, és attól nem is 
független”.8K A spanyol teológus számára a szerzetes „az abszolút radikalitás és 
állandó konfliktus állapotában van nemcsak a »világi« értékekkel, hanem az 
emberi élet sok pozitív értékével és követelményével is, hogy kizárólag Isten 
Országának szentelje magát”.9L Ebben a gondolati keretben, amely lényegében 
a tomista tanításra vezethető vissza, a konszekráció magában az evangéliumi 
tanácsokra tett fogadalomban áll. A szerzetes olyan keresztény, aki a tanácsok 
megtartása által szenteli magát Istennek. Bár minden keresztény Istennek szen-
telődik a keresztségben, a szerzetesi konszekráció „feltételezi és megvalósítja a 
totális, abszolút és közvetlen odaadást Istennek a szeretetben. Ettől a pillanat-
tól fogva a szerzetes egész lényének és életének az értelme és pecsétje a közvet-
len Istenhez tartozás.”9,

Ezzel – a hagyományhoz erősen kötődő – nézettel párhuzamosan, amelyben 
a konszekráció lényegében a szerzetesi fogadalom egy új neve, vannak más 
nézetek is, amelyek eltérő irányokat követnek, vagy legalábbis új nyelvezetre 
törekszenek. Gabino Uríbarri szerint „a szerzetesi konszekráció sajátos jelle-
ge abban gyökerezik, hogy hitünknek, megvallott monoteizmusunknak egy 
eleven és gyökeres tapasztalata. A szerzetesi konszekráció egy eleven hitvallás 
a szeretetben. Olyan hitvallás, amely mintegy testet ölt.”96 A szerzetesi kon-
szekráció értéke ezért elsősorban teológiai, és a megszentelt élet specifikuma 
az, hogy úgy jelenik meg, mint „jel, amely az egyházban jelenvalóvá teszi, min-
denkit emlékeztetve minden gond között, hogy Istené az elsőség.”97

Laurent Boisvert a szerzetesi fogadalmak tárgyalását azzal vezeti be, hogy a 
konszekrációt úgy fejti ki, mint „egy hívő életének összpontosítását Istenben 
és az ő Országában”.98 A kanadai ferences felteszi a kérdést, hogy ki a kon-
szekráció szerzője, és a Vita consecrata alapján úgy válaszol, hogy a keresztségi 

8K S-G-. M. A:.3.: La vida consagrada. Síntesis teológica, Publicaciones Claretianas, 
Madrid, 199811, 243.

9L Uo. 244.
9, Uo. 256.
96 G. U= B:.: Portar las marcas de Jesús. Teología y espiritualidad de la vida 

consagrada, Desclée De Brouwer, Bilbao, 2001, 325.
97 Uo. 326.
98 L?-2 B.3G-2: Vivere la di-erenza. Senso e contenuto dei voti religiosi, EDB, Bologna, 

2004, 15. (Az eredeti kiadása: Montreal, 2002).



– 112 –

Maurizio Bevilacqua CMF

és bérmálási konszekrációtól eltérően, ahol Isten cselekszik, itt az egyház „be-
fogadja azoknak a személyeknek a konszekrációját, akik Istennek és Országa 
ügyének szentelik magukat”.99 Megmarad persze Isten abszolút elsősége, mert 
ő a hivatás szerzője, a szerzetesi konszekráció azoban alapvetően az evangéliumi 
tanácsokra tett fogadalomban áll.

Végül utalunk arra a „kurzusra”, amelyet Pier Giordano Cabra tett közzé. 
Ebben az összegzésben a szerző világosan kimondja: „A szerzetesi konszekráció 
új és különleges a keresztségihez képest annál az egyszerű oknál fogva, hogy a 
keresztség nem úgy bontakozik ki a szüzességben, mintha annak természetes 
virága volna.”9C A szerző nem a konszekráció különböző fokozatairól beszél, 
de mindenképpen olyan dologról, ami hozzáadódik a keresztséghez: „Azok 
között, akik a keresztségi konszekrációban részesültek, az Atya kizárólagosan 
fenntart magának egyeseket, akiket Fiának különleges követésébe helyez, hogy 
küldetést hajtsanak végre egy meghatározott karizmatikus élettervben”.9I

Bár változó hangsúlyokkal, de mindegyik szerzőnél úgy jelenik meg a kon-
szekráció, mint elsősorban a keresztény ember cselekedete, aki az evangéliu-
mi tanácsokra tett fogadalommal Istennek adja át egész életét. Egyes szerzők, 
ahogy láttuk Pier Giordano Cabra esetében, úgy fogalmaznak, hogy a fogada-
lom erejéből Isten önmagának szenteli az illető keresztényt, de az eredmény 
itt sem tűnik nagyon másnak, mint az előzőeknél. Így nézve a konszekráció 
Istennek való önátadás, önmagunk rábízása, amint az megjelenik a II. Vatikáni 
Zsinat néhány szöveghelyén is, ahogy a vita consecrata kifejezés szinte behe-
lyettesíthető ezzel: vita Deo dicata.9J Ez a hívő ember tettét helyezi a közép-
pontba. Ezt a szemléletet kifejezetten támogatja néhány angol nyelvű – főleg 
észak-amerikai – szerző. Sandra Schneiders írja: 

„A fogadalom által kifejezett, életre szóló döntés egy olyan elkötelezettség 
(commitment), hogy Jézus Krisztust egészen, abszolút módon és örökre sze-
ressük, és ez a szeretetünk (amely természetesen minden megkeresztelt em-
ber hivatása) testet öltsön a teljes és kizárólagos önátadásban, ami a megszen-
telt cölibátus (ez viszont már nem minden megkeresztelt ember hivatása)”.9K

99 Uo. 22.
9C P- G./. C: Breve corso sulla vita consacrata, Queriniana, Brescia, 2004, 139.
9I Uo.
9J Vö. PC 1.
9K S/ M. SB1-/-3: Selling All. Commitment, Consecrated Celibacy, and Community in 

Catholic Religious Life, Paulist Press, New York – Mahvah, 2001, 81.



– 113 –

A szerzetesi konszekráció

Eredeti utat járt be Hans Urs von Balthasar gondolkodása, akinél a kiindulópont 
a Jézus Társaságában szerzett személyes tapasztalata, de még inkább az  Adrienne 
von Speyrrel való találkozása és a világi intézményért végzett munkája.CL A nagy 
teológus számára a megszentelt élet a tanácsok életállapota  (Rätestand). Mint 
ismeretes, őt különösen is foglalkoztatta az életállapotok egymáshoz való vi-
szonya. Gondolkodása szerint minősített meghívás hangzik el, amely arra hív, 
hogy ne csak a világtól szakadjunk el (keresztény hivatás), hanem az egyházon 
belüli világtól is. Ez alapoz meg egyfajta kiválasztottsági állapotot (Erwählungs-
stand), amelyben összekapcsolódik a papság és a szerzetesség: 

„A papságra mint az egyházban lévő objektív szolgálatra való kiválasztás 
és a tanácsok életállapotára való kiválasztás, amely szubjektív életforma 
Krisztus követésében, ugyanannak az egyetlen egyházi kiválasztottsági ál-
lapotnak a kifejeződései.”C,

Balthasar gondolata nyomán Paolo Martinelli a megszentelt életnek elismer 
„egy különleges állapotot az egyetemes keresztény állapottal szemben” azzal a 
feladattal, hogy „formálisan is jelezze a Krisztushoz való ragaszkodásra szóló 
készséget, amelyre minden embernek minden földrészen és kultúrában töre-
kednie kell.”C6

Bár a szóhasználat eltér, mégis ez tűnik annak a tartalomnak, amelyet a töb-
bi szerző az új és különleges konszekrációnak tulajdonít.

CL Vö. P.:. M2-::: I consigli evangelici e la vita consacrata nella riflessione di Hans 
Urs von Balthasar, Annales "eologici 30 (2016) 119–140. Az alapos tanulmány teljes 
szintézist nyújt a baseli teológus gondolkodásának fejlődéséről.

C, H3 U3 G. B:213: Gli stati di vita del cristiano, Jaca Book, Milano, 19962, 
231. „Die Erwählung zum Priestertum als einem objektiven Amt in der Kriche und die 
Erwählung zum Rätestand als einer subjektiven Lebensform der Nachfolge Christi sind 
beides Ausprägungen des einen kirchlichen Erwählungsstandes” (uő: Christlicher Stand, 
Johannes Verlag, Einsiedeln, 1977, 216). Paolo Martinelli hangsúlyozza: „Balthasar 
eljárásmódja feltételezi, hogy mindvégig elismerjük a »preferencia« módszerét Krisztus 
cselekvésében: vagyis elismerjük, hogy egyesek sajátos követésre kapnak meghívást, ahogy 
az evangéliumban is, de annak a meghívásnak a függvényében, amely mindenkinek szól a 
szeretet tökéletességére (P.:. M2-::: I consigli evangelici e la vita consacrata nella 
riflessione di Hans Urs von Balthasar, Annales "eologici 30 (2016) 134).

C6 P.:. M2-::: Vocazione e stati di vita del cristiano. Riflessioni sistematiche in dialogo 
con Hans Urs von Balthasar, Edizioni Collegio San Lorenzo da Brindisi, Róma, 2001, 315.



– 114 –

Maurizio Bevilacqua CMF

2.3. A konszekráció mint a Szentlélek általi fölkenés

Elmondható, hogy a tanítóhivatali szóhasználat a szerzetesi konszekráció ese-
tében előnyben részesíti az olyan kifejezéseket, mint a consecrare és a consecra-
tio, amelyek a szakralitás szemantikai terébe lépnek be, az olyan kifejezésekkel 
szemben, amelyek újszövetségi szavakra utalnak: khríó (felken) és hagiadzó 
(megszentel). Van azonban olyan reflexió is a megszentelt életről, amely azt 
emeli ki, hogy itt a Szentlélek felken valakit egy küldetésre, nem tagadva ez-
zel a szerzetes igyekezetének jelentőségét sem. Ezt a szemléletmódot főleg a 
 latin-amerikai teológiában művelték, és magáévá tette a szerzetesek ottani 
 földrész-szintű konferenciája, a CLAR is. A megalapozás úgy szól, hogy a szer-
zetesi élet teljes Istenhez tartozást jelent, de az, hogy őneki van valaki „lefoglal-
va”, nem jelenti, hogy őneki bárkire is szüksége volna a maga számára: „Ami-
kor egyeseket lefoglal magának és magának szentel, az azért történik, hogy 
azután ismét elküldje őket a világba mélyebb kötődéssel, isteni küldetéssel.”C7 
A konszekráció szabaddá tesz Isten ügyének. Szerzője Isten, ő hív és ő küld: 
„Krisztusban a konszekráció és a küldetés ugyanaz a valóság […]. A szerzetest 
illetően is, akinek apostoli hivatása van, azt kell mondanunk, hogy a konszek-
ráció és a küldetés ugyanaz a valóság.”C8

Más egyházi és kulturális hátterű teológusok is hasonló irányban halad-
nak. Látható ez akár egészen kifejezett módon, akár a kiemelt témák alapján. 
 Timothy Radcli)e még mint domonkos rendfőnök írta rendjének a szerzetesi 
fogadalmakról szoros összefüggésben a konszekrációval: 

„Szent Tamás azt mondta, hogy a fogadalmak célja a caritas, a szeretet, 
amely magának Istennek az élete. A fogadalmak akkor érik el a céljukat, 
ha általuk növekszik valaki a szeretetben, hogy mi is hitelesen szólhassunk 
Istenről, aki a szeretet.”C9

C7 CLAR: Hacia una vida religiosa latinoamericana. Selección de textos teológicos, Centro de 
Estudios y Publicaciones, Lima, 1984, 255. A szöveg válogatás a konferencia és a teológiai 
bizottság különféle kiadványaiból. A jelen szöveg eredeti lelőhelye: CLAR: La vida según 
el Espíritu en las comunidades religiosas de América Latina, Segredariado CLAR, Bogotá, 
1973. A dokumentum a Latin-Amerikában élő szerzetesi közösségekkel végzett széleskörű 
konzultáció gyümölcse.

C8 CLAR: Hacia una vida religiosa latinoamericana. Selección de textos teológicos, i. m., 
280–281. Az idézet eredeti lelőhelye: C:.3 P:;-3: Teología bautismal y vida religiosa, 
Segredariado CLAR, Bogotá, 1974.

C9 T;.21 R/B:EE-: Consagrar la vida a la Misión, Confer 36 (1997) 329.



– 115 –

A szerzetesi konszekráció

Hasonló nézetet találunk egy újabb írásban Benjamin Sombel Sarr szenegáli 
domonkosnál: 

„A konszekráció a maga forrását Isten hívásában és az ember válaszában 
találja meg. Itt egy intim kapcsolat jön létre Isten és ember között […] 
Konszekrációban részesülni annyi, mint meghívást kapni és felszentelőd-
ni a világ üdvösségéért.”CC 

Bár a konszekráció nem közvetlenül úgy jelenik meg, mint küldetés, mégis 
mindig a küldetésre irányul.

A konszekráció mint fölkenetés a teológiai alapját abban találja meg, hogy 
Krisztus messiási fölkenést kap az Atyától, ami minden keresztény konszekrá-
ció vonatkoztatási pontja.CI Ebben a szemléletben, amelynek világos bibliai 
alapja van (vö. Lk 4,16), a konszekráció értelmezése megnyílik a pneumato-
lógiai dimenzió felé, mert a Lélektől ereszkedik ránk, valamint a trinitárius 
dimenzió felé, mert az Atya irgalmas arcát hivatott kinyilvánítani.CJ

Itt azonban ki kell emelnünk (éppen annak jegyében, hogy a konszekrációt 
a Lélek általi fölkenésnek tekintjük, a teológiai hagyomány fényében isCK): ne-
héz úgy beszélni a konszekrációról, hogy az különbözzék magának a Léleknek 
a keresztségben kapott ajándékától. Ez a körülmény problematikussá teszi az 
„új és különleges” konszekrációt a többi keresztény konszekrációjához képest.

Ezen a ponton új távlatot nyit José Cristo Rey García Paredes megállapí-
tása, aki a Lélek fölkenését, amely a Krisztus-követésre és a küldetésre szól, 
úgy értelmezi, mint epiklézist. A szerzetesi életforma ezt a karizmatikus aján-
dékot hagyományosan az evangéliumi tanácsok köré építi. Ezt azonban nem 
tekinthetjük úgy, mint az egyetlen konszekrációt vagy fölkenést: „A keresztény 
egzisztencia minden formáját segíti egy különleges részvétel Jézusnak a Lélek 
által való fölkenetésében”.IL

CC B-P; S.;-: S: "éologie de la vite consacrée. Questions d’inculturation, 
L’Harmattan, Paris, 2014, 69.

CI Vö. B?. S-B./: La consacrazione. Frequenza-significati-prospettive, i. m., 16–17.
CJ Vö. B?. MFF.: Alle radici della sequela, Andora, Milano, 2010, 9–19.
CK Vö. L?3 FB3B. L/: Jesús y el Espíritu: la unción, Monte Carmelo, Burgos, 2013.
IL J.35 C. R- GB= P-/-3: Teologia della vita religiosa, San Paolo, Cinisello Balsamo, 

2004, 354. Az ő teológiájában a szerzetesi élet központi értelmező kategóriája a küldetés 
(misszió), helyesebben a részvétel a Szentlélek küldetésében. Vö. uő: Cómplices del Espíritu. 
El nuevo paradigma de la Misión, Publicaciones Claretianas, Madrid, 2014.



– 116 –

Maurizio Bevilacqua CMF

Így értve a konszekráció vagy a szerzetesi fölkenetés új és különleges, ameny-
nyiben „specifikumot ad” semmit hozzá nem téve az egyetlen keresztségi kon-
szekrációhoz. Ennek alapján úgy kell elismernünk minden igazi keresztény 
hivatást, mint részvételt a Lélek új és különleges epiklézisében.

Z!3@

Lezárva ezt az összefoglaló kifejtést, amely hosszúra nyúlt, elmondhatjuk, 
hogy a teológiai reflexió a szerzetesi konszekráció kérdésében sokféle formá-
ban fejlődött, de alapvetően két irányt követett. Egyrészt hangsúlyozta azt a 
konszekrációt, amely a keresztény cselekedete az evangéliumi tanácsokra tett 
fogadalomban, másrészt kiemelte a Lélek általi fölkenetést, amely arra képesít, 
hogy a küldetésben feltárjuk Isten arcát. Az első nézet a „megszentelt személy” 
cselekedetét állítja a középpontba, a második pedig a „megszentelőét”, de nem 
tagadható, hogy mindkettő jelen van. Amikor valaki a fogadalmak által meg-
valósuló konszekrációt hangsúlyozza, akkor is el kell ismerni Isten szerepét, 
mert a meghívás tőle való. Amikor viszont a Lélek általi fölkenést nézzük, 
akkor sem tagadható, hogy szükség van a válaszra az ember részéről.

Az előbbi nézőpontban a konszekráció azért mondható újnak és különle-
gesnek, mert nem fakad szükségszerűen a keresztségből, ha viszont a fölkenést 
helyezzük a középpontba, akkor nehéz újdonságot találnunk a keresztséghez 
képest, hacsak nem mint epiklézist tekintjük, amely különleges megnyilvánu-
lást biztosít a Szentléleknek. Ebben az esetben minden keresztény hivatást úgy 
kell tekintenünk, mint sajátos fölkenést mindenki javára.I,

Nyilvánvalónak tűnik, hogy a szerzetesi konszekrációt illetően sok reflexió 
mélyén (vagy akár kimondva is) ott működik az aggodalom, hogy találjanak 
egy olyan elemet, amely ezt a hivatást „megkülönbözteti” az egyházban. Ennek 
a megközelítésnek a határa, úgy tűnik, sokszor az, amikor meg akarjuk külön-
böztetni az „egyetemes keresztény” állapottól, amelyet úgy tekintenek, mint 
a keresztények „közös” állapotát. Ebben a távlatban a szerzetesi konszekráció 
szükségképpen úgy áll elénk, mint egy felsőbbrendű életállapot, bármennyire 

I, Bár a dokumentumnak nem az a célja, hogy a konszekrációról folytasson reflexiót, úgy 
tűnik, hogy a Iuvenescit Ecclesia levél ilyen irányba viszi a reflexiót, amikor karizmatikus 
ajándékokról beszél a keresztény életállapotok vonatkozásában, és a megszentelt életet úgy 
mutatja be, mint amelyben emblematikus módon fejeződik ki „egy karizmatikus ajándék 
hozzájárulása a keresztségi papsághoz és a szolgálati papsághoz” (22c.).



– 117 –

A szerzetesi konszekráció

is az ellenkezőjét akarják sokan állítani. Ezen a ponton oszthatjuk azok ag-
godalmát, akik nem szeretnék, ha elvesznének a II. Vatikáni Zsinat által el-
ért eredmények az életszentségre szóló egyetemes meghívást illetően.I6 Más a 
helyzet, amikor valaki meg akarja határozni azok állapotát, akik fogadalmat 
tesznek az „evangéliumi tanácsokra”, a keresztény élet más formáihoz képest. 
Minden életformáról elmondható, hogy a Lélek ajándékának címzettje, egy 
meghatározott meghívásra adott válasz, Krisztus egy jellegzetes vonását nyilvá-
nítja ki, és részt vesz a küldetésben a világ javára.

Ahogy minden tanítóhivatali dokumentum és minden teológiai irányzat ki-
mondja – és ez nem is lehet másképp –, a szerzetesi konszekrációt a keresztség-
gel való szoros összefüggésben kell értelmezni. A kérdés az, hogy ennek a köz-
ponti helynek adunk-e igazi tartalmat. Úgy gondoljuk, hogy ragaszkodni kell 
azokhoz az alapelvekhez, amelyekre 1988-ban emlékeztetett minket II. János 
Pál pápa, amikor az evangéliumi tanácsokra tett fogadalomban megvalósuló 
konszekrációról úgy beszélt, mint amiben „szervesen kibontakozik” a kezdet, 
vagyis a keresztség, és azt mondta, hogy minden hivatás részesül Krisztus kon-
szekrációjában vagy megszentelődésében. Ezeket az alapelveket fontos emléke-
zetben tartani, hogy elkerüljük a meddő és veszélyes kitérőket.

(Várnai Jakab OFM fordítása)

I6 Karl Rahner szerint ez magával vonja a tökéletességre szóló egyetemes meghívást: „ebből 
következik, hogy a házasság azok számára, akik erre kaptak meghívást, nem csupán 
megengedett, hanem valóban hivatást jelent, pozitív, Istentől szándékolt tényezőt a nekik 
felkínált életszentségben. Következésképpen ki lehet és kell is mondanunk, hogy a 
házasság (és ezzel együtt általában minden életállapot „a világban”) a legtöbb keresztény 
ember számára a legjobb eszköz, amit Isten kínál számukra pozitív módon, hogy elérjék 
a tökéletességet, amelyet H elvár tőlük.” (K: R1-: Sui consigli evangelici, in uő: 
Nuovi saggi. II. Saggi di spiritualità, Paoline, Roma, 1968, 524.). A tanulmány eredetileg 
még akkor jelent meg, amikor folyt a vita a Lumen gentium konstitúcióról: Über die 
evangelischen Räte, Geist und Leben 37 (1964) 17–37.



– 118 –

RECENZIÓK Sapientiana 12 (2019/2) 118–143.

Klaus von Stosch:  
Az iszlám mint kihívás. 
Keresztény megközelítések
Magyar Kurír, Budapest, 2018,  
ford. Görföl Tibor

Olyan könyv jelent meg a hazai könyvpiacon, 
amely – a német szerző magyar kiadáshoz írt 
előszava szerint – „az iszlám belső világába 
[tett] felfedezőút[ra]” invitál bennünket; arra, 
hogy „vegyük szemügyre a muszlim identi-
tást annak érdekében, hogy ily módon köze-
lebb kerüljünk a saját önazonosságunkhoz” 
(12.). Ezzel a szokatlan célkitűzéssel – az isz-
lámmal szembeni polémia helyett a nyitott 
és jóindulatú megközelítéssel – manapság 
Közép-Európában aligha lehet kiemelke-
dő eladási példányszámot elérni. Láthatóan 
nem is ez a cél vezette a kiadót és a fordítót, 
akik Klaus von Stosch könyvét közreadták. 
A Paderborni Egyetem neves dogmatika-
tanára, fiatal és ígéretes katolikus hittudós és 
iszlámszakértő (aki egyúttal az általa alapított 
Komparatív Teológiai Kutatóközpont igazga-
tója is) valóban horizontnyitogató könyvvel 
ajándékozza meg olvasóit: olyannal, amely 
ablakot nyit egy legtöbbünk számára isme-
retlen világra.

A szerző nagy súlyt fektet arra, hogy írása 
katolikus szempontból feddhetetlen és min-
den tekintetben megbízható tanítást adjon, 
és – mint írja – művében „a katolikus hit 
legnemesebb dimenzióját” igyekszik érvényre 
juttatni. Ugyanakkor azonban a II. Vatiká-
ni Zsinat szellemében „arra [is] vállalkozik”, 
hogy „tisztelettel viszonyuljon a muszlimok-
hoz”, sőt „hidat [verjen] az iszlám felé” (13.). 
A merész tematikájú könyv hét fejezetből áll, 
melyek mindegyike egy-egy (jobbára fokozott 
érdeklődésre számot tartó és kiemelkedően 
időszerű) kérdéskört jár körül keresztény né-
zőpontból: elsőként a történet-kritikai mód-
szer segítségével elemzi a Koránt mint „Isten 
jelenlétének eseményét” (1); majd Mohamed 

személyét és szerepét veszi górcső alá (például 
abból a szempontból, hogy elfogadható-e egy 
keresztény számára őt „prófétának” nevez-
ni) (2); ezután felteszi a kérdést, hogy vajon 
ugyanabban az Istenben hisznek-e a muszli-
mok és a keresztények (3); valamint kitér az 
iszlám néhány konkrét megvalósulási formá-
jára (imádság, böjt, zarándoklat, osztozás) 
(4); emberképére (5); majd modernizálható-
ságának kérdésére (elsősorban az erőszakhoz 
való viszonyára) (6); végül pedig az iszlám és 
a kereszténység jövőbeli kapcsolatainak lehe-
tőségeit latolgatja (7). A kötet vezérfonala egy 
szokatlan, ritkán tárgyalt dimenzió, a szép-
ség mindkét vallásban való jelenléte (például 
a költői-metaforikus beszédmód, a stiláris 
nyelvi szépség fontossága a Koránban, a böjt 
esztétikai jelentősége mindkét esetben, a ka-
rácsony szeretetüzenetének szépsége a keresz-
ténységben stb.).

Az értő olvasó számára talán már ennyiből 
is kitűnik, hogy Klaus von Stosch az úgyneve-
zett összehasonlító teológia művelője és egyik 
legjelentősebb európai képviselője. (Nota 
bene: a magyar teológiai közéletben tájékozot-
tak számára ez az irányzat immár nem ismeret-
len: az amerikai Francis X. Clooney könyvét 
nemrégiben jelentette meg a Jezsuita Kiadó: 
Tanulhatnak-e egymástól a vallások?, 2019.) 
Az iskola fő jellegzetessége, hogy művelője – 
akinek otthonosan kell mozognia egy a saját 
vallásától különböző vallási hagyományban is 
– konkrét példák segítségével végez összeha-
sonlító elemzéseket abban a reményben, hogy 
a módszer mindkét hagyomány követői szá-
mára kölcsönös gazdagodáshoz vezet.

Legyen elég e helyütt csupán egyetlen példa 
a szerző hermeneutikailag érzékeny megköze-
lítésének érzékeltetésére: von Stosch szerint a 
kérdés, hogy vajon ugyanabban az Istenben 
hisznek-e a muszlimok és a keresztények, 
„meglehetősen szerencsétlen”, hiszen „túlsá-
gosan általános”. Egyrészt ugyanis a keresz-
ténységen belül is olykor hatalmas eltérések fi-



– 119 –

Recenziók

gyelhetők meg az egyes személyek hite között; 
másrészt pedig, ha valaki egyetlen Istenben 
hisz, akkor a fenti kérdésfeltevés már eleve azt 
implikálja, hogy a másik ember hitét valójá-
ban bálványimádásnak tartja. A szerző ezért 
alternatívaként azt javasolja, hogy keressük 
inkább azt, miként viszonyul egymáshoz a két 
vallás istenképe (vö. 110.). Ennek felderítése 
von Stosch-nál nyitott szemléletben történik, 
amely elsősorban a kapcsolódási pontokra fi-
gyel, és hangsúlyos módon a keresztény hit-
ben gyökerezik: nem támadja, de nem is védi 
kritikátlanul azt, akivel pábeszédet folytat, 
hanem a humántudományos „scholarship” 
legszebb hagyományait követve – sine ira et 
studio – formál véleményt az iszlámmal kap-
csolatos konkrét kérdésekben. Olyanoknak 
való olvasmányról van tehát szó, akik nem 
elégszenek meg a muszlim fundamentalisták 
tettei fölötti botránkozással, sem a szaudi olaj-
mágnásokról szóló bulvártörténetek ismereté-
vel, hanem – túl a pénzügyi befolyást latolga-
tó politikai elemzéseken – a muszlim emberek 
hitét akarják megismerni. Vigyázat azonban: 
aki veszi magának a fáradságot, és végigol-
vassa Klaus von Stosch kötetét, többé aligha 
engedheti meg magának, hogy leegyszerűsítő 
módon gondolkozzon az iszlámról!

A teológiai szempontból végig igényes 
gondolatmenet (mellyel szemben a recenzens 
egyetlen kritikai észrevétele, hogy mintha 
túlságosan egyoldalúan támaszkodna a né-
met iszlámkutató, Angelika Neuwirth kuta-
tásaira) egyik legizgalmasabb része az a bátor 
kérdésfelvetés, miszerint szembe kell néznünk 
annak lehetőségével, hogy „Isten [esetleg] 
mondani akar valamit a két vallás követői-
nek a másik vallás folyamatos megmaradásán 
keresztül” (hiszen „a hívő ember” úgymond 
„nem engedheti meg magának, hogy ezt a vi-
lág- és vallástörténeti jelentőségű eseményt ne 
hozza összefüggésbe Istennel”: 199.).

A kötet szerzőjének talán legfőbb érde-
me, hogy szerencsés egyensúlyt tart a tudo-

mányosság, a szövegek esetében megkívánt 
intellektuális becsületesség (a forrás-, a törté-
nelem- és a szövegkritika legmodernebb esz-
közeinek elfogulatlan használata), valamint 
az elkötelezett hívő (sőt, helyenként hitvalló) 
látásmód között. Ezért írása nemcsak rendkí-
vül érdekes és informatív, de egyúttal vallási- 
spirituális szempontból ihlető és épületes ol-
vasmány is. Nem dől be például a mainstream 
narratívának: felszabadítóan árnyalt, infor-
mált és pozitív szemléletet képvisel az iszlám-
mal szemben. Joggal gyakorol kritikát például 
a neoszalafista fundamentalisták fölött, akik 
„semmit sem gyűlölnek annyira, mint a mu-
szlim hagyományt” (170.); azonban nem esik 
a „modernizáció” csapdájába sem, amelyet 
látszatmegoldásnak ítél. Ehelyett egy mere-
dekebb útra, a muszlim hagyományról szóló 
ismeretek elmélyítésére hív (melynek fényében 
például a házasságtörők megkövezése „mo-
dern” szokásnak, „az iszlámot újraalkotó és 
a hagyományt háttérbe szorító fundamen-
talisták” találmányának bizonyul: vö. 172.). 
A „muszlim fundamentalizmus” ellenszere te-
hát az iszlám hagyomány belső gazdagságának 
újrafelfedezése; a szerző értékei elismerésével 
igyekszik támogatni az iszlámot abban, hogy 
úgymond „a saját középpontjából kiindulva 
tudjon megújulni” (174.). 

Talán első pillantásra nem mindenkinek 
tűnik fel a kötet valódi jelentősége, hiszen 
a nyugati teológián nevelkedett olvasó szá-
mára a szöveg- és történetkritikai módszer 
következetes érvényesítése ma már jobbára 
magától értetődőnek számít. Csakhogy azzal, 
hogy a könyv szerzője (az európai iszlamológia 
hagyományai szerint) e módszertant a Korán-
ra is alkalmazza, valójában már-már forradal-
mi jelentőségű tettet hajt végre: olyan szem-
léletet közvetít, amely hosszú távon az iszlám 
megújulásához vezet. A muszlim reform te-
ológia támogatása hosszú távú befektetés; 
az iszlámtudományok európai művelésének 
ezért jól felfogott keresztény (és nyugati) 



– 120 –

Recenziók

érdeke! Márpedig von Stosch kötetének egész 
szemléletmódját áthatja a Korán keletkezési 
folyamata történeti-kritikai rekonstrukciójá-
nak igénye, s ezzel olyan új értelmezői eljárást 
javasol, amely elkerülhetetlenül kihatással lesz 
a muszlim megközelítésre is; számunkra pedig 
a vallásközi párbeszédhez ad tudományos fo-
galmi eszköztárat. Az ilyen alapon folytatott 
dialógusból mi keresztények is sokat tanulha-
tunk (amint erre az utolsó fejezetben a szerző 
részletesen ki is tér).

Az általában egyenletesen szép és igényes 
fordításból (például: „Ha meg akarjuk érteni, 
miért viszonyul ma oly sok muszlim felemás 
szívvel a nyugati világhoz és a modern korhoz, 
fontos emlékezetbe idéznünk...”: 165.) a do-
log lényegénél fogva csak a ritkán előforduló 
hibák tűnnek fel (a 45. oldalon például nyil-
vánvalóan „eltévedt” egy idézőjel, a 201. olda-
lon pedig lemaradt egy). A szövegben maradt 
egyetlen komolyabb értelemzavaró hiba, hogy 
az „elvégre Isten nem korlátozható valamelyik 
konkrét szentháromsági személyre” mondat-
részből kimaradt a „nem” szócska (193.).

A kötethez – amely az angol, az arab és a 
perzsa fordításokat megelőzően lát magya-
rul napvilágot – a Pázmány Péter Katolikus 
Egyetem Teológiai Fakultásának dogmatika-
professzora, Puskás Attila írt értő ajánlást.

Patsch Ferenc SJ

Puskás Attila – Perendy László 
(szerk.): Istenképiség, átistenülés, 
emberi méltóság.  
Teológiai tanulmányok.  
In memoriam Vanyó László
Varia (eologica 10., Szent István Társulat, 
Budapest, 2019.

A Pázmány Péter Katolikus Egyetem Hit-
tudományi Kara évről évre megszervezi a 
teológiaitanárok konferenciáját. Kiváló al-

kalom ez egy-egy hittudományi téma alapos 
vizsgálatára a teológia különböző ágainak se-
gítségével. A 2018 januárjában megrendezett 
tanácskozás témaválasztása – istenképiség, 
megistenülés, emberi méltóság – különö-
sen is szerencsésnek mondható elsősorban 
a teológiai antropológia mai aktualitása mi-
att. De azért is jelentős a tárgy, mert a kötet 
így nem egy részkérdés kimerítő vizsgálatára 
összpontosít, hanem az emberre vonatkozó 
katolikus tanítás lényegi pontjára irányuló 
kérdést – ki az ember a kinyilatkoztatás fé-
nyében, és mi a hivatása – világítja meg a 
biblikus, szisztematikus és gyakorlati teológia 
szempontjaiból.

A témából következik a kötet elrendezése, 
amely a teológiai tárgyak hagyományos sor-
rendjét tükrözi: a biblikus teológia tanulmá-
nyai nyitják az írások sorát. Fodor György az 
ószövetségi teremtéstörténeteket hasonlítja 
össze az ókori keleti antropogóniákkal, Bodor 
Attila a teremtéstörténet targumi értelmezését 
elemzi, Kocsis Imre a páli képmásteológiát 
fejti ki, míg Takács Gyula a János-evangélium 
két szavából (en: - ban, -ben, to meszon: közép) 
kiindulva mutatja be az evangélium magját, 
Isten és ember kölcsönös immanenciáját.

A biblikus szempontokat követi az is-
tenképiség és megistenülés témájának filo-
zófia- és teológiatörténeti kibontása. Gyur-
kovics Miklós informatív tanulmánya a 
megistenülés fogalmát vizsgálja Alexandriai 
Philón és Alexandriai Kelemen antropoló-
giájában, D. Tóth Judit Nüsszai Szent Ger-
gely oeuvre-jét vizsgálja meg ugyanebből a 
szempontból. Szeiler Zsolt Pseudo-Dionysius 
Areopagita és egy 13. századi interpretátora, 
(omas Gallus megistenülésfogalmát veti 
össze, Bakos Gergely pedig Nicolaus Cusanus 
emberképét mutatja be.

A liturgia és a megistenülés kapcsolódását 
írja le egy-egy tanulmány a keleti és nyugati 
teológiai hagyomány alapján (Baán István és 
Diósi Dávid). Az istenképiség témájának je-



– 121 –

Recenziók

lenkori problematikáját villantja fel András 
István, aki – a kötet eredeti témafelvetésétől 
kissé eltérve – Gianni Vattimo posztmodern 
istenképét mutatja be. Kifejezetten dogmati-
kai kérdésfeltevést két írás érvényesít: Seszták 
Istváné, aki a keleti emberképről, és Görföl 
Tiboré, aki a kortárs Wolfhart Pannenberg 
teológiai antropológiájáról értekezik.

A kötet harmadik kulcsfogalma az embe-
ri méltóság mint amely az ember istenképi-
ségének morális tartalma. Kránitz Mihály 
II. János Pál tanítását mutatja be erről, míg 
Laurinyecz Mihály és Orosz Gábor Viktor a 
bioetika ma sok vitát kiváltó egy-egy területét 
vizsgálják meg (asszisztált humán reproduk-
ció, illetve kognitív enhancement) az emberi 
méltóság szempontjából. Papp Miklós a theó-
szisz fogalmát erkölcstani szempontból bontja 
ki Klaus Demmer életművének segítségével. 
A kötet zárása Szuromi Szabolcs Anzelm- 
írása, aki a moralitás, jog és emberi méltóság 
kánonjogbeli kapcsolatáról ír.

A Hittudományi Kar a 2018-as konfe-
renciát a 15 évvel korábban elhunyt Vanyó 
László professzornak szentelte. Ezért is illik 
a kötetbe Perendy László írása, aki Nüsszai 
Szent Gergely magyar kutatástörténetét mu-
tatja be kiemelt helyet adva Vanyó tanár úr 
munkásságának. 

A kötet sok értékes, részletgazdag tanulmá-
nyát végigolvasva apró hiányérzet maradhat 
bennünk. A megistenülés témája leggyakrab-
ban a keresztény kelet teológiájához és lelki-
ségéhez kötődik, s ez kicsit teológiatörténeti 
közhellyé is vált: mintha a deificatio csak a 
keleti atyákat és a bizánci teológiát érdekelte 
volna, a nyugatit nem. A kötetet olvasva ez 
a kutatástörténeti féloldalasság érzékelhető: 
több patrisztikus, szisztematikus és gyakor-
lati teológiai tanulmánynak köszönhetően 
szépen van reprezentálva a keleti teológiai 
hagyomány mind a liturgia, mind az egyház-
atyák szempontjából, és ez természetesen 
üdvözlendő dolog. (Ez a választás kicsit 

tükrözi a magyar teológia érdeklődési körét 
is.) Ugyanakkor a kortárs teológiai kutatás 
az utóbbi évtizedekben arra is ráirányította 
a figyelmet, a megistenülés témája hogyan 
szerves része a nyugati teológiai hagyomány-
nak is (Lásd például A. N. W::;3: "e 
Ground of Union. Deification in Aquinas and 
 Palamas, OUP, New York, 1999; MB1-
-: J. C132-3- – J-EE- A. W22?F 
(eds.): Partakers of the Divine Nature. "e 
History and Development of Deification in 
the  Christian Tradition,  Faileigh  Dickinson 
University Press, Madison, NJ, 2007.). Ezek 
az új szempontok kevésbé kapnak nyilvános-
ságot a kötetben, mely ezzel együtt is értékes 
hozzájárulás a szisztematikus teológiához.

Deák Hedvig OP

Németh Dávid: Vallásdidaktika. 
A hit- és erkölcstan tanítása  
az 5–12. osztályban
Károli Gáspár Református Egyetem – L’Har-
mat tan, Budapest, 2017.

Azzal, hogy a hit- és erkölcstan tantárgy-
ként néhány éve bevezetésre került a magyar 
közoktatásba, hosszú évtizedek után ismét 
ráirányult a figyelem a valláspedagógiára, a 
vallási és hitbeli ismeretek oktatásának mód-
szertani alapjaira. Szükség van erre, hiszen a 
vallásoktatás tárgyának esetében sokszor ma-
gának az oktatónak is nehéz megválaszolni 
a legfőbb kérdést: miként lehet úgy oktatni 
vallási és etikai ismereteket, hogy az a tanu-
lók, a vallásoktatásban résztvevők Isten iránti 
személyes elköteleződését, a hitbeli növeke-
dését szolgálja és segítse elő, s ne csak lexiká-
lis tudását növelje.

Németh Dávid jelen műve egyetemi tan-
könyv és egyben református lelkészek, val-
lástanárok és e hivatásokra készülő hallgatók 
számára írt kézikönyv, melynek célja a hit és 



– 122 –

Recenziók

a hitismeretek 10–18 év közötti gyermekek 
számára történő átadásának pedagógiai eszkö-
zökkel való segítése. Noha első olvasásra úgy 
tűnhet, hogy a műben főként a felső tagozatos 
általános iskolás és a gimnazista tanulók lelki 
fejlettségén, készségein és befogadóképessé-
gén van a hangsúly, a szerző leszögezi: a hitet 
középpontba állítva ahhoz kíván segítséget 
nyújtani, hogy az oktatók hiteles választ és út-
mutatást tudjanak adni a tanulók életkorból 
fakadó személyes és egzisztenciális kérdéseire.

Németh Dávid tanszékvezető egyetemi 
tanár a Károli Gáspár Református Egyetem 
Hittudományi Karának Valláspedagógiai és 
Pasztorálpszichológiai Tanszékén, korábban 
református lelkészként is szolgált. Kutatási 
területe jelen műve témáján kívül a valláspe-
dagógia és -lélektan, valamint a pasztorálpszi-
chológia, a katechetika és a poimenika (lel-
kigondozástan). Számos cikk és tanulmány 
szerzője, részt vett a református vallástanár-
képzés képzési programjának és tantervének 
kidolgozásában, több hazai és nemzetközi 
tudományos bizottság tagja.

Jóllehet maga a szerző öt nagy fejezetben 
tárgyalja a vallásdidaktika, valamint a re-
formátus hit- és erkölcstan témaköreit, te-
matikáját illetően a mű két nagy szakaszra 
osztható. Az első nagy rész a vallásdidaktika 
általános kérdéseit vizsgálja. Az olvasó a foga-
lomtisztázás (valláspedagógia – vallásdidakti-
ka – kate chetika) során kap választ arra, hogy 
jelenleg milyen szerepet tölt be a köznevelés-
ben a hit- és erkölcstan, majd ezt követően 
megismerheti a vallásdidaktikát meghatározó 
világi didaktikai koncepciókat. A tantervek 
és tanmenetek, valamint a tanulási célok 
részletes bemutatása után külön alfejezetben 
kerülnek ismertetésre a tanórai munkavégzés 
szociális formái (osztály-, csoport-, páros és 
egyéni munka), valamint a kapcsolódó mód-
szertani kérdések. A következő alfejezet az 
elementarizálásról szól, amelyben a szerző 
egy olyan vallásdidaktikai fogalmat jár körül, 

mely különösen is fontos a hit- és erkölcstant 
oktatók számára. Ennek lényege, hogy a ta-
nárnak azt kell felfedeznie, hogy a tananyag 
tartalmából mi az, ami a tanulók életére néz-
ve is érvényes és fontos mozzanatot tartalmaz 
és így formáló erővel tud hatni rájuk. A val-
lásdidaktika alapjaival foglalkozó rész végén 
az órák előkészítésének lépéseit, majd a 20. 
századi vallásdidaktikai koncepciókat ismer-
heti meg az olvasó.

A mű második nagy részében a szerző a re-
formátus hit- és erkölcsoktatás témaköreinek 
tanításához nyújt konkrét segítséget a vallás-
tanárok számára. A bibliaismeret, az egyház-
történelem és a hitvallásismeret témakörök 
mindegyikét három szempontból közelíti 
meg (a téma tanítására vonatkozó didaktikai 
szempontok, lélektani és fejlődéslélektani 
alapok, módszertani megfontolások), míg 
az etikát mint tantárgyat két szempontból 
mutatja be (teológiai és lélektani, valamint 
didaktikai és módszertani kérdések). A di-
daktikai megalapozásban a tanárok elméleti 
segítséget kapnak: bemutatásra kerül, hogy 
milyen didaktikai elméletek és módszerek 
állnak rendelkezésre az adott teológiai téma 
oktatásához. A megfelelően megalapozott lé-
lektani és fejlődéslélektani ismeretek szintén 
nélkülözhetetlenek: az oktatónak tisztában 
kell lennie a tanulói korcsoportok értelmi 
és érzelmi képességeivel, tudnia kell, hogy 
részükről milyen előzetes ismeretekre és be-
fogadókészségre lehet számítani, ezáltal mi-
lyen mélységben lehet beszélnie és tanítania 
az adott teológiai témáról. A módszertani 
kérdések a vallástani tárgy jellegétől függően 
a gyakorlati oktatáshoz adnak segítséget és 
példákat: a történetközpontú bibliaismeret 
esetében a történet elmondásához, elemzésé-
hez, a szöveg jelenetté formálásához; az etika 
tanításában az érték felismeréséhez, az érték-
konfliktusok esetén való véleménynyilvání-
táshoz és a konfliktuskezeléshez; az egyház-
történet kapcsán a történelmi személyek és 



– 123 –

Recenziók

események bemutatásához, a forráselemzés-
hez, valamint a példaképek kiválasztásához; 
a hitvallásismeret oktatásában pedig a hit 
tartalmáról való beszélgetéshez és a személyes 
meggyőződés formálásához.

Külön értéke a műnek, hogy minden alfe-
jezet végén található egy szakirodalmi gyűjte-
mény, amely az érdeklődők számára lehetővé 
teszi az adott témában való további elmélyülést.

Komoly és alapos kutatómunka eredmé-
nyét tarthatja a kezében az olvasó: ezen 550 
oldalas könyv nemcsak valláspedagógiai és 
didaktikai elméletek és ismeretek gyűjte-
ménye, hanem kézzelfogható segítséget, mi 
több, eszközöket (gyakorlatokat, példákat) 
ad a lelkészek és a (leendő) vallástanárok ke-
zébe óráik előkészületeihez és megtartásához. 
Noha a műben a református vallás tanítása 
alapján kerül feldolgozásra a vallásdidaktika, 
jó szívvel veheti kezébe a könyvet minden 
keresztény szakember, lelkipásztor és szerze-
tes, valamint hivatására készülő leendő hit- és 
erkölcstanár, és bizalommal alkalmazhatja a 
benne szereplő elméleti és gyakorlati ismere-
teket a hit- és erkölcstan iskolai oktatásához, 
természetesen saját vallása hittartalmának 
megfelelően.

A mű ismeretekben rendkívül gazdag, a 
könnyebb megértésben számos táblázat segíti 
az olvasót. Kissé zavaró, hogy a 170. oldalon 
szereplő táblázat 14. pontjában (Megigazítás- 
motívum) értelmetlen szövegrész található, 
valószínűleg véletlenül maradt a szövegben.

A mű borítóján látható fényképen két em-
ber kezei láthatók, amint közösen agyagot 
formáznak – egy felnőtt és egy iskoláskorú 
gyermek kezei. A gyermek készíti a tárgyat, 
mindkét keze formáz, a felnőtt kezei segítés-
re készen várnak. A kép tökéletesen kifejezi 
a könyv lényegi mondanivalóját: amint az 
agyagot formáló fiatalt segíti munkájában a 
felnőtt keramikus, úgy kell a vallását és ön-
magát egyre jobban megismerő gyermek sze-
mélyiségének és lelkének formálásában részt 

vállalnia és vennie a hit- és erkölcstant oktató 
személynek.

Kék Emerencia

Simon Tamás László OSB:  
Közelítések az Újszövetséghez. 
Válogatott tanulmányok
Sapientia Főiskola – L’Harmattan, Budapest, 
2018.

A bencés szerzetes, biblikus Simon Tamás 
László nem elsőkötetes szerzője a Sapien-
tia Szerzetesi Hittudományi Főiskola és 
L’Harmattan kiadásában megjelenő Bibli-
atudomány tanszéki sorozatnak. A sorozat 
2012-ben megjelent 10. kötetében Lukács 
evangéliuma és az Apostolok cselekedetei 
kapcsán tárgyalt néhány izgalmas kérdést 
(A kezdetek varázsa és lendülete. Közelítések a 
Lukács-evangéliumhoz és az Apostolok cse-
lekedeteihez). A sorozat jelen, 17. kötete az 
Emberi Erőforrás Támogatáskezelő támoga-
tásával született. A római Pontificio Ateneo 
Sant’Anselmo Egyetem teológiai fakultásán 
Újszövetséggel kapcsolatos tárgyakat oktató 
kutató már ismert a magyar olvasók körében. 
Néhány magyar nyelven megjelent kötete: 
Hozzatok szavakat magatokkal! Közelítések 
a zsoltárokhoz (2007); Hagyományok dia-
lógusban. Közelítések János evangéliumához 
(2007); Nem írnokok, hanem írástudók. Köze-
lítések a szinoptikus evangéliumokhoz (2008); 
Nem csak Isten evangéliumát. Közelítések Pál 
apostol örökségéhez (2009); Szavad megval-
lása fény. Válogatott tanulmányok (2018). Ez 
utóbbihoz hasonlóan jelen könyvben sem 
egyetlen kérdéskör tárgyalását adja közre a 
szerző. Korábban megjelent tanulmányaiból 
válogatott egy kötetre valót. Az írások 2004 
és 2017 között – többségében a Pannonhalmi 
Szemlében – jelentek meg, egy tanulmány a 
Műhely kulturális folyóiratban, egy pedig a 



– 124 –

Recenziók

Studia Biblica Athanasiana biblikus perio-
dikában. Az „újraolvasott” és olvasásra újra 
átnyújtott részletek újszövetségi szövegek ér-
telmezéséhez kínálnak útmutatót.

A szerző az öröm bibliai felütésétől a feltá-
madás újszövetségi narratívájának bemutatá-
sán át keresztülvezet bennünket az ősegyház 
szövegtanúinak több rétegén. Bepillantást 
nyújt a Máté-evangélium világába, adalékokat 
kínál az imádságokban gazdag Lukács-evan-
gélium zsolozsmából is ismert imádságához, 
Simeon imájának, a Nunc dimittis sorainak 
értelmezéséhez, majd a negyedik evangélium 
világába vezet, s végül három írásával Szent 
Pál gondolkodásához és tanúságához ad se-
gítséget. A szerző „különös ismertetőjegye” 
az irodalmiságában találó címadás, mely eb-
ben a kötetben is elgondolkodtat, a címhez 
rendelt tartalom megismerése után a kezdet-
hez, a címhez való visszatérésre bátorít, hogy 
a frappáns feliratok mondanivalója személye-
sen megszólító üzenetként hangozzon felénk, 
olvasók felé. Nem jelen életünktől távoli vi-
lágokba kalauzol bennünket, hanem komoly 
szakmaisága mellett hangvétele, hangsúlyai, 
finom párhuzamai és diszkrét humora által 
az ókori iratok elevenségét tudja érzékel-
tetni, s magával ragad. Jól példázzák ezt a 
Biblia örömét felvillantó, a kötet nyitányát 
jelentő tanulmány (Éghez és földhöz egyaránt 
közel – Két bibliai pillanatfelvétel az örömr!l) 
kezdő sorai: „Akárcsak a Mona Lisa arcán a 
mosoly, az öröm éppoly kifürkészhetetlen, 
mint amennyire elvéthetetlen: enigma és evi-
dencia, alkalom és állapot. A sikertől sem áll 
szükségképpen távol, de azzal is rokonítható, 
amit a teológia a kegyelem fogalmával jelöl: 
a megajándékozottság érzése, törékeny és tü-
nékeny életünk be- és kiteljesedése.” Ebben 
a bevezető írásban a Jézus példabeszédei mö-
gül kivillanó és a Pál szenvedésre adott vála-
szaként meglelt öröm példáival él. Miközben 
az öröm nyomában jár, az elveszett és megta-
lált javak és fiak történeteit vázolja, és rávilá-

gít, hogy a nyitva maradó történet nagyobbik 
fiában miként viszi színre Jézus az ellene zú-
golódó farizeusokat. A jogosan vádolt sáfár 
alakjának hátterében pedig, aki fölött a vád a 
gazda dicséretének fényében érvényét veszti, 
a tanítványok alakja sejlik fel.

Az Emlékezés a Jelenvalóra – A feltámadás 
az Újszövetség narratív hagyományában című 
második tanulmány előbb általában irodalmi 
művek, majd konkrétan az evangéliumok 
„kritikus pontját”, nyitott befejezésüket ve-
szi nagyító alá. A feltámadás néhány modern 
kori értelmezési kísérletének felvillantása után 
a négy kánoni evangélium zárlatának sajátos 
vonásait mutatja be. Márk evangéliumának 
eredeti „zárlata” (Mk 16,8) az üres sír válasz-
talan jelenlétével épp annak közlése, hogy „a 
befejezés lezáratlan, lezárhatatlan” (45.). Az 
elbeszélő hallgatása a sírhoz látogató asszo-
nyok hallgatásához társul, ezáltal az olvasót 
teszi felelőssé az Evangéliumért: azért, hogy 
értelmével befejezze, és megértve cselekedje 
a történetet. Az írástudó Máté, aki „kincse-
iből régit és újat hoz elő” (Mt 13,52), Izrael 
történetét írja tovább, s evangéliuma zárlatá-
ban a bevezető családfában említett babiloni 
fogságnál is megrendítőbb újat, a Mózesnél 
nagyobb távlatokig, „a föld végső határáig” 
tekintő Jézust rajzolja meg, miközben írása 
tisztelgés „az előtt a hagyomány előtt, amely 
örökösének tekinti magát” (53.). A tények-
nek utánajáró Lukács olyan bizonyosságra 
törekszik elvezetni olvasóit, amelyre életüket 
alapozhatják, s amelyből nyugalom és Isten 
dicsőítése fakad. János evangéliuma kettős 
zárlata kapcsán a hagyomány sokszorozódá-
sa okára kérdez rá a szerző, s a függelékként 
ismert 21. fejezet evangéliumban betöltött 
szerepét járja körül. A feltámadást követő 
események evangéliumi elbeszélései – mint 
írja – „a húsvéti hit megvallása és a Húsvét-
ot követő hitbeli tapasztalatok összegzésének 
igényéből” születtek. „Nem arra keresik a vá-
laszt, mi történt, hanem arra akarják rányitni 



– 125 –

Recenziók

az olvasók szemét és szívét, hogyan találkoz-
hatnak Azzal, akiről egyazon meggyőződéssel 
vallják: Jelen van tanítványai életében.” (70).

„Ő vette el er!tlenségünket és betegségeinket 
! hordozta” – Adalékok a Mt 8,17 értelmezé-
séhez. Mt 8,17, pontosabban az ott szerep-
lő deutero- izajási idézet apropóján az Írá-
sok beteljesedésének mátéi formuláját és az 
evangélista szövegkezelését vizsgálja Simon 
T. László. Az evangéliumban nyilvánvalóan 
új Mózesként ábrázolt Jézus magán viseli a 
 deutero-izajási Szolga számos vonását. Az Írá-
sok beteljesedése Jézusban kifejezése az idők 
teljességének, ami Jézus halála és föltámadása 
által megtörtént valóság lett.

A Rejtek és ragyogás – A tanítvány életének 
er!tere a Máté-evangéliumban című írás négy 
kérdést jár körül: Hogyan értelmezi Máté 
evangéliuma a tanítványok küldetését? Ho-
gyan látja az egyházi közösség belső dinamiz-
musát? Mi a tanítvány életét meghatározó 
program alapszerkezete? Milyen távlatot je-
lent az ún. missziós parancsban megfogalma-
zott ígéret (Mt 28,16–20)? 

A Szavad feltárulkozása fény – Adalékok Si-
meon éneke (Lk 2,29–32) értelmezéséhez című 
tanulmányban egyrészt rávilágít arra, hogy a 
Lukács-evangélium himnuszai nem csupán 
díszítőelemek (121), hanem értelmező sze-
repük van. A gyermekségevangélium négy 
himnusza bepillantást enged az evangélista 
egyházról alkotott felfogásába is. Míg Zaka-
riás és Erzsébet a papi hagyomány képviselői, 
Mária és József a dávidi örökség megjelenítői, 
addig Simeon és Anna a prófétai szó közvetí-
tői. A Nunc dimittis színhelye, a Templom ál-
tal kapcsolódik a tanítványok ApCsel 22-ben 
a Templomban kapott kinyilatkoztatás által 
felismert hivatásához. Simon T. László kimu-
tatja, hogy az imádság szavai végigvonulnak 
az Apostolok cselekedetei egészén, s arra a ke-
resésre ösztönöznek, mely maga is világosság: 
az ígéret megvalósulásának keresésére.

Ahol a menny a földet éri – Adalékok a Jn 
1,51 értelmezéséhez. A szövegkörnyezet és a 
vers evangélium egészét átható értelmének 
izgalmas keresése az ígért „nagyobb dolgok” 
szemlélésének vágyát, Jézus személye titkának 
mind mélyebb megismerése utáni szomjat éb-
reszt.

Könyvbe foglalt jelek – A Negyedik evangé-
lium Írás-képe. A kötet leghosszabb tanulmá-
nya Italo Calvino gondolatával veszi kezdetét: 
„Megadatott, hogy mindent elmondjunk, az 
összes lehetséges módon; s el kell jutnunk 
oda, hogy egyvalamit mondjunk el, egy egé-
szen sajátos módon.” Calvinot idézi a szerző, 
hogy azután a János-evangélium Írásokhoz 
való viszonyát, Írásokról és Írásokból való írá-
sát vizsgálja. Közelítése során rávilágít, hogy 
az Írásokkal élve az evangélium a Tóráéhoz 
hasonló igényekkel lép fel: benne a jánosi kö-
zösség normatív szövegként nyújtja át az egy-
háznak a maga könyvét.

A kötet utolsó három tanulmányával ma-
gunk mögött hagyjuk az evangéliumokat, 
hogy belelapozzunk Szent Pál apostol leve-
leibe. A korintusi egyházzal folytatott levele-
zésből két írás két témát emel ki. „Ha valaki 
Krisztusban van…” – Az „új teremtés/teremt-
mény” kérdése Szent Pál teológiájában. A szer-
ző szembeállítja a 2Kor 5,17 kainé ktiszisz 
kifejezésének és tágabban a 2Kor 5,14–6,2 
szakasznak az irányultságát a ktiszisz Róm 
8,18–25-ben szereplő tartalmával. Míg az 
utóbbi a hívők üdvösségének jövőbeli betel-
jesedéséről beszél, addig a tanulmány fő tar-
talmát jelentő 2Kor 5-beli szakasz a hívők je-
lenére vonatkozik, azokéra, „akik Krisztusban 
vannak”. Arra a kérdésre keresi a választ, hogy 
a kainé ktiszisz kozmológiai vagy antropoló-
giai vonatkozású. A Gal 5,13–6,10 elemeivel 
is összeveti a 2Kor vizsgált szakaszát, s arra a 
megállapításra jut, hogy „nem a hívő lép be az 
»új teremtés« világába, hanem benne mint »új 
teremtmény«-ben kezdődik valami soha nem 
remélt novum” (254.).



– 126 –

Recenziók

Az er!tlenség lendülete – Pál mennyei uta-
zása a 2Kor 10–13 kontextusában című írás 
a „harmadik égig” elragadtatott Pál vallo-
másának retorikai erejét mutatja be a 2Kor  
12,1–12 elemzése során. Pál apostol gyön-
geségének tartós és megpróbáló állapotából 
bontakozik ki a felismerés: „olyan külde-
tést teljesít, melyet nem a siker hitelesít, de 
a kudarc sem kérdőjelezhet meg” (272.). 
A páli példára alapozva int, hogy ne feledjük, 
„Krisztus nemcsak Pál teológiai képességeire, 
hanem egész lényére igényt formált” (273.).

A kötetben szereplő utolsó írás (Senki 
sem születik kereszténynek – Adalékok a Róm 
3,21–26 értelmezéséhez) a Rómaiakhoz írt 
levél egyik kulcsszövegének elemzésére vál-
lalkozik. A szakasz tágabb szövegkörnyezetét 
vizsgálva rámutat, hogy a szöveg felütése a le-
vél előző fejezeteiben is taglalt helyzet: zsidók 
és pogányok Isten előtti helyzete ugyanaz, 
nélkülözők, nélkülözik Isten dicsőségét. Ezen 
az alapon emelkedik Isten igazságának és a 
Krisztusban való hit természetének bemuta-
tása. Nincs különbség: „keresztény alany nem 
létezik az általa hirdetett eseményt (Krisztus 
feltámadását) megelőzően” (300.).

Az újraolvasott újszövetségi szakaszok 
által klasszikusokat vonultat elénk Simon 
Tamás László. A klasszikusok ugyanis Italo 
Calvino megfogalmazásában „azok a művek, 
amelyekről minél inkább azt hisszük, hogy 
ismerjük őket hallomásból, annál inkább új-
nak, váratlannak és ismeretlennek bizonyul-
nak, amikor valóban olvassuk őket.” (Idézet 
a könyv fülszövegéből.) Jó szívvel ajánlom 
Simon Tamás László könyvét mindazoknak, 
akik a bibliai klasszikusokat akár szakmai 
érdeklődéstől, akár személyes hittől vezetve 
olvassák, s az ismerősnek vélt iratok várat-
lanságára és ismeretlenségére nyitottan igé-
nyes és élvezetes olvasmányt jelentő kalauzra 
vágynak.

Szatmári Györgyi

Xavier (évenot:  
Van-e értelme a szenvedésnek?
Sarutlan Kármelita Nővérek, Magyarszék, 
2018, ford. Havas István SP

A magyarszéki karmelita nővérek gondozásá-
ban 2018-ban egy olyan új kötet jelent meg 
a magyar nyelvű olvasóközönség számára, 
amelynek témája a mai teológiai gondolko-
dás homlokterébe került szenvedés kérdése. 
A cím láttán azt feltételezhetné az olvasó, 
hogy a könyv, melyet a kezében tart, egy 
túlságosan is elvont kérdésről írt pusztán 
elméleti – tehát a szenvedés realitásától el-
szakadt – eszmefuttatást tartalmaz, azonban 
(évenot atya gondolatait saját szenvedé-
sének egzisztenciális tapasztalata inspirálta. 
Erre hívja fel a figyelmet az előszó is, amikor 
röviden bemutatja a szerző életútját: Xavier 
(évenot (1938–2004) szalézi szerzetespap, 
erkölcsteológus, ismert előadó, kivételes ké-
pességű lelkivezető, aki hosszú időn át a pá-
rizsi Institut Catholique professzora volt, s 
aki közel huszonöt éven keresztül szenvedett 
Parkinson-kórban. A betegséggel együtt járó 
fokozatos leépülés egzisztenciális fájdalmá-
nak megélése (évenot atyát mély reflexióra 
indította. Erről tanúskodnak a kötetben fog-
lalt írások, amelyek különböző időpontok-
ban és különböző műfajban születtek: van 
köztük naplójegyzet, interjú és folyóiratba 
megírt tanulmány is, végső soron azonban 
mindegyik (évenot atya szenvedésében 
megélt tanúságtételét tárja elénk – ahogy 
arra Gérard Durieux is rámutat az előszóban: 
A kötet „nem filozófiai eszmefuttatás vagy 
bizonyítás, hanem tanúságtétel. […] Xavier 
(évenot tanúságot tett földi létének utolsó 
pillanatáig. Tanúságtétele most már örökké 
megmarad. Életének hiteles üzenete hosszú 
időn keresztül kísért és erősített számtalan 
szenvedőt.”

A szenvedés filozófiai-teológiai szakirodal-
ma egyre bővül az utóbbi években, a nem-



– 127 –

Recenziók

zetközi irodalomban éppúgy, mint a magyar 
nyelvűben. Miért értékes írás (évenot atya 
kötete mégis? Miben színesíti a palettát? 
Miben mond újat vagy mást? Milyen hatá-
rokat feszeget? Röviden azt mondhatnánk, 
hogy (évenot atya a népszerű keresztény 
szenvedésértelmezéseket kezdi ki, azok elég-
telenségére, illetve félreérthetőségére hívja fel 
a figyelmet. Rámutat arra a tényre, hogy sok 
esetben igencsak tömörített formában hang-
zanak el teológiai válaszok, olyanok például, 
mint hogy „Krisztus a szenvedéseivel váltott 
meg minket”. Ez az állítás ugyanis tömörí-
ti azt az igazságot, hogy Jézus egész földi 
életével – benne szenvedésével és halálával 
– váltott meg minket, azzal, hogy minden 
élethelyzetében megmaradt szeretete, hite 
és reménye, hogy az Atya akaratának adta át 
magát a legnagyobb megpróbáltatásokban is. 
És ha mindezt nem látjuk az előző tömörített 
mondat hátterében, akkor adunk egymásnak 
olyan vigasznak szánt tanácsokat, mint hogy 
„ajánld föl szenvedésedet”. (évenot atya 
pedig felhívja a figyelmet arra, hogy a szen-
vedés önmagában nem megváló értékű, sőt, 
a szenvedés a teljes abszurdum megtapasz-
talása, amely sok esetben megfoszt emberi 
méltóságunktól, eltorzítja személyiségünket, 
lezülleszti erkölcsiségünket, akár teljes apáti-
ába is sodorhat. Ennek fényében látjuk, hogy 
milyen elmondhatatlanul kínzóan hathat a 
gondolat, hogy „Isten azért bocsát rád szen-
vedést, mert szeret téged”. (évenot atya ki-
mondja, hogy a szenvedés nem tud megválta-
ni, csak a szeretet, az, hogy a szenvedés idején 
nem ragadok bele tehetetlenségembe és kese-
rűségembe, hanem ezekkel együtt próbálok 
ember maradni, próbálom emberibbé tenni 
az életem, próbálok Isten felé fordulni teljes 
sötétségemmel, tőle remélve azt a világossá-
got, ami be tudja ragyogni Jézus keresztjének 
elhagyatottságát is.

Ami kifejezetten előnye (évenot atya 
könyvének, az a személyesség, amely a be-

tegségről és különösen is a saját betegségének 
tapasztalatairól írt oldalakon érezhető legin-
kább. Felszabadító erejű, hogy kimondja: a 
betegség önmagában nem vezet megtérésre, 
és nem hoz magával automatikusan lelki 
érettséget, mégis válhat termékeny úttá, ha 
a beteg a szabadságával „kezébe veszi” beteg-
sége folyamatát, és megpróbálja átalakítani 
„a hit-remény-szeretet által megformált tör-
ténetté” (79.) – azonban ez is mindig Isten 
kegyelme, nem pusztán a mi erőfeszítésünk 
eredménye.

A szenvedés értelmére és még inkább arra 
kérdez rá (évenot atya, hogy mit kezdhe-
tünk az elháríthatatlanul ránk törő szen-
vedéssel. Meg kell elégednünk a sokszor 
felszínes vagy félrevezető vallásos magyaráza-
tokkal? Mit tehetünk, ha ezek nemhogy nem 
erősítenek meg, de még fel is zaklatnak, vagy 
éppen lázadásra ösztönöznek? Mit tehetünk 
akkor, ha a fájdalom óráján még imádkoz-
ni sem tudunk – vagy legalábbis nem úgy, 
ahogyan mi szeretnénk? Mit tanulhatunk 
Jézus szenvedéséből, egyáltalán mennyiben 
azonosulhatunk Isten Fiának engedelmes-
ségből vállalt szenvedésével mi, akik nem 
akarunk szenvedni? Ilyen és ehhez hasonló 
kérdések merülnek fel ennek a kötetnek az 
oldalain, azonban nem egy tudományosan 
kimerítő igényű eszmefuttatást találunk eb-
ben a könyvben, sokkal inkább egy beteg, 
szenvedő ember, egy szenvedést megélő és 
egyben szenvedőket szolgáló szerzetespap, 
egy lelkiatya gondolatait. (évenot atya írá-
sait rendszerint egy-egy rövid fohász követi, 
olyan imádság, amely szenvedésben szüle-
tett, és ezért bármelyikünk imájává válhat a 
szenvedés idején. Ezekben az imádságokban 
pedig újra és újra visszatérnek Jézus kereszten 
mondott imájának szavai, ezekhez szeretne 
szenvedésében (évenot atya is csatlakozni: 
„Atyám, kezedbe ajánlom lelkemet.” 

Szabó Péter OFM



– 128 –

Recenziók

Marie de la Trinité: Jézus szól. 
Egy jeruzsálemi klarissza élete  
és feljegyzései
Szent István Társulat, Budapest, 2018.

Főiskolai hallgatóként megtisztelő feladatot 
kaptam, amikor arra kértek fel, hogy a 2018-
ban megjelent Marie de la Trinité: Jézus szól 
című könyvéhez ismertetést írjak. A mű 
előszavából közelebbről is megismerhető egy 
kálvinista neveltetésben részesülő nő útkere-
sése, katolizálása, majd a jeruzsálemi klarisz-
sza rendbe való belépése. A bevezető tanul-
mányok mellett a könyv ismerteti a Louisa 
Jacques néven született lány életrajzát, majd 
ezt követik az 1940–1942 között feljegy-
zett üzenetek, valamint a nővér keresztúttal 
kapcsolatos gondolatai. Ezeket olvasva úgy 
tűnik, hogy a környezete számára mindvégig 
észrevétlen, alázatos életmódot folytató nő-
vérről senki nem gondolta, hogy maga Jézus 
szól hozzá.

Krisztus szeretete tapintatos, tiszteletben 
tartja az ember szabadságát. Ez a tapintatos 
szeretet nyilvánul meg a klarissza életében, 
könyvében is. Krisztus szeretete ugyanis fel-
tűnés nélkül alakít át, hogy mind hasonlób-
bakká válhassunk hozzá. A feljegyzéseket író 
nővér úgy áll előttünk, mint akinek egyálta-
lán nem könnyű engedelmeskednie, az Úr 
vezetése mellett mégis képessé válik a teljes 
önátadásra. Önmagáról úgy ír, mint Isten esz-
közéről, de ez egyáltalán nem tárgyiasítást je-
lent, sokkal inkább megtiszteltetést. Megtisz-
teltetést, hiszen a mindenható Isten nincsen 
rászorulva az emberre, mégis munkatársává 
emeli azokat, akik együttműködnek vele.

A nővér csak lelkiatyja kérésére hajlandó 
papírra vetni megtérésének történetét, va-
lamint az általa hallott hang üzeneteit. Ez a 
hang, aki Szeretetként mutatkozik be, azt a 
feladatot adja Marie de la Trinité nővérnek, 
hogy hallgassa őt azok helyett is, akik elfor-

dultak tőle. A konvertita szerzetesnő egyik 
legmélyebb vágya fejeződik ki a feljegyzé-
sekben: a keresztények egysége, protestáns 
családtagjainak megtérése. Szüntelenül azért 
imádkozik, hogy „a jóakaratú lelkek vissza-
térjenek az egyházba” (53. pont). Az egyház 
pedig a katolikus egyház, hiszen itt ragyog fel 
a szentségekből áradó kegyelem. Miközben 
Jézus mind gyakrabban szól a nővérhez, ő 
egyre inkább Jegyese hasonlatosságára alakul: 
kerüli a feltűnést, senkinek nincs a terhére, és 
láthatatlan módon közvetíti Isten szeretetét a 
kolostorban élők felé. Kora gyermekkorától 
kezdve keresi Istent, és jeruzsálemi évei alatt 
ébred rá arra, hogy ő mindvégig sokkal köze-
lebb volt, mint azt valaha remélni merte. Mi-
vel Isten a szeretet, ezért soha nem kényszeríti 
rá senkire sem a benne való hitet. Megajándé-
koz vele, de az emberre bízza, hogy ő milyen 
választ ad neki.

A feljegyzések egyik központi témája Is-
ten kegyelmének és az ember szabadságának 
a viszonya. Nekünk kell befogadnunk őt a 
szívünkbe, hogy bennünk élhessen. Az em-
ber felelősséggel tartozik önmagáért és em-
bertársaiért is, miközben rászorul az isteni 
kegyelemre. Ahogyan Jézus mondja: „Áthi-
dalhatatlan a távolság a Teremtő és a teremt-
mény közt. Értéketek (ti. az embereké) nem 
személyes képességeitektől függ, ha azok még 
oly nagyszerűek is, hanem attól a képessége-
tektől, hogy befogadjátok Teremtőtöket, és 
engeditek, hogy bennetek éljen és belőletek 
fényt árasszon” (90. pont). Minden ember-
nek megvan a saját hivatása és feladata Isten 
országának építésében: amit ő személy szerint 
nem tesz meg, azt más nem teheti meg he-
lyette. 

A nővér által leírtak elsődleges üzenete, 
hogy Isten szeretettel fordul felénk, és mind-
nyájunkat meghív a vele való közösségre. Ha 
valaki befogadja őt az életébe, annak minden 
– még a szenvedés is – értékessé válik, mert 
Isten ajándékát fedezi fel benne. Isten szere-



– 129 –

Recenziók

tete mérhetetlen, de kevés is elég ahhoz, hogy 
kinyilvánuljon (195. pont). 

A klarissza rendbe lépését követően életé-
nek jelentős részét tölti a legméltóságosabb 
Oltáriszentség előtt. A nővérhez szóló hang 
gyakran fájlalja, hogy az emberek nem akar-
ják megérteni, hogy ő kicsinnyé válik, hogy 
valóságosan jelen lehessen a konszekrált os-
tyában. Jézus ezt mondja egy alkalommal: 
„Megalázkodtam, hogy odajöhessek, hogy 
istenségem belétek hatolhasson és benneteket 
tudtotokon kívül átalakíthasson. Én vagyok, 
aki cselekszem. Nem kérek mást, csak bele-
egyezéseteket…” (305. pont).

A szeretet és a szenvedés része az emberi 
életnek: akiket Isten szeret, azokat megpró-
báltatások elé állítja. Marie de la Trinité nővér 
édesanyja belehal a szülésbe, a lányt később 
gyakori tüdővérzés, gümőkór kínozza, egész-
sége ingatag. A kegyelem azonban a szenve-
dések közepette is képes behatolni a szívébe, 
hogy felismerje hivatását. Szerzetesi életének 
célja: „egyedül Istennel élni, Neki csenddel és 
példával segíteni, hogy uralkodjék a lelkek-
ben” (225. pont). Az áldozatok és a szenvedés 
teszi lehetővé az egyre tökéletesebb szerete-
tet. A kísértéseket legyőzve válhatott a nővér 
olyan áttetsző harmatcseppé, amely vissza 
tudta tükrözni Krisztus arcát (231. pont). Mi-
közben Jézus megfogalmazza a megszentelt 
életet élők küldetését, felhívja a figyelmet arra 
is, hogy a teljes Istennek adottság nem kizáró-
lag a szerzetesek sajátja. Az igazi krisztushívő 
az, aki Isten akaratának engedelmeskedve cse-
lekszik (209. pont). Marie de la Trinité nő-
vér Jézus szelíd ugyanakkor dorgáló vezetése 
mellett képessé lett arra, hogy szavak nélkül 
mutassa meg az Úr állandó jelenlétét.

Az, hogy a nővér állandó párbeszédet foly-
tat a benne élő Krisztussal, nem jelenti azt, 
hogy őt ettől kezdve elkerülnék a nehézségek. 
A leírásokból egy hús-vér ember alakja bon-
takozik ki, aki küzd a saját gyengeségeivel: 
időnként kétségek gyötrik hivatását illetően, 

előfordul, hogy megkérdőjelezi a hang forrá-
sát, lelkiismerete nem hagyja nyugodni, nehe-
zére esik az engedelmesség és a nagylelkűség. 
Mindezek ellenére a kolostorban élők úgy 
emlékeznek rá, mint egy állandóan mosolygó 
személyre, aki észrevétlenül teszi a jót. Marie 
de la Trinité nővér eljutott a teljes önátadásra. 
Egész életében Isten Országát kereste és az ő 
igazságát szemlélte, végül pedig többet ka-
pott, mint azt remélni merte.

Jézus szavai a halálra is felkészítették a kla-
risszát. A nővér végül megértette, hogy min-
den szenvedését szeretetté és örömmé kell át-
alakítania (637. pont). Utolsó bejegyzésében 
Isten jóságát és nagylelkűségét dicséri (670. 
pont). 1942. június 25-én szemét egy Jézus 
Szíve-képre függesztve halt meg. Jézus nem-
csak életében, hanem halálakor sem hagyta 
magára. Az ő akaratában megnyugodva a nő-
vér olyan csendben távozott, ahogyan élt.

A jeruzsálemi klarissza egyre mélyülő kap-
csolata Krisztussal és az Isten akaratával való 
együttműködése minden ember számára 
példaértékű lehet. Ajánlom tehát a könyvet 
mindazoknak, akik igényes és inspiráló lelki 
olvasmányt keresnek.

Csingér Judit

Assisi Szent Ferenc írásai
Magyarok Nagyasszonya Ferences Rend-
tar tomány, Budapest, 2018. (A korábbi 
fordításokat javították és jegyzetekkel ellátták: 
Fr. Berhidai Piusz OFM és Fr. Hidász Ferenc 
OFM.)

Szent Ferenc nem csupán a ferences rend és 
általában a katolikus egyház számára fontos, 
hanem különböző diszciplínák (a vallás- és 
egyháztörténeten túl a kultúrtörténet, a 
mentalitástörténet, sőt a művészettörténet) 
iránt érdeklődők számára is megkerülhetet-



– 130 –

Recenziók

len szerző. Sőt – hogy saját szűkebb szakmá-
mat is megemlítsem – az italianisztika számá-
ra egyenesen az egyik legfontosabb középkori 
szerző, hiszen az olasz irodalomtörténetek 
hagyományosan a Naphimnusszal kezdőd-
nek, mivel ez az egyik legkorábbi fennmaradt 
irodalmi alkotás olasz népnyelven.

Ferenc számos írásművet hagyott maga 
után, amelyek közül a legszélesebb körben 
talán a latin nyelven írt két Regula (Regula 
Bullata, Regula Non Bullata) és a Végrendelet 
(Testamentum), valamint az olasz népnyelven 
írt Naphimnusz (Cantico di Frate Sole, Can-
tico delle Creature) a legismertebbek. E kö-
tet azonban ennél jóval többet, összesen 32 
írást, valamint még további 6 „elveszett vagy 
kétes szerzőségű” szöveget közöl magyar for-
dításban Szent Ferenc írásaiként. E művek 
legnagyobb része eredetileg latinul íródott, és 
– jelen kötet felosztása szerint – a következő 
műfajokat foglalja magába: I. Dicséretek és 
imádságok, II. Levelek, III. Regulák és intel-
mek, IV. „Mondások”.

E változatos műfajú és jellegű életműből 
a mai olvasó részletes, árnyalt és autentikus 
képet alkothat nem csupán a híres itáliai 
rend alapító szent életéről, egyéniségéről, ha-
nem a ferences rend legkorábbi történetéről, 
spiritualitásáról, imaéletéről, problémáiról is. 
A szövegek értelmezését, kontextusba helye-
zését segíti az egyes írásokat megelőző rövid 
bevezető szöveg, a magyarázó jegyzetek, egy 
világos időrendi áttekintés, különböző mu-
tatók, bibliográfiák, valamint a kötet végén 
közölt tanulmány, melynek ((addée Matura 
írása alapján) Várnai Jakab OFM a szerzője.

Szent Ferenc írásai azonban már többször 
megjelentek magyar nyelven is, utoljára a 
nem is olyan távoli 1993-ban az Agapé Kiadó 
gondozásában (Assisi Szent Ferenc művei, Aga-
pé, 1993). Mi szükség volt akkor egy újabb 
ilyen jellegű kiadványra?  E kérdésre két vá-
laszt adhatunk. Egyrészt köztudott, hogy a 
fordítások gyorsabban „öregszenek”, mint 

általában az „eredeti” irodalmi alkotások, így 
alapvető, hogy ilyen fontos írásokat egy-két 
nemzedékenként újra lefordítsunk, illetve a 
korábbi fordításokat javítsuk, még akkor is, 
ha a korábbi fordítások kiváló színvonalúak 
voltak. Italianistaként idekívánkozik, hogy 
meg említsük Nádasdy Ádám új Isteni Színjá-
ték fordítását, amely természetesen nem teszi 
elavulttá Babits Mihály klasszikussá vált mű-
vét, ám nagyon fontos segítséget nyújt a nehéz 
középkori szöveg könnyebb megértéséhez.

Ráadásul az 1993-as kötet is korábbi for-
dításokat, egész pontosan legnagyobb részben 
az 1963-ban elhunyt Balanyi György fordí-
tásainak javított változatát tartalmazta, így a 
benne közölt fordítások valójában jóval több 
mint 25 évesek. 

A fordítások közötti különbségekre mind-
össze egy példát szeretnék hozni: míg a Nap-
himnuszt az 1993-as kötet Sík Sándor méltán 
közismert és magas irodalmi értékű műfordí-
tásában közli, addig a recenzió tárgyát képező 
új kiadvány Kardos Csongor OFM újabb, és 
ami még fontosabb, jóval pontosabb fordítá-
sában hozza a szöveget. Hogy csak egy példát 
említsek a két fordítás közötti különbségre, 
a költemény visszatérő sorkezdő formulája: 
„Laudato sie (si’), mi’ Signore” Sík fordításá-
ban hol „Áldott légy, Uram,” hol „Áldjon té-
ged, Uram”, ami azon túl, hogy a vers egyik 
legfőbb traduktológiai problémáját jelentő 
passzív szerkezet feloldására tesz értelmező 
kísérletet, magának az igei alaknak a fordí-
tásában mindenképpen pontatlan, hiszen 
a ’laudare’ (mai olaszban ’lodare’) jelentése 
nem ’áld’, hanem egyértelműen ’dicsér’. Kar-
dos fordítása az új kötetben mindenképpen 
pontosabb megoldást nyújt: „Dicsértessél, én 
Uram.”

A másik és még lényegesebb ok abban ke-
resendő, hogy annak ellenére, hogy Szent Fe-
renc halála óta lassan 800 év telt el, írásainak 
(és a róla szóló korai írásoknak) kritikai vizsgá-
lata egyáltalán nem zárult le végérvényesen. A 



– 131 –

Recenziók

ferences filológia külön tudományágnak szá-
mít, és nem csupán Olaszországban, hanem 
világszerte, s ráadásul kifejezetten élő és folya-
matosan változó tudományágnak, amelynek 
új eredményei arra késztetik a kutatókat, hogy 
rendszeres időközönként a legalapvetőbb írá-
sokat is – mint a kötetünk alapját képező fe-
renci szerzőségi szövegeket – újra értelmezzék 
és új kritikai kiadásban adják közre.

Az új magyar fordításkötet megjelenésé-
nek legfontosabb közvetlen indoka az a tény, 
hogy 2009-ben megjelent a latin és kisebb 
részt olasz szövegek új kritikai kiadása, amely 
jelen magyar kötet alapját is képezi. (C:. 
 P.: [a cura di]: Francesco d’Assisi. Scritti 
/ Francisci Assisiensis scripta, Editiones Collegii 
S. Bonaventurae ad Claras Aquas, Grottafer-
rata, 2009). A kritikai szövegkiadás új szö-
vegkritikai alapokon nyugszik, s a szövegeket 
a  stemma codicum alapján rekonstruálja, ami 
ugyan a szövegkritika régóta bevett módszere, 
ám a ferences filológiában – részben annak a 
17. századra, Luke Wadding munkásságára 
visszamenő hagyományai miatt – ez korábban 
csak részben valósult meg. 

Ez az új szövegkiadás annak ellenére va-
lósult meg, és fogadták pozitív kritikával az 
olasz kutatók is, hogy azt megelőzően csupán 
öt évvel jelent meg egy kiváló színvonalú, 
kommentált, kétnyelvű gyűjteményes ki-
adása ugyanennek a korpusznak (C:?/. 
 L-./ [a cura di]: La letteratura frances-
cana. I: Francesco e Chiara d’Assisi, Fonda-
zione Lorenzo Valla, Mondadori, 2004; ez a 
kétnyelvű, kommentált kiadás alapszövegéül 
a korábbi, Grau-Esser-féle kiadást használta). 
Daniele Solvi, aki a 2004-es kiadvány kom-
mentárjainak szerzője, e szavakkal méltatta az 
új 2009-es kritikai kiadást:

„Túl azokon az érdemi eredményeken, 
amelyeket szövegkritikai szinten elért, Carlo 
Paolazzi legnagyobb érdeme éppen az, hogy 
a ferences filológiát a közép-latin filológia 
medrébe terelte, és ez a legfontosabb tudo-

mánytörténeti fordulatot jelenti, amely törté-
net Luke Wadding 1623-as első kiadása óta 
immár majdnem négy évszázada tart. Ez is az 
oka annak, hogy e szövegkiadást úgy kell ma 
üdvözölnünk, mint egy klasszikus megszületé-
sét.” (Daniele Solvi a kötetről írt recenziója in 
Studi Medievali 53 (2012) 416–421, kiemelés 
tőlem).

Recenziónkat egy példával zárom annak 
illusztrálására, hogy a ferences filológia való-
ban élő, dinamikus és folyamatosan új ered-
ményeket hozó diszciplína. Hazai körökben 
is jól ismert, hogy néhány éve a neves francia 
filológus, Jacques Dalarun megtalált és közre-
adott egy korábban nem ismert korai Ferenc- 
legendát (Boldogságos Ferenc atyánk megta-
lált életrajza, in C-:@ T;!3: Boldogságos 
Ferenc atyánk életrajza. Ferences Források Ma-
gyarul 1. Magyarok Nagyasszonya Ferences 
Rendtartomány, Budapest, 2017). Az viszont 
még kevéssé ismert itthon, hogy Dalarun ku-
tatócsoportja tovább folytatja a kutatásokat, 
és ugyanabban a kódexben, amelyben Ferenc 
„megtalált életrajza” olvasható, több továb-
bi 13. századi szöveg is olvasható, amelyek 
egyikéről a közreadó Dominique Poirel azt 
feltételezi 2018-as publikációjában, hogy va-
lójában maga Szent Ferenc alkotása. A szóban 
forgó szöveg egy latin nyelvű kommentár a 
Miatyánkhoz (Francesco d’Assisi, Commento al 
Padre Nostro. Un testo finora sconosciuto del Po-
verello? Edizioni San Paolo,  2018.), amely tel-
jesen más szöveg, mint az egyértelműen Assisi 
Szent Ferenc által írt és a mostani kötetben is 
közölt hasonló címet viselő írás (A Miatyánk 
kifejtése, 24–26). E mű szerzőségének a kér-
dése távolról sem tekinthető eldöntöttnek, 
de azt mindenképpen jelzi, hogy folyamato-
san születnek olyan új kutatási eredmények, 
amelyek a magyar nyelvű szövegkiadásokat is 
befolyásolhatják. 

Mindazonáltal egyetérthetünk  Daniele 
Solvi fentebb idézett véleményével, aki a 
2009-es Paolazzi-féle kritikai kiadást „új 



– 132 –

Recenziók

klasszikus”-ként üdvözölte,  a hazai olvasókö-
zönség pedig ezt az új magyar nyelvű kötetet 
üdvözölheti úgy, mint egy új klasszikus meg-
születését.

Falvay Dávid

Edoardo Barbieri (a cura di):  
„Ad Stellam” Il Libro d’Oltramare 
di Niccolò da Poggibonsi e altri 
resoconti di pellegrinaggio in 
Terra Santa fra Medioevo ed Età 
moderna
Leo S. Olschki Editore, Firenze, 2019.

„Al Sancto Iherusalem” Resoconti di pellegri-
naggi in Terra Santa címmel 2017. december 
5-én Milánóban szervezett közös konferenci-
át az Università Cattolica és a Biblioteca Na-
zionale Braidense. A konferenciával párhu-
zamosan bibliográfiai és művészeti kiállítást 
is rendeztek a könyvtárban, hogy megem-
lékezzenek a ferencesek 800 éves szentföldi 
jelenlétéről.

A konferenciakötet címébe azért került 
az „Ad Stellam” kifejezés, mert ez jobban 
érzékelteti a zarándokok meghívottságát a 
zarándoklatra, azt, hogy a középpontban in-
kább a zarándoklat tárgya áll, mint a zarán-
dok személye. A kötet szerzői különböző 
tudományágakat képviselnek, kodikológiai, 
bibliográfiai, filológiai, nyelvészeti, történelmi 
és művészettörténeti szempontból kutatják 
a középkori és kora újkori jeruzsálemi 
útleírásokat. Közülük többen is Niccolò da 
Poggibonsi útleírását tanulmányozzák. 

Marco Giola a Libro d’ Oltramarét vizsgál-
ja, Niccolò da Poggibonsi 1346–1350 közötti 
zarándoklatáról készült útinaplóját, amely az 
egyik legrégebbi népnyelven keletkezett útle-
írás Jeruzsálemről. Bellarmino Bagatti, feren-
ces Palesztina-kutató 1945-ös kiadása mind-
máig a referenciakötet. Giola listája szerint 19 

kéziratban maradt fenn a mű. A szövegek for-
mája nagyon különböző az átírások, javítások, 
beszúrások, kiegészítések, összefoglalók 
következtében. A szentföldi útleírások jelleg-
zetessége, hogy gyakran régebbi útleírásokat 
használnak fel és dolgoznak át. Szinoptikus 
szerkesztés is előfordul, amikor az útitársak 
egymást másolják. A Libro d’ Oltramare ese-
tében a szövegemlékek nagyobb része jelentős 
változtatások nélkül terjedt, Giola mindössze 
három olyan szövegváltozatot különböztet 
meg, amelyek nagyobb változtatásokon estek 
át, ezek a következők: a Ricordo, egy erőtelje-
sen megnyirbált összefoglaló; a dél-olasz dia-
lektális Z átirat; valamint a leghíresebb Viazo 
da Venesia, az 1500-as bolognai editio prin-
ceps, amelyet azért is nehéz felismerni, mert 
eltűnt belőle Poggibonsi neve, ahogyan a töb-
bi személynév is, az anonimitás révén pedig 
elveszítette eredeti kontextusát.

Edoardo Barbieri a Viazo da Venesiát mutat-
ja be különös tekintettel gazdag képanyagára, 
amely 144 eredeti fametszetet tartalmaz a fő-
címlapon látható nagy Jeruzsálem-metszeten 
kívül. Ez az egyik leggazdagabban illusztrált 
népnyelven íródott könyv ebből a korból (ve-
tekszik az 1490-es velencei olasz bibliával). 
A többi korabeli szentföldi útleírás közül il-
lusztrációs anyagában Breydenbach 1486-os 
Peregrinatiójához hasonlítható. Főleg épülete-
ket és városokat ábrázolnak a képek (néhány 
állat, növény és bibliai alak kivételével), nem 
valósághűek, inkább mesések. A művész in-
kább ügyes kézműves, nem személyes élmé-
nyeket ábrázol. Különleges azonban, hogy 
a képek nem ismétlődnek, ami ellentétes a 
korabeli tendenciákkal, például az 1493-as 
Schedel-krónikával, amelyben a lovagok és 
dámák, szakállas királyok és a hegytetők-
re épült városok könnyen felcserélhetők 
egymással.

Alessandro Tedesco, aki Itinera ad loca 
sanc ta címmel 2017-ben a jeruzsálemi feren-
ces könyvtárakban fellelhető 15–18. századi 



– 133 –

Recenziók

útleírások katalógusát is elkészítette, ebben 
a kötetben a Viaggio da Venetia al Sancto Se-
pulchro, vagyis Poggibonsi útleírásának 1518 
és 1800 közötti kiadásainak az illusztrációit 
térképezi fel megkülönböztetve a könyv ki-
adásainak három velencei és egy Velencén 
kívüli korszakát. A kezdeti képanyag két 
legfontosabb forrását Breydenbach Pereg-
rinatiójában és az 1500-as bolognai editio 
princeps-ben azonosítja. A könyv azért is arat-
hatott páratlan kiadói sikert és terjedhetett el 
meglehetősen széles körben, mert 1517-ben 
a velencei szenátus eltörölte azoknak a köny-
veknek a kiadói privilégiumait, amelyeknek 
az első kiadására nem Velencében került sor.

Marzia Caria Francesco Suriano, ferences 
szerzetes és Sion-hegyi gvardián (1493–95-
ig és 1512–14-ig) Szentföldről szóló érteke-
zésének három változata közül (1485-ös és 
1514-es perugiai kéziratok és 1524-es ve-
lencei, Bindoni-féle kiadás, amelyeket a fe-
rences Szentföld-kutató történész  Girolamo 
 Golubovich 1900-as kritikai kiadásából is-
merhetünk) az elsővel foglalkozik behatób-
ban, amelynek a teljes átiratát is elkészítette 
tíz évvel korábbi doktori disszertációjában. 
Mivel a szövegnek ez a változata a folignói 
klarissza apácák kérésére készült, a jeruzsále-
mi szent helyek leírásakor a távolságok és a 
méretek érzékeltetésére Suriano sokszor umb-
riai analógiákat használ. A 15. század végén 
obszerváns ferencesek kezdeményezték az 
itáliai Szent Hegyek (Sacri Monti) kápolná-
inak és más épületegyütteseinek kiépítését, 
amelyek az újkorban a reruzsálemi zarándok-
latot gazdasági vagy közbiztonsági okokból 
teljesíteni nem tudó hívek helyettesítő zarán-
doklatainak fontos helyszínei lettek. Suriano 
értekezése spirituális kalauzként, áhítatossági 
és meditációs kézikönyvként is szolgálhatott 
azok számára is, akik testben sosem jutottak 
el Jeruzsálembe. Caria kísérletet tesz a  Suriano 
művében előforduló irodalmi műfajok és 
források meghatározására, illetve felhívja a 

figyelmet az egyéb korabeli útleírásokkal (pél-
dául Capodilista és Brasca) mutatott hason-
lóságokra is. Caria tanulmánya is megerősíti 
Kathryn B. Moore-nak az előszóban tett meg-
állapítását, amely szerint nem mindig könnyű 
különbséget tenni valóság és fikció, a zarán-
dokok személyes és kollektív élményei között.

Michele Campopiano tanulmánya első ré-
szében szintén a zarándokelbeszélések műfaji 
sokrétűségére és a toposzok csapdáira hívja 
fel azoknak a tudóstársainak a figyelmét, 
akik mindenáron valami eredetit szeretnének 
felfedezni egy-egy útleírásban: a személyes 
hangok és anekdoták gyakran csupán adap-
tációs eszköztár részét képezik, szerzőséget 
sejtetnek ott is, ahol valójában a kompilátor 
dolgozik. Tanulmánya második részében a 
német ferences, Paul Walther von Guglingen 
művének filológia elemzésére tér rá, bete-
kintést engedve most készülő monográfiájá-
ba, amelyben részletesebben tárgyalja majd 
 Guglingen és a többi Szentföldről szóló fe-
rences forrás kapcsolatát. Campopiano szor-
galmazza  Guglingen művének újabb kritikai 
kiadását, mivel az 1892-es Sollweck-féle 
kiadás nem vette figyelembe a szoros kap-
csolatot  Guglingen művének két része, az 
Itinerarium és a Tractatus között, érdeklődése 
középpontjában az Itinerarium állt, és annak 
is csak az általa eredetinek vélt részei, ezál-
tal pedig éppen Guglingen eredeti szerzői és 
kompilátori szándékait torzította el.

Gabriele Nori két tudós elődje (Adelaide 
Solaro és Elisa Bianco) nyomdokain haladva 
keresi a kapcsolatot Marco Lusardi 1588-as 
útleírásának három szövegváltozata között. 
Első szűkszavú beszámolóját Lusardi 1595-re 
szinte olvashatatlanul terjengősre duzzasztot-
ta, ezért egy harmadik kéziratban megkezdte 
a második kézirat revízióját, amelyet azonban 
félbehagyott. Mi állhatott az átdolgozás kísér-
lete, majd a munka megszakítása hátterében? 
Talán híres pártfogójának, Anna Sfondratinak 
a támogatása, majd a halála? Vagy menet köz-



– 134 –

Recenziók

ben Lusardi rájött, hogy a tervezett munka 
meghaladja a képességeit?

Valószínűleg csak képzeletbeli utazást tett 
a Szentföldre a firenzei aranyműves, Marco 
Rustici. Így vélekedik Cristina Acidini, aki 
tanulmányában a Codice Rustici Jeruzsálemről 
és Firenzéről szóló részeit hasonlítja össze egy-
mással, és azt sugallja, hogy valódi zarándok-
latra inkább saját városa szent helyeinek értő 
és lelkes bemutatásával vezeti olvasóit Rustici. 

A 15. századra intézményes kereteket öltött 
helyettesítő zarándoklat gazdag példatárát vo-
nultatja fel előttünk Guido Gentile. A spiri-
tuális utazást egyre több illusztrált kézirat is 
elősegítette az evangéliumi jelenetek aktua-
lizálásával, így például Cristoforo de Predis 
képregényszerű miniatúrái, amelyek milánói 

és páviai környezetben mutatják be Jézus 
életét. A képzőművészeti alkotások közül ki-
emelkedik Jan Van Eyck Jeruzsálem ábrázo-
lása képzeletbeli északi épületeivel, amelye-
ket Iosephus Flavius helyrajzi adatai alapján 
rendezett zseniális térbeli egységbe a festő.

A bibliográfia- és katalóguskészítés műhely-
titkaiba enged bepillantást a kötet két utolsó 
tanulmánya. A szerzők, Luca Rivali és Marco 
Galateri di Genola által ismertetett nehézsé-
gekből és hibákból is látszik, hogy a szentföl-
di útleírások rendkívül szerteágazó irodalma 
mekkora körültekintést igényel a rendszerező 
munkára vállalkozó szakemberek részéről.

Hegedűs Anna



– 135 –

Recenziók

Az Isten-szerelem rétegei

Lackfi János: Van tüzed? Istenes versek. 
Szent István Társulat, Budapest, 2019.

Lackfi János jelen kötete tematikus elv szerint válogat régi és új versek közül. Az alcímben 
olvasható „istenes” jelző hagyományos költészettörténeti kategóriát jelöl, ezt azonban ma már 
ritkán használják a költők és az irodalomtörténészek, és sokan talán elavultnak is tartják. Ép-
pen ezért az alcím témamegjelölése bátor, sőt, provokatív gesztus egy kortárs szerzőtől: hiszen 
azt nyilvánítja ki ezzel, hogy az „istenes vers” nem valami ósdi irodalomtörténeti fogalom, ha-
nem ma is élő beszédmód, illetve érvényes tematikus-műfaji kategória. Természetesen ahhoz, 
hogy valóban élő és érvényes lehessen, a műfajt meg kell újítani: erre a szép és nehéz feladatra 
vállalkozik ez a kötet.

A megújításnak két fontos feltétele van, a „mit” és a „hogyan”: vagyis a megszólaltatott tar-
talom valóságossága és a költői nyelv ebből fakadó megújulása. Az első feltételt hitelességnek is 
nevezhetjük: az Istenről szóló beszéd hátterében valóságos és eleven Isten-tapasztalat kell, hogy 
álljon. Ha a tapasztalat nem valódi, nem saját vagy nem eleven, akkor a nyelv csak a hagyomány 
által felkínált formákat és paneleket működteti egészen a teljes kiüresedés határáig. Az ilyen be-
széd, hiába „szól” Istenről, nem lesz hiteles. Mivel nem ad hírt saját és valóságos tapasztalatról, 
s ebből fakadóan a nyelvet sem újítja meg, az olvasónak az a kínos érzése támadhat, hogy a szó 
mögött nincsen semmi.

Ha azonban a tapasztalat eleven, valóságos és saját, akkor széttöri a nyelv szabott, hagyomá-
nyos rendjét, és szükségszerűen új nyelvet teremt – ahogy láthatjuk ezt az Isten jelenlétében élő 
szentek, misztikusok és az Isten-tapasztalatukról hitelesen szólni tudó művészek alkotásaiban. 
Ha a tapasztalat valódi, akkor a szavak újra és újra elakadnak – ez mintegy a hitelesség védjegye. 
Az első és az utolsó szó mindig a csöndé lesz: a megszülető szavak ebből a csöndből érkeznek 
és oda is térnek vissza. A nyelv csak dadogva tud megszólalni, s csak körbeírni tudja a titkot – 
melyet nem tudunk megragadni, de erőterében járhatunk, mivel ez a titok ragad meg, és ölel 
körül bennünket.

Itt érkezünk el a második feltételhez, ami a költői nyelv megújulása. Isten-tapasztalásunk túl 
van a racionális gondolkodás és a fogalmi nyelv határain, túl a szavaink kompetenciáján, ezért az 
Istenről való beszéd mindig problematikus volt, és az is marad. A páli „tükör által homályosan” 
mezsgyéjében vándorolunk az „akkor majd Isten lesz minden mindenben” vágyott teljessége felé. 

Az Istenről való beszéd hagyományos formái az érvelő beszéd (a teológia), a bölcselő beszéd (a 
filozófia) és az imádság. Az első kettő feltételezi a nyelvet (s jó esetben ott van a hátterében a ta-
pasztalat is), a harmadik, az imádság viszont előbb-utóbb szükségszerűen hátrahagyja a nyelvet, 
de mindenképpen feltételezi a tapasztalatot – hiszen már nem Istenről, hanem Istenhez beszél 
– amíg beszél. Egy negyedik fajta beszédmód lehet a művészi nyelv, a költészet, amely – ahogy 

, „Az »Isten« fogalma nem Isten megragadása – amellyel az ember hatalmába keríti a titkot –, 
hanem annak elfogadása, hogy bennünket ragad meg egy jelenlevő és ugyanakkor mindig 
el is rejtőző titok.” K: R1-: A hit alapjai, Agapé, Szeged, 1998, 57.



– 136 –

Recenziók

a fenti gondolatmenetből kiderült – szintén nem él meg tapasztalat nélkül, azonban a nyelvet 
sem hagyhatja hátra. Költészet nincs nyelv nélkül, hiszen egyrészt ez alkotómunkája anyaga, 
másrészt pedig: az Úristen ugyan szavak nélkül is érti az imádságban felé forduló embert, az 
olvasó azonban csak a szavakból ért. 

A tapasztalat tehát túlmutat a nyelv kompetenciáján, mégis szavakkal kell elmondani az el-
mondhatatlant – ebből fakad az a belső, termékeny feszültség és dinamika, ami miatt „istenes 
verset” írni minden időben igazi kihívás, de a 20–21. században fokozottan az. „Ki van téve ez 
az élmény annak […] – írja az Isten-tapasztalatról Karl Rahner –, hogy tudós teológiai vagy 
jámbor aszketikus beszéd rakódik rá. Mindez azonban csak azt bizonyítja, hogy vallásos életünk 
mélyebb rétegéért, Istenhez főződő kapcsolatunk igazi világáért újból és újból szabadságharcot 
kell vívnunk, ki kell azt ásnunk a rárakódások alól.”6

Ennek a kihívásnak és küldetésnek Lackfi János nem először tesz eleget. A 2000-ben megje-
lent,7 majd 2016-ban újra kiadott8 Öt seb című kötet a rövid, aforizmatikus tömörségű szerepvers 
hagyományát mozgásba hozva beszél az Isten-tapasztalatról öt szent fiktív monológjain keresz-
tül, szó és csönd határán. A kötet versei a történelmi időbe ágyazódott állóképek, melyekben a 
megszólalók belső útjai úgy rajzolódnak ki, hogy egyben az adott szent portréját is megalkotják. 
Mivel a könyv témája a külső, tárgyias észleletekben tükröződő lelki út s az itt megnyilatkozó 
Isten, a szövegek a szemlélődő ima és életmód, illetve a misztikus tapasztalat gazdag – itt elsősor-
ban szerzetesi – lelkiségi hagyományához kapcsolódnak. Csönd, mozdulatlanság, fénybe fordu-
ló figyelem: a kötet rövid szövegeit olvasva mintha fehér falakra függesztett ikonokat néznénk a 
könyv lapjainak tiszta, üres keretében. A versgyűjtemény műfajilag annyira egységes, hogy az öt 
ciklusra oszlott rövidversek sora egyetlen műalkotásnak is tekinthető. 

Míg az Öt seb műfaji és tematikus szempontból is kuriózum, s mint ilyen, szigetszerű jelenség 
Lackfi János lírai életművén belül, addig a Van tüzed? nagyon is szervesen illeszkedik, ezer szállal 
kapcsolódik e költészet egészéhez.9 Éppen ezért műfajait, formáit, beszédmódjait, sőt, témáit 
tekintve is – az Öt seb homogenitásához képest – heterogén, az előző kötet állóképszerűségéhez 
képest pedig igencsak mozgalmas. 

Ez a könyv elsősorban attól lesz izgalmas olvasmány, hogy nem azt nyújtja, amit a tematikus 
és műfajt jelölő alcím alapján várunk. Több szinten is kizökkenti az olvasót az elvárásaiból – 
úgy is mondhatnánk, hogy felébreszti, sőt, időnként provokálja, hecceli, nagyobb tudatosságra 
serkentgeti. Ha az Öt seb kötet az Isten jelenlétében hazataláló, benne elnyugvó és a Lélekben 
megpihenő embert ábrázolja, akkor a Van tüzed? éppen fordítva: a Lélek mozgalmas működését 
mutatja az emberben. Azt, ahogyan az Isten munkálkodik bennünk, ahogy átalakítja azt, akiben 
lakást vesz, ahogy megváltoztatja a tekintetét, amivel a világra néz, s ahogy tekintetén keresztül 
átformálja a világot:

6 K: R1-: Hit, szeretet, remény, Egyházfórum, Budapest, 1991, 108.
7 LBE J!.3: Öt seb, Belvárosi Könyvkiadó, Budapest, 2000.
8 LBE J!.3: Öt seb, Szent István Társulat, Budapest, 2016. 
9 Lackfi János költészetéről viszonylag teljes képet a 2016-ban kiadott gyűjteményes 

verseskötetből nyerhetünk: LBE J!.3: Szóvihar. Összegyűjtött versek (1988–2003), He-
likon, Budapest, 2016. 



– 137 –

Recenziók

„Ahogyan Isten mibennünk 
szöszmötöl, vackolódik, 
megmunkálja a világot, 
[…] ahogyan Isten 
mibennünk felpattint 
nedves rügyeket, bársony 
szemhéjakat, feltár titkokat, 
szunnyadó teléreket, 
kagylók izzadmányos kincsét, 
felhőrongyok közt jég-göcsörtté 
fagylalódott napkorongot.”  
  (Ahogyan Isten)

A kötet játékosan ironikus címe is (Van tüzed?) egyrészt a tűzzel és széllel ábrázolt Szentlélekre, 
a minden létezőt és élőt átjáró, betöltő és megelevenítő lélekre utal, másrészt arra a szeretetre, 
amivel az Isten szereti az embert – amit a misztikus szerzők ugyancsak lánghoz, tűzhöz hason-
lítanak –, s amivel az ember viszontszereti az Istent. A cím erre az utóbbira kérdez rá provo-
katív nyíltsággal: Van tüzed? Van kapcsolatod életed forrásával, Istennel? Be tudod fogadni a 
szeretetét? Van benned szeretet iránta? Tudsz még szeretni? Eleven benned a lélek? 

De hogyan is működik az emberben a Lélek/a lélek (nagy- és kisbetűvel) – mint harmadik 
isteni személy és mint az emberben élő isteni? Honnan lehet őt felismerni? A lélek az örök 
változás és mozgás – ezért is ábrázolják széllel –, amely mindig újra és újra kimozdítja az embert 
a megszokásból, a merevségből és dermedtségből, az elképzelt életünkkel szemben támasztott 
elvárásokból. Viszont amerre a lélek mozdít, az mindig a valóságos élet iránya, akkor is, ha 
ez nem látszik rögtön: a lélek mutatja meg, hogy az élet mindig más, mint ahogy elképzel-
jük.C A lélek tehát elevenségben, rugalmasságban, éberségben tart, éppen azért, mert mindig 
kiszámíthatatlan, mindig meglepetést okoz. Megtanít a belső szabadságra: a valóság elfogadá-
sára, de a hitre is abban, hogy ez a valóság nem determinált, hanem folyamatosan keletkezik 
és változik,I s ezért a csoda is a valóság tartozéka. „A szél ott fúj, ahol akar. Hallod a zúgását, 
de nem tudod, honnan jön, és hová megy. Így van mindaz, aki a Lélektől született.”J A lélek 
alapozza meg a reményt: mert amíg lehetséges a változás, addig a remény is él. A lélek egyfelől 
a bennünk élő nyitottság, másfelől és a bennünk élő legszemélyesebb: az a pont az emberben, 
ahol a legmélyebben és legmaradandóbban önmaga.K A lélekből fakad az elevenségünk és az a 
derű, amely független az éppen aktuális történésektől. A lélek megfoghatatlan, határtalan és 
örökkévaló,,L Mustó Péter atya szép megfogalmazásával élve: „nem lehet kárt tenni benne. Csak 
akadályozni lehet, mint a fényt.”,,

C M?32@ P52-: Ahol otthon vagy, Jezsuita Kiadó, Budapest, 2017, 141.
I M?32@ P52-: A lélekről, Vigilia 84 (2019/2) 138.
J Vö. Jn 3,7–8.
K M?32@ P52-: A lélekr!l, i. m., 137.
,L Vö. M?32@ P52-: Ahol otthon vagy, i. m., 65–78; M?32@ Péter: A lélekr!l, i. m., 137–139.
,, M?32@ P52-: Ahol otthon vagy, i. m., 67.



– 138 –

Recenziók

Az élet tehát, amelyben a lélek működik, éppen olyan mozgalmas és változékony, rejtőzködő 
és kiszámíthatatlan,,6 játékos és mindig újra meglepetést okozó, mint ez a verseskötet, amit most 
a kezünkben tartunk. Innen nézne a könyv alcíme is („Istenes versek”) – máris szétrobbantva az 
irodalomtörténeti fogalom megszokott értelmét – új jelentéssel telítődik. Az „-s” képző ugyanis 
eredendően a valamivel való ellátottság kifejezője a nyelvünkben. Az „Istenes versek” szókap-
csolat ennek tükrében azt jelenti, hogy a versek, illetve a versekben megjelenő emberi élet az 
Istennel való „ellátottság”, az Istennel való „telítettség” állapotában van, teológiai műszóval élve: 
kegyelmi állapotban, amit a Biblia Lélekkel való elteltségnek is nevez.,7 Ebben a könyvben az 
Isten-tapasztalat eleven valóság, de a figyelem fókusza nem közvetlenül a tapasztalat időn kívüli 
gyújtópontjára fókuszál, ahogy az Öt seb című kötet, hanem magára az életre – arra az életre, 
ami ebből a tapasztalatból forrásozik. Vagyis a versek az Isten-kapcsolatról szólnak, s arról, hogy 
hogyan zajlik az élet, mi mindenre nyílik rá a tekintet, mi és hogyan értelmeződik át (vagy eleve 
máshogy), mi minden változik meg, mi minden működik, aminek pedig nem lehetne, s egy-
általán: hogyan omlik le minden klisé, minden közhely és sztereotípia, ha ez az Isten-kapcsolat 
eleven – ha a lélek eleven bennünk.

A lélek az irodalmi műfajhagyomány „állóvizét” is felkavarja.,8 Az „istenes vers” szokott nyel-
vezetét a kötet már azáltal megújítja, hogy a kérő, hálaadó és dicsőítő imán alapuló vagy az 
Istenről elmélkedő hagyományos műfajokhoz képest sokkal többféle beszédmódot, szövegfor-
mát használ, s magát a tárgyat is többféle szemszögből közelíti meg. Az „istenes vers” kategória 
ennek köszönhetően kitágul: a lírai műveknek a szokottnál sokkal szélesebb és heterogénebb 
skáláját foglalja magába. 

Az irodalmi hagyomány „vizének felkavarása” régit és újat egyaránt előhoz. A heterogén vers-
anyagot ciklusok rendezik, méghozzá részben műfaji, részben pedig egy gondolati ív logikája 
szerint. A negyedik és a hatodik ciklust (Az id! ura, Vadonatúj zsoltárok) a kötetlen formák ural-
ják, elsősorban az élőbeszédszerű, hosszúsoros szabadvers. Erre a szövegcsoportra a versanyag 
egészéhez képest fokozottan jellemző a drámaiság, az ironikus hangvétel, illetve a monológ-
szerűség. Ezek a versek tekinthetők a leginkább „kortárs”, a leginkább „mai” költeményeknek 
nemcsak ironikusan provokatív beszédmódjuk, hanem aktuális, közbeszédben jelenlévő témáik 
miatt is. Ezzel a verstípussal a szerző egy egészen új műfajt teremt az „istenes vers” kategórián 
belül – amely hagyományosan inkább az örök igazságokkal foglalkozik, s nem a múlékony- 
változó, ám mindenkori viszonyulásainkkal mégis érvényesen szembesítő aktualitásokkal. Az 
istenes versek beszédmódjára tradicionálisan jellemző pátoszt az irónia váltja fel, ez az irónia 
azonban sajátosan meghitt, és különös módon a pátosz sem oldódik fel teljesen az iróniában, 
vagyis korántsem tűnik el – erre a későbbiekben még visszatérek.

A harmadik és az ötödik ciklust (Dalolós, Énekek énekl!je) egyrészt a kötött versforma uralja, 
másrészt az „istenes vers” irodalmi hagyományához való kapcsolódás. A Bibliától elkezdve, a 
középkori himnuszköltészeten, régi magyar szerzőkön és az avantgárd expresszionizmuson át 

,6 Lásd Jézus szavait Nikodémushoz: „Ne csodálkozzál, ha azt mondtam neked: újra kell 
születnetek. A szél ott fúj, ahol akar. Hallod a zúgását, de nem tudod, honnan jön, és hová 
megy. Ez áll mindarra, aki a lélektől született” Jn 3,7–8.

,7 Lásd például az Újszövetségi Szentírásban a Mária és Zakariás hálaimáit bevezető szövegré-
szeket: Lk 1,41; Lk 1,67.

,8 Vö. Jn 5,4.



– 139 –

Recenziók

egészen József Attiláig és Weöres Sándorig ível ez a költői tradíció, amelyet a versek sokféle 
módon idéznek fel és használnak. Ebben a szövegcsoportban tanúi lehetünk annak, ahogy a 
hagyomány élővé válik – az átiratok a régi szerzők hitelességére, „modernségére, a régi versek 
örökérvényű mivoltára mutatnak rá azzal, ahogy átemelik őket a kortárs költői beszédbe. Tanúi 
lehetünk e két ciklusban – különösen a Dalolósban – az alkalmi vers megújításának is a kará-
csony ünnepköréhez kötődő költeményekben. A versek a dalszerű, mondókaszerű kompozíci-
ókon kívül a zenei hatásra építő, ritmikus kötött versnek még igen sokféle formáját vonultatják 
fel, hangvételükre pedig ugyancsak jellemző az a „meghitt irónia”, ami a szabadverseket is jel-
lemezte.

Az élőbeszédszerű szabadversek és a hagyományt megújító, dalszerű kötött versek szöveg-
csoportjára egyaránt jellemző egyfajta kollektív tudat, a közösséghez tartozás tudata, illetve 
időnként a közösség képviselete is, de nem a szokott módon. E kötet szerzőjének kimondatlan 
előfeltevése, hogy az Istennel, vallással, egyházi-társadalmi közügyekkel kapcsolatos témák ér-
deklődésre tartanak számot – nemcsak a vallásos közösségen belül, hanem azon kívül is. Azzal, 
hogy ezeket a témákat a kortárs költészet részévé teszi – friss és szokatlan módon beszélve ró-
luk –, a szerző az istenes vers műfaját tulajdonképpen visszaemeli oda, ahol a műfaj kezdeteinek 
korában a helye volt: a közbeszédbe. Ezáltal pedig szembe megy azzal a régóta tartó divattal, 
lassan egy évszázados tendenciával, amely ezt a diskurzust a magánélet személyes és intim terü-
letére rekesztette – és rekesztené ma is – vissza.,9 

A kötet utolsó négy (3–6.) ciklusa tehát az Isten-kapcsolatot mint közérdekű témát tárja az 
olvasó elé, s kimondatlanul apellál egy – az olvasóval közös – tapasztalati horizontra. Ennek a 
horizontnak nemcsak a megszólított Úrral való, hétköznapi létezést is átjáró, bizalomteli kon-
taktus vagy a teremtett világ mélységes szeretete a része, hanem ugyanúgy része a kétely, az ér-
tetlenség, az önironikus háborgás vagy a kétségbeesésig fokozódó szégyen és bűntudat is. A ho-
rizontot tovább szélesíti az is, hogy a kötet szerepverseiben – a repülőtéri poggyászcsomagolótól 
plébános atyákon és Andrej Rubljovon át Szent Kristófig – igen sokféle ember szólal meg. Az 
olvasóval közösnek tételezett tapasztalati horizont így észrevétlenül kitágul, kinyílik, befogadóvá 
válik: a versek „mi”-jébe mindenki beletartozik, senki sincs belőle kizárva – feltételezve, hogy 
létünk forrásáról, Istenről – vallási hovatartozástól, neveltetéstől és képzettségtől függetlenül – 
mindannyiunknak van tapasztalata.,C A szerző egyetemes emberi tapasztalatra apellál tehát, de 

,9 Lackfi János ennek kapcsán egy interjúban a következőket mondja: „Nem lehet róla [a 
hitről] beszélgetni, vitatkozni, pontosabban fogalmazva: az egyházhű hitet írástudóink 
nem tekintik vitaalapnak. A cinizmus vagy az elutasító közöny éppen a dologról való 
beszédet teszi lehetetlenné. Előhív belőlem egy reflexet: a titok avatatlanok előli megőrzé-
sének benső kötelességét.” Műszaki leírás a kimondhatatlanhoz. Beszélgetés Lackfi Jánossal 
(PAA E/- interjúja), Hitel (2000/1) 52.

,C Ezt az egyetemes emberi tapasztalatot a teológia transzcendentális tapasztalatnak nevezi, 
mely megelőzi – és megalapozza – az Istenről való beszédet és gondolkodást. A következő-
ket írja erről Karl Rahner: „Most, amikor őróla [Istenről] beszélünk, most sem tehetünk 
mást, mint hogy szavakba foglaljuk mondanivalónkat, megfogalmazzuk, mit is jelent az 
»Isten« szó, tudatosan gondolkodunk létéről. Mindez nem jelentéktelen, mégis csupán má-
sodlagos rétege hozzá fűződő viszonyunknak. Lelkünk, szellemünk él ugyanis, még mielőtt 
értelmesen gondolkodni kezdenénk. Ez a lélekmélység nyitott a felfoghatatlanra és a végte-



– 140 –

Recenziók

erről nem a „bennfentesek” nyelvén beszél (vagyis nem egy vallásos közösség „szakzsargonját” 
használja), s ez az egyik oka annak, hogy a kötet mindenkihez tud szólni, s jó eséllyel nem lesz 
rétegolvasmány. 

Itt érkeztünk el annak a kérdésnek a megválaszolásához, hogy mi is ennek a kötetnek a titka? 
Hogy tud a versek hangja egyszerre ironikus és meghitt lenni? Hogyan képes hitelesen meg-
szólaltatni a pátoszt? Hogy tud úgy személyes, benső tapasztalatot közvetíteni, hogy az mégis 
mindenkihez szóljon?

A titok, az összeférő ellentmondások kulcsa a nézőpont. Ezekben a versekben egy sajátos és 
szokatlan nézőpont teremtődik meg, amely valamiképpen egyszerre van kívül is és belül is azon 
a világnézeti és életszemléleti horizonton, amelyet egyszerűen vallásos közösségnek vagy egy-
háznak is nevezhetünk. Iróniája minden esetben önirónia, személyes és kollektív értelemben is: 
vagyis ha kritikát fogalmaz meg, azt mindig magával szemben vagy a saját közösségével szemben 
teszi. Ez az irónia sosem ítélkező, mindig megértő, de nagyon is határozott, vagyis nem meg-
engedő, nem „langyos”. Az irónia esztétikai minősége távolságot, így kívülállást is jelent, ez a 
távolság azonban itt nem a megszólaltatott figurától való elhatárolódást szolgálja, hanem a külső 
nézőpontból való rálátást és ráláttatást, amelynek célja a szembesítés – saját magunkkal. Amikor 
a szerepversek monológja bemutat, „kihangosít” egy álláspontot, annak belső ellentmondásaira 
látunk rá – egyszerre kívülről és belülről. A „belül maradás” fontos összetevője a már említett 
ítéletmentességen, megértésen és meghittségen kívül a humor, amely ugyanúgy, mint az iró-
nia, rálátást eredményez, viszont úgy választ le saját téves magatartásformáinkról, megrögzött 
ítéleteinkről, hogy közben nem elrettent, hanem megnevettet. Amikor az olvasó felismeri, hogy 
saját magán nevet, a nagy komédiák katarzisát élheti át. Ennek egyik leghatásosabb példája 
A hajlékkészítés zsoltára vagy A sajtóérzékeny pápa-paradigma című vers.

A 3–6. ciklus kollektív, „közérdekű” személyességéhez képest az 1–2. ciklus (Hogy fájjon; 
Hálaének) individuálisabb, sőt, intim módon személyes hangja a magánélet szférájába vezet át. 
Míg a kötet utolsó négy ciklusa az Isten-kapcsolatot a „Te és mi” szemszögéből láttatja, addig 
az első kettő a „Te és én” nézőpontjából. Ez a sorrend mutatja, hogy a kollektív a személyesre 
épül, vagyis az Istenről szóló közbeszéd csak akkor lehet hiteles, ha a személy síkján bensőséges 
Isten-kapcsolat alapozza meg – és előzi meg időben, ahogy ebben a kötetben is.

A 2. ciklus címében megjelenő hála egyetemes: hála az életért, de ez az élet nemcsak a saját 
élet, hanem a társ és a gyerekek élete, az egész teremtett világ élete, elsősorban pedig maga 
az élet. A hála jelentőségét és gyógyító erejét a jelen teljesítményorientált, jóléti-fogyasztói 
társadalmaiban nem lehet eléggé hangsúlyozni. Aki ugyanis hálás, annak a tekintete nem arra 
irányul, amije hiányzik, hanem arra, amije van. Aki hálás, az ennek köszönhetően a valóság-
ban gyökerezik, azaz jelen van az élete mindenkori valóságában, mert nem szakítják ki abból 
beteljesületlen elvárásai. Aki hálás, az mindig közel van a földhöz, vagyis alázatos: mivel tudja, 
hogy mindazt, amije van, valaki másnak köszönheti. Aki hálás, az egyben szabad is, mert azt, 
amit az élete során kap, nem birtokolni, hanem ajándékként elfogadni vágyik. A hálás tekintet 
ilyen módon képes meggyógyítani maga körül a folyton nyugtalan és elégedetlen, valóságvesz-
tett világot. Az a gyógyulás nyomán megjelenő új életmiliő pedig, ami a Hálaének ciklusban 

lenre. Szellemiségünk eredendően ráirányul a transzcendens valóságra, még mielőtt képes 
lenne azt szavakba foglalni.” K: R1-: Isten megtapasztalásáról, in K: R1-: 
Hit, szeretet, remény, i. m., 105. 



– 141 –

Recenziók

megjelenik, nem a súlytalan idill, hanem az üdítően valóságos élet, amely egyszerre van föld- és 
égközelben. 

A ciklus szerelmes versei – a lírai tradícióban rendhagyó módon – nem az udvarlás szaka-
szában, hanem a házasság, mégpedig egy hosszú ideje tartó életközösség erőterében születnek. 
Szembe megy a mai „trendekkel” az is, hogy ez a házasság, ahogy a versekből kiderül, jó házas-
ság. A hitvesi kapcsolat és a mindig megújuló szerelem viszont nem azért működik, mert eleve 
problémamentes és idilli, vagy mert a megújulás olyan egyszerű volna, hanem azért, mert az 
egymást szeretők képesek megengedni a másik szabadságát, vagyis azt, hogy a másik életében, 
lényében és magában a kapcsolatban is a lélek működjön a maga rejtélyes és kiszámíthatatlan 
törvényei szerint, ne pedig az egymással szemben támasztott elvárások. Ez a megengedés és 
szabadság tükröződik a Gátszakadás, a József Attila A hetedik című versét újragondoló Hány 
asszony lakik kedvesemben?, a Hálaének és a Zsoltáros című szövegekben. A ciklus összes versét 
jellemző meghittség, rácsodálkozás és játékosság mellett a Zsoltáros emelkedett szépségét éppen 
a megejtően őszinte önkritika és önirónia adja: 

„Add, hogy rá ne telepedjek 
rettentő önzésemben, 
ki ne pusztítsam, mint a kertben 
feledett lavór az alatta elsatnyult füvet, 
hagyjam lélegzethez jutni, 
ne csörtessek érzéketlenül előre, 
ne csapódjanak arcába 
a kezemből kiszabaduló tüskés indák, 
hanem észrevétlenül elhajlítsam 
útjából az ágakat, 
elgördítsem az akadályokat, 
hogy ne ejtsek rajta véletlenül sem sebet, 
hogy ne őrizgessek semmi véletlenül ejtett sebet, 
hogy ne essek a meddő versengés vétkébe, 
hogy ne akarjak mindig okosabb lenni, 
hogy szabadon engedjem, 
mint egy madarat, 
és szabadnak várjam vissza, 
mint egy madarat.”

A kötet hat ciklusának rendjéből kirajzolódik egy olyan gondolati ív, amely Isten és ember 
kapcsolatának dinamikáját az ember oldaláról világítja meg – választ adva arra, hogy mi moz-
gatja az embert Isten felé, mi vonzza hozzá. Az Isten-keresés és az Istennel élt élet mozgatóru-
gója ebben a kötetben az azonosulás és az egyesülés vágya. Ebből magyarázható a kötet számos 
poétikai-teológiai tanulsága, s ebből fakad a ciklusok rendjében az az ív, amely az elkülönült-
ségből az egység felé tartó lelki mozgást ábrázolja.

Ennek az azonosulásvágynak az első fontos kifejeződése a kötetben a természettel való kap-
csolat. Mind a természeti, mind pedig az ember által alkotott környezet a szerzőre jellemző tár-
gyias pontossággal és plasztikussággal ábrázolódik, s a leírásokon a dolgok szeretete, a világban 



– 142 –

Recenziók

való benne-lét élvezete és gyönyörűsége, egyszóval: életöröm sugárzik át. A versekben megszó-
laló ember nem csupán szemléli a teremtett világot, hanem alámerül benne, eggyé válik vele, 
s eközben a saját teste, a világ teste és az Isten-test átfedésbe kerül, többé szét nem választható 
módon azonossá válik egymással. Az „Isten lesz minden mindenben” eleven, egész személyiséget 
megmozgató tapasztalatának kifejezői lesznek a kötetnek azok a versei, amelyek a hagyományo-
san tájleíró költeménynek nevezett szövegtípust újítják meg: az Egyszemélyes elégia, az Alakot vált 
untalan, a Lovára hajló katona, az Éj-hona vagy az Isten-keresgél!. 

Az embertest-világtest-Istentest azonosság kötetbeli vonulatának csúcspontja a Világbaöltözés 
zsoltára az utolsó ciklusban. Itt a világmindenségben megjelenő Istentest egészen konkrétan a 
szenvedő, meghaló és feltámadó Krisztus teste, akinek születése, élete, passiója és feltámadása 
szüntelenül ismétlődik a világmindenség mozgásaiban, folyamataiban, sebződéseiben és gyó-
gyulásaiban, halálaiban és újjászületéseiben:

„Uram, minden harkálycsőr koppanása 
szög a kézfejedbe, lábfejedbe, 
minden fecskenyilallás dárda a szívedbe. 
[…] 
A szántóföld egybeszőtt köntösét 
átveted izzadt testeden, ködpárát tekersz 
combjaid közé ágyékkötőnek. Te vagy a 
világbaöltözött királyfi”

A kötet címében megjelenő tüzet tehát sokféle szerelem táplálja: a természet szeretetétől a 
hitves, a gyermekek és a közösség szeretetén át az Isten szeretetéig. Ezek a szerelmek nem szét-
választhatók: az Isten-szerelem magába foglalja az összes többit. Ennek a szerelemnek a „tüzét” 
adja tovább ez a könyv – hogy az olvasó is „rágyújthasson”.

Hernádi Mária



– 143 –

Recenziók

A recenziók szerzői

P23B1 F--B jezsuita szerzetes, teológus és filozófus, a római Pápai Gergely Egyetem 
Fundamentális Teológia Tanszékének vezetője, a Sapientiana korábbi, alapító fő szer  kesz tője; 
patschf@gmail.com

D-! H-/GF domonkos szerzetesnővér, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főis-
kola Dogmatika Tanszékének egyetemi tanára; deak.hedvig@sapientia.hu

K5 E;--B teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Morálteológia Tanszé-
kének adjunktusa; kek.emerencia@sapientia.hu

S2;! G4F teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Bibliatudomány 
Tanszékének vezetője; szatmari.gyorgyi@sapientia.hu

S@ P52- ferences szerzetes, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola hittanár-nevelő-
tanár szakos hallgatója, peter@ofm.hu

C3F5 J?/2, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola osztatlan hittanár-nevelőtanár 
szakos harmadéves hallgatója; csingerj@gmail.com

F:G D!G/, az ELTE BTK Olasz Nyelv és Irodalom Tanszékének habil. docense és tanszék-
vezetője; falvay.david@btk.elte.hu

H-F-/g3 A tanár, a budapesti Szent László Gimnáziumban tanít olasz nyelvet, irodal-
mat és kultúrát 1998 óta, valamint etikát olasz nyelven 2014-től, doktorandusz az ELTE-n;  
annaritahegedus@gmail.com

H-!/ M! magyar-teológia szakos tanár, az irodalomtudomány doktora, a Pázmány 
 Péter Katolikus Egyetem Vitéz János Tanárképző Központjának adjunktusa, a Sapientia 
 Szerzetesi Hittudományi Főiskola Pedagógia Tanszékének óraadó tanára; hernadi.maria@ 
sapientia.hu



– 144 –

FHISKOLÁNK ÉLETÉBHL Sapientiana 12 (2019/2) 144–146.

2019. augusztus – december

2019. augusztus 1. A Fenntartói Konferencia kinevezi a főiskola új rektorhe-
lyettesének Fehérváry Jákó bencés tanárt.

2019. szeptember 7. Tanévnyitó Veni Sancte.
2019. szeptember 10. Naphimnusz Teremtésvédő Műhely. Mi közünk van 

valójában Amazóniához? Adatok, oxigén, klíma és társadalom az erdő-
tüzek krízise mögött. Bevezeti Nemes Csaba.

2019. szeptember 11. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium. Jeru-
zsálem – topográfiai és történeti áttekintés. Előadó: Várnai Jakab OFM.

2019. szeptember 16. Példabeszédekbe csomagolt morál szeminárium. Be-
vezetés: az újszövetségi etika és példabeszédek sajátossága. Előadó: Papp 
Miklós.

2019. szeptember 18. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium. A Szent 
Sír bazilika. Előadó: Várnai Jakab OFM.

2019. szeptember 23. Példabeszédekbe csomagolt morál szeminárium. A vá-
mos és a farizeus. Előadó: Papp Miklós.

2019. szeptember 25. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium. A Temp-
lom-tér. Előadó: Várnai Jakab OFM.

2019. szeptember 27. Elhunyt Xeravits Géza teológus, az Ószövetség, a korai 
zsidóság és a qumráni közösség történetének és teológiájának nemzet-
közileg elismert kutatója, aki főiskolánk Bibliatudomány Tanszékének 
vezetője volt 2009-től 2015-ig.

2019. szeptember 30. Példabeszédekbe csomagolt morál szeminárium. A té-
kozló fiú, az elveszett drachma és bárány példája. Előadó: Papp Miklós.

2019. október 1. Könyvtári Esték. Szent Ágoston az istenszeretetr!l és az ember-
szeretetr!l. Előadó Kende)y Gábor, Károli Gáspár Református Egyetem.

2019. október 2. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium. A Cenáku-
lum és a Keresztút. Előadó: Várnai Jakab OFM.

2019. október 7. Példabeszédekbe csomagolt morál szeminárium. A gazdag 
ember termése, a gondviselés képei. Előadó: Papp Miklós.

2019. október 8. Naphimnusz Teremtésvédő Műhely. Klímaszorongás, klíma-



– 145 –

Főiskolánk életéből

gyász. Mi az, és mit kezdjünk vele? Bevezeti Béres Tamás, az Evangélikus 
Hittudományi Főiskola rektorhelyettese.

2019. október 9. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium. A Getszemá-
ni kert. Előadó: Várnai Jakab OFM.

2019. október 14. Példabeszédekbe csomagolt morál szeminárium. A tíz szűz 
és az éberség. Előadó: Papp Miklós.

2019. október 16. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium. San Salva-
tore kolostor. Előadó: Várnai Jakab OFM.

2019. október 17. Beszélgetős előadások (Családteológiai Intézet). A n!i mi-
volt. Előadók: Somogyiné Petik Krisztina, A. Elekes Szende, Papp Mik-
lós.

2019. október 21. Példabeszédekbe csomagolt morál szeminárium. A talentu-
mok. Előadó: Papp Miklós.

2019. november 4. Kiemelt vendégelőadás: "e woman’s social status in the 
early church. Előadó Carolyn Osiek RSCJ teológus, a texasi Brite Divi-
nity School professzor emeritája, a Bibliatudomány Tanszék és a Szent 
Szív Társaság vendége.

2019. november 6. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium. Ain Ka-
rem. Előadó: Várnai Jakab OFM.

2019. november 11. Példabeszédekbe csomagolt morál szeminárium. A mag-
vet! és a növekedési példabeszédek. Előadó: Papp Miklós.

2019. november 12. Naphimnusz Teremtésvédelmi Műhely. Deep incarna-
tion, „mély inkarnáció” az ökoteológiában.  Bevezeti Kodácsy Tamás, a 
KGRE Ökogyülekezeti Kutatóműhelyének vezetője. 

2019. november 13. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium. Keresztények 
Jézus szül!földjén. Előadó: Francesco Patton OFM szentföldi kusztos.

2019. november 16. Sapientia-nap. Keresztény társadalmi elvek a gazdaság-
ban. Képzés és misszió az egyház társadalmi tanítása alapján. Előadók: 
Beran Ferenc morálteológus PPKE HTK, Piotr Janas OP (Angelicum, 
Róma), Baritz Sarolta Laura OP (SSZHF, Budapesti Corvinus Egye-
tem), Dabóczi Kálmán (Hetvenkét Tanítvány Mozgalom, ALTERN 
csoport), Baranyi Árpád (SSZHF, ALTERN csoport), Szilas Roland 
(SSZHF, Budapesti Corvinus Egyetem), Fóris Ferenc (KETEG Alapít-
vány, Patróna Hungariae Gimnázium), Tóth József (SSZHF, KETEG 
Alapítvány), Héjj Tibor (SSZHF).



– 146 –

Főiskolánk életéből

2019. november 18. Példabeszédekbe csomagolt morál szeminárium. Az ir-
galmas szamaritánus. Előadó: Papp Miklós.

2019. november 20. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium. Egy szent-
földi zarándoklat dinamikája, kulcspontjai egy példa alapján. Előadó: 
Szatmári Györgyi.

2019. november 25. Példabeszédekbe csomagolt morál szeminárium. Az utol-
só ítélet képe. Előadó: Papp Miklós.

2019. november 27. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium. Hebron. 
Előadó: Várnai Jakab OFM.

2019. november 28. Beszélgetős előadások (Családteológiai Intézet). Újrakez-
d! hűség. Előadók: Somogyiné Petik Krisztina, A. Elekes Szende, Papp 
Miklós.

2019. december 2. Példabeszédekbe csomagolt morál szeminárium. Az ünne-
pi lakoma és a szántóföldbe rejtett igazgyöngy. Előadó: Papp Miklós.

2019. december 3. Könyvtári Esték. A Lélekben szolgálni! Szociális testvérek és 
a világ „lelkigondozása”. Előadó: Kővári Magdolna SSS.

2019. december 4. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium. Galilea 
szent helyei. Előadó: Várnai Jakab OFM.

2019. december 5. Vendégelőadás: Mit várhat a társadalomtól a beteg gyer-
meket nevel! család? Előadó: Mária hmidová, a Nagyszombati Egyetem 
pozsonyi Katolikus Teológiai Fakultásának oktatója, kutatója, a Család-
teológiai Intézet vendége. Bevezeti: Papp Miklós.

2019. december 9. Példabeszédekbe csomagolt morál szeminárium lezárása. 
Előadó: Papp Miklós.

2019. december 9. Könyvbemutató. Pákozdi István: Örömünk ünnepe. A ró-
mai katolikus liturgia és a szimbólumok című kötetét bemutatja Kék 
Emerencia és Pákozdi István. Közreműködik: Palásti Dávid (gitár).

2019. december 10. Naphimnusz Teremtésvédelmi Műhely. Társadalmi klí-
ma – vajon változik-e, és merre?  Bevezeti: Antal Z. László, Naphimnusz 
Teremtésvédő Egyesület, MTA Szociológiai Kutatóintézet.

2019. december 11. Bevezetés a Szentföld ismeretébe szeminárium lezárása. 
Előadó: Várnai Jakab OFM.

2019. december 12. Könyvbemutató. 35 éve a Vigilia élén – Lukács László. 
A kötetben pályatársak idézik fel a Vigilia utóbbi évtizedeinek történetét. 
A kötetet bemutatja: Várszegi Asztrik OSB, ny. pannonhalmi főapát.



SA
P
IE
N
T
IA

N
A

12

2019/2

JAKAB VÁRNAI OFM  

MILOS LICHNER SJ   

SZABOLCS ANDRÁS 

KRISZTINA SOMOGYINÉ PETIK 
SZENDE ELEKES 
ANIKÓ KÉZDY

MAURIZIO BEVILACQUA OFM 

800 Ft

La consacrazione religiosa. Prospettive di 
interpretazione nel Magistero e nella riflessione 
teologica (trans.)

Communion Ecclesiology and Religious Life

Possible New Understandings of the Theology  
of Grace by Means of a Theological Analysis  
of Saint Augustine’s De correptione et gratia

Intermediate Time and Purification in Contemporary 
Romanian Orthodox Eschatology 

Decision-Making, Commitment and Vows

Š

2 0 1 9 2

9 772060 323009

ISSN 2060-3231

SA
PI

EN
TI

A
N

A
12

 2
01

9/
2

12

2019/2

VÁRNAI JAKAB OFM
A kommunió-egyháztan és a szerzetesség

MILOŠ LICHNER SJ
Possible New Understandings of the Theology of Grace  
by Means of a Theological Analysis of Saint Augustine’s  

De correptione et gratia

ANDRÁS SZABOLCS
A köztes idő és tisztulás  

a jelenkori román ortodox eszkatológiában

SOMOGYINÉ PETIK KRISZTINA –  
A. ELEKES SZENDE – KÉZDY ANIKÓ

Döntés – elköteleződés – fogadalom

MAURIZIO BEVILACQUA CMF
A szerzetesi konszekráció. 

Értelmezési nézőpontok a tanítóhivatali dokumentumokban  
és a teológiai reflexióban

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA


