
SA
P
IE
N
T
IA

N
A

12

2019/1

GYÖRGYI SZATMÁRI  

LÁSZLÓ LUKÁCS SCHP  

CSABA LÁSZLÓ GÁSPÁR

MÁRIA HERNÁDI 

CESARE VAIANI OFM

800 Ft

Glory as Creative Relationship in the Gospel of John

From Gloom and Shadows to the Radiant Truth of 
Beauty. The Way of John Henry Newman’s Faith

The Human Person Within the Orbit of Being and 
the Call of God. A Philosophical Analysis of a Poetic 
Experience in a Theological Perspective

Face, Body and Soul in the Poetry of Ágnes Nemes 
Nagy

Consecrated Life and the Eschatological Dimension  
of Faith

SA
PI

EN
TI

A
N

A
12

 2
01

9/
1

12

2019/1

SZATMÁRI GYÖRGYI
Dicsőség mint teremtő kapcsolat  

János evangéliumában

LUKÁCS LÁSZLÓ SCHP
A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig.

John Henry Newman hitének útja

GÁSPÁR CSABA LÁSZLÓ
Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában.

Költői tapasztalat filozófiai kifejtéssel teológiai horizontban

HERNÁDI MÁRIA
Arc, test és lélek  

Nemes Nagy Ágnes költészetében

CESARE VAIANI OFM
A megszentelt élet és a hit eszkatologikus  

dimenziója

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA



Sapientiana
12. évfolyam 2019/1

TARTALOM

Tanulmányok

SZATMÁRI GYÖRGYI
Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 1

LUKÁCS LÁSZLÓ SCHP 
A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig.
John Henry Newman hitének útja 24

GÁSPÁR CSABA LÁSZLÓ
Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában.

Költői tapasztalat filozófiai kifejtéssel teológiai horizontban  42

HERNÁDI MÁRIA
Arc, test és lélek Nemes Nagy Ágnes költészetében 61

Szerzetesség

CESARE VAIANI OFM
A megszentelt élet és a hit eszkatologikus dimenziója 69

Recenziók

PATSCH FERENC SJ
Görföl Tibor: A kritika hangja és a valóság szeretete. A kereszténység  
korunk európai kultúrájában 84

BAKOS GERGELY OSB
Szombath Attila: „Ki ítél most?” A filozófia méltóságvesztése  
és a civilizáció hanyatlása 85

– i –



TÓTH BEÁTA
Joseph Ratzinger – XVI. Benedek pápa: Végidő.  
A halál és örök élet kérdései
Thomas P. Rausch SJ: Faith, Hope, and Charity.  
Benedict XVI on the Theological Virtues  86

KÉK EMERENCIA
Németh Gábor: Bioetikai vázlatok.  
Bioetika és más életerkölcsi kérdések 90

BAKOS GERGELY OSB
Rowan Williams: Meeting God on Paul 92

BAKOS GERGELY OSB
Johannes Scotus Eriugena: A szellem sasmadarának hangja.  
Homília Szent János evangéliumának prológusához 93

SZABÓ SÁNDOR BERTALAN OP
Paul Murray OP: Bizalommal imádkozni.  
Aquinói Szent Tamás az Úr imájáról 94

Főiskolánk életéből

2019. február – július 97

– ii –



– 1 –

 Sapientiana 12 (2019/1) 1–23.

Dics!ség mint teremt! kapcsolat János evangéliumában

S&( G))(

Abstract
After a study of the vocabulary of glory in the gospel of John, in the present 
work I explore the concept of glory in the fourth gospel. Based on analyses of 
some prominent episodes (Jn 1:14; 2:1–12; 5–7; 11; 13–17; 21), I argue that 
the glory of God in the fourth gospel consists in a creative, re-creative, living 
and life-giving relationship. It is love which is able to face death; friendship 
that undertakes what is most despicable in human terms. Such love, by its 
pure presence, exalts the cross of shame. ,e Word “which dwelt among us” 
created the world and the community which is in this world but not of this 
world as a site of glory, the mountain of transfiguration.

Keywords: fourth gospel, glory and faith, life-giving power, friendship, creative 
and life-giving relation.
Kulcsszavak: negyedik evangélium, dicsőség és hit, életre ítélő hatalom, barátság, 
teremtő és életadó kapcsolat.

A negyedik evangéliumban a dics!ség fogalma el!ször a Prológus megtestesü-
lést hirdet! mondatában jelenik meg: „Az Ige testté lett, közöttünk sátorozott, 
és mi szemléltük dics!ségét, mint az Atya egyszülöttének dics!ségét.” (Jn 1,14) 
János evangéliuma elhagyja a szinoptikusok passiót megel!z! s annak ellen-
pontjaként szerepl! színeváltozás elbeszélését, ahol a sz-kebb tanítványi kör 
bepillantást nyer Krisztus méltóságának ragyogásába, melynek Mózes és Illés, 
a Törvény és a Próféták tanúivá válnak. A negyedik evangélium „Tábor-hegye” 
az emberi élet: az emberré lett Ige (vö. Jn 8,40) embersége a „hely”, ahol szem-
lélhetjük dics!ségét. Azt a dics!séget, amelyet – mint Istenhez tartozó, Isten 
jelenlétét körülíró valóságot – János egy kapcsolathoz, az Atya és a Fiú-Ige 
kapcsolatához tartozóként határoz meg itt. Megsejtve tehát err!l a dics!ségr!l 

S&( G))( teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola Bibliatudomány 
Tanszékének vezet!je; szatmari.gyorgyi@sapientia.hu



– 2 –

Szatmári Györgyi

valamit, ahhoz a kapcsolathoz kerülünk közelebb, amely az Atya és egyszülött 
Fia relációja. A Prológus közvetlenül megel!z! verse. a világosságként világba 
lép! Ige/ eljövetelének céljáról beszél: „azoknak, akik az ! nevében hisznek, 
megadta a hatalmat (ἐξουσία), hogy Isten gyermekeivé váljanak” (Jn 1,13). 
A János-evangéliumban a dics!ség témájának következ! „kulcstörténete” a 
kánai menyegz! elbeszélése, ahol Jézus „kinyilatkoztatta dics!ségét, és tanít-
ványai hittek benne” (Jn 2,11). Ez az els! történet, ahol Jézust tanítványaival 
együtt látjuk (Jn 2,1.11). Ebben a közösségben, ezen a menyegz!n kezd!dik 
annak a „hatalomnak” a kibontakozása, amelyben Isten gyermekeivé válha-
tunk. Utolsó alkalommal a Függelékben tesz említést a negyedik evangélium a 
dics!ségr!l: Péter halála „Isten dics!ségére” szolgál (Jn 21,19).

Sok szakasz érdemelne figyelmet témám kapcsán, de itt most csak néhány 
epizód idevágó következményeit szeretném feleleveníteni. Ezek az állomások 
az ember és Isten népe újjáteremtésének epizódjai: az Isten emberben, emberi 
világban szemlélhet! dics!ségének tükrei.

0. Δόξα 12 δοξάζω  34)45(6 47318(9:3 

Az evangéliumokban nem t-nik els!dlegesnek a dics!ségr!l való beszéd. 
Márk evangéliumában az Emberfia eszkatologikus eljöveteléhez kapcsolódik 
(Mk 8,38; 10,37; 13,26 – δόξα), illetve Jézus csodája váltja ki Isten dics!í-
tését (Mk 2,12). Hasonló Máté és Lukács szóhasználata is. Az evangéliumi 

. D. A. Lee a János-evangélium teremtésmotívumait vizsgálva a Prológus következ! felépítését 
határozza meg: A) Jn 1,1–5: az Istent!l az Ige által teremtett anyag; B) Jn 1,6–13: a hit 
mint az újjáteremtett identitás értelme; A’) Jn 1,14–18: az Istent!l az Ige által helyreállított 
anyag. D;;) A. L44: Creation, Matter, and the Image of God in the Gospel of John, 
St. Vladimir’s "eological Quarterly 62 (2018/2) 102.

/ A targumokban is szerepel az Ige világosságként. Pl. a Kairói Geniza töredékén (CTg FF 
Ter 1,2): „Az els! éjszaka, amikor az Úr Igéje kinyilvánult a teremtett világ felett, és a 
világ alaktalan és puszta volt, és sötétség terjengett [a] mélység felszínén. És az Úr [Igéje 
világosság] volt és beragyogta azt.” J;3 R;33(3: "e Jewish Targums and John’s Logos 
"eology, Baker Academic Press, Grand Rapids, 2010, 25. Tos. Tg. Zak 2,10: „Ujjongj 
és örvendj Sion leánya, mert kinyilvánul majd az Úr dics!sége [Igéje], és megvilágosítja 
a világot dics!sége ragyogásából, amelyben – mondta –, elkészíti az ! Shekina sátorát 
közöttünk.” Uo. 27. A Logosz hátteréhez (Bölcsesség; Tóra; philóni Logosz) lásd uo. 1–9. 
K9=33 K;84 – L95( B89: Shekinah [online], in Jewish Encyclopedia, http://
www.jewishencyclopedia.com/articles/13537-shekinah [2018.11.20.]



– 3 –

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában

használat követi a kbd hatalmat, méltóságot, ragyogást, tiszteletre méltóságot 
közvetít! tartalmát.? 

A negyedik evangéliumban figyelemre méltó a δόξα f!név és a δοξάζω ige 
használatának eloszlása. A δόξα f!név (Jn 1,14 és 21,29 versein kívül) inkább 
az ún. Jelek Könyvében (Jn 1,19–12,50) szerepel.@ Az igét kedveli János evan-
géliuma: nyolcszor találjuk Jn 1–12-ben, tizennégyszer Jn 13–20-ban, ahol 
szinte csak igei alakban fordul el!. A szókészlet jelenléte a legintenzívebb a 
Jn 12; 13; 17. fejezetekben.A 

B. D(C2D21 K&3&:3 

A Prológus után el!ször Jn 2,11-ben találkozunk a δόξα f!névvel: ἐφανέρωσεν 
τὴν δόξαν αὐτοῦ, καὶ ἐπίστευσαν εἰς αὐτὸν οἱ μαθηταὶ αὐτοῦ. A tanítványok a 
negyedik evangéliumban el!ször itt jelennek meg e min!ségükben: Jézus any-
jával és Jézussal együtt csoportjuk keretezi az elbeszélést (Jn 2,1–2.12).E 

2.1. Úton Kánába – Kérdések szövete

Az elbeszélést megel!z!, négy nap keretébe ágyazott elbeszélés során (Jn 1,19–
51) Jézus úton van: Galilea felé tart, és néhányan csatlakoznak hozzá.F Útjuk 
készület, mely egy Keresztel! Jánosnak szegezett kérdésb!l bontakozik ki: „Ki 

? Vö. H85 H4433: doxa, in Horst Balz – Gerhard Schneider (eds.): Exegetical 
Dictionary of the New Testament, Vol. 1., T & T Clark, Edinburgh, 19902, 344–347. JC6 
M;34): ,e Glory of God in St John’s Gospel, "e Way 50 (2011/1) 26–27.

@ A Dics!ség Könyvében csak a Jn 17,5.22.24 versekben találkozunk vele.
A Jn 12,16.23.28[kétszer].41.43; 13,31[kétszer].32[háromszor]; 17,1.4.5.10.22.24. Jézus 

elfogásának elbeszélését!l kezdve – a Függelékig – már nem jelenik meg sem a f!név, sem 
az ige.

E Ez a jel (σημεῖον) ἀρχή: kezdet, eredet, prototípus. Id!beli els!ségénél hangsúlyosabb 
értelmez! szerepe: minden további jánosi jel értelmezési alapja, azok prototípusa. X7(4 
L1;3-D9=;9: Lettura dell’Evangelo secondo Giovanni, Vol. 1., Capitoli 1–4, San Paolo, 
Cinisello Balsamo, 1990, 334. R);35 F. C;88(32: Cana (Jn. 2:1–12). ,e first of his 
signs or key to signs?, Irish "eological Quarterly 47 (1980) 79–95.

F Az els! két nap Keresztel! János tanúsága (Jn 1,19–28.29–34); a harmadik napon András 
és testvére, Simon Péter (Jn 1,35–42) csatlakoznak Jézushoz; a negyedik nap Fülöp és 
Natanael (Jn 1,43–51) találkoznak Jézussal.



– 4 –

Szatmári Györgyi

vagy te?” (Jn 1,19). János válasza (Jn 1,20): „Nem én vagyok a Krisztus.” Akik 
kérdezik, Jeruzsálemb!l érkez! papok és leviták. A negyedik evangélium ho-
rizontja a zsidó várakozások, a Templomban Isten dics!ségét, nevét, jelenlétét 
tisztel! nép hagyományának alapján emelkedik. „Ki vagy te?” Ki az ember? 
János válasza nem csak egy vélekedést tagad: implicit közlés. Az a kérdés, hogy 
ki az ember, csak annak a másik kérdésnek a felkutatásában tárul fel, hogy ki 
a Krisztus.

A kérdés végigkíséri az evangéliumot. A négy nap is Jézus személye értelme-
zésének gazdag palettája: az Isten Báránya (Jn 1,29.36); az Isten Fia (Jn 1,34); 
Rabbi (Jn 1,38); a Messiás – a Krisztus (Jn 1,42); az, akir!l a Törvény és a 
Próféták írtak (Jn 1,45). Natanael vallomásában: Rabbi, Isten Fia, Izrael ki-
rálya (Jn 1,49). Végül maga Jézus beszél az Emberfiáról (Jn 1,51): „Bizony, 
bizony, mondom nektek: látni fogjátokG a megnyílt eget, és hogy az Isten an-
gyalai fölszállnak és leszállnak az Emberfia fölött.” Az Emberfia az evangéliumi 
örökségben uralma teljében érkez! mennyei alak, aki ítéletet közvetít.H Az Em-
berfia 1. században még „változékony” alakját a János-evangélium Jézus nyilvá-
nos fellépéséhez köti:.I az Emberfia az, aki útjával, tetteivel közösségbe von...

„A tanítványok fokozatos csatlakozása úton lét a világosság felé, amellyel talál-
koznak, de még nem ismerik fel teljesen […] a tanítvány útja olyan közösségbe 
vezet, amelyben Izrael az Úr dics!ségében való részesedésre lel. […] A tanítvány 
nem valami evilágon »túliról« álmodik, mert itt lenn történik, hogy az Emberfia 

G A szakasz jellemz! szókészlete a látás jelentéskörébe tartozik. A látni, ismerni, hinni foga-
lomkörébe tartozó kifejezések a negyedik evangéliumban a Jézusban kapott kinyilat-
koztatásra adott válasz jellemzésére szolgálnak.

H Vö. pl. Mk 13,26; 14,62; Mt 26,64. 
.I R. Schnackenburg szerint Jn 1,51 az Emberfia közvetít! szerepét jeleníti meg anélkül, 

hogy felmagasztalására utalna. R95;8J SC3C643:9: Il vangelo di Giovanni, Vol. 
1., Paideia, Brescia, 1973, 445. Malina és Rohrbaugh szerint az Emberfia pusztán Jézus 
mennyei eredetének megjelölése. Vö. B9C4 J. M8(3 – R(C5 L. R;:9: 
Social-Science Commentary on the Gospel of John, Fortress Press, Minneapolis, 1998, 64. 
Simon T. László rámutat, hogy a fogalom jézusi használata mellett szól Kr. u. 1. századi 
képlékenysége: így alkalmas volt a korabeli várakozások korrekciójára. Ezért kerülhetett itt 
a messiási címek listájának végére. Kifejezi, hogy „Jézus otthona a menny, de az ítéletet már 
most, itt a földön hajtja végre.” S(;3 T. L&28K: Ahol a menny a földet éri. Adalékok 
a Jn 1,51 értelmezéséhez, in u!: Közelítések az Újszövetséghez. Válogatott tanulmányok, 
Sapientia F!iskola – L’Harmattan, Budapest, 2018, 157. 

.. Az Emberfia az, aki a mennyb!l jött és oda tér vissza (Jn 3,13; 6,62), aki felemeltetik, 
felmagasztaltatik, megdics!ül (Jn 3,14; 12,23.34), és Isten dics!ül meg benne (Jn 13,31). 
Istent!l kapott hatalommal ítél (Jn 6,27; 9,35). Eledelül adja testét (Jn 6,53). 



– 5 –

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában

újraegyesíti a földet és az eget. A tanítványnak ahelyett, hogy egy távoli dics!sé-
get képzel el magának, az iránt kell figyelmesnek lennie, ami most történik, […] 
Kánában, ahol Jézus kinyilatkoztatja dics!ségét.”./

Jn 1,51 Jákob álmát (Ter 28,12–22) eleveníti fel..? A szakasz a bételi szen-
tély legitimációja, amit Jákob vallomása alapoz meg: „Valóban JHWH van 
ezen a helyen, és én ezt nem tudtam. […] Milyen félelmetes ez a hely! Nem 
más ez, mint Isten háza (בֵּית אֱלֹהִים ) és az ég kapuja.” (Ter 28,12.16–17) 
Témánk szempontjából figyelmet érdemel a szakasz targumi interpretációja 
(Tg. Ps.–J. Ter 28,12): „Valóban Isten shekinájának dics!sége sátorozik ezen a 
helyen, és most már tudom. […] Nem közönséges hely, hanem az Úr Nevének 
szentélye…”.@ A shekina targumi és rabbinikus körülírása Isten közelségének 
népéhez: a Jelenlét, a Név jelenlétének Istent!l választott helye. Olykor a di-
cs!ség szinonimája..A János evangéliuma !rzi Isten Nevében való jelenlétének 
gondolatát: „megismertettem nevedet” (Jn 17,1–6)..E

A negyedik evangéliumban Jézus „személye az a hely, ahol Isten megmu-
tatkozik, ! az Úr Nevének szentélye, és közli magát az emberekkel. Jézus az 
új Bétel, az új »Isten háza«.”.F Az a kérdés, hogy kicsoda Jézus, egybeforr a 
„helyre” irányuló „hol?” kérdéssel, mely ugyancsak jellemz! az evangéliumban: 

Jézus kérdésére: „Mit kerestek?” (Jn 1,38–39) els! követ!i kérdéssel vála-
szolnak: „hol laksz?” 

./ X7(4 L1;3-D9=;9: i. m., 280.

.? Ter 28,12-ben a ּֽוֹב vonatkozhat a létrára (ֻםלָּס), ti. rajta, de Jákobra is: fölötte. A kett!s 
értelmezést tanúsítják a rabbinikus magyarázatok. Vö. R95;8J SC3C643:9: Il 
vangelo di Giovanni, Vol. 1., i. m., 443, 124. lábjegyzet. Manns idézi Aristide Serrát, aki 
szerint Jákob létrája utal a Sínai „létrájára” (Jn 2,1–12) és a Templom oltára el!tti létrára 
(Jn 2,13–15). Vö. F151(C M332: Papi hagyományok a negyedik evangéliumban, in u!: 
A Logosz bűvöletében. Zsidó hagyományok, keresztény értelmezés a jánosi iratokban, Sapientia 
F!iskola – L’Harmattan, Budapest, 2016, 147. Létezik rabbinikus magyarázat, mely szerint 
a létra a Törvény, mivel a létra (סֻלָּם) és a Sínai (סִינַי) számértéke azonos. M(C48 R495: 
Vangelo e Tradizione Rabbinica, Dehoniane, Bologna, 2005, 179. 

.@ http://targum.info/pj/pjgen28-32.htm [2019.01.15.]

.A D84 M;;5): Shekinah, in George Arthur Buttrick et al. (eds.): "e Interpreter’s Dictionary 
of the Bible, Vol. 4., Abingdon Press, Nashville, 199621, 317–319.

.E E háttérben értelmezend!k a negyedik evangéliumra jellemz! „Én vagyok…” szakaszok is.

.F X7(4 L1;3-D9=;9: i. m., 276. S(;3 T. L&28K: Ahol a menny a földet éri, i. m., 150.



– 6 –

Szatmári Györgyi

Megjelenik Szukkot (Jn 7–11) kezdetén, amikor a zsidók keresik !t 
(Jn 7,11). Jézus a Templomban tanít, és kinyilvánítja, hogy tanítása azé, 
aki !t küldte (Jn 7,14–15) és akihez hamarosan elmegy: de hová készül? 
– tanakodnak a zsidók, kitágítva a hol kérdés tartalmát (Jn 7,33–35). 

„Hol van a te Atyád?” (Jn 8,19; vö. Jn 13,36; 14,5) A búcsúbeszédben: 
„Most elmegyek ahhoz, aki küldött engem, és senki közületek nem kérdi 
t!lem: »Hová mégy?«” (Jn 16,5). 

Ez húsvét kérdése is: hová tették az Urat? Hol van !? (Jn 20,2.13.15).

Hogy ki ! és hol van, vagyis identitás és „hely” eggyé válik. Jézus, az Emberfia 
oda megy fel, ahol azel!tt volt, léte lényege az Atyánál, Atyára irányuló lét 
(Jn  6,62; vö. Jn 1,1–2). 

A Templomból induló fenti kérdés (Jn 1,19) teológiai kérdéssé lesz Jn 4,20-
ban a samariai asszony kijelentésében: „atyáink ezen a hegyen imádták Istent, 
ti pedig azt mondjátok, hogy Jeruzsálemben van a hely, ahol !t imádni kell.” 
Hol van az a hely, ahol Istent imádni kell? Jézus válasza a földrajzi síkról a 
kapcsolat síkjára helyezi a választ: az Atya „törekvésére”, aki keresi azokat, akik 
imádják !t, a Lélekre és az igazságra (Jn 4,23–24). Az igazságra (ἀληθείᾳ), 
amelyr!l János tanúságot tett (Jn 5,33); amely Istent!l ered és Jézus által meg-
ismerhet!, de nem magától értet!d!: nem feltétlenül váltja ki az elfogadás, a 
hit válaszát (Jn 8,32.40.45–46). Ez az igazság maga Jézus (Jn 14,6), és ehhez az 
igazsághoz tartozik az Atyától származó Lélek (igazság Lelke: Jn 14,17 15,26), 
aki másik Szószólóként a tanítványokhoz küldve „meggy!zi a világot a b-n-
r!l, az igazságosságról.G és az ítéletr!l” (Jn 16,9; vö. még Jn 16,12–14). Ez az 
igazság a tanítványok megszentelésének eszköze (Jn 17,17–19). Jézus ennek az 
igazságnak a feltárulásáért született (Jn 18,37–38). 

A „hol” igazsága a kapcsolat. Az a „benne lét”, amit az útkeres! tanítvá-
nyok számára kinyilvánít Jézus: „Én az Atyában vagyok, és az Atya énbennem.” 
(Jn 14,10).H Ez az együttlét a dics!ség helye. 

.G Amely igazságosság (itt a δικαιοσύνη, nem pedig az ἀλήθεια szerepel) Jézus felmenetele az 
Atyához (Jn 14,10). 

.H I3C4 54 8 P;4(4: A „maradni” ige szerepe a jánosi misztikában, Pannonhalmi 
Szemle 4 (1996) 15–28. A hellenizált zsidóság körében is él a jelenlét, vele lét kifejezése ἐν, 
εἰς elöljárószóval. Pl. MTörv 6,15LLL; Lev 26,12LLL; Bölcs 7,25.27; illetve Philónnál is 
megjelenik Isten Izrael körében való jelenléte kapcsán (Som. 1,148). Istennel kapcsolatban 
azonban ilyen kölcsönösségben, mint János evangéliumában (pl. Jn 17,21), másutt nem 



– 7 –

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában

2.2. Kánában

A tanítványok – itt el!ször e gy-jt!fogalommal említve – fogják közre az el-
beszélést (Jn 2,1.11). Isten dics!sége kapcsolatot feltételez, közösség körében 
nyilvánul meg.

A „harmadnapon” bevezetés (Jn 2,1) Jn 2,19-cel a menyegz! és a Templom 
epizódját keretezi, félreérthetetlen utalásként Jézus személyes útjára. A „har-
madik nap” a zsidó hagyományban az Isten által gyorsan elhozott, nem remélt 
üdvösség ideje./I Társul hozzá a hazatérés, szabadulás és feltámadás, a nép ösz-
szegy-jtésének és a szövetségkötésnek a gondolata (pl. a GenR 56,1 midrása)./. 
Itt az el!z! négy nappal egységben szemlélve felidézi a sínai teofánia elbeszé-
lését: „Íme, én eljövök hozzád […], hogy hallja a nép, amikor beszélek veled, 
és higgyen neked mindörökre […] készen legyenek a harmadik napra, mert a 
harmadik napon leszáll az Úr az egész nép el!tt…” (vö. Kiv 19,16.18; kiemelés 
Sz. Gy.). A sínai és kánai elbeszélések között további párhuzamot jelent a kés-
leltetett expozíció: az Úr dics!sége tárult fel (Jn 2,11). Kiv 24,16–17 szerint 
a hetedik nap a dics!séget feltáró „pillanat”: „az Úr dics!sége leszállt a Sínai 
hegyére. Miután azt hat napig eltakarta a felh!vel, a hetedik napon szólította 
!t [ti. Mózest] a felh! közepéb!l, Izrael fiainak szeme el!tt olyan látvány volt 
az Úr dics!sége, mint a hegy ormán ég! t-z.” Közös a két elbeszélésben a ki-
nyilatkoztatás célja is: hogy higgyenek (Kiv 19,9; Jn 2,11). Jézus anyja – külö-
nös párbeszédben// elhangzó – szavai (Jn 2,5) pedig a nép JHWH felhívására 
adott, készséges, végs! soron szövetséget megpecsétel! válaszát visszhangozzák 
(Kiv 19,5.8; 24,3.7. vö. Józs 24). 

A menyegz! és a bor képe is köt!dik a sínai szövetség emlékezetéhez. Az 
Én 2,4 („Bevitt engem a bor házába, s a felirata fölöttem: szerelem”) egy mid-

jelenik meg. C842 H. T8:4: ,e Fourth Gospel’s Soteriology between New Birth 
and Resurrection, Religious Studies 37 (2010/2) 138.

/I Pl. Óz 6,3: „Két nap múlva ismét életre kelt minket, harmadnapon feltámaszt, és élünk 
majd színe el!tt.” Vö. még Jón 2,1; Ezdr 8,32.

/. F151(C M332: A Jn 11 midrási olvasata, in u!: A Logosz bűvöletében. Zsidó hagyományok, 
keresztény értelmezés a jánosi iratokban, Sapientia F!iskola – L’Harmattan, Budapest, 2016, 
235–238.

// Jézus és anyja párbeszédéhez lásd S&( G))(: „Mi közünk egymáshoz?” (Jn 2,4) 
Isten és ember dialógusa a kánai menyegz! elbeszélésének (Jn 2,1–12) tükrében, in Farkas 
Edit (szerk.): „Kezdetben van a kapcsolat”. Interdiszciplináris dialógus a dialógusról, JTMR 
Faludi Ferenc Akadémia, Budapest, 2013, 103–127.



– 8 –

Szatmári Györgyi

rása a verset a Törvény Sínai hegyen !rzött borára vonatkoztatja, mellyel a 
szövetségkötést ünneplik meg./? 

A víz és a tisztulás szintén kapcsolódik a sínai-elbeszéléshez: az említett három 
nap a tisztulásra szánt készületi id! volt. A korsók száma (Jn 2,6) összhangban 
áll a Misna Mikvaot 1,1 megjegyzésével./@ A tisztulás helyreállítás. A tisztátalan 
állapot, amely vagy valamilyen természetes okból következett be, vagy a tisz-
tulás késleltetése, illetve akadályozása miatt,/A kapcsolatbeli hiányt jelentett, a 
tisztátalan kirekesztett lett a közösség kultikus alkalmaiból. Ez 36,25–28-ban 
a tisztulás a Lélek ígéretével és Isten szétszóródott gyermekei összegy-jtésének 
reményével társul (vö. Jn 11,52; 14,15). A tisztulás a negyedik evangéliumban 
túllép a szinoptikusok etikai hangvételén, a tisztulás szótériológiai/E és ekklé-
ziológiai jelentése emelkedik ki: Jézus felmagasztalása által valósul majd meg 
(vö. Jn 13; 15,3). Jézus Kánában kinyilatkoztatta dics!ségét, megpecsételve, 
újjáteremtve a szövetséget. Jézus anyja alakjában (vö. Jn 19,25–27) jelen van 
az Isten ígéreteinek megvalósulását áhító Izrael, Sion leánya./F 

Az el!z! napok egymásra következésében (Jn 1,19–51), valamint Jn 1,1 
(ἐν ἀρχῇ) fényében a hatodik napon engedelmességre szólító „asszony” alak-
ja (Jn 2,4) további megfontolások alapjául szolgál. A teremtés hatodik napja 
(Ter 1,26–BMLLL) az Isten képmására és hasonlatosságára (κατ᾽ εἰκόνα ἡμετέραν 
καὶ καθ᾽ ὁμοίωσιν) teremtett ember létbe hívásának és élet ajándékozására meg-
szólítottságának napja. Ter 5,NLLL szerint – a már Isten baráti közvetlenségét!l 
eltávolodott – Ádám nemzett fiat „magához hasonlót a maga képmására” (κατὰ 
τὴν ἰδέαν αὐτοῦ καὶ κατὰ τὴν εἰκόνα αὐτοῦ). Majd nemzedékek táblája követke-
zik a maga monotóniájában (Ter 5,3–32). Nincs másról szó, mint születésr!l 

/? F151(C M332: Papi hagyományok, i. m., 147.
/@ Hat, különböz! méret- edényt ír el!, sorban egyre magasabbakat az el!z!nél. https://www.

sefaria.org/Mishnah_Mikvaot.1.1?lang=bi&with=all&lang2=en [2019.01.20.]
/A Természetes okot jelent valamilyen tisztátalan dologgal való érintkezés (halál, betegség, 

szexuális kapcsolat). Ez az ún. engedélyezett tisztátalanság. A tisztulás késleltetése vagy 
akadályozása – mivel az emberi akarat ellen!rzése alatt áll – tiltott tisztátalanság (szexuális 
kihágások, bálványimádás). Ezek esetében a helyreállításhoz büntetés is szükséges volt. 
D7(5 P. W( – H32 HO:34: Unclean and clean, in David N. Freedman et al. 
(eds.): Anchor Bible Dictionary, Vol. 6., Doubleday, New York – London, 1992, 730.

/E Uo. 744. B435 W. A3542;3: Water, in George Arthur Buttrick et al. (eds.): "e 
Interpreter’s Dictionary of the Bible, Vol. 4., Abingdon Press, Nashville, 199621, MPQ–MPR. 
C( R. K;424: Symbolism in the Fourth Gospel, Fortress Press, Minneapolis, 2003, 
182.

/F Sion leányának szól a jelenlét vigasztaló ígérete pl. a következ! szakaszokban: Iz 4,4–6; Zak 
2,14; 9,9. Az utóbbit idézi Jn 12,15.



– 9 –

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában

és halálról: nemzedékek sora, fiak és leányok követik egymást abban a hason-
lóságban, amely atyák és fiak között mutatkozik./G Az ember, az emberiség ál-
lapotának tükre, aki Istent!l eltávolodva elvesztette azt a kapcsolatot, amelyet 
az „ismer” bibliai terminológiája fejez ki (a negyedik evangéliumban is)./H Az 
ember nem képes saját, igazi, eredeti identitását meglelni. 

A kánai menyegz!n Jézus anyja, az „asszony” az újjáteremtett emberiség 
képvisel!je, az új Éva, aki újra eleven kapcsolatban van Isten Szavával: „Jézus 
fiúi identitása az egyetlen olyan identitás, ami lehet!vé teszi a hív! újjászületé-
sét.”?I Jézus anyja az Isten Jézusban kimondott szava iránti bizalom új asszo-
nya: „Tegyétek meg, bármit mond nektek!” Felhívása készséges, el!vételezett 
válasz arra az „új parancsra”, amelyet Jézus ad tanítványainak, hogy részesévé 
tegyen annak a termékeny, teremt! kapcsolatnak, amelyben a menyegz! örö-
me teljessé lesz: „Azáltal dics!ül meg Atyám, hogy sok gyümölcsöt hoztok, és 
tanítványaim lesztek. […] Ha parancsaimat megtartjátok, megmaradtok sze-
retetemben, mint ahogy én is megtartottam Atyám parancsait, és megmaradok 
az ! szeretetében. Azért mondtam nektek ezeket, hogy az én örömöm benne-
tek legyen, és örömötök teljes legyen.” (Jn 15,10–11)

Ez az az öröm, amelyet a „v!legény barátja”, Keresztel! János ujjongva hir-
det (Jn 3,28–29), megismételve a Kána – és a negyedik evangélium dics!ségr!l 
való szemlélete – felé tartó út kezdetén feltett kérdésre adott válaszát: „Nem 
én vagyok a Krisztus.” Így szinte újra hangzik az embernek címzett kérdés: „Ki 
vagy te?”(Jn 1,9).

Jézus, az egyszülött Fiú dics!sége az a kapcsolat, amelyet az egység és a sze-
retet szabadságából fakadó engedelmesség határoz meg. Kánában Jézus kinyi-
latkoztatta dics!ségét, tanítványai pedig hittek – vagy hinni kezdtek?. – benne 
(Jn 2,11). Jézus feltárt dics!sége a hit lehet!ségét teremti meg.

N. A 5(C2D21 6442124 (J3 S–0B)

Hinni e Jézustól – Istent!l – ered! dics!séggel való találkozás híján hogy volna 
lehetséges? Jézus szavaival: „Hogyan is tudnátok hinni ti, akik egymástól kap-

/G Két kivétel van a sorban, Izrael két emblematikus alakja: Hénok, akit Isten magával 
ragadott, mert „Istennel járt” (Ter 5,24); és Noé, „aki megvigasztal majd minket […] a 
földön, melyet az Úr megátkozott” (Ter 5,29).

/H Páli képpel leírva: „nélkülözik Isten dics!ségét” (Róm 3,23).
?I D;;) A. L44: i. m., 110.
?. Amennyiben az aoristos alakot aoristos ingressivusnak tekintjük.



– 10 –

Szatmári Györgyi

tok dics!séget, de azt a dics!séget, amely egyedül Istent!l van, nem keresitek?” 
(Jn 5,44). A negyedik evangélium dics!ségr!l szóló szakaszai között több az 
embert!l kapott dics!ség kontrasztjában szemlélteti azt, amit Jn 5,44 így jel-
lemez: „az a dics!ség, amely egyedül Istent!l (παρὰ τοῦ μόνου [θεοῦ]) van”. 
Ezek mindegyike az evangélium ünnepek által jellemzett fejezetein (Jn 5–12) 
belül található. Mindegyik részlet az Atya és Jézus kapcsolatát a küld! – kül-
dött kontextusban mutatja be. Minden esetben a zsidók a vitapartnerek, illet-
ve a kritikával illetettek: Jn 5-ben és Jn 7,14–24-ben egyszer-en „a zsidók”; 
Jn 8,31–59-ben zsidók, „akik hittek neki” (Jn 8,31.48); Jn 12,41–43-ben pe-
dig a „f!emberek közül” sokan, akik „hittek benne”, de félve a zsinagógából 
való kirekesztést!l, ezt nem vallották meg. Mindegyik vita Jézus szavainak, 
magának Jézusnak az eredetére, jelent!ségére kérdez rá. Jn 7–8 vitájában a 
küldött magatartásának opciói szerepelnek:

Jn 7,18: „Aki önmagától beszél, az a maga dics!ségét keresi, aki pedig az 
!t küld! dics!ségét keresi, az igaz, és igazságtalanság nincs benne.”

Jn 8,50: „Nem keresem a magam dics!ségét: van, aki keresi és ítél.”

Jn 8,54: „Ha én magamat dics!ítem, dics!ségem semmi: Atyám az, aki 
megdics!ít engem, akir!l ti azt mondjátok, hogy a ti Istenetek.” 

Jn 12,43 a már ismert összevetéssel min!síti a hitüket rejt! elöljárókat: „job-
ban szerették az emberek megbecsülését, mint az Isten dics!ségét”. 

3.1. Az akarat (vö. Jn 5,7.21.41.44)

A beteszda-fürd!i gyógyítást követ! beszédben találkozunk el!ször ezzel a 
szembeállítással (Jn 5,41.44). Az epizód emberi hiánnyal szembesít (Jn 5,7: 
„nincs emberem”), ami a beszéden keresztül egy mélyebb hiányra nyit ablakot. 
A gyógyítás Jézus kérdéséb!l bontakozik ki, mellyel a megszólított vágyára, 
akaratára kérdez rá: θέλεις ὑγιὴς γενέσθαι; (akarsz-e egészségessé válni?).?/ A rá-
következ! beszédben Jézus vitapartnerei szándékát értékeli: „nem akartok (οὐ 
θέλετε) hozzám jönni, hogy életetek legyen” (Jn 5,40). Akaratuk az ideig tartó 
öröm emberi „fényéhez” vonzza !ket (Jn 5,35), szemben Jézussal, aki nem 

?/ Az embert e találkozás után nem betegsége (ἀσθενῶν – Jn 5,7) határozza meg többé: ! 
meggyógyított lett (ὑγιής ἐγένετο – Jn 5,9.11.14; vö. még Jn 5,10.15).



– 11 –

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában

fogad el emberekt!l dics!séget (Jn 5,41). A törekvés hiánya mélyebb hiányból 
fakad: nincs bennük Isten szeretete (Jn 5,42: τὴν ἀγάπην τοῦ θεοῦ οὐκ ἔχετε 
ἐν ἑαυτοῖς). Ezért nem akarnak Jézushoz menni (Jn 5,40); nem fogadják be 
!t (Jn 5,43); nem keresik (οὐ ζητεῖτε) az „egyedül Istent!l való dics!séget” 
(Jn 5,44). 

Jézus akarata (Jn 5,21: „életre kelti, akiket akar [θέλει]”) ugyanitt az Atya 
tettét követ!, vele együtt cselekv!, szeretett Fiú akarata. A Fiú nem független 
ebben a cselekvésben: „önmagától nem tehet semmit” (Jn 5,19.30). Függése 
azonban az akaratnak ebben a szabadságában lesz láthatóvá. T keres (ζητέω): 
nem a maga akaratát, hanem Küld!jének akaratát (Jn 5,30).

3.2. Küldő és küldött (Jn 7,18; 8,49.54; 12,41.43)

Számos tanulmány jelent meg, melyek Jézus m-ködését, Atyával és tanítvá-
nyokkal való kapcsolatát, küldetését, melyet azután a tanítványokra bíz, a Kr. u. 
1. század közel-keleti világában elterjedt patrónus–kliens kapcsolatrendszerben 
értelmezik. Neyrey kiemeli a modell negyedik evangéliumban betöltött szere-
pét.?? A küldött közvetít! a jótev! patrónus és „kliensei” között a hierarchikus 
kapcsolatrendszerben (vö. Jn 8,23: „ti alulról vagytok, én pedig felülr!l va-
gyok”), a patrónushoz tartozik, !t képviseli, visszatér hozzá, a patrónus javait, 
szolgáltatásait biztosítja a klienseknek, akik h-séggel és tisztelettel tartoznak 
a patrónus iránt. Megbecsültsége, a neki adott tisztelet a patrónusra vetül és 
viszont. A becsület és szégyen e társadalmat jellemz!, társadalmi kontrollt je-
lent! kategóriák voltak.?@ Ennek nyomai felfedezhet!k Jn 5,19–23-ban: az 
Atya és a Fiú együtt-cselekvésének „célja”, hogy a Fiú részesüljön ugyanabban 
a tiszteletben (τιμάω), mint az Atya, ugyanakkor az Atya tiszteletének egyetlen 
módja a Fiú tisztelete.?A A társadalmilag elfogadott, „igaz” magatartást tükrözi 
Jn 7,18: „aki küld!jének dics!ségét keresi, az igaz, és nincs benne hamisság”. 
A küldött szégyene, nyilvános vitában vallott kudarca foltot ejtene a küld! 
méltóságán is. Jézus sem tér ki a viták el!l. Mi több, hitelessége igazolásaként 
tanúkat vonultat fel. Tanúskodnak róla tettei, az Atya és az Írások  (Jn 5,36–

?? J4;4 H. N4)4): „I’am the Door” (Jn 10:7,9). Jesus the Broker in the Fourth Gospel, 
Catholic Biblical Quarterly 69 (2007) 291. C842 H. T8:4: i. m., 139.

?@ B9C4 J. M8(3 – R(C5 L. R;:9: i. m., 121–124.
?A A tiszteletadás (τιμάω) alig szerepel a negyedik evangéliumban, és mindig a dics!ség 

témájához kapcsolódik. Jn 8,49: Jézus Atya iránti tisztelete hasonló kontextusban (emberi, 
illetve Istent!l való dics!ség összevetésében). Jn 12,26: Az Atya tiszteletet ad annak, aki 
Jézusnak szolgálva, !t követve „ott lesz, ahol” !.



– 12 –

Szatmári Györgyi

37.39). Keresztel! János (Jn 5,33) is az igazságról tanúskodik, de Jézus tanúi 
„nagyobbak”: tettei többet árulnak el valakir!l, mint amit róla mondanak. Az 
Atya és az Írások az emberinél nagyobb tanúk.?E Az Írások János evangéliu-
mában hitelesít! tanúk, melyek „érvei” – értelmük, céljuk – Jézus „órájában” 
lesznek teljessé (vö. Jn 12,16).?F E tanúk hitelesítik, hogy Jézus a par excellence 
közvetít!, aki a megszokottól eltér!en nem másodlagos javakat közvetít, ha-
nem a legkiválóbbakat. Neki ugyanis mindent megmutat (Jn 5,20) és mindent 
kezébe adott az Atya (Jn 3,35), mert szereti !t.?G 

Miben áll tehát az a dics!ség, amely egyedül Istent!l ered?
Azon szakaszok keretét, amelyek a küldöttet értékelik a maga dics!ségét 

és küld!je dics!ségét összemér! magatartásban (Jn 5; 7; 8), a szeretet adja. 
Az Atya és a Fiú együtt cselekvése az Atya Fiú iránti szeretetéb!l indul ki a 
beteszda -fürd!i gyógyítás után (Jn 5,19–20): „A Fiú nem tehet magától sem-
mit, hanem csak azt, amit lát, hogy az Atya cselekszik. Mert amiket ! tesz, 
azokat cselekszi ugyanúgy a Fiú is. Az Atya ugyanis szereti (φιλεῖ) a Fiút, és 
mindent megmutat neki, amit tesz.”?H És ez árulkodik a címzettek küld!höz 
való viszonyáról: „Ha Isten volna az Atyátok, szeretnétek engem (ἠγαπᾶτε ἂν 

?E „Ha az ! [ti. Mózes] Írásainak nem hisztek, hogyan hisztek majd az én szavaimnak 
(ῥῆματα)?” (Jn 5,47) Jn 5,38 és az evangélium egészének fényében jogos a megállapítás: ez 
nem felhívás az ellenfelek iránt, „hogy Mózes és az Írások h-ségesebb tanítványainak kell 
lenniük ahhoz, hogy Jézusban hinni tudjanak, ellenkez!leg: a krisztológia a kiindulópont.” 
S(;3 T. L&28K: A negyedik evangélium és Izrael Írásai, in u!: Hagyományok dialógusban. 
Közelítések János evangéliumához, Pápai Református Teológiai Akadémia – L’Harmattan, 
Pápa – Budapest, 2007, 34. 

?F Uo. 29. Vö. S&( G))(: „Hogy az írás beteljesedjen” (Jn 19,28). Néhány észrevétel a 
negyedik evangélium távlataihoz Jn 19,28–30 kapcsán, in Frankó Tamás (szerk.): „Kincseiből 
régit és újat”. Ünnepi kötet Gaál Endre 70. születésnapjára, Esztergomi Hittudományi 
F!iskola, Esztergom, 2016, 83–106, különösen 105. Az Írások használatának módjához 
és szerepéhez lásd még S(;3 T. L&28K: SUmeia gegrammena. A negyedik evangélium 
Írás-képe, Studia Biblica Athanasiana 7 (2004) 37–89. Újabb kiadása: Könyvbe foglalt 
jelek. A negyedik evangélium Írás-képe, in u!: Közelítések az Újszövetséghez. Válogatott 
tanulmányok, Sapientia F!iskola – L’Harmattan, Budapest, 2018, 161–226. F151(C 
M332: A negyedik evangélium történeti jellege, in u!: A Logosz bűvöletében. Zsidó 
hagyományok, keresztény értelmezés a jánosi iratokban, Sapientia F!iskola – L’Harmattan, 
Budapest, 2016, 70–84.

?G J4;4 H. N4)4): i. m., 286.
?H A tanítványoknak szóló ígéret volt, hogy ezeknél nagyobb dolgokat látnak majd: a megnyílt 

eget (Jn 1,50–51). Itt az Atya „ezeknél nagyobb dolgokat mutat majd” Jézusnak (Jn 5,20).



– 13 –

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában

ἐμέ), mert Istent!l jöttem ki (ἐξῆλθον) és érkezem (ἥκω).” (Jn 8,42; kiemelés 
Sz. Gy.)@I

Jézus fellépése és küldött szerepe a becsületre és szégyenre, a patrónus–kli-
ens viszonyra épít! társadalomban jellemezhet! annak kategóriáival, azonban 
szétfeszíti annak határait. A közvetít! szerep- küldöttet, de akár a klienseket 
is, olykor a patrónus „barátai” titulussal illették ugyan,@. de a Fiú olyan kap-
csolatot képvisel és olyan kapcsolatba hív meg, amelyet az egyedül Istentől való 
dics!ség és a barátság egészen más értelmezése jellemez: 

„Mert úgy szerette (ἠγάπησεν) Isten a világot, hogy egyszülött Fiát adta, 
hogy mindaz, aki !benne hisz, el ne vesszen, hanem örök élete legyen.” 
(Jn 3,16)

„Nagyobb szeretete (ἀγάπη) senkinek sincs annál, mint ha valaki életét 
adja barátaiért (ὑπὲρ τῶν φίλων αὐτοῦ).” (Jn 15,12) 

Jn 5 beszédében az Atyának és a Fiúnak az Atya szeretetéb!l fakadó közös 
cselekvése (maga a szeretet) az életadás és ítélet átadásában jut kifejezésre (Jn 
5,20 21), JHWH szombati nyugalmának rabbinikus értelmezésben is megje-
len! visszhangjaként.@/ Az életadás (ζῳοποιέω – él!vé tesz)@? és ítélet az Atyára 
utalt Fiú számára azáltal lehetséges, hogy az életet önmagában bíró Atya „meg-
adta” (ἔδωκεν) neki, hogy életet bírjon önmagában és ítéletet tegyen (Jn 5,26–

@I A kijöttem, ἐξῆλθον ige aktív aor. ind. alakú. Az aoristos tágabb pediódust is átfoghat: 
Jézus világban való jelenlétére vonatkozhat. A ἥκω f!leg kultikus összefüggésben fordul 
el!. Az istenség érkezése, els!sorban vallási rítus keretében, vagy az ember istenségnél tett 
látogatása. Itt az ige imperfectum alakja a történés aktuális jellegét tükrözi: ez az érkezés 
most van. Vö. T( SC: ἥκω, in Horst Balz – Gerhard Schneider (eds.): Exegetical 
Dictionary of the New Testament, Vol. 2., Eerdmans, Grand Rapids (MI), 19943, 114–115. 
G(3=3C; N;88(: Evangelo secondo Giovanni. Testo Greco, Neovolgata Latina, analisi 
filologica, traduzione italiana, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1986, 326.

@. Lásd pl. Jn 19,12 kegyvesztés lehet!ségét felvillantó mondatát: „Ha ezt elbocsátod, nem 
vagy a császár barátja.” Vö. B9C4 J. M8(3 – R(C5 L. R;:9: i. m., 119.

@/ Pl. Gen. Rab. 11.10: „[Isten] a világ teremtését!l pihent meg. De nem pihent meg attól 
a tevékenységt!l, hogy magához vegye a gonoszokat, vagy attól a tevékenységt!l, hogy 
magához vegye az igazakat.” 

@? Az életadás (ζῳοποιέω – él!vé tesz) figyelemre méltó, mert a negyedik evangéliumban csak 
itt jelenik meg, ahol az Atya és a Fiú teszi, valamint Jn 6,63-ban, ahol a Lélek az éltet! 
(szemben a testtel: σὰρξ).



– 14 –

Szatmári Györgyi

27) azért, hogy életben, az örök életben részesítsen (Jn 5,21.24.25.28.39–
40).@@ 

3.3. Az örök élet forrása

Az örök élet feltétele: Jézushoz menni (Jn 5,40). Jézus azt rója fel vádlói-
nak, hogy az erre való készség, törekvés hiányzik bel!lük. Jn 6,37 szerint 
 viszont Jézushoz menni az Atya ajándéka. Ezért hangsúlyos, hogy – szemben 
a  meggyógyítottal – a vitapartnerekb!l Jézus kezdeményezésének elfogadása 
is hiányzik (Jn 5,43). Nem kezdeményeznek, de a kezdeményez!vel szem-
ben is elutasítóak. A küldött elutasításával a küld!t is kirekesztik. 

Jézus az örök élet lehet!ségét egymásnak kölcsönös megfelelésben a küld! 
és a küldött Igéjéhez (λόγος) való viszonyulásban, és így a küld! és a küldött 
iránti hitben deklarálja: 

Jn 5,24: „aki az én igémet hallgatja és hisz annak, aki engem küldött, an-
nak örök élete van” (kiemelés Sz. Gy.);

Jn 5,38: „az ! igéje nem marad bennetek, mert annak, akit ! küldött, nem 
hisztek” (kiemelés Sz. Gy.).

A megszólítottak az Írásokat kutatják, mert úgy vélik, örök élet van abban 
(Jn 5,39): „Aki elsajátítja a Tóra szavait, örök életet szerez magának.” (m. Avot 
2,7)@A

Jn 7,15-ben a zsidók Jézus tanításának eredetére kérdeznek, valójában „pe-
digréjét” veszik célba: iskolázatlanságát pellengérezik ki. Jézus válaszai viszont 
azt a készséget kérd!jelezik meg egyre konkrétabban, ami vádlói hovatarto-
zásának mérlege. Annak kérdése áll a háttérben, hogy készek-e Isten akaratát 
megtenni (Jn 7,17): ez Istennel való kapcsolatuk szövetséget alapozó mércéje 
(Kiv 19,5.8; 24,7). A pusztai vándorlás szív titkaiig ható kérdése Isten népéhez: 
„megtartod-e [JHWH] parancsait?” (MTörv 8,2). A kérdés az élet forrásához 

@@ Jn 4–5 és Jn 19,28.30 összefüggései alapján J. K. Brown amellett érvel, hogy Isten 
m-vének beteljesítése a negyedik evangéliumban a Ter 1,1–2,4 visszhangja, s így a Szombat 
nyugalmának nagy napja, az eszkatologikus Szombat Jézus halálával érkezik el. J433(34 K. 
B;3: Creation’s Renewal in the Gospel of John, Catholic Biblical Quarterly 73 (2010/2) 
284–286.

@A קָנָה לוֹ דִבְרֵי תוֹרָה, קָנָה לוֹ חַיֵּי הָעוֹלָם הַבָּא https://www.sefaria.org/Pirkei_Avot.1?lang=bi 
[2019.01.16.]



– 15 –

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában

akar vezetni, „mannát adott neked, melyet nem ismertél sem te, sem atyáid, 
hogy megmutassa neked, hogy nemcsak kenyérrel él az ember, hanem minden 
igével, mely Isten ajkáról származik” (MTörv 8,6). 

Jézus válasza a tanításának eredetét firtató kérdésre: „tanításom nem az 
enyém, hanem azé, aki küldött engem: ha valaki az ! akaratát akarja csele-
kedni, fel fogja ismerni (γνώσεται – fut.), hogy a tanítás vajon Istent!l van, 
vagy magamtól beszélek.” (Jn 7,16) Isten akaratát cselekedni itt nem morá-
lis vagy vallási el!írások betartását jelenti, hanem a szavak eredtének, végs! 
soron magának Jézusnak a felismerését.@E Jézus Istenhez való viszonyának 
(Jn 8,55) drámai ellenpontja a vádlók helyzete (Jn 7,19).@F Nikodémus – a 
Jézust vádló elit tagja – (Jn 7,51; vö. MTörv 1,16)@G más megvilágításba he-
lyezi a farizeusok megbélyegz! mondatát: „ez a népség, amelyik nem ismeri a 
törvényt, átkozott (ἐπάρατος)” (Jn 7,49). A jánosi irónia más alanyt hallat az 
olvasóval, mint amit a beszél! szándékolt.@H A törvénytelenségb!l nem élet 
(áldás), hanem halál (átok) fakad: „Miért akartok engem megölni?” (Jn 7,20)

Jézus a benne hív! zsidók számára a tanítványság feltételét fogalmazza meg: 
,,ha megmaradtok tanításomban” (Jn 8,31; vö. Jn 5,39). Ezt a tanítást azono-
sítja azzal, ami életet ad (Jn 8,51–52; vö. Jn 5,39). Ehhez a szóhoz való viszo-
nyulás sorsdönt!. Nem Jézus ítéli el a világot (Jn 12,47), de az Isten Szavához 
való viszonyulás élet-halál kérdése (vö. MTörv 5,15–20). Isten szava az örök 
élet forrása (Jn 12,39). Isten dics!sége – jelenléte Szava által – Jézus személyé-
vel új dimenziót nyert. 

@E Jn 6,40: „Mert Atyám akarata az, hogy mindenkinek, aki látja a Fiút és hisz benne, örök 
élete legyen; és én feltámasztom !t az utolsó napon.” Vö. R95;8J SC3C643:9: Il 
vangelo di Giovanni, Vol. 2., Paideia, Brescia, 1977, 251.

@F Jn 8,55: [Istent] „ismerem és tanítását megtartom”; Jn 7,19: „Senki közületek nem cselekszi 
a törvényt”.

@G Vö. még R. Eleazar véleményével (m. Rabbah Ex 21,3): „Ha egy halandó nem hallgatja meg 
egy ember igazsága mellett felhozható érveit, nem mondhat ítéletet.” Idézi R);35 E. 
B;3: Giovanni, Cittadella, Assisi, 19793, 421.

@H Az ἐπάρατος újszövetségi hapax. A Törvényt megszeg!ket sújtó átokszakaszok tekinthet!k 
háttérnek (MTörv 27,26; 28,15): „átkozottak, akik parancsaidtól eltérnek” (Zsolt 119,21). 
G(3=3C; N;88(: i. m., 290.



– 16 –

Szatmári Györgyi

V. M48&3( I243 5(C2D211 (J3 00,V.VP)

Lázár története Isten hitben meglátható dics!sége keretébe ágyazott elbeszélés 
(Jn 11,4.40).AI A halállal való szembenézés története. Mint Kánában, itt is 
id!utalással találkozunk: Jézus két napig vár (Jn 11,6), majd – ti. a harmadik 
napon – elindul, hogy felébressze Lázárt az álomból. Elindulása, elmenetele 
(ἄγω – Jn 11,11.15.16) a halált újjáteremti, átalakítja (Jn 11,11). Az ἄγω (ve-
zet, irányít, elvisz) ige különös szálon vezeti az evangélium történéseit: Jézus 
els! követ!inek a csatlakozásától (Jn 1,42) egészen odáig, míg Pilátus bírói 
székbe nem ül (Jn 19,13). Miközben Jézust akarják, majd el! is vezetik, hogy 
ítélkezzenek felette (vö. Jn 7,44–45; 18,13; 18,28; 19,13),A. ! nem az ese-
mények tehetetlen elszenved!je, hanem az Atya iránti szeretetb!l és az Atya 
szándékának megfelel!en cselekszik (Jn 14,30–31). Látszólag Jézust vezetik 
az ítélet felé, valójában ! az, aki vezet (vö. Jn 10,16). Fölötte nincs hatalma a 
világ fejedelmének (Jn 14,30), de általa valósul meg az ítélet a világ felett, hogy 
felmagasztalva mindent magához vonzzon (Jn 12,31–32). 

Jézus a szeretett barát (ὃν φιλεῖς) betegségének hírére kijelenti: „nem válik 
halálára, hanem Isten dics!ségére, hogy az Isten Fia megdics!üljön általa (δι᾽ 
αὐτῆς).”A/ Mondhatnánk egyszer-en, hogy klasszikus csoda, amelyben feltá-
rul Isten ereje és hatalma.A? Ám érdemes árnyalnunk a közelítést. Jézus imája 
Jn 5–8 idevágó szakaszainak témáját eleveníti fel: Jézus vágya a halállal szem-
benézve, „hogy higgyék, hogy te küldtél engem” (Jn 11,42). A φιλέω, amely-
lyel Jézus Lázárt szerette (Jn 11,3.36; vö. még Jn 11,15), ugyanaz a szeretet, 
amellyel az Atya fordul a Fiú és a tanítványok felé (Jn 5,20; 16,27), és amely 
Jézus és tanítványai között él. Az a szeretet, melynek legteljesebb kifejezése a 
barátokért odaadott élet (Jn 15,13.14.15; 16,27; 20,2). Jézus „szerette Mártát, 
meg a n!vérét, és Lázárt. Amint tehát (ὡς οὖν) meghallotta, hogy beteg, ott 
maradt még két napig” (Jn 11,5–6). Ez a szeretet két napi várakozásának in-

AI Harmadszor Jn 12,41-ben Izajásra utaló kijelentésben szerepel: „látta Isten dics!ségét”.
A. Szintén jogi, ítélethozatalt jelent! kontextusban szerepel – de nem Jézussal kapcsolatban – 

Jn 8,3 és 9,13 versekben.
A/ Kétértelm- ez az „általa” (δι᾽ αὐτῆς), tekintettel a fem. névmásra: Utalhat a dics!ségre 

(ἡ δόξα): a betegség által feltárul Isten dicsősége, amely Jézus dics!ségét tárja fel. De általában 
a betegségre (ἡ ἀσθένεια) értik: vagyis a betegség Jézus dics!ségére szolgál, és az ! dics!sége 
által Isten dics!sége nyilvánul ki. Így R95;8J SC3C643:9: Il vangelo di Giovanni, 
Vol. 2., i. m., 535. „Isten […] a Fiú tettén keresztül akarja kinyilatkoztatni önmagát.” Vö. 
még G(3=3C; N;88(: i. m., 411. R);35 E. B;3: i. m., 561. 

A? Így R);35 E. B;3: i. m., 567. 



– 17 –

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában

doklása. Jézus kiáltása, amely el!hívja a sírból a holtat (Jn 11,43), Jn 5,26–30 
reminiszcenciája.A@ Ez a betegség Isten és a Fiú dics!ségére szolgál: jele és meg-
hirdet!je annak a nagyobb szeretetnek, amely az Atya és a Fiú örök kapcsolata, 
és amely kész önmaga odaajándékozására. És amely felülmúlja a halált. Lázár 
történetének végkifejlete több közös elemet mutat Jn 20 elbeszélésével: Jézus 
megrendülése mint el!zmény (ταράσσω – Jn 11,33; 12,27); a gyász (Jn 11,33; 
20,11.13); a sír k!vel fedve, illetve a k! elhengerítése (Jn 11,38–39; 20,1); a 
hová tetté(te)k? kérdés (Jn 11,34; 20,2.13.15); a gyolcsok (Jn 11,44; 20,6–
7);AA a néven szólítás (Jn 11,43; 20,16). Lázár Isten dics!ségére szolgáló esete 
Jézus „szimbolikus kivégzéséhez”AE vezet, illetve Jn 11,2 már Jn 12 betániai 
megkenésére, s azon keresztül (vö. Jn 12,7) Jézus temetésére utal. Így Jn 11 a 
fenti formai párhuzamokkal Jézus passióját közvetlenül el!készíti. Mi és miért 
történik?

Jézus imája: „Én ugyan tudtam, hogy mindenkor meghallgatsz, csak a kö-
rülálló népért mondtam, hogy higgyék, hogy te küldtél engem.” (Jn 11,42) 
Aki hisz, az látja meg a dics!séget, ami ebben a kapcsolatban rejlik (Jn 11,40). 
Bármit kér Jézus, tudja, hogy meghallgatásra talál: szünetlenül ebben a meg-
hallgatásban van, mert ! és az Atya egy (Jn 10,30). Amint Jézus az Atya tetteit 
teszi, és tudja, hogy meghallgattatott, úgy majd elmenetele, amely életre kelti 
a holtakat, azt is eredményezi, hogy tanítványai ugyanazokat tegyék – s!t na-
gyobbakat –, mint !. S!t, azt ígéri, hogy bármit kérnek majd az ! nevében, ! 
megteszi, „hogy az Atya megdics!üljön a Fiúban” (Jn 14,12–14).AF Majd ké-
s!bb így szól: „Azon a napon kértek majd az én nevemben, és én nem mondom 
majd nektek, hogy kérni fogom az Atyát értetek, ugyanis maga az Atya szeret 
titeket (φιλεῖ ὑμᾶς), mivel ti szerettetek engem (ὅτι ὑμεῖς ἐμὲ πεφιλήκατε), és 
hittétek, hogy én Istent!l jöttem.” (Jn 16,26–27) „Azon a napon”, amikor fel-
ismerik Isten különleges baráti szeretetét, és képesek lesznek ezzel a szeretettel 
fordulni Jézus felé, akkor már nem kérdezik Jézust (Jn 14,23). Tudni fogják, 
ami most még kérdéses: „Nem hiszed, hogy az Atyában vagyok és az Atya én-
bennem?” (Jn 14,10.20). 

Kána az embert!l kérve kérdezett: „tegyétek meg, bármit mond nektek!” 
Készek-e az Atya Jézus által közvetített akaratának elfogadására? Készek-e a fel-

A@ R);35 E. B;3: i. m., 568.
AA Vö. F151(C M332: A húsvéti jelenet margójára, in u!: Bibliai szövegek értelmezése a 

zsidó és keresztény hagyományokban, Sapientia F!iskola – L’Harmattan, Budapest, 2013, 
123–127.

AE Charles Dodd értékelését idézi F151(C M332: A Jn 11 midrási olvasata, i. m., 227.
AF R);35 E. B;3: i. m., 567. 



– 18 –

Szatmári Györgyi

kínált benne lét, vele lét befogadására? Itt az embernek ígérve bátorít: „Akkor 
majd” közvetlenül fordulhatnak az Atyához a Fiú nevében: „bármit kértek az 
én nevemben” (Jn 14,23; 15,7.16). A Fiú-küldött küldetése a „benne lét” egy-
ségében valósul meg (Jn 14,20). Ez a „benne lét” alapja és lehet!sége annak, 
hogy az „! nevében” kérjenek. Cselekvésük e benne létben és csak az által lesz 
Jézus „tevékenységével” egységben (Jn 14,13; 15,5.10–11), az ! szeretetben 
megnyilvánuló akaratával összhangban. Ha pedig „sok gyümölcsöt hoztok és 
tanítványaim lesztek”, az Atya „azáltal dics!ül meg” (Jn 15,8).

Az említett „az a nap” a „harmadik nap” szinonimája, mely a zsidó hagyo-
mányban az Isten által gyorsan elhozott, nem remélt üdvösség ideje, amint 
arra a kánai elbeszélésnél már utaltam. Ezzel összefüggésben Manns négy, a 
Kr. e. 2. századtól egymással összekapcsolódó motívum jelenlétét mutatja ki 
Jn 11 hátterében: Izrael szétszóródott gyermekeinek összegy-jtését (Jn 11,52; 
vö. még 18,14), a holtak feltámadásának és a Messiás napjának témáját, Efra-
im Messiásának alakját, aki meghalt és nem kért mást, csak életet (b. Szukka 
52a). A negyedik téma a négy kulcs Isten kezében: „az es!, az étel, a sírok és az 
élet kulcsai”.AG A Frédéric Manns által megvilágított háttér fényében a betegség 
„Isten dics!ségére vált, hogy megdics!üljön általa az Isten Fia” (Jn 11,4). Tehát 
a jel e betegség kapcsán – és a fejezet 20. fejezettel mutatkozó párhuzama által 
– tárja fel, hogy Jézus az, aki Isten szétszóródott népét összegy-jti, életre kelti. 
Isten dics!sége egy közösség, amely majd „azon a napon”, vagyis Jézus kereszt-
jér!l nyeri fundamentumát (Jn 19,25–27) és túllép Izrael határain.AH Jézus 
nyitja meg „JHWH kincstárát”, nála van az élet kulcsa, amely Jézus istenségét 
is jelenti (vö. Jn 11,25–26). Isten dics!sége az emberré lett Fiú, Efraim halan-
dó Messiása, akinek kérése meghallgatásra talált: hatalma van odaadni és újra 
visszavenni életét (Jn 10,17). „Ha hiszel, meglátod Isten dics!ségét”: meglátod 
a halált legy!z! életet (Jn 11,40; vö. Jn 20,28–29).

S. I24W4 4  7(8&

Természetesen a negyedik evangélium dics!ségr!l szóló szemléletéhez hozzá-
tartozik a „felemeltetés”, felmagasztalás témája és Jézus „királyi” bemutatása. 
E szemlélet hátterében rajzolódnak ki azok a szakaszok, amelyek Jézus meg-
dics!ülését „órájával” kötik össze. Jézus kereszthalála és feltámadása (átmene-

AG F151(C M332: A Jn 11 midrási olvasata, i. m., 226–251. 
AH Uo. 227–234.



– 19 –

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában

tele e világból az Atyához [Jn 13,1]) az Emberfia megdics!ülése (Jn 12,23; 
13,31), ami feltétele a Lélek ajándékának (Jn 7,37–39), Jézus tettei és szavai 
megértésének (Jn 12,16; vö. Jn 14,26). A megdics!íteni (δοξάζω) ige jelenléte 
intenzívebbé válik a 13. fejezett!l, és kölcsönösségben megnyilvánuló jelle-
ge is hangsúlyosabb: Isten megdics!ül az Emberfiában, az Emberfia Istenben 
(Jn 13,31–32); az Atya megdics!ül a Fiúban, aki az Atyában van (Jn 14,20); 
a Lélek megdics!íti a Fiút azáltal, hogy „azt jelenti ki, amit hall” (Jn 16,13–
15). A Lélek tehát azt nyilvánítja ki, ami a Fiúé, de a Fiúé az, ami az Atyáé. 
E kölcsönösséget kifejez! szakaszok tet!pontja Jézus Atyához forduló imája 
(Jn 17,1.4.5.10). Jézus imádkozik önmagáért (Jn 17,1–5), közvetlen tanít-
ványaiért (Jn 17,6–19) és a hív!k kés!bbi nemzedékeiért (Jn 17,20–26).EI 
Imádsága elején küldetése beteljesítésér!l e szavakkal vall: „Megismertettem 
nevedet az emberekkel, akiket a világból nekem adtál.” (Jn 17,6) Izajás köny-
vében Isten azáltal dics!ül meg, hogy megdics!íti Izraelt, tehát Izrael (a kö-
zösség) dics!sége Isten dics!sége (pl. Iz 44,23; 60,1–2.7.9.21). Jn 17,2 vá-
lasztottja „minden test”, a világ. Tk a címzettjei annak, hogy megismerjék az 
igaz Istent. Az örök élet ez: a visszanyert kapcsolat.E. A Fiú a tanítványoknak 
mindent, amit az Atyától kapott, feltárt és átadott (Jn 17,7.10), hogy bennük 
dics!üljön meg (Jn 17,22–24):

„Azt a dics!séget, amelyet nekem adtál, átadtam nekik, hogy egy legye-
nek, ahogyan mi egy vagyunk. Én !bennük, te énbennem, hogy töké-
letesen egy legyenek. Ismerje meg ebb!l a világ, hogy te küldtél engem, 
és szeretted !ket, mint ahogy engem szerettél. Azt akarom, hogy ott le-
gyenek velem, ahol én vagyok, hogy lássák dics!ségemet, amelyet nekem 
adtál, mert szerettél (ἠγάπησάς) engem a világ teremtése el!tt.” 

Ez az újjáteremetett kapcsolat megjelenít!je a világban szemlélt Fiú kapcsola-
tának az Atyával: a világban, de nem a világból vannak (Jn 17,14; vö. 18,37). 

Isten Ige-Fia embersége által a teremtett világba helyezi Szent Jelenlétét. 
Jézus elérkezett órájának néz!pontjából szólal meg (Jn 17,1), „a dics!séget a 

EI C. H. Talbert Jn 13–17 szövetségi kontextusban értelmezéséhez a következ! motívumokat 
említi: közös étkezés; Isten jelenléte; Isten ismerete; parancsok megtartása; kiválasztás; Isten 
vezetése; öröm (f!leg MTörv, de Kiv és Lev is szolgál példákkal). Vö. C842 H. T8:4: 
i. m., 140.

E. Vö. C( S. K4434: "e Gospel of John. A Commentary, Vol. 2., Hendrickson, Peabody, 
2003, 1052–1054.



– 20 –

Szatmári Györgyi

legutolsó helyen keresi, ahol a világ várná”.E/ Az Izraelt a Jelenlét által átjáró 
méltóság elhatol a leggyalázatosabb helyig, hogy megtisztítsa, Isten Neve he-
lyévé tegye azt (Jn 17,6.26; vö. 12,28), „hogy az a szeretet, amellyel engem sze-
rettél, bennük legyen, és én !bennük” (17,26). A dics!ség kinyilvánulásának 
egyik központi gondolata tehát a felemeltetés. Koester azonban figyelmeztet, 
hogy a dics!ség (megdics!ülés/megdics!ítés) ennél tágabb jelentés- a negye-
dik evangéliumban, hiszen az Jézus egész m-ködését is jellemezte, és mert a 
tanítványokon keresztül folytatódik kinyilvánulása.E? 

Q. É844 X18D 8; (ἐξουσία) 12 I243 5(C2DXD 8&8

Lázár „betegsége” Isten és Isten Fia dics!ségére lett, feltárva Jézus élet fölötti 
hatalmát (Jn 5,24.28; 11,43): „hatalommal ruháztad fel !t minden test fölött, 
hogy mindenkinek, akit neki adtál, örök életet adjon” (Jn 17,2). Ez a hatalom 
az, amelyet maga Jézus is „kap” az Atyától: arra, hogy ítéletet tartson, „mivel 
! az Emberfia” (Jn 5,27); arra, hogy ezt az ítéletet azáltal valósítsa meg, hogy 
szabadon odaadja és visszavegye életét (Jn 10,18); arra, hogy önmaga odaadása 
által örök életet adjon mindenkinek, „akit neki ad az Atya” (Jn 17,2), vagyis 
azoknak, akiknek megadta az Atya, hogy Jézushoz menjenek, benne higgye-
nek. A nála lét, benne maradás e hatalom kibontakozásának az Atya dics!sé-
gét szolgáló közege: „Azáltal dics!íttetett (ἐδοξάσθη)E@ meg Atyám, hogy sok 
gyümölcsöt hoztok, és tanítványaim lesztek.” (Jn 15,8) Azonban ez csak a köl-
csönös „benne” lét által lehetséges: „Aki bennem marad, és én !benne, az b! 
termést hoz, mert nálam nélkül semmit sem tehettek.” (Jn 15,5; kiemelés Sz. Gy.) 
A tanítványok helyzete „olyan” lesz, mint a Fiúé, akinek a cselekvése – a maga 
szabadságában – az Atya által való cselekvés: „A Fiú nem tehet magától semmit, 
hanem csak azt, amit lát, hogy az Atya cselekszik. Mert amiket ! tesz, azokat 
cselekszi ugyanúgy a Fiú is.” (Jn 5,19.30; kiemelés Sz. Gy.) A Fiú Atyával cse-
lekvése az Atya szeretetéb!l fakadt. Most Jézus tanítványainak mondja: „Ahogy 
engem szeretett az Atya, úgy szerettelek én is titeket.” (Jn 15,9)EA Megmaradni 

E/ C( S. K4434: i. m., 1052.
E? C( S. K4434: i. m., 237.
E@ Az ἐδοξάσθη passzív aor. formája vagy prolepszis, vagy a szerz! húsvét utáni néz!pontjának 

jele, vagy pedig a tanítványok és Jézus küldetésének egysége jut kifejezésre benne. 
G(3=3C; N;88(: i. m., 567–568. 

EA Jn 15,9 nem csupán a szeretet módját jelzi, hogy példát adjon a tanítványoknak, hanem 
okát is, a megel!z! szeretetet: az Atya szeretetét a Fiú iránt, a Fiúét a tanítványok iránt, 



– 21 –

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában

ebben a szeretetben a „parancsok megtartása” által lehet, azáltal, ha Jézus sza-
vai bens!vé, sajáttá lesznek: „igéim tibennetek maradnak” (Jn 15,7.10), azok 
az igék, amelyek életet adnak, újjáteremtenek, teremtenek. „Nélkülem (χωρὶς 
ἐμοῦ) semmit (οὐδέν) nem tehettek.” (Jn 15,5) – az Ige nélkül, amely nélkül 
(χωρὶς αὐτοῦ) „semmi sem (οὐδὲ ἕν) lett (ἐγένετο), ami lett. Benne élet volt.” 
(Jn 1,3–4) Egy elöljárószó (χωρὶς), amely az evangéliumnak csak ezen a két 
helyén fordul el!, talán nem súlyos érv. Mégis figyelemre méltó, hogy ahol 
másodszor jelenik meg, ott az az Atyával egységben cselekv! Fiú hagyatéka a 
tanítványok számára. Annak a Fiúnak (sz!l!vessz!) a kapcsolatát írja le a ta-
nítványokkal, akinek Atyában (sz!l!t!) forrásozó (vö. Jn 5,26!) élete a teremt! 
Ige lényegileg Istenre irányuló kapcsolata (Jn 1,1). Talán nem az újjáteremtett 
ember alakját rajzolja meg,EE akiknek így „hatalmat adott, hogy Isten gyerme-
kei legyenek”, „Istenb!l születettek” (Jn 1,12–13; vö. Jn 3,3)?

Az Atyának a tanítványi közösség életében hatékonyan megnyilvánuló dics!-
ségének gondolata a szeretetparancs jánosi kifejtésébe illeszkedik (Jn 15,1–17). 
A parancsok megtartása és a baráti szeretet a rabbinikus irodalomban is társul, 
mi több, a Tóra nyilvános felolvasása a menyegz! öröméhez hasonlítható (Én. 
Rab. 4,11).EF Ennek az örömnek a reményében (Jn 15,11; vö. 3,29) hívja meg 
Jézus a tanítványokat az !, barátaiért (φίλος) életét adni kész szeretetéhez mér-
het! szeretetre (Jn 15,12–17; vö. 16,24; 17,13). Isten barátainak egyik „arche-
típusa” Ábrahám, aki bízott az Úrban, s inkább barátja, mint szolgája az Úrnak 
(Iz 41,8; vö. Jn 15,15). A másik Mózes, aki látta Isten dics!ségét (Kiv 33,11). 
Az ! alakjának el!terében a tanítványok egyfajta új Mózesként jelennek meg, 
akik barátként szemlélhetik Jézusban Isten dics!ségét (vö. Jn 1,14).EG

A barátság és Isten dics!ségének témája a Feltámadott harmadik megje-
lenésének egyik epizódjában jelenik meg (Jn 21,15–19). A szeretetr!l zajló 
párbeszéd a Feltámadott és Péter között a felhívással zárul: „Kövess engem!” 

melyben megvalósul Isten világ iránti szeretete (Jn 3,16). A szeretetparancs azt jelenti, hogy 
Isten engem elér! szeretete azt ébreszti bennem (mint választ), hogy az ! módján szeressem 
a másikat. Vö. J;3 P(34: Identity in the Fourth Gospel, "e Covenant Quarterly 72 
(2014/3–4) 249.

EE Akiknek Jézus megdics!ülése által adatik majd a Lélek (Jn 7,37–39). A Lélek ajándékozása, 
parancsok megtartása és a szeretet témája alapján Talbert a király (felettes – vazallus) 
motívumát fedezi fel Jn 15,1–17-ben, különösen 2Kir 11,17; 23,3 szakaszaira alapozva. 
C842 H. T8:4: i. m., 143–144. 

EF C( S. K4434: i. m., 1004, különösen 155. lábjegyzet; 1012.
EG C( S. K4434: i. m., 1013.



– 22 –

Szatmári Györgyi

A Péter szeretetére kérdez! párbeszédbenEH az ἀγαπάω (Jn 21,15.16) és φιλέω 
(Jn 21,15.16.17) a kutatókban olykor az el!bbi javára szóló összehasonlítást 
váltja ki.FI A φιλέω ige jánosi megjelenései ezt cáfolni látszanak. A φιλέω ige 
írja le Jézus Lázár iránti szeretetét (Jn 11,3.36; vö. Jn 11,11: φίλος). Ugyan-
ezzel a szeretettel fordul az Atya a Fiú és a tanítványok felé (Jn 5,20; 16,27), 
és ez él Jézus és tanítványai között (Jn 15,13.14.15; 16,27; 20,2). Úgy t-nik, 
a tanítványainak példát hagyó Jézus a barátság képével a világ „barátságával” 
(vö. Jn 15,19; 19,12) szemben mondja ki az agapé lényegét. A Feltámadott 
háromszor megismételt kérdése Péterhez ebben a megvilágításban az, hogy va-
jon él-e benne az „ahogy én szerettelek (καθὼς ἠγάπησα) titeket” (Jn 15,12) 
kinyilvánított példája. Az evangélista értelmezésében Péter végs! válaszát Jézus 
példáját követ!, Istent dics!ít! halála adja meg (Jn 21,19.22; vö. Jn 13,37). 

Z&2K

A Jn 1,14-ben másodszor megjelen! σὰρξ (vö. Jn 1,13) Dorothy Lee megfo-
galmazásában „teremt! és újjáteremt!. János a Logosz testét annak látja, ami 
az Isten és emberiség közötti szakadékot áthidalja. […] Az üdvösség a halandó 
test és halhatatlan dics!ség (δόξα) azonosságában történik”F.. 

A negyedik evangéliumban Isten dics!sége nem els!sorban a hatalom tekin-
télyével fellép! uralkodó jellemz!je, hanem teremt!, újjáteremt!, él! és eleve-
nít! kapcsolat, ami olyan szeretetként, barátságként nyilvánul meg,F/ amely 
képes szembenézni a halállal, amely felvállalja azt, ami emberileg a legmegve-
tend!bb, és jelenlétével magasztossá teszi a gyalázat keresztjét. A Shekina Isten 
méltóságteljes megjelenése, leereszkedése az emberek közé, Izrael körében vagy 

EH A továbbiakban rövid összefoglalás szerepel az alábbi tanulmány egy részletér!l: S&( 
G))(: „Aki ebb!l eszik…” (Jn 6,50–51). Az eledel motívuma a negyedik evangéliumban, 
in Várnai Jakab OFM (szerk.): Az Eucharisztia, Sapientia füzetek 33., Sapientia F!iskola – 
L’Harmattan, Budapest, 2019, 9–43.

FI Pl. J;3 H43) B435: Gospel according to St. John, Vol. 2., T & T Clark, Edinburgh, 
1963, 704–705. B;8)6( János: „Igaz tanúvallomás.” Kommentár János evangéliumához, 
Osiris, Budapest, 2001, 537. Jogos ellenvetéssel él Keener, aki annak a 18–19. századtól 
elterjedt nézetnek a hibás voltára is rámutat, mely szerint az ἀγαπάω a profán irodalomban 
nem ismert bibliai kifejezés volna. Többekkel egyetértve a két ige kölcsönös felcserélhet!sége 
mellett foglal állást. Vö. C( S. K4434: i. m., 1235–1236.

F. D;;) A. L44: i. m., 102.
F/ Vö. M4 P43: ,e meaning of doxa in the Fourth Gospel, Zeitschrift für die 

Neutestamentliche Wissenschaft 74 (1983) 14.



– 23 –

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában

a Szentélyben (pl. MTörv 12,11) lakozik.F? Az Ige „köztünk sátorozása” a vi-
lágot és a világban nem a világból él! közösséget „teremtette” a dics!ség jelen-
létének helyévé, a színeváltozás hegyévé. Nem sz-nt meg ezzel a világ gyönge-
sége, elutasítása, ellenállása. Nem ért véget a „sötétség”. Jézus imádáságában a 
tanítványok után a világért könyörög.F@ Átadott mindent tanítványainak, akik 
„nélküle semmit nem tehetnek”. Jézus felajánlja a világért reményét is, amelyet 
az Atya és a tanítványok kezébe helyezett.

F? K9=33 K;84 – L95( B89: i. m.
F@ J;3 P(34: i. m., 258–259.



– 24 –

 Sapientiana 12 (2019/1) 24–41.

A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig
John Henry Newman hitének útja

L96&C2 L&28K SCP

Abstract
“Ex umbris et imaginibus in veritatem.” ,e epitaph of J. H. Newman was 
chosen by himself. In fact, his entire life was characterised by a constant search 
for truth, as his famous poem Lead kindly light expresses. Newman was the 
most famous and most contradictory personality of 19th century Anglican 
Church. Born in an Anglican family, he studied in Oxford and was ordained 
as a priest. Yet searching the writings of the patristic age, he had to realise 
that the only true follower of primitive Christianity is the Roman Catholic 
Church. After years of suYering and hesitation, he decided to convert to the 
Church of Rome. He was attacked from both sides. Anglicans accused him of 
betraying his original church, Roman theologians attacked him as heretical. 
He followed the voice of his conscience as the voice of God in the conviction 
that God is intimately present in his soul. ,e article follows his path from 
being a devoted Anglican theologian to becoming the doctor of conscience as 
the living voice of God in our souls. 

Keywords: Oxford Movement, Tractarianism, patristic heritage, infallibility of 
the Church, forerunner of Vatican II.
Kulcsszavak: Oxford-mozgalom, traktariánusok, patrisztikus örökség, az egyház 
tévedhetetlensége, a II. Vatikáni Zsinat előfutára.

Newman bíboros élete és m-ve méltánytalanul feledésbe merült, s ezen nem 
változtatott az sem, hogy XVI. Benedek pápa 2010-ben boldoggá avatta, 
mégpedig Angliában, kivételt téve az általa hozott szabály alól, hogy a pápa 
csak a szentté avatásokat végzi.. Newman nemigen van jelen a mai teológiai 

L96&C2 L&28K piarista szerzetespap, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola 
alapító rektora, a Vigilia f!szerkeszt!je; lukacs.laszlo@sapientia.hu



– 25 –

A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig

közgondolkodásban, pedig kongresszusokat tartanak róla, a nevét visel! tár-
saság ápolja emlékét. Nemcsak élete kavart óriási vitákat, de halála után is a 
legellentétesebb vélemények hangzanak el róla. Az egyik oldalon az angol egy-
ház legnagyobb újkori szentjeként, a II. Vatikáni Zsinat egyik legjelent!sebb 
el!készít!jeként, Shakespeare után az angol nyelv legnagyobb m-vészeként, a 
modern lelkiség archetípusaként emlegetik. Mások viszont eltúlzottnak tartják 
a tiszteletét, !t magát pedig köpenyegforgató, sért!dékeny, örök elégedetlen 
és nyughatatlan, egocentrikus embernek ábrázolják, aki elárulta az anglikán 
egyházat, vagy – a másik oldalon – aki a legveszedelmesebb ellensége lett a 
katolikus teológiának. A II. Vatikáni Zsinaton – ismereteim szerint – nemigen 
hivatkoztak rá, pedig több dokumentumban visszaköszönnek az ! elgondolá-
sai (a Biblia fontossága, a „vissza a forrásokhoz” elve, a világiak szerepe az egy-
házban, a sensus fidelium és a lelkiismeret fontossága, az ökumené…). Érdekes 
lenne nyomon követni azt is, hogyan hatott néhány jelent!s 20. századi teoló-
gusra, Henri  Brémondtól kezdve Erich Przywarán, Hans Urs von  Balthasaron 
és  Romano Guardinin keresztül a legutóbbi pápák gondolatvilágáig, II. János 
Páltól XVI. Benedeken át Ferenc pápáig.

Angliában, de Rómában is meglehet!sen viharos volt ez a kor. Angliában 
egyfel!l a liberalizmus térhódítása, másfel!l a különböz! megújulási mozgal-
mak, a katolikus hierarchia megalakulása, Rómában politikai szinten az Egy-
házi Állam végnapjai, az Unità Italiana megalakulása, a teológiában pedig az 
I. Vatikáni Zsinatba torkolló viták a római pápa lelki és jogi hatalmáról kavar-
ják fel a kedélyeket.

Hogy Newmannek az „árnyakból és képekb!l az igazságra” vezet! útját 
megérthessük, vázoljuk életének küls! kereteit. 

Vallási és kulturális szempontból egyaránt tipikus angol családban szüle-
tik 1801-ben; számára a vallás kisgyermekkorától kezdve evidencia. Járja az 
oxfordi egyetem diákjainak, tanárainak szokványos állomásait: egyetemi fo-
kozatot szerez, aztán különböz! tanári kinevezéseket kap. Az anglikán egyház 
papjává szentelik, majd az oxfordi egyetemi templom lelkésze lesz. Kritikusan 
nézi kora egyházának állapotát. Néhány barátjával együtt kísérletet tesznek 
mélyreható reformok elindítására, ami kés!bb Oxford-mozgalom néven válik 
ismertté. Középutat keresnek a liberális protestantizmus felé hajló anglikán 
egyház és a merev, tekintélyelv-, konzervatív római katolikus egyház között 
(via media). Eszméik terjesztésére traktátusokat írnak, ezért nevezik traktáriá-

. Ferenc pápa pedig 2019. február 13-án jóváhagyta John Henry Newman szentté avatását. 
Erre tehát minden bizonnyal sor kerül a következ! hónapokban. 



– 26 –

Lukács László SchP

nus mozgalomnak is. Newman az els! századok egyházatyáit kezdi tanulmá-
nyozni annak érdekében, hogy tisztázza: a jelenlegi egyházak közül melyik az 
igazi követ!je, valódi jogutódja az apostoli egyháznak. Ennek nyomán érik 
meg benne a felismerés, hogy az !segyház mai örököse a katolikus egyház. 
Válságos évek következnek, hiszen neveltetése, baráti köre, eddigi m-ködése 
mind az anglikánokhoz kötik, a római katolikus egyházban pedig sok min-
den taszítja. Negyvennégy évesen katolizál, oratoriánus szerzetes lesz, majd két 
évre rá katolikus pappá szentelik. Angliában megalapítja az els! oratóriumot. 
Ezután különböz! fontos megbízásokat kap (alapítson katolikus egyetemet 
 Dublinban, készítsen új bibliafordítást, vegye át a Rambler cím- katolikus 
folyóirat szerkesztését – mindezek azonban rövid id! alatt kudarcot vallanak. 
Bels! vívódásait nehezítik a küls! támadások. Anglikán részr!l árulással vá-
dolják, katolikus oldalról pedig bizalmatlanul, gyanakvóan fogadják, egyes 
kijelentései miatt többször feljelentik Rómában. Rehabilitációját élete végén 
kapja meg: XIII. Leó pápa bíborossá nevezi ki 78 éves korában, egy évtizeddel 
ezután, 1890-ben hal meg.

Ú;3  (2& );&2 =481

Megtérése tizenöt éves korában következik be. Mint írja: „Gondolkodásom 
gyökeresen megváltozott. Egy határozott hitvallás befolyása alá kerültem, ér-
telmi fejl!désemben a dogma meghatározó szerephez jutott.”/ Magáról az ese-
ményr!l nem sokat tudunk, de hogy milyen radikális következtetésre jutott, 
azt több alkalommal is megfogalmazta. „Van két abszolút, szembeszök!en ma-
gától értet!d! létez!: én és a Teremt!m.”? Kés!bb: „Csak két igazi valóság van 
az egész világmindenségben: a tulajdon lelkünk és Isten, aki teremtette. […] 
A végén mindnyájunk számára csak két dolog marad a világon: önmagunk 
és Isten.”@ Els! élménye végigkíséri az életén, de nem marad statikus állapot, 
hanem sajátos fejl!désen megy keresztül: az egyszer meglátott Fényt követve 
fáradhatatlanul keresi tovább az Igazság ragyogását, amelyre/akire rátalált, s 
amellyel/akivel egyre bens!ségesebb, személyesebb kapcsolatba kerül: az Igaz-

/ J;3 H43) N43: Apologia pro vita sua, Európa, Budapest, 2001, 68. (ford. Balázs 
Zoltán) A továbbiakban: AP. 

? AP 70. 
@ Newman Breviárium, Salacz Gábor válogatása és fordítása, Szent István Társulat, Budapest, 

1961. 67. A továbbiakban: NB. Az idézetek eredeti lel!helyét a magyar szövegek végén 
találjuk. Változatlan utánnyomás 1977-ben.



– 27 –

A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig

ság számára nem elvont fogalom, hanem a személyes, él!, Mindenható és vég-
telen Isten. Kapcsolatuk leírása stiláris szépségében és személyes mélységében 
talán csak Szent Ágoston Vallomásaihoz vagy a nagy középkori misztikusok 
látomásaihoz hasonlítható. Legismertebb verse Angliában szinte nemzeti him-
nusszá lett: 

„Vezess, jóságos fény, – körül homály – Te járj velem! – Az éj sötét, messze 
a honi táj, – Te járj velem! – Te vezesd lábam, ne a messzeség – Tereit lás-
sam, – egy lépés elég. – Áldó hatalmad bizton, csendesen – Vezet tova, – 
Lápon, sziklán, vízen, míg elmegyen – Az éjszaka, – S mosolygó angyalok 
közt virrad reám a fény, – Kiket régt!l szerettem s úgy elfeledtem én.”A 

Ezt az egyre mélyül! kapcsolatot talán három mozzanat jellemzi leginkább: 
a folyamatos jelenlét Istenben; az Igazság keresése a lelkiismeret vezetésével; 
bens! énjének átalakulása, tisztulása, s!t theószisza.

J484381 12 (&52&

Isten azokban az emberekben van különlegesen jelen, akik hitükben befogad-
ják !t, és imádságukban válaszolnak neki. Newman f!leg az egyházatyák ta-
nulmányozása során jut el annak felismerésére, hogy ez feltétlen, engedelmes 
hitet kíván Isten szavában, és folyamatos, odaadó imádságban fejez!dik ki: így 
élhet Isten jelenlétében. „Isten néz téged, bárki légy, úgy, amint vagy, személye-
sen. Lát és megért téged, úgy, ahogy teremtett. Átölel és karjában hord. […] Te 
sem szereted magad jobban, mint ! szeret téged.”E „Nem vagyunk a magunkéi, 
nem tudunk a saját magunk urai lenni. T adott nekünk mindent.”F Az Isten 
útján már el!bbre tartó keresztényeket Newman gyakran nevezi egyszer-en 
szenteknek. „A szentek élvezik Isten jelenlétét mint él! személyét, tudnak vele 
bizalmasan társalogni; […] szemlélni és imádni a Láthatatlan, Megfogha-
tatlan Teremt!t.”G Jézusra hivatkozik: „Kifejezetten arra hív, hogy újra meg 
újra imádkozzunk, maradjunk állhatatosak az imádságban. Nem egy vagy két 
imádság ez, hanem az imádság szüntelen folyamata, amely méltóvá tesz Isten 

A Sík Sándor fordítása (részlet).
E NB 451.
F NB 453.
G NB 30.



– 28 –

Lukács László SchP

kegyelmére”.H Ehhez kéri Isten segít! kegyelmét. „Neked adom magam, bár-
hová vezess. Követni akarlak a homályban. […] Kutass át ragyogó világossá-
goddal minden sötét rejteket, és vezess az örökkévalóság útjára.”.I Hogy Isten 
jelenléte mennyire folyamatosan betölti tudatát, azt talán a beszédei mutatják 
leginkább. A prédikáló stílus nemegyszer átvált személyes imádságba, amikor 
már nem hallgatóihoz szól, hanem Istenhez. Imádsága a boldog halálért is el!-
ször szószéken hangzik el:

„Uram és Megváltóm, segíts engem abban az órában szentségeid er!s kar-
jával és vigasztalásod friss illatával. Hangozzék el fölöttem a feloldozás 
szava, és a szent olaj pecsételjen meg, Tested tápláljon és Véred üdítsen 
fel. Add meg a kitartás ajándékát, és haljak meg, ahogy élni vágyom, a Te 
hitedben, a Te egyházadban, a Te szolgálatodban és a Te szeretetedben.”..

Newman nagyon is tisztában volt azzal, hogy a hit nem érzelmekb!l áll, az 
imádság sem valami illuzórikus eufória, saját tapasztalatából ismerte az ima ne-
hézségeit. Fiatal lelkész korában tette föl magának a kérdést: „Könny- dolog-e 
imádkozni?” Így válaszolt önmagának: „Könny- az érzelmek áradására várni, s 
aztán erre ráönteni a kívánságainkat. De egyáltalán nem könny- napról nap-
ra, óráról órára, minden körülmények között Isten elé tárni összeszedett, reá 
nyitott lelkünket. Nem könny- meg!rizni gondolatainkat a szétszórtságtól.”./

Távol állnak t!le a misztikus elragadtatások, imáiban azonban felizzik az 
istenszeretet lángja. „Istenem, Te egészen nekünk adtad magadat. Töltsd be 
szívemet egészen és személyesen, és tégy buzgóvá, hogy veled teljék el. Egyedül 
Te tudod betölteni az ember lelkét, ahogy ezt megígérted. Te vagy az él! Láng, 
akiben örökké ég az ember szeretete: jöjj be hozzám, és gyújts lángra képed és 
hasonlatosságod szerint.”.? A halála után kiadott kötet Elmélkedések és imádsá-
gok címmel jelent meg. Newman belepillant a Szentháromság misztériumába: 
a legszemélyesebb hangvétel itt a végtelen és örökkévaló Teremt! el!tti 
hódolattal párosul, hogy egyetlen nagy magasztaló dics!ítéssé változzon: 

H J;3 H43) N43: Parochial and Plain Sermons, vol VI. 162. 
.I NB 447.
.. P(8(J B;)C4: At Prayer with John Henry Newman, International Centre of Newman 

Friends, Rome, é. n., 8. A továbbiakban: PB.
./ PB 9.
.? W(88( N47(884 (E5.): Meditations and Devotions of the Late Cardinal Newman, 

Longmans, London, 1983. 431. A továbbiakban: MD.



– 29 –

A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig

„Imádlak, Istenem, igaz és egyetlen Világosságom. Örökkön örökké, mi-
el!tt bármilyen teremtmény létezett volna, amikor egyedül voltál, de so-
sem magányosan, hiszen Te mindig három voltál az egyben, Te voltál a 
végtelen Fény. Nem volt senki, aki látott volna, csak Te önmagadat. Az 
Atya látta a Fényt a Fiúban, a Fiú az Atyában. Ilyen voltál kezdetben, 
és ilyen vagy most. Elválasztva minden teremtményt!l a Te teremtetlen 
Ragyogásodban, legdics!ségesebb és legszebb.”.@

Elmélkedéseiben megcsodálja az Istenfia megtestesülésének titkát, Jézus életét, 
halálát és feltámadását. 

„[Isten] imádásra méltó m-vei szépségében, de leginkább imádásra mél-
tó, legkirályibb, legmeggy!z!bb megalázottságában. Tekinteted szeretet-
reméltó, gyöngéd kifejezése […] örökt!l fogva megvolt tulajdonaidnak 
emberi alakban történt kinyilatkoztatása. Ó Jézus, amint most még titok 
vagy, úgy voltál mindig szeretet. […] Szeretni tudlak most teljességgel, 
jóllehet nem tudlak teljesen megérteni. Ó lelkek szerelmese, amiként 
csodállak megalázottságodban, úgy akarlak csodálni és átölelni végtelen, 
örök hatalmadban. […] Te vagy az egy, a végtelen teljesség.”.A

Bármilyen boldogságot jelent is számára egyre teljesebben eggyé válni Terem-
t!jével, beléolvadni az Örök Szeretetisten lángjába, ez nem zárja el a földi 
világtól, embertársaitól. Az ószövetségi próféták nyomán „sokat imádkozik 
a népért és a szent városért” (2Makk 15,14). A birminghami oratoriánusok 
!riznek három csöppnyi, elrongyolódott jegyzetfüzetet, amelyekbe Newman 
följegyezte azokat, akikért imádkozni akart. Az els! bejegyzés 16 éves korából, 
az utolsó egy évvel halála el!ttr!l származik, tehát hét évtizeden keresztül foly-
tatta közbenjáró imáját..E Ezen nem kellett változtatnia akkor sem, amikor 
katolikus pap lett, hiszen a római misekánonban külön helye van az él!kért 
és holtakért végzett imának. Ett!l kezdve viszont rendszeresen kérte a szentek 
közbenjárását, els!sorban Sz-z Máriáét – az ! tisztelete, hozzá forduló imái 
külön fejezetet alkotnak a könyvben. A Szentolvasó és a Loretói litánia imád-
kozása tette számára él!vé és személyessé a Credo szavait:

.@ MD 411.

.A NB 41.

.E PB 9.



– 30 –

Lukács László SchP

„A Credo is bizonyos értelemben imádság, Isten el!tti hódolatunk kifeje-
zése – magyarázta egyszer fiataloknak –, de a Szentolvasó hozza közelebb 
a szívünkhöz Krisztus életét és halálát. Így könnyebben kontemplálha-
tunk életének nagy titkairól, születésér!l, szenvedésér!l és megdics!ült 
életér!l.”.F

Isten jelenlétének tudata els! megtérését!l kezdve egyre jobban átjárja 
 Newmant, annyira, hogy – szemben a természetes és magától értet!d! földi 
életszemlélettel – végtelenül tökéletesebb és teljesebb valóságnak érzi Istent, 
mint a teremtett világot. Az ember itt él ugyan ezen a világon, és az örökkéva-
lóságot messzi túlvilágnak tartja, reálisabbnak érzi a földi létet, mint az örök-
létet, pedig az igazság ennek fordítottja. Az egyetlen igazi valóság az öröklét- 
Teremt!, a teremtés csak ideig-óráig áll fenn, elmúlik, mint minden az ég alatt. 
Az egyházatyák tanulmányozása nyomán írja: „Ezekb!l a szövegekb!l azt ol-
vastam ki, hogy a fizikai és történelmi küls! világ csak a nála magasabb rend- 
valóságnak megnyilvánulása érzékszerveink számára. A természet nem más, 
mint példabeszéd. A történelem nem más, mint allegória.”.G A kereszténynek 
„a menny a városa, nem a föld. Gondolatai és törekvései a láthatatlan, eljöven-
d! világra irányulnak”..H

A teremtett kozmosz végs! átalakulásakor ennek a testi világnak oly meg-
szokott keretei, a tér és az id!, a kiterjedés és a térfogat, a formák és a színek 
nem egyszer-en megsemmisülnek, hanem beleolvadnak az Örök Szép Szere-
tetistenbe, a színek a fehér ragyogásába, a testek a szeretet mindent magába 
olvasztó tüzébe. A világmindenség átalakul, és „Isten lesz minden mindenben”. 

Az egész lényét átjáró hitb!l fakadó sajátos „inverz” látásmódja azonban 
nem teszi érzéketlenné ennek a világnak szépségeire. Ámulva nézi a teremtett 
világ szépségét, gyönyörködik a természetben, annak formáiban, színeiben, az 
évszakok változásában, a gazdag él!világban. Mindez számára annak Alkotó-
járól beszél, hiszen ez a föld az ! teremtése./I Ez azonban nem mindenkinek 
magától értet!d!. „A látható világ kísértés, olyan, mint egy függöny Isten és 
a lélek között.”/. Newman így fohászkodik: „Világítsd át Uram, e burkolatot. 

.F Idézi PB 19.

.G Idézi N4424)( P14 SJ: John Henry Newman vándorútja, Szent István Társulat, 
Budapest, 2010, 10.

.H NB 233.
/I Vö. NB 408.
/. Drei Essays über John Henry Newman, Internationales Zentrum für Newman-Freunde, 

Rome, 1885, 9.



– 31 –

A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig

Pompáztasd dics!ségedet, mint a fák virágjait és leveleit. Változtasd át a Te ha-
talmad erejével ezt a látható világot azzá az isteni világgá, amelyet mi emberek 
nem látunk!”// Fájdalmasan érinti azonban, hogy a „Teremt! uralma annyira 
rejtett”. Lelkét „sebzi és kínozza […] Isten távolléte saját világától”. Átéli a 
természetes vágyat, hogy Isten úgy járjon-keljen köztünk, ahogy az emberek 
egymással érintkeznek. Az „elrejt!zött Isten” „hallgatása beszédes”: „itt van ! 
mindig, suttog ! most is nekünk, ad most is jeleket. Hangja azonban oly halk s 
a világ zaja olyan hangos, hogy nehéz megállapítani, mikor szól T hozzánk”./?

A I2& 6442124

Newman azonban nem éri be a természetben tapasztalható jelekkel, hiszen 
magát a kinyilatkoztatásban megjelent Istent fogadhatja be. „Maga a tény te-
hát, hogy Teremt! van és elrejt!zött, hatalmasan felemel és egyenesen a ki-
nyilatkoztatás küszöbére helyez.”/@ „Isten lángoló szeretetének gazdagságából 
nyilatkoztatja ki önmagát, hogy meghívja és befogadja saját közösségébe” 
(DV 2). Newman szerint a világosság gyermekei vagyunk, lassanként ébredve 
rá a magunk ismeretére, élményszer- megértésére annak, amik vagyunk. Várva 
az Istent napról napra, el!re haladunk napról napra, és közeledünk az igazi és 
tiszta látáshoz, amire T hívott meg bennünket Krisztusban.”/A „Isten kinyilat-
koztatott szava a legf!bb életszabályunk.”

Az anglikán egyházban szocializálódott fiatal hittudósnak nem okozott ne-
hézséget, hogy a Bibliában Isten kinyilatkoztatott szavát lássa. Tisztáznia kel-
lett azonban, hogy hogyan kell értelmezni a Szentírást; valóban egyedül az 
Írás tartalmazza-e az egész kinyilatkoztatást; hogyan viszonyul egymáshoz a 
Szentírás és a Szenthagyomány; az apostoli id!kig visszanyúló hagyomány pe-
dig hogyan adódott át hitelesen az egyházban. Valóban lépésr!l lépésre halad 
e kérdések megválaszolásában, hozzátéve, hogy nem valami steril közegben, 
nem kitaposott úton halad, hanem számtalan küls! és bels! nehézséggel kell 
megküzdenie. El kellett szakadnia akkori egyházának biblicizmusától, amely 
a hit egyedüli forrásának az Írást tekintette./E Végül azonban elfogadja, hogy 

// NB 187.
/? NB 43skk. 
/@ NB 195.
/A NB 118.
/E A74) D98842: John Henry Newman, Continuum, London, 2002. 64skk. A továbbiakban: 

AD.



– 32 –

Lukács László SchP

a Szentírás nem választható el a Szenthagyománytól, az egyház egyre fejl!d! 
hitérzéke a kett! egységére építve bontja ki a kinyilatkoztatást. Ahogy száz 
évvel kés!bb a II. Vatikáni Zsinat megfogalmazta: „A Szentírás és a Szentha-
gyomány szorosan összefonódik és átjárja egymást. Mert ugyanabból az isteni 
forrásból fakad mind a kett!” (DV 9.).

Newman az apostoli korig visszamen!en az egyházatyák írásait kezdi ta-
nulmányozni, hogy tisztázza: az els! századokban hogyan bontakozott ki az 
egyház hite, hogyan értették meg egyre teljesebben az evangéliumokat, hogyan 
fejez!dött ki teológiai állításokban az egyház eredeti, apostoli hite – az a hit, 
amelyet az újszövetségi kánon tartalmaz. Következtetése: ez csak a Szentlélek 
vezetésével történhetett, az egyház hierarchikus magisztériumának vezetésé-
vel./F Itt beleütközik abba a kérdésbe, hogy jogosult lehet-e az egyház veze-
tésében egy intézményes tanítóhivatal m-ködése, hogyan lehet dogmatikai 
tételekbe foglalni az embert megszólító és meghívó végtelen Istent, másfel!l 
a hozzá forduló személyes hitet. A hit sajátos episztemológiáját dolgozza ki. 
„A keresztény értelem ugyan egy sor dogmatikai kijelentéssel érvel, […] de 
ezek csak nemes jelei a legegyszer-bb, kimondhatatlan, imádandó tényeknek, 
amelyek átfogják és megvilágítják a hív! értelmet,” el!segítik tehát a végs! 
isteni valóság megtapasztalását./G 

Minden dogmatikai formula korlátozott. „A kinyilatkoztatás vallási tan – 
annak világos oldaláról nézve; ugyanez a tan – misztérium a sötét oldaláról 
nézve. A Vallási Igazság így sem világosság, sem sötétség, hanem mindkett!.” 
A kinyilatkoztatásba vetett keresztény hit ezért nem redukálható dogmatikai 
tételek összességére, teszi hozzá Merrigan, majd utal Newmanre, aki „poéti-
kusnak” nevezte a kereszténységet: „mérhetetlen, áthatolhatatlan, kikutatha-
tatlan misztérium, amely nem az értelemhez szól, hanem a képzelethez és az 
érzelmekhez, imádáshoz, lelkesedéshez, áhítathoz és szeretethez vezet”. „A ki-
nyilatkoztatott vallásnak különösen poétikusnak kell lennie.”/H

/F B(3 E. D84): ,e Church Fathers, in Ian Ker and Terrence Merrigan (ed.): "e 
Cambridge Companion to John Henry Newman, Cambridge University Press, 2009, 33. 
A továbbiakban: CC.

/G Nem ismerhette még a dogmafejl!dés kés!bb kidolgozott elméletét. „Ami a dogmatikus 
formulák jelent!ségét illeti, az az Egyházban egyszer s mindenkorra megmarad, akkor is, 
ha tartalmát jobban megvilágítják és tökéletesebben megismerjük.” Hittani Kongregáció: 
Mysterium Ecclesiae, nyilatkozat a katolikus egyháztan megvédésér!l (1973. június 24.), 5, 
AAS 65 (1973) 403.

/H T443C4 M4(3: Revelation, in CC 62.



– 33 –

A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig

Az igazságkeresés útján pályafutása derekán így jut el életének legnehezebb 
kérdéséhez, majd legsúlyosabb válságához és döntéséhez. A mai egyházak közül 
melyik az, amely hitelesen és maradéktalanul !rzi az apostoli örökséget? Egész 
eddigi élete, baráti köre, vallásossága az anglikán hagyományhoz köt!dik, meg 
van gy!z!dve arról, hogy ez az igaz egyház. Kutatásai során viszont kénytelen 
ráébredni arra, hogy minden hibája, tökéletlensége ellenére a római egyház 
!rzi hitelesen az apostoli hagyományt. Az az egyház, amelyre kezdett!l fogva 
idegenkedéssel, s!t ellenszenvvel tekintett, amelyben sok minden (talán nem 
is alaptalanul) taszította. „Megtérése” küszöbén, 1844-ben írta: „Senkinek se 
lehet rosszabb véleménye a római katolikusok jelenlegi állapotáról”.?I Ugyan-
akkor viszont be kellett látnia, hogy ez az egyház az, amely „fenntartotta apos-
tolai sorának folytonosságát minden korszakon és a világ minden zavarán és 
veszélyén keresztül.”?. 

Több évi verg!dés után így jut el arra az elhatározásra, hogy belép a ka-
tolikus egyházba. Gyötr!dését szinte az elviselhetetlenségig fokozta az, hogy 
ebben az id!ben már elindultak a törekvések a pápai tévedhetetlenség tanának 
dogmává emelésére. A részletekre itt nem térhetünk ki, csak Newman bels! 
vívódásait, útkeresését vázolhatjuk. A viták hozzá is elérnek; a végs!kig harcol 
a dogma kimondása ellen, nem fogadja el a meghívást az I. Vatikáni Zsinatot 
el!készít! teológus bizottságba, visszautasítja a zsinaton való megjelenést is 
– emiatt persze katolikus oldalról sok támadás éri. Egykori anglikán barátai 
pedig h-tlenséggel vádolják, azok a konvertita katolikusok, akik az ! hatására 
léptek át a katolikus egyházba, becsapva érzik magukat. Ebben a nehéz hely-
zetben írja meg a Duke of Norfolknak címzett levelét, bár tudja, hogy ezzel 
újabb haragot zúdít magára.?/ Elismeri, hogy az egyház történelmében voltak 
méltatlan pápák, voltak, akik téves nézeteket képviseltek, akik hibás kiközösít! 
határozatokat hoztak, ennek ellenére vallja, hogy ha a kinyilatkozatás !rzését 
Isten az egyházra bízta, akkor el kell fogadnia a pápa szolgálatát is ebben az 
egyházban. „Aki az egyházban hisz, annak hinnie kell a pápának is.” (1864-
ben megjelent Apológiája nemcsak saját életútjának igazolása, hanem a pápai 
tévedhetetlenség védelmezése is a Szepl!telen Fogantatás dogmájának kihir-
detése kapcsán.) Attól kezdve viszont, hogy a zsinat hittételként kimondta a 
pápai tévedhetetlenséget, Newman engedelmesen tudomásul veszi a dogmát. 

?I Idézi J;24J C5(38 R(34: Conscience and the Truth, Communio 37 (2010) 531.
?. NB 272.
?/ GO34 B(44: John Henry Newman, Grünewald, Mainz, 1989, 157skk. A továbbiakban: 

GB.



– 34 –

Lukács László SchP

Megnyugodva látja, hogy csak a legritkább esetekben fordulhat el!, hogy a 
pápa ex cathedra Petri nyilatkozik. Hozzáteszi azonban, hogy a katolikusoknak 
minden körülmények között a lelkiismeretükb!l fakadóan kell engedelmes-
kedniük. „Különben az egyes katolikusok hogyan dönthettek volna, amikor a 
pápa mellett ellenpápák is voltak, s mindegyik engedelmességet követelt ma-
gának?”?? Avery Dulles pedig Newmanre hivatkozva hozzáteszi, hogy egy ilyen 
dogma kimondásakor annak bele kell illeszkednie az egyház által vallott hit 
egészébe. „Ahogy az efezusi krisztológia egyoldalúságát ki kellett egészítenie 
Kalkhédón tanításának, Newman szerint egy jövend! zsinatnak a hajó kormá-
nyát át kell állítania, hogy kiegyensúlyozza a vatikáni zsinat egyensúlytalansá-
gát.”?@ Ha félremagyaráznák a tévedhetetlenség tanát, akkor – vallja Newman 
– „ebben az esetben jönnie kell egy másik Leónak”. Itt Nagy Szent Leó pápára 
utal, aki „anélkül, hogy megváltoztatta volna az Efezusi zsinat tanítását, kiegé-
szítette azt”.?A

Így válik Newman a lelkiismeret egyik legnagyobb teológusává. Az igazságot 
keres! embert a lelkiismeret fénye – másutt: hangja – vezeti, hogy el ne 
tévedjen az útján. „A lelkiismeret az az ajándék, amely összeköti a teremt-
ményt Teremt!jével, segít abban is, hogy a természet szépségében meglássák 
annak Teremt!jét, de eligazít a teológiai igazságok között is.”?E „A külvilágról 
való els! ismereteinket érzékeinkkel szerezzük, az Úristenr!l a lelkiismeret ál-
tal tanulunk el!ször. A lelkiismeret mindig ismétl!d! tapasztalatai azok, ame-
lyek egy hatalmasabb lény akaratát sejtetik meg velünk, és egyre világosabban 
meggy!znek egy legf!bb törvényszerz! létezésér!l.”?F „A lelkiismeret annak 
követe, aki a természet és a kegyelem fátyla mögött szól hozzánk.”?G Kett!s 
szerepet tölt be. Egyrészt minden istenbizonyításánál er!sebb bizonyossággá, 
jelenvaló-sággá teszi számunkra Isten létét, másrészt pedig erkölcsi tekintély-
ként engedelmességet kíván t!lünk. „Katolikus vagyok Istenbe vetett hitem ré-
vén. S ha megkérdeznek, hogy miért hiszek Istenben, akkor azt felelem, azért, 

?? Mindkét mondatot Günter Biemer idézi az A Letter addressed to the Duke of Norfolk cím- 
iratból. GB 158. 

?@ AD 95.
?A I3 K4: Newman on Being a Christian, HarperCollins, London, 1990, 100.
?E NB 29.
?F SG 25.
?G Idézi Newmant II. János Pál pápa 1990. április 27-én, a Newman halálának 100. 

évfordulója alkalmával rendezett szimpóziumhoz intézett beszédében. In Paul Bernhard 
Wodrazka (Hrsg.): John Henry Newman Oratorianer und Kardinal. Ein grosser Lehrer der 
Kirche, Nova&Vetera, Bonn, 2009. 63. A továbbiakban BW. Lásd az 52. jegyzetet is.



– 35 –

A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig

mert magamban is hiszek, mert lehetetlennek érzem létezésemben hinni (eb-
ben a tényben pedig eléggé biztos vagyok) anélkül, hogy ne hinnék Annak lé-
tezésében, Aki lelkiismeretemben mindent látó és megítél! személyként él.”?H 
„A lelkiismeret tehát […] arra szolgál, hogy egy legf!bb Úrnak és Bírónak, 
egy szent, igaz, hatalmas, mindenható Megtorlónak és Jutalmazónak a képét 
oltsa a lelkünkbe.”@I Mintha Newman szavai köszönnének vissza a Gaudium et 
spes lelkipásztori konstitúcióban: „Az ember a tudata mélyén olyan törvénnyel 
találkozik, amelyet nem ! szabott meg magának; amelynek engedelmességgel 
tartozik. E törvény szava mindig arra szólítja, hogy szeresse és cselekedje a jót, 
és kerülje a rosszat. A kell! pillanatban felhangzik a szív mélyén: tedd ezt, 
óvakodjál attól! Igen, van olyan törvény, amelyet Isten írt az ember szívébe” 
(GS 16). 

Isten egzisztenciális megtapasztalásáról a legszemélyesebb hangon vall 
 Newman. „Istent a szívemben érzem. Az ! jelenlétében érzem magam. Azt 
mondja nekem: tedd ezt, ne tedd amazt! Mondhatod, hogy ez a parancs pusz-
tán saját természetem törvénye, mint az öröm vagy a szomorúság. Nem, ez egy 
hozzám szóló személy szavának visszhangja. Semmi sem tud meggy!zni arról, 
hogy ez végs! soron nem egy rajtam kívül álló személyt!l érkezik. Magában 
hordozza isteni eredetének bizonyítékát.” Természetem úgy érez iránta, mint 
személyek iránt. „Ha engedelmeskedem neki, megelégedettséget érzek, ha nem 
engedelmeskedem, keser-séget, pontosan úgy, mint ha egy kedves barátom-
nak örömet szerzek, vagy pedig megbántom !t. […] A szó visszhangja a hang, 
a hang beszél!t feltételez. Azt a beszél!t, akit szeretek és félek.” Isten szavának 
visszhangja, amely meger!sítést kap az egyház tanításában.@. 

A lelkiismeret Isten küldötte, aki egy fátyol mögül szól hozzánk, és helytar-
tója által tanít és igazgat. „A lelkiismeret Krisztus eredeti helytartója, intése-
inek prófétája, döntéseinek fejedelme, áldásainak és átkainak papja. Még ha 
az egyház örök papsága megsz-nne is létezni az egyházban, a lelkiismeretben 
folytatódnék a papi principium, és gyakorolná hatalmát.”@/ Állítását Newman 
fenntartja a lehetséges visszaélések ellenére is. Tudja, hogy a lelkiismeret szavát 
el lehet torzítani, s!t némítani. Látja azt is, hogy korának egyik legjellemz!bb 
vonása, hogy ki-ki a saját ízlése szerint alakítja a lelkiismeretét, állítja össze a 

?H AP 311. Utal rá: L9C T48(3543: Conscience, in Philippe Lefebvre – Colin Mason (eds.): 
John Henry Newman Doctor of the Church, Family Publications, Oxford, 2007, 218. 
A továbbiakban: ND.

@I NB 27.
@. A Callista cím- regényéb!l idézi a f!szerepl!t: AD 50.
@/ GB 160.



– 36 –

Lukács László SchP

saját egyéni vallását. „Amikor az emberek a lelkiismeret jogaira hivatkoznak, 
semmiképpen sem a Teremt! jogaira vagy a neki tartozó kötelességekre gon-
dolnak, hanem arra, hogy saját elgondolásuk és ítéletük szerint gondolkodnak, 
beszélnek, írnak és cselekszenek. Mindenki önmagának az ura, és azt teszi, ami 
neki tetszik.”@? 

Ennek a folyamatnak hátterében két, nagyon is eltér! életfelfogás húzód-
hat meg: a liberális szekularizmus, illetve a szubjektív vallásosság. Ez utóbbi-
ról jegyzi meg Joseph Ratzinger: „A lelkiismeret nem önmagához ragaszkodó 
szubjektivizmus, hanem az engedelmesség útja az objektív igazsághoz. Egész 
életén át tartó megtérési folyamata végül elvezette Newmant a szubjektív evan-
géliumi vallásosságból a dogma objektivitására épít! kereszténységhez.”@@ 

Nem lehet tehát ellentét a lelkiismeret és az egyház között, hiszen az egy-
ház végs! soron Isten evangéliumának !rzésére és továbbadására van alapítva. 
„Ha a pápa a szó teljes értelmében ellentmondana a lelkiismeretnek, akkor 
öngyilkosságot követne el. Kihúzná a talajt a lába alól. Sajátos küldetése abban 
áll, hogy !rizze és er!sítse azt a lángot, amely »minden embert megvilágosít« 
(Jn1,9).”@A A két irányítás tehát nem kerülhet szembe egymással. „A pápaság 
értelmezése csak akkor helyes, ha egybelátjuk a lelkiismeret primátusával. 
A pápaság nem áll ellentétben a lelkiismeret primátusával, hanem arra épül és 
azt garantálja. A modern ember, ha szembeállítja a tekintélyt a szubjektummal, 
ezt nehezen érti meg.”@E Ennek feltétele az egyik oldalon, hogy a lelkiismeret 
mindig valóban Isten szavát keresse, ne pedig a saját kívánságait, és figyeljen az 
egyház szavára is. A másik oldalon viszont az egyház végs! soron nem taníthat 
tévedhetetlenség igényével olyat, ami nem egyezik a kinyilatkoztatással, Jézus 
Krisztus tanításával. Els! helyre Newman mégis a lelkiismeretet teszi. Gyakran 
idézett szava: „Ha felkérnének, hogy egy vacsorán pohárköszönt!t mondjak 
a pápára, koccintanék a pápa egészségére, de el!ször a lelkiismeretre, és csak 
utána a pápára.”@F

Newman ezért is tartja a helyes lelkiismeret legfontosabb kritériumának, 
hogy a kinyilatkoztatásban megszólaló Istennek engedelmeskedjen, akinek ta-
nítását az egyház !rzi és értelmezi hitelesen. Abszurdnak tartja azt a vádat, 

@? J;3 H43) N43: A Letter Adressed to the Duke of Norfolk on Occasion of Mr Gladstone’s 
Recent Expostulation. Idézi Luc Terlinden: i. m., ND 218. Lásd még: AP 287.

@@ Joseph Ratzinger – Papst Benedikt XVI. über John Henry Newman, in BW 56.
@A Idézi Biemer, in GB 161.
@E J;24J C5(38 R(34: Conscience and the Truth, Communio 37 (2010) 537.
@F GB 162.



– 37 –

A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig

hogy a lelkiismeretének helyére az egyház tanítóhivatalát tette.@G „Newman 
ismételten kimutatta, hogy nem lehetséges ellentét a lelkiismeret és az egy-
ház tévedhetetlensége között” – írja Luc Terlinden. – „Ha az egyház valaha 
is tagadná, hogy jogunk és kötelességünk az isteni szóra hallgatni, amely a 
lelkiismeretünkben szól, ezzel saját létalapját ásná alá. Az egyház a lelkiismeret 
szolgálatában áll, amely gyakran igen törékeny, és támogatásra van szüksége.”@H 
Idézi Newmant: „A lelkiismeret olyan érzékeny és kényes érzék, hogy könnyen 
eltévedhet, elsötétülhet vagy eltorzulhat; a legcsodálatosabb tanítónk, de a leg-
homályosabb is. Ezért az egyház, a pápa, a hierarchia Isten szándéka szerint 
pótolja ezt a sürget! szükségletet.” 

„Igyekezzék hinni Isten egyházában. Tegyen különbséget közte és veze-
t!inek emberi gyarlóságai között. Ne feledje, milyen nehéz a feladatuk 
s mennyi bírálat éri !ket, bármilyen helyesen cselekszenek is. Nem 
méltán számít-e a mi becsületes, h-séges odaadásunkra? Gondoljunk 
csak majdnem kétezer éves tapasztalataira: hány kemény, halálos próbán 
kellett keresztülmennie. Csak nem akarjuk saját, néhány évtizedes 
tapasztalatainkat többre értékelni? Oly sok nemzedéken át meg!rizte 
számunkra az igaz hitet. Tegyük meg mi is a magunkét, hogy a jöv!ben 
is megtarthassa.”

Legrészletesebben talán az An Essay in Aid of a Grammar of Assent cím- m-vében 
fejti ki Newman a lelkiismeret szerepét, és veti össze a kinyilatkoztatást 
tévedhetetlenül !rz! egyház tekintélyével. Szinte „a lelkiismeret 
fenomenológiáját”AI foglalják össze a következtetései. Sajátos dia lektika ez: 
„A kinyilatkoztató Isten szól az egyház tévedhetetlen tekintélyével, de ! szól 
a lelkiismeret szaván keresztül is”. „A vallás bens! tanítója bennünk […] a 
lelkiismeretünk. A lelkiismeret személyes vezet!nk, és azért használom, mert 
önmagamat használom: ahogyan képtelen vagyok bárki más értelmével gon-
dolkodni, csak a sajátommal, bárki más tüdejével lélegezni. A lelkiismeret 
közelebb van hozzám, mint a megismerésnek bármi más eszköze.”A.

@G CC 63.
@H ND 218.
AI M392 S(4: John Henry Newman und die Moderne. In: Claus Arnold, Bernd 

Trocholepczy, Knut Wenzel (Hg.): John Henry Newman. Kirchenlehrer der Moderne. 
Herder, Freiburg, 2009. 149.

A. J;3 H43) N43: An Essay in Aid Of A Grammar Of Assent. ,e Project Gutenberg 
EBook. Release Date: October 1, 2010 [Ebook 34022].



– 38 –

Lukács László SchP

A Newman halálának századik évfordulójára rendezett szimpóziumon mon-
dott beszédében II. János Pál pápa beszél arról, hogy a lelkiismeret milyen 
fontos Newman számára.A/

A lelkiismeretre való utalást a Callista cím- regényéb!l már föntebb idéztük. 
A második kijelentés még konkrétabb: „A lelkiismeretnek való engedelmesség 
az Evangéliumnak való engedelmességhez vezet, amely semmi más, mint 
annak a vallásnak a beteljesítése és tökéletesítése, amelyet már a természetes 
lelkiismeret is tanít.”A? Veritatis splendor cím- enciklikájában a pápa részletesen 
ír a lelkiismeret és az egyház kapcsolatáról: „A Tanítóhivatal a keresztény lel-
kiismeret számára nem idegen igazságot hirdet, hanem olyat, melyet a lelkiis-
meretnek a hitb!l ered!en már birtokolnia kell. Az egyház mindig és csakis a 
lelkiismeret szolgálatára cselekszik, segítvén, hogy ne sodródjék ide-oda a téves 
emberi tanítások szeleit!l.”A@

Érthet!, hogy ezekt!l az évekt!l kezdve els!sorban az egyház mibenléte, 
lényege izgatja Newmant. Két meglátása csak évtizedekkel kés!bb érett be a 
katolikus teológiában. Az egyik: bár az egyház els!sorban látható intézményként, 
s!t világi hatalomként jelent meg a társadalomban és a politikában, Newman 
„Krisztus misztikus testének”, „a Szentlélek lakóhelyének” tekinti. „A látható 
egyházban fejl!dik és érik fokozatosan a láthatatlan egyház.”AA Az egyházatyák 
tanulmányozásából sz-ri le, hogy az egyház els!dlegesen azok közössége, akik 
megkapták a Szentlelket a keresztségben. Bár „látható test”, mégis láthatat-
lan kegyelmeket hordoz, mivel „a Szentlélek különleges lakóhelye”, „Krisztus 
misztikus teste – amelyet a Szentlélek éltet. Newman az egyházat nem intézmé-
nyes, hanem szentségi oldalról közelíti meg, az egyház nem más, mint Krisztus 
„misztikus teste és jegyese, a Szentlélek szentélye és eszköze”.AE „A Közvetít! 
jött és ismét eltávozott; de hátrahagyta […] misztikus testét, az egyházat, és a 
hozzá való csatlakozás a világ üdvössége.”AF

Megfogalmazza azt a sajátos paradoxont, amely az utóbbi évtizedekben oly 
fájdalmas konfliktusokat hozott: az egyház egyszerre szent és b-nös. „Az egy-

A/ http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/1990/april/documents/hf_jp-ii_
spe_19900427_card-newman.html. [online: 2019. február 27.]

A? Newman egyik beszédéb!l idézi BW 67. 
A@ II. J&3;2 P&8 J&J: Veritatis splendor, Szent István Társulat, Budapest, 1994, 64. 
AA NB 267skk. 
AE I3 K4: Newman on the consensus fidelium as „,e voice of the infallible Church”, in 

Terrence Merrigan & Ian Ker (eds.): Newman and the Word, Peeters Press, Louvain, 2000. 
70skk. A továbbiakban MK.

AF NB 325.



– 39 –

A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig

házat az T testének mondjuk; ami látható földi létekor az T anyagból való 
teste volt, az az egyház most. […] Az T húsból való teste ment volt minden 
b-nt!l, az egyház pedig egy tagjában sem szepl!telen.”AG Akik pedig felróják 
az egyháznak, hogy „nem tudja a maga kebelében a b-nt és istentelenséget ki-
irtani, azoknak azt válaszolhatjuk, hogy nemcsak nem is kötelezte magát erre, 
hanem óvta követ!it a reménykedést!l, hogy ezt megteszi.”AH

A másik: az egyház tévedhetetlenségének része a hív!k hitérzéke is. „Ezt a 
kiváltságos tulajdonságát akkor nyilvánítja ki az egész népben meglév! ter-
mészetfölötti hitérzék birtokában, amikor – »kezdve a püspökökt!l a legje-
lentéktelenebb világi hív!kig« – kifejezi általános egyetértését hit és erkölcs 
dolgaiban” (LG 12). „A hív!k testülete egyik tanúsítója a kinyilatkoztatott tan 
hagyományának, […] egyetértésük az egész kereszténységben a tévedhetetlen 
egyház hangja.” Newman ezt passzív tévedhetetlenségnek nevezi, szemben a 
pápa és a püspökök aktív tévedhetetlenségével.EI

T4K2(2 / B432D 13W1346 &8698&2

Newman mint teológus két szempontból is eltér a teológus klasszikus ideáljá-
tól. Nem tudományos vagy filozófus kutató, aki a maga tudományterületén új 
felfedezésekhez jut el, nem is rendszerez!, új hipotéziseket felállító elme. Nem 
objektív igazságokat kutat és rendszerez: az igazság az ! számára – személy, a 
Teremt! Isten végtelen misztériuma, akihez a legszemélyesebb odaadással köze-
lít. Els! megtérésének radikalizmusa végigkísérte életén: „két létez! van, Isten 
és én”. Mivel – a Teremt! és a teremtmény közti végtelen különbség ellenére 
– mindketten személyek, az istenkeresés útja személyiségének teljes odaadását 
kívánja. Hogy élete folyamán hogyan módosult egyre személyesebbé váló, egy-
re teljesebb egyesülése Istennel, azt bíborosi jelmondata fejezi ki a legjobban: 
„Cor ad cor loquitur”. „Önmagunkat nem tudjuk vezetni. Isten kinyilatkoz-
tatott szava a legf!bb életszabályunk – egyéb okok mellett ezért oly alapvet! 
kegyelem a hit. Mert a hit az irányt adó er!, amely Krisztus utasításait átveszi 
és a szívhez alkalmazza.”E. „A vallásos ember a szívére hallgatva cselekszik, s 

AG NB 333. 
AH NB 217.
EI I3 K4: Newman on the consensus fidelium as ”"e voice of the infallible Church”, in MK 

67skk.
E. NB 451.



– 40 –

Lukács László SchP

gondolatai er!ltetés nélkül nyugszanak meg Istenében és Üdvözít!jében.”E/ 
„Átadjuk szívünket Krisztusnak, és engedelmeskedünk Istennek.”E? „Mindent 
a szívünkb!l kell tennünk, mintha az Úrnak tennénk és nem embereknek, te-
vékenyeknek és mégis szemlél!d!knek kell lennünk.” „Ennek az átalakulásnak 
a szívünkben kell kezd!dnie, az isteni igazság ragyogásának a szívünkb!l kell 
kisugároznia mindenre, amik vagyunk és amit teszünk.”E@

Félretéve a Titok iránt kötelez! tapintatot, ha az aszkétika-misztika meg-
szokott sémáit próbáljuk ráer!ltetni Newman Istennel egyesül! bels! útjára, 
látnunk kell, hogy az ismert három fokozat nem választható el egymástól. A lé-
lek a megvilágosodás állapotában lehet, s!t az egyesülés boldogságát élvezheti, 
közben mindig – vagy talán egyre inkább – érzi saját b-nösségét, méltatlansá-
gát. „Kövesd bels! világosságodat nehézségek közepette is.”EA Az út azonban 
nemcsak küszködés, sóvárgás, hanem Istenben megnyugvó szeretet, gyönyör-
ködés benne, részesedés Isten szeretetéb!l. A teljes önátadás imája ez:

„Tégy azzá, amivé akarsz. Nem kötök ki feltételeket, nem kívánom 
el!re tudni, mi a célod velem, az akarok lenni, amivé Te akarsz tenni, 
és egészen az, amivé tenni akarsz. Neked adom magam, bárhová ve-
zess. Követni akarlak a homályban, csak azt könyörgöm T!led, adj er!t 
megpróbáltatásom mértéke szerint. Kutass át a Te magad ragyogó vi-
lágosságával minden sötét rejteket és vezess az örökkévalóság útjára.”EE  
„Az örök szeretet az összes dolgok köteléke égen és földön, a szeretet az, 
amiben az Atya és a Fiú egy a Lélek egységében, ami által az összes szentek 
egyek Istennel, ami által az egyház egy a földön.”EF 

Aki már a földön egészen Istenben él, fokról fokra belé átalakulva, az nem vo-
nulhat el a világtól: ez a szeretet kisugárzik a többi emberre is. „Olyan elszántan 
szeretni testvéreinket, amely semmi akadálytól sem hagyja legy!zetni magát, 
[…] fáradoznunk Isten ügyében remény ellenére és szenvedések közepette, 
egész szellemünket Krisztus törvényének foglyává tenni, mindig és mindig to-
vább haladva a tökéletesség felé”.EG „Barátaink szeretetével kell kezdenünk s 

E/ NB 441.
E? NB 263.
E@ NB 370.
EA NB 87.
EE NB 445.
EF NB 123.
EG NB 377.



– 41 –

A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig

szeretetünk körét fokozatosan b!vítenünk, míg minden keresztényt és azután 
minden embert elér. A szeretet állandó magatartás, és csak tényleges gyakorlás 
révén érhet! el.”EH 

A Lumen fidei enciklika – Benedek és Ferenc pápa „közös” alkotása – hason-
ló gondolatmenetet követ. „A szeretetünk világosságot hoz magával, segít meg-
látni a szeretet útját az odaadás teljessége felé. E körforgásban a hit világossága 
megvilágítja minden emberi kapcsolatunkat, amelyeket Krisztus szeretetével és 
gyengédségével egységben lehet megélni.”FI A szeretet világossága a hité is, a 
hit világossága pedig egyesül a szeretet igazságával.

Newman ezt a kett!s világosságot kereste egész életén át, s így jutott el 
„árnyak és képek között az Igazság ragyogásához”, és lett – VI. Pál pápa szavával 
– „fényesen ragyogó világítótoronnyá” a modern világ bizonytalanságai között.

EH NB 500.
FI F443C J&J: Lumen fidei, Szent István Társulat, Budapest, 2013, 32–34. Az enciklika 

kés!bb név szerint is hivatkozik Newmanre.



– 42 –

 Sapientiana 12 (2019/1) 42–60.

Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában
Költ!i tapasztalat filozófiai kifejtéssel teológiai horizontban

G&2J& C2: L&28K 

Abstract
Poetry is an important source of human self-knowledge and a rich resource 
for philosophical inquiry. ,e first part of the article interprets the powerful 
symbolic thought of a short poem with the help of concepts, such as, 
consciousness, illumination, world, substance, existence, being. What comes 
to the fore is a defining feature of human existence one may term “non-object-
orientedness”, a relationship transcending the subject–object division. Could 
one draw a parallel between such existence and the biblical notion of human 
likeness to God? ,e second part of the article addresses this question.

Keywords: consciousness, substance, human existence, likeness to God, Trinity, 
person.
Kulcsszavak: tudat, szubsztancia, egzisztencia, istenhasonlóság, Szentháromság, 
személy.

Vonzások közt, de hívás nélk-l 
elég lehet az égbolt talán, 
de nem annak a nyomorúltnak, 
ki lát és hall, vagy éppen megvakúlva 
hideggel, h!vel, méterekkel küszködik.

Mert hogyan is lehetnék él!bb 
a teljes égboltnál, ha nem 
a hidegért, a h!ért, és a  
megalázó méterekért..

G&2J& C2: L&28K filozófus, teológus, a Miskolci Egyetem BTK Filozófiai Intézetének 
egyetemi docense; cslgaspar@gmail.com



– 43 –

Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában

A filozófiai antropológia immár hosszú történelemre tekinthet vissza. Az em-
ber mindig is gondolkodott önmagáról, de nem mindig a klasszikus filozófiai 
reflexió módján, hanem a vallás keretében vagy – kivált a nyugati kultúrá-
ban – a m-vészet közegében. Az itt olvasható gondolatok együttesen mozog-
nak mindhárom területen. Szerz!jük úgy véli, akkor nyerhetünk teljesebb és 
szervesebb képet az emberr!l, ha a teológiai kijelentést átsz-rjük a filozófiai 
reflexión, melyet ugyanakkor a teológia horizontjába állítunk, és mindkett!t 
megvilágítjuk a m-vészet tapasztalatával, így téve érzékletessé és szemléletessé 
az emberre irányuló összetett filozófiai-teológiai gondolkodás amúgy sokszor 
elvontnak tetsz! állításait. – Kezdjük is a m-vészettel!

0. V42 12 ;872KW

A modern költészet nem csak költészet, a modern alanyi vers nem csak vers, 
hanem – mintegy átvéve a visszaszorulóban lév! filozófia szerepét – az emberi 
létezés kifejezése és kifejez!dése, öneszmélése, olyan szellemi megnyilvánulás, 
amelyben az ember egyrészt kimond valamit, ami léte alapjában érinti, más-
részt önmagát mondja ki, s ezzel önmagára ébred. A költemény tehát cselekvés, 
mégpedig az ember visszaható cselekvése. Nem világleírást ad, hanem az em-
bert pozícionálja a világhoz, léthez való viszonyában. – Hogyan történik ez a 
Pascal címet visel! Pilinszky-versben? Hová helyezi az embert? Egyáltalán: mit 
tesz vele?

A leghitványabb féreg kimúlása  
ugyanaz, mint a napfölkelte./

A textus verbális szintjén két dolog, a féreg kimúlása és a napfölkelte közötti 
ekvivalenciát állítja, de nem ez az állítás a vers jelentése, hanem az, hogy e két 
egymástól roppant távolságra es! realitás lényegében azonos. 

Az embert szíven üti ez az egyenérték-ség, amely valójában minden érték 
kioltása. Mert a gondosan megválasztott két realitás – a féreg és a napfölkelte 
– a mikro és a makro, az éji és a nappali valóságot jeleníti meg, vagyis költ!i 

. Pilinszky János: Vonzások közt, in P(8(326) J&3;2: Összes versei, Magvet!, Budapest, 2016, 
118.

/ Pilinszky János: Pascal, in P(8(326) J&3;2: Összes versei, Magvet!, Budapest, 2016, 154.



– 44 –

Gáspár Csaba László 

univerzumként a létteljességet. Ebben a létteljességben áll az ember, aki a két 
végpont közötti egyenl!séget mint vele szembeni néma és részvétlen közöm-
bösséget éli meg, és fájdalmát az egyszer- kijelent! mondat h-vös szenvtelen-
ségébe rejti. Ha a féreg kimúlása – a negatívum, a pusztulás képe – ugyanaz, 
mint a napfölkelte – a születés, a pozitivitás szimbóluma –, akkor az egyik 
jelentése azonos a másikéval: a pusztulásból élet, az életb!l pusztulás lesz, egy-
másból fakadnak és egymást szüntetik meg. Egymásból táplálkoznak, tehát 
egymást falják föl. Összeérve kioltják egymást. Amit az egyik mond, azt a má-
sik tagadja, nincs gy!ztes kijelentés, és valójában nem történik, nincs semmi. 
Ez megrendíti az embert, aki lénye legmélyén jelentésre, jelenlétre vágyik?, de 
már nem is kiált, csak annyi ereje van, hogy tompán maga elé ejti a szavakat: 
„A leghitványabb féreg kimúlása / ugyanaz, mint a napfölkelte.”@

A vers nem egy különös, meglep! tény leírása, hanem értékel! kijelentés. 
Értékazonosságot állapít meg két, egymástól igen távolinak t-n! esemény, egy 
biológiai történés és egy fizikai folyamat között. Az egyetlen állítás szikáran 
felhangzik, majd hirtelen elhallgat, csak csönd szivárog bel!le. A vers megtette 
a magáét. Mint valami koan, egyetlen harangütésként megkondult, hogy vissz-
hangot verjen az olvasóban. A folytatás !benne van. Pontosabban ! a folytatás. 
Ez jellegzetes tulajdonsága a modern költészetnek: szinte munkára fogja az em-
bert, neki kell kifejteni és befejezni a verset; nem helyezkedhet korábbi korok 
eposzt, elbeszél! költeményt vagy éppen tájleírást hallgató-olvasó emberének 
kényelmes pozíciójába. Varázsigeként m-ködik; nem leír egy tényállást, hanem 
performatív aktust hajt végre: a kijelentés révén megcselekszik, illetve el!idéz 
valamit. A Pilinszky-vers egyetlen kijelentésmozdulattal belelök egy bizonyos 
helyzetbe, amelyben a vers született. Nem igazít el, hanem csak beleránt abba 

? „Nem a szív: a lét lett istentelen”, mondja Illyés Gyula (Esti dal).
@ A vers éppen nyitottsága folytán többféle értelmezést megenged; a dolgozatban olvasható 

változat csak az egyik lehetséges verzió. Nem csupán t!le eltér!, hanem egyenesen vele 
ellentétes értelmezés is lehetséges, mely szerint a vers éppenséggel az élet gy!zelme a 
halál fölött. A sorrend kétségtelenül támogatja ezt az értelmezést, hiszen a negatív képre 
következik a pozitív. Ekkor a napfölkelte jelentése már szimbolikus ereje folytán is felemeli 
és magába oldja a pusztulást. A vers teológiai megközelítése is er!síthetné ezt az értelmezést. 
Eszerint a feltámadás teológiai el!zete – nem csupán kronológiai el!zménye, hanem egyben 
misztikus el!feltétele – a halál. A féreg a halál negatív, taszító jellegét jeleníti meg, mellyel 
szemben a feltámadást jelz! napszimbolika a tiszta, fenséges és ünnepélyes gy!zelem. A vers 
ezzel együtt is érzékelhet! sötét tónusa a keresztény hit tagadhatatlanul megnyilvánuló 
sötét árnyalatát adja vissza. A sötét szín abból fakad, hogy mindkett! a mélyb!l indul (a 
versben a „féreg”, a teológiában a „b-n” ez a mélység), és a sötétséget és a világosságot, a 
mélységet és a magasságot kapcsolja össze az utóbbi végérvényességével.



– 45 –

Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában

a gondolatba, ami a költ!t érte: „A leghitványabb féreg kimúlása / ugyanaz, 
mint a napfölkelte.” Aki óvatlanul elolvassa, az hirtelen ennek a gondolatnak a 
különös terében találja magát, és nem könnyen szabadul. 

B. T95 12 47(8&;2;5&2

A modern vers az ember tudatára hat, a tudatát változtatja meg. Eredménye: 
megvilágosodás. Aki olvassa és hallgat rá, aki hagyja, hogy megtörténjék vele a 
vers, az megvilágosodik. A költemény perperspektívájába lépve és tekintetét 
követve nem valami új dolgot vesz észre a világban, hanem felismer valamit a 
világról, és ez a felismerés megváltoztatja azt a módot, ahogyan ezután a világ-
ban létezik, illetve ahogyan hagyja a világot létezni.A 

A vers hatásként érvényesül, s ekként cselekvést, mozgást vált ki, változást 
okoz az olvasóban, akit jelentése megszólít, akire vonatkozik, akire lényegi-
leg tartozik, és akit létében megmozdít, megrendít. A gondolat a tudatra hat. 
A tudatra irányuló hatás az ember egészét átfogja, ezért a legintenzívebb hatás 
és a legsúlyosabb cselekvés. Aki megváltoztatja a maga vagy egy másik ember 
tudatát, az átfogó cselekvést hajt végre, melynek eredménye a megváltozott 
tudat alanyának minden tettére kihat. Egész világot mozdít meg, egy új világot 
épít, hiszen a tudathoz világ tartozik, a megváltozott tudathoz megváltozott 
világ. Pilinszky János verse a tudat megváltoztatásának csupán az els! mozdu-
latát teszi meg. Az olvasót beleállítja egy szemléletbe, és magára hagyja, hogy 
immár ! maga alakítsa ki, építse föl azt az új tudatot, amely tudván tud a vers 
által megállapított ekvivalenciáról, és annak eredményeként a lét közömbös-
ségér!l.

A tudat els!legesen nem tartalom, hanem valamely tartalmi tudás, infor-
máció birtoklásának a módja, a tudott tartalom elemei összességének egyetlen 
egységes integráns egésszé szervesülése. A tudás mennyiség, a tudat min!ség, a 
tudástartalom szervességének, integritásának foka. Ez nem egy újabb tartalmi 
elem, hanem a tudásra vonatkozó tudás (con-scientia). Az antik ember tudásá-
nak tartalma vélhet!en jóval kevesebb volt, mint egy mai átlagos középiskolásé, 
azaz kevesebbet tudott, de tudata a kor keleti és európai kultúrájának tanúsága 

A A filozófiával kapcsolatban mondja Wittgenstein: „Aki ma filozófiát tanít, az enni ad 
valakinek, mégpedig nem azért, hogy ezt az eledelt megszeresse, hanem hogy megváltoztassa 
az ízlését.” L95( W(4324(3: Észrevételek,  Atlantisz, Budapest, 1995, 30. (Ford. 
Kertész Imre)



– 46 –

Gáspár Csaba László 

szerint átfogta léte teljességét, és a születést!l a halálig stabilizálta életét, bár-
mennyire nehéz volt is az a technikai tudás sz-kössége miatt.E Teljesítette azt, 
ami a tudat feladata: biztosítani az ember teljes létének integritását, elhelyezve 
és stabilitást nyújtva számára léte egészében. A tudat munkája sokrét-, feladata 
egyebek között éleszteni, keleszteni és élhet! egzisztenciává gyúrni az ember 
szerteágazó tudásának nap mint nap gyarapodó mennyiségét. Ez a vallás ese-
tében a legnyilvánvalóbb: a vallási tudás (pl. az üdvösségtörténeti eseményekre 
vonatkozó információk) feladata nem ismeretek közlése titokzatos er!k világi 
m-ködésér!l vagy a transzcendencia bels! világáról (pl. angyali rendekr!l), 
hanem a vallási tudat kialakítása: az ember pozicionálása coram deo, Istenre 
hangolni a létezésben. 

A mennyiség mértéke tehát közömbös, hiába tud valaki rengeteget, ha nem 
képes egységes tudatba fogni, a sok tudás mit sem használ neki. Hérakleitosszal 
fogalmazva: „A sokféle tudás, nem tanít meg arra, hogy esze legyen valaki-
nek.”F Mire megy a modern ember a rengeteg tudásával? Talán már nem is ké-
pes a minden irányból feléje zuhogó információból, tudáselemb!l konzisztens 
tudást kialakítani, még kevésbé tudatot. 

A »megvilágosodás« nem a tudat tartalmi megváltozását jelenti, hanem az 
ember eredend! léthelyzetének tudatossá válását. Ébredést. Aki megvilágoso-
dott, jottányit sem változtatott a világban elfoglalt helyén (még kevésbé magán 
a világon!), hanem éppenséggel rájött, hogy hol is állt a világban eddig is, hová 
helyez!dött, mégpedig szükségképpen.G A megvilágosodás nem új információ, 

E Bár a technika fejletlenségére, vagyis az élet fizikai nehézségére utaló megfogalmazás 
jellegzetesen a modern technika kényelmét élvez! ember visszatekint! értékelése. 
A korabeli ember mit sem sejtve egy kés!bb elkövetkez! „technikai aranykorról”, életét 
alkalmasint egyszer- adottságnak tekintette, melyben az arány tekintetében bizonyára 
éppúgy volt felemel! és nehéz, örömöt adó és tragikus, mint manapság. A modern élet 
körül gondoskodó technika jottányit sem változtat az élet alapadottságán, hanem csak 
elfedi a kényelmet szolgáló eszközök illúziójával. Az élet drámai mintázata változatlan: 
élünk és meghalunk. 

F H1684(;2: Múzsái vagy a természetről, Helikon, Budapest, 1983, LI., 30–31. (Ford. 
Kerényi Károly)

G Egy bizonyos, archaikusnak mondható metafizikai szemlélet szerint a „van” világában 
szükségszer-ség nyilvánul meg, mitikus megfogalmazással a világ összes dolga a Szükség-
szerűség uralma alá tartozik. Az ember nemcsak érzékeli és észleli, hanem a tudatára ébred 
ennek, tudomásul veszi és megérti a „van”-ban megnyilvánuló szükségszer-séget, és 
önmagára is vonatkoztatja: azt a léthelyzetet, amibe beleszületett, s amelyben ténylegesen 
van, egyfajta szükségszer-ségnek tekinti, és ekként fogadja el mint sorsot. Csak a modern 
nyugati ember kezd lázadni, és új metafizikát vallani, amely szerint a „van” nem szükségszer-, 



– 47 –

Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában

hanem valamely esetleges új információ által a tudatban beállt kataklizma, mely 
felrázza és önmagára ébreszti, alanyát pedig létében újrapozícionálja. Eredmé-
nyeként nem az ember világban elfoglalt helye, hanem a helyzete változik meg, 
a világgal szembeni viszonya – és persze ennek következményeként és a megvi-
lágosodás mértékében megváltozik a világa is. A megvilágosodott ember világa 
más, mint a világba zuhant bukott emberé.H 

N. 4:4  7(8&:3 – 7(8&  4:4:43

„Ma már nem jelenthetjük ki egykönnyen, hogy egy egyenes járású, tüzet 
használó, és k!b!l szakócát készít! él!lény már ember. Csak akkor em-
ber, ha gondolkodva, nyelvileg és szabadon szembeállítja magával és kér-
désessé teszi a világnak és egzisztenciájának egészét, még ha tanácstalanul 
elnémul is ett!l az egyetlen és totális kérdést!l. Így hát az is elképzelhet! 
talán, hogy valamilyen kollektív halállal elpusztul az emberiség, miközben 
technikai-racionális lényként biológiailag továbbra is fennmarad, és 
hallatlanul leleményes állatok termeszállamává változik át.”.I 

A továbbiakban elhagyjuk a költemény szövegét és jelentését, m-ködését és 
hatását, és egy valódi filozófiai, mert transzcendentális kérdés nyomába indu-
lunk: mi a Pilinszky-vers megfogalmazásának lehetőségi feltétele, mi jellemzi 
annak az embernek az ontológiai szituációját, aki eYéle összehasonlítást tud 
tenni; másképpen fogalmazva: a létnek melyik pontjáról látszik és állítható 
kapcsolatba a költ!i kijelentésben szerepl! két jelenség. A vers ugyanis minde-
nekel!tt megjelöli az ember pozícióját a világban: az ember a létezésnek azon 
a pontján áll, ahonnan ilyen mondást lehet megfogalmazni, amely egyetlen 
páros szimbólumba fogja a két létez! segítségével megjelenített létet. A kérdés 

hanem esetleges, az ember pedig, aki ezt az esetlegességet felismeri és e felismerés által 
tudatára ébred, bírálón, értékel!n áll szemben a „van” világával, s!t, saját elgondolása 
szerinti világ megalkotásába fog, ha másként nem, a „van” értelmezésének módján, olyan 
nietzscheánus hevülettel, amely nyom nélkül felszív minden tárgyi létet, és az értelmezett 
valóságot állítja a helyébe. 

H A boldogtalan ember világa más, mint a boldog emberé, mondja Wittgenstein.
.I K8 R34: A hit alapjai, Szent István Társulat, Budapest, 1983, 65. (Ford. EndreYy 

Zoltán) Vö. M(3 H4(544: »…költőien lakozik az ember…« Válogatott írások, 
T-Twins – Pompeji, Budapest, Szeged, 1994, 48-49.



– 48 –

Gáspár Csaba László 

tehát ez: hol kell állnia az embernek, hogy a versben megfogalmazott megálla-
pítást tehessen, honnan lehet látni azt, amit a vers állít? Elvégre nem két dolgot 
hasonlít össze a tér valamely pontján állva, ahonnan mindkét dolog látható. 
Nem a két dolog tárgyi realitását látja és hasonlítja össze, hanem létezésük egy-
egy dönt! mozzanatát. Mert mit is állít valójában? Két természeti folyamat 
azonosságát? Természettudományi megállapítást tesz? Egyáltalán a Napról és 
a féregr!l beszél, mint valami természetkutató? Nyilvánvalóan nem, hanem az 
elmúlásról és a születésről (feltámadásról?). Ez nem azonos a biológiai halállal, 
illetve születéssel, ami az életfolyamatok természetes mozzanata. Az elmúlás/
születés (feltámadás?) nem természeti folyamat, hanem létesemény, olyan on-
tológiai jelent!ség- esemény, amely legbelülr!l mozgatja a létez!t; nem küls! 
hatásként éri, hanem létezése alapjában határozza meg. Ami a létezést mint 
létezést alapjában határozza meg, az már nem természet, nem fizika, az már 
meta-fizika; nem a létez! tudományosan leírható m-ködése, hanem a lét titok-
zatos eseménye, ontológia. 

A vers létez!kr!l beszél, de a létről szól. Létez!ket az állat is lát, de a lét lá-
tásához, észleléséhez nem szem kell, hanem átlépés egy olyan síkra, ahonnan a 
létez!knek nemcsak a tárgyi-dologi, természetes-fizikai állaga látszik, hanem a 
léte is, vagyis az, hogy egyáltalán vannak. Ennek a látásnak a síkja a gondolko-
dás, orgánuma az ész. Az ember ezen a megemelt síkon állva látja – gondolja 
– a létez!knek az ontológiai sajátosságát, a létét, jóllehet csak a létez!k létén 
keresztül látja, és csak a létez!k közvetítésével tud beszélni róla. Az ember – 
a látvány észlel!je és megfogalmazója – ontológiai lény, aki nemcsak létezik, 
hanem tud saját létér!l és ezen keresztül a létr!l. Az a pont tehát, ahonnan a 
verset meg lehet fogalmazni, ahonnan az ember elé tárul a versben megfogal-
mazott látvány – a lét látványa, ezúttal az elmúlás/születés/feltámadás létese-
ményének formájában –, nem a létez!kkel egy síkban helyezkedik el, hanem 
„fölötte”, metaszinten. És az ember mindig ennek a síknak valamely pontján 
van, akkor is, ha éppen az erd!ben sétál, sorban áll a pénztárnál, vagy a vo-
naton ülve álmosan kibámul az ablakon. Perspektívájának ezt a gyújtópontját 
mindenhová magával viszi, mert ez a gyújtópont ! maga, hagyományos filo-
zófiai fogalommal az ész, az értelem, a szellem. 

Nem a világban vagyunk benne, mint az erd! a természetben. Ugyanakkor 
mégiscsak benne vagyunk a világban, de nem úgy, mint a szarvas az erd!ben, 
hanem egyszersmind eloldva a világtól. Benne vagyunk a világban, mert tes-
tiségünk folytán mindig a világnak és a világban reális létezésnek bizonyos 
pontján vagyunk; és nem vagyunk benne a világban, mert nem vagyunk oda-
szögezve reális tárgyi létezésünk természeti adottságaihoz, történeti-társadalmi 



– 49 –

Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában

koordinátáihoz, hanem viszonyban vagyunk mindezzel: megismerjük, érté-
keljük, elfogadjuk vagy elutasítjuk, módosítjuk, alakítjuk formáljuk, magunk 
készítette újat állítunk a helyébe. Ezek az aktusok képezik a viszonyulást, és 
ezen aktusok által létrejöv! viszonyban létezünk. Aki viszonyul, az a viszonyt 
alkotó két pólus között létezik.

Éppen e sajátos rögzítetlenségben, borúsabb kifejezéssel hontalanságban 
rejlik a m-vészet szabad lehet!sége és kötelez! komolysága. A vándorlásra szo-
rított ember otthont, biztonságot, életteret, -formát, -módot keres, amelybe 
beöltözhet, beköltözhet, ahol letelepedhet, amit belakhat, ahonnan szemlél!d-
het, ahol egyszer- szóval: valóságosan és emberi módra létezhet. Beköltözik a 
tudományba, és tudós lesz, beköltözik a mesterségbe, és ács lesz, beköltözik a 
hivatásba, és tanár lesz, és beköltözik a m-vészetbe, és m-vész lesz. Persze ezek 
egyben tevékenységek, melyeket a görög techné módján csinálni kell. Mind-
azonáltal nem ez a lényegük, hanem az, amiért az ember csinálja !ket: hogy 
bennük létezzék, az általuk megnyitott egzisztálási módban éljen. A csalogány 
énekel, de éneke pusztán biológiai ösztön, a csalogány egyik biológiai életmeg-
nyilvánulása. A csalogány énekesmadár, de nem énekes. Az ember is énekel, 
de az ember énekes lesz. Ez azt jelenti, hogy egzisztenciát nyer az éneklést!l. 
Számára az éneklés a középpont, és életének minden egyéb mozzanata kö-
réje szervez!dik, azt szolgálja és attól nyer értelmet. Az énekes beköltözik az 
éneklésbe, amely nem tevékenység (persze az is, nem is könny-, és rengeteg 
gyakorlást igényel), hanem egzisztencia, létforma, amelyben az ember él. Való-
ságosan és szenvedélyesen. A szenvedély – sajátosan emberi képesség. Az állat 
nem szenvedélyes, nem f-ti belülr!l semmi, nem veti bele magát, egész lényét 
valamely tevékenységbe, hiszen nem is rendelkezik magával. Az oroszlán nem 
szenvedélyesen vadászik, még csak nem is ügyesen vagy kitartóan, mert ezek is 
emberi fogalmak. Az oroszlán nem ügyes és kitartó, hanem oroszlán: az orosz-
lánság meghatározott testi m-ködést jelent, genetikailag szabályozott mozgást, 
mely céljának eléréséig tart – ez a vadászat à la oroszlán. Nincs benne ügyesség, 
mert nem tudja másképpen csinálni, csak ahogyan oroszlán. Mert oroszlán és 
semmi más. Létében nincsenek üres egzisztencia- (temporálisan fogalmazva: 
id!-)terek, amiket valami általa kitalált, választott tevékenységgel lehetne-kel-
lene kitölteni, szabadon és találékonyan; élete a biológiai rendezettség folya-
matainak állandóságában zajlik mindaddig, amíg a testi m-ködés tart... 

.. J;24 O4 ) G224: Elmélkedés a vadászatról, Európa, Budapest, 2002, 7–11. (Ford. 
Csejtei Dezs!)



– 50 –

Gáspár Csaba László 

Az „oroszlán” kifejezés itt nem f!név, hanem ige, meghatározott létezési 
forma, amely bizonyos cselekvésekben és m-ködésben nyilvánul meg. Arra a 
kérdésre, hogy mit csinál az oroszlán, az a válasz, hogy oroszlán (mint ige)../ 
Egyedül az ember az, aki csinál valamit, ami t!le különbözik abban az értelem-
ben, hogy nem lényegének szükségszer- m-ködése (mint az oroszlán esetében 
a vadászat), hanem szabad alkotás. Például – hogy a biológiai dimenzióhoz 
közel maradjunk – házat épít, holott biológiai értelemben sok más lényhez 
hasonlóan a nyers természetben is élhetne. Az állat vackától, odújától, fészkét!l 
eltér!en a ház nem az ember mint biológiai él!lény életm-ködéséb!l fakad, 
hanem szabad, személyes alkotás: különböz! stílust követ, díszítések ékesítik, 
bels!leg változatosan tagolt, és gondosan válogatott bútorzat tölti meg, míg a 
madárfészek mer!ben funkcionális, pusztán a madár biológiai életének egyik 
küls! eleme, voltaképpen testi szerve. Az ember lakhelye a biológiai szint fe-
l!l megfogalmazva kultúrába öltöztetett biológia, ahol az „öltözet” önállósulva 
saját bels! célját követi, a hatékonyság diktátuma alatt álló biológiai szükség-
letlogikától mer!ben különböz! esztétikalogikát, mely a szép hívására hallgat. 
Ez azután esztétikai-m-vészi egzisztenciát kínál a házkészít! ember számára, 
hogy ne csak a házban lakjék testileg, hanem az esztétikumban is szellemileg. 
A házépít! emberb!l k!m-ves- és ácsmester, építész és lakberendez! lesz, 
akinek ez a személyes élete. Valami külsőt csinál, ami tárgyként önállósul (mint 
ház, bútor, dísz stb.), de a csinálás a bens!jét építi fel, egzisztenciájává válik.

Az vagy, amit csinálsz. Az ember cselekv! lény, cselekvése alakítja egzisz-
tenciáját, és egzisztenciája s-r-södik fokozatosan személlyé..? Az emberi 
szubjektum nem valami monász, zárt és gyémántkemény szubsztancia, amely 
tartalmazza létezése megnyilvánulásának, aktivitásának, folyamatának min-
den mozzanatát; ez a mer!ben biológiai lény, a növény és az állat. Az emberi 
szubsztancia csupán képességek tárháza, és csak az egyén aktív életének folya-
matában képz!dik egyedivé, egészen a személyességig. Mivel nincs az ember 
principiális lényegében mintegy gének módjára eleve és biológiai mintázattal 
beleírva a teljes életciklusa, ezért az ember homo viator: vándorolva egész 
életében keresi azt a cselekvés-egészt (hivatást), amellyel azonosulhat, és amely 
önazonosságot, valódi személyes arcot adhat neki. Az ember nyugtalan, sokat 

./ Vö. operatio est virtus formae substantialis; actus est realisatio naturae entis. (Értelemszer-en: 
a létez! a lényegét adó bels! formájának [forma subsztantialis] erejéb!l m-ködik; aktusai 
révén a természetét valósítja meg).

.? Vö. Gáspár Csaba László: Az ikonról és a képr!l. Teológiai-filozófiai vázlat, in O8) C2: 
(szerk.): Idealizmus és hermeneutika, L’Harmattan, Budapest, 2010, 199. skk. 



– 51 –

Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában

és sokáig keresgél, válogat, váltogat és változtat, és meglehet, soha nem találja 
meg „önmagát”. 

Amit az ember csinál, az egyrészt az egzisztenciájává lesz, másrészt az eg-
zisztenciája nyilvánul meg benne. Ez a kölcsönös el!zetes feltételezettség teszi 
dialektikus létezésmódját. Ehhez persze olyan cselekvési lehet!ségek kellenek, 
amelyek egzisztenciaterm!k, emberi egzisztenciává érlel!dhetnek. Az elidege-
nít! gyári munka nem ilyen, elidegenedést eredményez. Csak a hivatás ilyen. 

V. T&)(83 81.@

A nyugati kultúra embere akarata legmélyén egyet akar: lenni. Teljesen és 
végtelenül lenni..A A teljes lét nem szorul küls!re,.E önmaga háborítatlan és 
hiánytalan élvezete. Az emberi kultúrában ennek az akaratnak számos meg-
nyilvánulása van, els!sorban a keresztény vallás, de idetartozik a m-vészet és 
bizonyos mélyebb vonásaiban a tudomány és a technika. A filozófia reflektál 
erre az antropológiai inklinációra, és a filozófus egyéni habitusától függ!en 
üdvözli vagy üldözi (pl. Gabriel Marcell, illetve Arthur Schopenhauer).

A lét els! és utolsó, végs! és teljes értelme az, hogy van. Nem eszközként, 
nem valamire valóként, hanem önmagában. Minden létez!nek ugyanez a lét 
adatik, de mindegyiknek csak bizonyos mértékben. A létez! létének mértéke 
a szubsztancia. Ez a lét lehatárolása: tárgyi lét. Mármost ha igaz az iménti 
állításunk, mely szerint akarata legmélyén az ember határtalan létre törek-
szik – és határtalanságon nem végtelen id!beni fennmaradást értünk, amely 
akár a pokol is lehet –, akkor ez azt jelenti, hogy az ember végső soron nem 

.@ A „tárgyiatlan” kifejezés általam szándékolt értelme a „tárgyi” kifejezésb!l vezetend! 
le, melynek jelentése „tárggyal kapcsolatos”, „tárgyra vonatkozó”. A „tárgyiatlan” arra 
utal, hogy adott esetben nem áll fenn vagy nem lényeges bármiféle tárgyi vonatkozás. 
A tárgyiatlan lét olyan viszonyuló lét, amely ugyan pólusok között áll fenn, de a pólusok a 
viszony intenzitásánál fogva már nem játszanak tárgyi szerepet. Önálló saját – azaz tárgyilag, 
fogalmilag megragadható – létük a viszonyulás kiépülésének folyamatában teljesen 
beemel!dött a relációba, és immár abból nyerik valóságukat, nem pedig a szembelépéskor, 
találkozáskor birtokolt és a reláció felépítéséhez szükséges tárgyi realitásukban léteznek. 
Megközelít! humán tapasztalati példa a barátság és a szeretet.

.A Vö. Maurice Blondel megkülönböztetését, mely szerint az „akart akarat” (volonté voulue) 
mindig kevesebb, mint az „akaró akarat” (volonté voulante), és ez utóbbi a végtelenre 
törekszik.

.E Illetve, ha véges, márpedig az ember véges, akkor is olyan „küls!”-re szorul, amely legsajá-
tabb jaként egyben a legbens!bbje: Isten.



– 52 –

Gáspár Csaba László 

 szubsztantív létez!. Létakarata nem az ember-szubsztancia individuális pél-
dányának végtelen id!beni fennmaradását akarja, hanem minden tárgyiságot 
meghaladó teljességet akar. De hogyan képes elérni tárgyiatlan létet az a véges 
létez!, amelynek – végessége folytán szükségképpen – szubsztantív lét adatik? 
Hogyan állunk az ember végs! törekvésével, tárgyiatlan létével?

Az embernek nem úgy van lényege, mint – radikális, de megvilágító példa-
ként – a kockának. Az ember lényege nyitott, elemekb!l, képességekb!l áll, 
amelyekb!l az individuum maga alkotja meg a személyes lényegét, röviden 
személyvalóságát, amelyben nem csupán az számít lényegalkotó elemnek, amit 
birtokol („amit van”), hanem az a mód is, ahogyan birtokolja („vanja”). Lé-
tünk különlegessége, hogy nem egyedül a mértékadó szubsztancia szabja meg, 
mint az összes többi létez! esetében, hanem egyszersmind az a különleges mód, 
egyedi minőség, amiként az ember-szubsztanciát megvalósítjuk. Az egzisztencia 
egyedi valóságképz! elemként lép a szubsztancia mellé, szubsztanciális jelen-
tőségre tesz szert, olyannyira, hogy a szubsztanciából (ön)alkotó szubjektum, 
személy lesz. A személy a szubjektummá vált szubsztancia, amelynek legf!bb 
tulajdonsága a maga megformálta egzisztencia. Az ember létfeladata, hogy az 
ember-szubsztanciát mint általánost olyan egyedi személyes szubjektummá 
emelje, amely teljesen felszívja a szubsztanciát, és mintegy önmagában ragyog 
mint min!ség.

A létezés tiszta pillanataiban az ember annak örül, hogy van. Ennek az öröm-
nek a hordozója kétségtelenül a szubsztancia, de nem a szubsztanciának örül, 
hanem a létnek. Véges létez!ként nem tud teljesen leszakadni a szubsztanciáról, 
hiszen végességét nem tudja meghaladni, de el tud lépni t!le. Ilyenkor a tárgyi 
létezés öröme túlcsordulva mintegy beleömlik a tárgyiatlan létbe. A m-alkotás 
esetében is kétféle örömben van részünk: egyrészt a konkrét m- értékessége 
okozta örömben, másrészt abban a m- konkrét valóságát meghaladó öröm-
ben, hogy egyáltalán létezik olyasmi, mint m-alkotás, és hogy a m-vészet a lét 
egyedülállóan értékes megnyilvánulása. A végesség világi körülményei között 
a lét öröme soha nem tiszta, hanem konkrét létez!khöz kapcsolódik, de csakis 
kiindulási pontként, kiváltó okként. Ebb!l a szempontból a létez! értékét az 
adja, hogy részesedik a létb!l, és ennyiben számunkra a lét legközvetlenebb 
és legismer!sebb hírnöke. Ugyanakkor ebben a közvetlenségben rejlik annak 
veszélye, hogy beleszeretünk a végességbe, és mivel a lét felé tartó út a véges-
ségen keresztül halad, de a lét mint cél soha nem látszik egyértelm-en és vi-
lágosan, valamint a betöltetlen vágyakozás is kifáradhat egyszer, ezért hajlunk 
arra, hogy letelepedjünk a végesség valamely pontján, berendezkedjünk a jelen 
adottságaiba, a vándorlástól megtörve beletör!djünk abba, ami „épp van”. 



– 53 –

Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában

Szent Ágoston uti-frui terminológiájával úgy is fogalmazhatunk, hogy a vé-
ges létez!k arra hivatottak, hogy az embert a lét felé irányítsák, de egyrészt 
tagadhatatlanul fontos praktikus önértéküknél fogva, másrészt az ember haj-
lama folytán megakaszthatják az útját, így a használatra szolgáló javak (uti) az 
élvezet forrásai lesznek (frui). „Nem könny- haladni, ha az ember / mindig 
abba szorul bele, ami épp / van.”, fogalmaz Vasadi Péter..F

Az antikvitás és középkor emberénél a szubsztanciáról való beszéd dombo-
rodott ki (animal rationale stb.), de valójában azon korok embere is els!sorban 
lenni akart. A modernitás folyamán a szubsztancialitás fokozatosan feltörede-
zett, elveszítette világosságát, napjainkra pedig már minden konzisztencia nél-
küli cseppfolyós fogalommá vált. A bels! logikájuk szerint elkülönülten kiépü-
l! társadalmi interakciókban szerepl! szubjektum fragmentálódott, és maradt 
az egzisztencia, amely szellemileg megfogalmazott és kell! kulturális plauzibili-
tással felmutatott szubsztanciaminták hiányában egyfajta tiszta egzisztálásként 
törekszik érvényesülni – annál határtalanabbul, minél kevésbé áll rendelkezé-
sére szubsztanciális minta, amelyb!l, költ!i képpel fogalmazva, mint bábból 
kifejl!dhetne az egzisztencia pillangója. Csakhogy a tiszta létezés a véges em-
ber számára és a végesség körülményei közepette lehetetlen. Így a szubsztancia 
támasztéka nélküli próbálkozás csak deficites egzisztenciát eredményez: nem 
szálldos, hanem csak verdes. Nyughatatlanul kísérletezik, szüntelenül és ha-
tártalanul tágítja egzisztenciáját, de mivel mindig valamit (társadalmi szerepet, 
hivatást) kell egzisztensen lennie – hiszen véges lényként a végesség dimenzi-
ójában nem lehetséges tisztán „csak” lenni –, ezért idegesen keresgél a maga 
által kigondolt legképtelenebb identitások és önkonstrukciók megállás nélkül 
szaporodó tömkelegében – nemes igyekezettel és kínos eredménnyel..G 

A létezés aktivitás. Isten esetében egyetlen töretlen és örök aktus, anyagi léte-
z!knél a szubsztancia egzisztálása, illetve él!lényeknél életm-ködés. Az ember 
– Istennel ellentétben – nem képes egyetlen aktusba fogni a létét, a létaktusok 
sokaságára töredezik, ezért végességével megküzdve különböz! aktivitásokkal 
próbálja megvalósítani önmagát. E próbálkozások, kísérletek sorozata adja az 
élettörténetét (egyedül az embernek van belülr!l fakadó története, Istennek, 
a tárgyaknak és a biológiai lényeknek nincs történetiségük), amelynek értel-
me vagy összeáll az élet folyamán, vagy ha nem áll össze valamilyen egységes 

.F (Kint, bent).

.G Lásd a genderideológia groteszk vadhajtásait, a gombamódra szaporodó LMBTQ nemi 
identitásokat.



– 54 –

Gáspár Csaba László 

létaktussá, kudarccal végz!dik..H Isten eleve birtokolja, az anyagi létez! bele 
van állítva, az ember kihordja létét. A létezés Istennél abszolút alanyi-szemé-
lyes – önmagát létezi –, a létez!knél tárgyi, személytelen – a szubsztanciájukat 
létezik –, az embernél egyszerre tárgyi és alanyi-személyes: mert bár már csak 
testisége folytán is van bizonyos lényege, szubsztanciája, de maga dönt arról, 
hogy miként valósítja meg, és e megvalósítás egyben a személy megvalósulása, 
annak a személyvalóságnak az el!állása, aki már nem valamit, hanem tárgyiat-
lan önmagát létezi.

A tárgyiatlan lét nem azt jelenti, hogy az ember „csak úgy” lenne. Ez végessége 
folytán nem lehetséges, a végesség ugyanis szubsztanciában artikulálódik, ami 
a véges létez!, így az ember létének a tárgya, amit létezik. A tárgyiatlan lét úgy 
értend!, hogy abban az állapotban szubsztanciáját már nem megvalósítandó 
feladatként, kintlév!ségként létezi, amit el kell sajátítani, hanem az már teljesen 
be- és felemel!dött a létezésébe, így annak immár semmi más „tárgya” nincs, 
mint maga a létezés. Az esszencia, a szubsztancia – az egzisztencia inkubátora, 
vehiculuma – teljesen feloldódik az egzisztenciában, a szárny a szárnyalásban. 
Ez azonban nem lehetséges másként, mint az esszencia teljes és maradéktalan 
megvalósításán keresztül, amikor már nincs semmi kintlév!ség, amely eléren-
d! tárgyként állna az ember el!tt –, egyedül Isten./I 

S. A T&)(83 81 (3  4:4 (2432;38K2&

Hogy az emberi személyek nem a birtokolt lényeg tartalmában különböznek, 
hanem a birtoklás módjában, és ennek a módnak a sajátossága adja személyes-
ségüket, ez analógiát mutat a Szentháromsággal. A szentháromsági személyek 
sem az isteni lényegben különböznek, hanem az isteni lényeg birtoklásának 
mikéntjében. Mivel azonban a birtoklás mindegyikük esetében ugyanazon 
lényeg hiánytalan és teljes birtoklása, ezért a „miként”-et az egymáshoz való 
viszonyuk adja: az Atya a Fiúval, a Fiú az Atyához való viszonyában az, aki: 

.H Mindenesetre Pilinszky szavával: „Táblára írva nyakadba akasztjuk történetedet” (Trón-
fosztás).

/I Ezen a ponton ki lehetne és kellene térni arra kérdésre, vajon a jelenlegi kultúra képes-e 
felkínálni olyan konkrét ember-szubsztanciamintákat – a társadalom közegében ezek a 
hivatások –, amelyek alkalmasak arra, hogy h-séges megvalósításuk esetén közegükben 
kiformálódjék az a konkrét emberi egzisztencia, aki már teljesen magába emelte, személyessé 
tette a szóban forgó mintát, úgyhogy már nem abból él mint foglalkozásból, hanem azt éli 
mint hivatást, és onnan nyer kitekintést a létezés tárgyiatlan tágasságára.



– 55 –

Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában

Atya, illetve Fiú; a Lélek pedig ennek a személyes kölcsönösségnek a szemé-
lye. Lényeges eltérés azonban, hogy míg az ember fokozatosan válik személlyé 
– ebben a szubsztancia mint eszköz-ok vesz részt –, addig a szentháromsági 
személyek nem egy eYéle kialakulási folyamat eredményeképpen állnak el!, 
hanem eredend!en személyek. Esetükben a személy teljesen felszívja a szubsz-
tanciát./. Csak a mesterséges teológiai beszéd szól isteni lényegr!l, a valóság-
ban istenszemélyek vannak, akik egymással szembeni viszonyukban azok, akik, 
és ez az alapja a „kifelé” megnyilvánuló üdvösségtörténeti személyességüknek.

Megjegyzend!, hogy Istennel kapcsolatban csak a filozófiai diskurzus végett 
használhatjuk a »szubsztancia« fogalmát. Isten önmagát létezi, a létet teljes 
terjedelmében, nem pedig egy lehatárolt létet, nem valamit, nem szubsztan-
ciát, ami a konkrét létezésben megsokszorozódhat abban az értelemben, hogy 
több reális példány létezhet azonos szubsztanciával (pl. korsó – korsók). Az 
isten-szubsztancia csak egyetlen „reális létez!ben” létezhet, egyedül Istenben. 
Istennek tehát nincs szubsztanciája, sem abban az értelemben, ahogyan az em-
bernek, és végképp nincs abban az értelemben, ahogyan a tárgyaknak van. A 
gondolkodás és a nyelv korlátai teszik szükségessé, hogy Istenre is alkalmazzuk 
a »szubsztancia« fogalmát, mert jobbára ennek segítségével tudunk egyálta-
lán gondolkodni és beszélni róla. Mindenesetre úgy kell gondolkodni és be-
szélni róla, hogy a gondolkodásnak és beszédnek újra és újra reflektálnia kell 
abszolút egyedülvalóságára, ami egyebek között éppen abban nyilvánul meg, 
hogy meghaladja a szubsztancia kategóriáját. Az emberi gondolkodás és beszéd 
szükségszer- tárgyiságának Isten esetében torzító következményei lehetnek, ha 
nem tudatosítjuk, hogy Isten nem úgy tárgya a gondolkodásnak és beszédnek, 
mint a világ létez!i vagy akár maga az ember. A létez!k mindig konkrétak és 
lehatároltak, tehát szubsztanciák. Isten szintén konkrét és lehatárolt abban az 
értelemben, hogy az, ami, Isten és nem más. Ugyanakkor se nem tárgy, se nem 
szubsztancia, mindazonáltal nem semmi, hanem nagyon is valóságos… – Ezen 
a ponton azután a gondolkodás és nyelv elhallgat, és rábízza magát a vallási 
gondolkodásra, a meditációra és a vallási beszédre, az Istenhez szóló beszédre, 
az imára.//

Hogy Isten mennyire nem ragaszkodik az isten-szubsztanciához, azt kiol-
vashatjuk a Filippi levél Krisztus-himnuszából (Fil 2,6–11): Krisztus „isteni 

/. Jean Paul Sartre követelménye, hogy az egzisztencia el!zze meg az esszenciát, a Szenthá-
romságban teljes mértékben megvalósul, és csak ott valósul meg hiánytalanul.

// Igazat kell adnunk Spinozának, aki szerint, ha Isten szubsztancia, akkor egyetlen 
szubsztancia létezik: Isten. 



– 56 –

Gáspár Csaba László 

mivoltában nem tartotta Istennel való egyenl!ségét olyan dolognak, amelyhez 
mint zsákmányhoz ragaszkodnia kell, hanem kiüresítette önmagát, szolgai ala-
kot vett fel, és hasonló lett az emberekhez, külsejét tekintve úgy jelent meg, 
mint egy ember…” Ez úgy is értelmezhet!, hogy a Fiúnak nem az isten-szubsz-
tancia sértetlen birtoklására volt gondja, mint valami arisztotelészi önmagát 
gondoló gondolkodásnak, hanem a szubsztancialitást meghaladó határtalan 
isteni létre teremtetett emberre, akinek a b-n folytán éppen az a képessége 
sérült meg, hogy az ember-szubsztancia segítségével a szubsztanciát meghaladó 
személyes létre tegyen szert, amely teljes értelemben az istenszemélyekkel való 
viszonyában valósul meg./? Míg Arisztotelész istene a filozófiai gondolkodás 
szigorú logikája szerint csak és szükségképpen önmagát gondolja, létének tár-
gya és birtoka önmaga, addig a bibliai Isten túllépve minden logikai szükség-
szer-ségen és filozófiai pedantérián az ember segítségére siet, aki a b-n folytán 
képtelenné vált kihordani istenhasonlóságát. A b-n ebben a kontextusban azt 
jelenti, hogy túlságosan is szubsztanciákban gondolkodik Istennel és törvényé-
vel, de önmagával kapcsolatban is, mert a szubsztancia világos fogalmakban 
megragadható és bizonyos uralmat jelent, jóllehet téves uralmat, ha olyasmit 
akar szubsztanciába fogni, ami több, mint szubsztancia. Szó szerint önveszejt! 
uralom ez, mert trónján és birtokában az ember létének azt a tágasságát veszti 
el, ahová istenhasonlósága szólítja. Sem Isten, sem az ember nincs hozzákötve 
 szubsztanciájához: Isten emberré válik, hogy az ember megistenülhessen – sza-
badon közlekednek a szubsztanciák között./@ 

A tárgyiatlan létre emelkedett emberi önmaga – én – nem egy tökéletessé-
gére jutott és lényegét a tiszta tökéletességbe oltó, magában nyugvó monász, 
hanem relációban egzisztál, és abban nyeri el önazonosságát. A szentháromsági 
személyekhez hasonlóan, akik egymással való egzisztens viszonyukban azok, 
akik, az ember a tárgyiatlan létezés – teológiailag az üdvösség – állapotában 
az Istennel való viszonyát éli-létezi egzisztenciaként, azt a viszonyt, amit világi 
élete során alakított ki, és amit a halál utáni isteni jelenlét mint ítélet meg-
tisztított és végérvényessé tett: az Istenhez való viszony lesz az egzisztenciája, 

/? A félreértések elkerülése végett megjegyzend!, hogy az ember isteni léte nem azonos Is ten 
létével, a theion a theos-szal. Az ember „isteni” léte, illetve „megistenülése” a bibliai kinyi-
latk oztatásban állított istenhasonlósága alapján, keretében és határai között értend!.

/@ A gondolatmenet minden kényes pontján, de itt különösen ügyelni kell a IV. Lateráni (XII. 
egyetemes) Zsinat (1215) megfogalmazására: „a Teremt! és a teremtmény között nem lehet 
akkora hasonlóságot megjelölni, hogy egyúttal tudomásul ne vennénk a közöttük létez! 
nagyobb különböz!séget” [inter creatorem et creaturam non potest similitudo notari, quin 
inter eos maior sit dissimilitudo notanda] (DS 806).



– 57 –

Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában

személyes valósága. És Isten, aki egykor még tárgya volt a gondolkodásnak és a 
hitnek, immár semmilyen értelemben nem tárgya az üdvözült emberi létezés-
nek, hanem személyes partnere./A Ahogyan ez a személy és személy viszonyá-
ban már most is megtapasztalható.

Az egzisztencia szubsztancialitása az ember istenhasonlóságának a meg-
nyilvánulása, amit a természetes tapasztalat tanúsít, jóllehet els!sorban a ke-
reszténység kulturális hatókörében kristályosodott ki. Hiszen amit a Biblia az 
ember istenképiségének, illetve istenhasonlatosságának mond, azt a klasszikus 
metafizika nyelvén úgy fogalmazhatjuk meg, hogy az embernek a léte, létmód-
ja hasonlatos Istenéhez, mert benne analóg módon a lét lényege valósul meg: 
azért létezik, hogy legyen. Öncélú. Ebben áll az ember Istenben alapozódó 
méltósága, amelyet tehát nem valamely tettével, cselekvésével vív ki, hanem 
egyszer-en azzal jut a birtokába, hogy létezik. 

Az ember istenhasonlóságáról szólva természetesen ki kell emelni a hason-
lóságnál nagyobb különbségeket. Isten eleve személy, az ember az egzisztálás 
aktív folyamatában lesz személy. Isten is aktivitás, de nem az önmaga megalko-
tása, kiformálása módján, hanem tiszta önbirtoklásként (teológiailag ezt neve-
zik „élet”-nek). Isten eleve és teljes értelemben van, nem alakul, nem fejl!dik. 
Az ember fokozatosan lesz annak mértékében, ahogyan az adottságait (sorsát) 
átveszi és magába emeli (ami egyben alakítás, formálás, viszonyulás, tehát nem 
mer!ben passzív elt-rés). Így lépésr!l lépésre épül fel és épül ki a tudata, öntu-
data, s válik egyre inkább azzá, ami: véges (anyagon keresztül megnyilvánuló) 
szellemmé. Ehhez szüksége van a t!le különböz!re, melynek összefoglaló neve: 
világ. Isten egyszer-en és teljes értelemben van, és ez a legf!bb „tevékenysége”. 
Az ember a t!le magától különböz! létez!kkel találkozva és ilyenek megal-
kotásával jut el a tudathoz, az öntudathoz, és ezzel valósítja meg a szellemet. 
Számára tehát a létezés nem önmagában nyugvó létbirtokló aktivitás, hanem a 
világot alkotó létez!k közvetítésével valósul meg. Létezésének végcélja maga a 

/A A karthauzi szerzetesnek a rendi élete során meg kell kísérelnie visszaszorítani, leépíteni 
azt az ént, amely valamiként mindig önmaga körül szorgoskodik, mindent önmagára 
vonatkoztat, még az abszolútumhoz való viszonyát is. „El kell t-nnie mindennek, ami 
viszonyítási ponttá vagy önálló középponttá tehetné énünket – el kell t-nnie, hogy olyanok 
lehessünk, mint a feltámadt Krisztus, akinek a léte semmi más, mint az Atyához f-z!d! 
viszony. […] Szertefoszlik minden emberi érték, hogy tiszta viszonnyá alakuljon.” G=8 
T(:; (szerk. ford.): A csend útján. Karthauzi szerzetesek a belső életről, Ursus Libris, 2017, 
69. (kiemelés GCSL)



– 58 –

Gáspár Csaba László 

tárgyiatlan létezés, a tiszta létezés, ehhez azonban a világ közvetítésével, a tárgyi 
létezésen keresztül jut el./E 

Az embernek a tárgyiatlan, tiszta létre irányuló törekvése összefüggésbe hoz-
ható a származásával. Ha az ember a természet gyermeke, akkor a természett!l 
csakis szubsztanciát kaphat, hiszen a természet mer! szubsztancia, szubsztan-
ciák végeláthatatlan sora. A természett!l kapott ember-szubsztancia lehet gaz-
dagabb és fejlettebb, mint a természet összes többi szubsztanciája, akkor is 
természet és szubsztancia. Minden dologi-tárgyi szubsztancia tulajdonképpen 
folytatás, egy anyagi-természeti szubsztrátum folytatása bizonyos összetev!k 
konstellációjának a formájában. 

Minden aktivitás alapjaként alanyt gondolunk el. Az él!lények esetében ez 
az „alany” a szubsztancia. Mindazonáltal a szubsztancia itt valójában önm-kö-
dés, ezért az „alany” kifejezés az állatokkal kapcsolatban csak grammatikailag 
értend!. Valódi alany az, ami/aki cselekszik. Egyedül az ember valódi alany: én. 

Itt határponthoz érkezik a gondolkodás. Hogyan gondoljuk el az alanyi cse-
lekvést, ha az alanynak nincsen semmilyen el!zetes struktúrája, amely által 
cselekszik, hiszen az el!zetes struktúra per definitionem szubsztancia? Az én 
nem lehet teljesen semmi, de mégsem lehet szubsztancia. Akkor mi? Az arisz-
totelészi metafizika modelljében fogalmazva az én potencialitás. Csakhogy a 
potencialitás is már valami, hiszen valamire hangolva van, s ennyiben már 
konkrétum, jóllehet még nem aktus, ami már ténylegesség.

Az én genezise nehéz filozófiai kérdés. A pszichikai folyamatok, a társadalmi 
hatások empirikus felmérése nem oldja meg, nem is érinti, s!t nem is érti a fi-
lozófiai kérdést, azt, hogy mi az az elvi létadottság, ami a pszichikai folyamatok 
hordozója, illetve a társadalmi behatások fogadója, majd fokozatosan szabad, 
önálló aktusok kiindulási pontja./F 

/E A tárgyiságnak az ember végs! soron tárgyiatlan léte szempontjából különböz! formái 
vannak. Az eleve adott természet és annak dolgai az egyik, az objektív tárgyi dimenziót 
képezik; ennek megismerésével, elsajátításával, alakításával tudatra, öntudatra tesz 
szert. Öncélú, tiszta létezése azonban világosabban mutatkozik meg ama tárgyalkotó 
tevékenységben és az ott készített tárgyak közegében, amelyet nem szükségb!l, hanem 
azért készít, hogy azok legyenek. Ezek a létet alapjukban tisztán felmutató tárgyak maguk is 
tárgyiatlan létr!l adnak hírt. Ezek a m-alkotások. 

/F A fejl!déspszichológia processzuális modellje sem vezet el etikai alanyhoz, felel!s énhez. 
Ha ugyanis folyamatok egymásra hatásaként keletkezik az én, akkor nem más, mint a 
folyamatok hozadéka, epizódja, bizonyos állapota. Egyszóval epifenomén. Semmiképpen 
nem önmagát birtokló felel!s ágens, hiszen aktusaiban az !t létrehozó és fenntartó 
folyamatok folytatódnak, még ha esetleg más szinten is. Aktivitása lényegében m-ködés, 



– 59 –

Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában

Az emberi én nem folytatás, hanem kezdet. Ebben az értelemben beszél a 
hagyományos teológiai metafizika a lélek isteni eredetér!l, teremtésér!l. Ha 
az én kezdet, akkor nem valami, ami az el!zményei révén már mindig van, 
hanem egy fichtei értelemben vett Tathandlung: az én tételezi önmagát. E mar-
káns, de logikus filozófiai megfogalmazás vallási változata: Isten közvetlenül 
teremti az individuális emberi lelket, az én-t.

Etikai, azaz felel!s cselekvések abszolút kiindulópontjaként az én nem ve-
zethet! le semmib!l, mert maga a kezdet, !skezdet. Az emberi én végességét 
is figyelembe véve egy megoldás marad az én „születésére” – Fichte teljesen 
logikus filozófiai megoldásán kívül –, az isteni teremtés: az egyszeri Isten egy-
szeri én-t teremt, mégpedig a teremtés teljes értelmében, azaz közvetlenül (a 
„semmib!l”). Ezek szerint az én életében van egy pillanat, amikor közvetlenül 
érintkezik Istennel! És abban a pillanatban csak Isten van és az én! Ezzel az 
istenközvetlenséggel kezd!dik az emberi én élete. Csak azután az élete során 
err!l mindegyre elfeledkezik, betemeti az én világi sorsa. Miért feledkezik el? 
Az én istenfelejtésében nem feltétlenül negatívumot kell látni, hanem egy-
részt talán inkább Isten tapintatát a törékeny emberrel szemben. Hiszen Is-
ten közvetlensége az ember számára éber állapotban elviselhetetlen. Isten Éva 
teremtéséhez is álmot bocsát Ádámra. Másrészt a felejtésnek nevezett állapot 
teszi hús-vér drámává az emberi szabadságot: az Isten közvetlenségér!l levált 
ember immár a maga erejéb!l, szabadságának a világ konkrét viszonyai között 
latba vetett erejével !rzi, alakítja, formálja énjét. És amikor véget ér a földi 
zarándoklat, az én ismét Isten színe elé kerül, ezúttal az ítélet közvetlenségébe, 
mely az én második és immár vérvényes megszületése, mint az ember által 
megélt, meg!rzött, kidolgozott, eltékozolt stb. énnek a végérvényessé válása, s 
ezzel az emberi én teremtésének mint életfolyamatnak a befejezése. 

A kezdetbe vagy a kezdet mögé nem lehet bepillantani, mert nincs el!z-
ménye, hanem csak következménye van. A kezdet – kezdet. Alapfenomén. 
Minden emberi én kezdet, és mint ilyen, archaikus-originális, alapfenomén. 
Kezdet, archaikus, originális, eredend! stb. – halmozhatjuk a kifejezéseket, 
mind valami végs!t, elemezhetetlen, kifejthetetlen tényt és megfejthetetlen 
misztériumot jelöl. Az emberr!l való gondolkodás abszolút kiindulási pontját.

nem pedig cselekvés. Az én csak akkor etikai alany, ha cselekedeteinek legalább elvben 
abszolút egyedüli kiindulási pontja, felel!s szerz!je.



– 60 –

Gáspár Csaba László 

Q. Ö224=;88&2

Az ember véges létez!k társaságában él, és a mindennapokban azokból táp-
lálkozik testileg és szellemileg egyaránt. Mindazonáltal azért létezik, hogy a 
végtelen létben részesedjék, és a konkrét létez!k létén keresztül a határtalan 
létet ismerje meg. Életének minden mozzanata, minden tevékenysége, még 
a legszellemibb is valamiként tárgyisághoz kötött, de a konkrét tárgyak és a 
metafizikai tárgyiság megtapasztalását és megismerését nem csupán önmagá-
ban tekinti értékesnek, hanem – és kiváltképpen – közvetít!ként: általuk mint 
reális szimbólumok által a léttel érintkezik, a lét változatosságát, gazdagságát, 
mélységét, mozgalmasságát tapasztalja meg. A lét az ember érzékelése-észlelése 
számára mindig közvetlen tárgyak, empirikus konkrétumok formájában van 
adva, de mindig a lét a f!szerepl!, az adó, az adottba, az érzékibe belerejtez!. 

Az ember létének sajátossága, hogy végs! soron nem valamit van, nem 
mer!ben a szubsztanciát valósítja meg, hanem – a szubsztanciával mint esz-
köz-okkal – önmagát, aki nem szubsztancia, hanem tiszta lét, még ha nem 
is a lét teljessége, mint Isten. Fogalmilag nehezen birkózunk meg a pontos 
megragadással, de bizonyos léttapasztalatunkban kirajzolódik a lét szubsztan-
ciát meghaladó intenzitásának megsejtése. Ennek az intenzitásnak a teljességét 
a Szentháromságról olvashatjuk le – természetesen ismét csak fogalmi elég-
telenséggel –, de az ember istenhasonlóságának bibliai tanítása alapján saját 
létezésünkben is felfigyelhetünk rá (barátság, szeretet, m-vészet, vallás). Ha a 
tapasztalat mindenkor tartalmaz értelmezést – s!t, éppen az értelmezés révén 
emel!dik valamely konkrét érzéki vagy szellemi észlelés tapasztalattá –, akkor 
az ember istenhasonlóságát állító bibliai kijelentés orientációként és interpre-
tációs modellként szolgálhat arra, hogy életünkben keressük azokat az esemé-
nyeket, történéseket, adottságokat, amelyek az isteni léthez hasonló formák-
ra utalnak, mert jól értelmezhet!k a teológiailag kidolgozott szentháromsági 
istenfogalom mint a tárgyiatlan létezés modelljével. 

De még az is lehetséges, hogy nem csupán létezésünk egyes megnyilvánu-
lásai engedik vagy egyenesen kívánják meg a szentháromsági modell szerinti 
értelmezést, hanem létünk egésze mint coram deo egzisztencia ebben az inter-
pretációs modellben nyeri el teljes jelentését mint ontológiai valósággá váló 
sensus plenior-t.



– 61 –

 Sapientiana 12 (2019/1) 61–68.

Arc, test és lélek Nemes Nagy Ágnes költészetében.

H43&5( M&(

Abstract
,is article investigates the relationship between face body and soul in the  poetry 
of Hungarian poet Ágnes Nemes Nagy (1922-1991). While the  immortal and 
ungraspable soul is invulnerable, the mortal face – visible for all – is exposed, 
defenceless and vulnerable. ,e poems suggest an interesting  tendency: when 
the soul shows itself, the face hides from view, conversely, when the soul goes 
into hiding, the face stands as a shield between the self and the world. Faces 
may divide, multiply or empty out as masks. On rare  auspicious occasions, 
and always in the dimension of interpersonal  relationships, both face and soul 
become visible: the soul here flows freely and rapidly between two faces like 
air. In some poems, the face becomes transcendent over against the self, or it 
appears as the look of nature.

Keywords: face, body-soul relationship, Ágnes Nemes Nagy, human self, poetry 
and transcendence.
Kulcsszavak: arc, test-lélek viszonya, Nemes Nagy Ágnes, az emberi én, költészet 
és transzcendencia.

Nemes Nagy Ágnes fiatalkori lírájának fontos vonása az identitás keresése. En-
nek egyik tipikus tünete az én testre és lélekre való szétbontása – fontos azon-
ban, hogy a test és a lélek itt nem csupán az ember anyagi és szellemi természe-
t- valóságát jelenti egy hagyományos platonikus viszonylatban. Ez a lírai világ 

H43&5( M&( irodalomtörténész, teológus, a PPKE BTK Óvó- és Tanítóképz! Tanszékének 
oktatója, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola óraadó tanára; hernadi.maria@btk.
ppke.hu

. Jelen írás Az arc misztériuma – másság és reprezentáció cím- interdiszciplináris konferen-
cián elhangzott el!adás szerkesztett változata. A konferencia a PPKE BTK Francia Kap-
cso lat kutatócsoportjának szervezésében 2019. április 11–12-én került megrendezésre 
Budapesten.



– 62 –

Hernádi Mária

a személyre el!ször is nem kett!sségként, hanem inkább hármasságként tekint. 
A lélekkel nem azonos, külön entitásként kezeli az emberi szellemet, amelyet 
a versekben az elme, a koponya, az értelem, a rend, a mérték, a forma és az 
ismeret szavak jeleznek./ A szellem mellett a személyiség további két részeként 
jelenik meg a test és a lélek.

A test beszéde a lélekhez cím- vers – rendhagyó módon – az anyagtalan lel-
ket tekinti szilárd és maradandó valóságnak, hozzá képest a test múlékony és 
változó. Ezt fejezi ki az, hogy a versbeli metaforák a lélekkel a napot és a partot 
feleltetik meg, a testtel pedig az álmot és a folyót. Az illékony test mégsem 
kerül alárendelt szerepbe, hiszen a lélek rajta keresztül tud kifejez!dni, így 
támasztékul és ellenpontul is szolgál a számára: „Mert én vagyok a bánat, hogy 
nevethess, / s hogy mindig élj, majd leszek a halál” (263.)?  – mondja a test a 
léleknek. A vers beszél!je is a test, ! az, aki egyes szám els! személyben meg-
szólalva, „én”-ként nyilvánul meg a költeményben, s arra kéri a lelket, hogy 
becsülje meg !t. 

Az identitás magja azonban a korai költészetben nem a test lesz, és nem is a 
szellem, hanem a mindkett!t!l különböz!, titokzatos és megfoghatatlan lélek. 
Az 1943-as Napló cím- versciklus egyik darabjában a testet ringató ágy mint 
a lélek sivatagában vonuló hajó jelenik meg. A költemény allegorikus képsora 
egyrészt test, szellem és lélek viszonyát modellezi, másrészt a lélek viszonyát 
az id!höz és a létez!k világához: „Az ágyam ring, mint egy hajó, / mint egy 
teve, él! hajó, / a sivatag hajója. // Persze, lelkem a sivatag, / és benne a rend 
sorvatag / idegen-légiója. // És benne lét, hús, szép lomok, / lakások, szobrok, 
mind: homok, / id!m futóhomokja.” (275–276.) Láthatjuk, hogy a legátfo-
góbb, legnagyobb valóság a lélek, s ez a sivataghoz hasonlított lélek foglalja 
magába a testet, a rend „idegen légiójának” nevezett szellemet s a létet, amib!l 
a világ sarjad. Mindez (a test, a szellem és a világ) alá van vetve az id!nek, a 
változásnak, a múlandóságnak és pusztulásnak – erre utal az „id!m futóho-
mokja” metafora, amely a „porból lettél, porrá leszel” gondolatát idézi fel – a 
lélek viszont magába foglalja és felülmúlja még az id!t is. A lélek tehát az a ma-
gasabb rend- valóság, ami egyrészt fölötte áll a változásnak és mulandóságnak, 
másrészt pedig – mivel magába foglalja a rajta átvonuló létez!ket – mint eleven 

/ A korai kritikák azért is láthatták racionálisnak a fiatal Nemes Nagy Ágnes költészetét, 
mert a múlt, a jöv! és a tudattalan fel!l fenyeget! kaotikus, formátlan és uralhatatlan 
tartalmakkal (lásd A szörny, Dagály után, Költő mondókája) éppen a formát, az értelmet, az 
ismeretet és a rendet szegezik szembe a versek.

? A tanulmányban szerepl! zárójeles oldalszámok a következ! kiadásra vonatkoznak: N442 
N) Á342: Összegyűjtött versek, Jelenkor, Budapest, 2016.



– 63 –

Arc, test és lélek Nemes Nagy Ágnes költészetében

entitás el is szenvedi mindazt, ami benne történik. A vers lírai énje itt is a test, 
amely sodródó vonulásában is tud arról a nagyobb, „transzcendens” valóságról, 
amely !t magába foglalja, s ezt a valóságot a saját lelkeként ismeri fel. 

A lelket ugyanígy nem a testen belül, hanem elválaszthatatlanul hozzá kap-
csolódva, de rajta kívül észleli a szintén 1943-ban keletkezett Tavasszal cím- 
vers. A lélek viszonya az énhez és az énhez kapcsolódni akaró másikhoz az a 
titok, az az elrejtett igazság, ami a tavaszi fényben – szó szerint – napvilágra 
kerül, erre utal a vers címe és zárlata: „S a titkot rejtenénk, de mostanában / 
tavasszal senkit nem ámíthatunk: / a napsugárban oly nagyon világos, hogy 
ketten milyen egyedül vagyunk.” (273.) A lélek megmutatkozásának helyei a 
testen a haj, a kéz, a váll, a szem és a száj, ahol ez a lélek mint „furcsa, fényes 
köd ragyog”, ugyanakkor láthatatlan is marad. Az els! versszak utolsó monda-
ta („ott is takar, hol ruhátlan vagyok”) ismét azt a vonatkozást hangsúlyozza, 
hogy a lélek mint nagyobb valóság körülveszi, beburkolja, magába foglalja a 
testet. Ezen túl a ruhátlanság betakarása arra is utal, hogy a lélekbe való vissza-
húzódás a vágyott elrejt!zés egyetlen igazi lehet!sége.@ A lélek az a „bels! vár-
kastély”, a bels! világnak az a legmélyebb pontja, ahol az ember leginkább azo-
nos önmagával,A ezért ha ide képes alámerülni, itt védve van minden rossztól. 
A lélek Carl Gustav Jung rendszerében a „mélymagnak” vagy „mély-énnek” is 
megfeleltethet!,E melyet énünk legmélyén észlelünk, ugyanakkor egy olyan 
nagyobb, tágabb valóságra ismerünk benne, amely körülfogja és felülmúlja az 
ént. A vers beszél!je tudatában van a láthatatlan léleknek, s!t, valamiképpen 
észleli is, legalábbis a versben észleletként jelenik meg a róla szerzett tapaszta-
lat. A lélek azonban önálló, szabad entitás, amely nem áll az én irányítása alatt. 
Éber és figyelmes jelenléttel érzékelhet!, de megragadhatatlan, megfoghatatlan 
– pontosabban épp a megragadás szándéka az, aminek ellenáll,F s ami elt-nésre 
készteti: „…ha érte nyúlsz, elt-nik, mint a napfolt… Ha szembejössz, hátam 
mögé huzódik, / jobbról kerülsz: baloldalamra lép” (273.). A védelmez! és 
elrejt! lélek tehát maga is rejt!zködik – nem azért, mintha veszélyben volna, 

@ A lélek mint ruha jelenik meg Nemes Nagy Ágnes egy nem publikált, cím nélküli 
töredékében is: „Hisz mint rongyos, ócska zászló / lóg lelkem testemen, / idestova letépik, 
/ s maradok meztelen” [Azt mondod, hogy ne írjak]; N442 N) Á342: i. m., 277.

A Mustó Péter: A lélekr!l, Vigilia 84 (2019/2) 137. Mustó Péter: Ahol otthon vagy, Jezsuita 
Kiadó, Budapest, 2017, 68.

E Vö. C8 G927 J93: Aion. Adalékok a mély-én jelképiségéhez, Akadémiai Kiadó, 
Budapest, 1993.

F M92K Péter: i. m., 138.



– 64 –

Hernádi Mária

hiszen sérthetetlen és romolhatatlanG, hanem azért –, hogy jelenléte csak an-
nak számára legyen nyilvánvaló, aki maga is jelen van, vagyis „magánál van”. 
A versben megszólított, de meg nem nevezett másik hiába is közeledne a be-
szél!höz, talán éppen ennek a jelenlétnek a hiánya miatt nem tud a mélyben 
kapcsolódni hozzá,H s valóságosan találkozni vele: „Hiába érintsz, el nem érsz 
egészen, / eggyek s nem egy eggyek vagyunk vele mi ketten, / s a vállamon sze-
memben és a számon / megfoghatatlan és letéphetetlen.” (273.) A saját lélek-
kel való egység, a „bels! várkastélyban” tartózkodás meggátolja a találkozást a 
megszólított másikkal, pontosabban megóvja az ént a felületes érintkezést!l, az 
illetéktelen közeledést!l, vagyis az egység illúziójától..I Úgy is mondhatnánk, 
hogy a lélek kivonja magát abból a találkozásból, amely nem valódi, nem igaz, 
s távolmaradásával jelzi, hogy az egység a két személy között nem jött létre... 
Az idézett strófa harmadik sora a többes számot szinte didaktikusan ismételve 
hangsúlyozza, hogy az emberpár mindegyike csak a saját lelkével egy, de nem 
egyek egymással: „eggyek s nem egy eggyek vagyunk vele mi ketten”. A „vele” 
névmás egyes számú alakja ugyanakkor azt is érezteti, hogy éppen a személyek 
fölötti, a transzcendensbe kapcsoló lélek lehetne a találkozás és az egység helye 
és biztosítéka.

Az arc a fiatalkori versekben a jungi „persona”, vagyis a szerepszemélyi-
ség jelz!je. Az Napló cím- versciklus (36–37.) témája az önismeret, a valódi 
identitás, amelynek keresésében a címmel ellátott (1942 és 1956 között ke-
letkezett) ciklusrészek egyre mélyebbre vezetnek. Az arc motívuma – nem vé-
letlenül – az utolsó négy darabban kerül el! (Ülsz és olvasol; Tükör el!tt; 
Elmélked!; Tszinteség). Az ülsz és olvasol cím- versben az „egyszeri arc” 
öntudatlan tanújává és kifejez!jévé válik a magánynak, s szinte elárulja az ént, 
mivel sokkal el!bb megsejti és kifejezi annak magára maradottságát, mint a 
tudat – tehát egy még nem nyilvánvaló igazság feltárója lesz. A Tükör előtt és 
az Elmélkedő az arcot „plakátnak”, homlokzatnak, a kifelé való megmutatkozás 
frontvonalának tekinti: „Leveszed lassan arcodról a színt, / s az egész arcod 
szeretnéd levenni […] A régi póz már nem felel meg. Vegyünk egy újat. Ezt 

G M92K Péter: i. m., 67. 
H „Amikor a személyességet hiányoljuk egy fontos kapcsolatunkból, akkor valamelyik fél 

nem jut hozzá a saját lelkéhez.” M92K Péter: i. m., 74. 
.I „A lélek […] lényegénél fogva egy veled. Egységet teremt. Leválaszthatatlan önmagadról. 

A lélek ott van, ahol vagy. Nincs kívül és belül. Közel és távol. Itt van. Otthon.” M92K 
Péter: i. m., 66.

.. A jelenlét hiánya hiúsítja meg az egységet és a valódi találkozást a Férfi, nő cím- korai vers 
szerelmi együttlétében is. Vö. N442 N) Á342: i. m., 297.



– 65 –

Arc, test és lélek Nemes Nagy Ágnes költészetében

lehet.” (37.) Az egy gondolatmenetet alkotó két versben az arc változó, ala-
kuló, képlékeny valóság, amely, „ha nem felel meg”, le is cserélhet! – mivel 
nem érinti a lényeget. Hiszen végs! soron nem fontos, hogy a „homlokzatot” 
látva mit gondol a világ az énr!l: „Oly mindegy, milyen öltözetnek / igazí-
tod a testedet. // Mindegy a ruha, de a test is, a szellem meg – a mindenit! 
/ nem sejti, merre hajtja ,espis, / míg orcájára színt derít.” (37.) A szellem 
tehát éppen olyan képlékeny és sodródó, mint az arc, a test és a ruha, melyek 
mindegyike a personát jelenti. A felsorolás azonban arra irányítja a figyelmet, 
hogy mi van mindezek mögött, mi az, ami nem mindegy, mi az, ami mara-
dandó és lényeges, vagyis mi az identitás magja? A versciklus utolsó darabja, az 
Tszinteség inverz módon ad választ erre a kérdésre, mert els! mondataival ép-
pen a mélyebbre tekintés (a „maga-kibontás”) útját torlaszolja el: „Émelyedem, 
magam kibontván. / Be jó is annak, aki spontán.” (37.) A vers további részében 
a vágyott önazonosság metaforájaként megjelen!, lovakat mosó szódáskocsis 
képe mégis továbbvezet a válasz felé: „Mentem volna szódáskocsisnak, / ki a 
nagy, sz!ke lovakat / csak mossa, mossa hallgatag.” (37.) Ahogy a költ!, úgy a 
szódáskocsis tevékenysége is feltár valamit, azonban ez a feltárás – a lovak hall-
gatag lemosásának szolgálata – nem a feltáró énre, hanem valaki vagy valami 
másra irányul. A gesztus a tárgyias költészet irányváltását jelzi: ahogy a költ! 
„kibont”, „fénybe állít” egy tárgyat, egy tájat, egy mozdulatot, s ezzel emeli 
m-alkotássá,./ úgy mossa ki elfedettségükb!l a kocsis a „nagy, sz!ke” lovakat, 
melyeknek még a színe is ezt a napvilágra kerülést, ezt a felfénylést érzékelteti. 
Így lesz ez a vers – a Napló ciklus és egyben a Kettős világban kötet záró darabja 
– irányváltást jelz! ars poeticává és az önazonosság forrását, a lelket elrejtve 
kimondó vallomássá.

Nemes Nagy Ágnes érett költészetében az arc jelentése már nem a persona, 
nem a kifelé mutatott „homlokzat”. A feltáruló arc az 1967-es Napforduló 
kötetben az én megnyílását jelzi, tehát az a hely lesz, ahol a lélek szabadon 
megnyilatkozhat a vele szemközt álló másik számára, és szabadon találkozhat 
a másik arcon át a másik lélekkel. Az arc és a lélek tehát egyidej-leg, egymás 
jelenlétében és egymás által tárul fel: az arc a lélek kapuja lesz. Átfedésbe ke-
rült „azonosságuk” kegyelemszer- pillanatait ragadja meg a Lélegzet, minde-
nekel!tt pedig az 1966-os keletkezés- Éjszakai tölgyfa, amely így ábrázolja a 
tölgyfaarc és az emberarc találkozását: „A haj mögül egy tölgyfa arca nézett. 
// Nagy, mohos arc. Talán. Vagy másmilyen. / Érezte akkor a járókel! / saját 

./  Vö. M(3 H4(544: A műalkotás eredete, Európa, Budapest, 1988., 56–61.



– 66 –

Hernádi Mária

körvonalait lazulni, / köd úszta be folyékony partjait, / mint aki hirtelen erdei 
/ tóvá sötétül, / mert egy ilyen arcot tükrözhetett.” (133.)

Ugyanakkor az arc – kitettsége és védtelensége miatt – roncsolódik is: ezt 
látjuk a Szobrokat vittem cím- költemény id!tlen szoborarcain. Ez a roncsoló-
dás és töredezés a kései költészetben az arc osztódásához, pontosabban sokszo-
rozódásához vezet, amely mögött egy kitágult, személytelen és egyetemes lélek 
képzete jelenik meg. Ez a lélek átível az id!n, mint a Teraszos tájkép vonuló 
évszázadai, melyeket így jellemez a prózavers beszél!je: „aYéle vizimadárcsapat 
a puszta föld taván […] zarándokok, vonuló olajkutak egy végtelenre meg-
n!tt szemhatáron.” (154.) A Föld emlékei cím- prózaversben a lélek a tereken 
ível át, az arc pedig a terek között sokszorozza magát: „Göndör barna hajam 
levágták, hosszú sz!ke hajamban nefelejcs, halványvörös hajam közepében ba-
rátpilis […] Aztán gyapjas fekete hajam a nullásgéppel, és a többi […] Nem, 
nem. A jelenlét nem sziget. Legalábbis szigetsor. Hosszú sorban vonulok én, 
szigetsor – felülr!l nézd –, vonulnak lent, az óriási kékben, a Föld ismétl!d! 
emlékei.” (160.) Ahogy tehát az id! múlásával az egyszeri arc lebomlik, darab-
jaira hullik és megsokszorozódik, ezzel párhuzamosan a lélek egyre teljesebb, 
teret, id!t és minden arcot magába foglaló, egyetemes egysége jön létre. 

Az 1983-as, Babits Mihálynak dedikált Víz és kenyér a költ!-mestert szólítja 
meg. Ebben a versben ez él! beszél! és a halott megszólított arcai egymás felé 
fordulnak és táplálják egymást. Az él! arca sokszorozódik, a halott arca égbolt-
tá tágul, a kett!jüket egységbe foglaló lélek pedig élet és halál határán ível át: 
„és élsz és élsz és éltek, nincs különbség. / S ha van köztünk, már eltéveszthet!. 
/ Ki ad kinek? Mit ad? Homályos arcom / hét arcom Rád emelem, ki milliók 
/ helyett arc vagy el!ttem, szenved! arc […] Egy szenved! égbolttá szélesülsz, 
/ egy sérült légkörré fölöttem, / amely felé / még fölemelhetem két tenyerem / 
tálkájában a vizet, kenyeret.” (163.)  

Végezetül A távozó cím- versr!l lesz szó, amely az arc és a lélek végs! kü-
lönválásának megrendít! pillanatát ábrázolja. Bár a költemény1960-ban ke-
letkezett, el!ször csak a költ! halála után, a posztumusz kötetben jelent meg 
1995-ben..? A hagyatékban maradt kéziratos szövegvariáns és az 1990-b!l 
származó versmásolat.@ azonban arról tanúskodnak, hogy Nemes Nagy Ágnes, 
bár sosem jelentette meg A távozót, élete végéig foglalkozott vele. Az arc nél-
küli tekintet megdöbbent! képével induló els! versszakban az arc lebomlása 

.? A távozó cím- m-vet a téves keltezés miatt kései versnek tekintették sokáig, lásd err!l 
Ferencz Gy!z! utószavát és jegyzeteit: N442 N) Á342: i. m., 679–680.

.@ Vö. uo.



– 67 –

Arc, test és lélek Nemes Nagy Ágnes költészetében

már nem metaforikus, hanem egészen konkrét – és visszafordíthatatlan: „Hogy 
visszanézett, nem volt arca már. / Hogy visszanézett. / Akikben itt lakott, a 
maszkok, / földdé mosódtak zöldek és a kékek, / szétkent kupacokban arcok, 
homlokok, / hogy utoljára visszanézett.” (386.) Minden mondatból hiány-
zik a háromszor megismételt visszanézés alanya. A tekintethez arc, s!t, arcok 
tartoztak korábban – erre utal a „már” és az „utoljára” határozószó. Ezeket 
az arcokat maszkoknak nevezi a vers, ami a korai költészet arcértelmezését, a 
jungi „personát” idézi fel. De ezekben a maszkokban a megnevezetlen alany 
„itt lakott”, otthona volt bennük, tehát ez a kapcsolat az arccal már meghit-
tebb, „belakottabb”. Az „akikben” vonatkozó névmás a maszkok személyjel-
legére utal, a földre és az égre vonatkoztatható zöld és kék szín pedig az arc 
egész világra való kiterjesztettségére, „kozmikus” mivoltára. A földdé mosódás, 
a „szétkent kupacok” tárgyias haláltáncvíziójában az anyaghoz kötött arc és 
test enyészetét, földhöz való visszatérését látjuk. Az enyészet naturális képeiben 
egyszerre jelenik meg az arc sokszorozottsága („kupacokban”) és darabjaira 
hullása (homlokok, mosódás, szétken!dés).

A második versszakban lesz nyilvánvalóvá, hogy ki is a távozó, ki az, aki 
utoljára még visszanézett. A látványból ebben a strófában még az arcát vesztett 
tekintet is elt-nik, mert a távozó hátat fordít: „S amikor hátat forditott, / két 
szárnya / röntgennel átvilágított / tüd!szárny, olyan ezüst – / és szét-szétnyílott 
– centiméteres / kis repülési szándék – s összezárult / kilélegezve.” (386.) 
A szárnyak mint a szellemi természet- létezés hagyományos attribútumai a 
lélekre utalnak, ugyanezt a jelentést er!síti a szárny tüd!lebenyhez való hason-
lítása, mely a lélegzés és a lélek szó közös eredetét idézi fel. A földszer- arcokkal 
er!s kontrasztba került lélek anyagtalanságára utaló áttetsz!sége az átvilágított 
röntgenkép metaforájában. A kinyíló és összezáruló szárnymozdulat és a tüd! 
ki- és belégzést végz! pulzálása egymásra vetít!dik: azonosságuk a lélek és az 
élet szoros összefüggését példázza. A lélek kiszállására, távozására utal a magyar 
nyelvben a „lélek kilehelése” – ezt a halálra utaló eufemikus kifejezést a vers 
egésze ugyancsak mozgásba hozza. 

A távozó lélek továbbra is, s a költeményben mindvégig megnevezetlen ma-
rad, s csak mint az egyes szám harmadik személy- igék odaértett alanya jelenik 
meg. Csak mozgását és viszonylatait látjuk, !t magát nem: megfoghatatlan 
marad, ellenáll a megragadásnak, a versbeli ábrázolásnak. Az utolsó versszak 
fordulatot hoz, mert itt jelenik meg el!ször a szöveg néz!pontja, vagyis az a 
valaki, aki az enyész! arcról és a távozó lélekr!l beszél, magát pedig énként 
nevezi meg: „És láttam én, / láttam akkor, hogy az enyém, / nem másé, sajna, 
az enyém, / két vállam között távozott, / akár az átvilágitott, / s maszk nem 



– 68 –

Hernádi Mária

takarta már, hogy visszanézett.” (386.) Az én tehát az arc és a lélek mellett nem 
egy harmadik komponens a versben, hanem az a néz!pont, ahonnan erre az 
éppen szétváló kett!sre rá lehet látni. Az én az arc(ok)ban élete során belakott 
otthonait ismeri fel, amelyek lassan visszamosódnak a földbe, a lélekben pedig 
az a részét, amely romolhatatlan, halhatatlan – de most visszavonhatatlanul és 
fájdalmasan elhagyja !t. A „sajna” szó egyrészt erre a fájdalomra utal, másrészt 
a szétválásban megnyilatkozó sajáthalál tényét nyugtázza.

A vers els! és utolsó sora annak a folyamatnak az ívét keretezi, amely az én-
ben a lelkével való utolsó tekintetváltás során végbemegy. „Hogy visszanézett, 
nem volt arca már” – „s maszk nem takarta már, hogy visszanézett.” A kezd! 
sorban megjelen! hátborzongató arctalanság a zárósorban felszabadító maszk-
nélküliségként értelmez!dik. Vagyis a rémületet, hogy arc híján a lélek nem 
tud többé miben kifejez!dni, egy olyan bizonyosság váltja fel, hogy a lelket az 
élet és halál közti határmezsgyén már nem takarja el, nem árnyékolja be sem-
mi. Az arcokat elengedve és a lélekkel való egységét felismerve a szemlél! én a 
halál pillanatában válik – el!ször és végérvényesen – önmagává.



– 69 –

SZERZETESSÉG Sapientiana 12 (2019/1) 69–83.

A megszentelt élet és a hit eszkatologikus dimenziója.

C424 V(3( OFM

Abstract
,e basic proposition of the article is that consecrated life is a form of life 
in the Church that expresses the eschatological dimension of faith, that is, 
hope. It describes consecrated life not as an optional, insignificant part of the 
Church, but as an expression of a fundamental feature of Christian life, and 
thus it can be comprehensible for every Christian. ,is eschatological dimen-
sion can become a part of our lives if we live with the Risen Christ, based on 
the paschal mystery, which is a realization of the Kingdom of God. ,e three 
evangelical counsels, professed by those entering consecrated life, can become 
a project of life on the basis of the paschal mystery.

Keywords: eschatology, theology of consecrated life, hope, perseverance, Kingdom 
of God.
Kulcsszavak: eszkatológia, megszentelt élet teológiája, remény, állhatatosság, Isten 
Országa.

A keresztény hit arra a kinyilatkoztatásra adott válaszként születik meg, ame-
lyet Isten m-velt Jézus Krisztusban: az els! szó kétségtelenül az isteni Szó, 
amely a Szentháromság közösségében örökt!l fogva hangzik („Kezdetben volt 
az Ige, és az Ige Istennél volt, és Isten volt az Ige…”, Jn 1,1), amely felhangzott 
a világ teremtésében, és ez a Szó lett emberré is, miután az ember az ! mintájá-
ra teremtetett: ez a Szó határozza meg azt is, hogy emberségünk kapcsolatokra 
épül, és alapvet! vonása, hogy válaszoljon egy Szóra, arra a sokféle szóra, amely 
mindig megel!z és sarkall minket, hogy emberhez méltó életet éljünk.

C424 V(3( ferences szerzetespap, teológus, Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale, 
Milano, jelenleg a ferences rend általános tanulmányi és nevelési titkára; caesarva@libero.it
. Forrás: C424 V(3(: Vita consacrata e dimensione escatologica della fede, in Paolo 

Martinelli (szerk.): Custodi dello stupore. La vita consacrata: Vangelo, profezia e speranza, 
Glossa, Milano, 2017, 283–304. Közzététel a szerkeszt!, Paolo Martinelli szíves 
hozzájárulásával.



– 70 –

Cesare Vaiani OFM

A hittel befogadjuk ezt a Szót, amely Jézus Krisztusban testté lett, és vála-
szolunk erre a kinyilatkoztatásra. A hit tehát engedi, hogy az határozza meg, 
aki megnyilatkozik: középpontját Jézusban találja meg, az Atya tökéletes ki-
nyilatkoztatásában, aki egyúttal feltárja mindazt, ami egészen emberi, perfec-
tus, mondjuk latinul, vagyis teljességre vitt. A feltámadt Krisztus megmutatja 
nekünk a színében elváltozott emberséget, amely eléri azt a teljességet, amelyet 
Isten gondolt el számára: ez a teljesség magával vonja az emberi lét egyik jel-
lemz! vonását, az id!t is. A Krisztusban feltámadt id! az „örök élet”, amelyr!l 
az Evangélium beszél, ez mutatkozik meg már az ! húsvétjában is, de még 
be kell teljesednie általunk és a világ által. Ennek a beteljesedésnek a várása a 
keresztény hit alapvonása, ahogy a Hiszekegyben is mondjuk: „várom a holtak 
feltámadását és az örök életet”.

Ezt a várakozást nevezzük „a hit eszkatologikus dimenziójának”, és itt az 
„eszkatologikus” jelz! azt jelenti: „a végs! dolgokra vonatkozó”. A végs! dol-
gokra való várakozás a keresztény nyelvezetben a remény nevet viseli, és a ke-
resztény lét lényegi elemét alkotja a hittel és a szeretettel együtt.

Ha meg akarjuk vizsgálni, mi a kapcsolata a megszentelt életnek a hit esz-
katológiai dimenziójával, amely várakozás a végs! dolgokra, melyek már betel-
jesedtek a feltámadt Krisztusban, és be kell teljesedniük bennünk és a terem-
tésben, akkor hasznos lehet abból kiindulni, hogy jobban megnézzük, mi is a 
remény jelentése a keresztény életben. Úgy t-nhet, hogy nem vágunk egyb!l 
témánk közepébe, ami a megszentelt élet és a remény kapcsolata, de valójában 
ezzel az áttekintéssel magunk elé állítjuk a keresztény élet mindazon „közös” 
elemeit, amelyek a megszentelt élet nagy részét kiteszik. Már most megjegyez-
hetjük, hogy a megszentelt élet úgy t-nik majd fel el!ttünk, mint ami nem 
más, mint a keresztény élet: rögtön hozzátéve, hogy ez a „nem más, mint” nem 
valami kevesebbet, hanem valami többet akar kimondani.

0. A 413),  ( 12  2444

Mindenekel!tt tisztázzuk, hogy az a remény, amelyr!l beszélni akarunk, nem 
egy általában vett pozitív érzelem, hanem a három teológiai erény egyike a 
hit és a szeretet mellett. Tiszteletre méltó teológiai hagyományunk ezt a há-
rom erényt megkülönbözteti a többit!l, amikor „teologális”-nak nevezi, mert 
ezek „közvetlenül Istenre irányulnak. A keresztényeket fölkészítik arra, hogy 
bens!séges kapcsolatban éljenek a Szentháromsággal. Ezeknek az erényeknek 
forrása, oka és célja a háromságos egy Isten” (KEK 1812).



– 71 –

A megszentelt élet és a hit eszkatologikus dimenziója

Ezt el!rebocsátva nyilvánvaló, hogy a hit és a szeretet szorosan kapcsolódni 
fog sajátos témánkhoz, ami a remény a megszentelt életben. Péguy szép hason-
lattal három n!vérként írja le az erényeket: két nagy, ezek a hit és a szeretet, és 
egy kicsi, ez a remény. Kéz a kézben mennek, és bár a felületes szemlél! számá-
ra úgy t-nik, hogy a két nagy vezeti a kicsit, valójában fordítva van: a remény 
húzza maga után a másik kett!t./

A remény ugyanis köt!dik a várakozáshoz, az azt kísér! vágyakozáshoz, a 
jöv! irányába feszüléshez, ami ízt és izgalmat ad az életnek, és értelemmel vi-
lágítja meg. A remény pedig ellentéte a kétségbeesésnek, amely korunk egyik 
f! baja.

B. A 413) 12 I243 O2&

A keresztény reménynek – ahogy a hitnek és a szeretetnek is – a tárgya alap-
vet!en Isten, és Istennek az a teljes megnyilatkozása, amit Jézus az Evangéli-
umban úgy nevez: Mennyek Országa, Isten Országa. Ez az Isten Országa mu-
tatkozik meg már a feltámadt Jézusban és az ! húsvétjában, de még meg kell 
nyilatkoznia bennünk és a teremtésben is a keresztény hitre jellemz! feszültség 
jegyében, amelyre a már igen és a még nem feszültségeként utalnak. Tudjuk, 
milyen fontos az Isten Országa mint téma Jézus igehirdetésében és a keresztény 
imádság szavaiban. „Szenteltessék meg a te neved, jöjjön el a te Országod” – 
ezek a keresztény remény szavai, els! kívánságunk, amely az Úr imájának ele-
jén szerepel. A keresztény imádságban mélyen benne van az Ország tevékeny 
várása, eljövetelének szólongatása, az Ország beteljesülésére vetett pillantás fe-
szültsége, az erre való vágyakozás.

N. A 413) 12  Z271( (21(9

Ahogy részben már jeleztük is, ha meg akarunk pillantani valamit az Ország-
ból, amelyre várakozunk, akkor a húsvétra kell tekintenünk, a feltámadott Jé-
zusra: az ! feltámadt, áldott és dics!séges teste az el!vételezése és modellje az 
Országnak, amely !benne már beteljesülten mutatkozik, és amely nekünk és 
az egész teremtésnek majd az id!k végén tárul fel. Ha így fejezzük ki, akkor azt 
is mondhatjuk, hogy a keresztény remény tárgya a dics!séges feltámadás, az Úr 

/ Vö. C842 P19): Il Portico del mistero della seconda Virtù, Milano, Mondadori, 1993.



– 72 –

Cesare Vaiani OFM

visszatérése, amelyet az id!k végére várunk, ahogy a Hiszekegy végén mond-
juk: „...a test feltámadását és az örök életet.” Krisztus húsvétja valóban ott van 
hitünk, reményünk és szeretetünk szívében: ez a három akkor lesz keresztény 
erény, ha húsvéti alapszerkezetük van, és Krisztus a mintájuk, az ! halála és fel-
támadása. A keresztény hitnek nemcsak azért van húsvéti alapszerkezete, mert 
Krisztus húsvétja a tárgya, hanem azért is, mert mindvégig az történik ben-
ne, hogy elveszítjük életünket az Atya iránti odaadás sötétjében, meghalunk 
a test bizonyosságának, hogy egy másik bizonyosságban találjuk meg ismét 
életünket, és ennek már nem vagyunk a birtokosai. A szeretetnek azért van 
húsvéti alapszerkezete, mert itt is az történik, hogy elveszítjük életünket, Jézus 
módjára és Jézussal odaadjuk testünket, hogy megízleljük – titokzatosan, a 
veszteség keser-sége mögött – „testünk és lelkünk édességét”.? És a keresztény 
reménynek is húsvéti alapszerkezete van: kinyilvánul benne a teljes élet utáni 
vágyakozás, és ezt a teljes életet nevezzük örök életnek vagy feltámadott élet-
nek, de amelyet most csak úgy érzékelünk, mint várakozást, mint vágyat, mint 
különleges pillanatokban megízlelt, de még nem birtokolt valóságot. A ke-
resztény reménynek is köze van tehát a halálhoz és a feltámadáshoz: soha nem 
csupán a halálhoz, és soha nem csupán a feltámadáshoz, hanem mindig ahhoz 
a titokzatos átmenethez, amelyben az egyik nincs a másik nélkül.

A II. Vatikáni Zsinat a Lumen Gentium dokumentumban világosan ki-
mondja ezt a húsvéti feszültséget, amely a keresztény remény sajátja:

„Elérkezett tehát már hozzánk az id!k vége (vö. 1Kor 10,11), és e világ 
megújítása visszavonhatatlanul meg van alapozva, s ebben a látható világ-
ban valamiképpen el!vételezve is van: ugyanis az Egyházat már a földön 
igazi, bár még nem tökéletes szentség ékesíti. Amíg azonban nem lesz új 
ég és új föld, melyekben igazságosság lakik (vö. 2Pt 3,13), addig a zarán-
dok Egyház szentségeiben és intézményeiben, melyek ehhez a történelmi 
id!höz tartoznak, e világ mulandó alakját hordozza, és maga is ott él a 
teremtett dolgok között, melyek mindmáig sóhajtoznak és vajúdnak, és 
várják Isten fiainak megnyilvánulását” (vö. Róm 8,19–22). (48.)

? Ez Szent Ferenc kifejezése, aki végrendelete elején, megtérésének leírásakor azt mondja, 
hogy amikor „irgalmasságot m-velt” a leprásokkal, akkor „ami addig keser- volt, az lelke 
és teste édességére változott”.



– 73 –

A megszentelt élet és a hit eszkatologikus dimenziója

V. A 424348 184 12  644213) 184

Mindeddig a keresztény élet alapvet! elemeir!l beszéltünk, amelyek minden 
keresztényre vonatkoznak, és megkérdezheti valaki: de hát elmélkedésünk té-
mája nem a megszentelt élet? Bevallom, számomra nehéz a megszentelt élet-
r!l e keret nélkül beszélnem, amely a közös keresztségi hivatásból fakad, a 
Krisztus húsvétjába való belegyökerezésb!l, amely minden keresztény számára 
a keresztségben megy végbe, és amelyet a megszentelt élet olyan formában sze-
retne kifejezni, amit konszekrációnak hívunk, és amely lényegileg az alapvet!, 
keresztségi konszekrációban gyökerezik.

A megszentelt élet ugyanis nem más, mint keresztény élet, még ha annak 
egyedülálló formája is. Azzal tudnám megértetni ezt, hogy a vértanúság és a 
tanúságtétel kapcsolatára utalok. Ismeretes, hogy a tanúságtétel görögül mar-
türia, vagyis ugyanazt jelenti a tanúságtétel és a vértanúság. Az is nyilvánvaló 
azonban, hogy a keresztény tanúságtétel, amely mindenkinek a dolga, nem 
mindig jut el a vértanúságig, amit csak egyesekt!l kérnek. Úgy t-nik számom-
ra, hogy a keresztény élet úgy viszonyul a megszentelt élethez, mint a tanú-
ságtétel a vértanúsághoz: a kett! ugyanaz, és mindenkinek késznek kell lennie 
rá, de lényeges különbség is van közöttük, mert az utóbbi csak némelyekt!l 
kívántatik meg.

S. A 424348 184 (3  48W7435D W76 W484

Az azonosságnak és különböz!ségnek ebben a viszonyában, úgy gondolom, a 
megszentelt életnek különleges mondanivalója van a végs! feltámadásról, ame-
lyet mi keresztények reménységben várunk. A megszentelt élet valamiképpen 
nemcsak várja, hanem már el!vételezi is a végs! feltámadást és a feltámadottak 
életét. Itt is a Lumen Gentium egy szakasza segít nekünk a szerzetesekr!l szóló 
VI. fejezetb!l, amelyet a zsinat az egyháznak szentelt dokumentumba be akart 
illeszteni, jól tudva, hogy ha egyházról beszélünk, akkor a megszentelt életr!l 
és a szerzetesekről is beszélni kell, ahogy az akkori nyelvhasználattal mondja a 
zsinat. Ezt olvassuk:

„Ezért az evangéliumi tanácsok fogadalma jel, mely az Egyház minden 
tagját ösztönzi és kell is ösztönöznie, hogy lankadatlanul teljesítse keresz-
tény hivatásának kötelességeit. Mivel pedig Isten népének itt nincs mara-
dandó hazája, hanem az eljövend!t keresi, a szerzetesi állapot, mely köve-



– 74 –

Cesare Vaiani OFM

t!it jobban fölszabadítja a földi gondoktól, jobban kinyilvánítja minden 
hív! el!tt a mennyei, de már evilágon is meglév! javakat, ékesszólóbban 
tanúskodik a Krisztus megváltása árán szerzett új és örök életr!l, továbbá 
hatásosabban hirdeti az eljövend! föltámadást és a mennyország dics!sé-
gét.” (44.)

A megszentelt élet leírására itt a zsinat a jel kategóriáját használja, és megér-
tésének ezt a módját akarta kiemelni. A jel kategóriájának els! dimenziója 
eszkatologikus: a jel az eljövend! valóságokra vonatkozik. Kifejtése az általános 
keresztény állapotból indul ki, amely a végs! dolgokra irányul (mellesleg érde-
mes megfigyelni, hogy a zsinat is el!ször arra utal, ami mindenkire érvényes, 
hogy azután kifejtse a megszentelt élet állapotát): „Isten népének itt nincs ma-
radandó hazája, hanem az eljövend!t keresi”. 

Miközben mindannyian az eljövend! hazát keressük, a megszentelt élet 
„jobban kinyilvánítja minden hív! el!tt a mennyei” javakat: a mennyei javak 
az eljövend! élet javai, amit úgy mondunk, hogy „a hit eszkatologikus dimen-
ziója”. A zsinati szavak így is folytatják: „ékesszólóbban tanúskodik az […] 
új és örök életr!l”. A „Krisztus megváltása árán szerzett új és örök élet” az ! 
húsvétjával indult el, ez az ! feltámadása. Így is olvassuk: „hatásosabban hirdeti 
az eljövend! föltámadást és a mennyország dics!ségét”, és ezzel a megszentelt 
életet mint húsvéti igehirdetést állítja elénk.

Q. A 424348 184 12  47318(9( 3&C2;6:  (22&

Ezeknek az állításoknak a megértése érdekében végig lehet gondolni, hogy mi 
a kapcsolat az evangéliumi tanácsok, a megszentelt élet jellemz! elemei és a 
feltámadott élet között. Összegz!en elmondhatjuk, hogy az evangéliumi taná-
csok életre váltása már azt jelenti, hogy a feltámadottak módjára élünk (vagy 
próbálunk élni).

A tisztaság ugyanis már most el!vételezi a jövend! állapotot, ahol már nem 
házasodnak, legalábbis nem úgy, hogy ezt a kapcsolatot mi ismerjük. Az evan-
géliumi vers, amelyre utalunk, a Mt 22,30: „A feltámadás után nem n!sülnek, 
férjhez sem mennek, hanem úgy élnek, mint Isten angyalai a mennyben.” Jé-
zus akkor mondja ezt, amikor válaszol a szadduceusoknak, akik a hét testvér 
özvegyének példájával mondják ki ellenvetéseiket a feltámadás hite ellen. Az 
ellenvetést Jézus azzal védi ki, hogy kiemeli a különbséget a feltámadott élet és 
a mostani élet között, és ennek a különbségnek egyik példája a „nem n!sülnek, 



– 75 –

A megszentelt élet és a hit eszkatologikus dimenziója

férjhez sem mennek”, vagyis az emberi személy szexuális dimenzióját nem így 
váltják valóra. Amikor a hagyomány újraolvassa ezt a szakaszt, gyakran köti 
össze a megszentelt élettel, amelyet a középkorban éppen erre a szakaszra utal-
va olykor „angyali életnek” neveztek. Eszerint tehát az „angyali élet” nem azt 
jelenti, hogy „angyalkák” vagyunk valamiféle együgy- jámbor felfogás szerint, 
hanem azt, hogy részt kapunk a feltámadott életb!l, amit a megszentelt élet-
ben el!vételez a cölibátus választása, és már úgy élünk, mint a feltámadottak, 
akik „nem n!sülnek, férjhez sem mennek”. Világos, hogy ebben a távlatban 
az eljövend! javak jele az Isten Országáért vállalt tisztaság. Nem véletlen, hogy 
a másik szövegrészben, amellyel megalapozzák a cölibátus választását, Jézus az 
eunuchok durva képét alkalmazza: „Van, aki azért képtelen a házasságra, mert 
úgy született. Van, akit az emberek tettek a házasságra alkalmatlanná. Végül 
van, aki a mennyek országáért önként mond le a házasságról.” (Mt 19,12) 
Amikor azt mondja, hogy „a mennyek országáért”, akkor a cölibátus vállalását 
nem az életsorshoz köti (születést!l fogva vagy más események miatt), hanem 
ahhoz a szabad döntéshez, hogy el!vételezi az Ország vágyva vágyott valóságát. 
Jézus maga is meghozta ezt a döntést, nem n!sült meg, és ezzel egy nagyon 
is nonkonformista gesztust tett a kor közfelfogásával szemben, amely a há-
zasságot f!leg a rabbiktól, a törvénytudóktól várta el. Egyes egzegéták szerint 
ellenfelei Jézus fejéhez vághatták az „eunuch” gúnynevet: ebben a szakaszban 
ezt magára veszi, és kimondja, hogy itt egy döntésr!l van szó.

R. A 424348 184 12  47318(9( 3&C2;6:  2413)21

A szegénység is mélyen összefonódik az eljövend! élettel: a feltámadás világá-
ban ugyanis a magántulajdon megsz-nik, nem rendelet által, hanem a tökéle-
tes kommunió által, amelynek révén mindenki birtokol mindent. A megszen-
telt életnek az a döntése, hogy lemondjon a javak magántulajdonáról, vagy 
korlátozza azt, vagy mellékesnek és viszonylagosnak mondja, vagy a közösségre 
bízza, kinyilvánítja annak tudatát, hogy az ember végs!, állandó állapota nem 
fog köt!dni a javak magántulajdonához és az ezzel járó gondokhoz.

Ennek kapcsán jónak tartom felidézni Ioannes Duns Scotus gondolatát, 
aki néhány évtizeddel Szent Tamás után élt, és eltért t!le a véleménye, mert 
úgy gondolta, hogy a magántulajdon nem természetes jog, még csak nem is 
másodlagos, hanem csupán pozitív jog, amit a társadalmi közösség hoz létre, 
amikor szabadon tartja magát egy normához, amely az eredeti b-n utáni rom-
lás miatt vált szükségessé. Scotus tehát a magántulajdont úgy tekinti, mint 



– 76 –

Cesare Vaiani OFM

valamiféle szükséges rosszat. Az Édenkertben viszont Isten eredeti gondolata 
szerint a tulajdon mindenkié volt: így lesz a feltámadott világban is, amelyet 
most azok el!vételeznek, akik egészen tulajdon nélkül akarnak élni.

M. A 424348 184 12  47318(9( 3&C2;6:  4345484221

Ugyanígy az engedelmesség is el!vételezi az eljövend! állapotot, amelyben az 
üdvözültek egy akaraton lesznek. Nem lesz majd, hogy az én autonómiám 
ütközik azzal, amit mások akarnak: az Isten jóságával való teljes kommunió-
ban, amely az üdvösség, már nem kell küzdenem az én jogos autonómiámért 
a másik ember másféle döntése miatt, hanem „Isten lesz minden mindenben” 
(1Kor 15,28).

Ezt a végs! állapotot, amelyben Istenben minden üdvözültnek összhangban 
van az akarata, valamiképpen el!vételezi az engedelmességi fogadalom, amely 
az én akaratomat összhangba hozza a közösségével. Ez fejez!dik ki a regulában, 
ezt váltja valóra az elöljáró, aki a regula keretei között cselekszik annak célja 
érdekében.

Ez a példa talán még világosabbá teszi, mi a közös a három evangéliumi 
tanácsban: el!vételezik az eljövend! állapotot, de még ennek a világnak a kín-
lódásai közepette. Ilyen értelemben az a tisztaság, szegénység és engedelmesség, 
amelyet a szerzetesek élnek, el!vételezi a jöv! állapotot, de nem valósítja meg 
azt teljesen, mert a mi húsvétunk még nem teljesedett be egészen, szemben a 
Krisztuséval. Mi még a kereszt jele alatt élünk, amely elválaszthatatlan ugyan 
a feltámadástól, de nincs meg még benne annak üdvözült teljessége. Ahogy 
Szent Pál mondja: „megváltásunk még reménybeli”.

[. A 413),  424348 184 12  

A remény egy másik jellemz! vonása az örömmel való kapcsolata, azzal a bol-
dogsággal, amely még lehetséges ezen a földön olyan mértékben, ahogy a ho-
rizont nyitott marad, és a jöv!t már megpillantjuk.

A Katolikus Egyház Katekizmusa is állítja ezt a kapcsolatot, amikor elismeri 
a remény és a boldogságra törekvés viszonyát (1818.):

„A remény erénye megfelel az Isten által minden ember szívébe oltott 
boldogságra törekvésnek; fölemeli az emberi tetteket indító várakozáso-



– 77 –

A megszentelt élet és a hit eszkatologikus dimenziója

kat, megtisztítja és Isten országa felé irányítja azokat; megóv a kislelk--
ségt!l; támogat minden elhagyatottságban; és kitágítja a szívet az örök 
boldogság várásában. A remény lendülete meg!riz a vak önszeretett!l 
(egoizmustól), és elvezet a szeretet boldogságára.”

Ebben a szép definícióban megtaláljuk azt a mélyen katolikus témát, ami az 
alapvet! megfelelés emberi természetünk és Isten ajándékai között, melyek ki-
teljesítik az emberi várakozásokat, és eljuttatják azokat igazi teljességükre. Az 
Isten, akiben hiszünk, egyúttal emberségünk valódi alkotója is. Közös tapasz-
talatunk is meger!síti a kapcsolatot, amelyet a Katekizmus tanít a remény és a 
boldogságra törekvés között: jól tudjuk, hogy sokszor a vigília szebb, mint az 
ünnep, mert a boldogságra való várakozás már a boldogság egyik legmagaszto-
sabb formája. Az apostol szava bíztat minket: „A reményben legyetek der-sek, 
a nyomorúságban béket-r!k…” (Róm 12,12), és ez is jelzi a kapcsolatot a 
remény és az öröm között, amellyel kitartóan szembenézünk a próbatételekkel.

Ha tehát a reményr!l szóló elmélkedés az örömmel való kapcsolatra irányít-
ja figyelmünket, akkor érdekes látni, hogy az örömhöz a megszentelt életet is 
oda lehet és kell kapcsolni. Az öröm egyfajta közös nevez! a megszentelt élet és 
a remény között. Ferenc pápa gyakran felhozza ezt a kapcsolatot. A Megszen-
telt élet évére írt levelében várakozásai között említi ezt is:

„Mi az, amit különösképpen várok ett!l a kegyelmi esztend!t!l a meg-
szentelt élet számára?

1. Hogy mindig igaz legyen, amit egyszer mondtam: »Ahol szerzetesek 
vannak, ott öröm van.« Meg kell tapasztalnunk és meg kell mutatnunk, 
hogy Isten képes betölteni a szívünket, képes boldoggá tenni minket, oly-
annyira, hogy nem kell máshol keresni boldogságunkat. Meg kell tapasz-
talnunk és meg kell mutatnunk, hogy a közösségünkben megélt hiteles 
testvéri szeretet táplálja örömünket, és hogy önátadásunkban az egyház, a 
családok, a fiatalok, az id!sek és a szegények szolgálatára teljesen elérjük 
önmegvalósításunkat, életünk eléri teljes kibontakozását.

Közöttünk ne legyenek szomorú arcok, örömtelen és elégedetlen embe-
rek, hiszen »a szomorú Krisztus-követés szomorú egy Krisztus-követés«. 
Mindenki máshoz hasonlóan nekünk is vannak nehézségeink, ránk tör a 
lélek sötét éjszakája, csalódás tölt el, betegség dönt ágyba, korunk el!re-
haladtával er!ink is megfogyatkoznak. Éppen ekkor kellene rátalálnunk a 



– 78 –

Cesare Vaiani OFM

»tökéletes boldogságra«, meg kellene tanulnunk felismerni Krisztus arcát, 
aki mindenben hasonlóvá lett hozzánk, vagyis örülnünk kellene annak, 
hogy tudjuk, hasonlók vagyunk hozzá, aki irántunk való szeretetb!l nem 
utasította el a kereszt szenvedését.

Egy olyan társadalomban, amely hivalkodóan az eredményesség kultuszát 
ápolja, egészségmániás és a siker a mindene, emellett pedig elnyomja a 
szegényeket és kirekeszti a »lúzereket«, életünk által mi tanúságot tudunk 
tenni a Szentírás szavainak igazságáról: »Amikor gyengének bizonyulok, 
akkor vagyok er!s« (2Kor 12,10).”@

0P. A 424348 184 12  413)  ( 13484:43

A feltámadásan való hit arra képesíti a keresztény embert, hogy ne csak a saját 
életének eseményeire tekintsen reménnyel, várva a végs! feltámadást és életet, 
hanem az egész emberi történelmet is Krisztus húsvétjának fényében értelmez-
ze. A megszentelt élet pedig nemcsak annak számára a remény jele, aki éli azt, 
úgy, hogy a személyes, egyéni jelleg már individualista vonásokat ölt, mintha 
a szerzetesi élet lényegében arra irányulna, hogy „megmentse saját lelkét”, ha-
nem a világ számára is, ahová Krisztus küldetést kapott a remény jelenként, 
amire a világnak, vagyis mindannyiunknak nagy szükségünk van.

Azért van szükségünk, mert ha megnézzük a világ mai híreit, belepillantunk 
a híradóba, gyakran megkörnyékez minket a kétségbeesés. A háborús esemé-
nyek, természeti csapások, a faji és vallási gy-lölet arra késztet, hogy kutassuk 
az emberi történelem értelmét, és talán már nem tudunk bízni e vállalkozás 
sikerében.

Krisztus húsvétja, halálának és feltámadásának eseményei alapján állíthatjuk 
mindezek ellenére, hogy az emberi történelemnek van végs!, pozitív értelme, 
és ez az ! második eljövetelekor teljesedik be. Ez a húsvéti hit, amely nemcsak 
az egyéni tudat eseményeit világítja meg, hanem az egész emberiség történel-
mét is, fel kell hogy ragyogjon a keresztények életében, így a megszentelt életet 
él!kében is, hogy ne maradjon puszta eszme.

A mindenség, az emberiség és a személyes életünk közötti kapcsolatot nagy-
szer-en mutatja be a Római levél ismert szakasza:

@ Fordítás: Magyar Kurír.



– 79 –

A megszentelt élet és a hit eszkatologikus dimenziója

„Maga a természet sóvárogva várja Isten fiainak megnyilvánulását. A ter-
mészet ugyanis mulandóságnak van alávetve, nem mert akarja, hanem 
amiatt, aki abban a reményben vetette alá, hogy a mulandóság szolgai 
állapotából majd felszabadul az Isten fiainak dics!séges szabadságára. 
Tudjuk ugyanis, hogy az egész természet (együtt) sóhajtozik és vajúdik 
mindmáig. De nemcsak az, hanem mi magunk is, akik bens!nkben 
hordozzuk a Lélek zsengéjét, sóhajtozunk, és várjuk a fogadott fiúságot, 
testünk megváltását. Mert megváltásunk még reménybeli. Az a remény 
viszont, amit már teljesedni látunk, többé nem remény. Amit valaki lát, 
azt reméli? Ha tehát reméljük, amit nem látunk, várjuk állhatatosan.” 
(Róm 8,19–25)

Ami velünk történik, akiknek „megváltása még reménybeli”, a világ számára 
a remény meghirdetése lesz, és a megszentelt élet is részesül ebb!l az átalakí-
tó er!b!l, amely áthatja a világot, és kifejez!dik a sóhajtozásban, amelyet az 
apostol említ. Napjainkban is halljuk ezt a sóhajtozást, amely olyan, mint egy 
véget nem ér! vajúdás: a menekültek szenvedése, a nyomorban él!k fájdalma, 
a vallási gy-lölet és intolerancia áldozatainak kínja. Ez a fájdalom nemcsak 
hogy jelentéssel telik meg Krisztus húsvétjának fényénél, hanem visszhangra 
talál bennünk is, „akik bens!nkben […] sóhajtozunk, és várjuk a fogadott 
fiúságot, testünk megváltását”. Ez jelzi a keresztények és így f!leg a szerzetesek 
egyik legmagasztosabb feladatát, egyfajta egyetemes papságot, amely magában 
hordozza és Istennek ajánlja a mai világ szenvedését, és ebbe a szenvedésbe 
lehívja a Lelket, a húsvét gyümölcsét.

Eszembe jut Lisieux-i Szent Teréz nagyszer- élménye, aki életének végs! 
szakaszában arra érez hivatást, hogy helyet foglaljon a b-nösök asztalánál. 
Megdöbbent! szavainak világossága, amikor átéli a hit elleni kísértéseket élete 
végén, és úgy értelmezi, hogy a hitetlenek és b-nösök sorsában osztozik: 

„Elfogadom, hogy a szenvedés kenyerét kell ennem addig, amíg akarod. 
Amíg nem mondod, addig nem akarok fölkelni ett!l a keser-séggel tel-
jes asztaltól, amelyet b-nösök vesznek körül… A magam és a testvéreim 
nevében mondom: »Könyörülj rajtunk, Uram, mert b-nösök vagyunk!« 
Uram, kérlek, szabadíts meg minket a b-nt!l, és tégy minket igazzá és 
szentté színed el!tt. Jézus, ha az kell, hogy egy Téged szeret! lélek tisztítsa 
meg az asztalt, amit a b-nösök beszennyeztek, akkor elfogadom, hogy 
mindaddig a próbatétel kenyerét eszem, amíg nem méltóztatsz bevezetni 
engem fényességed országába.”



– 80 –

Cesare Vaiani OFM

A megszentelt élet hivatásához az is hozzátartozik, hogy a világért így járjon 
közben.

00. A 424348 184,  :;85;2&;6 12  413)

A megszentelt élet története arról tanúskodik, hogy mindig szoros kapcsolat-
ban volt azokkal az evangéliumi mondatokkal, amelyeket a hetvenes évekt!l 
kezdve ,addée Matura nyomán az „evangéliumi radikalizmus” szavaiként 
emlegetünk. Ezek közül kiemelkednek a boldogságok, amelyek sok keresz-
ténynek, köztük sok szerzetesnek jelentenek inspirációt. A szerzetesek gyakran 
elmélkednek ezekr!l, és sokszor idézik: elég elolvasni a megszentelt élet alap-
szövegeit, az alapítók m-veit: ezek tele vannak a boldogságok idézésével. Meg-
figyelhet!, hogy a megszentelt élet és ezen evangéliumi szövegek közti összhang 
azzal is magyarázható, hogy világosan érezhet! eszkatológikus feszültség van 
jelen bennük. Kezdve attól, hogy a szegények boldogságát az Isten Országához 
köti, egészen a megígért jutalmakig, a boldogságokat a várakozás és a remény 
hatja át. Ez ismét csak húsvéti reménység, mert a „boldog” megnevezésben 
ismétl!d! öröm olyan, amely sub contrario latet, vagyis a saját látszólagos el-
lentétében rejlik, a paradox boldogságban, ami a szegény, síró, üldözött, a világ 
szemében vesztes emberé. „Megváltásunk még reménybeli” (Róm 8,24), tanít-
ja Pál apostol, és a boldogságok meghirdetését ez a reménység színezi át. Ha 
tehát ezt a szövegrészt, amely ilyen nyilvánvaló módon köt!dik a reményhez, a 
szerzetesek egyfajta azonosító jelükké tették, ez azt jelenti, hogy a remény mé-
lyen hozzátartozik a megszentelt élet sajátosságához. Ha pedig a boldogságok 
Lukács-i verzióját nézzük, amelynek nemcsak a négyes szám, hanem a négy 
fenyeget! „jaj nektek” is a jellemz!je, akkor megtaláljuk a szerzetesi hagyo-
mány néhány elemének magyarázatát, mind pl. a világ elhagyását és a világban 
elfogadott néhány gyakorlattal való szembenállást. Az évszázadok során a meg-
szentelt életet él!k sok döntését meghatározta a jaj-mondások keménysége és 
a boldogságok keser- öröme.

0B. A 413) 12  &88;22&

A remény az állhatatossággal is kapcsolatban van. Ez a hüpomoné az 1Tessz 
elején, amit így fordíthatunk: „reményetek állhatatossága”. Ez az adomány ké-
pessé tesz, hogy a nehézségek között is szilárdak maradjunk és ne engedjünk, és 



– 81 –

A megszentelt élet és a hit eszkatologikus dimenziója

így mélyen összefügg a reménnyel. Olyan mértékben tudunk állhatatosak ma-
radni, amilyen mértékben nemcsak a saját tetteink jó voltáról vagyunk megy-
gy!z!dve, hanem valami jobbat várunk, amely majd eljön. 

A megszentelt életnek erre az állhatatosságra van szüksége, akárcsak min-
den életre szóló döntésnek, amely megpróbáltatásokon és nehézségeken megy 
keresztül. Szüksége van az állhatatosságra a házasságban él!knek is, ahogy azt 
jól tudjuk a mindennapok tapasztalatából. Ezek az életállapotok kölcsönösen 
tanúskodnak egymásnak nemcsak az állhatatosság szükséges voltáról, hanem a 
lehet!ségr!l is, hogy valaki kitartson a maga hivatásában azzal az állhatatosság-
gal, amely Isten ajándéka, de a mi er!feszítésünk gyümölcse is.

0N. K8C23221  &2 184=; 12  424348 184 6

Ha már említettem a házas életformát, szeretném elmélyíteni a kapcsolatát a 
megszentelt élettel. A két életforma egymásnak kölcsönösen olyan tanúságot 
nyújt, amely összefügg a reménnyel, a hittel és a szeretettel.

A szerzetesek arra emlékeztetnek minden keresztényt, különösen a családo-
sokat, hogy Isten els!bbséget élvez minden érzelmi köt!déssel szemben, hiszen 
„aki apját vagy anyját jobban szereti, mint engem, nem méltó hozzám, és aki 
fiát vagy lányát jobban szereti, nem méltó hozzám” (Mt 10,37). A cölibátus 
vállalása arra emlékeztet mindenkit, f!leg a családi kötelességek között él!ket, 
hogy a család nem állhat az els! helyen, mert az Istent illeti meg. Úgy t-nik 
számomra, hogy ez az evangélium üzenete a családról, és ez a család igazi fel-
szabadítása: csak úgy lehet élni egészséges és szabad családi kapcsolatokat, hogy 
a család nem válik bálvánnyá, vagyis nem törekszik az els! hely elfoglalására.

A kölcsönösség alapján pedig a házas emberek döntése emlékezteti a szerze-
teseket arra, hogy Isten szeretete mindaddig hamis és ideologikus, amíg nem 
válik konkréttá adott személy iránti gondoskodásban, életünk odaadásában: 
„ha tettek nélkül megmutatod nekem a hitedet, tetteim által én is megmuta-
tom neked az én hitemet” (Jak 2,18). Valós a veszély, hogy valaki a szerzetesi 
életb!l csak az önzéséhez készít álcát, és azzal az ürüggyel, hogy csak Istent sze-
reti, senkit sem szeret. A cölibátus vállalása nem a szingli életforma választása az 
ember saját kényelmére. A családi élet a maga terheivel és önátadásával az adott 
hitves és az adott gyermekek érdekében arra emlékeztet mindenkit és arról 
tanúskodik mindenkinek, f!leg a megszentelt életet él!knek, hogy „aki nem 
szereti testvérét, akit lát, nem szeretheti Istent sem, akit nem lát” (1Jn 4,20).



– 82 –

Cesare Vaiani OFM

Mindkét hivatásban él!knek, akik egymás számára ezt a tanúságot nyújtják, 
élniük kell a hitnek, a reménynek és a szeretetnek azt a csomópontját, ami igazi 
lényege mind a házas életformának, mind pedig a megszentelt életnek. Hitb!l, 
reményb!l és szeretetb!l döntök úgy, hogy nem házasodok meg, hanem rábí-
zom magamat egy testvéri közösségre – mint ahogy hitb!l, reményb!l és szere-
tetb!l döntök úgy, hogy megházasodok és rábízom magamat feleségemre vagy 
férjemre. És csak a hit, a remény és a szeretet hordozza a lehet!séget, hogy a 
döntéshez h-séges maradjak. Döntésnek, választásnak neveztük, de talán nem 
mindenki érti helyesen: olyan mértékben döntések, amilyen mértékben vála-
szok az Úr hívására. Övé az els! és alapvet! döntés, amelyre olyan emberi cse-
lekedettel válaszolunk, ami döntés a mi részünkr!l, de amiben egyúttal benne 
van a meghallgató engedelmesség és az ajándék hálás felajánlása is.

0V. A J&J 847484

Ezeket a gondolatokat azzal zárom, hogy ismét a pápa szavait idézem a meg-
szentelt élet éve alkalmából írt levélb!l, amelyben kifejezetten tárgyalja a re-
ményt. Ezeket olvassuk:

„Ennek az évnek a harmadik célkit-zése: átölelni a jövőt reménységgel. Is-
merjük, milyen nehézségekkel kell szembenéznie a megszentelt életnek a 
maga sokféle formájában: a hivatások számának csökkenése és az elörege-
dés f!ként a nyugati világban, az anyagai nehézségek a súlyos gazdasági 
világválság következtében, a nemzetköziség és a globalizáció kihívásai, a 
relativizmus csapdái, a kirekesztés és a társadalmi jelentéktelenné válás… 
Éppen ezek között a bizonytalanságok között, melyeken osztozunk oly 
sok kortársunkkal, er!teljesen megjelenik a mi reményünk, a történelem 
Urába vetett hitünk gyümölcse, ! ugyanis továbbra is arra biztat: »Ne félj, 
mert veled vagyok!« (Jer 1,8)

A szóban forgó remény alapját nem a számok és nem is intézményeink 
adják, hanem az, akibe bizalmunkat vetettük (vö. 2Tim 1,12), és akinek 
»semmi sem lehetetlen« (Lk 1,37). Ez az a remény, amely nem csal meg, 
amely lehet!vé teszi a megszentelt élet számára, hogy nagy történelmet 
írjon a jöv!ben is, amely felé tekintetünket fordítanunk kell, hiszen tud-
juk, hogy a Szentlélek az, aki ösztönöz minket el!re, mert továbbra is 
nagy dolgokat akar végbevinni velünk.



– 83 –

A megszentelt élet és a hit eszkatologikus dimenziója

Ne engedjetek a számok és a hatékonyság kísértésének, még kevésbé an-
nak, hogy saját er!tökre hagyatkozzatok. Fürkésszétek életetek és a mosta-
ni id!szak távlatait virrasztó éberséggel. XVI. Benedek pápával ismétlem 
nektek: »Ne hallgassatok a vészprófétákra, akik a megszentelt élet mai 
egyházban való végér!l vagy értelmetlenségér!l szónokolnak. Öltözzetek 
inkább Jézus Krisztusba, és öltsétek fel a világosság fegyvereit – miként 
Szent Pál buzdít (vö. Róm 13,11–14) –, legyetek éberek és virrasztók.« 
Folytassuk és mindig az Úrba vetett bizalommal kezdjük újra utunkat!”A

Érdekes, hogy éppen a remény témájának bevezetésekor sorolja fel a pápa igen 
kíméletlenül a megszentelt élet mai nehézségeit: hivatások fogyása, elöregedés, 
gazdasági gondok, a nemzetköziség és a globalizáció kihívásai, a relativizmus, a 
peremre szorulás és a társadalmilag jelentéktelenné válás veszélyei.

Feltehetjük a kérdést, hogy miért éppen a reményr!l beszélve ad nekünk 
olyan felsorolást, amely bárkit elkedvetlenítene. A válasz: ilyen kegyetlen pon-
tossággal csak a remény jegyében lehet leírást adni. A remény engedi meg, 
hogy realista módon, minden b-vös jelszótól mentesen lássa valaki a problé-
mákat, és mégse essen abba a pesszimizmusba, mint a „vészpróféták”.

Az idézett szövegben a pápa nem véletlenül pontosítja, hogy az a remény, 
amelyr!l beszél, nem banális optimizmus, mert „alapját nem a számok és nem 
is intézményeink adják, hanem az, akibe bizalmunkat vetettük (vö. 2Tim 
1,12), és akinek »semmi sem lehetetlen«” (Lk 1,37). Ez az a teológiai erény, 
amelynek jellemz!it megpróbáltuk összegy-jteni. Ez a remény éberségre kész-
tet, ahogy a pápa szuggesztív módon elénk tárja: „Fürkésszétek életetek és a 
mostani id!szak távlatait virrasztó éberséggel.”

Ez a feladat minden szerzetesnek szól: éber elmével kell fürkésznünk az id!k 
jeleit, keresni azokban Isten tervét, amely talán eltér az elvárásainktól. Azzal a 
bizalommal tehetjük ezt, hogy az Úr vezeti egyházát és benne mindannyiun-
kat.

(Várnai Jakab OFM fordítása)

A  Fordítás: Magyar Kurír.



– 84 –

RECENZIÓK Sapientiana 12 (2019/1) 84–96.

Görföl Tibor: A kritika hangja  
és a valóság szeretete.  
A kereszténység korunk európai 
kultúrájában
Gondolat Kiadói Kör, Budapest, 2018.

E kötetben olyan szerz! adta közre önálló írá-
sait, akire jól teszi, ha odafigyel a magyar teo-
lógiai közvélemény. A fiatal teológus Görföl 
Tibor már eddig is letett valamit az asztalra, hi-
szen közel száz (sic!) könyvfordítása jelent meg, 
els!sorban kortárs teológusok munkáiból (kö-
zülük olyan fajsúlyos szerz!kt!l is, mint Hans 
Urs von Balthasar). A most megjelent önálló 
tanulmánykötet – mely tíz tudományos esszét 
és egy tanulmánynak is beill! „rövid utószó[t]” 
(182.) tartalmaz – három f! részb!l áll. Az 
els! „A kereszténység és az európai kultúra” 
kérdéskörét elemzi; a második „A teológiai 
gondolkodás[ról ad áttekintést] korunkban”; 
a harmadik pedig a „Spiritualitás [néhány 
kérdését tárgyalja] kortárs horizonton”. Nem 
monográfiáról van tehát szó, inkább nagyív- 
áttekintésr!l és néhány téma elmélyítésér!l.

A szerz! teológiai kultúrájáról már a nyitó 
tanulmány (9–22.) is ízelít!t ad, amelyben a 
közelmúlt és a kortárs teológia kiválóságai kap-
nak szót (Romano Guardini,  Eberhard Jüngel, 
Friedrich Gogarten, Gavin  D’Costa, Wolfhart 
Pannenberg, Hans Urs von  Balthasar, Karl 
Rahner, Henri de  Lubac, Johann  Baptist 
Metz), valamint néhány jelent!s gondolkodó 
a profán értelmiségiek közül (Francis Fukuya-
ma, Samuel Huntington, Jürgen Habermas 
és Andrea Riccardi). E lista egyúttal kijelöli a 
kötet horizontját is: a szerz! egyetemes és eu-
rópai m-veltségét jelzi, hogy egyforma kom-
petenciával tárgyal történelmi, szociológiai, fi-
lozófiai (esztétikai, antropológiai, metafizikai), 
valamint szigorú értelemben vett teológiai té-
mákat (különös tekintettel a misztikára). Szá-
mos kérdéskörr!l nemcsak hiánypótló írások 
olvashatók a kötetben, de valódi unikumok 
is: a posztszekuláris társadalom keresztény 

recepcióját ismereteim szerint ilyen színvona-
lon magyarul még senki sem tárgyalta; s ha-
sonlóan egyediek a második és harmadik rész 
szerz!orientált elemzései, els!sorban Bernard 
Weltér!l, Johann Baptist Metzr!l, valamint 
,omas Keatingr!l. Teológiai szempontból a 
m- csúcspontja mégis a „Jézus áldozatá[ról]” 
szóló, szóteriológiai (megváltástani) témájú 
tanulmány (116–130.), amely szubtilis, mégis 
mindvégig érthet! módon tárgyalja a húsvéti 
esemény jelent!ségét a vonatkozó irodalom 
elmélyült ismeretében.

Görföl az általa elemzett teológusokhoz 
hasonlóan „a kereszténység nevében próbál 
szólni” (83.) – és erre minden alapja megvan! 
Korántsem liberális teológus: hitbeli elköte-
lezettségének katolicitására nemcsak a lép-
ten-nyomon tettenérhet! Balthasar- recepció 
a garancia, hanem az az id!nként kifejezetten 
is megjelen!, a szó legnemesebb értelemben 
vett apologetikus igény is, amely a „keresz-
tény igazság bizonyosságá[t]” (79.) törekszik 
felmutatni. Elemzései soha nem elnagyoltak, 
még ha egyéni hangsúlyai helyenkén vitat-
hatók is. Tárgyát, a kinyilatkoztatást igyek-
szik méltón szóhoz juttatni, türelemmel és 
igényességgel felmutatni. Amit másról ír egy 
helyütt, az akár saját mottójául is szolgálhat-
na: „Minél össszetettebb […] és mellbevágóbb 
[…] egy esemény vagy egy m-alkotás ([s] a 
bibliai kinyilatkoztatás bizonyos szempontból 
mindkett!höz hasonlítható), valódi megis-
merése és mellbevágóságának kifejezése csak 
türelmes szemlélése révén lehetséges” (106–
107.). A szerz! lebilincsel! tájékozottsága, 
választékos, míves nyelvezete (olykor teremt! 
nyelvi leleménye, pl. „középpontima”: 164.), a 
soraiból áradó, paradoxonokat is elbíró életer! 
(„termékeny egyoldalúság”: 114.) könnyen 
magával ragadja az olvasót. A széles ív- le-
írások informatív jellege, tartalmi gazdagsá-
ga és önálló gondolati dianamikája mégsem 
vezet oda, hogy a szerz! elveszítené józan, 
tudományos, majdhogynem tartózkodó stílu-



– 85 –

Recenziók

sát. Egy önálló teológiai gondolkodó hangja 
szóllal meg, aki az elmúlt évtizedek szerény 
fordítói tevékenységének és gondolkodásának 
mára nagyrészt beérett gyümölcseit nyújtja át 
az olvasónak. Végül érdekes és sokatmondó a 
szerz! azon szándéka, hogy egyetlen, a misz-
tikáról szóló utolsó tanulmányra f-zze fel az 
egész kötetet gondolatmenetét (még ha az in-
kább önálló misztikatanulmánynak, mintsem 
„utószónak” számít). Egyébként ezek a miszti-
káról szóló utolsó szövegek – minden teológiai 
igényességük ellenére – lelki olvasmányként is 
használhatók, ami ritka erénye a szakmai írá-
soknak. A kötet tehát fényes bizonyíték arra, 
hogy magyarul is lehet nemcsak magas szín-
vonalú tudománynépszer-sítést, de els!vonal-
beli teológiai kutatást is m-velni.

Legyen szabad a könyvvel kapcsolatban né-
hány kritikai megjegyzést is tennem. Els!ként, 
hogy a cím nem t-nik szerencsésnek, hiszen 
részben megismétli a jezsuita lelkiségi író Willi 
Lambert egy nemrégiben magyarul másodszor 
is megjelent sikerkönyvének címét (A valóság 
szeretete, 19991, 20182). Tartalmi szempontból 
felt-n! továbbá a pszichológia hullámzó meg-
ítélése, ami az egyértelm-en negatív-tartózko-
dó cavete psychologiam hozzáállástól (vö. 106.; 
vö. még 188.; 198.) egészen a pszichológia – 
ancilla theologiae értelmezés lehet!ségéig ter-
jed (vö. 170. o.). Mindez talán maga a szerz! 
érlel!dését, lelki-szellemi fejl!dését is tükrözi, 
ami üdvözlend!. Fentebb dicsér!leg említet-
tük a kötet nyelvi mívességét, amely azonban 
id!nként zavarólag is hathat (például a gyak-
ran visszatér! „gesztus” szó esetében). Tehát a 
kiemelked!en magas színvonalú (tudományos 
és gyakran lelki-spirituális) próza árát is meg 
kell valahol fizetni. Például akkor is, amikor 
a klasszika-filológiai képzettség- szerz! egyes 
helyeken (a f!szövegben is) lefordítatlanul 
hagy görög és latin mondattöredékeket (69., 
72., 73., 74.), alkalmasint ezzel igencsak fel-
adva a leckét az átlagolvasónak. Máskor pedig 
mintha a megfogalmazások komplexitásával 

kapcsolatban hagyná el az önmérséklet (egy 
példa: „[…] a mai viszonyokhoz képest mér-
hetetlenül kiterjedt és gazdag megértési kísér-
letekre került sor a keresztény misztikával kap-
csolatban […]”: 134.). Továbbá, a reneszánsz 
m-vészet és a kereszténység összefüggéseit tár-
gyaló – egyébként páratlan erudícióval megírt 
– tanulmányban egy 16 soros mondatot egy 
13 soros követ, majd egy 17 soros következik, 
s a sort egy 11 soros zárja (56–58. o.; lásd. még 
91; 141; 197.). A szerz!nek tehát még nem si-
került a stilisztikai könnyedséget elsajátítania; 
egy szigorúbb nyelvi lektor sokat segíthetett 
volna a befogadón, aki ugyebár mégiscsak a 
könyvírás címzettje.

Egy recenzens jól teszi, ha tartózkodik a 
túlságosan lelkesült szavaktól, és józan ön-
mérsékletre törekszik. Mégis megengedem 
magamnak az összehasonlítást, miszerint az 
enciklopedikus m-veltség- szerz! stílusát és 
reflexiójának mélységét tekintve méltó utó-
dának mutatkozik a nemrégiben elhunyt, s 
a magyar teológiai életet évtizedekre megha-
tározó Fila Bélának (1933–2014), a PPKE 
Hittudományi Kara egykori dogmatikapro-
fesszorának. Görföl Tibor könyvének megjele-
nése valódi eseménynek számít tehát a magyar 
teológiai könyvkiadás életében. Kötete ritka 
intellektuális és lelki élményt ígér a kultúrális 
és közéleti, valamint teológiai kérdések iránt 
érdekl!d!, és további ismeretekre vágyó, igé-
nyes olvasóknak; szakemberek számára pedig 
egyenesen megkerülhetetlen.

Patsch Ferenc SJ

Szombath Attila: „Ki ítél most?” 
A filozófia méltóságvesztése  
és a civilizáció hanyatlása
Kairosz, Budapest, 2016.

Szombath Attila saját filozófiai álláspontját 
korábban rendszeresen és szabatosan kifejtet-



– 86 –

Recenziók

te (lásd u!.: A feltétlen és a véges. A szabadság 
metafizikai rendszerének alapvonalai, Kairosz, 
Budapest, 2009.) Ezúttal az akadémiai filo-
zófia határain túlra tekintve személyes han-
gon szólítja meg a m-velt olvasóközönsé-
get. „Az ember lényegér!l és rendeltetésér!l 
elfeledkez! gondolkodás- és életforma […] 
általánosnak mondható” – írja (26.). Kis kö-
tete a válság súlyos kérdéskörével szembesít 
– hasonló jelent!s filozófiai számvetésekkel 
újkori kultúránkban gyakorta találkozha-
tunk. Újkori filozófiánk tulajdonképpen 
nem egyéb, mint saját válságának ismételten 
megújuló tudata, pontosabban tudatosodása. 
Valójában az emberi önelfeledettség általános 
állapota miatt már az ókori Hérakleitosz 
panaszkodott (25–26.). Úgy t-nik tehát, a 
válság mindenkori lehet!sége és lényegi va-
lósága mélyebben gyökerezik.

Szombath kiindulása els! pillantásra meg-
lep!en id!szer-tlen mozzanat, a méltóság. 
Szerz!nk mély meggy!z!dése ugyanis, hogy 
mind az embernek, mind a (filozófiai) gon-
dolkodásnak van méltósága, csakhogy bizo-
nyos értelemben mindkett!t el lehet játszani. 
Legalábbis az emberhez vagy a gondolko-
dáshoz méltatlan létmódokba merülhetünk. 
Közbeszédünk az emberi méltóság fogalmát 
hatalmi küzdelmekben fegyverként forgatja 
annak érdekében, hogy megszégyenítse az azt 
valóban vagy vélt módon sárba tiprót. Szom-
bath azonban világosan látja a másik, a saját 
oldalt: mi magunk, egy szakma, egy hivatás, 
bármely emberi közösség, akár az egész le tud 
zülleni.

Ha ez bekövetkezik, méltán beszélhetünk 
válságos helyzetr!l. A fölismerés pillana-
ta a változás, a jobbra fordulás, a megtérés 
kezdete lehet. Vagy pedig a kétségbeesés, a 
csüggedtség, a reményvesztettség kiváltója s 
ilyenképp a válság folytatója, elmélyítésének 
következ! lépése. A válság tehát mindig föl-
veti a helyes mérték kérdését. Tulajdonkép-
pen értékeinkkel szembesít – akár értéktelen-

ségünk kínzó tapasztalata árán. Helyzetünk 
tisztázására hív.

„Ki ítél most?” – kérdezi a könyv 
 Hölderlinnel (90–100.). A szenvedélyes 
stílusban megírt kötet nyilvánvalóan tanús-
kodik a szerz! személyes és szakmai érin-
tettségér!l. Nem boldog vagy szenvtelen kí-
vülállóként, hanem a fájdalmas válság olykor 
méltán fölháborodott résztvev!jeként szól 
hozzánk. A cím, valamint Hölderlin versének 
elemzése olvasatomban mégsem leegyszer-sí-
t! elítélésre hívnak, hanem mindenekel!tt a 
józan ítélkezés fájó hiányára mutatnak rá. Az 
írás pedig tömörsége és szenvedélyes stílusa 
ellenére sem puszta szónoki gyakorlat, hanem 
fölhívás az együttes gondolkodásra. A szerz! 
szándéka és célja a valóság egységér!l tanús-
kodik – egy olyan közösségr!l, amelyben 
megközelítésünk lehetséges különbségei el-
lenére bizonyosan osztozunk. Ezen egységes 
valóság lényegi mozzanata a válság. A kötet 
érdeme, hogy a válság civilizációs és vallá-
si oldalára egyaránt kitér: elgondolkodtató 
elemzéseket olvashatunk egy felel!sen gon-
dolkodó hazai filozófus kortársunktól.

Bakos Gergely OSB

Joseph Ratzinger – XVI. Benedek 
pápa: Végid!. A halál és örök élet 
kérdései
Jel kiadó, Budapest, 2017, ford. Török 
Csaba.

,omas P. Rausch SJ: Faith, 
Hope, and Charity. Benedict XVI 
on the ,eological Virtues
Paulist Press, New York – Mahwah, NJ, 
2015.

A magyar nyelven hozzáférhet! klasszikus 
teológiai m-vek sorát örvendetesen gyara-
pítja Joseph Ratzinger eszkatológiája, amely 



– 87 –

Recenziók

1977-ben való els! megjelenése óta immár 
megkerülhetetlen alapm-vé válva számos 
kiadást ért meg, és a nagy nyugati nyelvekre 
is lefordították. A kötet eredetileg a  Kleine 
 Katolische Dogmatik sorozat kilencedik da-
rabjaként látott napvilágot a teológiát tanulók 
számára írt kézikönyvként, azzal a célzattal, 
hogy az eszkatológia hagyományos témái-
nak tárgyalásán túl a korunkban felmerül! 
új problémákra, a kortárs teológiai vitákra 
is reflektáljon, és egyben egyfajta eligazítást 
nyújtson a különböz! álláspontok között. 
A magyar fordítás a könyv hatodik kiadása 
(1990) alapján készült, és tartalmazza az els! 
kiadás el!szaván túl  Ratzinger –  XVI. Bene-
dek pápa 2006-ban írt új el!szavát is, vala-
mint a hatodik kiadáshoz f-zött utószót és 
függeléket, amely kiegészít! megfontolásokat 
tartalmaz a köztes állapottal kapcsolatban.

A m- azonban nem csupán önmagában, 
modern és nagyív- eszkatológiaként lehet ér-
dekes számunkra, hanem a Ratzinger egész 
életm-ve, sajátos teológiája iránt az utóbbi 
években megújult hazai és nemzetközi érdek-
l!dés részeként is, hiszen képet kaphatunk 
általa a teológus egész gondolkodásának ala-
pirányultságáról és annak sarkalatos pont-
jairól. S míg a negyven évvel ezel!tti prob-
lémákat sem érezzük idejétmúltnak, a mai 
perspektívából azt is felfedezhetjük, milyen 
alakot öltenek XVI. Benedek pápa kés!bbi 
írásaiban, mint például a Spe Salvi (2007) 
enciklikában.

A könyv (egy kissé nehezen követhet! 
felosztással) bevezetésb!l és három fejezet-
b!l áll, s ezen belül összesen hét, az egész 
könyvben folytatólagosan számozott parag-
rafusból, amelyek azután több (szövevényes) 
szinten további alpontokra tagolódnak. 
A bevezetés felvázolja a kérdéskör tágasabb 
perspektíváját: miért érinti az eszkatológia 
a kereszténység legbens! lényegét; hogyan 
változott a történelem során a keresztény 
remény perspektívája (individualizálódás és 

szekularizálódás); mi az alapvet! kapcsolata 
a krisztológiával. 

Az els! fejezet közelebbr!l szemügyre veszi 
a bevezet!ben jelzett eszkatológiai problémát, 
amely mögött a bibliatudomány módszertani 
kérdései is meghúzódnak, nevezetesen a tör-
téneti-kritikai módszer el!nyeinek és korlá-
tainak problematikája, illetve dogmatika és 
exegézis viszonyának hermeneutikai kérdése. 
Mindez pedig Jézus Isten Országára vonat-
kozó tanításának helyes megértéséhez szük-
séges, amely a keresztény eszkatológia alapját 
képezi. Ratzinger mindvégig hangsúlyozza, 
hogy a jézusi igehirdetés történeti rekonst-
rukciója önmagában nem vezet el a helyes 
megértéshez, mivel az egyházi recepció hit-
beli reflexiója nélkül nem nyerhet értelmet. 
E szellemben tekinti át az immár klasszikus-
sá vált megközelítések (Barth,  Bultmann, 
 Cullmann, Dodd) el!nyeit és hátrányait, és 
szól a korban újdonságnak számító remény- 
és politikai teológiáról (Moltmann, Metz). 
A fejezet végkövetkeztetése, hogy a keresz-
tény eszkatológia annyiban h- Jézus tanításá-
hoz és m-véhez, amennyiben nem feledkezik 
meg az üdvösség evilági módon meg nem va-
lósítható, ajándék voltáról és arról a tényr!l, 
hogy általa a jöv! már bizonyos értelemben 
jelenné lett. Ennek kell lennie a keresztény 
remény alapirányultságának, ellentétben a vi-
lági remény pusztán jöv! idej-, utópisztikus 
önmegváltás-elképzeléseivel.

A második fejezet a halál és feltámadás 
kérdéseinek egyéni dimenzióját tárgyalja a 
könyv egyik központi kérdése, a görög fi-
lozófiai lélek halhatatlansága-tan és a vele 
feltételezett ellentétben álló bibliai feltáma-
dáshit kapcsolatának tükrében. Egyrészt ki-
mutatja, hogy a görög lélekelképzelésekb!l 
nem bontakozik ki egységes vagy rendsze-
rezett tanítás sem a test-lélek dualizmust, 
sem a lélek filozófiailag megalapozott halha-
tatlanságát illet!en, másrészt pedig gazdag 
szentírási és történeti anyagra támaszkodva 



– 88 –

Recenziók

bizonyítja, hogy a bibliai feltámadáshit mö-
gött nem húzódik meg egységesen monisz-
tikus antropológia (mint ahogyan azt sokan 
feltételezik), hanem nyitott a görög gondol-
kodás elemeinek befogadása és átalakítása 
felé.A fejezet elmélyült elemzéssel vázolja fel 
a keresztény köztes állapot hitének zsidóság-
ban gyökerez! el!zményeit, az újszövetségi 
gondolkodás jellemz!it és a kés!bbi teoló-
giai fejl!dés ívét (mind a teológusok, mind 
a tanítóhivatal megnyilatkozásaiban), amely 
csak a középkorra, Aqui nói Szent Tamás 
antropológiájában nyeri el rendszerezett for-
máját, és amelynek nem is az emberr!l alko-
tott felfogás, hanem a krisztológiai gondol-
kodás a kulcsa. A lélek kérdése pedig azért 
fontos Ratzinger számára, mivel f! vitapart-
nerei a halálban való feltámadás modelljének 
képvisel!i (Greshake, Lohfink), akik szerint 
a test halála után nincs köztes id!, és így 
testt!l különvált lélek sem, a Biblia általuk 
feltételezett monizmusára hivatkozva.

E polemikus szándékon túl a halál és a 
szenvedés keresztény teológiájának fontos 
szempontjaival is gazdagítja az olvasót, amikor 
az életben jelenlév! szenvedést és korlátokat 
a végesség és mulandóság tapasztalataként, a 
meghalás el!vételezéseként értelmezi, melyek 
egyben a szeretet önátadásában megérlelhet-
nek az örök élet nyitottságára. A nyitottság 
a könyv további kulcsfogalma, amely mind-
végig szem el!tt tartja az üdvösség kapcso-
lati-közösségi dimenzióját. A halhatatlanság 
nem individualista fennmaradás, hanem 
– Ratzinger kifejezésével – „dialogikus”: az 
Istennel való viszonyban áll fenn, amelynek 
szerves része a szentek közösségéhez való kap-
csolódás is. A viszonyon alapuló személyfel-
fogással együtt az egyháztani-közösségi meg-
fontolások újrabeépítése az eszkatológiába a 
szerz! fontos törekvése.

A harmadik fejezet továbbviszi a feltáma-
dás kérdését immár az eljövend! élet távla-
tából szemlélve. Tulajdonképpen ez tartal-

mazza a hagyományos eszkatológiai témák 
kifejtését: a test feltámadása, Krisztus máso-
dik eljövetele, a végítélet, pokol, tisztítót-z, 
egyéni ítélet és menny témáit. S bár a könyv 
felépítésében sz-kösebb helyre szorulnak (a 
feltámadás kérdését kivéve, amely a fejezet 
els! felét teszi ki), mégsem érezzük bemu-
tatásukat elnagyoltnak, mivel egyrészt a m- 
gondolatmenetének egészében folytonos 
utalás történik rájuk, másrészt tömörségük 
ellenére lényegi, megújító szempontokkal 
szolgálnak, mint például az ítélet krisztoló-
giai meghatározottsága, a parúzia kozmikus 
és közösségi távlatai, a pokol és a mások üd-
vözüléséért való munkálkodás kapcsolata, a 
tisztulás id!isége (a fizikai és antropológiai 
id! különbsége), a tisztulás és a menny kö-
zösségi dimenziója, a communio sanctorum 
maradandó formáló ereje, az ökumenikus 
megfontolások.

A hatodik kiadáshoz f-zött utószóban a 
szerz! a közben eltelt id! távlatából még vi-
lágosabban megfogalmazza könyve f! törek-
véseit, tágabb célkit-zését, s egyben a kapott 
bírálatok mentén alakítja téziseit. Megjegy-
zésével, hogy m-vében a más szerz!kkel foly-
tatott vita olykor elfedi saját álláspontjának 
világosan megragadható kifejtését, egyet-
érthetünk, s éppen ezért nem is ajánlanánk 
tankönyvként, inkább fontos, kiegészít! 
olvasmányként, amely segít a könnyebben 
tanulható, ám éppen ezért szegényesebb 
tankönyvek anyagát tágasabb perspektívába 
helyezni.

A függelék kiegészít! megfontolásokat 
tartalmaz a Hittani Kongregáció 1979-es 
Recentiones episcoporum synodi kezdet- doku-
mentuma kapcsán, és újból szemügyre veszi 
a lélekre és a feltámadásra vonatkozó vita fej-
leményeit. A magyar kiadás az eredetit!l elté-
r!en sajnos nem tartalmaz név- és tárgymu-
tatót, és a bibliai helyek mutatója is hiányzik.

Ratzinger mindvégig párbeszédben áll 
a teológiai hagyomány és a nagy kortársak 



– 89 –

Recenziók

gondolataival, b!ségesen dokumentálva 
idé ze tekkel és jegyzetbeli utalásokkal a be-
mutatott álláspontokat, és a könyv az egyes 
paragrafusok elején irodalomjegyzékkel is 
szolgál, megkönnyítve a tájékozódást.

A könyv magyar címe (Végidő) egyrészt 
mindenki számára figyelemfelkelt!en jelzi 
a m- tárgyát, másrészt viszont elfedi, hogy 
valójában eszkatológiáról van szó, amely 
épp a m- fent elemzett szándéka szerint sem 
csupán a végid!r!l szól. A német eredetivel 
össz hangban talán jobb lett volna megtartani 
a mindkét nyelvben idegenül hangzó, még-
is pontosabb „eszkatológia” kifejezést. Egy 
újabb magyar kiadásban hasznos lenne majd 
a fordítás lektorálása, átdolgozása, az érte-
lemzavaró hibák kiküszöbölése, az elírások 
javítása. Mindazonáltal e kötet rég várt, ám 
ma is id!szer- kiegészítése a magyar nyelv- 
eszkatológiai irodalomnak.

A Ratzinger teológiája iránti megélénkült 
érdekl!dés jele ,omas P. Rausch SJ kötete 
is, amely a címe alapján XVI. Benedek pápa 
reflexióját vizsgálja a hit, remény, szeretet 
teológiai erényeir!l. Rausch, aki hosszú évti-
zedek óta a Los Angeles-i Loyola  Marymount 
University dogmatikaprofesszora, és aki egy 
korábbi könyvében is foglalkozik Benedek 
pápa teológiájával (Pope  Benedict XVI.: An 
Introduction to His "eological Vision, 2009), 
e kötetben alapvet!en a pápa három encik-
likáját elemzi (Deus Caritas Est, Spe Salvi, 
 Lumen Fidei – amelyet már Ferenc pápa je-
lentetett meg). A vizsgált téma ily módon 
lesz-kül e három iratra, s csak elszórt utalá-
sokból, illetve az ötödik fejezet zárógondo-
lataiban kaphatunk képet a kérdések egész 
életm-ben elfoglalt helyér!l, a gondolkodás 
tágasabb ívér!l.

A bevezetés röviden ismerteti az erény 
arisztotelészi és a teológiai erény Szent 
 Tamás-i fogalmát, a hit, remény, szeretet 
hármasának újszövetségi gyökereit. Az els! 
fejezetben képet kaphatunk Benedek pápa 

pályafutásáról, egyházi szolgálatáról, szellemi 
irányultságáról.

A következ! három fejezet egyenként sor-
ra veszi a szeretetr!l, reményr!l és a hitr!l írt 
enciklikákat. Mindegyikük azonos módon 
halad el!re: el!ször az enciklika felépítését 
és a keletkezés körülményeit ismerteti, majd 
a dokumentum olvasata, f! mondanivaló-
jának összefoglalása következik, amelyben 
jól követhetjük annak gondolatmenetét és 
részeit. Rausch mindvégig utal más szerz!k 
elemzéseire, meglátásaira is, s!t, olykor az 
az érzésünk támad, hogy a f! megállapításo-
kat szívesebben kölcsönzi más szerz!kt!l, és 
saját véleményét inkább háttérben hagyja. 
Így azonban segít képet kapnunk a témáról 
folyó teológiai vita szerepl!ir!l és álláspont-
jukról.

A fejezetek következ! állomása a szöve-
gek recepcióját vizsgálja (mind a médiában, 
mind a teológiai gondolkodásban). Ezek a 
részek még világosabban eligazítanak min-
ket az angolszász nyelvterületen folyó teoló-
giai eszmecsere világában: az enciklikákban 
kifejtett tanítással szemben felvetett kritikák 
tartalma, amelyeket a szerz! jól követhet! 
pontokban rendszerez, egyben mutatja a 
néz!pontok, irányzatok sokféleségét, hete-
rogén voltát is. A fejezeteket záró végkövet-
keztetésekben Rausch még egyszer kiemeli a 
pápa tanításának lényegi pontjait és a vitás 
kérdésekre adható választ.

A könyv utolsó, ötödik, fejezete végs! 
összegzésként az enciklikákban megjelen! 
teológiai gondolkodás tágasabb perspektí-
váját hivatott felvázolni három f! kérdéskör 
vizsgálatán keresztül. Az els! Benedek pápa 
„augusztinianizmusa”, amely a szerz! szerint 
mind episztemológiájában, mind pedig ant-
ropológiájában kimutatható. E mostanában 
közkelet- nézetet (lásd például: Patrick J. 
Fletcher: Resurrection Realism. Ratzinger the 
Augustinian, 2014) könyvünk meglehet!sen 
elnagyoltan és sematikusan képviseli, amikor 



– 90 –

Recenziók

Ágoston és Aquinói Szent Tamás gondol-
kodását mindenestül ütközteti, és Ágoston 
platonikus beállítottságát szembehelyezi Ta-
más vélt tiszta arisztotelianizmusával. Rausch 
szerint Benedek pápa Ágoston episztemoló-
giájából és antropológiájából merít ihletet a 
száraz és absztrakt tomista és újskolasztikus 
irányzattal szemben, s másik f! ihlet! forrása 
Bonaventura teológiája. Nem beszélve a 
tény r!l, hogy Bonaventura ugyanúgy a 
sko lasztika gyermeke, mint Szent Tamás, e 
leegyszer-sített szembeállítás sajnálatosan 
elfedi Ratzinger teológiájának árnyaltan ösz-
szetett voltát és eredeti szándékát.

A második vizsgált kérdéskör hit és ész 
kapcsolata a pápa m-veiben, legf!képpen 
pedig politikai filozófiájában (amely kevés-
bé ismert, de nem kevésbé jelent!s területe 
gondolkodásának), a politikai teológiával 
kapcsolatban és az emberi élet szentségér!l 
írottakban. A harmadik témakör az egyház 
küldetése a világban az Isten Országa és a 
misszió tükrében, melyet egy rövid végs! ösz-
szegzés követ.

A könyv hasznos bevezetést nyújt az encik-
likák gondolatkörébe, tartalmába, f! törek-
véseibe. Az egész életm-höz való kapcsolást 
azonban véleményem szerint felemás sikerrel 
oldja csak meg. Míg például a reményr!l 
szóló Spe Salvi enciklikával kapcsolatban 
megemlíti, hogy a reményr!l találhatunk 
fontos eszmefuttatásokat Ratzinger eszka-
tológiát tárgyaló könyvében (lásd a fentebb 
ismertetett Végidőt), e könyvnek csupán a 
2006-os utószavára utal, azonban a könyv-
ben magában található valóban fontos fejte-
getéseket megjegyzés nélkül hagyja, csakúgy, 
mint az enciklika új tanítását, el!relépését 
a korábbi tanításhoz képest. Els! ismerke-
désnek, tovább olvasásra való ösztönzésnek, 
közérthet! kalauznak (mind a pápa, mind az 
angolszász teológia gondolkodásmódjában) 
ajánlhatjuk a teológia iránt érdekl!d! olvasó 
számára.

Németh Gábor: Bioetikai 
vázlatok. Bioetika és más 
életerkölcsi kérdések
Szent István Társulat, Budapest, 2018.

A Szent István Társulat kiadásában a Smith – 
Kaczor szerz!páros bioetikai kérdéseket kér-
dés-válasz formában feldolgozó, 2017-ben 
kiadott m-vét követ!en (Életbevágó kérdések. 
Bioetika katolikus szemmel) 2018-ban is meg-
jelent egy bioetikai témákkal foglalkozó, 
azokat részletesen bemutató m- egy fiatal 
magyar erkölcsteológus, Németh Gábor tol-
lából. A felületesen tájékozott ember szájából 
elhangozhat a kérdés: miért volt szükség egy 
újabb bioetikakönyvre, nem jelent-e meg 
már elég ilyen témájú m- a katolikus könyv-
piacon? Ha azonban elolvassuk Németh 
Gábor könyvét, rájövünk, hogy m-vével 
hiánypótló magyar kiadvány jelent meg. Ezt 
er!síti meg a Veres András gy!ri megyéspüs-
pök által írt ajánlás is, mely nemcsak a m- 
kuriózum voltát emeli ki, hanem azt a tényt 
is, hogy könyvében a szerz! más tudomány-
területekkel is párbeszédet folytat a bioetikai 
témák teológiai bemutatása kapcsán.

A szerz!, Németh Gábor gy!ri egyházme-
gyés pap, teológiai tanár. Teológiai bakkala-
ureátusát és erkölcsteológiai licenciátusát a 
római Pápai Gergely Egyetemen, valamint a 
Pápai Lateráni Egyetemen, teológiai dokto-
rátusát Budapesten, a PPKE Hittudományi 
Karán szerezte, utóbbit ugyanott 2011-ben 
sikeres habilitációja követte. 2003-tól ok-
tat erkölcsteológiai tárgyakat a Brenner Já-
nos (volt Gy!ri) Hittudományi F!iskolán, 
2011–2017 között a Széchenyi István Egye-
tem Kautz Gyula Gazdasági Kar etikaoktató-
ja volt, jelenleg a Magyar Katolikus Püspöki 
Kar Titkárságának irodaigazgatója. Számos 
erkölcsteológiai m-ve jelent meg, hazai fo-
lyóiratokban rendszeresen publikál morális 
és etikai témákban, 2005 óta állandó szerz!je 
az évente megjelen! Erkölcsteológiai Tanul-



– 91 –

Recenziók

mányok sorozat egy-egy tanulmányának. Je-
len m-vét 2019. március 21-én mutatta be 
a PPKE Hittudományi Karán Veres András 
gy!ri megyéspüspök és Beran Ferenc egyete-
mi docens.

A könyv elolvasása után azt gondolhat-
juk, hogy a kiadvány borítóképének meg-
választása nem véletlenszer- volt: a szerz! 
szándékára és munkamódszerére való uta-
lásként értelmezhet!. Az él! fa sziklafalon 
kapaszkodó vastag gyökérzete az er!s meg-
alapozásra utal: a tárgyalt bioetikai prob-
lémát nem felületesen, csak a napjainkban 
megjelen! kérdések által, hanem az alapok-
tól kiindulva mutatja be a szerz!. Teszi ezt 
úgy, hogy az adott témakörben els!ként a 
fogalomtisztázást végzi el, majd az ókori 
klasszikus görög-római filozófiából kiindul-
va a bioetikai probléma történelmi, jogi, or-
vosi és szociológiai hátterét is ismerteti. Ezt 
követ!en a Szentírásban és a teológiatörté-
netben vizsgálja a téma megjelenéseit, majd 
az etikai és a teológiai reflexió következik, 
végül az egyházi megnyilatkozásokat veszi 
röviden sorra a témakör egészére reflektáló 
konklúzió el!tt.

A m- 422 oldalán a fejezetszámokkal je-
lölt Bevezet! és a Zárszó tizenegy bioetikai 
témát foglal keretbe. A rövid Bevezet! után 
a szerz! a II. és a III. fejezetben alapvet! fi-
lozófiai és erkölcsi fogalmakat kíván tisztázni 
a bioetika tudományát és m-velését illet!-
en. A II. fejezet a bioetika mint tudomány 
kialakulását tárgyalja, bemutatva annak té-
maköreit, meghatározását, módszertanát, 
értékvilágát, valamint azokat a morálteológia 
más ágaiban is használt gyakorlati elveket 
(kisebbik  rossz, epikeia, kett!s hatás, tota-
litás), melyek a bioetikában is jelent!sek. 
A III. fejezet a keresztény bioetika emberké-
pét ismerteti meg az olvasóval a személy és 
a személylét jellemz!inek bemutatása által. 
Ebben a fejezetben szerepel kiegészítésként 
az agresszió, valamint az ölési gátlás kérdése, 

mely témakörök már átvezetnek a résztémák 
tárgyalásához.

A IV. fejezetben els! konkrét bioetikai 
témaként a gyilkosság kérdése jelenik meg, 
mely el!zetes megjegyzéseként a szerz! ki-
fejti, hogy miért kell értéknek tekinteni a 
személyes emberi életet. Két témát mutat be 
részletesen: a terrorizmust és az igazságos há-
ború kérdésköreit, melyek kifejtéséhez törté-
nelmi szemelvényeket is felhasznál.

A gyilkosság témaköréhez szorosan hozzá-
tartozó öngyilkosságtémát vizsgálja a követ-
kez! fejezet (V.), benne hangsúlyos szerepet 
kapnak szociológiai és pszichológiai vonatko-
zások is. A fejezet végén a szerz! párhuzam-
ba állítja az öngyilkosságot az életáldozattal, 
hangsúlyozva a kett! közötti fontos különb-
ségeket.

A VI. fejezet szintén az emberi élet be-
fejezéséhez kapcsolódó témát tárgyal, az 
eutanáziát. Kiemelve a történeti megközelítés 
újkori és 20. századi változásait, többszörös 
fogalmi tisztázást tár elénk ez a fejezet.

A VII. fejezet címe szerint az élet kezdeté-
nek kérdéseit járja körül, azonban a prenatá-
lis diagnosztika egyetlen alfejezetben történ! 
ismertetésén kívül nem tárgyal benne mást a 
szerz!. Az olvasó várná a mesterséges meg-
termékenyítés témájának kifejtését, ám ez 
konkrétan nem történik meg, csupán két, a 
kés!bbiekben tárgyalt téma kapcsán (gén-
technológiai kérdések és klónozás) történik 
rá utalás.

Az abortuszról szóló fejezet (VIII.) a leg-
hosszabb fejezet a m-ben, összesesen 79 ol-
dalon kerül sor a témakör kifejtésére. A tör-
téneti bemutatáson kívül külön értéke e 
résznek nemcsak az animációval kapcsolatos 
viták ismertetése, hanem az abortusz megí-
télése kapcsán a pró és kontra érvek felsoro-
lása is.

A IX. fejezet a jogos önvédelem, a X. a 
szerv át ültetés és -adományozás témáit járja 
körül röviden.



– 92 –

Recenziók

Az utolsó két fejezetben (XI. és XII. fejezet) 
a 21. századra elért technológiai fejl!dés két 
bioetikai vonatkozású és egymással szorosan 
összefügg! ágai, a géntechnológiai kutatások 
és a klónozás állnak a középpontban. Mind-
két témával kapcsolatban szóba kerülnek a 
növényi, illetve állati élettel kapcsolatos ku-
tatások etikai dimenziói is, a klónozást illet!-
en a kérdés politikai-társadalmi és etikai-jogi 
vetületei is ismertetésre kerülnek.

A Zárszóban a szerz! leszögezi, hogy jelen 
világunkban nélkülözhetetlenek a világos 
és egyértelm- elvek és döntési kritériumok, 
különösen a bioetika területén: az élet kul-
túráját kell kibontakoztatni, melyhez az ösz-
szes él!lény hozzátartozik. A tudomány és 
a technológiai fejl!dés csak akkor értékes, 
ha egyaránt az emberi közösség és az egyes 
ember szolgálatában áll – e szerep megfelel! 
betöltésében az etikának és az erkölcsnek kell 
a segítségükre lennie.

Németh Gábor bioetikai m-ve több 
szempontból is értékes m-. A szerz! széles 
látókörét, olvasottságát bizonyítja az, hogy 
számos tudomány (filozófia, szociológia, 
jogtudomány, orvostudomány) eredményeit 
bemutatva és értékelve fogalmazza meg etikai 
következtetéseit az egyes bioetikai témákat 
illet!en. Kutatásának eredményeit rendkí-
vül alaposan dolgozza fel, pontokba szedve, 
fegyelmezetten rendszerezi azokat, ezzel tu-
datosan is segítve az olvasót az adott téma 
tanulmányozásában és értelmezésében. Az 
etikai értékelések során saját véleményének is 
bátran hangot ad, mindvégig megmaradva a 
katolikus tanításban.

A m-ben csupán egy-két helyen érezhet 
hiányérzetet az olvasó. A bioetika témái kö-
zött fontos helyet foglal el az asszisztált repro-
dukció témaköre, melyet konkrétan meg sem 
említ a szerz! – remélhet!leg ennek csak 
terjedelmi okai voltak. Talán ugyanezen ok 
miatt hiányzik egy összefoglaló forrásgy-jte-
mény a m-b!l, mely még értékesebbé tette 

volna a bioetikával komolyabban foglalkozni 
akarók számára a könyvet.

Meg kell említeni egy fontos elírást a m--
ben, ami szerencsére a tartalomjegyzékben és 
az alcímek között helyesen szerepel: a 105–
111. oldalak él!fejében az „Ölési tilalom…” 
alcím helyett „Ölelési tilalom…” található.

Összességében nézve Németh Gábor 
könyve olvasmányos, letisztult és világos 
gondolatvezetés- m-, amely érthet!en 
magyarázza el a katolikus tanítást az adott 
bioetikai kérdésben a témában kevésbé jár-
tasaknak is. Az egyes témákat a különböz! 
tudományok oldaláról bemutató, azokat 
érthet!en kifejt!, valamint mindvégig a ka-
tolikus tanítás talaján álló szakkönyvként 
ajánlható nemcsak a bioetikát tanítóknak és 
tanulóknak, hanem legf!képpen azoknak, 
akik az élettel kapcsolatos személyes, életbe-
vágó kérdésekben a hitüknek megfelel!n sze-
retnének tájékozódni és döntést hozni.

Kék Emerencia

Rowan Williams:  
Meeting God on Paul
Society for Promoting Christian Knowledge, 
London, 2015.

Bárki, aki rövid bevezet! készítésére vál-
lalkozik Szent Pál apostol munkásságába, 
nagy fába vágja fejszéjét. Megkeresztelkedése 
után Saul mind gyakorló lelkipásztorainkat, 
mind tudós professzorainkat egyaránt nem 
mindennapi kihívással szembesíti. Keresz-
ténységünk megkerülhetetlen alakja !: ül-
döz!b!l lett hithirdet!, egyházszervez! és 
szenvedélyes vitatkozó, levélíró és misztikus, 
Krisztus rendhagyó apostola és szenved! 
tanúja, az egyház els! általunk ismert rend-
szeres teológusa. Nélküle s m-ködése nélkül 
aligha beszélhetnénk kereszténységr!l vagy 
újszövetségi Szentírásról. A kés!bbi hittudo-



– 93 –

Recenziók

mány – gondolhatunk Lanfrancus, Luther 
vagy Barth kommentárjaira – elképzelhe-
tetlen nélküle. A páli levelekben meg!rzött 
Krisztus-himnuszok a mai napig alakítják a 
zsolozsmát. Egy népszer- kortárs szekuláris 
történeti író, Tom Holland megfogalmazása 
szerint Pál olyan, akár egy vízalatti robbanó-
töltet. Az egykor a mélységben végbement, 
már közvetlenül nem megfigyelhet! rob-
banás lökéshullámai jókora id!beli késéssel 
jelennek ugyan meg a fölszínen, azonban 
az egyetemes emberi méltóság, szabadság, 
egyenl!ség és jogszer-ség liberális eszménye-
inek megvalósulása a Pál által megkezdett 
folyamat gyümölcseinek beérését jelenti (vö. 
Gal 3,28; 5,1.13; Róm 3,28; Kol 3,11).

A néhány esztendeje leköszönt  canterburyi 
érsek, Rowan Douglas Williams munkái 
nem teljesen ismeretlenek a magyar olvasó-
közönség el!tt (lásd pl. A hit szerepe a mai 
világban, Bencés Kiadó, Pannonhalma, 
2014; Tanítványként az úton. A keresztény 
élet esszenciájáról, Harmat, Budapest, 2018.) 
A szerz! egy személyben nagy m-veltség- 
teológus, széles látókör- és nagy olvasottsá-
gú író, lelkipásztor és kontemplatív ember. 
Kétség nem férhet hozzá, hogy napjaink-
ban Williams nemcsak az Anglikán Közös-
ség (Anglican Communion), hanem az egész 
földkerekség egyik legjelent!sebb keresztény 
gondolkodója. Több könyvével együtt a Pált 
bemutató kis kötete érseki szolgálatára megy 
vissza: szövegének alapját a székesegyházában 
elmondott nagyheti el!adásai képezik.

A száz oldalnál is rövidebb füzet három 
fejezetben tárgyalja témáját: el!ször az apos-
tol korát és környezetét jellemezi, majd Pál 
zavarba ejt! üzenetér!l, végül pedig az új te-
remtésr!l beszél. Mindegyik fejezet egy-egy 
páli idézettel kezd!dik – egyébként b!ven 
idézi az apostol leveleit –, s az olvasó min-
den fejezethez kap néhány gondolkodásra 
serkent! kérdést. A további tájékozódást és 
elmélyülést segít! irodalomjegyzék el!tt a 

nagyböjt napjaira elosztott olvasmányrendet 
találunk Pál leveleib!l – a teljesség igénye nél-
kül rövid szakaszok vannak kijelölve, s min-
den heti adagot egy-egy rövid elmélkedés, 
valamint imádság zár. Id!szer-, teológiailag 
elmélyült, mégis könnyen érthet! stílusban 
megírt, egyéni szentírásolvasáshoz vagy cso-
portos bibliaórákhoz kiválóan használható 
könyvet kaptunk az immár Cambridge-ben 
tanító szerz!t!l.

Bakos Gergely OSB

Johannes Scotus Eriugena: 
A szellem sasmadarának 
hangja. Homília Szent János 
evangéliumának prológusához
Gödöll!, Sursum, 2018, ford. Alácsi Ervin 
János, Németh Bálint

Johannes (kb. 800–877) – akit egy kézirat-
ban az Írföld szülötte (Eriugena) név jelez, 
kortársai pedig scottus-ként (Scotia Maior Ír-
ország korabeli neve alapján) emlegettek – a 
kora középkor egyik legizgalmasabb alakja. 
Boëthius és Canterburyi Anzelm között alig-
ha találunk hozzá fogató eredeti filozófust. 
Munkássága a northumbriai bencés Alkuin 
által elindított Karoling reneszánszhoz kap-
csolódik. Az enciklopédikus m-veltség- ír 
tudós Kopasz Károly nyugati frank király 
udvarában m-ködött. Korában páratlan mó-
don nemcsak olvasott görögül, hanem a kö-
zépkor neki köszönhette a teljes dionüszioszi 
korpusz, valamint Nüsszai Gergely, illetve 
Hitvalló Maximosz egy-egy m-vének latin 
fordítását. Johannes els!sorban keresztény 
szövegekre támaszkodva, nagyrészt az eredeti 
források híján képes volt egy keresztény ihle-
tés- újplatonikus kozmológia kidolgozására. 
Közvetlen utókora nem volt még fölkészülve 
befogadására, a chartres-i, valamint a 
szentviktori iskola azonban igencsak nagyra 



– 94 –

Recenziók

becsülte Johannes f! m-vét, a Periphyseont. 
E könyvet aztán a 13. században pápailag 
meger!sített elítélés sújtotta, nyomatott ki-
adása pedig az újkorban került indexre. A vád 
panteizmus, Teremt! és teremtmény azono-
sítására való hajlam, valamint a Nüsszai Ger-
gelyt!l megörökölt apokatasztázisz-tan volt. 
A m- a tiltások ellenére fönnmaradt, s!t oly 
nevezetes olvasókra talált, mint Eckhart Mes-
ter, Nicolaus Cusanus avagy Hegel követ!i.

Johannes egy másik szövege, a János sze-
rinti evangélium prológusáról készült ho-
míliája (a 860-as évek végér!l vagy a 870-es 
évek elejér!l) elkerülte az eretnekség gyanúját 
és – jóllehet, sokan Órigenész m-vének tar-
tották – a középkorban széles kör- ismertség-
nek örvendett. Aquinói Tamás például nem 
kevesebb, mint nyolc alkalommal idézi a Ca-
tena Aureában, s vagy fél tucat alkalommal 
utal rá a János-evangéliumhoz írott saját ma-
gyarázatában. Eriugena fölfogásában „Krisz-
tus sírja a Szentírás, amelyben istenségének 
és emberségének titkait a bet- !rzi oly szilár-
dan, mint a szikla” (35.). Az els! pillantásra 
meghökkent! kép alapja a János 20,1–10 
allegorikus exegézise, amelyben Péter apostol 
a cselekv! hit, a szeretett tanítvány pedig a 
szemlél!d! értelem megtestesít!je. Az utóbbi 
szempontjából olvassa tehát az ír tudós a Já-
nos által írt evangéliumot. Vérbeli középkori 
keresztény gondolkodóként ragaszkodik a 
hit els!bbégéhez (vö. Iz 7,9), ugyanakkor kö-
vetkezetesen kitart az értelmi látás magasabb 
rend- volta mellett. Szövegével nemcsak a hit 
és értelem egyik lehetséges összekapcsolására 
ad példát, hanem egyúttal a görög teológia 
és spiritualitás egyik központi témájának, a 
megistenülésnek, a teózisnak egyik els! la-
tin földolgozója. Prédikációja a középkori 
filozófia és teológia minden tanulmányozója 
számára hasznos olvasmány.

Alácsi Ervin János és Németh Bálint for-
dítása e szöveget teszik most hozzáférhet!vé 
magyarul. A kis kötet ízlésesen díszített kiál-

lítása tudatosan a középkori ír kódexek vilá-
gát idézi föl. Így például a bibliai idézeteket 
szellemesen pirossal nyomtatott széljegyezek 
(marginalia) jelzik – mind a fordítás, mind 
a magyar eredeti mellett. Alácsi Ervin János 
rövid bevezet! tanulmánya (7–20.) és a jegy-
zetek (107–117.) mellett a magyarázat tár-
gyát képez! bibliai szöveget (23–27.) szintén 
megtaláljuk benne.

Bakos Gergely OSB

Paul Murray OP:  
Bizalommal imádkozni.  
Aquinói Szent Tamás  
az Úr imájáról
Kairosz, Budapest, 2018, ford. Szabó Ráhel

„Bizalommal imádkozni”: a gondosan meg-
választott cím már valamit elárul arról, hogy 
egy viszonylag vékony kötet is sok értékes 
tanulságot tartalmazhat. Paul Murray nem-
rég megjelent könyve szép lelki élményt ígér. 
A szerz! írországi domonkos szerzetes, teoló-
gus és prédikátor, akinek már jelent meg lel-
kiségi m-ve magyarul is (A domonkos lelkiség 
új bora, Kairosz, Budapest, 2018). A könyv 
jelent!ségét tovább növeli az, hogy a szerz! 
sikeresen mutatja ki azt az él! és gyümölcsöz! 
kapcsolatot, amelyet felfedezhetünk a teoló-
gia és a lelkiség között. 

Aquinói Szent Tamás 13. századi egyház-
doktor neve sokáig inkább csak bonyolult 
skolasztikus kérdésekkel kapcsolatban volt 
ismert; a tomizmus eszméi emiatt a teológiai 
tankönyvekbe szorultak vissza. Mára ismer-
tek Szent Tamás lelkiségének szempontjai is, 
amelyek természetesen szorosan kapcsolód-
nak az Angyali Doktor teológiájához és filo-
zófiájához is. Paul Murray könyvét azonban 
úgy írta meg, hogy a teológiában tájékozatlan, 
illetve a pusztán csak a lelkiségre nyitott em-
ber is könnyedén el tudja olvasni.



– 95 –

Recenziók

A Miatyánk értelmezésével és elimádko-
zásával kapcsolatban sok írás látott már nap-
világot. Murray könyve ezek között külön 
helyet foglal el, mivel egyszerre jellemzi a lelki 
igényesség és a tudományos felkészültség. 
A lelki élet elmélyítése itt valóban olyan szi-
lárd teológiai alapokon nyugszik, amelyek az 
egyházi gondolkodás fejl!dését évszázadokon 
keresztül meghatározták. A tudományos hát-
tér pedig a b!séges lábjegyzetben minden ol-
dalon kiviláglik: ennek segítségével az olvasó 
személyesen is bátran utánanézhet a felhasz-
nált forrásoknak. 

Az Úr imádsága nemcsak abból a szem-
pontból fontos, hogy Istent!l származik, 
hanem azért is, mert évszázadokon keresztül 
kísérte és segítette a hív! embereket, és kö-
zösségbe fogta !ket. Ez az imádság mérföld-
k!nek bizonyult a keresztény lelkiség fejl!dé-
sében az egyházatyáktól kezdve. Tertullianus 
szerint a Miatyánk az egész evangéliumot ösz-
szegzi. Szent Ágostonnál a Miatyánk minden 
kérésünket magában foglalja és így mélyen 
meghatározza az összes többi imádságunkat. 
A középkori teológiai rendszerek kikristá-
lyosodásánál is volt szerepe az Úr imájának, 
mivel hét kérést láttak benne. E kéréseket a 
mindenben logikus összefüggést keres! Szent 
Tamás a Szentlélek ajándékaival és a boldog-
ságokkal hozza egységbe. A Miatyánk kérései 
szorosan kapcsolódnak lelki igényeinkhez és 
egész kegyelmi életünkhöz.

Amennyiben pedig azt gondoljuk, hogy 
a Miatyánk szavai pusztán csak kérések, és 
emiatt a hálaadás és dics!ítés miatt háttérbe 
kellene azokat szorítanunk, Murray már a 
könyv elején rávilágít arra, hogy az imádság 
els!sorban kérés; a dics!ítés alapja, a kéréshez 
hasonlóan, az emberi szegénység és Istenre 
szorultság. A hálaadás feltételezi a meghall-
gatott kérést, és újabb kéréseket is von maga 
után. Ezért a Miatyánk alapján az összes 
többi imádság egy kicsit más megvilágításba 
kerül, beleértve a hálaadást és a dics!ítést is.

A könyv teljesen világos módon összegzi 
az Angyali Doktor gondolatait a Miatyánk 
kéréseivel kapcsolatban: a szentenciás kom-
mentártól a Compendium "eologiae-ig hét 
m-vében is visszatér Szent Tamás az Úr 
imájára. Ezek között bibliai kommentárokat 
és prédikációs m-veket is találunk. Termé-
szetesen nem maradhat ki a Summa "eolo-
giae sem, amelyben találunk egy artikulust a 
Miatyánkról (IIae IIae, 83. kérdés, 9. artiku-
lus). Könyvének végén Murray még egyszer 
összegzi, hogy Szent Tamás mely m-veib!l 
merített, és azt is, hogy azok hogyan illesz-
kednek bele az életm- egészébe. Újra és újra 
szükségesnek tartotta tehát Szent Tamás azt, 
hogy erre az imádságra visszatérjen. Egy 
olyan teológusnak a képe bontakozik ki el!t-
tünk, aki nemcsak nagy gondolkodó, hanem 
még inkább az imádság embere is, és akinek 
az életét meghatározza az Istennel folytatott 
párbeszéd.

Mindazok, akiket kifejezetten az érdekel, 
miképpen gondolkodik és ír az imádságról 
egy nagy teológus, nem csalódnak. A könyv 
címe Szent Tamásnak egy Nápolyban el-
mondott prédikációjára utal: az akkor már 
betegesked! mester a bizalmat jelölte meg az 
imádság legf!bb feltételének. Ez a gondolat a 
könyvben mindvégig kiemelked! fontosságú 
marad, és a mai kor embere számára is telje-
sen aktuálisnak bizonyul. A hit nagy kalandja 
a kinyilatkoztatásban is Ábrahám bizalmával 
kezd!dött: a szívb!l jöv! imádságnak mindig 
a bizalom az alapja. Nem éppen az Isten irán-
ti bizalom-e az, amelynek a hiánya napjaink-
ban oly gyakran tetten érhet!? A Miatyánk 
pontosan arról szól, hogyan kell helyes lel-
külettel imádkozni. Az imádságot mindig 
tanulni kell, és ezen az úton érdemes ráha-
gyatkozni egy olyan tapasztalt mesterre, mint 
amilyen Szent Tamás.

Murray könyvében az Isten után vágyakozó 
embert találjuk meg, aki soha nincs könny- 
helyzetben, mivel a helyes imádságtól hamar 



– 96 –

Recenziók

el lehet térni az emberi gyengeség és szét-
szórtság miatt. Kissé fellélegezve értesülünk a 
könyvben arról, hogy a nagy szentek is elka-
landozhatnak gondolatban az imádság köz-
ben… Szent Tamás egyik gyakran visszatér! 
gondolata a kapcsolat a remény isteni erénye 
és az imádság között. Hiszen a remény adja 
meg az imádságnak az igazi értelmét; amikor 
imádkozunk, vágyainkat Isten felé irányít-
juk, mert ez a legbiztosabb útja annak, hogy 
azok másfelé ne vigyenek el minket. 

Egy gyakran bizalmatlan és kételked! vi-
lágban éppen a Jézustól kapott imádság az, 

amely által jobban megtanuljunk befogadni 
az Istent!l jöv! reménységet. A Miatyánk 
elimádkozása Szent Tamásnál és Szent 
Tamással igazi lelki orvosságnak bizonyul, 
mely által az emberi lélek kiutat talál a b-n-
b!l, és Istenben találja meg vigasztalását. 
Nemcsak személyes, hanem még inkább kö-
zösségi, egyházi jellege miatt is az Úr imá-
ja, Szent Tamás iskolájában és más lelkiségi 
iskolában is mindig lelki életünk útjelz!je 
marad.

Szabó Sándor Bertalan OP

A recenziók szerz!i

 
P2C F443C jezsuita szerzetespap, filozófus, teológus, a Gregoriana Pápai Egyetem Funda-
mentális Teológia Tanszékének vezet!je, a Sapientiana folyóirat alapító szerkeszt!je; patschf@
gmail.com

B6;2 G448) bencés szerzetes, filozófus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola Filo-
zófia Tanszékének vezet!je; bakos.gergely@sapientia.hu

TK B4& teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola Dogmatika Tanszékének 
vezet!je, a Sapientiana f!szerkeszt!je; toth.beata@sapientia.hu

K16 E443C( teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola Morálteológia Tan-
székének adjunktusa; kek.emerencia@sapientia.hu

S:K S&35; B483 domonkos szerzetespap, soproni domonkos házf!nök, a Sapien-
tia Szerzetesi Hittudományi F!iskola Dogmatika Tanszékének adjunktusa; szabo.bertalan@ 
sapientia.hu.



– 97 –

FTISKOLÁNK ÉLETÉBTL Sapientiana 12 (2019/1) 97–100.

2019. február – július

2019. február 2. Szentmise és diplomaosztó ünnepség.
2019. február 5. Szerzetesi lelkiségek. Az el!adássorozat keretében szerzetes-

rendek (ferences, bencés, domonkos, kármelita, jezsuita, piarista, szalézi 
és szociális testvérek) mutatkoznak be. Bevezetés: Várnai Jakab OFM.

2019. február 6. Istenképek. Teológiai-pszichológiai továbbképzés papok és 
diakónusok számára.

2019. február 12. Szerzetesi lelkiségek szeminárium. Bencés lelkiség. El!adó: 
Fehérváry Jákó OSB.

2019. február 12. Sok-e 1,5 Celsius-fok? Naphimnusz M-hely. 2018/2019. 
2. félév 1. alkalom. Bevezeti Huszár András f!osztályvezet! (ITM, Klí-
mapolitikai F!osztály). A beszélgetés el!tt a teremtésvéd!k szentség-
imá dása.

2019. február 13. A szimbólumok működése a lelki életben. Imádság és liturgia. 
Teológiai-pszichológiai továbbképzés papok és diakónusok számára.

2019. február 19. Szerzetesi lelkiségek szeminárium. Bencés lelkiség. El!adó: 
Baán Izsák OSB.

2019. február 20. A morálteológia aktuális kérdései. Teológiai-pszichológiai to-
vábbképzés papok és diakónusok számára.

2019. február 26. Szerzetesi lelkiségek szeminárium. Ferences lelkiség. El!adó: 
Várnai Jakab OFM.

2019. február 28. Ökumenikus jótékonysági farsang. A f!iskola együtt ünne-
pel más egyetemek teológiai karának hallgatóival. Adományaikkal a Ká-
roli Gáspár Református Egyetem Ráday utcai kollégiumának t-zesete 
során károsultakat támogatják. 

2019. március 5. Szerzetesi lelkiségek szeminárium. Ferences lelkiség. El!adók: 
Várnai Jakab OFM, Hidasi Viktória Veronika (Szent Ferenc Kisn!vé-
rei), Dobszay Benedek OFM.

2019. március 6. A személyiség moralitása. Megbocsátás, gyónás. Teológiai-pszi-
chológiai továbbképzés papok és diakónusok számára.



– 98 –

Főiskolánk életéből

2019. március 7. Beszélget!s el!adások 1. Önzés vagy énvédelem? A Családteo-
lógiai Intézet el!adása. El!adók: Somogyiné Petik Krisztina, Asztalosné 
Elekes Szende és Papp Miklós.

2019. március 12. Szerzetesi lelkiségek szeminárium. Domonkos lelkiség. El!-
adó: Deák Hedvig OP.

2019. március 12. Az alternatív üzemanyagok, különösen az elektromobilitás 
helyzete és fenntarthatósági szempontjai nemzetközi és hazai viszonylat-
ban. Naphimnusz M-hely. 2018/2019. 2. félév 2. alkalom. Bevezetés: 
Nemes Csaba, Fenntartható Fejlesztések F!osztály vezet!je (ITM). 
A beszélgetés el!tt a teremtésvéd!k szentségimádása.

2019. március 13. Kiemelt vendégel!adás. A szerzetesek helyzete Magyarorszá-
gon. Egy felmérés eredményei. Számadatok és ami mögöttük van. Egy élő és 
sokszínű valóság képei. El!adók a Szerzetesi Iroda munkatársai: Matolcsy 
János szervezetfejleszt! tanácsadó és Mészáros Anett kommunikációs 
szakember.

2019. március 13. Papi életút (vallási fejlődés, döntés, sebek, életstílus). Teológiai- 
pszichológiai továbbképzés papok és diakónusok számára.

2019. március 19. Szerzetesi lelkiségek szeminárium. Kármelita lelkiség. El!-
adó: Béri Renátó OP.

2019. március 19. Könyvtári Esték. A Szent Tér az iszlámban. A mekkai za-
rán doklat. El!adó: Tüske László orientalista, könyvtáros, f!igazgató 
(OSZK).

2019. március 20. Szexualitás, nemi szerepek, a pap mint férfi minta, határtar-
tás. Teológiai-pszichológiai továbbképzés papok és diakónusok számára.

2019. március 23. Sapientia-nap. Környezet, teremtés, felelősség. El!adók: Szé-
kely János püspök, Ürge-Vorsatz Diána (az ENSZ Éghajlatváltozási 
kormányközi Testületének »IPCC« alelnöke), Bartus Gábor (A Nem-
zeti Fenntartható Fejl!dési Tanács titkára), Nobilis Márió (Sapientia 
F!iskola, Gyakorlati Teológia Tanszék), Emmanuel Agius (a Máltai Ka-
tolikus Egyetem Teológiai Karának dékánja), Udvardy György püspök, 
Beran Ferenc morálteológus, Baritz Laura OP (Sapientia F!iskola, Mo-
rálteológia Tanszék), Nemes Csaba (az ITM Fenntartható Fejlesztések 
F!osztályának vezet!je), Horváth Ágnes SDSH (Jézus Szíve N!vérek 
Társasága), Tauber Tamás biológus, középiskolai tanár. A konferenciát 
megnyitja és zárszót mond: Várnai Jakab OFM rektor.



– 99 –

Főiskolánk életéből

2019. március 26. Szerzetesi lelkiségek szeminárium. Jezsuita lelkiség. El!adó: 
Nagy Bálint SJ.

2019. április 2. Szerzetesi lelkiségek szeminárium. Piarista lelkiség. 1. rész. 
El!adó: Guba András SchP.

2019. április 4. Beszélget!s el!adások 2. A férfilét feladata és kihívása. A Csa-
ládteológiai Intézet el!adása. El!adók: Somogyiné Petik Krisztina, Asz-
talosné Elekes Szende és Papp Miklós.

2019. április 9. Szerzetesi lelkiségek szeminárium. Piarista lelkiség. 2. rész. 
El!adó: Guba András SchP.

2019. április 11. Szentföldi képek. Vetített képes el!adások 1. A „Sion hegy” 
és a Cenákulum. Jeruzsálem, az utolsó vacsora színhelye. Az „emeleti te-
rem”, a Szentlélek eljövetelének emlékével. A Ferences Kusztódia központja 
1551-ig. Mi maradt a mozgalmas múltból? Látnivalók az ún. „Sion he-
gyén”. El!adó: Várnai Jakab OFM.

2019. április 27. Balla János piarista szerzetest Erd! Péter bíboros, prímás, 
esztergom-budapesti érsek áldozópappá szenteli a Duna-parti Piarista 
Kápolnában.

2019. április 9. Szerzetesi lelkiségek szeminárium. Szalézi lelkiség. El!adó: 
Ábrahám Béla SDB.

2019. április 30. Megjelenik a Sapientia Füzetek sorozat 33. kötete Várnai 
Jakab OFM (szerk.): Az Eucharisztia címmel. 

2019. május 2. Szentföldi képek. Vetített képes el!adások 2. Jeruzsálemi ház-
tet!k. Felmegyünk néhány háztetőre és toronyba Jeruzsálem Óvárosában, 
és körülnézünk onnan. Városnézés „páholyból”: San Salvatore, Erlöserkir-
che, Hurva zsinagóga, Dávid vára, Flagellatio kolostor. El!adó: Várnai 
Jakab OFM.

2019. május 7. Szerzetesi lelkiségek szeminárium. Szociális testvérek lelkiség. 
El!adók: Szabó Katalin SSS, Fecske Orsolya SSS, Lothringer Éva SSS.

2019. május 14. Szerzetesi lelkiségek szeminárium lezárása. El!adó: Várnai 
Jakab OFM.

2019. május 14. Hasznos sokaság, szent közösség? Az egyház a teremtésvédelem 
mögött. Naphimnusz M-hely. 2018/2019. 2. félév 3. alkalom. Bevezeti 
Nobilis Márió. A beszélgetés el!tt a teremtésvéd!k szentségimádása.

2019. május 14. Megjelenik a Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi 
F!iskola és a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F!iskola szentírástu-



– 100 –

Főiskolánk életéből

dományi folyóirata, a Studia Biblica Athanasiana 20. száma Xeravits 
Géza – Szabó Miklós Xavér OFM (szerk.): Két szövetség, egy imakönyv 
címmel.

2019. május 16. Szentföldi képek. Vetített képes el!adások 3. Szent helyek 
a „Falon” túl. Jézus életében néhány fontos jelenet színhelyére látogatunk 
el: Betánia, ahol barátja, Lázár élt, Szikhem, ahol a szamariai asszonnyal 
találkozott, és Emmausz, ahol a két tanítvány felismerte őt a kenyértöréskor. 
El!adó: Várnai Jakab OFM.

2019. május 18. Horváth Bence János premontrei szerzetest és Jurinka Szil-
veszter bencés szerzetest Várszegi Asztrik OSB áldozópappá szenteli a 
Pannonhalmi bazilikában.

2019. június 8. Bucskó Nándor ferences szerzetest Várszegi Asztrik OSB áldo-
zópappá szenteli az Esztergomi ferences templomban.

2019. július 6. Tedeum szentmise és diplomaosztó ünnepség.



SA
P
IE
N
T
IA

N
A

12

2019/1

GYÖRGYI SZATMÁRI  

LÁSZLÓ LUKÁCS SCHP  

CSABA LÁSZLÓ GÁSPÁR

MÁRIA HERNÁDI 

CESARE VAIANI OFM

800 Ft

Glory as Creative Relationship in the Gospel of John

From Gloom and Shadows to the Radiant Truth of 
Beauty. The Way of John Henry Newman’s Faith

The Human Person Within the Orbit of Being and 
the Call of God. A Philosophical Analysis of a Poetic 
Experience in a Theological Perspective

Face, Body and Soul in the Poetry of Ágnes Nemes 
Nagy

Consecrated Life and the Eschatological Dimension  
of Faith

SA
PI

EN
TI

A
N

A
12

 2
01

9/
1

12

2019/1

SZATMÁRI GYÖRGYI
Dicsőség mint teremtő kapcsolat  

János evangéliumában

LUKÁCS LÁSZLÓ SCHP
A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig.

John Henry Newman hitének útja

GÁSPÁR CSABA LÁSZLÓ
Az ember a lét vonzásában és Isten hívásában.

Költői tapasztalat filozófiai kifejtéssel teológiai horizontban

HERNÁDI MÁRIA
Arc, test és lélek  

Nemes Nagy Ágnes költészetében

CESARE VAIANI OFM
A megszentelt élet és a hit eszkatologikus  

dimenziója

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA


