
13

2020/2

ANDRÁS SZABOLCS
A Sophia-elmélet és a teremtés:  

kitérő az orosz ortodox teológiában

SZATMÁRI GYÖRGYI
Kegyelem a teljességből. 

Jegyajándék a negyedik evangéliumban  

BAKOS GERGELY OSB
Utánzás, áldozat, hálaadás:  

Az áldozat antropológiájától az Eucharisztia teológiájáig.  
René Girard mimetikus elméletéről

KISNÉMET FÜLÖP OSB
Mi ma az ifjúság?  

A 2018-as püspöki szinódus ifjúságfogalma  
a társadalomtudományok tükrében

VÁRNAI JAKAB OFM – VIZVÁRDY RITA SSS
Szerzetesi iskola Cipruson. 
Kateketikai esettanulmány

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA



Tanulmányok

ANDRÁS SZABOLCS
A Sophia-elmélet és a teremtés:  
kitérő az orosz ortodox teológiában 1

SZATMÁRI GYÖRGYI
Kegyelem a teljességből. 
Jegyajándék a negyedik evangéliumban 20

BAKOS GERGELY OSB
Utánzás, áldozat, hálaadás: Az áldozat antropológiájától az Eucharisztia 
teológiájáig. René Girard mimetikus elméletéről 38

KISNÉMET FÜLÖP OSB
Mi ma az ifjúság? A 2018-as püspöki szinódus ifjúságfogalma  
a társadalomtudományok tükrében 54

Szerzetesség

VÁRNAI JAKAB OFM – VIZVÁRDY RITA SSS
Szerzetesi iskola Cipruson. Kateketikai esettanulmány 73

Recenziók

TÓTH BEÁTA 
Miklos Vetö: Court traité sur l’amour 
Mezei Balázs – Schmal Dániel (szerk.): Megújító újdonság.  
Tanulmányok Vető Miklós gondolkodásáról 90

SZEILER ZSOLT
Andrew Louth: A keresztény misztikus hagyomány gyökerei  
Platóntól Dionüsziosz Areopagitészig 96

– i –

Sapientiana
13. évfolyam 2020/2

TARTALOM



HOVÁNYI MÁRTON
Miroslav Volf – Matthew Croasmun: For the Life of the World.  
Theology That Makes a Difference 97

THORDAY ATTILA
Gerhard Lohfink: 50 levél a keresztény hitről 99

DOBSZAY MÁRTON BENEDEK OFM
Sipos Imre SJP: Az evolúció misztériuma.  
Az értelem és a remény felragyogása 101

SZABÓ SÁNDOR BERTALAN OP
Chiara Lubich: Az egység lelkisége 103

BAKOS GERGELY OSB
Andrea Fiamma: Nicola Cusano da Colonia a Roma (1425–1450).  
Universita, politica e umanesimo nel giovane Cusano 105

GYÖRÖK TIBOR
Bugár M. István – Gyurkovics Miklós (szerk.):  
Vallás és hatalom az egyházatyák korában 105

SOMOGYINÉ PETIK KRISZTINA
Balásházy Imre – Major Gyöngyi – Farkas Péter (szerk.):  
Boldogabb családokért és ifjúságért, 1. kötet
Balásházy Imre – Csabai Tiborné – Farkas Péter (szerk.):  
Boldogabb családokért és ifjúságért, 2. kötet 107

TÓTH BEÁTA
Legéndy Kristóf: A természettudományos és a teológiai megismerés  
modelljei. Világnézetek, modellek, párbeszédek 109

Főiskolánk életéből
2020. július–december 112

– ii –



– 1 –

 Sapientiana 13 (2020/2) 1–19.

A Sophia-elmélet és a teremtés:  
kitérő az orosz ortodox teológiában

ANDRÁS SZABOLCS

Abstract
In this article, I intend to give a short overview of an interesting theological 
detour: the Sophia-theory of modern and contemporary Russian orthodoxy. 
In fact, this theory was held by only a minority of theologians and the major-
ity harshly rejected it. Although the Sophia-element had always been present 
in Christian and religious thought, this theory had its renaissance in the early 
20th century. Soloviev, Florensky and Bulgakov are the main representatives 
of the Sophia-theory; according to them this divine element has been present 
in the created world since the beginning of Creation. It is not clear, however, 
whether Sophia is a divine hypostasis or a created manifestation of the heav-
enly Father. This is the weakest point of the theory which is strongly related 
to Trinitarian theology, Christology and theological Anthropology. The latter 
reveals the aim of the Sophia-theory: the human person has life only in God 
because God possesses humanity through Sophia. After a brief presentation of 
the theory and the theology of the three orthodox theologians, I shall focus on 
their sophian theology of Creation. The paper ends by the critical comments 
of Lossky, Florovsky and others, which correspond to the Catholic view con-
cerning the Sophia-theory.

Keywords: Sophia, Creation, Trinity, Vladimir Soloviev, Pavel Florensky, Sergei 
Bulgakov.
Kulcsszavak: Sophia, teremtés, Szentháromság, Vlagyimir Szolovjov, Pavel 
Florenszkij, Szergej Bulgakov.

ANDRÁS SZABOLCS, a kolozsvári Babeș-Bolyai Tudományegyetem Római Katolikus Karának 
adjunktusa; andras.szabolcs@ubbcluj.ro



– 2 –

András Szabolcs

BEVEZET

A Sophia-elmélet idegenül cseng a katolikus olvasó számára, ami nem meg-
lepő, hiszen ez az új- és jelenkori ortodoxia néhány képviselőjének sajátja. 
Magam is a szentháromságtani kutatásaim során találkoztam ezzel a fogalom-
mal, amikor a Filioque-vita kapcsán, a jelenkori ortodox teológiai irányzatok 
tanulmányozása során a sophisták és neopalamiták közti ellentétekkel szem-
besültem. Az előbbi csoportban Vlagyimir Szolovjovra, Pavel Florenszkijre és 
Szergej Bulgakovra¹ kell gondolnunk, habár mások műveiben is találkozunk a 
Sophia (Bölcsesség)-elmélettel. Sőt, mi több, a szent Bölcsesség gondolata vé-
gigvonul a kereszténység és más vallások teológiatörténetén, az említett orosz 
teológusok pedig elsősorban a protestáns német filozófiai misztikából vették 
át. A következőkben nem törekszem a Sophia-elmélet részletes bemutatására,² 
hanem a nevezett három gondolkodó nézeteire alapozva különösen a teremtés-
tani és antropológiai vonatkozásaira kívánok kitérni.

Katolikus szempontból nem könnyű megérteni ezt az elméletet, ezért első 
lépésben a legfontosabb orosz képviselőinek álláspontját ismertetem, majd 
összegzem a Sophiáról szóló általános tanítást. Azt követően a teremtéstani 
vonatkozások kibontása következik, különös tekintettel az antropológiai szem-
pontokra. Az emberközpontú megközelítés szükségszerű, mert a Bölcsességről 
szóló eszmefuttatás célja visszaemelni a bukott emberiséget az isteni szférába. 
Számos hiányossága, bennfoglalt önellentmondása dacára érdekes teológiai- 
filozófiai elmélettel van dolgunk, amelyben szoros összefüggésben áll egymás-
sal a szentháromságtan, a krisztológia, a teremtéstan és az antropológia.

¹ Vlagyimir Szergejevics Szolovjov (1853–1900) teológus, filozófus, irodalomkritikus. 
Filozó fiai tanulmányai után visszatért az ortodox szellemiséghez, a katolikusokkal és 
zsidókkal folytatott párbeszéd elkötelezett híve volt. Teológiájának középpontjában az itt 
bemutatott Sophia-gondolat áll. Emellett egyetemes jelentést adott a korábban a szlavofil 
ortodoxiára szűkített szobornoszty, keresztény közösség fogalomnak. Pavel Alekszandrovics 
Florenszkij (1882–1937) teológus, aki a reáltudományok területén is kimagaslót alkotott. 
A Sophia-elmélet mellett a krisztusi közösség megvalósítási lehetősége foglalkoztatta, 
illetve a kereszténység kultúraformáló szerepét kutatta. Vértanúként halt meg. Szergej 
Nikolajevics Bulgakov (1871–1944) teológus, közgazdász. A Sophia-gondolat kibontása 
mellett az apokatasztázis-tan melletti érvelés is megtalálható nála, de ezek hivatalos elítélése 
után korrigálta álláspontját. Ő alapította Párizsban a neves Saint-Serge Ortodox Teológiai 
Intézetet.

² A Sophia-elmélet átfogó bemutatását nyújtja SERGEI O. PROKOFIEFF: The Heavenly Sophia 
and the Being of Antroposophia, Temple Lodge, Forest Row, 2006.



– 3 –

A Sophia-elmélet és a teremtés: kitérő az orosz ortodox teológiában 

. A SOPHIOLÓGIA OROSZ TRIUMVIRÁTUSA

Mint már említettem, a szent Bölcsességről szóló elmélet nemcsak egy jól be-
határolható keresztény teológiai korszak sajátja, hanem fellelhető a legtöbb 
vallás eszmerendszerében. Jelen tanulmányban az orosz ortodox teológia há-
rom legkiemelkedőbb Sophia-bölcselőjére fogok összpontosítani, hiszen a 
jelenkori keresztény hittudományban az ő munkásságuk váltotta ki a legna-
gyobb visszhangot. Ezért mielőtt bemutatnám az elmélet fontosabb ismérveit, 
a három orosz gondolkodó (Szolovjov, Florenszkij és Bulgakov) álláspontját 
ismertetem, így már előzetesen rálátást nyerhetünk a kérdés összetettségére és 
fejlődési folyamatára.

Vlagyimir Szolovjov vallomása szerint személyes misztikus élményei miatt 
fordult a Bölcsesség megismerése felé.³ Harkovból Moszkvába tartó vonatútja 
során már ifjúként magával ragadta a nőnemben leírt szeretetsugárzás, amit 
újból megtapasztalt Londonban és Egyiptomban.⁴ Az orosz filozófus-teológus 
pályafutása során megmarad ezen élmények mellett, épp ezért ő tapasztalatot 
ír le, nem rendszert alkot, ami arra készteti olvasóit, hogy saját kutatást végez-
zenek, ha meg akarják érteni mondanivalóját.⁵ Ez az attitűd meghatározza a 
Sophia-tan összképét is, amelyet nem lehet egységes egészként felfogni, sokkal 
inkább különböző értelmezések összességeként. Stephan A. Hoeller megálla-
pítja, hogy ez az orosz szerző művének szépsége, de egyben hiányossága is, 
mert az élményalapú gondolatvezetés következetlen, és az ószövetségi bölcses-
ségi irodalom irodalmi és filozófiai fogalmai értelmezésének függvénye.

A szolovjovi misztikus tapasztalatban a Sophia egy szeretett lány fénylő ké-
pében mutatkozik meg, de a valóság csupán szimbolikus jelentőséggel bír, fo-
galmi keretet biztosít a megfoghatatlan isteni megnyilvánulás leírásához. Az 
élmény a szerelem fokozott érzelmét váltja ki az emberből, aki már nem akar 
többé megválni ettől a tapasztalattól, hanem életét ennek kutatására fordít-

³ Szolovjov élményeit a Három találkozás c. költeményében foglalta össze. A vers 
tulajdonképpen csak körülírja a tapasztalatot és a látomást, nem ad konkrét fogódzót. 
VLADIMIR SOLOVYOV: Sophia, God & A Short Tale about the Antichrist, Semantron Press, 
New York, 2014, 102.

⁴ Hare szerint az élmény objektív magyarázata az, hogy Szolovjov Londonban és Egyiptomban 
is a gnosztikus irodalmat tanulmányozta. RICHARD HARE: East Moves West – The Enigma 
of Vladimir Solovyov, The Russian Review 17 (1958/1) 31.

⁵ STEPHAN A. HOELLER: Afterwords, Vladimir Solovyov: War, Progress and the End of History, 
Lindisfarne Press, New York, 1990, 163.



– 4 –

András Szabolcs

ja.⁶ A látomásbeli lány, azaz Sophia mosolya a találkozás személyes jellegét 
emeli ki, egyúttal arra is rávilágít, hogy Szolovjov nem alkot filozófiai-teo-
lógiai rendszert. Nem nevezi néven azt, akivel találkozik, csupán különböző 
női karakterjegyekkel írja körül, ezzel viszont nem könnyíti meg a dolgunkat, 
ha meg akarjuk érteni a mondanivalóját.⁷ Elkerülhetetlenül szükséges tehát 
a szolovjovi források felkutatása. Elsődleges forrása az ószövetségi bölcsességi 
irodalom sajátos fogalmai és kifejezései. Ide kell sorolnunk a misztikával átita-
tott kabbalisztikus irodalmat is, amelyet Szolovjov jól ismert héber nyelvtudá-
sának köszönhetően.⁸ Szolovjov másik fontos forrása a gnosztikus hagyomány, 
amelyből számos elem visszaköszön a Sophia-elméletben. Ilyen a dualista teo-
dicea és az a meggyőződés, hogy a misztika az az út, amely által megőrizhető az 
isteni teljessége az emberi nyelv korlátozottságával szemben.⁹ Szintén a gnosz-
tikus gondolatvilág része a női ősprincípium, amely a preegzisztens Atyától 
származik.¹⁰ A gnosztikus gondolatok folyamatos népszerűsége azt bizonyítja, 
hogy társadalmunk mégsem szekularizálódott oly mértékben, mint azt feltéte-
lezzük.¹¹ Szolovjov a gnoszticizmus mellett más vallások tanrendszerét és kü-
lönböző filozófiai elméleteket is felhasznált, amelyeket rendszeresen kutatott.¹²

A forráselemzések egyértelműen megállapították, hogy Szolovjov felhasz-
nálta a német katolikus, de főleg protestáns misztika műveit. Itt Eckhart mes-

⁶ VLADIMIR SOLOVYOV: Sophia, God & A Short Tale about the Antichrist, i. m., 65–66.
⁷ Kornblatt ezt Szolovjov misztikus-irodalmi humorérzékeként értelmezi, ami a Sophia-

tan személyes jellegét erősíti. JUDITH DEUTSCH KORNBLATT: On Laughter and Vladimir 
Solov’ev’s Three Encounters, Slavic Review 53 (1998/3) 566.

⁸ Az Ószövetség Hokmah fogalmát a Kabbala Ein-sof kifejezésével azonosítja, az alapján 
alkot olyan megnevezéseket, mint például An-Soph (ami emberi és isteni egység kifejezője). 
JUDITH DEUTSCH KORNBLATT: Solov’ev’s Androgynous Sophia and the Jewish Kabbalah, 
Slavic Review 50 (1991/3) 489.

⁹ A gnózis középpontjában álló teodicea, amely arra a következtetésre jut, hogy más az 
alkotó isten, és más a megváltó isten. Vö. HANS JOACHIM STÖRIG: A filozófia világtörténete, 
Helikon, Budapest, 2006, 172.

¹⁰ A női őselv nem tökéletes, mert közvetetten származik az Atyától, és közvetítő szerepet tölt 
be a világ különböző szférái között. Vö. RIEMER ROUKEMA: Gnózis és hit a korai keresztény-
ségben, Exit, Kolozsvár, 2009, 109.

¹¹ CHRISTOPH MARKSCHIES: A gnózis, Szent István Társulat, Budapest, 2011, 138–140.
¹² Itt elsősorban Schellinget szokták kiemelni a forráselemzők, akinél Isten az anyagot formáló 

művészként jelenik meg, így nem is lehet kívülálló. Ez alapozza meg Szolovjov azon állítását, 
miszerint minden létező abszolút egységben van. PIAMA P. GAIDENKO: Russian Philosophy 
in the context of European Thinking. The Case of Vladimir Solovyov, Diogenes 56/24 
(2009) 25–26.



– 5 –

A Sophia-elmélet és a teremtés: kitérő az orosz ortodox teológiában 

ter mellett elsősorban Jacob Böhme (1575–1624) hatására kell gondolnunk, 
akinek máig töretlen népszerűsége és befolyása van a német és más misztikus 
filozófiai gondolkodásban.¹³ A forráskutatás azért nehézkes Szolovjov eseté-
ben, mert ő maga nem jelölte meg forrásait, ezért vissza kell következtetni 
azokra. Mindenesetre megállapítható, hogy nem egy sajátos szolovjovi tannal 
van dolgunk, eredete több évszázadra visszavezethető, az orosz szerző inkább 
személyes hangot és sajátos jelleget ad annak. A misztikus tapasztalatok mellett 
a teandrikus jelleget érdemes kiemelni: az ember magában hordozza az abszo-
lútumot, a lét teljességét. Ez nem nyújt Istennel való egyenlőséget számára, 
mert bűnös lázadásában elbukott, így rászorul a Bölcsesség irányítására.¹⁴ Ezzel 
meg is állapíthatjuk, hogy Szolovjov Sophia-tana az emberről és Isten huma-
nitásáról, az emberi nemmel való végleges találkozásáról szól (amire általában 
az orosz bogocselovecsesztvo kifejezést használják, amit angolra „humanity of 
God”-ként fordítanak). Ez azt fejezi ki, hogy Isten és a teremtett világ között 
örök és szétválaszthatatlan kapcsolat van, a teremtés része Isten életének, és 
az ember-Igében éri el csúcspontját. Habár nem eredeti tanítás, Szolovjov a 
teandrikus hangsúlyközponttal sajátos orosz sophiológiát hozott létre.

Mielőtt tovább lépnénk a Szófia-tan többi képviselőjének megismeréséhez, 
érdemes összefoglalni a szolovjevi műre irányuló kortárs értékelést. Aristotle 
Papanikolaou szerint nem öncélú Szolovjov műve, nem az újdonság keresése 
motiválta, hanem a korában népszerű szlavofil ortodox teológiát akarta ellen-
súlyozni egy egyetemes jellegű filozófiai-teológiai koncepcióval. Éppen ezért 
szükségszerű, hogy Szolovjov és Sophia-tanának elemzése a sajátos orosz or-
todox kontextusban történjen, csak azon belül érthetjük meg igazán célját és 
mondanivalóját.¹⁵ Nyikoláj Plotnikov segítségével megérthetjük az imént em-
lített sajátos körülményeket: a személy egyedisége, megismételhetetlen volta 
áll a középpontban. Ez szemantikai megközelítés, amely különbözik a (nyu-
gati) jogi szemléletmódtól, teológiailag a szentháromságtanra és a krisztológi-
ára alapoz. Az orosz filozófia bírálja Kantot, mert az autonómiakoncepcióval 
morális kategóriává fokozta le a személyt. Hasonló kritikával illeti Leibniz mo-

¹³ Leo Scheffczyk védelmébe veszi a sokszor kifogásolt német misztikát mint az istenkeresés 
egy sajátos útját, amelynek helye kell legyen a keresztény, katolikus gondolkodásban. Lásd 
LEO SCHEFFCZYK: A katolikus hit világa. Igazság és alak, Szent István Társulat, Budapest, 
2012, 39.

¹⁴ ALEXANDRE KOJèVE: The Religious Metaphysics of Vladimir Solovyov, Palgrave Macmillan, 
London, 2018, 42. 

¹⁵ ARISTOTLE PAPANIKOLAOU: Orthodoxy, Postmodernity, and Ecumenism. The Difference 
That Divine-Human Communion Makes, Journal of Ecumenical Studies 42 (2007/4) 530.



– 6 –

András Szabolcs

nád fogalmát is, amely Lossky szerint zárt, kapcsolat nélküli személyfogalom. 
Szolovjov szerint a személy, az ember saját arccal rendelkező társadalmi lény. 
Összegezve, nagy hangsúlyt kap a közösségi jelleg, az ember sosem áll önmagá-
ban, hanem mindig Istennel való kapcsolatában érthető meg.¹⁶

Szolovjov Sophia-tanának közvetlen folytatója Pavel Florenszkij, a 20. szá-
zad első felének egyik legkiemelkedőbb orosz polihisztora és vértanúja, aki 
hídszerepet töltött be a jelenkori Sophia-tant rendszerező Bulgakovhoz.¹⁷ 
Florenszkij igyekszik rendszerbe foglalni a Sophia-tant és kijavítani azokat az 
elemeket, amelyeket hiányosnak talált elődjénél. Legfőbb igyekezete a pante-
izmus látszatának kiiktatása volt, viszont meg kellett állapítania, hogy ennek 
során antinómiák (belső, egymással ellentétesnek látszó igazságok) sorozatával 
szembesülünk, de ha megértjük ezeket, közelebb kerülünk a Sophia fogalmá-
hoz is. A keresztény tanítás jellemzője az antinómia, mondja Florenszkij és vele 
együtt Bulgakov is. Florenszkij szerint a keresztény tanítás a Szentháromság 
alapantinómiájára épül, ezért nem kell, hogy meglepjenek a Sophia-tanban ta-
pasztalható látszólagos ellentmondások sem. Ez különösen igaz, ha figyelembe 
vesszük, hogy ezek az antinómiák nem az istenségben és a Sophiában vannak, 
hanem a bűn által fragmentált, egységét vesztett világban, illetve a korlátolt 
emberi felfogásban.¹⁸

Florenszkij egyetért abban Szolovjovval, hogy a Szophia-tan tapasztalatra 
építő tanítás, de elvonatkoztat a személyes és individualista jellegtől, amikor 
azt mondja, hogy az aszkézis által mindenki számára lehetséges a feltárulkozás 
élményében való részesülés. Florenszkij annyiban túllép Szolovjov perszonalis-
ta szemléletmódján, hogy kimondja, a Sophia-tan az orosz nép lelki sajátossá-
ga. Szerinte a Bölcsesség arra sarkallta a nemzet szentjeit, hogy a Szenthárom-
ság nevében egységbe kovácsolják az országot, az Orosz Birodalmat.¹⁹ Abban is 

¹⁶ NIKOLAJ PLOTNIKOV: “The Person is a Monad with Wisdom”: Sketch of a Conceptual 
History of “person” in Russia, Studies in East European Thought 64 (2012/3–4) 269–299.

¹⁷ ROBERT SLESINSKI: Pavel Florensky: a Metaphysics of Love, St. Vladimir’s Seminary Press, 
New York, 1984, 198. Ugyanitt, az első fejezetben megtalálható Florenszkij részletes 
életrajza. 

¹⁸ PAWEł ROJEK: Pavel Florensky’s Theory of Religious Antinomies, Logica Universalis 13 
(2019) 515–540.

¹⁹ PAVEL FLORENSKY: At the Crossroad of Science and Mysticism, Semantron Press, Ney York, 
2014, 107. Florenszkij tehát alárendeli a Sophia-tant a pravoszláv ideológiának, a jelenséget 
Russian Panunity School-nak nevezik. Vö. ROBERT SLESINSKI: Pavel Florensky: a Metaphysics 
of Love, i. m., 170.) 



– 7 –

A Sophia-elmélet és a teremtés: kitérő az orosz ortodox teológiában 

változtat, hogy nem ódzkodik átvenni Leibniz monád fogalmát,²⁰ mert ebben 
véli a megoldást a gnoszticizmus kikerülésére: a világ egysége nem egylényegű-
ség Istennel, hanem a létezők egységében megvalósuló monád, amelyet a tere-
mett világ isteni eredete magyaráz meg: a Sophia küldetése, hogy a megváltást 
lehetővé tegye az időfeletti Isten által időben létrehozott világban azáltal, hogy 
benne találkozik az isteni és emberi valóság. Itt azonban a Sophia a negye-
dik isteni hiposztázisként, az istenség női princípiumaként jelenik meg, ami 
a Florenszkij-féle Sophia-tan legnehezebben elfogadható pontja. Ezt később 
Bulgakov igyekezett javítani.

Szergej Bulgakov Florenszkij logikai rendszerét követi, de visszanyúl Szolov-
jovhoz, elsősorban rá reflektál. Florenszkijtől az antinomista gondolkodásmó-
dot és nyelvi struktúrát viszi tovább, mert számára ez több, mint kommu-
nikációs eszköz. Az antinómia olyan ontologikus szimbólumrendszer, amely 
egységes kapcsolatba hoz minden létezőt, alapja pedig maga az Ige-Sophia. 
A nyelv a valóság ideális formáját ragadja meg, amely egysége a Sophiában 
áll fenn, így ő maga az ősnyelv, amelytől minden származik.²¹ A sophiológiai 
antinómia lényege a teremtetlen és teremtett Sophia diádja: a szentháromságos 
Isten a Sophiában tárja fel önmagát, mert az ő maga, azaz a Sophia a teremtet-
len isteni lényeg. Ugyanakkor Isten a Sophiában (általa) teremtette a világot, a 
Sophia tartja fenn a teremtett világot, így ő is része a múlandóságnak. Ez olyan 
katafatikus nyelvezet, amely lehetővé teszi, hogy ezeket az alapigazságokat ki-
mondhassuk Istenről, aki különben maga a NEM, azaz az apofatikus nyel-
vezet keretében beszélhetünk róla²² (vagyis a sophiologikus antinómiák által 
fejezhetjük ki az Istenről szóló igazságot). A Sophiáról való beszéd képessége 
nem tanulás eredménye, hanem Isten ajándéka, egyfajta karizma, amely arra 
kötelezi az embert, hogy neki szentelje egész életét.²³ Bulgakovnál megállapít-
ható egy fejlődési folyamat, amelynek első szakaszában elsősorban Max Weber 

²⁰ Láthattuk fentebb, hogy Szolovjov nemcsak a gnózist, hanem az újkori német filozófiát is 
forrásként használta.

²¹ Nem nehéz felfedezni Bulgakov gondolkodásában a platonista vonatkozásokat. MAJA 
SOBOLEVA: The “Strictness” of Sophia as the Unity of Language and Culture in Sergei 
Bulgakov, Transcultural Studies 4 (2008) 141–142.

²² BRANDON GALLAGHER: Antinomism, Trinity and the Challenge of Solov’evan Pantheism 
in the Theology of Sergij Bulgakov, Studies in East European Thought 64 (2012/3–4) 212.

²³ Itt egyértelműen felismerhető Szolovjov hatása. Mint fennebb láthattuk, ő is életre szóló 
keresésként értelmezte a Sophia megismerését. Lásd LILIANA KIEJZIK: Sergei Bulgakov’s 
Sophiology of Death, Studies in East European Thought 62 (2010) 57.



– 8 –

András Szabolcs

hatása alatt szociológiailag közelíti meg a témát elutasítva ezzel a racionalista 
szemléletmódot. A protestáns etikát igyekszik összhangba hozni az ortodox 
praxissal, így jut el a szobornoszty²⁴ fogalom használatához, mint amely olyan 
közösség, szociális egység, amelyben az ember a Sophia által élheti meg sza-
badságát.²⁵

Bulgakov a fokozatos fejlődést a személyes életében is megtapasztalta, hiszen 
marxistából lett ortodox pap, majd a forradalmat követően kivándorolni kény-
szerült, és a nyugati kultúrkörrel folytatott párbeszéd vezéralakjává vált. Ezért 
elszakadt a hagyományos ortodox patrisztikus szemléletmódtól, és kritika tár-
gyává tette az egyházatyák teológiáját. Annál inkább merített a későközépkori 
bizánci palamita teológiából, a teremtetlen energia tanából, amelyet majd Vla-
dimir Lossky helyezett az új ortodox iskola gondolkodásának középpontjába. 
Számunkra most ebből annak szentháromságos jellege fontos, amelybe Bul-
gakov a Sophia-tant igyekszik beépíteni. Így jut arra a következtetésre, hogy a 
Sophia nem más, mint Isten usziája (lényege).²⁶ Mivel a Sophia mindhárom 
isteni hiposztázis sajátja, logikailag az a következtetés vonható le, hogy az uszi-
ával kell azonosítanunk. Már láthattuk, hogy a Sophia a világfenntartó isteni 
elem, azaz a Palamasz Szent Gergely által ismertté tett teremtetlen energia. 
Mivel Isten maga nem lehet teremtmény, a Sophia válik a teremtett világ lé-
nyegévé is, azaz a Sophia a teremtő és a teremtmény is. Ez az antinómia-diád a 
Szentháromságon belül is megtalálható az isteni személyek közötti relációkban 
(az Atya-Fiú, Fiú-Szentlélek, Szentlélek-Atya kapcsolatokban).²⁷

Úgy gondolom, ez a tétel a keleti és nyugati szentháromságtan összhang-
ba hozását szolgálja Bulgakov számára, aki küldetésének tekintette, hogy egy 
újkhalkédóni dogmatikai rendszert dolgozzon ki, amelynek középpontjában 
Jézus Krisztus isteni és emberi természetének egysége áll. Ez felváltaná az 
Eucharisztia-központú gondolkodást, amelyről úgy gondolja az orosz szerző, 

²⁴ A fogalmat Homjakov nyomán kezdte használni az orosz, majd a többi ortodox teológia 
a katolicitás ellenpólusaként, és Isten népének szentháromságos jellegének kifejezésére. 
Vladimir Lossky értelmezésében viszont egy hiányos neologizmus, amely csak orosz 
kontextusban érthető és alkalmazható, Bobrinszkoj szerint egy pneumatocentrikus etnikai-
ekkleziológiai közösséget jelöl. Lásd BORIS BOBRINSKOY: The Church and the Holy Spirit 
in 20th Century Russia, The Ecumenical Review 52/3 (2000) 326–342.

²⁵ JOSEPHIEN VAN KESSEL: From Secular Sociology to Orthodox Sophiology. Max Weber’s 
Influence on Sergei Bulgakov’s Christian Social Theory, Transcultural Studies 4 (2008) 44.

²⁶ ARISTOTLE PAPANIKOLAOU: Orthodoxy, Postmodernity, and Ecumenism, i. m., 531.
²⁷ BRANDON GALLAGHER: Antinomism, Trinity and the Challenge of Solov’evan Pantheism 

in the Theology of Sergij Bulgakov, i. m., 221.



– 9 –

A Sophia-elmélet és a teremtés: kitérő az orosz ortodox teológiában 

hogy a mai ember nem képes megérteni a szentségben való isteni jelenlétet. 
A szemléletváltásra a Sophia-elmélet a legalkalmasabb, mert benne a teremt-
mény visszatalál isteni eredetéhez. Bulgakov célja tehát, hogy a sophiológia 
által visszaemelje az embert természetes, isteni állapotába.²⁸

. A SOPHIA MINT AZ ISTENI ÖNKÖZLÉS TAPASZTALATA

Ebben a fejezetben rövid összefoglalót, rátekintést igyekszem nyújtani az orosz 
ortodox Sophia-tan általános jellemzőire, hogy könnyebben érthető legyen an-
nak teremtéstani vonatkozása. Már utaltam rá, hogy a Sophiának nincs egysé-
ges meghatározása, szerzőnként változik a megnevezése és körülírása is.

Ki a Sophia (Bölcsesség)? Ez a legnehezebb kérdés, amelyre választ kell itt 
találnunk. Csak az Isten és a világ közti viszony elemzéséből tudunk rá követ-
keztetni, mert ha Isten a teljesség, magában kell, hogy hordozza a tőle termé-
szetben különálló világot. Az egység és ellentét dialektikája az örök Bölcsesség-
ben oldódik fel, aki egyszerre isteni és világi.²⁹ Két úton közelíthetjük meg az 
ellentétben rejlő egységes valóságot: a hit és az észszerűség által. A misztikus 
tapasztalatra hagyatkozó hit a Szentlélekhez vezeti a kereső embert, az általa 
feltárt mennyei királyságban a Sophia „negyedik hiposztázisnak” látszik, vi-
szont a racionalitás azt diktálja, hogy ő ontológiailag más, mint a Szenthárom-
ság.³⁰ A különbözőség a világgal való viszonyban is fennáll, mert ha Istenhez 
kell visszavezetnie a teremtést, többnek kell lennie annál. Ez leginkább a preeg-
zisztenciájában érhető tetten, létezése megelőzi azt, aminek létéért adatik. Így 
a Sophiát mégiscsak az istenséghez kell kötnünk, anélkül, hogy a Szenthárom-
sággal azonosítanánk.

A Sophia isteni eredetének mibenlétére szintén két lehetséges válasz körvo-
nalazódott. Ha folytatjuk az iménti gondolatsort, visszatérünk a „negyedik hi-
posztázisként” való megnevezéshez: kapcsolatban áll a három isteni személlyel, 

²⁸ MYROSLAW TATARYN: Eastern Orthodox Engaging the Modern World, Studies in Religion 
31 (2002/3–4) 317–319.

²⁹ Szolovjov isteni játéknak nevezi az egység és különbözőség dialektikáját, amelynek mintája 
a Szentháromság, valamint az isteni gondviselés. Lásd VLADIMIR SOLOVIOV: Rusia și Biserica 
Universală, Institutul European, Iași, 1994, 174.

³⁰ Florenszkij hivatkozik Szolovjovre, amikor a Sophiát akarja meghatározni, de igyekszik 
más utat választani, mert nem találja teljesen kielégítőnek a misztikus választ. Lásd PAVEL 
FLORENSKY: The Pillar and the Ground of the Truth, Princeton University Press, Princeton 
– Oxford, 2004, 240.



– 10 –

András Szabolcs

együtt hatékony velük, mégsem azonosíthatjuk egyikükkel sem.³¹ A keresz-
tény szentháromságtan kizárja további isteni hiposztázis létét, tehát a Sophia 
csak az analógia szintjén nevezhető így, mert beépül az örök taxisba (isteni 
rendbe). A Szentháromság a személyek közötti szeretetmonád, belső dinamiz-
mus, amely kifelé a Bölcsesség által nyilvánul meg, ő a közvetítő negyedik 
„elem”, amely attól is különbözik, ami felé irányul, azaz mondhatni, önállóan 
ható, természetében a küldő és a befogadó kapcsolataként megnyilvánuló hi-
posztázis.³²

A Sophia mibenlétének másik lehetséges válasza szintén Isten önkinyilat-
koztatásából indul ki, de más következtetésre jut, mert a hangsúlyt nem a 
kinyilatkoztatás folyamatára, hanem eredetére helyezi. Ebből a szempontból 
nézve világba hatoló hiposztázisként tekinteni a Bölcsességre az immanencia 
és üdvökonómia ortodox szétválasztásának feladását jelentené, azaz sérülne a 
Szentháromság felfoghatatlansága. Tehát a Sophia mint az istenihez természe-
tében kötődő létező nem más, mint az uszia, az isteni lényeg.³³ Itt viszont egy 
antinómiával szembesülünk: a Sophia mint uszia Istenben van, illetve Istenhez 
tartozik. Ez egy sophiológiai antinómia, hiszen az egyház hitrendszerében a 
második posztulátum egyenesen abszurdum, mert az isteni természet nem le-
het különálló, birtokolt valóság.

A sophiológia is igyekszik ortodox (helyes) lenni, ezért az usziát kénytelen 
átértelmezni a Bölcsesség esetében: Isten Lelkének (amely nem a Szentlélek) 
hiposztatizáló szeretete. Mindig Istené, mert a természetéhez tartozik, de min-
dig a teremtett világ felé irányul, hogy kiárassza a szeretetet. Pontosabban az 
Atya megnyilvánulása, ami nem válik személlyé, de benne Isten önmagát adja, 
egészen egyszerűen fogalmazva a Sophia a teremtett világ élete Istenben. Ez 
a szemléletmód nyilvánvalóan magába akarja olvasztani a „negyedik hiposz-
tázisról” szóló előbbi válaszlehetőséget úgy, hogy a személyszintű isteni meg-
nyilvánulást az Atyára vezeti vissza, és ezzel be akarja zárni a Szentháromság 
megismerhetőségének lehetőségét. Látszólag itt Bulgakov a nagy egyházatyák-

³¹ ROBERT SLESINSKI: Pavel Florensky: a Metaphysics of Love, i. m., 180. Itt Florenszkij azon 
törekvését látjuk, hogy összhangba hozza a szentháromságtant és a teremtéstant, ugyanakkor 
megőrizze az immanens és üdvtörténeti szentháromságtan elválasztásának radikális ortodox 
szemléletmódját. 

³² PAVEL FLORENSKY: The Pillar and the Ground of the Truth, i. m., 235–236.
³³ Bulgakov itt a skolasztikus teológiát nevezi meg a téves álláspont megfogalmazójának 

(kétségtelenül a Filioque-tanra utal), valójában Florenszkij hiposztázis-felfogását veti el. 
Lásd SERGEI BULGAKOV: Sophia. The Wisdom of God. An Outline of Sophiology, Lindisfarne 
Press, New York, 1993, 54–55.



– 11 –

A Sophia-elmélet és a teremtés: kitérő az orosz ortodox teológiában 

hoz nyúl vissza, de valójában épp ezen a ponton az ortodoxiában szokatlan 
éles kritikával illeti Órigenészt, Atanázt és Baszileioszt. Szerinte az ószövetsé-
gi bölcsességi irodalom alapján a Sophia ontológiailag Istenhez tartozik, nem 
egyik tulajdonsága.³⁴ A Sophia azonosítása az usziával Isten potencialitását fe-
jezi ki. Képes bevonni a Szentháromság egységesítő játékába³⁵ a káoszt, ami a 
teremtett világ összessége. Így a Sophia által érintetlen marad a Szentháromság 
relációkban megvalósuló dinamikus egysége, és megvalósul a káosz besorolása 
a rendbe.

Megállapítható, hogy a Sophia usziaként való leírása csakis teremtéstani ösz-
szefüggésben értetendő: A teremtő Atya és a világ közti természetes kapcsolat 
kifejeződése, hiszen ha minden tőle, általa és benne van, akkor szükségszerű, 
hogy ontologikus kapcsolat is legyen közöttük. Az Atya személyének hangsú-
lyozása a Szentháromság immanenciájának megőrzését szolgálja,³⁶ és ebben 
rejlik az egységbe bekebelezett különbözőség, az isteni taxis magához öleli, de 
fel nem számolja a világi káoszt. Ezért mondható, hogy a Sophia egyszerre 
isteni és teremtett, ami a sophiológia alapantinómiája.

A sophiológia kötélen táncol, amikor a szentháromságtani hiposztázis és 
uszia fogalmakat használja a Bölcsességre vonatkozólag, ezért más képek-
kel igyekszik árnyalni ezt a gyakorlatot a teremtett világból vett jelképekkel. 
A Bölcsesség a világ teremtett szelleme,³⁷ vagyis a mulandó élet dinamizmusa, 

³⁴ SERGEI BULGAKOV: The Comforter, William B. Eerdmans Publishing Company, Grand 
Rapids – Cambridge, 2004, 195. A kappadókiaiak a Szentlelket tartották az Atya teremtő 
„kezének”, ezzel lefokozták őt, míg a nyugatiak a Fiútól is való származástannal nyilvánvaló 
szubordinacionizmust vallanak. Ezeket a hibákat csak úgy kerülhetjük ki, ha elfogadjuk, 
hogy a Sophia az a Lélek, amely a Szentírás szerint a világ fenntartó Lelke, és ebben a 
jellegében maga Isten usziája. Vö. SERGEI  BULGAKOV: Sophia. The Wisdom of God, i. m., 66.

³⁵ Szolovjov kedvelt kifejezése arra utal, hogy Isten saját szabadságának birtokában 
cselekszik a teremtett világ megváltása érdekében, a Sophia felfoghatatlan módon, de 
hatékonyan teljesíti kapcsolattartó küldetését, míg az ember haszonélvezője ennek az isteni 
tevékenységnek. Lásd VLADIMIR SOLOVIOV: Rusia și Biserica Universală, i. m., 172.

³⁶ Papanikolaou szerint itt Bulgakov sajátos szentháromságtanával szembesülünk, aki 
bár elfogadja a kappadókiai-ágostoni trinitológiát, de a világ isteni teremtéséből arra a 
következtetésre jut, hogy a homousziosz fogalmat a világra is kell alkalmazni, épp isteni 
eredete miatt. Ez a felfogás teszi számára lehetővé és szükségszerűvé a Sophia usziaként 
való leírását. ARISTOTLE PAPANIKOLAOU: Contemporary Orthodox Currents on the Trinity, 
Gilles Emery – Matthew Levering (eds.): The Oxford Handbook of the Trinity, Oxford 
University Press, Oxford, 2011, 329.

³⁷ A szellem, lélek antropológiai jellegű megnevezés mellett a test is előfordul a Sophia 
szimbólumaként, a feltámadt Krisztus szellemi testének párhuzamaként. A test és lélek 



– 12 –

András Szabolcs

amely utat mutat az öröklét felé. Amint a teremtéskor a Lélek lebegett a vizek 
felett, úgy takarja be a Bölcsesség-szellem a világot,³⁸ azaz egységes, monád-
létét tartja fenn és fejezi ki. Ezek alapján a világ őrangyalaként jellemezhető: 
olyan szellemi létező, amely Istentől kapott küldetést, hogy megóvja a világot a 
végleges bukástól.³⁹ Nem akarja a káoszt felszámolni, mert az a világ természe-
tes jellemzője, hanem fel akarja azt emelni az isteni szférába. Az angyalkép már 
utal a Bölcsesség női jellemvonására, amelyre alább még visszatérek. 

Amint az angyaloknak személyes szellemi létet tulajdonít a zsidó-keresztény 
hagyomány, így van mindez a Sophia esetében is. Ebben a minőségében is az 
Isten és az ember közötti közvetítő szerepet tölti be, és nem feltétlenül szük-
séges alkalmazni itt a hiposztázis florenszkiji gyakorlatát, ezzel elkerülhető a 
konfrontáció a szentháromságtannal. A személyes jellemvonás azt jelenti az 
ember számára, hogy bizalommal fordulhat a Sophiához, keresnie kell őt az 
aszkézisben és a vallásos tapasztalatban, mert általa visszatérhez eredetéhez, Is-
tenhez.⁴⁰ Ezért igyekeztem már a fejezetben úgy megfogalmazni a Sophia-tant, 
mint az isteni önközlés tapasztalatát.

Összegezve, az orosz gondolkodók (akik nemcsak teológusok, hanem filo-
zófusok és más szakterületen is tevékenykedtek) különböző korábbi tanoknak 
egy sajátos foglalatát igyekeztek szintézisbe hozni a Sophia-tannal. Szándéku-
kat a modern, jelenkori ember sokrétű érdeklődésének való megfelelés, a ke-
reszténység univerzalitásának biztosítása motiválja. Bár a Khalkédóni Zsinat 
tanítását nevezik meg kiindulópontjuknak, valójában meglehetősen messze 
sodródtak a nikaia-konstantinápolyi és kalkedóni hitvallástól. A hiposztázis 
és uszia fogalmainak újraértelmezési kísérlete nem tekinthető sikeresnek, mert 
mint láthattuk, nem tudták összeegyeztetni a Hagyomány szentháromság-
tanával (a kritikai reflexiót az utolsó fejezetben mutatom be). Ha csupán az 
aszketikus tapasztalat szintjén értelmezzük, akkor összhangban lehet a német 
misztikával. Viszont ha a három orosz szerző nyomán személyként vagy isteni 
természetként fogjuk fel a Sophiát, katolikus olvasóként csupán egy sajátos 
filozófiai kitérőként tekinthetünk erre a kísérletre.

diádja a Sophia esetében a teremtett és teremtetlen, a született és preegzisztens, az isteni és 
bukott természet kettősségét fejezi ki. Lásd SERGEI BULGAKOV: Sophia. The Wisdom of God, 
i. m., 58.

³⁸ SERGEI BULGAKOV: Philosophy of Economy. The World as Household, Yale University Press, 
New Heaven – London, 2000, 150.

³⁹ PAVEL FLORENSKY: The Pillar and the Ground of the Truth, i. m., 237.
⁴⁰ ROBERT SLESINSKI: Pavel Florensky: a Metaphysics of Love, i. m., 172.



– 13 –

A Sophia-elmélet és a teremtés: kitérő az orosz ortodox teológiában 

. A SOPHIA MINT A TEREMTÉS DINAMIKÁJA

Az előző fejezet gyakorlatához hasonlóan ezúttal is a sophiológia szintézisét 
igyekszem nyújtani teremtéstani keretben. Mint már láthattuk, ez elválasztha-
tatlan a szentháromságtantól, illetve különböző, a kereszténységgel párhuza-
mos vallási-filozófiai nézetektől. A tárgyalt sophiológusok magyarázata szerint 
azért használnak a keresztény hagyományon kívüli forrásokat, hogy jobban 
megfeleljenek a filozófiai és reáltudományos elvárásoknak.⁴¹

Úgy gondolom, ahhoz, hogy igazán megértsük a sophiológia teremtésta-
nát, előzetesen figyelembe kell vennünk, hogy az ökumenikus párbeszédben 
a jelenkori ortodox teológia egyik nagy kihívásaát az istenismeret kérdése je-
lentette. A kihívás az volt, miként tartható fenn az immanens és üdvtörténeti 
szentháromságtan szétválasztásával egy időben az isteni gondviselés megta-
pasztalhatósága. Ez szoros összefüggésben áll a Filioque-vitával, mert a hittétel 
érvényessége melletti fő nyugati érv a két szentháromságtan egysége volt (lásd 
Karl Rahner híres axiómáját, miszerint a kettő felcserélhető).⁴² A sophiológia 
egyidőben lépett a nyilvánosság elé a felekezetközi párbeszéd elindulásával, így 
joggal feltételezhető, hogy sajátos teremtéstana tekintettel volt az említett dog-
matikai nézeteltérésre is, ezért tartalmában igyekezett az ortodoxiát szolgálni 
(ezzel az elmélettel áthidalhatónak tűnt a szentháromságtani immanencia és 
ökonómia közötti szakadék).

A sophiologikus teremtéstan alapgondolata, hogy Isten jó, a tőle eredő világ 
viszont bűnös, ezért a kettő között nem lehet közvetlen kapcsolat. Adott volt a 
közvetítés platonista gondolata, amely filozófiai megoldást kínál erre a dilem-
mára, amivel a keresztény teológiatörténetben már számos alkalommal éltek. 
A közvetítés szerepét ezúttal a Sophia tölti be.

⁴¹ Szolovjov a biológiai evolúciótant, míg Florenszkij és Bulgakov a matematikát, fizikát és 
más reáltudományt hívta segítségül a filozófia mellett. Választásuk nem véletlen, hiszen 
az utóbbi kettő maradandót alkotott a reáltudományok területén is, és ez kétségtelenül 
hatással volt teológiai nézeteikre.

⁴² Erre itt nem térek ki részletesebben, mert egyrészt csupán érintőlegesen tartozik a jelen 
tanulmány céljához, másrészt kifejtettem online is elérhető munkámban: ANDRÁS SZABOLCS: 
A Filioque mint a teológia és politika konfrontációja. Megoldási kísérletek az ökumené 
szolgálatában, Kolozsvári Egyetemi Kiadó, Kolozsvár, 2020, 85–145. Forrás: https://www.
academia.edu/42985548/András_Szabolcs_A_Filioque_mint_a_teológia_és_a_politika_
konfrontációja_Megoldási_k%C3%ADsérletek_az_ökumené_szolgálatában [2020. 11. 
18.]



– 14 –

András Szabolcs

A szentháromságos Isten csak tökéleteset hoz létre, és a monarchia hagyo-
mányos tanának megfelelően minden létező az Atyától nyeri el létét. Még a vi-
lág megteremtése előtt az Atya megteremti a Sophiát, aki ebben a minőségében 
isteni, tökéletes és preegzisztens. A Sophia létrejöttének szakasza a kozmikus 
időrend kezdete,⁴³ amikor Isten maga cselekszik, elrendeli a létrehozandó vi-
lág fejlődési folyamatát, a történelmi időt anélkül, hogy ő maga érintkezne a 
tökéletlenségbe zuhanó anyagi világgal. A kozmikus időrend a Szentháromság 
kenotikus tevékenysége, mert a Fiú és a Szentlélek az Atyának való önátadá-
sában vesz részt a Sophia születésében.⁴⁴ A világ teremtését megelőző intrat-
rinitárius kenózis fontos jelkép a sophiologikus teremtéstanban, azt a belső 
isteni dinamizmust fejezi ki, amelyre csak az aszketikus-misztikus tapasztalat 
alapján tudunk következtetni. Ebből a kenotikus kiáradásból jön létre a világ 
teremtőjeként a Bölcsesség. A Szentháromság és a Sophia létrejött közössége a 
kozmikus szobornoszty,⁴⁵ az egyetlen pont, ahol az isteni immanencia a Sophia 
személyében találkozik az üdvtörténettel.

A Sophia nemcsak az istenkép hordozója, az uszia hiposztatizálódása, ha-
nem a materia prima, azaz az idea teljessége, az az abszolút valóság, amelyből 
minden más létező (Istent kivéve) létrejön. Ezért nevezhetjük őt natura na-
turansnak, míg a létrejövőt natura naturatának. Ez utóbbi „tiszta tárgy szub-
jektum nélkül,”⁴⁶ amelynek keletkezése az Atyaisten teremtő cselekedetének 
végét jelzi, a Sophia kapta meg az anyagi világ megformálásának küldetését. Itt 
egy deista gondolatot fedezhetünk fel: Isten cselekvési szabadságot ad a Sophi-
ának és általa a teremtett világnak, hogy meghatározza önmagát.

A Sophia nemcsak azért képes a teremtés megvalósítója lenni, mert isteni 
eredetű, hanem – mint már említettem – ő maga a materia prima, az ősanyag, 
amelyből minden más létező elnyeri anyagát és formáját. Ő a Logosz megtes-
tesülése, a teremtett ősvilág felett lebegő Lélek,⁴⁷ az isteni szférából kiáradó 
energia (utalás a palamitizmusra), amely fokozatosan formát ad az anyagnak. 

⁴³ A kozmikus időrend Florenszkij magyarázatában a taxisnak felel meg, azaz a teremtés egy 
Isten által elrendelt tervnek megfelelően zajlik a véletlen teljes kizárásával. Lásd PAVEL 
FLORENSKY: The Pillar and the Ground of the Truth, i. m., 238.

⁴⁴ ROBERT SLESINSKI: Pavel Florensky: a Metaphysics of Love, i. m.,174.
⁴⁵ ARISTOTLE PAPANIKOLAOU: Contemporary Orthodox Currents on the Trinity, i. m., 329.
⁴⁶ SERGEI BULGAKOV: Philosophy of Economy, i. m., 152.
⁴⁷ A sophiológusok szerint számos teológus tévesen azonosította ezeket a bibliai fogalmakat 

a Fiúval és a Szentlélekkel, ezek valójában a Bölcsességre vonatkoznak. Florenszkij egészen 
odáig megy, hogy Krisztus testét is a Sophiával azonosítja. Vö. PAVEL FLORENSKY: The Pillar 
and the Ground of the Truth, i. m., 253.



– 15 –

A Sophia-elmélet és a teremtés: kitérő az orosz ortodox teológiában 

A jelenkori sophiológia felhasználja a természettudományos megállapításokat 
a világ kialakulására vonatkozóan, és beépíti azokat filozófiai-teológiai rendsze-
rébe, ennek megfelelően evolucionista teremtéstant fogalmaz meg. A szakaszos 
teremtési folyamat nem fokozatos elszakadás Istentől, hanem épp a hozzá való 
visszatalálás útja. Az első periódusban az őselemek káosza volt, amelyet a So-
phia által irányított egyetemes gravitáció rendezett formákba anélkül, hogy az 
őskáosz bármikor is megszűnne. A következő szakaszt alkotó dinamikus egység 
képes volt integrálni az anyagi világ káoszát az isteni rendbe, így lépett a világ 
a végső szakaszt alkotó organikus egységbe. Ez az, amelyről a Teremtés köny-
vében beszél a Szentírás, és amelyet az evolúciós elmélet is leír, amikor az ősi, 
formátlan, sivár földön kialakuló életről szól.⁴⁸

A teremtés anyagformáló folyamatának hatása alól maga a Sophia sem tudja 
kivonni magát. Mivel az ő küldetése, létének értelme a teremtett világ fenn-
tartása, ezért részévé kell annak válnia. A világ tökéletlensége, bűnössége azt 
mutatja, hogy nem származhat közvetlenül Istentől, mivel Isten nem alkothat 
tökéletlent. Mindebből az következik, hogy a világ részévé váló Sophia is töké-
letlen lesz, sőt ontológiailag megkülönböztethető a Szentháromság kenotikus 
dinamikájából eredő isteni Sophiától. A teremtett Sophia mégis minőségileg 
meghaladja a világot, mert hamarabb volt annál, és egyértelműen vissza fog 
térni Istenhez. Épp ez a létbeli diád teszi lehetővé a Sophia közvetítő szerepét 
Isten és a világ, illetve az ember között.⁴⁹

A sophiológia teremtéstana könnyen választ tud adni a teodicea azon kér-
désére, hogy miért van jelen a rossz a világban. Mivel neoplatonikus alapon 
nem feltételez közvetlen kapcsolatot Isten és a világ között, ezért a rossz, a bűn 
nem származhat Isten akaratából. Isten kivonta magát az anyagi világ esendő-
ségének hatása alól teljes akarati szabadságot adva annak. A világ és benne az 
ember már az ősállapot óta választhat a jó és rossz között, és már a kezdetben el 
is bukott, mert nem a szellemit, hanem az anyagit keresi. Az ősbűn következ-
tében a teremtett világ fragmentált lett, megbomlott az összhang és az egység, 
ennek tulajdoníthatók a vallási rendszerben tapasztalható antinómiák. Ezekre 
az emberek racionális választ keresnek, holott csak az aszkézis és misztika ál-
tal lehet megérteni azokat, így sokan eltávolodnak Istentől tovább fokozva a 
világ hanyatlását.⁵⁰ A racionalitás épp a Sophia követését követelné meg, de a 

⁴⁸ A sophiológiai természettudományos teremtési folyamat bemutatására Szolovjov 
vállalkozott: VLADIMIR SOLOVIOV: Rusia și Biserica Universală, i. m., 184–187.

⁴⁹ PAVEL FLORENSKY: The Pillar and the Ground of the Truth, i. m., 250.
⁵⁰ PAWEł ROJEK: Pavel Florensky’s Theory of Religious Antinomies, i. m., 522.



– 16 –

András Szabolcs

világban uralkodó diszharmónia miatt az ember már nem képes a megfelelő 
döntésre, rászorul az Istentől rendelt közvetítő irányítására.

A sophiológia visszatér ahhoz a klasszikus gondolathoz, hogy az ember áll 
a teremtés középpontjában, ezért célja az ember visszavezetése a Sophia által 
az isteni közösségbe.⁵¹ Az emberiség egyéneiben és összességében is magában 
hordozza a Sophia képét, általa pedig az istenképűséget. Ezen alapszik az Isten 
és az ember egysége,⁵² amelynek prototípusa az istenember, maga a Sophia. Az 
istenképűség elsősorban alkotó szabadságot jelent, hiszen Isten soha nem fosz-
totta meg ettől a tulajdonságától az embert, azonban az ember nem tudja azt 
megfelelően használni. Kreativitásával részt vesz a teremtett világ formálásá-
ban, egyedül saját természetét nem tudja alakítani, ez ugyanis az isteni tervnek 
van alárendelve.⁵³Az emberi kreativitás állandó kapcsolatot jelent a Sophiával, 
noha az emberek többsége nincs ennek tudatában. Aki tudatosan teszi, az visz-
szatér az eredeti isteni rendeltetéséhez, viszont általában szükségünk van az 
irányításra. Épp ez az a pont, amit a sátán igyekszik kihasználni: Bölcsességnek 
mutatva magát arra törekszik, hogy még tovább mélyítse az emberiség és a 
világ fragmentáltságát. Az ember a teremtett világot a maga képére igyekszik 
formálni, és ez jó irány, ha a Sophia hatására teszi. A világ így az emberiség 
tükre lett, amelyben azt láthatjuk, hogy a teremtett világ messze sodródott 
isteni eredetétől, megváltásra szorul, mert rosszul használjuk a szabadságunkat.

A világ lehangoló képe arra a következtetésre vezetett számos tudóst és gon-
dolkodót, hogy az ember tulajdonképpen csak egy az állatok közül. Ez a meg-
állapítás alapvetően téves, mert sérti az ember isteni eredetét és célját, a Logosz 
teandrikus természetét⁵⁴ és megváltó művét. Az ember, bár elbukott, mégis 
megőrizte az Istennel való kapcsolat potenciálját, és ebben a tulajdonságában 
különbözik minden más létezőtől. Bár az ember természetét és életét megha-

⁵¹ Gaidenko szerint Szolovjov ennek a célnak rendel alá mindent, ezért elfogadja, hogy 
állításaiban különböző nem kanonikus tanok is jelen legyenek. Vö. PIAMA P. GAIDENKO: 
Russian Philosophy in the context of European Thinking, i. m., 34.

⁵² Erre utal a már említett orosz bogocselovecsesztvo fogalom, amely isteni és emberi létezőt 
jelöl, amely a Sophiában nyeri el tökéletes formáját, de minden ember magában hordozza 
ennek a képességnek a lehetőségét. Vö. ARISTOTLE PAPANIKOLAOU: Contemporary Orthodox 
Currents on the Trinity, i. m., 330.

⁵³ A kreativitás a teremtő tervben való aktív részvételt jelent, amely során a világ humanizálódik. 
Vö. SERGEI BULGAKOV: Philosophy of Economy, i. m., 147.

⁵⁴ ALEXANDRE KOJèVE: The Religious Metaphysics of Vladimir Solovyov, i. m., 31. A teandrikus 
Logosz gondolata különösen népszerű a 20. századi ortodox teológiában, megtalálható 
Justin Popovićnál, Dumitru Stăniloaenál és más teológusoknál is sophiológiai vonatkozás 
nélkül.



– 17 –

A Sophia-elmélet és a teremtés: kitérő az orosz ortodox teológiában 

tározza a környezet és a szociális kapcsolatok hálózata, mégis egyediségében 
és egyéniségében hordozza az istenképiséget. A Sophia is magában hordozza a 
kapcsolatban élő ember képét, azaz rendelkezik a férfi és a nő tulajdonságaival, 
amit az aktivitás és passzivitás dualizmusaként kell értelmeznünk,⁵⁵ azonban 
míg az embereknél a férfi a domináns elem, addig a Sophia alapvetően az is-
tenség női princípiuma.

A Sophia-tan egyik sajátossága a női őselvről szóló tétel. A kereszténység fo-
lyamán többször előfordult az istenség női princípiumáról szóló elmélkedés.⁵⁶ 
Az itt tárgyalt három orosz gondolkodó egyetért abban, hogy a Szent Szűz 
fogalma elsősorban a Sophiára vonatkozik, átvitt értelemben pedig Máriára.⁵⁷ 
A Bölcsesség női karaktere a tisztaságot fejezi ki, amelyben a teremtett világ 
megőrizte isteni eredetét szemben az emberiség bűnbe hulló férfias jellemvo-
násával. A Sophia mint a Logosz menyasszonya vezeti vissza az emberiséget 
Istenhez. Vannak viszont olyan sophiologista orosz gondolkodók, akik nem 
értenek egyet ezzel az állásponttal, például Bergyajev szerint a Sophia semleges, 
nincs neme, hiszen csak így kapcsolódhat a szintén nem nélküli Istenhez.⁵⁸

Összegezve a sophiologista teremtéstant, megállapíthatjuk antropocentri-
kus jellegét: célja az ember visszaemelése isteni eredetéhez a Bölcsesség által. 
Az isteni természetből a mulandó felé haladó Sophia képes ezt a felemelkedést 
megadni az ember számára, így azt is mondhatnánk, hogy a sophiológia terem-
téstana a teózis útját vázolja fel.

⁵⁵ Az ember szintjén Szolovjov meglehetősen lekorlátozza a női elem szerepét az ember isteni 
küldetésében, szerinte egyetlen feladata, hogy támogassa a férfi alkotó tevékenységét. Ezzel 
szemben a Sophia szintjén tulajdonképpen csak a női princípiumnak van jelentősége. Vö. 
VLADIMIR SOLOVIOV: Rusia și Biserica Universală, i. m., 190.

⁵⁶ A Szentlélek mint a Szentháromság női elve, a Fiú anyja gondolata az egyházatyáknál és 
az apokrifekben is előfordul, lásd erről Pásztori Kupán István: A Szentlélek mint a Fiú 
Anyja? A Héberek szerinti evangélium egyik részletének Origenész és Hieronymus szerinti 
értelmezése, Református Szemle 98 (2005/6) 677–682.

⁵⁷ PAVEL FLORENSKY: The Pillar and the Ground of the Truth, i. m., 253.
⁵⁸ Bergyajev kimutatja, hogy a sophiológia Böhmetől vette át a Bölcsesség mint női princípium 

gondolatát, viszont ezt tévedésnek tartja. Mivel a Sophia az istenség képe, a Szentháromság 
hordozója a teremtett világban, nem lehet neme, hanem semleges. Vö. NICOLÁS BERDIAEV: 
El sentido de la creación, Carlos Lohré, Buenos Aires, 1978, 226.



– 18 –

András Szabolcs

. A KORTÁRS OROSZ TEOLÓGUSOK KRITIKAI ÉSZREVÉTELEI  
A SOPHIA-TANHOZ

Csupán röviden ismertetem néhány kiemelkedő orosz teológus Sophia-tanra, 
illetve annak teremtéstani vonatkozásaira adott kritikáját annak ábrázolása-
ként, amit a címben megfogalmaztam: a Sophiáról szóló elmélkedés egy filo-
zófiai-teológiai kísérletnek, kitérőnek tekinthető. Hatásában és visszhangjában 
viszont messze meghaladta az egyéni vélemény kereteit, komoly reakciót vál-
tott ki orosz egyházi körökben, ennek következtében 1927-ben a karlovitzi 
szinódus, majd 1935-ben a moszkvai szinódus is elítélte mint olyan eretnek 
tanítást, amely támadást intéz a Szent Hagyomány és az ortodoxia ellen.⁵⁹

Legvehemensebben Vladimir Lossky fejtette ki ellenvéleményét a tannal 
szemben, mert a teremtetlen energiákról szóló palamita tanítás átértelmezését 
vélte felfedezni benne. Elítélte Bulgakov azon kijelentését, hogy a Sophia az 
uszia lenne, szerinte esetleg az energiákkal lehet azonosítani, különben meg-
kérdőjeleződik a szentháromságtan. Szerinte a sophiológia a nyugati teológia 
hatásának eredménye, ami összeférhetetlen a Hagyományra építkező ortodoxi-
ával.⁶⁰ Lossky kritikája mögött a katafatikus érvelés elfogadásától való tartóz-
kodást kell látni, mert attól tartott, hogy ezzel teret nyerne az ortodoxiában 
a Filioque-tétel elfogadása.⁶¹ Lossky álláspontját erősíti viszont George Flo-
rovsky, aki szerint a sophiologikus teremtéstan elemeiben és összességében is 
téves, az ortodoxiától idegen, mert diádokat feltételez az immanens Istenben, 
valamint összemossa a teremtetlent a teremtménnyel.⁶² Prokoffiev frappánsan 
összegezi a Sophia-tanra vonatkozó kritikáját: válasz nélkül maradunk azt a 
fontos kérdést illetően, hogy ki is tulajdonképpen a Sophia?⁶³ Úgy gondolom, 
katolikus olvasóként is ez a hiányérzet marad bennünk, nem kapunk pontos 

⁵⁹ Szolovjov ekkor már nem élt, Florenszkij a Gulagon raboskodott, így csak Bulgakovnak 
volt alkalma védekezni a szinódus elítélő nyilatkozata kapcsán. Kijelentette, hogy nem volt 
szándékában az egyházi tanítás kikezdése, és a forradalom előtt nem kapott kritikát az 
egyház részéről. Ezután viszont ő maga is mellőzte a témát, és az ökumenikus párbeszéd felé 
fordult. Vö. MYROSLAW TATARYN: Eastern Orthodox Engaging the Modern World, i. m., 319.

⁶⁰ VLADIMIR LOSSKY: The Mystical Theology of the Eastern Church, James Clarke&Co., 
Cambridge, 2005, 62.

⁶¹ ARISTOTLE PAPANIKOLAOU: Divine Energies or Divine Personhood: Vladimir Lossky and 
John Zizioulas on Conceiving the Transcendent and Immanent God, Modern Theology 19 
(2003/3) 372.

⁶² GEORGE FLOROVSKY: Aspects of Church History, Nordland Publishing Company, Belmont, 
1975, 264.

⁶³ SERGEI O. PROKOFIEFF: The Heavenly Sophia and the Being of Antroposophia, i. m., 31.



– 19 –

A Sophia-elmélet és a teremtés: kitérő az orosz ortodox teológiában 

választ arra a kérdésre, hogy ki az a természetfeletti létező, akit az aszkézisben 
és a misztikus tapasztalatban megragadhatunk.

ZÁRÓ GONDOLATOK

Tudatában kell lennünk annak, hogy Szolovjov, Florenszkij és Bulgakov élet-
műve nemcsak a Sophia-tanról szól, sokkal több annál. Azt is meg kell említe-
ni, hogy e teológusok különösen sokat tettek az ortodox-katolikus párbeszéd 
érdekében, az ortodoxia dialógusra nyitott irányvonalát képviselték. Épp ez a 
nyitottság tette őket fogékonnyá a gnosztikus-panteista gyökerekkel rendel-
kező, de a zsidó-keresztény kultúrtörténettől sem idegen Sophia-tan iránt, 
amelynek felvállalásában azt a törekvést kell látnunk, hogy választ kerestek a 
természettudományra és racionalitásra építkező modern ember transzcendenst 
kutató kérdéseire. Érdemükként tudhatjuk be annak bemutatását, hogy a teo-
lógia partnerré válhat a más tudományágakkal folytatott párbeszédben.

Katolikus szemszögből egyet kell értenünk a tannal szemben megfogalma-
zott kritikákkal; nehéz, sőt szinte lehetetlen összeegyeztetni a Biblia és a Szent 
Hagyomány szentháromságtanával és Isten teremtő, fenntartó és megváltó te-
vékenységéről szóló egyházi tanítással. Mégsem haszontalan a Sophia-tannal 
és teremtéselképzelésével való ismerkedés, mert betekintést nyerhetünk általa 
a teológiatörténet sokszínűségébe, valamint az istenkereső ember misztikára 
való nyitottságába.



– 20 –

 Sapientiana 13 (2020/2) 20–37.

Kegyelem a teljességből
Jegyajándék a negyedik evangéliumban

SZATMÁRI GYÖRGYI

Abstract: In the Fourth Gospel, the Greek term χάρις (grace) occurs in a sin-
gle, short passage only (John 1:14.16–17) twice in the word pair χάρις καὶ 
ἀλήθεια (grace and truth) which corresponds to the Old Testament concepts 
of חֶסֶד and אֶמֶת. This word pair frames the expression χάριν ἀντὶ χάριτος – a 
term difficult to interpret. In the present study, I examine the context of the 
Johannine passage (1:14.16–17) in the Prologue, the sections on the testimo-
ny of John the Baptist and the parallels drawn between Moses and Jesus in this 
Gospel. I seek to get closer to the Johannine meaning of χάρις on the basis of 
Old Testament and targumic tradition concerning the inner cohesion of the 
Gospel and especially the presence of motifs from Ex 33–34.

Keywords: grace, truth, Fourth Gospel, Prologue, revelation.
Kulcsszavak: kegyelem, igazság, negyedik evangélium, Prológus, kinyilatkoztatás.

A kegyelem ószövetségi fogalmát övező kérdések kapcsán találóan jegyzi meg 
B. J. HILBERATH, hogy a חֶסֶד Istenhez lényegileg tartozó, határtalan jóság, 
melyet a szövetségben nem mindennapi ajándékként kínált fel az embernek. 
JHWH olyan elköteleződése, mely alapját egyedül őbenne bírja, és amelyből 
az ember hasonló válasz híján „csupán menyasszonyi ajándékként részesül”.¹ 
JHWH irgalmas odafordulása, a szövetség jelentette közösséghez való feltétlen 
hűség, a צְדָקָה értelmében vett igazságosság.² HILBERATH összegzése a negyedik 
evangéliumhoz közeledve több okból igen figyelemre méltó, jóllehet a hűség-

SZATMÁRI GYÖRGYI teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Bibliatudomány 
Tanszékének vezetője; szatmari.gyorgyi@sapientia.hu

¹ BERND JOCHEN HILBERATH: Kegyelemtan, in Theodor Schneider (szerk.): A dogmatika 
kézikönyve, 2. kötet, Vigilia, Budapest, 2000, 3–48, 7–8.

² Vö. uo. 7.



– 21 –

Kegyelem a teljességből

ben megnyilvánuló igazság kifejezésére talán megfelelőbb az ³.אֶמֶת Egyrészt a 
szinoptikus evangéliumoktól eltérően Jézus nyilvános működésének kezdetén 
a negyedik evangélium nem a Lélek által felkent és kegyelem igéit (Lk 4,16–
22), Isten Országát hirdető, tanító és gyógyító (Mk 1,14–15; Mt 4,14) Jézust 
állítja elénk. A negyedik evangéliumban Jézus első nyilvános, tanítványaitól 
övezett fellépése a kánai menyegző (Jn 2,1–11). Az epizód megannyi, a sínai 
szövetséggel mutatkozó párhuzamon keresztül vezet a Vőlegény (vö. Jn 3,28–
30) és az „asszony” kapcsolata felé, és benne Jézus kinyilatkoztatta dicsőségét 
(Jn 2,11; vö. Kiv 24,16).⁴ Másrészt az evangélium Prológusában együtt jele-
nik meg a חֶסֶד és אֶמֶת ószövetségi fogalmainak megfelelő χάρις (kegyelem) és 
ἀλήθεια (igazság) szópár. Az egymáshoz kapcsolt két kifejezés az Ige lényegi, 
benső vonását írja le (Jn 1,14). Ugyanakkor olyan valóságot jelez, ami Jézus ál-
tal lett (ἐγένετο), megvalósult számunkra ajándékként (Jn 1,16–17). A Proló-
gus most említett szakasza azért is különleges, mert a negyedik evangéliumban 
csak itt találkozunk a χάρις (kegyelem) szóval.⁵ STROMBECK tanulmányában 
a jánosi „kegyelem és igazság” törvénnyel szembenálló voltát, Jézus és Mózes 
negyedik evangéliumban többször megjelenő kontrasztját kívánja bemutatni. 
Jogos az észrevétele, hogy a kérdés kapcsán a negyedik evangéliumra vonatko-
zó megállapításokat nem volna helyénvaló a szinoptikusokra is vonatkoztatni.⁶ 
Jóllehet néhány megállapítására támaszkodom, vele ellentétben a jánosi kegye-
lemértelmezés érveit nem a páli teológiában, hanem a negyedik evangélium 
összefüggésén belül, valamint az evangélium sorai mögött felfedezhető ószö-

³ A görög ἀλήθεια (igazság) a LXX-ban többnyire az אֶמֶת fordítása, de megjelenik a jogi 
konnotációval bíró צֶדֶק megfelelőjeként is. Így a becsületesség, egyenesség jelentésárnyalatát 
nyeri. Vö. HANS HÜBNER: alētheia, in Horst Balz – Gerhard Schneider (eds.): Exegetical 
Dictionary of the New Testament, Vol. 1., T & T Clark, Edinburgh, 1990, 57–60, 58.

⁴ A kánai menyegező és sínai szövetség párhuzamának kérdéséhez lásd SZATMÁRI GYÖRGYI: 
„Mi közünk egymáshoz?” (Jn 2,4) Isten és ember dialógusa a kánai menyegző elbeszélésének 
(Jn 2,1–12) tükrében, in Farkas Edit (szerk.): „Kezdetben van a kapcsolat”. Interdiszciplináris 
dialógus a dialógusról, JTMR Faludi Ferenc Akadémia, Budapest, 2013, 103–127, 120–
126.

⁵ A kegyelem (χάρις) és jelentésmezőjébe tartozó egyéb kifejezésekben, köztük a χάρισμα 
főnévben elsősorban a páli levélirodalom bővelkedik. Az evangéliumok szóhasználatában 
ritkábban fordul elő, inkább a lukácsi kettős műben (Lk–ApCsel) találkozunk vele. A jánosi 
irodalomban az evangélium említett szakaszán kívül csak a Jel 1,4 és 22,21 köszöntő 
szavaiban jelenik meg.

⁶ Vö. JOHN FREDERICK STROMBECK: Grace and Truth, Biblioteca Sacra 96 (1939/1–2) 88–
116; 205–223. Miközben ezt az eltérést fontosnak tartja hangsúlyozni, a János-evangélium 
szakaszainak áttekintése során újra és újra a páli levelek kegyelemről szóló szakaszaival érvel.



– 22 –

Szatmári Györgyi

vetségi és targumi hagyományban keresem. Ezért a továbbiakban elsősorban a 
Prológus nevezetes szakaszához próbálok közelebb kerülni. Szemügyre veszem 
himnuszon belüli helyét és ott mutatkozó összefüggéseit. Mivel az említett 
szakasz középpontjában álló, nem magától értetődő vers Mózes és Jézus alak-
ját állítja párhuzamba, így e párhuzam evangéliumon belüli megjelenéseire is 
kitekintek. Majd ószövetségi és targumi szakaszok és a negyedik evangélium 
Igével kapcsolatos szemlélete alapján igyekszem a jánosi „kegyelemtan” köze-
lébe jutni.

. KEGYELEM ÉS ÉLET A PROLÓGUSBAN  
ÉS A NEGYEDIK EVANGÉLIUMBAN

A Prológus nem a kizárólagosság igényével vázolt, preegzisztencia – megtes-
tesülés – megdicsőülés dinamikus struktúráját veszem alapul. Jóllehet egyet-
értek J. G. VAN DER WATTal, aki felvonultatva a Prológus elemzésének gazdag 
irodalmát rávilágít, hogy a szöveghez – mint minden szöveghez – a lehetséges 
szempontok sokszínűsége miatt nem társítható egyetlen, kizárólagos szerke-
zeti tagolás,⁷ az alábbi szerkezetet azért részesítem előnyben, mert már első 
közelítésben is rávilágít néhány, témám szempontjából jelentős párhuzamra, 
és a kinyilatkoztatásnak a 14. verstől feltáruló újdonságára. Egyszersmind ki-
emeli az evangélium célját: a felülről, Lélekből születés, az istengyermekség hit 
által befogadható új életét (Jn 1,12–13; vö. 20,31).

⁷ JAN G. VAN DER WATT: The Composition of the Prologue of John’s Gospel. The historical 
Jesus introducing divine Grace, Westminster Theological Journal 57 (1995) 311–332, 311–
317. Az általam választott tagolás részben megfelel a WATT és számos elődje által javasolt 
kétrészes tagolásnak (1–13. és 14–18. versek), melyeken belül az egymással „progresszív 
kapcsolatban” álló elemek révén határol le kisebb szekciókat. Ő azonban nem osztja 
a mások által javasolt s itt is megjelenő „fordulópont” feltételezését. A két rész szekciói 
között khiasztikus szerkezetet alkotó párhuzamokat állapít meg. Középpontban a 9–13. 
versek „megtestesülést és erre adott emberi reakciót” leíró szakasza és a „megtestesülés 
és kegyelem” témáját közlő 14. vers párhuzama áll. Mint mondja, a Prológus két része 
így egyidejűleg állítja elénk Jézus történetét és „a történet mögötti történetet”: az Isten 
kegyelme és igazsága a Fiú révén a világban látható és megtapasztalható lett. Vö. uo. 318–
320; 326–331.



– 23 –

Kegyelem a teljességből

1– 2. vers: az öröktől Istenre  
irányuló kapcsolatban  
levő Ige 

18.  vers: az egyszülött,  
kinyilatkoztató Isten 
Isten kebelén 

3– 5. vers: a teremtő Élet benne 
az emberek világossága 

16– 17. vers: az ő teljességéből 
embereknek adott kegyelem

6– 8. vers: János tanúságtéte-
le a világosságról

15.  vers: János tanúságtétele arról, 
aki előbb volt, mint ő

9– 11. vers: a világba jött, 
a világ által be nem  
fogadott világosság

14.  vers: a testté lett Ige, akinek láttuk 
dicsőségét, mint az Atya  
egyszülöttének dicsőségét

12–13. vers: Isten gyermekei

A negyedik evangélium egésze arra a hitre hív meg, amely által ez az Élet az 
olvasóé, a befogadóé lehet. A 12–13. vers a himnusz sarokpántja, ezen fordul 
meg a beszédmódja, és a harmadik személyű kijelentéseket felváltja a meg-
testesülés és az Atyához visszatérés útját felismerő „mi” vallomása. Ez a sa-
rokpánt minden egyes személy, mindazok (ὅσοι – Jn 1,12) létének alapjáról 
szól, akik befogadták őt: akik Istenre, az ő Életet kínáló közeledésére nyitottak, 
azok felülről (vö. Jn 3,3–5), Istenből újjászületnek. Isten gyermekei, köztük 
az evangélista a megtestesült Igében általunk látott dicsőségről, az ő teljessé-
géből kapott kegyelemről vallanak. A megtestesülés tehát lehetőségi feltétele 
annak, hogy a „testet öltött”, személlyé lett Igében az egyszülött Fiú dicsőségét 
szemléljük, akiben a láthatatlan Isten nyilatkoztatta ki önmagát. Az ő és az őt 
küldő Atya olyan kapcsolatát szemléljük, mely befogadva átalakít, újjáteremt, 
az Életben részesítve e kapcsolat hatékony tanújává tesz.⁸

Már a Prológus sajátos szerkezete is rávilágít egyfajta párhuzamra az élet 
(ζωὴ – Jn 1,4–5) és a kegyelem (χάρις – Jn 1,16–17) között. A jánosi kegyelem 
abból az Életből fakad, mely az Istenre irányuló Ige (Jn 1,1), az Atyával egy-
ségben levő egyszülött Fiú (Jn 1,18; 10,30) Élete. Ez az Élet Isten ajándékként 
feltáruló léte, ajándék volta lényegéhez tartozik: Isten, aki önmagában bírja, 

⁸ A negyedik evangélium dicsőségről szóló szakaszaihoz lásd SZATMÁRI GYÖRGYI: Dicsőség 
mint teremtő kapcsolat János evangéliumában, Sapientiana 12 (2019/1) 1–23.



– 24 –

Szatmári Györgyi

megadta a Fiúnak is, hogy önmagában bírja azt (Jn 5,25–27). A Fiú pedig az 
Atyával együtt cselekedve halált felülmúló Életre kelt az Ige és Küldője iránt 
nyitott hit által (Jn 5,21.24–25). A negyedik evangélium ennek az Életnek a 
hirdetése: Isten Életéből indul (Jn 1,1–5), hogy a hit által erre az Életre vezes-
sen (Jn 20,31). 

Az Élet és kegyelem Prológusban felsejlő párhuzama talán további megerő-
sítést nyer Jn 1,14–17 verseinek elemzése által.

. KERESZTEL JÁNOS TANÚSÁGA

A Prológus mindkét, Jánosról szóló szakasza (Jn 1,6–8.15) tanúként idézi 
meg őt, tanúságtétele hármasokkal jellemzett és összekötő szerepet tölt be a 
megelőző és rákövetkező szakaszok között. Előbb azon szakaszok között, me-
lyek a minden ember világosságaként világba jött Életről szólnak (Jn 1,3–5.9–
11). Itt Istentől kapott küldetésének célját három, ἵνα elöljárószóval bevezetett, 
keretes szerkezetet alkotó mondat írja le (Jn 1,6–8):

„…hogy (ἵνα) tanúságot tegyen a világosságról
 hogy (ἵνα) mindenki higgyen általa [ti. a világosság által]
[…] hogy (ἵνα) tanúságot tegyen a világosságról.”

Keresztelő János küldetése, hogy tanú legyen. Olyan kisebb tanú, aki tanúsá-
gával az üdvösséget, az Életet szolgálja, mely a Fiú által adatik és mely a Fiúban 
való hit által érhető el (vö. Jn 5,33–34; 3,16–17). A másik szakaszban a kegye-
lemről szóló versek között teremt átmenetet a testté lett Igéről szóló tanúsága. 
Az Ige elsőbbségét, Jánosnál nagyobb voltát három, ὅτι elöljárószóval beveze-
tett okhatározói mellékmondattal indokolja. Köztük a kegyelemről szóló két 
verssel (Jn 1,15–17): 

„mert (ὅτι) előbb volt (ἦν – praet. impf.), mint én.⁹
Mert (ὅτι) mindnyájan az ő teljességéből kaptunk (ἐλάβομεν – aor.)¹⁰ kegyel-
met kegyelemre:

⁹ A létige praeteritum imperfectum alakja a Jn 1,1 verssel összefüggésben az Ige kezdettől, 
öröktől létezését írja le. Itt ezt a létezést az emberi életet, átmeneti testi létet öltött Igéről 
állítja: az emberi létmód és isteni létezés egyaránt jellemzi. Vö. GIANFRANCO NOLLI: 
Evangelo secondo Giovanni, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano, 1986, 1; 15.

¹⁰ Az ἐλάβομεν a befogadó készségét is kifejezi: elvettük, elfogadtuk. Vö. uo. 16.



– 25 –

Kegyelem a teljességből

mert (ὅτι) a Törvény Mózes által adatott (ἐδόθη – aor. pass.),¹¹ a kegyelem és az 
igazság Jézus Krisztus által lett (ἐγένετο – aor.)”¹²

János e tanúsága a három, kegyelemről szóló kijelentést fogja egybe (Jn 1,14.16–
17), amely kijelentések a megtestesülésben bírják alapjukat és khiasztikus szer-
kezetet mutatnak:

„És az Ige test lett és sátrat vert közöttünk, és szemléltük az ő dicsőségét (δόξα) 
mint az Atya egyszülöttének dicsőségét (δόξα), 
 telve kegyelemmel és igazsággal (πλήρης χάριτος καὶ ἀληθείας), 
[…] Mert mindnyájan az ő teljességéből kaptunk 

kegyelmet kegyelemre (χάριν ἀντὶ χάριτος):
mert a Törvény Mózes által adatott,
 a kegyelem és az igazság (ἡ χάρις καὶ ἡ ἀλήθεια) Jézus Krisztus által lett.”

Az evangéliumban Keresztelő János tanúsága négy epizódban kap helyet. Elő-
ször betániai működésének három napján halljuk három alkalommal meg-
nyilatkozni Jézus személyéről. Az első nap (Jn 1,19–28) vallomása szerint a 
Krisztus nem ő, Keresztelő János (Jn 1,20), de jelen van, „közöttetek áll az, 
akit még nem ismertek” (Jn 1,27). Másnap (Jn 1,29–34) János önmagát is 
a korábban nem ismerők közé sorolja (Jn 1,31.33). Most azonban küldetése 
megismertetni, tanúságot tenni arról, akit ő maga a Lélek által Isten Fiaként 
látott (Jn 1,32–34). Harmadnap kinyilatkoztatja róla, hogy ő az Isten Bárá-
nya (Jn 1,35). Az Istentől küldött ember (vö. Jn 1,6.31) tanúságtételének első 
napjaiban a jelenlevők számára még ismeretlen, igazi kivoltát még fel nem tárt 
Jézus Istennel való egységének, istenségének és halálra szánt sorsának, áldozat-
tá váló útjának kijelentője. Talán a kegyelem és igazság útja ez?

János tanúságtételének második epizódja a kánai menyegző elbeszélését 
(Jn 2,1–12) és Jézus Nikodémussal folytatott éjszakai beszélgetését (Jn 3,1–
21) követi. Megismétli a fent említett első nap vallomását, miszerint nem ő a 
Krisztus (Jn 3,28), majd öröméről vall, mely a Vőlegény barátjának öröme, ami-
kor – a kánai menyegző után – hallja a menyasszonyát magánál bíró Vőlegény 

¹¹ Az ἐδόθη mint passivum theologicum a Törvény isteni eredetét hangsúlyozza. Istentől adott 
ajándék. Ugyanakkor az ige az átadást, áthagyományozást is kifejezi, tehát Mózes közvetítő 
szerepét és a Tóra zsidó hagyományban betöltött értékét is tükrözi. Vö. uo. 16.

¹² Az ἐγένετο (γίνομαι) Jn 1,3-mal mutatkozó párhuzama egymás mellé állítja az Ige terem tésben 
és az üdvösség megvalósításában betöltött szerepét. Mindkettő „általa” lett. Vö. uo. 17.



– 26 –

Szatmári Györgyi

hangját (Jn 3,29–30). Vallomása közvetlen előzményeként Isten világ iránti 
szeretetének kijelentése Jézus küldetésének céljára világít: világosságként a vi-
lágba lépve feltárja az ítéletet, amit az Isten egyszülött Fia iránti hit vagy annak 
hiánya jelent. Az evangélista a világba lépett világossággal szemben kétféle vá-
laszlehetőséget lát: azokét, akik a sötétséget választják, „nehogy elmarasztalják” 
tetteiket, és azokét, akik „az igazságot (ἡ ἀλήθεια) cselekedve” a világosságot 
választják (Jn 3,19–21). Az első csoportot azok alkotják, akik saját tetteiket íté-
letre méltónak tartják, ezért rejtegetni akarják. Nem akarják, hogy azok meg-
szégyenülést eredményezve napvilágra jussanak (ἐλέγχω). A másik csoportról 
nem azt olvassuk, hogy az előbbiek ellenében kérkedni akarnának igazságos 
tetteikkel. Igazságot cselekedni annyi, mint Istenben, Istennel cselekedni, aho-
gyan a Fiú cselekszik együtt az Atyával (Jn 5,19–20). Ez az együttcselekvés az, 
amely feltárt, kinyilatkozatott akar lenni (φανερόω – Jn 3,21). Ez a cselekvés a 
Lélek, az igazság Lelke által valósul meg, akit a Jézusban hívő, őt szerető köve-
tői megismernek, szemben a világgal. Velük, bennük lesz (vö. Jn 14,12–21), az 
Atya és a Fiú egységébe, közösségébe von, amit a Fiú önátadása Isten végsőkig 
való szereteteként feltár és felkínál övéinek (vö. Jn 20,21). 

Harmadik alkalommal Jézus utal János igazságról (ἀλήθεια) tett, igaz tanú-
ságára (Jn 5,33–40). Élet-halál kérdése a tét (vö. Jn 5,18.21–30.40). A zsi-
dókkal folytatott vitában János emberi szavánál nagyobb tanúkat állít önmaga 
mellé: saját tetteit, az Atyát és az Írásokat. Ugyanitt, az Életről és ítéletről szóló 
vita végén fordul a kocka. A vita kezdetén a zsidók fogalmaztak meg vádat 
Jézussal szemben: a szombat megszegésével és azzal vádolták, hogy „egyenlővé 
tette magát Istennel” (Jn 5,16–18). Most Jézus az ő vádlójuk: őt elutasítva az 
Életet utasítják vissza, semmibe véve a felsorakoztatott tanúkat (Jn 5,40).

Végül negyedik alkalommal visszatérünk az első helyszínre, Betániába 
(Jn 10,40–42). Itt a sokaság említi fel János tanúságát Jézusról. Az evangélista 
röviden annyi kiegészítést tesz, hogy János tanúsága igaz volt, s hogy ott sokan 
hittek Jézusban. Jézus nyilvános működése utolsó, nagyhatású jele előtt állunk. 
Lázár életre keltésének epizódjában Jézus szavaiban visszacseng az iménti há-
rom epizód mindegyikének témája: ő az Isten Fia, akit az Atya küldött a világ-
ba (Jn 11,27.41–42) a világ világosságaként (Jn 11,9–10); ő a feltámadás és az 
Élet (Jn 11,25–26), aki pedig benne hisz, nem hal meg soha (Jn 11,26) és meg 
fogja látni Isten dicsőségét (Jn 11,40). Ez az életadó tett már közvetlenül Jézus 
halála és megdicsőülése felé vezet (vö. Jn 11,51–53; 12,7.23).



– 27 –

Kegyelem a teljességből

. MÓZES ÉS JÉZUS

A Prológus kegyelemről szóló fő tételének (Jn 1,16) magyarázataként Mózes 
és Jézus alakjának párhuzama jelenik meg: a Törvényt, azaz Isten tíz igéjét 
(Kiv 34,18; MTörv 4,13) Mózes által kaptuk (ἐδόθη). A „kegyelem és igazság” 
Jézus, az Ige által lett (ἐγένετο). Mózes és Jézus párhuzama nem egyedül itt 
jelenik meg a negyedik evangéliumban.

Mózes az első tanítványok és Jézus tanúságtételében hivatkozási alapként 
szolgál. Alakja a Tóra tekintélyét hitelesíti. Előbb Fülöp tanúskodik Jézusról, 
akit az Írások, vagyis Mózes és a Próféták hirdettek (Jn 1,45), majd Jézus is 
hasonlóan érvel: „ha Mózesnek hinnétek, talán nekem is hinnétek, mert rólam 
írt” (Jn 5,45–47). Mózes a zsidó hagyományokban népe közbenjárója, szószó-
lója. Ügyvédi szerepet tölt be (vö. például Kiv 32,30–32; Jer 15,1; Jubil. 1,18–
21). A negyedik evangéliumban Jézus tanítványainak egy másik, nagyobb Szó-
szólója, ügyvédje lesz: az igazság Lelke (Jn 14,16.26; 15,26; 16,7–11). Most 
a szószóló Mózes vádlónak bizonyul a Jézus életére törő zsidókkal szemben 
(Jn 5,18.45), amint annak, aki nem hisz, vádlója lesz Jézus igéje és a Lélek 
(Jn 12,48; 16,8).¹³ Az epizódban az Atyával együtt ugyanúgy cselekvő Fiú az 
életről és az ítéletről beszél a Beteszda-fürdői gyógyítás okán: „aki az én igémet 
hallgatja, és hisz annak, aki engem küldött, annak örök élete van” (Jn 5,24). 
Vitapartnerei, a zsidók elutasító magatartásának okát abban látja, hogy nincs 
meg bennük Isten szeretete, nem marad bennük az ő igéje (Jn 5,38.42). Jel-
lemzésük témánk szempontjából figyelemre méltó: ők Isten hangját soha nem 
hallották, arcát soha nem látták (Jn 5,37). Kibontása ez – mint később látni 
fogjuk – a Prológus záró gondolatának, az „egyszülött Isten” kinyilatkoztató 
szerepének (Jn 1,18). A Sátoros ünnep során hasonló vitában visszhangzik a 
Prológus mondata (Jn 1,17a; 7,19). Jézus itt is az őt halálra kereső zsidók előtt 
áll (vö. Jn 7,1). A szombat kapcsán kibontakozó vitában a mózesi Tóra mel-
lett a szóbeli Tórára, az atyák hagyományára utal. Nem a Törvénnyel, hanem 
ellenfelei magatartásával száll vitába, érveit a zsidó hagyományból merítve. Az 
igazságos ítélet fontossága (vö. MTörv 16,18) és az élet szombat tekintélyét 
is felülmúló védelme egyaránt hangsúlyos a korabeli zsidó társadalomban.¹⁴ 

¹³ CRAIG S. KEENER: The Gospel of John. A Commentary, Vol. 1., Hendrickson, Peabody, 2010, 
660–662.

¹⁴ Az igazságos ítélet kapcsán lásd még például Iz 16,5; Ez 44,24; Zak 7,9; 8,16. A szövetség 
jeleként a nyolcadik napon akkor is körülmetélték a gyermeket, ha az szombatra esett. Jézus 
érvével egybecsengenek a Kr. u. 1. századra datált rabbinikus magyarázatok: a körülmetélés 
és az élet java felülmúlja a szombat parancsát. Vö. például Joma 85b, [2020. 10. 24.] 



– 28 –

Szatmári Györgyi

 Jézust azzal vádolják, hogy „ördögtől való” (Jn 7,20). Hogy igaz voltát ta-
núsítsa, itt és további beszédeiben küldőjére, „az Igaz” Atyára utal (Jn 7,28; 
8,18.26). Leleplezi ellenfeleit, akik ítéletükkel maguk bizonyulnak törvény-
szegőnek (Jn 7,19.24.51; 8,15) és az „ördög atyjától valónak” (Jn 8,41.44), 
ha nem hallgatják Isten szavait, a Fiú által mondott igazságot (Jn 8,46–47). 
Csak azáltal lehetnek szabad fiak, ha megmaradnak (μένω) a Fiú tanításában 
(Jn 8,31.35). Felülről csak azáltal születhetnek, aki felülről való (Jn 1,13; 3,3–
5; 8,23). A farizeusok Mózes tanítványainak vélik magukat (Jn 9,28–29), va-
kon vádló, erőszakos fellépésük azonban nem tükrözi Mózes szelídségét (Szám 
12,3).¹⁵ 

Mózes alakja még feltűnik a Pászka közeledtével mondott kafarnaumi zsi-
nagógai beszédben (Jn 6,32). A Kiv 16 és Iz 55,2–3 előterében Jézus Isten kö-
zösségbe hívó és életet adó Igéje. Amint a manna, úgy az igazi, mennyből való 
kenyér végső ajándékozója Isten (Jn 6,32). Az élő és önátadásában örök életet 
ajándékozó (Jn 6,32.35.41.48.51.58) eledelnek a Mózes által adott, romlandó 
manna elővételezése.¹⁶ 

Mózes és Jézus párhuzamának mélyebb megértéséhez talán közelebb kerül-
hetünk, ha megvizsgáljuk a kegyelemről szóló versek keretét jelentő (Jn 14.16–
17) kegyelem és igazság szópárt mind tágabb szentírási, mind jánosi megjele-
nésére tekintettel.

. KEGYELEM ÉS IGAZSÁG

A Jézus által lett és az ő dicsőségét betöltő kegyelem és igazság (χάρις καὶ ἀλήθεια) 
nyomait keresve érdemes figyelmet fordítanunk a Kiv 33–34 elbeszélésére.¹⁷ Az 
aranyborjú vétke után Izrael dísztelenné lett fiai állnak előttünk (Kiv 33,5–6). 
A szövetség megújításának számos részlete visszhangra talál a negyedik evangé-

https://www.sefaria.org/Yoma.85b?lang=bi. Ill. Tos.Shab. 15,16, melyet idéz RUDOLPH 
SCHNACKENBURG: Il vangelo di Giovanni, Vol. 2., Paideia, Brescia, 1977, 254.

¹⁵ CRAIG S. KEENER: i. m., 714–718; 743–746; 790–791.
¹⁶ A kafarnaumi beszéd és az igazi kenyér témájához lásd SZATMÁRI GYÖRGYI: „Aki ebből 

eszik…” (Jn 6,50–51) Az eledel motívuma a negyedik evangéliumban, in Várnai Jakab 
OFM (szerk.): Az Eucharisztia, L’Harmattan – Sapientia, Budapest, 2019, 9–43, 29–42. 

¹⁷ Bő egy évtizede megjelent egy monográfia a több kommentárban is megjelenő összefüggés 
témájában: ALEXANDER TSUTSEROV: Glory, Grace and Truth. Ratification of the Sinaitic 
Covenant According to the Gospel of John, Eugene, Pickwick, 2009. Sajnos, számomra nem 
volt elérhető.



– 29 –

Kegyelem a teljességből

liumban, melyek közül csak néhányat említek. A dicsőség (felhőjének) szem-
lélése, JHWH jelei, melyeket a nép körében tesz a szövetség deklarálásaként, 
párhuzamra találnak a negyedik evangélium jeleiben (Kiv 33,10.18; 34,10; 
Jn 2,11). A kánai menyegző nemcsak az itt említett motívumokban, de har-
madnapi történésében (Kiv 19,11.16; Jn 2,1) és az „asszony” szavaiban (Kiv 
19,7; 24,3.7; Jn 2,5) is a sínai szövetség „pecsétjét” hordozza. A vágy, hogy 
maga JHWH vezesse a népet, válaszra talál Jézus önkinyilatkoztatásában: „én 
vagyok az út, az igazság és az élet” (Kiv 33,15; Jn 14,6; vö. még Jn 10,3–4). 
Mózes tudtul adta mindazt, amit JHWH parancsolt neki, amint Jézus tudtul 
adta mindazt, amit az Atya parancsolt (Kiv 34,32.34; Jn 12,49–50).

Nos, a néhány párhuzam mellett kitűnik a Kiv 34,6 vers, mely szerint Mózes 
kérése nem teljesült maradéktalanul: „Ha kegyelmet (חֵן) találtam színed előtt, 
mutasd meg nekem arcodat, hogy ismerjelek […] Mutasd meg nekem dicső-
ségedet!” (Kiv 33,13.18). Mózes nem tekinthet JHWH arcába, de JHWH 
helyet ad neki maga mellett (Kiv 33,21; 34,5). Mózes pedig JHWH nevét ki-
áltja, és vallomást tesz róla: „JHWH, JHWH, irgalmas (רַחוּם)¹⁸ és kegyes (חַנּוּן) 
Isten, hosszan tűrő (ְאָרֵך), nagy kegyelmű (חֶסֶד) és hűségű (אֶמֶת), irgalmassá-
got (חֶסֶד) gyakorolsz ezer nemzedéken át, megbocsátasz gonoszságot, vétket és 
bűnt.” (Kiv 34,6) A gazdag jellemzésben, melyben Mózes és a nép JHWH-ról 
szerzett tapasztalata jut kifejezésre, Isten kegyességét itt a חַנּוּן írja le. Főnévi 
megfelelője, a חֵן tetszés, elfogadás, kegy, jóindulat jelentéssel bír. A LXX ezt 
többször a χάρις főnévvel adja vissza,¹⁹ mely akár vallási, akár társadalmi érte-
lemben magasabb pozíciót betöltő alany felől az alsóbb helyzetben álló iránt 
megnyilvánuló jóindulatot, nagylelkűséget fejez ki. Olyan magatartás, amely 
a Jézus korabeli Római Birodalomban jellemző patronátus társadalmi intéz-
ményének keretében is értelmezhető. A társadalmilag magasabb helyzetben 
álló patrónus kegyet gyakorol az alacsonyabb státuszú fél, a kliens irányában. 
A kegyben részesítés olyan anyagi vagy szellemi javak juttatása, amelyeknek a 
kliens nincs birtokában, amit önerejéből megszerezni nem képes. A minden-
napi gyakorlatban egy kliens küldöttként további klienseket részesíthet a pat-
rónus kegyében. Ez a gyakorlat tükröződik a negyedik evangéliumban is. Jézus 
az Atya küldötte, aki ekként az Atyát képviseli, és visszatér hozzá (vö. például 
Jn 5,37–38; 7,33; 14,12; 16,5–11.28), Jézus küldöttei pedig a tanítványok 
(Jn 17,18). A közvetítő a nyilvánosság előtt a patrónus tekintélyével lép fel (vö. 

¹⁸ A רַחוּם  jelző jelentése: együttérző, irgalmas. Szinte mindig JHWH-ra vonatkozik.
¹⁹ Például Ter 39,21; Kiv 3,21; 11,3; 12,36. Meg kell jegyezni, hogy ugyanakkor a fent 

említett Kiv 34,6-ban a חַנּוּן fordításaként a LXX az ἐλεήμων fordulattal él.



– 30 –

Szatmári Györgyi

Jn 3,35; 5,27; 8,23; 17,2). A patrónus nagylelkűségét a kliensek hűségükkel 
és a patrónus méltóságának, dicsőségének nyilvános megvallásával viszonoz-
zák (vö. például Jn 8,49; 17,6).²⁰ A másik főnév, a חֶסֶד, amit kegyelemnek 
fordítunk, szeretet, jóság, gyöngédség, hűség, irgalmasság jelentést is hordoz. 
Fordítása a LXX-ban többnyire az ἔλεος (irgalom, könyörület). Mégis, az újszö-
vetségi χάρις mögött úgy tűnik, nemcsak a חֵן áll, hanem a חֶסֶד szeretetteli oda-
fordulása, mely a bűnössel szemben sem szűnik meg (vö. 2Sám 7,15). Amint 
azt Kiv 34,6, majd ennek nyomán Szám 14,18 is kiemeli, JHWH bővelkedik, 
telve van ezzel a szeretettel (vö. még például Zsolt 86,5; 103,8; Jón 4,2). Az 
 jelentésárnyalatai: hűség, megbízhatóság, igazság. Az utóbbi a kimondott אֶמֶת
szó, az ítélet vagy tanúság, vagy egy vallási értelmű ismeret igazsága éppúgy 
lehet, mint valaki megbízhatósága, hűsége.²¹ 

A negyedik evangéliumban az igazság melléknévi megfelelői (ἀληθής, 
ἀληθινός) jelzői többek között Istennek, aki a Fiút a világba küldte (Jn 3,33; 
7,28; 8,26; 17,3). Igaz Jézus ítélete és tanúsága (Jn 7,18; 8,14–16), ahogy 
igaz Keresztelő Jánosnak és annak a tanúsága, „aki látta mindezeket” (Jn 5,32; 
10,41; 19,35; 21,24). Továbbá igazak azok, akik „igazságban és Lélekben 
imádják” az Atyát (Jn 4,23–24). 

De mi az igazság (ἀλήθεια) a főnevet leggyakrabban használó negyedik 
evangéliumban?²² Mindenekelőtt maga Jézus (Jn 14,6), aki az Atyához vezető 
úttal és élettel azonosítja önmagát (vö. még Jn 11,25). Róla, az Igazságról szól 
János igaz tanúságtétele (Jn 5,33), amint az igazság Lelke és a „benne maradó” 
tanítványok is róla tesznek majd tanúságot (Jn 15,26–27), ők, akik nélküle 
semmit nem tehetnek (Jn 15,5). Különösen intenzív a főnév jelenléte a Sáto-
ros ünnep keretébe illeszkedő 8. fejezetben. A benne hívő zsidókhoz intézett 
beszédben az Igazság ismeretéből fakadó szabadságról tanít Jézus. Alapvetés-
ként egy feltételt fogalmaz meg: „ha szavamban maradtok” (Jn 8,31). Majd 
pedig a feltétel három következményéről beszél: ezáltal lesznek igazán Jézus 
tanítványai, ezáltal ismerhetik meg az igazságot, és végül az igazság megisme-

²⁰ BRUCE J. MALINA – RICHARD L. ROHRBAUGH: Social-Science Commentary on the Gospel of 
John, Fortress Press, Minneapolis, 1998, 33–34; 117–119.

²¹ Vö. FRANCESCO SCERBO: Dizionario ebraico e caldaico, Fiorentina, Firenze, 1912, 15; 91–
92. C. LESLIE MITTON: Grace, in Leander E. Keck et al. (eds.): The Interpreter’s Dictionary 
of the Bible, Vol. 2., Abingdon, Nashville, 199621, 463–468. Vö. még [2020. 10. 23.] 
https://www.sefaria.org/Exodus.34.6?lang=bi&with=all&lang2=en. 

²² Az ἀλήθεια főnév inkább a páli levelek szókészletéhez tartozik (44-szer jelenik meg). 
A szinoptikus evangéliumok és az Apostolok Cselekedetei alig-alig használják (összesen 
10-szer), azonban a jánosi corpusban jellemző a használata (39-szer találkozunk vele).



– 31 –

Kegyelem a teljességből

rése által szabaddá lesznek. E tanítás befogadásának hiányából fakad a Jézus 
ellen irányuló gyilkos szándék (Jn 8,37). Kemény szavakkal fordul hozzájuk: 
az atyák hagyományához való viszonyukat szembeállítja a Fiú által képviselt, 
Istentől hallott igazsággal, és kijelenti képtelenségüket annak befogadására 
(Jn 8,38–43.45–46). Ez pedig Istennel vélt kapcsolatuk cáfolata (Jn 8,47). 
Később, búcsúbeszédében az igazság néhány részletét világítja meg (Jn 16,5–
15): Jézus el kell, hogy hagyja ezt a világot, visszatér az Atyához, mert ez a 
visszatérés a feltétele annak, hogy eljöjjön az igazság Lelke (vö. Jn 20,22), aki 
„elvezet a teljes igazságra”. A Lélek majd a tanítványokban él, őket élteti, Jézus 
tetteinek és szavainak értelmét feltárja (Jn 6,63; 7,39; 14,15–18.26; 15,26). 
Akik felülről, Istenből, Lélekből születnek (vö. Jn 1,13; 3,5), azokat az Atya 
adta a világból a Fiúnak. Őket az Atya és a Fiú megszentelik igazságban (Jn 
17,6.15–19). Ők úgy lesznek a világban a Fiú küldöttei, ahogyan ő az Atya 
küldötte volt. Az igazság cselekvőiként Istenben, Istennel együtt cselekszenek 
(Jn 3,21). Ők azok, akik az Atya Fiútól tapasztalt, irgalmas, baráttá avató sze-
retetét élik tovább a világban (Jn 3,16–17; 15,12–17.20; 20,23; 21,15–19).²³

. KEGYELEM KEGYELEMRE

Jn 1,17 χάριν ἀντὶ χάριτος fordulata talányos, mivel az ἀντί elöljárószó szem-
benállást, helyettesítést és célhatározói értelmet egyaránt kifejezhet. A Törvény 
– mint fentebb a Mózest említő részletekben is láttuk – a negyedik evangélium 
szemléletében kiváló adomány, így a kutatók többségének véleményét osztom, 
miszerint a fordulat a Mózes által adott Törvényt Isten kegyének, jóindulata 
ajándékának tekinti (vö. Ant. VII, 38). Azonban még nagyobb kegyelem az, 
ami Jézus által „lett” (ἐγένετο): kegyelem az ő teljességéből.²⁴ Mózes tekintélye 
nem kisebbedett, és a Törvény nem vesztette értékét, ám a kinyilatkoztatás-
ban betöltött szerepük más, mint az Atya egyszülöttének a szerepe: a Mózes 

²³ A φιλέω és ἀγαπάω negyedik evangéliumi tartalmához, az Istent dicsőítő halált is vállalni 
kész tanítványi élet témájához lásd SZATMÁRI GYÖRGYI: „Aki ebből eszik…”, i. m., 16–18.

²⁴ Nem veti el az ἀντί fokozást vagy a helyettesítés, felcserélést jelentő értelmét sem, ám 
előnyben részesíti az egyházatyáknál gyakran megjelenő értelmezést Brown: az új szövetség 
kegyelmére utal, mely felváltja a sínai szövetségben feltárt kegyelmet. RAYMOND E. BROWN: 
Giovanni. Commento al Vangelo spirituale, Cittadella, Assisi, 19793, 22–23. Vö. JO-ANNA 
A. BRANT: John, Baker Academic, Grand Rapids, 2011, 35–36. BOLYKI JÁNOS: „Igaz 
tanúvallomás”. Kommentár János evangéliumához, Osiris, Budapest, 2001, 77. FARKASFALVY 
DÉNES: Testté vált Szó, 1. rész, Prugg Verlag, Eisenstadt, 1986, 56–57. 



– 32 –

Szatmári Györgyi

által adott Törvény és az írások tanúságot tesznek Jézusról. A negyedik evan-
gélium szemléletében épp ezzel érik el legteljesebb tekintélyüket (Jn 5,43–
47; 19,28–30), mi több, csak Jézus személye felől érthetők meg igazán (vö. 
Jn 2,22; 20,9).²⁵ 

A Prológus kegyelemről szóló szakaszának kiinduló versében (Jn 1,14) a 
megtestesülés, vagyis Jézus hústesttel bíró, valós emberségének állítása össze-
fonódik a benne szemlélhető istenség kijelentésével. Jézus identitását e kettő 
egyidejűleg határozza meg. A Jn 1,1 és Jn 1,14 feszültségében a „sátrat vert 
közöttünk” (ἐσκήνωσεν – Jn 1,14b) megfogalmazás nemcsak a testiben, ha-
landóban megjelenő istenség köztünk való jelenlétét állítja. Megalapozza az 
evangélium azon állásfoglalását, miszerint Jézus megdicsőülése testi, fizikai lé-
tezésén keresztül valósul meg: felemeltetése egyidejűleg nyilvánítja ki halandó 
emberségét és istenségét, hogy ő az „aki van” (vö. Jn 8,28). A kereszt nem-
csak az Atya iránti engedelmességének, hanem istenségének igazolása is (vö. 
Jn 3,14–15).²⁶ Isten dicsősége, Isten méltósága és az őt lényegileg jellemző 
kegyelem és igazság Jézusban szemlélhető lett a világban, mert személyében 
Isten jelent meg. Isten a testi, személyben megvalósuló önközlés által szól a te-
remtett világhoz. Ez a világba ereszkedés nemcsak szemlélhetővé teszi, hanem 
megvalósítja a kegyelmet és igazságot: világban való jelenléte – leereszkedése 
– „lelkivé alakítja a világot”.²⁷ Azok, akik ezt a jelenlétet felismerik, azok újjá-
teremtve ebben a világban, de nem ebből a világból vannak (Jn 17,14–18; vö. 
Jn 1,13; 3,3–15). 

A σκηνόω ige (Jn 1,14) és a jánosi Logosz hátterét keresve számos közelí-
téssel találkozunk a kommentárokban. Lehet a mennyekben sátorozó, ám a 
földön megjelent, megszemélyesített Bölcsességre gondolnunk (vö. Sir 24,4.8: 
κατασκήναω, σκηνή), amelyet Bár 4,1 a Törvénnyel azonosít.²⁸ Vagy a szö-
vetség sátorát, Isten trónját idézi, mely a történeti könyvekben Isten Izrael 
körében való jelenlétének kifejezése lesz (vö. például Szám 35,34; Józs 22,19; 
1Krón 23,25). Isten jelenlétének kifejezéseként a héber שָׁכַן (sátorozik, lakást 
vesz, lakik) ige alanya eltérő lehet. Van, amikor maga JHWH az, aki Izrael 
körében lakik (például Kiv 29,46; Zsolt 74,2), máskor neve (például Jer 7,12; 
Neh 1,9), dicsősége (például Zsolt 85,10), vagy épp a Szentély (például Zsolt 

²⁵ GIUSEPPE SEGALLA: Il quarto vangelo come storia, Dehoniane, Bologna, 2012, 49–55.
²⁶ MEREDITH J. C. WARREN: My Flesh Is Meat Indead. A Nonsacramental Reading of John 

6:51–58, Fortress Press, Minneapolis, 2015, 23–28; 59–61.
²⁷ Uo. 36–38.
²⁸ Így például CRAIG S. KEENER: i. m., 350–363.



– 33 –

Kegyelem a teljességből

78,60) az ige alanya. Ez a jelenlét a kivonuláshagyományban mint Isten szem-
lélt, „felhőben megjelenő dicsősége” jut kifejezésre (Kiv 16,10). A kép azután 
egybefonódik a szent sátorral, amelyet szerepének megfelelően „betöltött 
JHWH dicsősége” (Kiv 40,34), ahogyan később a Templomot (1Kir 6,13), 
mely azután Dávid fiának vétke miatt leromboltatott (2Kir 24,4; 25,8–12). 
Az előzőhöz képest jelentéktelennek tűnő (Agg 2,3) Második Szentélyre vo-
natkozóan Aggeus csak ígéretként fogalmazza meg, hogy betölti majd Isten 
dicsősége, amikor „minden nép kincse odaáramlik” (Agg 2,7–9).²⁹ Targumi 
szakaszokban a Shekina a Jelenlét, a Név jelenlétének, dicsőségének Istentől vá-
lasztott helye. Olyan kifejezés, amely gyakran együtt szerepel az Igével (Mem-
ra, illetve Dibbera/Dibbura) és a dicsőséggel, vagy épp egymást helyettesítő 
kifejezések.³⁰ Az Ige adott körülmények között az Istenről szóló beszédet je-
lenti. Helyenként, ahol a maszoréta szöveg (TM) Istenről antropomorf módon 
szól, a targumok Isten transzcendenciáját óvva a Tetragrammatont (JHWH) a 
JHWH Igéje fordulattal helyettesítik (például Tg.Neof. Kiv 34,35: „Kinyilvá-
nult az Úr Igéje.”; Tg.Iz. 63,5: „Gyönyörűségem Igéjével támogattam őket.”). 
Ugyanakkor a tarnszcendens Isten a teremtett világgal, emberiséggel, válasz-
tott népével kapcsolatba lép: a targumokban JHWH Igéje leírja, közli azt, 
aki Isten és mindazt, amit tesz. Az Isten Igéje a targumi szakaszokban olykor 
Isten nevének megfelelője, amit kinyilvánít népének (Tg.Neof. Szám 6,27; vö. 
Jn 17,6–7.13–14.16–19). RONNING kiemel néhány analógiát a targumi Ige és 
a negyedik evangélium Igéje, Isten Fia között: mindkettő Isten szavait mondja, 
mindkettő kapcsolatot kezdeményez Isten népével, és mindkettő Isten akara-
tát viszi véghez a világban.³¹ Míg azonban a targumokban az Ige körülírása 
Istennek, metonímia Isten nevére, addig a negyedik evangélium targumi szem-
lélettől eltérő újdonsága Jézus mint testté (σὰρξ) lett Ige lényegi istenségé-
nek állítása. A negyedik evangélium célja, hogy Jézust, az Igét Izrael Istenével, 
JHWH-val azonosítsa, hogy felismertesse, ő az, aki „van”.³²

²⁹ RUDOLPH SCHNACKENBURG: Il vangelo di Giovanni, Vol. 1., Paideia, Brescia, 1973, 340–
341. JOHN RONNING: The Jewish Targums and John’s Logos Theology, Baker Academic, Grand 
Rapids, 2010, 46–50.

³⁰ DALE MOODY, Shekinah, in George Arthur Buttrick et al. (eds.): The Interpreter’s Dictionary 
of the Bible, Vol. 4., Abingdon Press, Nashville, 199621, 317–319.

³¹ JOHN RONNING: i. m., 9–19. 
³² Uo. 20–21; 42–43.



– 34 –

Szatmári Györgyi

. KEGYELEM A TELJESSÉGBL

Térjünk vissza ahhoz a jellemzéshez, amellyel Jézus vitapartnereit írja le: ők 
Isten hangját soha nem hallották, arcát soha nem látták (Jn 5,37). Szemre-
hányása mögött JHWH, „a vőlegény kérő hangja”³³ hallatszik a sínai szövet-
ségkötés nagy elbeszéléséből (Kiv 19–24): „ha majd hallgattok szavamra […] 
tulajdonommá lesztek” (Kiv 19,4). A szövetség menyegzőjét a nép egyhangú 
ígérete pecsételi meg: „megtesszük mindazt, amit JHWH mondott” (Kiv 19,8; 
24,3.7). JHWH megígéri, hogy „harmadnapra lejön (יָרַד)” (Kiv 19,9.16). A 
szövetségi elbeszélés keretében Isten tíz igéje ennek a „házassági” kapcsolatnak 
a kereteit fekteti le. Érdekes adalékkal szolgálhat ugyanazon szövetség kapcsán 
a Mózes közvetítői tekintélyét legitimáló MTörv 5,23–28, illetve annak 
targuma (Tg.Neof. MTörv 5,23–28), melyben a már említett változtatással 
nem JHWH, hanem „JHWH Igéje mutatta meg dicsőségét”. Jn 5,45–47 
kritikája így még élesebb. A deuteronómiumi szakasz szerint azt kérik, hogy 
Mózes legyen a közvetítő, mert „micsoda mindaz, ami test, hogy hallhassa az 
élő Isten szavát” (MTörv 5,26). Ígéretet tesznek, hogy ha Mózes közvetíthet, 
megteszik mindazt, amit általa JHWH mond, s ígéretük minden nemzedékre 
vonatkozik. Mózesnek, a küldöttnek kell megtanítania őket a parancsok iránti 
engedelmességre (MTörv 5,31), vagyis az ő tanítványai lesznek. Az epizódot az 
istenszeretet nagy parancsa követi (MTörv 6,1–3). Jézus kritikus megnyilatko-
zása szerint (Jn 5,37–38) vádlói megszegték atyáik ígéretét, mert nem hisznek 
annak, akit Isten küldött, és Mózes szava iránt bizalmatlannak bizonyulnak 
(vö. Jn 5,46). Nem érvényes rájuk a szabadulás bizalma (Kiv 14,31), amit a 
Tg. Onq. Kiv 14,31 Isten Igéje és szolgája, Mózes iránti bizalomnak nevez.³⁴ 

„Mózes tanítványai” a Sátoros ünnepen így érvelnek: „Mi tudjuk, hogy 
 Mózeshez szólt az Isten, ezt pedig nem tudjuk, honnan van.” (Jn 9,29) A sínai 
szövetség összefüggésében olvashatunk arról (Kiv 25,22; Szám 7,89), hogy va-
lahányszor Mózes bement a szövetség sátrába, hallotta JHWH hangját, amint 
hozzá szólt, vele beszélt a „kegyelem helyéről” (כַּפֹרֶת).³⁵ Mózes, a közvetítő és 
JHWH „beszélgetése” a nép hűtlensége ellenére sem ér véget (Kiv 33,20.23). 
JHWH jeleket fog tenni, hogy a nép lássa félelmetes, tiszteletre méltó tetteit 

³³ Uo. 157.
³⁴ Uo. 157–161.
³⁵ A szövetség ládájának tetejét borító, két kerub között elhelyezett aranylemezről van szó. 

Az engesztelés napján ezt hintette meg hétszer a főpap az áldozat vérével a kiengesztelődés 
jeleként JHWH és népe között. Vö. Kiv 25,17–21; 37,6–9; Lev 16,15–19. 



– 35 –

Kegyelem a teljességből

(Kiv 34,10). Mózes pedig elmondta mindazt, amit JHWH parancsolt neki, a 
szövetség tíz igéjét (Kiv 34,27–28.32.35). JHWH úgy beszélt Mózessel, ahogy 
az ember a barátjával szokott (Kiv 33,11): olyan felek találkozása, akik néven 
szólítják, ismerik egymást (Kiv 33,12.17.19; 34,5).

„Mi tudjuk, hogy Mózeshez szólt az Isten, ezt pedig nem tudjuk, honnan 
van.” (Jn 9,29) Az evangélium egészét átszövi a kérdés, hogy honnan való Jé-
zus.³⁶ A kérdés megválaszolása összefügg azzal, hogy ki ő és mi az a kegyelem 
és igazság, ami általa lett. Ez a kérdés az első tanítványok kérdése (Jn 1,38) 
és ez munkál a Jézust sirató Magdalai Máriában (Jn 20,2.13.15). Jézus vála-
sza a tanítványoknak: „gyertek és látni fogjátok” (Jn 1,38–39). A még igazán 
nem ismert mester meghívása a „nála lét” tapasztalatában, a találkozásban a 
megismerés felé vezeti követőit. Bár vitapartnerei ismerik az írásokat, de róla, 
akiről Mózes és a Próféták tanúskodnak (Jn 1,45), és személyében Istenről övéi 
szerezhetnek tapasztalatot: ismeri őket és ők ismerik őt (Jn 10,4). „Jöjj és lásd!” 
– hívja később a követővé lett Fülöp Natanaelt (Jn 1,46) ugyanazon felkiáltás 
kíséretében, amellyel korábban András adta tudtul a hírt testvérének, Simon 
Péternek: „Megtaláltuk!” (Jn 1,41.45). Az evangélium végén a Feltámadott 
felismert jelenlétét hirdeti Magdalai Mária és a tanítványok: „Láttuk az Urat.” 
(Jn 20,18.20.25). Látja őt a Sátoros ünnepen meggyógyított vak (Jn 9,37). Ha 
az evangéliumi χάρις mögött a lehajló, ajándékozó חֵן mellett a חֶסֶד bűnössel 
szemben is szeretetteli kegyelmét is feltételezzük, akkor a látás, a bűn, ítélet és 
kegyelem összefüggését segíthet felfedezni a vak meggyógyításának története. 
Jézus szól az ítéletről mint világba jövetele okáról: hogy akik nem látnak, lássa-
nak (Jn 9,39; vö. 12,47–48). Ítélete a világ felett felemeltetésében nyilvánul ki 
(Jn 12,31–33). Ebben tárul fel az Atya kegyelmének ajándéka, szeretete a világ 
iránt (Jn 3,16–17). Az a szeretet, amely az Atya Fiú iránti szeretete (Jn 3,35; 
15,9; 17,23), és amely belép a világ gyűlölete közé (Jn 11,5.7–8), hogy sze-
ressen (Jn 15,9).  A testté „lett” Ige által Isten kegyelme és igazsága megjelent, 
„lett” a világban.

. ZÁRSZÓ – A JEGYAJÁNDÉKRÓL

Mózes elmondta mindazt, amit JHWH parancsolt neki, a szövetség tíz igéjét 
(Kiv 34,27–28.32.35). Jézus – a testet öltött Ige – elmondja mindazt, amit 
az Atya parancsolt (Jn 12,49–50): az örök életben részesítő parancsot, mert 

³⁶ Részletesebben lásd SZATMÁRI GYÖRGYI: Dicsőség mint teremtő kapcsolat, i. m., 4–6. 



– 36 –

Szatmári Györgyi

az Atya akarata az, hogy „mindaz, aki látja a Fiút és hisz benne, örök élete 
legyen” (Jn 6,39–40; vö. Jn 1,13). Jézus világba jövetelének oka és célja ez az 
akarat (Jn 6,37–38). Istenben akarat és szeretet egy. Istenben az Atya és a Fiú 
egy (Jn 10,30). A „kegyelem a teljességből” kijelentése annak, hogy Jézus ma-
radéktalanul osztozik Isten dicsőségében (vö. Jn 17,1–2).³⁷ Jézus megismerteti 
övéivel a Nevet és megőrzi őket az Atya nevében, majd az Atyát kéri erre 
(Jn 17,6.11–14). Akik tulajdonukká lettek, vagyis részeseivé az Atya és a Fiú 
egységének (Jn 17,10), a Fiú Atyához visszatérése után a gyűlölködő világban 
maradnak (Jn 17,15–18) a Lélektől megajándékozott tanúiként Isten kegyel-
mének és igazságának (Jn 3,33–35).

Mózes látni vágyta, de nem láthatta Isten arcát (Kiv 33,13.20). Fülöp látni 
vágyta az Atyát (Jn 14,8). Kérésére válaszul Jézus Isten látását kínálja fel: „aki 
engem látott, az Atyát látta […] én az Atyában vagyok és az Atya énbennem” 
(Jn 14,9–11). A testté lett Ige jelei által, jellé lett életével szólítja az embert 
(Jn 20,31), egyedülálló módon nyilatkoztatja ki Istent, hogy Isten életében 
részesítsen (Jn 1,1–4; vö. 17,24). Mózes látni akarja JHWH dicsőségét, s azt 
kéri, hogy JHWH közöttük legyen. JHWH szeretettel, kegyelemmel és a hű-
ség igazságával teli dicsőségének tanúja, de JHWH arcát nem láthatja. A kánai 
menyegző harmadnapján Jézus kinyilatkoztatta dicsőségét, és tanítványai, akik 
látták a „jelek kezdetét”, hittek benne (Jn 2,1.11). Ezen a menyegzőn Jézus 
anyja a szövetség újra megpecsételésére szólít: „tegyétek meg mindazt, amit 
mond” (Jn 2,5). Jézus nemcsak úgy beszél tanítványaival, ahogy az ember a 
barátjával szokott, hanem barátainak mondja azokat, akik a szeretet új pa-
rancsát a testté lett Ige szavaként hallották és önátadó életében szemlélték (Jn 
15,12–17). Az egyszülött Fiú a sajátjához hasonló szeretetre hívja övéit egymás 
iránt (Jn 15,12–17). A végsőkig való szeretet engedelmességében lesznek Jézus 
tanítványai (Jn 10,18; 13,34–35; 14,15). Olyan szeretetben, amely kölcsö-
nösségében az Atya és a Fiú kapcsolatának megismerőjévé, a kinyilatkoztatás 
befogadójává (Jn 14,21.31), Jézus barátjává formál (Jn 15,10–17). Ennek a 
parancsnak a megtartásából a menyegző többé el nem vehető öröme fakad 
(Jn 3,29; 15,11; vö. 16,22), mely az Atyával egy Fiú öröme, aki kész szembe-
nézni a világ gyűlöletével és a halállal (Jn 17,13), hogy megismerje a világ a 
szeretetet (vö. Jn 17,21–26). Isten a testet öltött Igében kimondta a Vőlegény 
ígéretét, a Fiú végsőkig való szeretetének (vö. Jn 13,1) önátadásában felkínálta 
a jegyajándékot.

³⁷ JO-ANN A. BRANT: i. m., 36.



– 37 –

Kegyelem a teljességből

A szeretet emberi döntések, kudarcok és sikerek, háborúk és megbékélések, 
viszályok és kiengesztelődések, emberi igazságtalanságok és bűnbevallások, 
rejtőzködő hárítások és a felelősségvállalás kísérte történetében, az emberiség 
történelmében Isten ember iránti szerelméből fakadó, megújítani vágyó szava, 
hűségének és irgalmának örökre szóló ígérete (Zsolt 136,1) Jézusban szemé-
lyes, testet öltött, áldozattá válni kész Ige lett. Ebben a testté válásban tárul 
fel az Isten odaadottságának határtalan, szeretetteljes kegyelme, igazságossága, 
hűsége: „Az isteni kegyelem korábban ismeretlen dimenziója a megtestesült 
Jézusban történetileg kinyilvánult a földön.”³⁸ A preegzisztens, világba jött Ige, 
az egyszülött Fiúisten, aki egyedül látta az Atyát, maga a személlyé lett kinyi-
latkoztatás.³⁹ Jelenléte a világban a kegyelem teljességéből ajándékoz. Az Ige, 
aki az Atyánál volt megtestesülése előtt, és aki ismét az Atyánál van, elküldetett 
mint Isten Fia, hogy minket Isten gyermekeivé tegyen (Jn 1,13). Kinyilatkoz-
tatta az addig láthatatlan Istent (Jn 1,18), aki Lélek (Jn 4,24) és a Fiúval egy 
Atya (Jn 10,30; 14). Testi életével, az Atya akaratának engedelmes, szabad ön-
átadásával (Jn 10,17–18), az igazság Lelkének (Jn 14,17; 15,26; 16,13) és az 
élet Kenyerének (Jn 6,54–57) ajándékozásával feltárta Isten titkát és azt, hogy 
világban való jelenléte mit jelent az ember számára: a hallatlanul új, bensővé 
lett kapcsolatot, hogy Isten nem csak közöttünk, hanem bennünk éljen, s mi 
őbenne.

³⁸ JAN G. VAN DER WATT: i. m., 331.
³⁹ GIUSEPPE SEGALLA: i. m., 51.



– 38 –

 Sapientiana 13 (2020/2) 38–53.

Utánzás, áldozat, hálaadás
Az áldozat antropológiájától az Eucharisztia teológiájáig

René Girard mimetikus elméletéről¹

BAKOS GERGELY OSB

„A róka sok dologhoz ért, a sündisznó viszont egy 
nagy dolgot tud.”

Arkhilokhosz (kb. 680– 645)  
költő töredéke²

„René Girard […] kultúraelmélete nagyrészt egy-
oldalúságának köszönheti átütő erejét.”

Jan Assmann³

Abstract: After giving a brief summary of René Girard’s mimethic theory and 
then surveying some of its critical points, this essay tries to apply its insights to 
the central sacrament of Christianity, i. e. the Eucharist.

Kulcsszavak: René Girard, mimetikus elmélet, erőszak, rítus, Eukarisztia.
Key terms: René Girard, mimetic theory, violence, rite, Eucharist.

BAKOS GERGELY bencés szerzetes, filozófus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola 
Filozófia Tanszékének vezetője; bakos.gergely@sapientia.hu

¹ A Cena Agni Liturgikus tanulmányi napokon (2020. augusztus 10–12.) Pannonhalmán 
elhangzott előadás bővített és szerkesztett szövege.

² 151 [Ed.118] Πόλλ᾽ οἶδ᾽ ἀλώπηξ, ἀλλ’ ἐχῖνος ἕν μέγα. – http://www.mikrosapoplous.gr/arxl/
arxl05.htm [2019. június 4.]

³ JAN ASSMANN: A kulturális emlékezet. Írás, emlékezés és politikai identitás a korai magas kul-
tú rákban, Atlantisz, Budapest, 2004, 20. (ford. Hidas Zoltán)



– 39 –

Utánzás, áldozat, hálaadás

I.

Robert Barron Los Angeles-i segédpüspök szerint, aki népszerű munkásságá-
val kiérdemelte „a közösségi média püspöke”, valamint „az internet püspöke” 
nevet, a nemrégiben elhunyt René Girard (1923–2015) olyan gondolkodó, 
aki arra kényszerít, hogy újragondoljunk mindent. Girard fő kérdése antropo-
lógiai: Mit jelent embernek lenni? – Úgynevezett mimetikus elméletével⁴ erre 
kíván választ adni. Girard alapvető belátása szerint ugyanis az ember utánzó, 
mimetikus lény. Tulajdonképpen a másik ember utánzása révén válok ember-
ré. Az utánzás azonban vetélkedéshez, feszültséghez, erőszakos konfliktushoz 
vezethet. Erre az időleges megoldást a bűnbakképzés mechanizmusa jelenti, az 
erőszak kérdésére az igazi megoldást azonban a kereszténység adja. Girard el-
sősorban az utánzás negatív oldalával foglalkozik, így jut el az erőszak témájá-
hoz. Avval pedig aligha vitatkozhatunk, hogy egyrészt lényeges, másrészt más 
elméletek által meg nem oldott kérdéshez jut el. Komálovics Zoltán szerint:

„Girard gondolkodása és problémafelvetése napjainkra egyre aktuálisabbá válik, 
hiszen minden erőfeszítés, szabadságmozgalom, szellemi liberalizáció ellenére, 
amelyek mindenfajta kirekesztés megszüntetésére irányultak, a harmadik évez-
redre láthatólag semmit nem csökkent az erőszakra való hajlam.”⁵

A következő gondolatkísérlet könnyedén meggyőzheti bármelyikünket arról, 
hogy Girard valóban valami alapvetőre talált rá: Képzeljünk el egy helyiséget, 
száz darab, ugyanolyan gyönyörű játékszerrel. Majd pedig képzeletben enged-

⁴ Összefoglalásában, valamint a kritikai pontok ismertetésében szorosan követem Gabriel 
Andrade az Internet Encyclopedia of Philosophyban megjelent szócikkét („René Girard” 
– https://iep.utm.edu/girard/ [2020. szeptember 8.] A mimetitkus elmélet részletesebb 
ismertetéséhez lásd TÓTH PÉTER: Ember, erőszak, vallás – René Girard mimetikus elmélete, 
in: Szilárdi Réka – Szugyiczky Zsuzsanna (szerk.): Metszet és perspektíva. Tanulmányok 
az alkalmazott vallástudomány területéről, SZTE BTK Vallástudományi Tanszék, 
Szeged, 2017, 247–266. A továbbiakban a tárgyalt szerzőtől elsősorban a következő két 
műre támaszkodom: RENÉ GIRARD: Látám a sátánt, mint a villámlást lehullani az égből. 
A kereszténység kritikai apológiája, Atlantisz, Budapest, 2013; U: A bűnbak, Gondolat, 
Budapest, 2014.

⁵ KOMÁLOVICS ZOLTÁN: Bűn és katarzis (René Girard: Látám a sátánt, mint villámlást 
lehullani az égből), Pannonhalmi Szemle 22 (2014/3) 94–101, itt: 101. Ráadásul TÓTH 
PÉTER: Ember, erőszak, i. m., 265. szerint „a hazai tudományos diskurzusban egyelőre még 
várat magára a girard-i paradigma következetes alkalmazása”.



– 40 –

Bakos Gergely OSB

jünk be e szobába ötven egészen kicsi, mászni-mozogni már képes kis gyereket. 
Vajon mi fog történni? Mindannyian pontosan tudjuk a választ: a helyiséget 
rövid időn belül sírás-rívás, veszekedés zaja tölti be. A gyerekek egymás játék-
szereivel akarnak játszani, jóllehet mindegyiknek jutna legalább kettő… Az 
elgondolt helyzet egészen bizonyosan erőszakba torkollik.

Amennyiben emberként állandóan egymást utánozzuk, legtöbb vágyunkat 
pedig másoktól kapjuk, annyiban Girard szerint alapvető fontosságú, hogy a 
személyiséget másokkal való kapcsolatában tanulmányozzuk. Ezért egy relacio-
nális antropológia kidolgozásához tanácsos figyelembe venni szerzőnk munkás-
ságát. Mint látni fogjuk, Girard a kereszténység kritikai apológiáját nyújtja, 
azonban a félreértések elkerülése végett fontos hangsúlyoznunk: nem teológiai, 
hanem antropológiai apológiával van dolgunk. E körülmény lehetőséget nyújt 
arra, hogy a mimetikus elméletből kiindulva űzzünk teológiát s gondolkod-
junk el az eucharisztiáról.

II.

Platón óta sokan mutattak rá az ember utánzó képességére: kiváltképpen után-
zásra kész faj, nagyon jó utánzók vagyunk. Ez teszi lehetővé a tanulást (=utá-
nozzuk tanítónkat). Újabban az idegtudomány hívja föl figyelmünket arra, 
hogy idegrendszerünk szerkezete (lásd tükörneuronok) erőteljesen támogat-
ja az utánzást. Girard szerint az utánzás kapcsán legtöbbször figyelmen kívül 
hagyjuk ama körülményt, hogy mások vágyait szintén utánozzuk. Ez pedig 
versengéshez és konfliktushoz vezethet. Az egymás vágyát utánzók kölcsönö-
sen fölcsigázzák a másik vágyát (mely ugyanarra a célra irányul). Ha ugyanarra 
vágyakoznak, könnyen versenytársai lesznek egymásnak. Girard szóhasznála-
tában az utánzás (imitation) általában a pozitív, a mimézis (mimesis) pedig a 
negatív, a másikkal szembefordító aspektust jelenti.

A közvetítő vagy modell (minta) az, akinek a vágyát utánozzuk.⁶ Girard 
szerint a vágy lélektanában a külső közvetítés gyakran jelentkezik: kora gyer-
mekkorunktól fogva fölnézünk másokra, és sok mindenre, amire vágyunk, az 
ő közvetítésükkel vágyunk. Előfordulhat azonban, hogy a közvetítő szemé-
lye közvetlen környezetemhez tartozik, közös vágyunk tárgya pedig valami 
olyasmi, amiből nagyon kevés van, nehezen hozzáférhető vagy éppenséggel 

⁶ Például a reklámokban egy celeb. Don Quijote pedig Cervantes regényében mintaképét, 
Amadís de Gaulát követi.



– 41 –

Utánzás, áldozat, hálaadás

csak egyedül birtokolható.⁷ Ezt az esetet hívja Girard belső közvetítésnek. Ilyen 
esetben mintakép és utánzó kapcsolata nem pusztán külsődleges, s ezért vetél-
kedésbe torkollik. A mintámat utánozva pont arra vágyom, amire ő is. Ezért 
kerülünk szembe egymással.⁸ Ez pedig gyakran tragikus következményekkel 
jár. Mi, emberek vágyainkban igen gyakran utánozzuk a többieket, ez azonban 
szembeállíthat minket egymással – mindenekelőtt épp avval, akinek a vágyát 
utánozzuk.

Annak vágya, hogy egy másik személy legyünk, Girard kifejezésével élve me-
tafizikai vágy. A szerzés vágya a metafizikai vágyhoz vezet, a vágy eredeti tárgya 
pedig eme tágasabb vágy jelképévé válik: arra emlékeztet, hogy mintaképem és 
vetélytársam létére vágyom. A metafizikai vágy azonban nemcsak azt jelenti, 
hogy mintaképem vetélytársává leszek: egyúttal megszállottságot és csalódott-
ságot kelt bennem. A vágyamat közvetítő személy egyszersmind ugyanazon 
vágyam, a metafizikai vágy megvalósulásának fő akadályá válik – míg ő életben 
van, soha nem lehetek ő, nem vehetem át az ő helyét. A metafizikai vágy tehát 
igencsak romboló erővé válhat: az állandó irigység, csalódottság, neheztelés, 
bosszúvágy forrásává.

Az emberi közösségen belül a mimetikus vágy végül vetélkedéshez, összeüt-
közéshez, erőszakhoz vezet. A mimézis fokozatosan eltörli az emberek közötti 
különbségeket, akik egymáshoz hasonlóan ugyanarra vágynak. A vetélkedések 
által életre hívott konfliktusok végletes esetben mindenki háborúját eredmé-
nyezik – mindenki más ellen. Maga az emberi közösség s annak fönnmaradása 
kerül veszélybe. A feszültség egyre nő, a válság tetőfokán azonban bekövetkezik 
egy fordulat: mindenki erőszaka mindenki ellen átfordul mindenki erőszaká-
ba a közösség egyetlen tagja ellen. Hirtelen mindenki egyetlen egy személy 
ellen fordul, egyesített erővel kezdik üldözni a bűnbakot. Korábbi ellenségek 
barátokká lesznek, a szétszakított közösség egyesül az üldözésben. A bűnba-
kot végül elűzik vagy kivégzik.⁹ A szerző hangsúlyozza, hogy „kollektív vagy 
kollektív visszhangú üldözésről”, azaz közösségi, nem pedig egyszerűen egyéni 
erőszakról van szó.¹⁰

Lényeges pont, hogy a bűnbakképzés mechanizmusa nem tudatos. Ha a kö-
zösség tisztában volna az áldozat ártatlanságával, akkor az nem lehetne számára 
bűnbakká. Girard szerint a kereszténység előtt nem létezett az „ártatlan bűn-

⁷ TÓTH PÉTER: Ember, erőszak, i. m., 251. 
⁸ Például mester-tanítvány, közösen játszadozó kisgyerekek, ikrek.
⁹ Lásd részletesen: RENÉ GIRARD: A bűnbak, Gondolat, Budapest, 2014. Vö. Lev 16,8–10.
¹⁰ RENÉ GIRARD: A bűnbak, i. m., 25.



– 42 –

Bakos Gergely OSB

bak” fogalma. A közösség tagjainak muszáj az gondolniuk, hogy az áldozat 
szörnyeteg, létezése és tettei pedig a közösség fönnmaradását fenyegetik. Biz-
tosan megszegett valami komoly tiltást, ezért érdemel büntetést. Ily módon a 
közösség elhiteti magával, hogy az áldozat a tettes, a bűnös, a közösségi válság 
okozója. Ebből következik, hogy eltávolításával helyreáll a béke. Girard szerint 
a bűnbakképzés az emberi kultúra és civilizáció alapja. A természeti ember 
nem egy racionális döntés révén vált civilizálttá, hanem az ismertetett mecha-
nizmus hatékonyságának köszönhetően fejleszthette ki fő kulturális vonásait. 
Az áldozat legyilkolása békét hozott a közösségnek, ez pedig lehetővé tette a 
legalapvetőbb kulturális intézmények kifejlődését.

Szerzőnk szerint e kérdés hagyományos, túlzottan racionalista megközelí-
tése aligha tud elszámolni a vallásnak a társadalmat megalapozó szerepével. 
Girard bíráló éllel, szarkasztikus stílusban mutat rá az emberi kultúra kifejlő-
désére vonatkozó racionalista magyarázat gyenge pontjára: 

„A legelső embereket a kályhájuk mellett ülő kis Descartes-okként képzelik el, s 
azt állítják róluk, hogy már kezdetben elvont, elméleti síkon gondolták el azokat 
az intézményeket, amelyekkel körül kívánták venni magukat. […] nem lehetsé-
ges intézmény előzetes elgondolás nélkül […] az idea határozza meg a valóságos 
kultúrák létét.”¹¹ 

A mimetikus elmélet szerint tehát az emberi kultúra gyilkosságon alapul, az 
eredeti, megalapozó gyilkosság pedig a bűnbakképzésnek köszönhető. Mivel 
azonban a mimetikus vágyakozás állandóan jelen van az emberek között, idő-
vel újabb mimetikus válság jelentkezett. Az időleges megoldást ismét csak a(z 
újabb) bűnbakképzés szolgáltatta. E mechanizmus egyrészt sosem szüntette 
meg az újabb mimetikus válság lehetőségét, másrészt az éppen folyó válságra 
időleges megoldást hozott. Az emberi közösségek pontosan ezért – a társadal-
mi béke megőrzése érdekében – szükségszerűen folyamodnak újra meg újra 
a bűnbakképzéshez. A bűnbak legyilkolása vagy száműzése ugyanis valóban 

¹¹ RENÉ GIRARD: Látám a sátánt, mint villámlást lehullani az égből. A kereszténység kritikai 
apológiája, Atlantisz, Budapest, 2013, 111–112. Szerzőnk tehát egyetért Hobbes-zal 
abban, hogy az ember természeti állapota önmagában mindenki mindenki elleni háborúját 
jelentené, a társadalmi szerződés gondolatát azonban mint túlzottan racionalista megoldást 
utasítja vissza.



– 43 –

Utánzás, áldozat, hálaadás

békét teremt: csodálatos tapasztalatról, igazi megkönnyebbülésről, katarzisról 
van szó.¹² Nem csoda, hogy hamarosan vallásos jelentést nyer.

Girard a Durkheim elindította francia szociológiai hagyományt folytatva 
vallja, hogy a vallás lényegileg a társadalom együvé tartása, összetartó ereje. 
Amennyiben a bűnbak megölése békét hoz a közösségnek s helyreállítja an-
nak rendjét, az áldozat szentté, megszenteltté, sacrummá válik. A Girard által 
használt francia sacré a latin sacrumból ered, melynek jelentése egyszerre szent 
és átkozott.¹³ Szerzőnk szerint e kifejezésben az alapító gyilkosság kétarcúsága, 
annak borzalma és békét hozó jellege egyaránt megőrződött. Közismert, hogy 
Rudolf Ottó vallásfenomenológus a szent (das Heilige), illetve a numinózus 
élményében azonosította a vallások közös nevezőjét, melyet elbűvölően von-
zó, egyszersmind megrendítően félelmetes (mysterium fascinosum et tremen-
dum) valóságként lehet leírni. Tóth Péter az alapító gyilkosságból születő szent 
fogalmával kapcsolatban föl is hívja erre figyelmünket: 

„A pusztulás rémképe és a megújult élet, a felfordulás iszonyata és a helyreállt 
béke, a káoszból a kozmoszba való átmenet egy olyan felettes transzcendens 
erőről tanúskodik, amely egyszerre iszonytató, félelmetes, rettenetes, de ugyan-
akkor békét hozó, csodálatos és jóságos”.¹⁴ 

Tehát az ősi istenek ily módon tulajdonképpen nem egyebek, mint a szakrum 
fényében megszentelt áldozatok. A rítusok pedig a legkorábbi kulturális és val-
lási intézmények. A szertartás valójában nem más, mint az eredeti bűnbak 
meggyilkolásának rituális megismétlése, eljátszása. Az áldozat leölése az ere-
deti, békét hozó gyilkosság közösségi emlékezetét jelenti. Eredetileg az áldozat 
valószínűleg a közösség egyik tagja volt. Később az emberi áldozatot állatokkal 
helyettesítették. A bűnbakok fölismerését pedig avval lehetett megakadályoz-
ni, hogy a halálukhoz vezető eseményeket az őket üldözők torzított nézőpont-
jából beszélték el. Ily módon születtek a mítoszok. A mítosz ugyanis soha nem 

¹² A görög κάθαρσις szó vallásos értelemben vett megtisztulásra, (vérrel) megtisztító rítusra 
is utal.

¹³ Az istenség számára elkülönített a rómaiak számára nemcsak tiszteletreméltót, hanem 
egyúttal enyészetre, halálra szántat jelentett. A latin sanctusból eredő magyar szent szavunk 
ezt nem tudja visszaadni. A továbbiakban Girard sacré szavának fordításaként ezért a 
szakrumot használom.

¹⁴ TÓTH PÉTER: Ember, erőszak, i. m., 254.



– 44 –

Bakos Gergely OSB

engedi szóhoz jutni az áldozat nézőpontját.¹⁵ A mítoszok fejlődési folyamata 
a későbbiekben a bűnbakképző erőszakot egyre inkább elfedi¹⁶ annak érdeké-
ben, hogy megakadályozza az áldozatok iránti együttérzést. Ugyanez a bűn-
bakképző mechanizmus működése érhető tetten későbbi, nem kimondottan 
mitikus szövegekben is. Különösen a boszorkányperek és középkori zsidóüldö-
zések alatt igencsak sok krónika íródott a tömegek és boszorkányüldözők néző-
pontjából. E szövegek olyan válságról számolnak be, amely valamely kisebbség 
vagy egyetlen személy bűne miatt következett be. A krónikás az üldöző tömeg 
része, ezért az áldozatra vetíti a szokásos vádakat. Így igazolja a tömeg tetteit. 
A lincselésről szóló modern beszámolók ugyancsak kiváló példát szolgáltatnak 
az üldözés dinamikájára.

Létezik azonban egy kivételes, figyelemreméltó módon fölforgató szöveg-
csoport, amely a kultúra bűnbakképző alapjait rendíti meg: mégpedig a Biblia. 
Egyedisége a mimetikus elmélet szempontjából éppenséggel az áldozatok vé-
delmében rejlik. Szerzői olyasmit mutatnak meg, amit a korábbi mitologikus 
hagyomány nem értett: a bűnbakképzés folyamatának leleplezésével magát a 
folyamatot lehetetlenítik el.

Szerzőnk fölfogásában a Héber Biblia, a keresztények Ószövetsége azért kü-
lönösen fontos, mert elveti a rituális áldozatbemutatást, pontosabban foko-
zatosan szembefordul vele. A próféták az istenség új fogalmát hirdetik: Isten 
már nem leli kedvét a szertartásos erőszakban. Isten Ozeásnál így szól: „irgal-
masságot akarok, és nem áldozatot”.¹⁷ A Héber Biblia kétszeres értelemben 
feje tetejére állítja a kultúra erőszakos alapjait: egyrészt avval, hogy az alapító 
történeteket az áldozatok nézőpontjából¹⁸ mondja el; másrészt Istent olyan-
nak kezdi ábrázolni, mint aki nem leli kedvét az erőszakban. Evvel kezdődik 
el a szent erőszak, a szakrumon alapuló vallásosság fölbomlása, a szent és az 
erőszakos dimenziók egymástól történő elválasztása. A megkezdett folyamatot 
az Újszövetség teljesíti be: teljes mértékben elfogadja és igazolja az áldozatok 

¹⁵ Girard kedvenc példája Oidiposz története, lásd RENÉ GIRARD: A bűnbak, i. m., 45. skk.
¹⁶ Például már nem az áldozat vízbe fojtásáról vagy vízbefúlásáról hallunk, hanem arról, hogy 

ezentúl a tenger fenekén él.
¹⁷ Ozeás 6,6 (Ó- és Újszövetségi Szentírás a Neovulgáta alapján, Szent Jeromos Bibliatársulat, 

Budapest, 2004); vö. Mikeás 6,1–8; Zsolt 49 és 50; Mt 9,13. Vö. TÓTH PÉTER: Ember, 
erőszak, i. m., 258.: „A haragvó, véres, áldozatokat kívánó istenség képében az ember végső 
soron a saját kezelhetetlen erőszakigényével szembesül.”

¹⁸ Az áldozat, illetve az üldözött igaz nézőpontjának íve Ábel és Káin történetétől, József 
és Jób alakján át egészen Jeremiás prófétáig és az Izajásnál megjelenő titokzatos szenvedő 
szolgáig húzható meg. Ugyanerről tanúskodik számos zsoltár.



– 45 –

Utánzás, áldozat, hálaadás

nézőpontját, a szentet pedig megfelelő mértékben elválasztja az erőszaktól.¹⁹ 
Az evangélisták soha nem vetik alá magukat a bűnbakképző tömeg együttes 
nyomásának. Sorsának elbeszélése folyamán végig kitartanak Jézus ártatlansága 
mellett. Végül Jézust annak látjuk, ami valójában: ártatlan bűnbaknak, Isten 
Bárányának, akit a vágóhídra vittek, jóllehet vétek nem volt benne.²⁰ Kiegé-
szíti ezt Jézus erkölcsi üzenete: le kell mondanunk az erőszakos megfizetésről. 
Girard leszögezi, hogy az erőszakra az igazi megoldás az erőszakról való teljes 
lemondás, ez Jézus üzenetének lényege: „Az erőszakmentes társadalom eszmé-
nye egyértelműen Jézus prédikációjából eredeztethető, melyben Isten országá-
nak eljövetelét hirdeti.”²¹

III.

A mimetikus elmélettel, valamint Girard hitvédő keresztény elköteleződésével 
szemben számos bírálat fogalmazódott meg.²² Bírálói szerint szerzőnk a klasz-
szikus és mitikus szövegek összevetésekor a keresztény tanítást részesíti előny-
ben. Girard ugyanakkor gyakran nyilatkozott arról, hogy fiatalemberként 
nem volt hívő és gyakorló keresztény. Éppenséggel tudományos, antropológiai 
munkássága vitte őt közel a kereszténységhez.²³ Mindenesetre a mimetikus el-
mélet minden lehetséges teológiai alkalmazása előtt érdemes röviden fontolóra 
venni e bírálatokat.

a.) A Girard-ral szembeni első kifogás, hogy elméletével túl sokat akar. 
A mimetikus lélektan és antropológia kezdeti plauzibilis fölismerései nagy-
szabású elméleti rendszerré épülnek ki, amely az emberi természet minden 
vonására magyarázatot kíván nyújtani. Következésképpen megkérdőjelezték 

¹⁹ Az evangéliumi anyag alapos elemzését lásd például: RENÉ GIRARD: A bűnbak, i. m., 169–
346.

²⁰ Vö. Mt 26,59–60; 27,3–5.12–26; Mk 15,4–15; Lk 23,4.13–25; Jn 1,29.36; 18.22–23.29–
19,16; 1 Pét 1,19; 2,21–24; Jel 5,6.

²¹ RENÉ GIRARD: Látám a sátánt, i. m., 198; vö. Mt 5,9–12.38–48. Vö TÓTH PÉTER: Ember, 
erőszak, i. m., 260.: „Jézus […] olyan modellt ajánl, aki sohasem válhat vetélytárssá.” E 
követendő jézusi minta az önzetlenül szerető Isten.

²² A bírálatok ismertetésében ugyancsak követem Gabriel Andrade hivatkozott szócikkét – 
kiegészítve azt azok megválaszolásával.

²³ Posztmodern kritikusai azért is megvetik őt, mivel számukra általánosságban gyanús 
az objektív igazság fogalma. Egy ilyesfajta elméleti alapállással aligha lehet értelmesen 
vitatkozni.



– 46 –

Bakos Gergely OSB

módszerét: a mimetikus vágy elméletének elsődleges forrása ugyanis nem em-
pirikus kutatás, hanem irodalmi szövegek (regények, mítoszok, Biblia) értel-
mezése. Elméletének látszólagos egybeesése az idegtudomány fölfedezésével 
a tükörneuronokat illetően pedig mindössze szerencsés találgatás eredménye 
volna. Hasonló kifogás érheti a kultúra eredetével kapcsolatos megjegyzéseit: 
a bűnbakképzés meggyőzően hangzik, amennyiben könnyedén s bőven talá-
lunk rá példát az emberi kultúrában. Más dolog azonban azt állítani, hogy az 
emberi kultúra végső soron teljes egészében a bűnbakképzésen alapul, illetve 
hogy alapvető kulturális intézményeink (mítoszok, rítusok, vadászat, állatok 
háziasítása stb.) végső soron az eredeti gyilkosságon alapulnak. Összefoglalva 
azt mondhatjuk, hogy Girard munkásságával szemben lényegében ugyanaz a 
kifogás támasztható, mint a 19. századi embertudományok nagy elméleteivel 
(Hegel, Marx, Freud stb.) kapcsolatban: kedvenc témájára összpontosítva más 
lehetséges magyarázatok elkerülik figyelmét.

Eme bírálatra aránylag könnyen válaszolhatunk, hiszen például Hegel vagy 
Freud elméletének túlhajtásai, illetve az ezekből következő túlzó egyszerűsíté-
sek hibás voltának fölismerése nem jelenti azt, hogy e gondolkodók valóban 
helyes és alapvető fölismeréseit (például a szubjektum relacionális természe-
téről, a tudattalan vagy a trauma szerkezetéről) szintén teljességgel el kellene 
vetnünk. Láthattuk, hogy a mimézis kapcsán Girard kifejezetten állítja: ő el-
sősorban az utánzás negatív oldalával foglalkozik. Úgy tűnik tehát, tisztában 
van kiindulásának korlátozott voltával. Innen kiindulva jut el az erőszak té-
májához, avval pedig aligha vitatkozhatunk, hogy szerzőnk egyrészt lényeges, 
másrészt más elméletek által meg nem oldott kérdéshez jut el:

„Egyedül az Evangéliumok teszik problematikussá az emberi erőszak jelensé-
gét. Minden más, az embert tárgyául választó gondolatrendszerben az erőszak 
kérdése már azelőtt megoldódik, hogy egyáltalán megfogalmazódna. Vagy az 
isteneknek tulajdonítják, mint a mítoszok, vagy magának az embernek, mint 
a biológia; máskor csak néhány ember számlájára írják (akikből aztán kitűnő 
bűnbakok lesznek), mint az ideológiák; megint máskor túl véletlenszerűnek, 
előreláthatatlannak tartják ahhoz, hogy az emberi tudás számolhasson vele – 
ahogy azt a felvilágosodás jó öreg filozófiája teszi.”²⁴

²⁴ RENÉ GIRARD: Látám a sátánt, i. m., 221. Vö. TÓTH PÉTER: Ember, erőszak, i. m., 248.: 
„Girard szerint a tudomány feladata igenis az univerzális igazság keresése és a redukció révén 
a lehető legegyszerűbb és legátfogóbb magyarázatra kell törekedni”. Utóbbi követelményt 
hívjuk hagyományosan Occam borotvájának, vö. C.S. LEWIS: The Discarded Image. An 



– 47 –

Utánzás, áldozat, hálaadás

Girard módszertana kétségkívül nem nevezhető szigorú értelemben tapaszta-
latinak. Ugyanakkor beleásta magát a vallástudósok és etnológusok empirikus 
tanulmányaiba, ezek értelmezéseivel vitatkozik. Az irodalmi szövegek isme-
retelmélete összetett kérdés, a kérdés alapvetően mégis a következő: pusztán 
szórakozásnak, illetve egy szűk szakterület kiváltságának tartjuk-e a velük való 
foglalkozást, vagy pedig elhisszük, hogy a maguk módján a valóságról tanús-
kodnak. Lélektani és filozófiai alapon lehet értelmesen érvelni amellett, hogy 
egy-egy kitalált alak, elképzelt helyzet vagy történet valóságosabb lehet bármely 
tényleges tapasztalati példánál, amennyiben képes a valóság egy-egy lényeges 
szempontját vagy szempontok egész összefüggését olyan világosan (ideáltipi-
kusan) szemünk elé állítani, ahogyan az a mindennapi tapasztalatban a maga 
tisztaságában soha vagy csak ritkán jelenik meg.²⁵

Minden bizonnyal a mimetikus elméletet korrektívumként értjük helyesen: 
Girard emberségünket érintő olyan alapvető belátásokhoz jutott, amelyeket 
kár vagy egyenesen veszélyes volna figyelmen kívül hagynunk. Így például a 
rítusok változatosságát, sokféle fejlődését szerzőnk egy percig sem tagadja, 
ugyanakkor ragaszkodik az áldozati rítus alapvető szerepéhez.

b.) Az előző ellenvetéshez a tapasztalati megközelítéshez ragaszkodó filo-
zófusok szívesen hozzáfűzik: Girard tételei értelmesen nem igazolhatók. Az 
őskőkorban történtekről a dolgok természetéből adódóan igen kevés bizonyos 
tudható – eltekintve a paleontológia és régészet eredményeitől. Érdekes mó-
don azonban Girard szerint tételei bizonyos esetekben igazolódtak. Számos 
régészeti lelet utal rituális emberáldozatra.²⁶ Ráadásul sok rítus és mítosz való-
ban utalhat bűnbakképző erőszakra. Igaz, még több az olyan rítusok és míto-
szok száma, amikben erőszaknak nincsen közvetlen nyoma. Girard-t ez nem 
zavarja, mivel szerinte általános kulturális tendencia az eredeti erőszak nyoma-
inak eltörlése. Ha ez igaz, akkor viszont a tapasztalati megközelítés híve ellene 
vetheti, hogy a mimetikus elmélet nem falzifikálható popperi értelemben: azaz 

Introduction to Medieval and Renaissance Literature, University Press, Cambridge, 2018, 
14–16.

²⁵ Lényegében ezt az arisztotelészi eredetű érvet képviseli előadásaiban Jordan B. Peterson 
pszichológus. Vö. ARISZTOTELÉSZ: Poétika 1451 b „Ezért filozofikusabb és mélyebb a 
költészet a történetírásnál; mert a költészet inkább az általánosat, a történelem pedig az 
egyedi eseteket mondja el.” – http://mek.niif.hu/00300/00315/00315.htm#d809 [2020. 
10. 6.].

²⁶ Például a Stonhenge-ben talált emberi csontok kriminológiai vizsgálata erre enged 
következtetni.



– 48 –

Bakos Gergely OSB

úgy tűnik, lehetetlen Girard elméletét megcáfoló ellenpéldát találni.²⁷ Hiszen 
minden egyes erőszakos rítus vagy mítosz alátámasztja föltételezését. A nem 
erőszakos rítusok és mítoszok pedig szerinte ugyancsak mellette szólnak: hi-
szen a kultúra hajlamos eltörölni az erőszak nyomait. Girard-t tehát a Freud 
ellen is megfogalmazható popperi bírálat éri: a szexuális és nem szexuális ál-
mok egyaránt alátámasztják a pszichoanalízist, ezért azt lehetetlen cáfolni. Kö-
vetkezésképpen az elmélet tudománytalan, másképp szólva értelmetlen. Úgy 
tűnik, e popperi falzifikációs vizsgán mind a freudi pszichoanalízis, mind a 
mimetikus elmélet egyaránt elbukik.

Érdemes tudatosítanunk azonban, hogy Popper nyomán a tudomány szá-
mos föltételezése metafizikainak minősül, mivel közvetlenül nem cáfolható.²⁸ 
A popperi bírálatot továbbgondolva arra juthatunk, hogy Girard munkássá-
gában valóban nem olyan empirikus tudományos elméletről van szó, amely 
közvetlen megfigyelés vagy kísérlet útján cáfolható volna, hanem olyan részben 
hipotetikus, azaz metafizikai, tehát filozófiai antropológiai elméletről, amely 
emberi világunk sok különböző tényét és mozzanatát egyetlen erőteljes ma-
gyarázatban egyesíti.

Girard joggal hivatkozik arra is, hogy egy antropológiai elméletnek tör-
ténetinek kell lennie: azaz magyarázatot kell adnia az emberi társadalom és 
intézményei, köztük a vallás kialakulásának folyamatára. Mivel ezen antropo-
lógiai vonatkozások előtörténete közvetlenül nem elérhető számunkra, ezért 
rekonstrukciója során szükségszerű föltevésekbe bocsátkozni. Girard alapvető 
magyarázó föltevéséit – a mimetikus vetélkedést, illetve az áldozatképzést, va-
lamint az erőszak nyomainak utólagos eltüntetését – a jelen és a történetileg 
elérhető tapasztalat pedig elégségesen igazolja. Ezeket antropológiai állandók-
ként a történelem előtti múltba vetíteni semmivel sem ésszerűtlenebb eljárás, 
mint például az alapvető természeti törvények időtől való függetlenségébe ve-

²⁷ Karl Popper bécsi tudományfilozófus szerint tudományos elméletek soha nem igazolhatók 
egyszer s mindenkorra, ellenben jellegzetes módon falzifikálhatók: azaz elvileg lehetséges 
olyan ellenpéldát, mérési adatot találni, amely az elmélettel nem egyeztethető össze. Például 
a „Minden holló fekete” mondat a popperi értelemben tudományos: soha nem igazolható 
teljesen, viszont elvileg bármikor bukkanhatunk egy nem fekete hollóra… Az olyan tétel 
vagy elmélet, amelyre nem gondolató el ellenpélda, nem tekinthető tudományosnak.

²⁸ Nyilvánvalóan ilyen az univerzum térbeli és az időbeli homogenitásának tétele. Az anyag- 
és energiamegmaradás törvénye pedig csakis zárt rendszerben érvényesül, ugyanakkor 
tökéletesen zárt rendszer aligha létezik, az egész univerzumra pedig nincsen teljes rálátásunk. 
Nyilvánvalóan ésszerűtlen volna e fölsorolt alapvető természeti törvények bármelyikét 
tudománytalanként elvetünk.



– 49 –

Utánzás, áldozat, hálaadás

tett meggyőződés.²⁹ A mimetikus elmélet olyan hermeneutikai eszköz, egyút-
tal olyan hipotézis, amely bizonyos jelenségekkel kapcsolatban (természetesen 
nem szigorúan mennyiségi értelemben) képessé tesz bennünket előrejelzések-
re.³⁰ Ilyen értelemben igenis tudományosnak bizonyul.

c.) Bírálói szerint Girard keresztény hitvédelme nem egyformán bánik a 
mítoszokkal és a Bibliával. Szerzőnk részletes elemzésekbe bocsátkozik annak 
érdekében, hogy olyan mitológiai anyag és olyasfajta rítusok erőszakosságát 
mutassa föl, amelyeknek erőszakos jellege egyáltalán nem magától értetődő. 
Girard minden mítoszt saját mimetikus hermeneutikájának lencséjén keresztül 
szemlél: olyasmit vetít ki a mítoszokba, aminek nyoma sincs bennük. Hason-
lóképpen ellene vethető, hogy a Bibliát, különösen az Újszövetséget értelmezve 
Girard túlzott jóindulattal jár el. Jó néhány világi történész egyetértene abban, 
hogy az evangéliumok legalábbis utalnak a zsidók üldözésére (így például eltú-
lozzák a zsidók felelősségét Jézus halálra ítélésében). A történeti Jézus apoka-
liptikus igehirdetése pedig nemcsak az eljövendő emberi erőszakra vonatkozó 
figyelmeztetés, hanem a küszöbön álló isteni harag meghirdetése.

A mítoszok és a Biblia összevetése kapcsán Girard maga utal arra a körül-
ményre, hogy kultúránk általánosságban a mitológia oldalát részesíti előnyben:

 „A reneszánsz kezdete óta a pogányság a makulátlan áttetszőség, a pirospozsgás 
egészség színeiben jelenik meg értelmiségijeink szemében, s ezt a meggyőződé-
süket semmi sem tudja megingatni. A pogányság mindig előnyösen kerül ki az 
»egészségtelen« judaizmussal és kereszténységgel való összehasonlításokból.”³¹

Ugyancsak ő írja a következőt:

„A mítoszkutatókat nem feladatuk belső nehézsége akadályozza meg az igazság 
felismerésében, hanem a klasszikus antikvitás túlzott tisztelete, amely évszáza-
dokra tekint vissza, és újabban már az archaikus világ egészére kiterjed. A nyu-
gat-, és főleg a keresztényellenes ideológia akadályozza meg a mitikus formák 
demisztifikálását”³² 

²⁹ Vö. előző lábjegyzetünket.
³⁰ Lásd például nyitó kérdésünket, melyre minden anya tudja a választ: Ha száz darab 

ugyanolyan játékot és ötven ugyanolyan korú kisgyereket bezárunk egy szobába, mi fog 
történni néhány percen belül?

³¹ RENÉ GIRARD: Látám a sátánt, i. m., 215.
³² Uo. 96.



– 50 –

Bakos Gergely OSB

Kedvenc példája, Oidipusz története kapcsán pedig szerzőnk meggyőzően 
érvel amellett, hogy ha nem görög mítoszról, hanem falusi népi történetről 
volna szó, akkor bárki könnyedén fölismerné benne az üldözési mozzanato-
kat.³³ Girard tehát egész munkásságával szembemegy az uralkodó értelmezési 
iránnyal megkérdőjelezve annak alapját. Polemikus munkássága ezért minden 
bizonnyal korrekciónak tekinthető.

d.) Még akkor is, ha elfogadjuk Girard tételét a kereszténység egyedi voltá-
ról, ez szigorú értelemben nem föltétlenül bizonyítja a keresztény vallás isteni 
eredetét. A kereszténység esetleg történeti és társadalmi körülmények egyedi 
összjátékának következménye: ennek köszönhető, hogy a bibliai szerzők az ál-
dozatok oldalára állnak.³⁴ Ama körülmény, hogy jelenleg nem tudunk egy 
jelenségre magyarázatot adni, nem bizonyítja annak természetfölötti eredetét. 
Vajon Girard az argumentum ad ignorantiam érvelési hibát követi el?³⁵

Természetesen semmifajta apológiától sem várhatunk teljes, merőben logikai-
lag vagy természettudományos értelemben vett kényszerítő erejű bizonyosságot. 
Ilyen értelemben a kereszténység isteni eredete nem bizonyítható, legföljebb 
valószínűsíthető.³⁶ Ugyanakkor kérdéses, vajon a szóban forgó bírálat megfo-
galmazói fölismerik-e: az emberi jóindulattal és értelemmel meg nem állítható 
csoportos erőszak leleplezése egzisztenciális értelemben egyedülálló. A valódi 
kényelmetlenség és a tudományos tárgyilagosság elégtelen volta abból a körül-
ményből adódik, hogy nem rajtunk kívül álló, biztonságos távolból vizsgálható 
jelenség semleges értelmezéséről van szó, hanem olyan ügyről, amelynek része-
sei vagyunk. Sőt, a mimetikus válság során könnyedén cinkossá válhatunk:

³³ RENÉ GIRARD: A bűnbak, i. m., 43–80. Az 53. oldalon a görög mítosz tanulságos átiratát 
olvashatjuk.

³⁴ Max Weber szerint a Biblia szerzői azért rokonszenveznek az áldozatokkal, mivel ők 
maguk a Közel-Kelet nagy birodalmainak alattvalóiként ugyancsak áldozatok voltak. 
A nagy német szociológus ebben nyilvánvalóan Nietzsche helytálló fölismerését követi. 
Végigtekintve azonban a világtörténelem elnyomóin, valamint az elnyomottak tömegein, 
antropológiailag és etikai szempontból figyelemreméltó, hogy egyetlen más csoport sem 
hozott létre a Bibliához mérhető vallási irodalmat. Az elnyomott helyzetet rengetegen 
ismerték, mégsem álltak ki az áldozatok mellett. Az elnyomás puszta ténye már csak azért 
sem lehet magyarázat, hiszen az ilyesfajta irodalom létrejöttét tevőlegesen akadályozhatja: 
Antiochusz Epifanész például betiltotta a Tóra tanulmányozását, elégettette a kéziratokat 
(1 Makkabeusok 1,49.56–58), Akiva ben Józef rabbi pedig azért lett vértanú, mert nem 
engedelmeskedett a tóraellenes római rendelkezésnek.

³⁵ Lényegében tehát a „hézagpótló Istenre” hivatkozásról volna szó.
³⁶ E valószínűség elfogadása után hozhatunk egzisztenciális, hitbeli döntést, amelynek 

következményeképpen meggyőződésünk bizonyossága idővel elmélyülhet.



– 51 –

Utánzás, áldozat, hálaadás

„Az igazság rendkívül ritka ezen a földön. Talán jobb is volna, ha egyáltalán nem 
volna jelen. Ugyanis a mimetikus indulatfellángolások meghatározásuknál fog-
va egyöntetűek: mihelyt bekövetkeznek, minden jelenlévőt magukkal ragadnak. 
Ilyenkor a közösség összes tagja megingathatatlan meggyőződésű hamis tanúvá 
válik, mert képtelenek meglátni az igazságot.”³⁷

Szerzőnk tehát nem egyszerűen episztemológiai értelemben vett nem nem tu-
dásra (ignorantia), hanem egzisztenciális értelemben vett képtelenségre (impo-
tentia) mutat rá.³⁸ Antropológusként az ember természetét vizsgálva érkezik el 
ugyanezen természet határaihoz.

e.) Tudományos hajlamú filozófusok fölróhatják még Girard-nak, hogy 
belátásait túlzottan homályos és túlzottan vallásos nyelven fogalmazza meg. 
Talán valóban tanulhatunk valamit a Bibliából a bűnbakképzés természetéről, 
azonban e folyamatot „Sátán”-nak, avagy a vetélkedésre irányuló emberi haj-
lamot „bűn”-nek nevezni sok zavar forrása lehet. A legtöbb olvasó a „Sátán” 
szóval találkozva a népmesék és a népi vallásos képzelet patás-szarvas ördögé-
re gondolhat, nem pedig egy elvont – ugyanakkor nagyon is kézzelfogható 
módon működő – lélektani mechanizmusra, amely bűnbakképző erőszakot 
termel. Még ha e kifejezéseket Girard átvitt értelemben használja is, könnyen 
félreérthetők, ezért esetleg föl kell adni vagy másokra kell cserélni őket.

Ezen ellenvetés azért érdekes, mert úgy tűnik, egyszerre becsüli le a szerzőt 
és olvasóit. Girard valóban hagyományos vallási, bibliai fogalmaknak (bűnbak, 
Sátán, bűn, fejedelmek és hatalmasságok, Paraklétosz) ad mimetikus értelme-
zést. Következetessége, amellyel meg kíván maradni az antropológiai síkon, 
dicséretes. Ugyanakkor fölismeri: antropológiai értelmezése nem várt módon 
utat nyit a teológia irányába.

IV.

Amennyiben az evangéliumok az emberi természetről tanúskodnak, közvetett 
módon Istenből is föltárnak valamit. Ily módon lehetségessé válik hagyomá-
nyos keresztény tanítások újfajta értelmezése.³⁹ Írásom utolsó részében ezért 

³⁷ RENÉ GIRARD: Látám a sátánt, i. m., 225.
³⁸ Vö. uo. 227.: „a földön nem létezik ilyen erő”.
³⁹ A továbbiakhoz vö. MICHAEL HARDIN: Mimetic Theory and Biblical Interpretation. 

Reclaiming the Good News of the Gospel, Cascade Books, Eugene Oregon, 2017, valamint 



– 52 –

Bakos Gergely OSB

a mimetikus elmélet néhány teológiai következményének fölvázolása után az 
eucharisztia mimetikus értelmezése kapcsán fogalmazok meg megfigyeléseket. 
Végül egy újszövetségi példán annak megmutatására vállalkozom, hogy Girard 
belátásai milyen új fényt vethetnek magának a Szentírásnak az olvasására.

A mimetikus elmélet ráirányítja figyelmünket arra az alapvető igazságra, 
hogy az igaz Istentől távol áll az erőszak, míg az erőszakot szankcionáló istenek 
hamis istenek, bálványok. Az emberi erőszak működésmódját föltárva, a Biblia 
megmutatja azt is, hogy ez az erőszak nem Istenről származik. Isten az áldoza-
tok pártján áll, és nem akar közösséget az üldözőkkel.

Isten azért ölt testet Jézusban, hogy ő maga legyen áldozattá.⁴⁰ A bűnbak-
képzés ellehetetlenítésének eszköze nemcsak a történések elmondása az áldo-
zatok nézőpontjából, hanem annak hirdetése, hogy a megtestesült Isten maga 
az áldozat.

Hagyományosan a kereszténység azt tanítja, hogy Krisztus meghalt a bűne-
inkért. Girard ezt úgy érti, hogy Jézus az által váltott meg minket, hogy áldozat 
lett értünk, s evvel egyszer s mindenkorra fölborította a bűnbakképzést. Jézus 
üdvözítő művének köszönhetően képesek lettünk fölismerni a bűnbakképzést, 
megérteni az áldozatok ártatlanságát, ezúton pedig páratlan lehetőségünk ada-
tik arra, hogy tartós közösségi békére jussunk.

Amennyiben a kereszténység központi rítusát, az Eucharisztiát a mimetikus 
elmélet szempontjából kívánjuk értelmezni, mindenekelőtt egy negatív meg-
állapítást tehetünk: nem hagyományos értelemben vett áldozati rítusról van 
szó. Ugyanis nem véres áldozat, sőt végső soron nem az ember adja Istennek, 
hanem Krisztus személyes áldozatán alapul. A rítus maga nem a bűnbakkép-
zésen alapszik, sőt leleplezi azt. Az Eucharisztia nem erőszak segítségével vezeti 
le a résztvevők feszültségeit s agresszióját. Hiszen sem maga a szertartás, sem 
a Krisztus életét fölidéző szövegek nem titkolják, sőt egyenesen hirdetik az 
áldozat ártatlanságát. Az üldözők igazolásáról sincs szó, sőt maguk a tanítvá-
nyok – különösen Péter – magatartása is lelepleződik. Később pedig ők maguk 
készek életüket adni Krisztusért. Ez utóbbi szempontban már az egyházatyák 
komoly érvet láttak a kereszténység hitelessége mellett. Pozitív értelemben pe-
dig az Eucharisztiában Krisztus személyes áldozatának gyümölcsét adjuk vissza 
Istennek. A szentmise az ártatlan Bárányt állítja figyelmünk középpontjába. 
Megszólítja együttérzésünket. Bűnbánatot és megtérést vár tőlünk. Megtérésre 

GABRIEL ANDRADE: René Girard, i. m.
⁴⁰ Vö. 1 Pét 1,18–19.



– 53 –

Utánzás, áldozat, hálaadás

hív: saját erőszakosságunk beismerésére, valamint Isten akaratának, azaz Krisz-
tus önzetlen vágyának követésére.⁴¹

Aligha tévedés azt gondolnunk, hogy az emberi erőszak kérdésével a keresz-
tény teológusnak szembe kell néznie. Jól teszi, ha e szembesüléshez figyel Szent 
Pál apostolnak egykor a római keresztényekhez intézett követező szavaira: 

„Isten irgalmára kérlek titetek, testvérek, ajánljátok testeteket élő, szent és ked-
ves áldozatul Istennek. Ez a hozzátok illő istentisztelet. Ne igazodjatok a világ-
hoz, hanem alakuljatok át értelmetek megújulásával, hogy megítélhessétek, mi 
az Isten akarata, mi a jó, neki tetsző és tökéletes!”⁴²

Amint arról saját szövegei is tanúskodnak, e szavait az apostol egy olyan világ-
ban írta le, ahol a hívő – akár pogány, akár zsidó környezetben – lépten-nyo-
mon találkozhatott áldozati rítusokkal, véresáldozatokkal mint a vallásosság 
kitüntetett és jellemző megnyilvánulásaival.⁴³ E körülmény hátterében mérhe-
tő föl Pál szavainak igazi hordereje, hiszen nem értékes adományok, levágott 
állatok vagy termények fölajánlására buzdít, hanem arra, hogy a hívők saját 
teste legyen áldozattá. Nem helyettesítő áldozatról, hanem az emberi személy 
Istennek adásáról van szó. E szentnek és kedvesnek nevezett áldozatot azonban 
nem a fölbőszült tömeg vagy a mimetikus feszültség immár rituálisan szak-
rummá vált intézményei közvetítik. A személyes istenkapcsolat maga válik 
istentiszteletté. Az ember saját maga, önként adja magát Istennek. Az első ke-
resztények minden bizonnyal tisztában voltak ezen áldozati, rituális nyelve-
zet, azaz a szakrum nyelvének próbára tévő időszerűségével. Krisztusért akár 
meghurcolás, üldözés vagy vértanúság juthatott osztályrészükül. Az apostol 
levelének fölidézett helyén a világ, az áldozat, a szakrum nyelvén szólít föl a 
világi gondolkodás meghaladására, a megtérés jelentette gyökeres átalakulásra. 
Másképpen fogalmazva Isten akaratának, Krisztus önzetlen vágyának követé-
sére. Ezen evangéliumi eredetű meghívás nem mimetikus vetélkedésre, nem 
is bűnbakképzésre szól, viszont megnyit Isten igazi békéjére. Girard érdemét 
abban látom, hogy mindennek mélyebb megértésére vezethet el bennünket.

⁴¹ Vö. a Római Misekönyv III. eucharisztikus imájának szövegét Krisztusról: „Ő tegyen 
minket neked szentelt örök áldozattá”.

⁴² Róm 12,1–2. (Újszövetség. Pannonhalmi Főapátság, 2015.) Az 1. versben szereplő θυσία 
(égő) áldozatot, áldozati rítust jelent. Vö. előző jegyzetünket.

⁴³ Vö. ApCsel 14,8–18; 15,19–20; 17,22–23; 1Kor 8,1–13.



– 54 –

 Sapientiana 13 (2020/2) 54–72.

Mi ma az ifjúság?
A 2018-as püspöki szinódus ifjúságfogalma  
a társadalomtudományok tükrében

KISNÉMET FÜLÖP OSB

Abstract
This article aims to explore the concept of youth and the current characterisa-
tion of the age group 16 to 29 years on the basis of the 2018 Synod on Young 
People and Pope Francis’s post-synodal Apostolic Exhortation Christus Vivit. 
After examining the life-situation of young people, it brings into dialogue cur-
rent results of the social sciences and Church understanding and aims to give 
a clearer and more elaborate picture of the young generation of our time as an 
indispensable aid in the process of pastoral planning. The conceptual frame-
work of our analysis is given by the sociological idea of new silent generation 
and the psychological notion of emerging adulthood applied to the actual 
situation of Hungarian youth.

Keywords: youth, synod, Christus vivit, new silent generation, emerging adulthood.
Kulcsszavak: ifjúság, szinódus, Christus vivit, új csendes generáció, készülődő 
felnőttség.

Egy Ferenc pápával készült interjúkötetben arról olvashatunk, hogy Róma 
püspöke szerint, ha az ifjúság fogalmát használjuk, akkor öntudatlanul is az 
ifjúság „mítoszaira” gondolunk, éppen ezért ő sokkal inkább szeret konkrét 
élethelyzetekben élő fiatalokról beszélni az ifjúság „kasztosított” kategóriája he-
lyett.¹ A 2018-as XV. Rendes Püspöki Szinódus záródokumentuma is megje-
gyezte, hogy a fiatalok „sokfélék”, sőt egyes országokon belül is „fiatalságokról” 

KISNÉMET FÜLÖP bencés egyszerű fogadalmas szerzetes Pannonhalmán, szociológus, a Sapien-
tia Szerzetesi Hittudományi Főiskola teológia szakos hallgatója; fulop@osb.hu

¹ A tanulmány megírásához nyújtott segítségéért köszönettel tartozom Elekes Szendének, 
aki témafelvetésemtől kezdve inspirálta és támogatta munkámat. Hálás vagyok továbbá 



– 55 –

Mi ma az ifjúság?

érdemes beszélni, amikor a 16–29 éves korosztályt próbáljuk megragadni.² 
Fontos tehát a fiatalok helyzetének kontextuális vizsgálata, ám egy szinódus 
utáni apostoli buzdítás nem térhet ki a különböző szituációk precíz felvázo-
lására, ahogyan arra a pápa is utalt a Christus vivit kezdetű dokumentumban. 
Helyette a fiatalok néhány „jellemvonását” fogalmazta meg,³ amelyek irány-
mutatásul szolgálnak a pasztoráció és a kísérés konkrét lehetőségeinek megfo-
galmazásához.

Tanulmányomban arra vállalkozom, hogy a Ferenc pápa által megfogalma-
zott fiatalokról – és nem csak a vallásos fiatalokról – szóló jellemvonásokat 
párbeszédbe hozzam a hazai recens társadalomtudományi diskurzus főbb meg-
állapításaival, számba véve a szociológia és a pszichológia vonatkozó kutatási 
eredményeit. Elsősorban nem az egyes ifjúsági élethelyzeteket és életfeladato-
kat tekintem át a buzdítás tükrében (pl. családalapítás, munkavállalás), hanem 
a pápa fiatalokról alkotott/álmodott képét vetem össze mindazokkal a konk-
rét kutatási eredményeken alapuló elméletekkel és kategóriákkal, amelyek a 
magyar fiatalok helyzetét napjainkban próbálják megragadni. A választott két 
fő elemzési keretet az új csendes generáció szociológiai, illetve a készülődő 
felnőttség pszichológiai fogalmában határozom meg. Ezen elméletek ismer-
tetése, valamint az összehasonlító vizsgálat elvégzése előtt összefoglalom azt 
a több éves folyamatot, amely a 2018-as szinódushoz és a 2019 márciusában 
kiadott apostoli buzdításhoz vezetett.⁴ A magyar fiatalok életének ábrázolásá-
hoz – mintegy függelékként – a vallásosságra vonatkozó eredményeket vetem 
össze Ferenc pápa megállapításaival. Munkám annak hangsúlyozásához kíván 
adalékul szolgálni, hogy „[…] a folyamatosan változó társadalmi összefüggések 

Biriszló Lőrincnek és Urbán Dávidnak, akik értékes megjegyzéseikkel segítették írásom 
végső formába öntését.

  ANTONIO SPADARO: Giovani che „volano con i piedi”. Analisi dell’Esortazione apostolica 
„Christus vivit” di papa Francesco, La Civiltà Cattolica 171 (2019/7) 3–17. A gondolatot 
a pápa megismétli a Christus vivit kezdetű apostoli buzdításában.

² A fiatalok, a hit és a hivatásválasztás. A XV. Rendes Püspöki szinódus (2018. október 3–27.) 
záródokumentuma, Szent István Társulat, Budapest, 2019, 10 (a továbbiakban: ZD).

³ FERENC PÁPA: Christus vivit kezdetű szinódus utáni apostoli buzdítása a fiatalokhoz és Isten 
egész népéhez, Szent István Társulat, 2019, 70 (a továbbiakban: CV).

⁴ Ezt nem pusztán azért tartom fontosnak, mert az ifjúságról való egyházi gondolkodás 
napjainkban éppen a szinódusi folyamat változásainak fényében alakul át – ahogyan erre 
az általam feldolgozott reflexiók is utalnak –, hanem mert úgy tűnik, ezzel a magyar nyelvű 
teológiai recepció mindeddig még adós maradt.



– 56 –

Kisnémet Fülöp OSB

és új kihívások a helyzet állandó elemzését kívánják meg és a pasztorációs kri-
tériumok, célok újragondolását teszik szükségessé.”⁵

. A SZINÓDUSI FOLYAMAT

A 2018 októberére időzített rendes püspöki szinódus témáját Ferenc pápa 
2016 októberében jelentette be, így két év állt rendelkezésre, hogy a fiata-
lokról, a hitről és a hivatásválasztásról szóló tanácskozást előkészítsék. 2017. 
január 13-án a Szentszék publikálta a szinódust előkészítő dokumentumot, 
amelyben elsősorban a helyi egyházakat hívták meg arra, hogy információ-
kat osszanak meg a szinódusi titkársággal országuk fiataljainak helyzetéről. 
Ugyanezen a napon Ferenc pápa fiataloknak címzett levelében meghívta őket 
a szinódust előkészítő folyamatban való részvételre, hangsúlyozva, hogy egy 
jobb világ épülhet a fiatalok erőfeszítésein, változást kívánó magatartásán és 
nagylelkűségén keresztül.⁶

1.1. A fiatalok élete mint „teológiai hely”

Az előkészítő dokumentumot elemezve José Luis Moral szalézi pasztorálteoló-
gus felhívta a figyelmet arra, hogy az ifjúságot körülvevő világ leírásakor nem 
szabad a veszteségek korszakaként kategorizálni korunk negatív tendenciáit. 
Ehhez társul az a szemlélet, hogy a mai fiatalokat hátrányos helyzetben látjuk, 
vagy egy veszélyeztetett társadalmi csoport tagjaiként definiáljuk. Szükséges 
a mai társadalmak és bennük a fiatalok helyzetének számba vétele, de ezt ne 
a múlt konjunkturálisnak ítélt szakaszaiból vezessük le, hanem korunk sa-
játos diverzitása és pluralitása mentén vizsgáljuk. E módszerrel a fiatalokra 
többé már nem statikus kategóriaként tekintünk, hanem a fiatalok életével 
találkozva fellelhetjük az egyén „új arcát”, amelyet napjainkban az autonómia, 
a szabadság, az egyenlőség, a kritikusság, az ellentmondások felfedezésének 
magatartása és az intézményekkel szembeni bizalmatlanság jelöl.⁷ Szükséges 

⁵ GENG NOÉMI: Megnyitni a fiatalság kapuit, Studia Theologica Transsylvaniensia 22 (2019/2) 
141–159, 158.

⁶ SEBASTIAN KIESSIG: Synod of Bishops on Young People: From Preparatory Document to 
Apostolic Exhortation Christus Vivit, Bogoslovska smotra 89 (2019/5) 1065–1081, 1066.

⁷ JOSÉ LUIS MORAL: Sinodo sui giovani senza pastorale giovanile? Esercizio di «sospetto 
critico» a partire dal «documento preparatorio», Catechetica ed Educazione 3 (2018/1) 
133–151, 136–137.



– 57 –

Mi ma az ifjúság?

tehát az új generáció meghallgatása, amely az első feltétele a fiatalság megérté-
sének: mellettük állva, együttérzéssel szemlélve őket tud az egyház segítségükre 
lenni. Többé már nem a fiatalokról, hanem a fiatalokkal együtt készülnek el a 
pasztorális tervek, amelyhez szükséges kritérium az identitásukkal való konf-
rontáció és a sajátos nézőpontjukból eredő vizsgálat.⁸

Az előkészítő dokumentum tehát azt tűzte ki célul, hogy a helyi egyháza-
kat bátorítsa a fiatalok megkérdezésére saját életükről, társadalmi és egyházi 
közösségeikhez fűződő kapcsolataikról. Ez egyrészt annak felismeréséből fa-
kadt, hogy a fiatalok készséget mutatnak olyan folyamatokban való részvétel-
re, amelyben saját identitásuk formálódását ismerhetik fel. Mindezt ráadásul 
olyan környezetben tehetik meg, ahol ellenérzéseik kifejezésére is tér nyílhat.⁹ 
Másrészt egy sajátos metódus alkalmazására nyílt alkalom, amelynek kidolgo-
zása Joseph Cardijn belga bíboros tevékenységéhez kötődik, és amely a II. Va-
tikáni Zsinat óta megfigyelhető az egyházi döntéshozatalban: a seeing, judging, 
acting triásza. Ennek lényege, hogy először megtapasztaljuk, megfigyeljük és 
összegyűjtjük az adott szituációra vonatkozó „adatokat” (seeing), amelyeket 
társadalmi analízisre és teológiai reflexióra bocsátunk (judging), végül pedig a 
konkrét cselekvések irányát és formáit határozzuk meg (acting).¹⁰

A fiataloknak a szinódusi folyamatba való bevonása az előkészítő szakaszban 
lett a leginkább kiterjesztve azzal, hogy lehetőségük nyílt egy online kérdőív 
kitöltésére. Világszerte 220000 fiatal válaszai érkeztek be, több mint fele Euró-
pából és a 16–19 éves korosztály köréből. A vallási és egyházi kötődés tekinte-
tében fontos szempont volt, hogy a kitöltők háromnegyedét kitevő egyházias 
és vallásos fiatalok mellett szűk ötödük nem rendelkezett egyházi kapcsolat-
tal, így a vallási közösségen kívüliek hangja is megjelent az eredményekben.¹¹ 
2017 novembere és 2018 januárja között a magyar fiatalok is kitölthették a 
kérdőívet, amelyre 3337 válasz érkezett be, amelyek négyötöde tartozott a 
15–29 éves korosztályhoz.¹² A további kapcsolódás lehetőségei közé tartozott 
a 2018 márciusában Rómában rendezett előszinódusi találkozó, amelyen 350 

⁸ Moral gondolatait idézi: RUŽICA RAZUM – BLAŽENKA VALENTINA MANDARI: Young 
People, Faith, Spirituality, Ecclesiality, Bogoslovska smotra 89 (2019/5) 1083–1108, 1088–
1089.

⁹ AMABILIS JURI: Jugendliche und geistliche Begleitung: die Gestalt des Begleiters, 
Bogoslovska smotra 89 (2019/5) 1129–1147, 1133.

¹⁰ SEBASTIAN KIESSIG: Synod of Bishops on Young People, i. m., 1067–1069.
¹¹ SEBASTIAN KIESSIG: Synod of Bishops on Young People, i. m., 1070.
¹² ROSTA GERGELY – GÁBOR MIKLÓS: Fiatalok és egyházkép, Vigilia 84 (2019/4) 257–264, 

258–259.



– 58 –

Kisnémet Fülöp OSB

jelenlévő, és 15000 online csatlakozó fiatal vett részt: a plenáris ülések mellett 
22 szekcióban és nyelvi csoportokban folyhatott a dialógus az ifjúság helyze-
téről. Mindezek fényében publikálták 2018. június 19-én a szinódus munka-
dokumentumát (Instrumentum laboris), amelyet az év májusában fogadott el a 
szinódusi titkárság.¹³

1.2. A püspöki szinódus és az apostoli buzdítás

A 2018 októberében megtartott püspöki szinóduson 267 szavazó püspök vett 
részt, és a megfigyelők között 36 fiatal volt a tanácskozások részese. A záródo-
kumentum 167 pontja mind megkapta a szükséges többséget, néhány pontot 
érintően azonban lényegesebb volt a véleménykülönbség: ezek témái jellemző-
en a szinódusi folyamatra és a szexualitással összefüggő kérdésekre reflektáltak. 
A mai fiatalok helyzetének vizsgálatakor a migráció és a digitális kultúra témái 
kaptak hangsúlyt a szinóduson, kiegészülve az egyházi személyek által elkö-
vetett visszaélések fájdalmas valóságával. A pasztorális kérdések közül pedig a 
hivatáshoz kapcsolódó megkülönböztetés és a megkülönböztetés kísérésének 
kérdései kerültek előtérbe. A hivatás tágas fogalma és legalább három dimen-
ziója került megfogalmazásra: Isten hangjának személyes elfogadása, meghívás 
az egyházi életben való részvételre, valamint az élethivatás megkülönbözteté-
se.¹⁴ A szinódusi hangulatot Oswald Gracias mumbai érsek úgy fogalmazta 
meg, hogy „a fiatalok valóban úgy vettek részt a folyamatokban, ahogyan fia-
talokhoz illik”: „[…] kiabáltak, örültek, érezhető volt a jelenlétük. Nem voltak 
gátlásaik, amikor arról beszéltek, ami fontos nekik. Folyamatosan azt kérték 
tőlü[n]k, hogy hallgassuk meg őket, vegyük komolyan őket, és szegődjünk 
társul melléjük.”¹⁵

A szinódus és a szinódusi folyamat értékelésekor többen is megállapították, 
hogy úgy tekintenek arra, mint a szinodális út egy lehetséges megvalósulási 
formájára az egyházban, amelynek kívánalma már a II. Vatikáni Zsinaton is 
megfogalmazódott. Nem mellékes hatás ebben a kérdésben Ferenc pápa ta-
pasztalata, amelyet a latin-amerikai püspöki karok kontinentális szinódusa-
in szerzett. Az ifjúsági szinóduson és az azt előkészítő időszakban alkalmazott 
módszerek – a helyi egyházakban zajló utófolyamatokkal együtt – a szinodali-
tás modelljévé, valamint az egyházi élet minden szintjén gyakorolt mintájává 

¹³ SEBASTIAN KIESSIG: Synod of Bishops on Young People, i. m., 1070–1071.
¹⁴ SEBASTIAN KIESSIG: Synod of Bishops on Young People, i. m., 1074–1077.
¹⁵ GERARD O’CONNELL: Az ifjúsági szinódus fejleményei, Vigilia 84 (2019/4) 304–305, 305.



– 59 –

Mi ma az ifjúság?

válhatnak.¹⁶ Kießig szerint az ifjúsági szinódus lépései mintegy „kanonizálva” 
lettek a 2018. szeptember 15-én kiadott Episcopalis communio kezdetű apos-
toli konstitúcióval, amely a püspöki szinódus intézményének adott megújított 
strukturális keretet.¹⁷

A szinódus záródokumentumára alapozott Christus vivit kezdetű apostoli 
buzdítást 2019. március 25-én Loretóban írta alá Ferenc pápa. Róma püspö-
kének fiatalokhoz intézett beszédeit és a dokumentumot vizsgálva – Geng No-
émi következtetése szerint – azok továbbviszik a zsinati tanítást, különösen is 
a Gaudium et spes kezdetű lelkipásztori konstitúciót; ugyanakkor az idők jeleit 
fürkészve új utakat mutatnak be. A pápai megnyilatkozások bátorítják a fiata-
lokat a magas eszmék melletti kitartásra és az ezekért való kiállásra, és sürgetik, 
hogy a fiatalok ne zárkózzanak magukba, hanem szavukat felemelve küzdje-
nek az általuk fontosnak tartott értékekért.¹⁸ A 299 pontból álló buzdítás már 
terjedelmében jelzi a téma horderejét a pápa számára, aki azt kilenc fejezetre 
tagolta: az első két biblikus szakasz után következő négy fejezet bemutatja a fia-
talok valóságát a mai világban, majd egy pasztorális szakasz után két fejezetben 
a hivatás és a megkülönböztetés témáit járja körül Ferenc pápa. Vizsgálatom 
középpontjában az ötödik fejezet megállapításai állnak, így eltekintek az egész 
dokumentum részletes bemutatásától, amely a maga teljességében is további 
elemzés tárgya lehet.

. FIATALOK A MAI MAGYARORSZÁGON

A mai fiatalok élethelyzetének interdiszciplináris megközelítésére ismerünk 
példát a hazai szakirodalomban, ha a teológia és a társadalomtudományok 
együttműködésére gondolunk,¹⁹ ugyanakkor úgy látom, hogy ez a szemlélet 
még nem vált bevett gyakorlattá a kutatásokban. A szinódusi folyamat külön-
böző dokumentumai utalnak például a NEET (not in education, employment 

¹⁶ ANA THEA FILIPOVI: Neu lernen Kirche zu sein: Synodalität im Kontext der Jugendsynode, 
Bogoslovska smotra 89 (2019/5) 1109–1128, 1126–1127.

¹⁷ SEBASTIAN KIESSIG: Synod of Bishops on Young People, i. m., 1080.
¹⁸ NOÉMI GENG: Das Nachsynodale Apostolische Schreiben „Christus vivit“ als eine 

gegenwärtige Verwirklichung der dialogischen Ziele des Zweiten Vatikanischen Konzils, 
Studia Universitatis Babes–Bolyai – Theologia Catholica Latina 65 (2020/1) 66–77.

¹⁹ Például: TZSÉR ENDRE (szerk.): Hit és élet a felnőttkor küszöbén, Új Ember, Budapest, 
2006.



– 60 –

Kisnémet Fülöp OSB

or training) fiatalok fogalmára,²⁰ vagy a már idézett szinódusi reflexiók is több-
féle meghatározással élnek az ifjúsági életszakasz bemutatásakor.²¹ Napjaink 
magyar fiataljainak bemutatásakor két fogalmi keretre támaszkodom: a 2000 
óta négyévente folytatott ifjúságszociológiai kutatások legutóbbi eredményei 
alapján megalkotott új csendes generáció paradigmájára, valamint a készülődő 
felnőttség pszichológiai elméletére, amely egyre inkább alapul szolgál az elmúlt 
évek elemzéseiben.

2.1. Új csendes generáció

A rendszerváltás utáni években a szociológusok a magyar fiatalok helyzetét a 
társadalmi átmenet fényében vizsgálták: a nyugat-európai oktatási expanzió 
(és modernizáció) késleltetett megérkezésének hatását próbálták megragadni 
az átmeneti és iskolai ifjúsági életszakasz megkülönböztetésével. Az előbbi ese-
tében az ifjú évek pusztán a szakma megszerzésére szolgálnak, és ehhez járul a 
korai családalapítás és gyermekvállalás. Az iskolai ifjúsági életszakasz felfogása 
már számolt a tanulmányokkal töltött idő meghosszabbodásával, amely így egy 
jóval önállóbb periódus képét rajzolta meg.²² A nagy életdöntések kitolódását 
jelzi a posztadoleszcens kifejezés is: az ebben az életszakaszban lévő új ifjúsági 
periódus lényegében a fentebb jelzett társadalmi átmenetnek az eredménye, 
amely a mentalitás megváltozását is magában hordozza.²³

Egy további megközelítés a már említett országos ifjúsági felmérés eredmé-
nyeit elemezte, és kutatása középpontjába a biológiai, pszichológiai és szociális/
társadalmi érettség vizsgált dimenzióinak együttjárását, illetve egymástól való 
elcsúszását állította. A 2012-es kutatás alapján a magyarországi 15–29 éves fi-
atalok harmada gyermeknek (egyik aspektusból sem érett) és serdülőnek (csak 
biológiailag érett) tekinthető, negyede fiatal felnőttnek (biológiai és pszicho-
lógiai értelemben érett), további bő ötöde felnőttnek (minden szempontból 

²⁰ Lásd BOKÁNYI ZITA – SZABÓ ÁKOS: NEET-fiatalok, Kapocs 14 (2015/1) 28–39.
²¹ Lásd RUŽICA RAZUM – BLAŽENKA VALENTINA MANDARI: Young People, Faith, Spirituality, 

Ecclesiality, i. m., 1084–1089.
²² NAGY ÁDÁM – TIBORI Tímea: Narratívák hálójában: az ifjúság megismerési és értelmezési 

kísérletei a rendszerváltástól napjainkig, in Székely Levente (szerk.): Negyedszázad. Magyar 
Ifjúság 2012, Iuvenis Ifjúságszakmai Műhely – ISZT Alapítvány – Excenter Kutatóközpont 
– Új Ifjúsági Szemle Alapítvány, Budapest, 2016, 400–434, 401–402.

²³ Lásd erről részletesen SOMLAI PÉTER: A posztadoleszcensek kora. Bevezetés, in Somlai Péter 
(szerk.): Új ifjúság. Szociológiai tanulmányok a posztadoleszcensekről, Napvilág, Budapest, 
2007, 9–43.



– 61 –

Mi ma az ifjúság?

érett), és szűk ötödük formabontó kategóriát képezett (többségében olyan 
fiatalok, akik biológiai és társadalmi szempontokból érettnek, pszichológiai 
perspektívából azonban éretlennek tekinthetők).²⁴ A 2016-os kutatási ered-
mények hasonló képet mutattak, azonban jól látszódott az érettek csökkenő 
aránya minden érettségi dimenzióban, valamint a felnőttek arányának reduká-
lódása a formabontó formák javára.²⁵

William Strauss és Neil Howe elméletét használta fel Székely Levente a 
csendes generáció fogalmának hazai viszonyokra történő alkalmazásával. Az 
amerikai kutatók szerint nagyjából húszévente a generációk ciklikus váltako-
zása figyelhető meg, amelynek lényege, hogy dominánsabb és visszahúzódóbb 
nemzedékek követik egymást. Mindezt azonban meghatározzák a társadalmi 
hangulat fordulatai (csúcsidőszakok, ébredések, felbomlások és krízisek), vala-
mint a nemzedékekben megjelenő „archetípusok” (próféta, nomád, hős, mű-
vész). Elemzésükben a 2000-es évek elejétől született generációt új csendes 
generációnak nevezték: Székely szerint azonban a rendszerváltás krízise miatt 
Magyarországon ez a generáció egy évtizeddel korábban születettekre vonat-
koztatható, amely így átfogóan képes megragadni a magyar fiatalok összetett 
helyzetét. Miben is áll a mai magyar fiatalok „csendessége” a 2012-es adatok 
alapján? A különböző szocializációs közegeket vizsgálva (család, iskola és mun-
kahely, szabadidős terek) összességében elmondható, hogy a fiatalokat a konfor-
mitás, a bizonytalanság és a passzivitás növekedése jellemzi (a korábbi kutatási 
hullámokhoz képest). A fiatalok konkrét élethelyzetei az alábbi folyamatokban 
ragadhatók meg: szülőkről való leválás és a családalapítás elmaradása és a pár-
kapcsolatok létesítésének csökkenő intenzitása, a továbbtanulással kapcsolatos 
bizonytalanságok fokozódása, az iskolai életút széttöredezettsége, továbbá az 
elhelyezkedéshez szükséges idő megnövekedése, valamint a szabadidő több-
nyire otthoni és nem aktív eltöltésének fokozódása, illetve digitális térre való 
korlátozódása, végül a társasági élet és a civil aktivitás hiánya.²⁶ A 2016-os ada-
tok alapvetően nem rajzolták át az ifjúság képét ebben az értelmezési keretben: 
a válaszadási hajlandóság növekedésével és a bizonytalanabb válaszlehetőségek 

²⁴ NAGY ÁDÁM: Az ifjúsági korosztályok meghatározásának egyéni életúton alapuló 
paradigmája, in Székely Levente (szerk.): Magyar Ifjúság 2012. Tanulmánykötet, Kutatópont, 
Budapest, 2013, 38–52.

²⁵ SZÉKELY LEVENTE: Magyar fiatalok a Kárpát-medencében, in Székely Levente (szerk.): 
Magyar fiatalok a Kárpát-medencében. Magyar Ifjúság Kutatás 2016, Kutatópont Kft. – 
Enigma 2001 Kiadó és Médiaszolgáltató Kft., Budapest, 2018, 41–74, 61–65.

²⁶ SZÉKELY LEVENTE: Az új csendes generáció, in Nagy Ádám – Székely Levente (szerk.): 
Másodkézből. Magyar Ifjúság 2012, ISZT Alapítvány – Kutatópont, Budapest, 2014, 9–28.



– 62 –

Kisnémet Fülöp OSB

elkerülésével a határozottabb véleménynyilvánítás volt ugyan megfigyelhető, 
azonban a „csendesség” mértéke nem csökkent, valamint a különbségek elle-
nére jellegében továbbra is hasonló maradt az amerikai vizsgálat eredményei-
hez.²⁷

2.2. Készülődő felnőttség

Erik Erikson jól ismert pszichoszociális fejlődéselmélete szerint a fiatal felnőtt-
kor krízise abban áll, hogy az egyén úgy váljon a különböző társadalmi rendsze-
rek részesévé, hogy a serdülőkorban megküzdött identitásához, értékrendszeré-
hez hű tudjon maradni. Ugyanakkor erre a „kiérlelt” identitására támaszkodva 
képessé válik arra, hogy meghitt emberi kapcsolatokba vonódjon be. Jeffrey 
Jensen Arnett amerikai pszichológus készülődő felnőttségről (emerging adult-
hood) szóló elmélete²⁸ épít Erikson modelljére, ugyanakkor számba veszi azo-
kat a posztindusztriális társadalmakban észlelhető változásokat, amelyek hat-
nak a fiatalok pszichoszociális fejlődésére.²⁹ Ezen változásokat már az előző 
alfejezetben jeleztem: napjaink fiataljai valahol a serdülőkortól való eloldódás 
(ezzel együtt a szülőkről való leválás) és a felnőtté válás között „lebegnek”. És 
ez a „köztes” állapot egyszerre jelent ígéretest és fejlődési potenciált magában 
rejtőt, valamint még nem teljeset és fejlődésben lévőt.³⁰

Arnett szerint a 18–25 éves fiatalok legfőbb jellemzője, hogy nincsenek 
életkorukhoz kötött normatív elvárások, éppen ezért nagyfokú változatosság 
jellemzi őket. Ez a diverzitás megragadható demográfiai szempontból, de 
abban is, hogy maguk a fiatalok szubjektíve felnőttnek érzik-e magukat.³¹ 
Az identitáskeresés szempontjából is különálló szakasznak tekinthető ez a 

²⁷ SZÉKELY LEVENTE: Magyar fiatalok a Kárpát-medencében, i. m., 65–71.
²⁸ Arnett első tanulmányát a témában lásd JEFFREY JENSEN ARNETT: Emerging Adulthood. 

A Theory of Development From the Late Teens Through the Twenties, American Psychologist 
55 (2000/5) 469–480.

²⁹ HORNYÁK ÁGNES – URBÁN SZABOLCS: Értelemkeresés a készülődő felnőttkorban, in Torgyik 
Judit (szerk.): Néhány társadalomtudományi kutatás és innováció, Komárno, International 
Research Institute, 2018, 181–190, 182–183.

³⁰ LISZNYAI SÁNDOR: Készülődő felnőttség. Kutatás a fiatalok mentálhigiénés állapota 
témakörében, in Puskás-Vajda Zsuzsa – Lisznyai Sándor (szerk.): Életszakaszok határán. 
Közösségi és egyéni tanulási feladatok, Felsőoktatási Tanácsadás Egyesület, Budapest, 2010, 
9–24, 14.

³¹ A magyar fiatalok több mint fele szerint is a szubjektív felnőttségérzés fontos szempontja 
a felnőttségnek, míg az életkort nem tartják relevánsnak. Lásd SZÉKELY LEVENTE: Magyar 
fiatalok a Kárpát-medencében, i. m., 64.



– 63 –

Mi ma az ifjúság?

periódus, hiszen a párkapcsolati, családi, szakmai és munkahelyi életút alakítá-
sa terén egyfajta keresgélés kaphat teret, amely pozitív módon a tapasztalatok 
gyűjtésében és az önismeret művelésében mutatkozik meg.³² Más kutatók is 
érveltek a különálló életszakasz megjelölése mellett, hiszen pont ebben a perió-
dusban történnek a későbbi életszakaszokat is meghatározó érési és növekedési 
folyamatok, továbbá itt történik a legtöbb olyan életesemény, amelyre a fiatal 
később erőforrásként tud tekinteni.³³ A készülődő felnőttség fogalmi kerete a 
szociológiai kutatásokra is hatással volt, legalábbis a 2010-es évek brit ifjúság-
szociológiai diskurzusaira mindenképp.³⁴

A készülődő felnőttség mellett rendszerint a kapunyitási krízis (quarter-
life crisis) fogalmát³⁵ is érintik a hazai elemzések, hiszen ez utóbbi épp annak 
negatív aspektusát ragadja meg: a keresgélés időszaka ugyanis állandó válto-
zással és döntések sorozatával jár együtt, amelyek megkérdőjelezik az identi-
tást és az addigi választásokat. A tanulmányok lezárultával és a munka vilá-
gába való kilépéssel szorongás, kétségbeesés támadhat a fiatalokban, amelyet 
felerősítenek a (társadalmi/gazdasági) verseny okozta elvárások.³⁶ Egy szege-
di egyetemisták körében végzett kutatás szerint a krízis jeleit mutatják azok 
a fiatalok, akik a párkapcsolat hiányának nyomásával néznek szembe, illetve 
anyagi nehézségekkel küzdenek, ugyanakkor a krízis megélése szempontjából 
szignifikáns nemi különbséget nem regisztráltak a kutatók. A vizsgálati szemé-
lyeknek az észlelt társas támogatás jelentett segítséget helyzetükben, mind a 
család, mind a barátok részéről, azonban a kortárs támogatás hatását a fiatalok 
inkább érzékelték.³⁷

³² ELEKES SZENDE: A felnőtté válás lehetőségei és útvesztői: a „készülődő felnőttség” és 
kapunyitási krízis, Studia Theologica Transsylvaniensia 20 (2017/1) 53–63, 56–59.

³³ HORNYÁK ÁGNES – URBÁN SZABOLCS: Értelemkeresés a készülődő felnőttkorban, i. m. 
184, 188.

³⁴ SZANYI-F. ELEONÓRA: Nemzetközi diskurzusok az ifjúságkutatásban, in Székely Levente 
(szerk.): Magyar fiatalok a Kárpát-medencében. Magyar Ifjúság Kutatás 2016, i. m., 11–38, 
29–30.

³⁵ Az első írás a jelenségről: ALEXANDRA ROBBINS – ABBY WILNER: Quarterlife crisis. The 
unique challenges of life in your twenties, Penguin Putnam Inc, New York, 2001.

³⁶ VIDA KATALIN: A kezdődő felnőttkor és a kapunyitási pánik, in Puskás-Vajda Zsuzsa – 
Lisznyai Sándor (szerk.): Ifjúságkutatás és tanácsadás. A pszichológiai tanácsadás tudományos 
alapjai, Felsőoktatási Tanácsadás Egyesület, Budapest, 2011, 9–28, 9–11.

³⁷ PRIBÉK ILDIKÓ KATALIN – JÁMBORI SZILVIA: A kapunyitási pánik és az észlelt társas 
támogatás összefüggésének vizsgálata a szegedi egyetemisták körében, Magyar Pedagógia 
117 (2017/2) 139–152, 148–150.



– 64 –

Kisnémet Fülöp OSB

2.3. Áttekintés

A pszichoszociális fejlődéselmélet perspektívájából nézve az ifjúsági életszakasz 
az identitás kiteljesedésének, valamint a felnőttségbe való átmenetnek, a fel-
készülésnek a korszaka. Az ifjú évek pozitív szemlélete a pszichológiában az 
1990-es évektől kezdve karakteres irányzattá vált: a fiatalra mint kompetens 
személyre kezdtek tekinteni, aki képes alakítani kvalitásain, valamint kiaknáz-
ni a fejlődési lehetőségeket, továbbá képes ténylegesen hozzájárulni környezete 
fejlődéséhez.³⁸ A választási lehetőségek kiszélesedése és a szociális környezet 
hatása következtében azonban bizonytalanság, elbátortalanodás, sőt szorongás 
lehet úrrá a fiatalokon. A komplex társadalmi kontextus, valamint Magyaror-
szágon a rendszerszintű változás következményei megragadhatóak a fiatalok 
élethelyzetében, várakozásaiban és cselekvéseiben. A kutatási eredmények azt 
mutatják, hogy a magyar fiatalok különösen is inkább „bezárkózással”, leg-
alábbis közömbösséggel és passzivitással válaszolnak a társadalmi környezet 
változásaira.

. A CHRISTUS VIVIT KONTEXTUALIZÁCIÓJA

3.1. Sokféle fiatalság

Az apostoli buzdításban Ferenc pápa a 16–29 éves korosztályt érti ifjúság alatt, 
ugyanakkor a szinódusi záródokumentum alapján hangsúlyozza, hogy a fi-
atalokról beszélve egy nem homogén közegre kell gondolnunk. Éppen ezen 
környezeti és kulturális diverzitás miatt javasolja, hogy a globalitás erősödő 
tendenciái ellenére „fiatalságokról” beszéljünk a maguk változatosságában (CV 
68). Kétféle kontrasztot tart fontosnak hangsúlyozni a dokumentum: egy-
részt jelzi a kereszténység többféle jelenlétét a világ országaiban (többségben, 
kisebbségben vagy üldöztetésben; történelmi múlt vs. friss hajtás), másrészt 
pedig a társadalmi helyzet tekintetében rávilágít a periféria, a kirekesztés és a 
kiselejtezés veszélyére, amely a fiatalokat sújtja (CV 69).

A megjelölt életszakaszon belüli változatosságra a fentebb jelzett kutatási 
eredmények során már rávilágítottam: különösen is megfontolandóak lehet-

³⁸ KRÖSSY JUDIT: A pozitív fiatalkori fejlődés elmélete és modelljei, Alkalmazott Pszichológia 
16 (2016/2) 9–18, 9–11.



– 65 –

Mi ma az ifjúság?

nek az érettségre vonatkozó eredmények a magyar fiatalok körében, amelyek 
szerint nagyjából 50–60 százalékuk konzisztens az életkor és a különböző érett-
ségi dimenziók tekintetében.³⁹ 2012-ben a tőkefajtákkal (gazdasági, kulturális, 
társadalmi) való ellátottság alapján a magyar fiatalok szűk ötöde átlag alatti 
helyzetben volt,⁴⁰ 2016-ban pedig 15 százalékuk küzdött egyszerre inkább 
rossz anyagi körülményekkel és pesszimista jövőképpel.⁴¹

3.2. Álmok és döntések, az érlelődés ideje

A fiatal élethelyzetek fentebb jelzett olykor drámai körülményei ellenére az 
apostoli buzdítás ötödik fejezete az ifjúsági életszakasz pozitív és optimista 
képét vázolja fel: szó szerinti értelemben „buzdítás” ez a fiatal generáció számá-
ra. Ferenc pápa elődje, VI. Pál nyomán a fiatalságról mint kalandról, kegyelmi 
időszakról és ajándékról beszél (CV 134), amely önmagában értékes életsza-
kasz, és nem tekinthető pusztán átmeneti időszaknak (CV 135). A személyiség 
kibontakozásának ez a periódusa tele van álmokkal, az álmok megvalósításáért 
való küzdelemmel (CV 148), próbálkozásokkal és tapasztalatszerzéssel, ame-
lyek aztán segítenek a konkrét döntések meghozatalában (CV 137). A már 
említett interjúkötetből idéz a pápa, amikor az ígéret, öröm, erő, remény, szí-
vósság dinamikus fogalmaival beszél a fiatalokról, akik „lábaikkal akarnak re-
pülni” (CV 139; 143). A fiatalság, a nyitottság és a készség együttjárása olyan 
nyugtalanságot ébreszt a fiatalokban, amelynek segítségével tágasabb horizont 
nyílik meg az ifjúság előtt, amely felé bátorsággal és felelősséggel érdemes te-
kinteniük (CV 138). A felelősségvállalás legszembetűnőbb lépése a döntés: el-
köteleződés szakmai, társadalmi, politikai, párkapcsolati és gyermekvállalási 
kérdésekben. Ebben rejlik a fiatal életszakasz „varázslatos volta és legnagyobb 
feladata” (CV 140). A bizonytalanság nehéz pillanataiban pedig ott állnak a 
fiatalok mellett barátaik, akik az Úr szeretetének vigasztalását tükrözik vissza 
számukra, és akik által az Isten tisztítja és érleli őket (CV 151). A növekedés és 
érlelődés pedig testi, szellemi és lelki síkon következik be (CV 158).

³⁹ NAGY ÁDÁM: Az ifjúsági korosztályok meghatározásának egyéni életúton alapuló para-
digmája, i. m., 50–51.

⁴⁰ NAGY ÁDÁM: Ifjúsági rétegek 2012, in Székely Levente (szerk.): Másodkézből. Magyar 
Ifjúság 2012, i. m., 29–43.

⁴¹ BOKÁNYI ZITA – GYORGYOVICH MIKLÓS – PILLÓK PÉTER: Rétegek és társadalmi mobilitás 
a fiatal társadalmi csoportban, in Székely Levente (szerk.): Magyar fiatalok a Kárpát-
medencében. Magyar Ifjúság Kutatás 2016, i. m., 141–180.



– 66 –

Kisnémet Fülöp OSB

Ferenc pápa szavait a pozitív fiatalkori fejlődés elméleteinek, különösen is 
a korábban ismertetett készülődő felnőttség fogalmi keretében ragadhatjuk 
meg. Ez az életszakasz tehát nem pusztán átmeneti időszak, hanem a fejlődés 
és a döntések meghozatala érdekében tett próbálkozások, keresgélések önma-
gában értékes periódusa. Az itt szerzett tapasztalatok és élmények az identitás 
kibontakozását segítik, és erőforrásul szolgálnak a későbbi életút során. Daniel 
Jacob Levinson hangsúlyozta az „álmoknak” az egész életút során betöltött 
szerepét, amelyek serdülőkorban elsősorban nappali „ábrándozásokban” nyil-
vánulnak meg, míg a felnőttkor felé haladva egyre inkább differenciálódnak. 
Levinson szerint a fiatal felnőttkor időszakának feladata az álom átformálása, 
valósághoz való „igazítása”.⁴² A pápa bátorító szavait tehát megerősítik a fejlő-
déslélektan felismerései.

Az álmok tematizálása a szociológiai vizsgálatok fényében már nehezebb-
nek bizonyul, de talán az élettel való elégedettség és az új generáció prob-
lématérképének elemzése révén tetten érhetjük a magyar fiatalok helyzetét. 
2012-es felmérés szerint közel felük nem küzdött egyéni szinten problémával, 
bő tizedüket azonban intenzíven sújtották egyéni életükben problémák és 
konfliktushelyzetek. A leggyakrabban emlegetett sorscsapás a fiatal vagy csa-
ládja eladósodása, illetve a havonta előálló gazdasági krízisek voltak. A jól–lét 
többdimenziós vizsgálata pedig arra mutatott rá, hogy bő tizedük rendkívül, 
további harmaduk pedig inkább kedvezőtlen helyzetben volt.⁴³ 2016-ban a 
15–29 éves fiatalok 28 százaléka szerint az anyagi nehézségek és a szegénység, 
szűk ötöde szerint a bizonytalanság és a kiszámíthatatlan jövő, és további szűk 
tizedük szerint a céltalanság az ifjúság legégetőbb problémája hazánkban.⁴⁴ Az 
elemzésekből kitűnik, hogy az anyagi nehézségek, valamint az ezzel kapcsola-
tos negatív várakozások összefüggésben állnak az elégedettséggel, ami minden 
bizonnyal megnehezíti az álmok kibontakozását a magyar fiatalok egy jó részé-
nek életében.

⁴² DANIEL J. LEVINSON et al.: The Seasons of a Man’s Life, Ballantine Books, New York, 1978, 
91–93.

⁴³ CSIZMADIA ZOLTÁN – TÓTH PÉTER: Egyéni élethelyzetek konfliktusossága és életminőség 
a fiatalok körében, in Székely Levente (szerk.): Másodkézből. Magyar Ifjúság 2012, i. m., 
91–111.

⁴⁴ GÁBRITY-MOLNÁR IRÉN – MORVAI TÜNDE: (Kárpát-medencei) Problématérkép – 
nemzedéki problémák, in Székely Levente (szerk.): Magyar fiatalok a Kárpát-medencében. 
Magyar Ifjúság Kutatás 2016, i. m., 269–313.



– 67 –

Mi ma az ifjúság?

3.3. Veszélyek

A fiatalok álmainak nagy ellensége a pápa szerint az aggódás, amely egyrészt 
jelentkezhet az álmok beteljesülésének késlekedése, másrészt pedig a bizony-
talanság és a tévedésektől való félelem miatt (CV 142). Az igazán nagy csap-
dahelyzetet azonban a döntések elodázása és a döntésképtelenség magatartása 
okozza (CV 140), amelyet a már említett aggódás mellett, a panaszkodás és a 
tehetetlenség érzése generál (CV 141). A pápa talán legmarkánsabb felszólítása 
a fiatalok felé így hangzik:

„Fiatalok, ne mondjatok le arról, ami a legjobb a fiatalságtokban, ne erkélyről 
szemléljétek az életet! Ne tévesszétek össze a boldogságot egy heverővel, és ne 
töltsétek egész életeteket egy heverőn a képernyő előtt. De ne korlátozzátok ma-
gatokat egy elhagyott jármű szemlélésére sem. Ne legyetek parkoló autó, inkább 
hagyjátok forrásként feltörni az álmokat, és hozzatok döntéseket. Kockáztassatok, 
még ha hibáztok is. Ne akarjatok elkábított lélekkel túlélni, és ne úgy szemléljétek 
a világot, mintha turisták volnátok. Legyetek érzékenyek! Űzzétek el a félelmeket, 
amelyek megbénítanak, nehogy mumifikált fiatalokká váljatok. Éljetek! Adjátok 
oda magatokat az élet legjavának! Nyissátok ki a kalitka ajtaját, és repüljetek el! 
Az Isten szerelmére, ne vonuljatok nyugdíjba idő előtt!” (CV 143)

Erkély, heverő, képernyő, parkoló autó, turista, mumifikáció, idő előtti nyugdíj 
(ez utóbbi a CV 166-ban is megjelenik) – mind olyan kifejezések, amelyek a kí-
vülállóságra, passzivitásra és közömbösségre utalnak: Ferenc pápa szerint e ma-
gatartásmódok veszélyeztetik leginkább az új generáció frissességét és vitalitását.

A buzdításban további veszélyforrásként jelenik meg a pillanat, a jelen megé-
lésének a hiánya, és az ezért való hála elmaradása, továbbá az élvezetek halmo-
zásának kísértése, amely épp a jelen átélésének akadálya lehet (CV 146–147). 
A fiatalok álmaik megvalósítása közepette sem feledkezhetnek meg arról, hogy 
jelenük minden percét szeretettel töltsék meg, és azt képesek legyenek teljes 
vággyal és minden mélységével együtt megélni (CV 148). Végül a fiataloknak 
arra is ügyelniük kell, hogy ne zárkózzanak be kis csoportokba, amelyek „talán 
csak saját énjük meghosszabbításai”, hanem köteleződjenek el az új társadalom 
felépítésének munkájában (CV 168).

A fiatalok döntéshozatalának nehézségét a kapunyitási krízis kifejezés hor-
dozza, amelynek jelenléte a kutatások alapján megfigyelhető a magyar ifjú-
ság körében. Ugyanakkor a halogatás a krízis oka és következménye is lehet, 



– 68 –

Kisnémet Fülöp OSB

amelynek elhúzódása szignifikánsan összefügg a szorongás mértékével.⁴⁵ A kí-
vülállóság és a passzivitás Ferenc pápa által megfogalmazott veszélye, úgy tű-
nik, nagyon is valós a magyar fiatalok körében, és erre markánsan rávilágít az 
új csendes generáció fogalma. A konformitás, a bizonytalanság és a passzivi-
tás körforgás jellegű egymásra hatása Székely Levente szerint jól érzékelteti a 
magyar fiatalok élethelyzetét, amely többek között megnyilvánul az elkötele-
zettség hiányában, a céltalanság érzésében, valamint a szabadidő otthoni és 
többségében képernyő előtti eltöltésében.⁴⁶

3.4. Elkötelezett fiatalok

Az apostoli buzdítás külön alfejezetet szentel a fiatalok társadalmi elkötelezett-
ségének, amelyet pozitív módon értékel: a szinódusi záródokumentum alap-
ján Ferenc pápa üdvözölte a fiatalok nagyfokú jelenlétét – „néhány közömbös 
mellett” – az önkéntesség, az aktív állampolgárság és a szolidaritás különböző 
kezdeményezéseiben (CV 170). Konkrétan megemlíti az öregek, a betegek és 
a szegények megsegítését, amely tapasztalatok a fiatalok számára is gyümölcsö-
zőek (CV 171). Ugyanakkor a pápa megfogalmazza azt az igényt, hogy az eseti 
akciók mellett a fiatalok vegyenek részt átfogó célok elérésére létrehozott szer-
veződésekben, és ebben legyenek dialóguspartnerei a vallási identitásuk szerint 
tőlük eltérő fiataloknak is (CV 172). Végül a 2013-as Ifjúsági Világtalálkozón 
elhangzott szavaival fogalmazta meg a fiataloknak a világ alakításában játszott 
kiemelkedő szerepét:

„Követem a világ híreit, és látom, hogy a világban sokfelé nagyon sok fiatal 
megy ki az utcára, hogy kifejezze egy igazságosabb és testvériesebb civilizációra 
irányuló vágyát. A fiatalok az utcán. Fiatalok, akik a változások főszereplői akar-
nak lenni. Az Isten szerelmére, ne hagyjátok, hogy mások legyenek a változás 
főszereplői. Ti vagytok azok, akiké a jövő! A jövő általatok lép be a világba. 
Titeket is kérlek, legyetek e változás főszereplői.” (CV 174)

Az új csendes generáció paradigmája alapján a magyar fiatalok kisebbségére 
jellemző az a fajta társadalmi aktivitás, amelyről apostoli buzdításában a pápa 
értekezik. 2012-ben a fiatalok bő negyede ápolt valamilyen szintű kapcsolatot 
civil vagy egyéb szervezettel, és csupán tizedük volt tagja különböző társasá-

⁴⁵ VIDA KATALIN: A kezdődő felnőttkor és a kapunyitási pánik, i.  m., 12.
⁴⁶ SZÉKELY LEVENTE: Magyar fiatalok a Kárpát-medencében, i. m., 65–71.



– 69 –

Mi ma az ifjúság?

goknak: többségében diák, sport vagy szabadidős jellegű szervezeti tagságról 
számoltak be, és legkevésbé kötődtek politikai vagy karitatív közösségekhez.⁴⁷ 
2016-ban a szervezeti aktivitásra vonatkozó adatok hasonlóak voltak a négy 
évvel azelőttihez. A pápa által említett jelenség, miszerint a fiatalok megje-
lennek az utcákon, a magyar fiatalok számára nem reális érdekérvényesítési 
lehetőség: csupán szűk tizedük gondolta úgy, hogy az utcai tiltakozás direkt 
cselekvési formájával el tudnák érni céljaikat.⁴⁸

3.5. Kitekintés: a fiatalok vallásossága

A fiatalok vallásosságának értékelését elsőként a szinódusi záródokumentum-
ban olvashatjuk: a szinódusi atyák szerint a vallásosság legfőbb meghatározója 
a kulturális és társadalmi környezet, amely hatással van annak alakváltozásaira 
(ZD 48). A vallási kérdések iránti érdeklődés és az Istennel való személyes kap-
csolat sokfélesége szintén megállapítást nyert (ZD 49–50), ahogyan a liturgián 
való részvétel és annak átélése is jelentős különbségeket mutathat (ZD 51). 
Az apostoli buzdítás inkább a pozitív tendenciákat emeli ki: a fiatal generá-
ció vágyát az imádságra és a szentségek ünneplésére különösen is csend és a 
kontempláció alkalmainak keresése terén (CV 224). Az egyházi hagyomány 
kincsei is nagy segítségére lehetnek a fiataloknak a lelki mesterek tanítása révén 
(CV 229). Ugyanakkor Ferenc pápa azon alkalmakat és tereket is megnevezi, 
amelyeken és amelyekben a fiatalok jelen vannak, és készek arra, hogy felfe-
dezzék általuk a keresztény és egyházi életet: ez megtörténhet a szeretetszolgá-
lat, a művészi megnyilvánulások, a sport, valamint a természetjárás által (CV 
225–228).

A magyar fiatalok vallásosságának csökkenő tendenciáját mutatják azok a 
kvantitatív vizsgálati eredmények, amelyek a szokott kategóriák mentén pró-
bálják tetten érni a fiatalok vallási meggyőződését és aktivitását.⁴⁹ Ezek sze-
rint bőven 10 százalék alatt van azon fiatalok aránya, akik egyházuk tanítása 

⁴⁷ NAGY ÁDÁM – FAZEKAS ANNA: Szabadabb és még szabadabb idők. Szabadidős terek és 
tevékenységek változása, in Székely Levente (szerk.): Másodkézből. Magyar Ifjúság 2012, 
i. m., 202–241, 229.

⁴⁸ OROSS DÁNIEL – MONOSTORI KRISTÓF: Gondolkodj globálisan, cselekedj lokálisan! – 
ifjúságügy és civil világ, in Nagy Ádám (szerk.): Margón kívül – magyar ifjúságkutatás 2016, 
Excenter Kutatóközpont, 2018, 350–371, 356–357 és 362–363.

⁴⁹ Az ifjúságkutatás mellett a Századvég Alapítvány Társadalomtudományi Kutatócsoportjának 
nagymintás kutatása figyelemreméltó eredményeket publikált a közelmúltban. A vallásosság 
generációs vizsgálatát lásd GYORGYOVICH MIKLÓS: Különböző generációk vallási attitűdjei, 



– 70 –

Kisnémet Fülöp OSB

szerint tartják magukat vallásosnak, ugyanakkor bő harmaduk jellemzi magát 
nem vallásosnak. A felekezethez tartozás érzése is jóval elmarad a ténylegesen 
megkereszteltek arányához képest, azonban a magukat kifejezetten ateistáknak 
vallók aránya elenyésző: a különböző kutatások szerint az individuális, egyházi 
közösséghez nem kötött, „maga módján vallásosak” aránya az egyik legmegha-
tározóbb jelenség a magyar fiatalok körében. Ezen „átmeneti kategória” sokkal 
inkább a befelé fordulást, az életprogram és identitás keresését jelzi, amelyhez 
az egyházi közösségek csak akkor járulhatnak hozzá, ha azt a fiatal egyének én-
képének felépítését segítve, számukra elfogadható módon teszik.⁵⁰ A magyar 
fiatalok majdnem fele sohasem vesz részt egyházi szertartáson, több mint fele 
pedig egyáltalán nem szán időt imádkozásra vagy meditálásra – ezzel szemben 
a heti rendszerességgel templomba járók aránya 4, az imádkozóké pedig 11 
százalék volt 2016-ban. Ekkor a fiatalok negyede részesült családjában vallásos 
nevelésben,⁵¹ amelynek hatása vagy „sikeressége” a kvantitatív, többgenerá-
ciós vizsgálatok tükrében természetesen színes képet mutat.⁵² Összességében 
tehát a szinódus által is megragadott változatosság mentén a magyar fiatalok 
vallásosságát individualizációs, illetve elvallástalanodó tendenciák jellemzik. 
Ugyanakkor fontos hangsúlyoznom, hogy a szinódusi záródokumentum és az 
apostoli buzdítás sokkal tágasabb perspektívában tárgyalta a fiatalok vallásos-
ságát, mint amire e rövid alfejezet során kitértem.

3.6. Áttekintés

Jelen fejezetben a szinódus utáni apostoli buzdítás ifjúságról alkotott képét és 
„ifjúságfogalmát” kíséreltem meg párbeszédbe hozni a fiatalok fejlődéséről alko-
tott kortárs pszichológiai elméletekkel, valamint a hazai ifjúság körében végzett 
szociológiai vizsgálatok eredményeivel, és az azokra épülő ifjúságnarratívával. 
Véleményem szerint Ferenc pápának a fiatalkori életszakaszról alkotott pozitív 
képe kapcsolódik a készülődő felnőttség elméleti keretéhez, amennyiben az ifjú 

in Gyorgyovich Miklós (szerk.): Vallásosság Magyarországon. Társadalomtudományi Ta nul-
má  nyok, Századvég, Budapest, 2020, 221–257.

⁵⁰ BÖGRE ZSUZSANNA: „Átmeneti” kategóriák erősödése az ifjúság vallásos önjellemzésekor, 
Metszetek 6 (2017/3) 31–46.

⁵¹ Lásd a Magyar Ifjúság 2016 eredményeit: BOROS LÁSZLÓ – BOZSÓ HELGA: A vallási, a 
nemzeti és az európai identitás megítélése a 2016-os nagymintás ifjúságkutatás adataiban, in 
Nagy Ádám (szerk.): Margón kívül – magyar ifjúságkutatás 2016, i. m., 204–236, 206–214.

⁵² PUSZTAI GABRIELLA – DEMETER-KARÁSZI ZSUZSANNA: Vallási szocializáció vizsgálata fiatal 
felnőttekkel készített interjúk tükrében, Szociológiai Szemle 29 (2019/3) 80–97.



– 71 –

Mi ma az ifjúság?

évekre úgy tekint, mint önmagában értékes periódusra, amely elsősorban lehe-
tőséget kínál az új generáció számára identitása kibontakoztatására, valamint 
életdöntéseinek előkészítésére és meghozatalára. A pápa szerint (is) ebben a ke-
reséssel, próbálkozásokkal teli időszakban kincset érő tapasztalatokat szereznek 
a fiatalok, amelyek meghatározóak lesznek a későbbi életszakaszban. A buzdítás 
ugyanakkor számba veszi a veszélyeket is, amelyek elsősorban a döntés okozta 
szorongásban, visszahúzódásban és végső soron a nagy döntések halogatásában 
állnak: ennek valóságát jelzi a kapunyitási krízis megfogalmazása, amelynek je-
leit a magyar fiatalok körében is észlelik a kutatók.

A magyar fiatalok valósága a szociológiai vizsgálatok tükrében meglehetősen 
komor képet fest, amely kontextusban a pápa szavait érdemes valóban buzdí-
tásként fogadnunk. Az új csendes generáció paradigmája hat éve lett megfogal-
mazva, de a legutóbbi értékelések szerint is megfontolandó helyzetképet tükröz 
a mai fiatalokról Magyarországon.⁵³ Ugyanakkor érdemes számba vennünk a 
fordulat lehetőségét, amelynek hátterében olyan globális folyamatok állnak, 
mint például az ökomozgalom vagy a koronavírus-járvány. Hiszen a mai fiata-
lok már egy globális térben léteznek, nap mint nap globális társadalmi problé-
mákkal szembesülnek, amelyekre aktivitás és kollektív felelősségvállalás lehet a 
válasz, ahogyan arra Ferenc pápa is felhívja figyelmünket. A generációs megkö-
zelítéseknek pedig sajátja, hogy az egyes generációk követik egymást: a magyar 
fiatalok „csendessége” mérséklődhet, amely várakozást a 2020-as ifjúságkutatás 
majdani eredményeire vonatkozóan egyes kutatók már meg is fogalmazták.⁵⁴

. (SZEMÉLYES) ZÁRSZÓ

A fiatalokról úgy írtam a fentebbi oldalakon, hogy én magam is a 15–29 éves 
korosztály tagja vagyok, ugyanakkor egyetemi tanulmányaim kezdete óta érde-
kel a magyar fiatalok helyzetéről szóló társadalomtudományi diskurzus. Éppen 
ezért arra törekedtem, hogy komolyan vegyem a Ferenc pápa által különösen 
is szorgalmazott szinodális út jelentőségét elemzett témánkban, párbeszédben 
a teológia és az egyházi cselekvés, valamint a szociológia és a pszichológia vizs-
gálati eredményeivel, narratíváival.

⁵³ Lásd SZÉKELY LEVENTE: Szürke hattyúk, Enigma 2001, Budapest, 2020.
⁵⁴ FEKETE MARIANN – NAGY ÁDÁM: Megszólal-e az új csendes generáció? Avagy mit várhatunk 

az Ifjúság 2020 adatfelvétel eredményeképp, Szociológiai Szemle 30 (2020/1) 98–106.



– 72 –

 Sapientiana 13 (2020/2) 54–72.

Tudatos döntés volt, hogy a kutatást nem szűkítettem le a vallásos, egyházi 
közösségeinkben aktív fiatalok élethelyzeteire: ebben az esetben valószínűleg 
„derűsebb” kép rajzolódott volna ki, és az apostoli buzdítással való egybevetés 
is „könnyedebb” feladatnak bizonyult volna. Ez a választás véleményem szerint 
azonban legalább két dolgot nem vett volna figyelembe: egyrészt azt a tényt, 
hogy a vallásos és nem vallásos fiatalok sorstársként ugyanazt a magyar valósá-
got tapasztalják, és rájuk is hatással vannak a társadalmi, gazdasági és kulturális 
változások. Másrészt pedig, ha komolyan vesszük az evangélium minden em-
berhez szóló üzenetét, akkor a misszió és a pasztorális cselekvés alkalmait úgy 
kell megterveznünk, hogy azok a teljes „célcsoporthoz” szóljanak. Merthogy 
tanulmányom végső soron a lelkipásztori akciótervek kialakításához szeretne 
hozzájárulni azzal a munkamódszerrel, hogy „a mai ember valóságára és vélt 
betegségeire belülről és alulról, vagyis lakóhelyünkről, a földről tekint”.⁵⁵

⁵⁵ BARBARA SPINELLI: Előszó. A tekintet aszkézise, in Sabino Chialà: A mai ember egy keresztény 
szemével, Bencés, Pannonhalma, 2013, 5–18, 5.



– 73 –

SZERZETESSÉG Sapientiana 13 (2020/2) 73–89.

Szerzetesi iskola Cipruson
Kateketikai esettanulmány

VÁRNAI JAKAB OFM – VIZVÁRDY RITA SSS

Abstract
This is a catechetical case study of St. Mary’s School in Limassol, Cyprus, 
maintained by the Franciscan Missionary Sisters of the Sacred Heart since 
1923. Roman Catholic sisters offer school education in an Orthodox country, 
to predominantly Orthodox students – what are the main features, challenges 
and particularities of teaching religion in this setting? The answer is sought by 
analysing the demographical background, the pastoral context, and the per-
sonal experience of some religion teachers of the school.

Keywords: religious education, catechesis, schools of religious orders, Cyprus, 
Greek Orthodox Church, mission.
Kulcsszavak: hitoktatás, katekézis, szerzetesi iskola, Ciprus, görög ortodox egyház, 
misszió.

Ebben a tanulmányban Ciprus egyik római katolikus szerzetesi iskoláját szeret-
nénk bemutatni, továbbá reflektálni szeretnénk a hitoktatás helyzetére is. Ez az 
iskola a Jézus Szent Szívének Ferences Misszionárius Nővérei (továbbiakban: 
Szent Szív nővérek) által fenntartott St. Mary’s School a ciprusi Limassolban. 
Először háttérinformációkat adunk, és mivel aránylag kevesen tájékozottak 
Ciprus helyzetéről, ezért jónak láttunk egy kicsit bővebb terjedelmet szentelni 
ennek. A második részben térünk rá a hitoktatás helyzetére és tanulságaira.

VÁRNAI JAKAB ferences szerzetes, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola 
korábbi rektora, a Szerzetesteológiai Intézet vezetője; varnai.jakab@sapientia.hu

VÍZVÁRDY RITA a Szociális Testvérek Társasága tagja, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi 
Főiskola Pedagógia Tanszékének tanársegéde; vizvardy.rita@sapientia.hu



– 74 –

Várnai Jakab OFM – Vizvárdy Rita SSS

. HÁTTÉRINFORMÁCIÓK

1.1. Történelmi háttér

Ciprusról köztudott, hogy görög ortodox többségű ország (a sziget északi részét 
elfoglaló török zónától most eltekintünk). Egy római katolikus szerzetesrend 
iskolát tart fenn egy ortodox országban – ez máris érdekessé teszi a kérdést, 
talán még ökumenikus tanulságokat is remélünk tőle. Közelebbről megnézve 
a helyzet még izgalmasabb. 

Kezdjük néhány történelmi adattal.
Ciprus mindig is a görög, illetve a Bizánci Birodalom és kultúra részese 

volt. Egyháza 478-tól elismerten autokefál. 1192-ben latin uralom alá került: 
Ciprusi Királyságként 1489-ig, majd mint velencei birtok 1570-ig. 1220-ban 
a tizennégy görög egyházmegye helyén létrehoztak négy latin egyházmegyét, 
ezekben egy-egy görög püspök is működhetett. Elhangzik az „áttérítési kísér-
let” vádja történeti beszámolókban, de Róma csak annyit igyekezett elérni, 
hogy a görög püspökök elismerjék főségét. A ciprusi nemzeti öntudatban máig 
él egyfajta neheztelés a latinok iránt, bár az egyszerű népnek nem is annyira 
a latin papság, mint inkább a királyi udvar és a nemesség okozott terheket az 
adók behajtásával. Latin szertartású hívek és lovagrendek több hullámban is 
menekültek ide a szentföldi harcok idején.¹

1570-ben az Oszmán Birodalom része lett a sziget. A görögöket a muszlim 
birodalom megtűrte, a görög egyházszervezetet ismét kialakíthatták, az orto-
dox vallás visszakapta társadalmi funkcióját. A latinok viszont három lehetőség 
közül választhattak: vagy elhagyják a szigetet, vagy áttérnek ortodox keresz-
ténynek, vagy felveszik a muszlim vallást.² Azóta latin püspök vagy egyházme-
gyés állomány nincs a szigeten. Van olyan vélemény, hogy Ciprus voltaképpeni 
ura ettől kezdve a görög érsek. 

A sziget 1878-ban brit közigazgatás alá került, tehát véget ért a muszlim 
uralom, és a felekezetek már nem estek korlátozás alá, sőt, a brit uralom cél-
kitűzése volt a kisebbségek támogatása. Ebben a szabadságban a latin egyház 
ugyan több mozgástérhez jutott, de az arányok nem változtak, a jelentős or-
todox többség megmaradt. Az ortodox egyház intézményes jelenléte és társa-
dalmi szerepe igen erőteljes, a magyar viszonyoktól egészen eltérő, különleges 
jelenség. 1960-ban Ciprus függetlenné vált, de az ország egységét nem sikerült 
fenntartani: 1974-ben a török hadsereg elfoglalta az északi részt, lakosságcsere 



– 75 –

Szerzetesi iskola Cipruson

ment végbe sok tragédiával, és északon létrehoztak egy ún. bábállamot, ame-
lyet csak Törökország ismer el.

A ferencesek jelenléte ezekhez a fordulatokhoz igazodik. Először a keresztes 
korban telepedtek le. Ciprusi kolostoraik mindig is a Szentföldi Kusztódiához 
tartoztak. 1570-ben a török elől menekülniük kellett, de 1593-ban visszatér-
tek. Azóta ők alkotják a szigeten a katolikus klérust. 1646-ban Nicosiában 
megalapították a sziget első iskoláját. Mivel nem volt sok latin hívő, a ference-
sek segíteni tudtak a maronita közösségeknek is, amelyek hozzájuk hasonlóan 
üldözött státuszban voltak. Jeruzsálemben 1847-ben létrejött a latin patriar-
kátus, Ciprust egyházszervezet szempontjából ez alá sorolták be: a pátriárkát 
a szigeten még ma is egy helynök képviseli, aki a nicosiai ferences gvardián. 
Limassolba kezdetben más településekről jártak misézni a ferencesek, majd 
1872-ben letelepedtek, 1879-ben pedig templomuk is elkészült. A kolostorok 
a nagyobb városokban voltak: Nicosia, Lárnaka, Limassol. A famagustai rend-
házat és templomot 1974-ben elveszítette a rend.

Szervezetileg a Cipruson működő ferencesek ma is a Szentföldi Kusztódia 
részét alkotják. Ebből következik, hogy többféle nemzetiségű rendtagok mű-
ködnek, illetve működtek a szigeten. Arról nincs adatunk, hogy az évszázadok 
során mikor mennyire beszélték az itt élő ferencesek a görög nyelvet. A latin 
nyelvű liturgia idején ennek természetesen más volt a jelentősége. A mai lelki-
pásztori működésüket meghatározza, hogy görögül igazán jól beszélő alig van 
a testvérek között. Limassolban ma a hétköznapi szentmisék angolul vannak, 
vasárnap három szentmise van angolul, egy pedig görögül. 

1.2. Demográfiai háttér

Röviden felidézzük a 2011-es ciprusi népszámlálás adatait.³ A Ciprusi Köztár-
saságnak ekkor 838 897 lakója volt, a termékenységi ráta 1,35 (1995 óta van 
2,0 alatt). A statisztikai hivatal honlapja szerint 2018 végén a lakosság létszáma 
875 900 fő volt.

A „ciprusi görög” lakosság mellett a két legnagyobb nemzetiségi csoport – 
érthetően – a 29 321 („görögországi”) görög és a 24 046 brit lakos. További 
nemzetiségek jelenlétét többnyire a gazdasági okok indokolják: 23 706 román, 

³ Ezeket az angol nyelvű Wikipédia ismerteti, de hozzáférhetők a ciprusi statisztikai 
hivatal honlapján is: https://www.mof.gov.cy/mof/cystat/statistics.nsf/index_en/index_
en?OpenDocument [2020. 11. 16.]



– 76 –

Várnai Jakab OFM – Vizvárdy Rita SSS

18 536 bolgár, 9 413 fülöp-szigeteki, 8 164 orosz, 7 269 sri lankai állampolgár 
lakik az országban. 

Ami a felekezeti megoszlást illeti, a 2011-es adatok az alábbiak a létszáma-
datok csökkenő sorrendjében:

Összlakosság 840 407
Görög ortodox  
(„Christian Orthodox”)

 
748 610

Római katolikus keresztény 24 460
Anglikán / protestáns keresztény 16 974
Muszlim 15 279
Nem nyilatkozott 9 381
Buddhista 8 453
Ateista / vallástalan 5 357
Más vallású 4 112
Maronita keresztény 3 800
Örmény keresztény 2 453
Hindu 1 528

Mivel a vizsgálandó iskola Limassolban van, érdemes felidézni, hogy a város 
népessége az utóbbi száz évben néhány hullámban megnövekedett. A brit ura-
lom során több mint hétszeresére duzzadt a lakosok száma: „a városnak 1881-
ben 6 131 lakója volt, 1960-ban pedig már 43 593”.⁴ Ezen belül jelentős, 
hogy a II. világháború után a britek egyre inkább kiépítik légibázisukat a város 
tőszomszédságában fekvő Akrotiri-félszigeten. Ezzel a katolikus népesség is né-
mileg növekszik. Az 1974-es török invázió nyomán végbement lakosságcsere 
is éreztette hatását: Limassol török lakossága északra menekült, az ellenkező 
irányból Limassolba érkező görög cipróta menekültek száma mintegy 45 000 
volt. A város kikötőjének megnőtt a jelentősége, hiszen a famagustai kikötőt 
elveszítette a ciprusi görög állam. Növekedési hullámot jelentett a Szovjetunió 
szétesése is: 2011-ben Limassol lakosságának 17 százaléka beszélt oroszul, és 8 
százaléka orosz állampolgár.⁵ Az ezredforduló óta a vendégmunkások is nagy 
számban megjelentek. Limassol város lakossága 183 658, a vonzáskörzettel 
együtt 239 842 fő. 



– 77 –

Szerzetesi iskola Cipruson

1.3. Az iskolát működtető szerzetesrend

Egy francia nemes hölgy, Laura Leroux (1832–1917) indíttatására Gregorio 
Fioravanti (1822–1894) velencei ferences provinciális 1860-ban egy olyan női 
szerzetesrendet alapít Gemonában (Friuli tartomány), amelynek célja a misz-
sziók segítése elsősorban a helybeli lányifjúság nevelésével. Így jön létre a Jézus 
Szent Szívének Ferences Misszionárius Nővéreinek kongregációja. 1872-ben 
telepedtek meg Konstantinápolyban, és innen a Közel-Kelet más helyeire is 
eljutottak. Ma négy földrészen, huszonhárom országban vannak jelen nyolc 
provinciába szerveződve. A rend a maga részéről így fogalmazza meg karizmá-
ját a szabályzatában (56. pont): 

„A nővérek – összhangban az alapításkor meghatározott apostoli-missziós ka-
rizmával – törekedjenek arra, hogy kivegyék a részüket Krisztus megváltó sze-
retetéből és az ő üdvözítő tervéből, és bárhol vannak, szenteljék magukat az 
evangelizáció művének a következők által:
– imádság az hit terjedéséért,
– közvetlen részvétel az Egyház missziós tevékenységében és lelkipásztori szol-
gálatában,
– az oktató-nevelő munka küldetése,
– karitatív támogatás a szegényeknek és a rászorulóknak.”

Amikor a Szent Szív nővérek 1923-ban meghívást kaptak, hogy telepedje-
nek le a ciprusi Limassolban, Isztambulból jöttek ide. Megnyitották leányisko-
lájukat, amely hamar kicsinek bizonyult: 1965-ban építették a ma is használt 
modern iskolaépületet és rendházat. Jelenleg is a ferencesek járnak szentmisét 
mondani a nővérek kápolnájába mindennap (olasz nyelven).

A rend ciprusi jelenléte az 1923-as limassoli letelepedés után tovább bővült: 
1936-ban iskolát nyitott Kormakitis faluban. Ciprus északi partvidékének kö-
zépső részén, egy félszigeten egy tömböt alkot néhány színtiszta maronita falu. 
A letelepedés olyan áldásokkal járt, hogy ma a görög ciprióta – és ennek meg-
felelően maronita – nővérek közül mindenki erről a vidékről való. A törökök 
az 1974-es invázió során elvették az iskolát, de három nővér még mindig ott 
működik a faluban, melynek lakossága 1973-ban még 1257-et számlált, ma 
már hivatalosan csak 195-öt.

A Szent Szív nővérek 1952-ben Famagustában is iskolát nyitottak, amely 
1960-ban új épületbe költözött. A törökök 1974-ben, az invázió során elvették 
ezt, és most ipari iskola működik benne. A nővérek további vállalása az volt, 



– 78 –

Várnai Jakab OFM – Vizvárdy Rita SSS

hogy működtetik a Lárnakában, a ferences rendház mellett 1972-ben megnyi-
tott idősek otthonát.

Az Isztambulból induló letelepedések sorába tartozik Bulgária, ahol Plovdiv 
mellett, Rakovski és Gitnica falvakban segítik a lelkipásztori munkát, valamint 
Libanon, ahol az északi határnál, Menjez faluban tartanak fenn iskolát a Szent 
Szív nővérek. 1974 után nagyon nehézkessé vált a Ciprus görög részén élő 
nővérek és Isztambul kapcsolattartása, ezért utóbbit kivették a provinciából, 
amely ma közvetlenül a generálistól függ.

A rend ciprusi helyzetének megítéléséhez az is hozzátartozik, hogy a szige-
ten a Szent Szív nővéreken kívül csak egyetlen másik latin női szerzetesrend 
működik: a Sœurs de Saint-Joseph-de-l’Apparition nővérek, akiket 1832-ben 
alapított Émilie de Vialar, és akik 1844-ben érkeztek Ciprusra. Először iskolát 
működtettek. Ma Nicosiában és Lárnakában élnek, de iskolájuk már nincs, 
hanem szociális téren dolgoznak, főleg a menekültekkel érkező, nehéz hely-
zetű nőket segítik. A maronita közösségben is működnek szerzetesnők, akik 
a püspök környezetében dolgoznak. Szerzetesi iskolát a vizsgált intézményen 
kívül még Nicosiában találunk, amelyet a ferences rend működtet, igazgatója 
is egy ferences.

1.4. Az iskola szerkezete

A limassoli iskolát óvoda, elemi iskola és középiskola alkotja (Kindergarten, 
Primary and Secondary School). Az iskola két párhuzamos tagozatra oszlik: a 
görög és az angol tagozatra. A görög elemi iskola a minisztérium által előírt 
tantervet követi, ehhez járul az angol és a francia nyelv. Az angol tagozaton 
a tanítás nyelve angol, ehhez járul a görög és a francia nyelv. A középiskola 
kimondott célja a színvonalas nyelvtanítás. Elvárás, hogy a diák négy nyelvben 
eljusson az egyetemi felvételi szintjére: angol, görög, francia és olasz. Ezt kísé-
rik természettudományos és kereskedelmi tárgyak. A hatéves középiskola (sec-
ondary school) két, három-hároméves szakaszra oszlik: ez a gimnázium (gym-
nasium) és a líceum (lyceum). Egész Cipruson ez a rendszer a középiskolában. 
Az évfolyamokban az osztályok száma mindig létszámtól függ, általában két 
görög és egy angol osztállyal kezdik a gimnáziumot. A líceum utolsó évében 
a tervezett felvételi vizsga szerint az osztályok egy része humán, másik része 
természettudományos irányba specializálódik.

Az iskola magániskola, finanszírozása leginkább a befizetések útján törté-
nik. Ez az évfolyamokkal együtt növekszik: az óvodában még havi 130 euró, 
a középiskola végére havi 240 euró a díja. A városban működő magániskolák 



– 79 –

Szerzetesi iskola Cipruson

között a St. Mary’s a legolcsóbb. Az államtól személyenként jelentősnek mon-
dott fejkvótát kapnak, de csak kevés személy után: a ciprusi görög katolikusok, 
maroniták és örmények után jár nekik kisebbségi támogatás, ilyen diák viszont 
aránylag kevés van. Létszámgondjuk nincs, túljelentkezés van. Az iskola 2000 
óta koedukált.

. HITOKTATÁS A LIMASSOLI ISKOLÁBAN

Az első részben összefoglaltuk a legfontosabb háttérinformációkat. Most kö-
zelebb lépünk a vizsgált iskolához. Ez a közelség arra késztet, hogy a száraz, 
tényszerű adatközléssel szemben helyet adjunk a benyomásoknak, a méltatás-
nak, a helyzet élményszerű közvetítésének. Ide tartozik az is, hogy elmondjuk, 
hogyan jött létre a tanulmány: Várnai Jakab 2020. szeptember 4-től a limassoli 
ferences közösség tagjaként kapcsolatba került a nővérekkel, elkezdett összeál-
lítani róluk egy anyagot, amelyről azután e-mail útján Vízvárdy Ritával kate-
ketikai reflexiót folytatott. 

2.1. Az iskola vezetése

Az igazgató Josephine Vrahimi nővér, aki 1982 óta vezeti az iskolát. Ez az 
adat kétségtelenül rendkívüli. Nagyszerű képességekkel rendelkező nővér, aki 
az iskola elismertségét megnövelte, állami dokumentációját rendezte, az adott 
nyelvvizsgák körét és szintjét fejlesztette. Az évek során kialakította a fegye-
lemnek egy olyan légkörét, amelyet ma az iskola egyik erősségeként említenek. 
Természetesen tapintattal kell lennünk a rend helyzete iránt, amely nehezen 
talál megfelelő utódot a nővérek között. Mindenki számára világos, hogy a 
következő igazgató világi lesz. A harmincnyolc éves vezetői idő ténye azonban 
arra enged következtetni, hogy az iskola jelenleg nem a megújulás időszakában 
van. Egy ilyen hosszú vezetői korszak után szükségszerűen előtérbe fog kerülni 
az identitás keresése, amelyhez A katolikus iskola a harmadik évezred küszöbén 
című szentszéki dokumentumban is olvashatunk elvárásokat:

„[Az elmúlt évtizedek társadalmi, nevelésügyi változásainak és technikai fejlődé-
sének fényében] „a katolikus iskola bátor megújításra van szükség. Több évszá-
zados gazdag nevelési örökségének birtokában most a bölcs megújulásban kell 
életerejét mozgósítania. Ehhez elengedhetetlenül szükséges, hogy a katolikus 
iskola hatékonynak, meggyőzőnek és időszerűnek bizonyuljon. Nem alkalmaz-



– 80 –

Várnai Jakab OFM – Vizvárdy Rita SSS

kodási készségre van szüksége, hanem missziós lendületre: ezt kívánja az evange-
lizáció alapvető kötelezettsége: megkeresni az embert ott, ahol van, hogy átadja 
neki az üdvösség ajándékát.”⁶

A „missziós lendület” különösen nehéz kérdés. Amikor beszélgetésekben a 
„misszió” témája felmerült, érdekes módon az első reakció az volt, hogy a nő-
véreknek, tanároknak nagyon kell ügyelniük arra, hogy a prozelitizmus vádját 
elkerüljék. Elég volt néhány „aggódó szülő” jelzése a görög püspöknek, hogy 
ez az érzékenység kialakuljon az iskola vezetőiben. Ilyen helyzetben nehéz túl-
lépni a tudásátadásra összpontosító hitoktatói szemléleten. Amikor azonban a 
kérdezett hittanárok megértették, hogy a kérdés nem a „prozelitizmusra” irá-
nyul, hanem az elkötelezettebb keresztény életre való nevelésre, akkor előjöttek 
a lelkipásztori kontextus gondjai, valamint a diákok családi vallásgyakorlásá-
nak hiányosságai (ezeket lentebb tárgyaljuk).

2.2. Etnikai és vallási összetétel

A diákok etnikai összetétele jelentős sokféleséget mutat. Az ismertetett orszá-
gos etnikai adatok az iskolában is tükröződnek. Ezen a téren szűrőként érvé-
nyesül a tandíj, így a városban háztartási alkalmazottként, takarítóként, se-
gédmunkásként foglalkoztatott (katolikus) fülöp-szigeteki, sri lankai és indiai 
szülők gyermekei kevésbé vannak jelen.

Vallását tekintve a diákoknak kb. 80 százaléka ortodox keresztény, a töb-
bi megoszlik a maronita, a latin és a protestáns felekezetek között. Előfordul 
musz lim diák is. A latin egyház egyébként Cipruson külön engedély alapján az 
ortodox naptár szerint tartja a húsvétot.

A felvételnél nem első szempont a vallásgyakorlás, de az iskola jellege miatt 
a jelentkezők többnyire a keresztények közül kerülnek ki. (Cipruson az állami 
iskolákban is van heti két hittanóra görög ortodox szervezésben.) Az összetétel 
alapján úgy is fogalmazhatunk, hogy az iskola egy római katolikus szerzetesrend 
szolgálata az ortodox egyház javára. A limassoli ortodox püspök ennek megfe-
lelő figyelemben részesíti az iskolát. Ugyanakkor bizonyos megnyilatkozások 
arra engednek következtetni, hogy a ciprusi nővérek nem érzékelik annyira 
markánsan a különbséget, hanem úgy tekintik, hogy a „nemzet” vagy az „or-
szág” jólétén dolgoznak. Ez a motiváció azonban már kevésbé tételezhető fel a 
fiatalabb nem ciprusi nővéreknél, mint ahogy a szintén nem ciprusi ference-
seknél sem. Egy példa erre a provinciai elöljáró panasza: az indiai provinciában 
volnának fiatal nővérek, de ott tizennyolc iskola van, és ahhoz képest itt Cip-



– 81 –

Szerzetesi iskola Cipruson

ruson kevés tevékenységet tudnak kínálni, ezért nem nagy a készség a segítésre 
indiai részről.

Ugyanakkor éppen erről az oldalról fogható meg az iskola értéke is: az or-
todox többségű környezetben a latin katolikus egyházat olyan területen, olyan 
emberek előtt és olyan vonatkozásban teszi láthatóvá, elfogadhatóvá, amire 
más közösség vagy intézmény nem képes, igazából a limassoli plébánia sem. 
Szintén értéknek mondható, hogy egy női vezetésű, szervezésű intézményről 
van szó, ami Cipruson nem gyakori. Ezeket fogalmazhatjuk meg válaszként 
arra kérdésre, amelyet egy szentszéki dokumentum így tesz fel:

„A hit kulturális közvetítésének szükségessége felszólítást jelent a megszentelt 
személyeknek, hogy mérlegeljék iskolában való jelenlétük értelmét. A megvál-
tozott helyzetek, amelyek között tevékenykednek – gyakran szekularizált kör-
nyezetben és alacsony létszámmal a nevelési közösségben –, megkövetelik annak 
világos kifejezését, hogy mi az ő sajátos hozzájárulásuk, együttműködve az isko-
lában jelenlévő egyéb hivatásokkal.”⁷

Az idén megújított és kiadott szentszéki kateketikai direktórium, reflektálva 
arra – a katolikus iskolákban sokszor megjelenő helyzetre –, hogy a szülők és 
a diákok iskolaválasztásának számos különféle oka lehet, amelyek között nem 
mindig szerepel elsőként a katolikus identitás, kiemeli, hogy tiszteletben tartva 
a választás indokát, a katekézisnek és az iskolai vallásoktatásnak mégis jelen 
kell lennie a katolikus intézményben annak minden kulturális és pedagógiai 
vonatkozásával együtt.⁸

2.3. Lelkipásztori kontextus

Az iskola lelki-vallási élete a vallási különbségek miatt is aránylag szűkre sza-
bottnak mondható. Az iskola teljes létszámának évente egyszer, a november 
21-i iskolanapon celebrálnak közös, római katolikus szentmisét. Karácsony és 
húsvét előtt kijelölnek egy napot, amikor lelki előkészület és gyónási alkalom 
után „mindenki a maga miséjére” megy. Az osztályok szintjén csak közös imád-
ságok vannak, hétköznap nincs „osztálymise” semmilyen formában. A tanári 
konferenciáknak viszont mindig része valamiféle vallási impulzus, lelki-vallási 
témájú rövid beszéd, buzdítás. 

Szombatonként tartják a nővérek az iskolában a „katekézist”, vagyis a felké-
szítést az elsőáldozásra (8 évesen) és a bérmálásra (12 évesen). Ezekre csak egy 
kis csoport római katolikus gyermek jön össze, mert a keleti egyházi gyakorlat 



– 82 –

Várnai Jakab OFM – Vizvárdy Rita SSS

szerint a keresztséggel együtt ezeket a szentségeket is megkapja a gyermek. Az 
ortodoxoknál ezért szinte nincs is katekézis. Új fejleménynek számít, hogy 
a limassoli püspök, Afanasziosz elkezdett hitoktatást szervezni egyik-másik 
templom mellett.

Talán itt érdemes kitérni az általános egyházi szóhasználatra. Katekézisnek 
nevezzük az egyháznak azt a nevelő–oktató tevékenységét, amelynek célja a 
keresztény életbe való bevezetés, a tevékeny, hitvalló keresztény élet kialakítása, 
s amely leginkább a tanítás rendszerezett átadásából áll.⁹ Ettől különböző az 
iskolai vallásoktatás, amelynek tantárgy jellegűen kell „a növendékek lelkébe 
oltania az Evangéliumot, hogy az a hit világosságával egész ismeretanyagukat 
át tudja ragyogni, és kapcsolódni tudjon egész emberi kultúrájukhoz.” Ugyan-
akkor minden katekézissel foglalkozó dokumentum hangsúlyozza, hogy a he-
lyi viszonyoknak megfelelően más és más lesz az iskolai vallásoktatás jellege, s 
talán emiatt is észlelhető a fogalomhasználatban egyfajta változatosság. A ka-
tolikus iskola c. dokumentum¹⁰ például a katolikus iskolában végzett katekézis 
fontosságáról beszél: „Bár elismerjük, hogy a katekézis igazi helye a család, 
amelyet más keresztény közösségek is segítenek, kiváltképpen a plébánia kö-
zössége; mégsem lehet eléggé hangsúlyozni azt, hogy milyen szükséges és fon-
tos a katolikus iskolában végzett katekézis is, általa juthatnak el a fiatalok a 
hitben való érettségig.” (51.) A dokumentum mindezt „A hitoktatás” címszó 
alatt tárgyalja (49–52. pontok). A hivatalos angol szöveg szóhasználatát követi 
a magyar fordítás. 

Ebben az összefüggésben a nővérek a szentségi felkészítést nevezik katekézis-
nek, az iskolai vallásoktatást viszont nem.

Az is tény viszont, hogy a limassoli római katolikus plébánián nincsenek 
hittancsoportok, sem szentségi katekézis. Plébániai ifjúsági csoport most szer-
veződik: a Szent Szív nővérek egyike (egy indiai nővér, Roly Thomas) gyűj-
ti össze szombatonként az ifjúsági korosztályt (angol nyelven), miközben a 
korosztály jó részét éppen a nővérekhez járó diákok jelentik. Bár a ferencesek 

⁹ Vö. II. JÁNOS PÁL: Catechesi Tradendae (a továbbiakban: CT), 19, in Diós István: II. János 
Pál megnyilatkozásai, Szent István Társulat, Budapest, 2005, 1; A KLÉRUS KONGREGÁCIÓJA: 
A katekézis általános direktóriuma, Szent István Társulat, Budapest, 1998, 148 (a továb-
biakban: KÁD), 82; Directory For Catechesis 313.

¹⁰ A KATOLIKUS NEVELÉS KONGREGÁCIÓJA: A katolikus iskola (1979), Magyar Piarista Rend-
tartomány, h. n., é. n. (ford. Jelenits István) Az angol változatot lásd http://www.vatican.va/
roman_curia/congregations/ccatheduc/documents/rc_con_ccatheduc_doc_19770319_
catholic-school_en.html [2020. 11. 20.]



– 83 –

Szerzetesi iskola Cipruson

járnak misézni a nővérekhez, az ortodox többség miatt az iskola lelkipásztori 
ellátásában mégsem játszanak komoly szerepet.

A plébánia lelkipásztori figyelme egyre inkább a vendégmunkásként Cip-
ruson élő külföldi (ázsiai, főleg filippínó) hívekre irányul, akik gyakran olyan 
élethelyzetben vannak, hogy nincs velük a családjuk. Ebből komoly lelkipász-
tori kihívások fakadnak, illetve tényszerűen kevés a gyerek a plébánia körül. 
(Az is tény viszont, hogy a plébánia működtetésében kb. 15-20 filippínó hölgy 
igen aktív szerepet vállal, lelkes szolgálatukkal jó hangulatot teremtenek.) 
A római katolikus ciprusi görög hívek létszámának megfogyatkozása az egyik 
legnagyobb probléma. Ebben az irányban hat a vegyes házasságok nagy száma, 
valamint a kellő szintű görög nyelvtudás hiánya a papság részéről. A limassoli 
katolikus plébánia számára ezért nagy kihívást jelent a katekézis alapvető fel-
adatának megvalósítása:

„A plébániának továbbra is a katekézis irányítójának és »kiváltságos helyének« 
kell maradnia, beismerve, hogy bizonyos esetekben nem tud a katekizálás min-
den egyházi feladatának gravitációs központja maradni, és együtt kell működnie 
más intézményekkel.”¹¹

Ciprus sajátos helyzete fölveti az arányok problémáját is. Az országban csak 
két katolikus iskola van. Az egyházmegye (a jeruzsálemi latin patriarkátus) 
része Ciprus mellett még Izrael, a Palesztin Hatóság és Jordánia is. Nem le-
het elmondani, hogy egy térségben több iskola és plébánia működne viszony-
lag hasonló helyzetben, ami tágabb segítő közeget, eleven kapcsolatrendszert 
nyújthatna. Ahol ennyire magára marad a hittanár, ott nélkülöznie kell a szak-
mai továbbképzés és az informális kapcsolatok nyújtotta lehetőségeket is. Nem 
veszi körül az a szakmai háló, amely másutt rengeteg módon tudja segíteni a 
hitoktatást. Az is kérdés továbbá, hogyan tud megvalósulni az a fajta felügye-
let, amit az előírások sugallnak:

„Tekintettel a társadalmi-kulturális és vallási körülmények sokféleségére, melyek 
közepette a katolikus iskola világszerte működik, hasznos lesz, ha a püspökök 
és a Püspöki Konferenciák pontosan meghatározzák a kateketikai tevékenység 
katolikus iskolában megvalósítandó módját.”¹²

Az új kateketikai direktórium több pontban hangsúlyozza, hogy a helyi viszo-
nyoknak megfelelően, különös tekintettel a kulturális és vallási pluralizmusra, 
a püspöki konferenciáknak, speciális esetekben pedig a helyi megyéspüspök-



– 84 –

Várnai Jakab OFM – Vizvárdy Rita SSS

nek az illetékessége, hogy megkülönböztesse azokat az irányokat, amelyek a 
katolikus hit tanításának megvalósulását biztosítják.¹³ Ebben a helyzetben je-
lentős a szerepe a püspöki helynöknek, a nicosiai ferences gvardiánnak, aki a 
nővérekkel valóban rendszeres kapcsolatot ápol. Optimális esetben ez kiterjed 
a kateketikai tevékenységnek konkrétan a limassoli iskolában megvalósítandó 
módjára. Beszámolók szerint a maronita diákok több figyelmet kapnak püs-
pökük részéről.

2.4. Hittanárok a középiskolában

A 2020–2021-es tanév kezdete egy személyi váltást hozott az iskola középis-
kolai hitoktatásában. Nyugdíjba vonult ugyanis az az Antonia Piripitsi nővér, 
aki eddig ezekben az évfolyamokban hittant tanított. Az észak-ciprusi Kor-
makitiből származó nővér a noviciátus után a római Antonianumon ferences 
lelkiséget tanult. Utána Londonba küldték, hogy képzettséget szerezzen a tit-
kári feladatokban, mellette pedig két év alatt a tanárképző szakot is elvégezte, 
később pedig levelezőn elvégezte a London University-n a teológiát. 1990-től 
kezdve tanította a hittant a limassoli iskolában görögül és angolul is, emellett 
ő a provincia titkára is.

Utódja egy világi hittanár: Marios Petrides, görög ortodox családapa. Édes-
apja iskolaigazgatóként működött itt Limassolban, közgazdaságtan volt a szak-
ja. Marios erre nem vágyott, de a hittan érdekelte. Először angol irodalmat 
tanult, egy tanévet Szegeden is végzett. Azután Tesszalonikiben elvégezte a 
teológiát 2006-ban, majd 2008–2012 között MA-t szerzett ugyanitt dogma-
tikából. 2007 óta tanít hittant a limassoli amerikai iskolában, egy másik helyi 
iskolában, 2020-tól pedig a St. Mary’s Schoolban. Ő jelenleg a secondary school 
hittanára, vagyis a hatosztályos gimnáziumé, görögül és angolul is. 

Sajátos helyzet alakult tehát ki az évek során a két egyház egyetértésével: a 
nővér személyében katolikus hittanár tanította az elmúlt években az ortodox 
diákokat a hitre. (Nem csoda, hogy éles szemmel figyeli az ortodox egyház, 
hogy vannak-e áttérések.) Az új tanár személyében viszont ortodox személy ta-
nítja a katolikusokat a hitre. A katolikusok és nem katolikusok – adott esetben 
szükségesnek ítélhető – hitoktatásban történő együttműködésére vonatkozóan 
állapítja meg a Szentszék:

¹³ Directory for Catechesis, i. m., 312, 316.



– 85 –

Szerzetesi iskola Cipruson

„Ezeknek a kísérleteknek teológiai alapját az összes keresztény vallás közös kin-
csei adják. Mivel azonban a katolikusok és a többi keresztények egysége még 
nem teljes, nem tökéletes és bizonyos dolgokban igen nagy eltérések vannak, az 
említett együttműködésnek természete szerint nagyon pontosan meghatározott-
nak kell lennie.”¹⁴

Úgy tűnik, hogy ezen együttműködés nem teljesen meghatározott mivolta 
miatt a kölcsönös óvatosság, ugyanakkor bizonyos elfogadás jellemzi a két 
felekezet jelenlegi eljárásmódját. Erről tanúskodik a tananyag beosztása és a 
hittanárok beszámolója is.

2.5. A hittan tananyagának beosztása a középiskolai évfolyamokban

A gimnáziumi évfolyamokon a ciprusi oktatási minisztérium által előírt or-
todox tankönyveket használják, de a líceumi évfolyamokon eltérnek attól. Az 
eltérés célja az, hogy a kereszténység minél inkább megérintse a tanulók saját 
életét, kérdéseit, helyzetét. Ez a törekvés összhangban van a szentszéki elvárás-
sal: „a katolikus iskola célja a kultúra és hit, illetve a hit és élet harmóniájának 
kialakítása a növendékekben”.¹⁵ Antonia nővér szavai szerint „az Újszövetséget 
tanulmányozzuk, és az életünkkel vetjük össze”. Mit jelent az életünk számára 
ez vagy az a perikópa? Az elképzelést igazolódni látta abban, hogy az egyik 
diák, magától, nem azt a tantárgyat írta a füzetére, hogy „Religion”, hittan, 
hanem hogy „Life”, élet. Amikor Petrides kifejtette a három év koncepcióját, 
némileg másként fogalmazott: „etikai kérdésekkel foglalkozunk, amelyek az 
életüket érintik”. 

Ennek a három évnek a témabeosztása az Újszövetség alapján van kidolgoz-
va, nem a témákhoz alkalmazzák az Újszövetséget. Az angol nyelvű hittanon az 
Ignatius Press Image of God c. tankönyvsorozatát vették használatba, itt az 1–4. 
osztályokban eszerint haladnak, utána etikai kérdések jönnek. Mindeközben 
kevésbé történik hivatkozás „egyházi tanításra”.

¹⁴ Vö. CT 33.
¹⁵ Vö. A KATOLIKUS NEVELÉS KONGREGÁCIÓJA: A katolikus iskola (1979), Magyar Piarista 

Rendtartomány, h. n., é. n., 37. (ford. Jelenits István)



– 86 –

Várnai Jakab OFM – Vizvárdy Rita SSS

2.6. A hittanárok tapasztalatai

Az erőteljesen Jézusra és az evangéliuma összpontosító koncepció kapcsán fel-
merülhet, hogy így nem szorul-e háttérbe az, amit egy-egy aktuális kérdésről 
a római katolikus egyház tanít. Hiszen a hitátadás alapvetően egyházi jellegű 
tevékenység.¹⁶ Erre a kérdésre a hittanárok a felekezeti összetétel problémá-
ját hozták fel. „Ezt nem nagyon hozhatjuk be, mert az ortodoxok figyelik, 
hogy csinálunk-e prozelitizmust.” Emiatt például olyan bibliakiadást használ-
nak, amelyet az ortodoxok is elfogadnak. Az iskola minden diákja kapott az 
érsekségtől Újszövetséget: „bilingvis” kiadást, a kritikai görög szöveggel és a 
mai modern göröggel. Továbbá a viták elkerülése végett az egyházszervezeti és 
történelmi kérdéseket általában kikerülik. Az ortodox fiatalok között elterjedt 
a hierarchiaellenesség a ciprusi egyház erősen intézményesült jellege, kiterjedt 
társadalmi jelenléte és az anyagi visszaélésektől szóló újsághírek miatt. Külön 
nehézség az is, mondják a hittanárok, hogy az ortodox egyház a hit átadásában 
nem figyel a kritikai gondolkodásra, nem tárgyalják kellőképpen a tudomány-
hoz való viszony vagy a bibliakritika jelentőségét. Ha a szekularizált felfogású 
fiatalok mellett van néhány hívő fiatal is, akkor ők rendszerint egyfajta „fana-
tikus” felfogást képviselnek, a kritikai kérdések felvetését azonnal a hit elleni 
támadásnak veszik.

Az egyházi tanítás figyelmeztetése természetesen ilyen helyzetben különösen 
megszívlelendőnek tűnik: „túl általánosak azok az értékek, amelyekre gyakran 
hivatkoznak, s amelyekkel kapcsolatban könnyen lehet közmegegyezésre jutni, 
azon az áron, hogy tartalmukat veszélyesen elhomályosítják”¹⁷. Hogyan sikerül 
elkerülni, hogy „a hitoktatást ezen együttműködés érdekében közösen elfoga-
dott minimumra redukálják”?¹⁸ A Catechesi Tradendae dokumentum arra hívja 
fel a figyelmet, hogy az ökumenikus jellegű hitoktatás mellett biztosítani kell 
olyan alkalmat, amelyen „a katolikus tanítást ettől függetlenül megismerik”.¹⁹ 
Ha viszont a csapdákat elkerülve a keresztény tanítást hitelesen adják át olyan 
környezetben, ahol több felekezet van jelen, annak nagy ökumenikus értéke 
van. A párbeszédre való törekvés ebben az esetben, még ha nehéz is megvaló-
sítani, ösztönzőleg hathat a kereszténység gyökereihez visszanyúló új mozgal-
mak és evangéliumi kezdeményezések közötti kapcsolatokra.²⁰

A hittanárok alapvető élményei között nevezhetjük meg a felekezeti béke 
megőrzésének dicsérendő szándékát. Ahogy az ortodox hittanár fogalmazott: 

¹⁶ Vö. Directory for Catechesis 311. KÁD 78.
²⁰ Vö. Directory For Catechesis 317.



– 87 –

Szerzetesi iskola Cipruson

„A kereszténységet akarom nekik tanítani, nem hozakodok elő a felekezeti el-
térésekkel. Csak ha kérdezik. Nem akarom mindenáron meggyőzni őket, hogy 
az ortodox egyház az igazi. Az alapokat akarom megerősíteni.” Ez egy érzékeny 
téma, ugyanis Cipruson állami iskolába járó gyerekek szüleitől hallani olyan 
panaszt, hogy az ortodox hittanár kipellengérezi a katolikus diákokat, vagy el-
lenséges módon beszél a római katolikus egyházról. A felekezeti béke őrzésére 
való törekvés összhangban van azzal a szentszéki iránymutatással, miszerint a 
hittan mint tantárgy elő kell, hogy segítse a tiszteletteljes és nyitott párbeszé-
det, különösen ma, amikor az álláspontok különbözősége könnyen sodródik 
a szélsőségesség felé, amelyek akár erőszakos ideológiai konfliktusokhoz is ve-
zethetnek.²¹

Antonia nővér beszámolója szerint a legnehezebb téma a diákok számára 
az ellenségszeretet jézusi tanítása. Ezt kint a világban nem látják sehol. Ha-
sonlóan erős kontrasztot élnek át az evangéliumi boldogságok, a felajánlott 
szenvedés és a megbocsátás jézusi tanítása esetében is. Mivel pedig az egyetlen 
hivatkozási pont maga Jézus, ezeknél a kérdéseknél kiderül, hogy a tudásanya-
gon túl a hittan elsajátításában a megtérésnek is szerepe van.²²

Közös tapasztalata viszont a hittanároknak, hogy a diákok részéről nem na-
gyon lehet vallási háttérrel számolni. Ennek egyik oka bizonyára a hitoktatás 
alacsony hatásfoka alsóbb évfolyamokban, illetve a plébániai hitoktatás hiánya. 
További ok, hogy a családokban – bár megmarad egyfajta tisztelet az egyház 
iránt – a vallásgyakorlás visszaszorulóban van. Beszámolókból kitűnik, hogy 
a 1990-es évek gazdasági fellendülése a hagyományos életvitel több elemét is 
kikezdte, így a vallásgyakorlást is.²³ A hittanárok ennek ellenére igyekeznek 
nem pusztán elvont tudást átadni, hanem próbálják megtalálni a személyes 
tapasztalatnak azokat a pontjait, amelyekre építeni lehet. 

2.7. Magyar szemmel

A limassoli nővérek és világi tanárok munkája során lényeges dolgok valósul-
nak meg az iskolában elsősorban személyes szinten:

²¹ Vö. Directory for Catechesis 315.
²² Vö. KÁD 53–57.
²³ Vö. MARIA CONSTANTINIDOU: Secularisation in Cyprus: An Oral History Examination. 

A cikk az academia.edu honlapon elérhető, feltehetően 2016-ban keletkezett.



– 88 –

Várnai Jakab OFM – Vizvárdy Rita SSS

–  komoly törekvés az egységre, a felekezeti békére egy olyan társadalom-
ban, ahol ez nem magától értetődő;

–  a hitet gyakorlattá váltani akaró hitoktatás mind ortodox, mind katoli-
kus részről, mindez egy egyrészt elvallástalanodó, másrészt kulturálisan 
keresztény, de hitét mélységeiben egyre kevésbé élő társadalomban;

–  a sajátos helyzetben is jelenlévő vallásos nevelés az iskolában: közös 
imádságok, szentmise, hitoktatás;

–  a kultúra-hit-élet hármas egységének szolgálata, ami a katolikus iskola 
célkitűzése;

–  az iskola és a plébánia együttműködésére való törekvés.

Mindezek megismerése nyomán talán még jobban értékeljük a Magyarorszá-
gon folyó hitoktatás feltételeit:

–  annak magától értetődőségét, hogy mind állami, mind felekezeti iskolá-
inkban minden felekezet (illetve vallás) diákjai a saját vallásoktatásukon 
vehetnek részt;

–  a munkaközösségek és a szakmai háttér meglétét, a továbbképzés lehe-
tőségeit;

–  az iskolai hittan tanítását kiegészítő iskolai pasztoráció, közösségi akti-
vitás és lelkipásztori kontextus jelentőségét.

Az ökumenikus iskolákban megvalósuló katekézissel kapcsolatban a Magyar 
kateketikai direktórium felhívja a figyelmet arra, hogy a hittételek se vita, se 
kompromisszum tárgyát ne képezzék, s az érintett területen dolgozó katekéták 
plébánosai „külön is figyeljenek ezen katekéták támogatására.”²⁴ 

Végül, a bemutatott iskola ösztönzést is adhat:

–  hogy más felekezethez tartozó keresztényekkel együtt megvalljuk a ke-
resztény hit közös, alapvető és életet meghatározó igazságait;

–  hogy törekedjünk a tiszteletteljes és nyitott dialógusra más felekezetek-
kel;

–  hogy kisebbségi helyzetben is képviseljük és a diákokban ápoljuk a ka-
tolikus identitást;

²⁴ A MAGYAR KATOLIKUS PÜSPÖKI KAR ORSZÁGOS HITOKTATÁSI BIZOTTSÁGA: Magyar 
kateketikai direktórium, Szent István Társulat, Budapest, 2000, 4.2.3.



– 89 –

Szerzetesi iskola Cipruson

–  hogy az iskolai vallásoktatás keretein belül is törekedjünk a hit és az élet 
szoros összekapcsolására;

–  hogy az egyházi iskolai munkában újból és újból magunk elé idézzük a 
katolikus iskola célkitűzését, azon belül az iskolai hitoktatásét;

–  hogy katolikus iskoláink identitását a szekularizált környezetben is 
mindenképpen igyekezzünk megőrizni szüntelenül erősítve azok misz-
sziós lendületét.



– 90 –

RECENZIÓK Sapientiana 13 (2020/2) 90–111

Miklos Vetö:  
Court traité sur l’amour
L’Harmattan, Paris, 2020.

Mezei Balázs – Schmal Dániel (szerk.):  
Megújító újdonság. Tanulmányok Vető Miklós gondolkodásáról
Szent István Társulat, Budapest, 2020.

A közelmúltban elhunyt filozófus, Vető Miklós (1936–2020) legutolsó, sajnos már csak ha-
lála után megjelent kötetének témája a szeretet fogalma, annak keresztény alapokon nyugvó 
metafizikai-fenomenológiai elemzése. Vető az 1956-os forradalom után kényszerült elhagyni 
Magyarországot, és Franciaországban letelepülve a francia szellemi közegben lelt második ott-
honra, számos műve többségét is e nyelven alkotta (angol és német nyelvű publikációi mel-
lett). Filozófiatörténeti, vallásfilozófiai munkássága megkoronázásaként érdeklődése az utóbbi 
években saját filozófiai rendszerének, „kiterjesztett metafizikájának” kidolgozására irányult 
(L’Élargissement de la métaphysique, 2012, angol kiadása: The Expansion of Metaphysics, 2018), 
amelynek építőkövei alapul szolgálnak e legutolsó kötet számára (az ezt követő filozófiai isten-
tana, amelyen haláláig dolgozott, és amelynek egy részletét a főiskolánkon 2017 novemberé-
ben tartott előadásán az ott egybegyűlt közönség előtt is ismertette, már nem készülhetett el; a 
Megújító újdonság című kötetben olvashatjuk az egy évvel korábban a Pázmány Péter Katolikus 
Egyetemen rendezett konferencián tartott előadása szövegét). 

Vajon lehet-e újat mondani a szeretet témájában, amely hagyományosan is és az utóbbi 
évtizedekben még inkább a figyelem középpontjában áll (gondolhatunk itt például Jean-Luc 
Marion: Az erotikus fenomén című művére, 2012)? Amint látni fogjuk, éppen az újdonság az a 
dimenzió, amely Vető megközelítésének egyik alappillérét adja, és amely kiterjesztett metafizi-
kájának alapvető kulcsfogalma. A metafizika Vető általi kiterjesztése nem más, mint a radikális 
újdonság lehetőségi feltételének és megjelenési módjainak bölcseleti megragadása, s ennek 
érdekében a hagyományos metafizikai fogalmak (mint például a képmás, az egyediség, a po-
tencialitás, az azonosság és a másság) innovatív újragondolása, amelynek során éppen a szeretet 
és az újdonság szoros összetartozása rajzolódik ki. Vető létkritikai gondolkodásában a jóság a 
lét alapja, a létet a jóság árasztja ki, s e kiárasztás a szeretet műve, a szeretet pedig az abszolút 
szabadságnak a lét kimeríthetetlen formáit ajándékozó szüntelen újdonságában mutatkozik 
meg. Az abszolút, teremtő újdonság teremtményi leképezése az értelmes, szabad akarattal bíró 
létező világában a személy radikális újszerűsége, aki egyszeri (unikális), nem a másokkal való 
összehasonlítás viszonylatában, hanem másra visszavezethetetlenül, a maga helyettesíthetetlen 
egyetlenségében.Vető metafizika felfogása magában foglalja a valóság egészét, amelybe nézete 
szerint beletartozik a teológiai dimenzió is. A teológia egyrészt témákat, paradigmákat szol-
gáltat a metafizika számára, másrészt pedig biztosítja annak mélydimenzióját, végső távlatát. 
Szerényen a háttérben maradva, ancilla philosophiae-ként nélkülözhetetlen szerepet tölt be a 
metafizika modern megújításában, s mindeközben maga is megújultan kapja vissza hagyomá-
nyos tartalmait (mint például a Teremtő és a teremtett világ viszonyának kérdése, a kegyelem 
mibenléte, a semmiből teremtés és a szeretet viszonya). Az ontológián túl, amely Vető perspek-
tívájában csupán az önmagába zárt létet vizsgálja, a természet statikus valóságát, a metafizika 



– 91 –

Recenziók

megnyitja az immanencia másságot nem tűrő zártságát a szabadság és az újdonság dimenzió-
inak elgondolása felé.

Ezen törekvések húzódnak meg Vető szeretetről szóló rövid értekezése hátterében is, amely 
a kérdést tárgyaló hatalmas és szövevényes irodalom alapos ismeretéről tanúskodik, bár az erre 
való utalás csak jelzésszerűen van jelen, mivel a szerző célja ezúttal nem az eszmetörténeti vizs-
gálódás, hanem saját rendszerének megalkotása. Könyve három fő részben, összesen tizenkét 
fejezetben járja körül a szeretet emberlétünket csodálatosan meghatározó valóságát. Külön 
tanulmányt érdemelne az elődökhöz való viszony és az eddig kialakult vitás kérdésekkel szem-
beni állásfoglalás feltérképezése, itt most csak jelzésszerűen említhetünk meg egy-két fontos 
fogódzópontot, beleértve Kant filozófiájának (különösképpen pedig a kanti a priori szintézis 
fogalmának) ihlető hatását Vető gondolkodására.

Már a kiindulópont is eltér a szokásos perspektívától, mert bár a mű célja elsősorban az 
emberi szeretet vizsgálata, mégis „felülről lefelé”, Isten szeretetéből kiindulva közelíti meg azt. 
A könyv első nagy egysége három fejezetben tárja elénk az isteni szeretet misztikus valóságát és 
az erre adható teremtényi választ (I. Isten szeretete önmaga iránt, II. Isten szeretete az ember 
iránt, III. Az ember szeretete Isten iránt). Azonnal megmutatkozik e részben a hagyományt 
megújító szándék, amely a szeretet témáját eloldja az Abszolút természetéről, az isteni lényeg-
től és Isten önmagához való viszonya kérdésétől, és a szentháromsági személyek kapcsolatá-
nak kontextusába helyezi. A művön végighúzódó kulcsgondolat, hogy a szeretet intencionális 
tárgya nem a természethez köthető ontológiai tulajdonság, nem a jó maga, hanem egy másik 
személy, aki képes szabadon (viszont)szeretni. Isten önszeretetének hagyományos elképzelése 
helyett (amely szerint Isten önmagát mint a legfőbb jót szereti) a szentháromságos személyek 
szeretetkapcsolata nyitja meg az utat mind az isteni, mind az emberi szeretet lényegének va-
lódi megértéséhez. A szeretet nem a természet folytonosságához tartozik, hanem elszakadás, 
elválasztás, eksztatikus és egyben kenotikus kilépés, önfelülmúlás, a másik személy felé való 
irányulás. Ennek ősmintája (és itt nyilvánvaló Hans Urs von Bathasar Szentháromság-teológi-
ájának inspirációja) a szentháromságos személyek egymásnak teret adó őskenózisa, amely nem 
pusztán a másik személy létére irányul, hanem magára a szeretni képes személyre. A szenthá-
romságos szeretet a teljes önajándékozás és az önazonosság megőrzésének, az egység és a meg-
őrzött másság, az autentikusan önmaga maradás csodájának előfeltétele és paradigmája. Vető 
ebből a dinamizmusból olvassa ki a szeretet alaptulajdonságait: transzcendáló intencionalitás, 
eredendőség (originarité), ingyenesség, újdonság, aszimmetria, a kölcsönösség megkövetelésé-
nek hiánya.

Isten horizontális önszeretete a teremtények iránti „leszálló” szeretetben megőrzi alapvető 
vonásait. Ahhoz, hogy meg tudja válaszolni a két alapvető metafizikai kérdést: hogyan szeret-
heti a végtelen Isten a véges emberi teremtményt, és a véges hogyan lehet valóban szerethető? 
– Vető két ponton módosítja a hagyományos keretet. Először is, továbbfejleszti a metafizika 
kiterjesztésében felvázolt „aktív potencialitás” fogalmát, amelyet itt „pozitív potencialitásnak” 
nevez. E szerint Isten tökéletessége nem egyenlő a tiszta megvalósultság (actus purus) zárt szük-
ségszerűségével, hanem magában foglalja a potencialitás pozitívan értett lehetőségét a mássá 
levésre, a szabadságból eredő újdonságra, sőt a szabad önkorlátozásra (kenózis), amely meg-
mutatkozik ember iránti szeretetében, hiszen a szeretet ez esetben is kilépés önmagából és a 
másik felé való irányulás (hatalmasként és egyben a „szeretet koldusaként” szeret). Másodszor 
pedig itt is alkalmazza a fentebb ismertetett elvet, hogy a szeretet tárgya nem az ontológiai jó, 



– 92 –

Recenziók

hanem a szabadon szeretni képes személy, a maga originárius valóságában, aki aszimmetrikus 
és aránytalan módon, ám valóságosan az isteni szeretet címzettje és korrelátuma lehet. A végte-
len és a véges szeretet között ily módon nincs lényegi különbség, mivel mindkettő ugyanazzal 
az eredendőséggel bír. A semmiből való teremtés Vető számára a létajándékozáson túl a szeretet 
képességének legmagasabb rendű ajándékozása; a szabad viszontszeretetet ébresztő isteni ke-
gyelem a semmiből létre hívó teremtői cselekvés formája, amely életre hívja a szabad emberi 
„felszálló szeretetet”.

A könyv második nagy egysége az emberek közötti szeretet fogalmi és metafizikai előképeit 
vizsgálja (IV. A szeretet eidetikus előtörténete, V. Természet, igazságosság, szabadság, szeretet, 
VI. A spontaneitástól az altruizmusig). E fejezetek elemzései elmélyítik a mű alaptéziseit (a 
szeretet nem az én folytatása, hanem a másikra irányul, nem a természet, hanem a szabadság 
szférájába tartozik, visszatérés nélküli kilépés önmagunkból, önmagunk meghaladása, célja 
nem tulajdonság vagy tulajdon, hanem a másik személy, spontán, ingyenes, érdek nélküli, ha-
tártalan). Ez az átvezető rész sok megvilágító erejű részlettel rendszerezi és hierarchizálja a sze-
retetet övező és előrevetítő fenoméneket, szeretet és érzés kapcsolatát, és amint a fejezetcímek 
is mutatják, az igazságosság, a szabadság és a szeretet párhuzamos struktúráit, a spontaneitás és 
az altruizmus szeretet felé mutató, ám azzal nem azonos mechanizmusait. E rész legfontosabb 
következtetése, hogy a szeretet minden esetben belülről kifelé, egy másik személy felé irányuló 
(önmagából kilépő és vissza nem forduló) mozgás, amelynek célja, hogy megerősítse a másik 
másságát, engedje, hogy a másik valóban önmaga lehessen.

E kérdéskör elmélyítése alkotja a harmadik nagy egységet (a könyv tulajdonképpeni mag-
ját), amelynek fő kérdéseit Vető a kit és hogyan kell szeretni problematikájában jelöli meg, 
s amely eddig lefektetett alapelveinek bőségesen gyümölcsöző lehetőségeiről tanúskodik. Az 
egyes fejezetek a szeretet tárgyát és fajtáit vizsgálják újszerű és átfogó perspektívába állítva a ha-
gyományosan sokszor különválasztott kérdéseket (VII. A másik, a szeretet intencionális tárgya, 
VIII. Miért szeretünk?, IX. Kit szeretünk?, X. A házastársi szeretet, XI. A házastársak közötti 
kölcsönösségtől az ellenségszeretetig, XII. Az atyai és a gyermeki szeretet). A sziporkázó elem-
zésekből csak néhány gondolatot tudunk itt felvillantani, amelyek érzékeltethetik a megköze-
lítés újszerűségét. A hetedik fejezetben a szeretet intencionális tárgyáról szólva az önszeretet 
hagyományos kérdése új, megfordított perspektívába kerül: többé már nem az önszeretet adja 
a másik ember szeretetének viszonyítási pontját (másokat mint önmagunkat), hanem fordítva, 
önmagunkat szeretjük másikként (önmagunkat mint másokat, Ricoeur kifejezésével, de tőle 
eltérő nézőpontban), az önszeretet is egy szeretni képes személyre irányul (nem pedig a jóra), 
akik történetesen mi vagyunk.

A szeretet és az ismeret közötti viszony hagyományos kérdése új elemekkel gazdagodik a 
nyolcadik fejezetben az isteni önkinyilatkoztatás paradigmája által, amely rámutat a másik is-
meretének és a titok dimenziójának együttes jelenlétére, és arra a tényre, hogy sem önmagunk, 
sem a másik személy nem lezárt adottság, hanem pozitív potencialitásként szüntelen megúju-
lás, többlet forrása. A szeretet/szerelem pedig nem vak, hanem az egyetlen igaz hermeneuta, 
amely képessé tesz a hibák ellenére is szeretni a másikat, valódi egyszeri és helyettesíthetetlen 
énjét. A tulajdonságok (járulékok) és a (hordozó)alany viszonyának arisztotelészi gyökerű el-
képzelése módosul annak belátásával, hogy az emberi személy esetében a tulajdonságok nem 
elválasztható, kicserélhető járulékok, hanem a hordozó személy egyszerisége határozza meg 
azokat.



– 93 –

Recenziók

A kilencedik fejezet különösen is kiemeli a szeretet teremtő, performatív erejét a felebarát 
kérdésével kapcsolatban. Minden embert szeretnünk kell, de ez csak úgy lehetséges, ha az 
absztrakt általánosságból kiemelve felebaráttá (prochain – „aki hozzánk közel van”) tesszük a 
találkozás eseményében, amely a semmiből teremtés analógiájára konkrét realitást, egyszeri 
személyléte elismerését ajándékozza neki (amint az irgalmas szamaritánus evangéliumi törté-
nete megjeleníti azt). Innen jutunk tovább a testvéri szeretet, testvériség fogalmához, s az erről 
szóló reflexió egy része nem teljesen ismeretlen lapunk olvasói számára, mivel Vető egy korábbi 
írása képezi az alapját (magyar fordításban: A testvéri szeretet, Sapientiana 11 (2018/1) 1–16.).

A tizedik fejezet a szeretetkapcsolat beteljesítését tárja elénk a házastársi szeretetben/szere-
lemben. Itt érthetjük meg igazán, hogy a szeretet pontszerűen kezdődő (a szerelem villámcsa-
pása), de időben fokozatosan kibomló, történettel rendelkező valóság, amely egész emberlé-
tünket meghatározó, szüntelen újdonsággal megajándékozó eredeti szintézis, ahogyan Vető 
fogalmaz, az ember legteljesebb szintézise az életben. Nem más, mint a házastársak szüntelen 
önmagukból való kilépése, és a másik gazdagítása, másságának megerősítése, önmagáért való 
szeretése, egyszeriségének és helyettesíthetetlenségének elismerése és konstruálása, természet és 
szabadság harmonikus egysége, amelyből valódi és meglepő újdonság születik.

A tizenegyedik fejezet a hitvesi szeretetkapcsolat mintázatait vizsgálja, a kölcsönösség önfe-
lülmúlását a korlátlan feltételnélküliségben, amely azonban nem jelenti a viszonzás elvetését, 
csupán annak eloldását bármiféle legalista ökonómiától. A hűség kitartását akkor is, ha a má-
sik már nem szeret viszont, mivel a hűség nem csupán magatartás vagy cselekvés folytatása, 
hanem egyben önmagunk azonosságának kreatív és mindig megújuló megőrzése. S így válik 
világossá a szeretet legnagyobb próbaköve, az ellenségszeretet értelme is, mivel – a hagyomá-
nyos válaszokkal ellentétben – nem az ellenségben meglévő jóra (emberi természetére) irányul, 
és nem is az a pragmatikus célja/érdeke, hogy szeretetünk által ellenségünk megjavuljon, ha-
nem az ellenséget mint egyszeri, adottsága alapján szeretetre képes személyt önmagáért szereti.

Az utolsó, tizenkettedik fejezet a szülői (Vető itt inkább az „atyai” szót használja a francia 
nyelv sajátossága miatt) „leszálló” és a gyermeki „felszálló” szeretet tulajdonságait veti össze, 
érdekes párhuzamot vonva az isteni teremtő tevékenység és a teremtményi életadás/nemzés 
között. Szülő és gyermek szeretete aszimmetrikus, eltérő a kezdete, az intenzitása, az iránya, 
mindazonáltal egyik sem kevésbé autentikus. E fejezet talán legmegragadóbb gondolatmenete 
a meg nem született magzat iránti szülői szeretet abszurditását és egyben legteljesebb racio-
nalitását tárja elénk: a magzat még csak úton van a kibontakozás felé, szinte nem is létezik a 
szeretet valós tárgyaként, nélkülöz minden kölcsönösségi viszonyt, a rá irányuló szülői szeretet 
mégsem értelmetlen, sőt e határeset nyilvánítja ki igazán annak valódi lényegét, amely a másik, 
szeretni képes személyre (jelen esetben a magzatra mint a pozitív potencialitás hordozójára) 
irányuló hit, bizalom, várakozás.

A végkövetkeztetésben rövid és egyben magasabb szintű szintézisét kapja az olvasó a sze-
retetre vonatkozó téziseknek és a legfontosabb felismerések összefüggéseinek. A könyv végén 
található egy rövid szómagyarázat a legfontosabb filozófiai és teológiai szakkifejezésekhez, to-
vábbá név- és tárgymutató. A letisztultan visszafogott megjelenésű kötet a lábjegyzetbeli utalá-
sokon kívül külön irodalomjegyzéket nem tartalmaz.

Bátran állíthatjuk, hogy a szeretetről az utóbbi évtizedekben megjelent írások között Vető 
könyve átfogó jellege, az elődök által felhalmozott tudásanyag új szempontú beépítése, a ha-
gyomány kreatív megújítása és rendszere eredeti látásmódja miatt méltán lehet mérföldkő 



– 94 –

Recenziók

a kérdésről folytatott további diskurzusban, s nem utolsó sorban meggyőző erejét annak a 
ténynek is köszönheti, hogy fenomenológiai-metafizikai leírása nem esik távol a hétköznapi 
tapasztalattól, és egybecseng a keresztény teológiai hagyomány legjavával is. Reméljük, hogy a 
magyar nyelven olvasók számára is mihamarabb elérhetővé válik majd.

Vető munkásságába és az általa felvetett kérdések sokakat inspiráló hatásába enged bete-
kintést a Mezei Balázs és Schmal Dániel által szerkesztett, nemrég megjelent kötet (Megújító 
újdonság), amely a Pázmány Péter Katolikus Egytemen 2016 szeptemberében, Vető Miklós 
nyolcvanadik születésnapja tiszteletére rendezett konferencián elhangzott előadásokat gyűjti 
egybe, kiegészítve a konferencia anyagát két tanulmánnyal (Boros Gábor, Ullmann Tamás) és 
Vető Miklós fiának, Étienne Vetönek édesapjáról szóló visszaemlékezésével. Vető időközbeni 
halála átformálta a kötet arculatát, amely így nemcsak a konferencia gazdag reflexióit adja köz-
re, hanem egyben tisztelgés is e kiemelkedő kortárs filozófus emléke és életműve előtt. 

A kötet elején olvashatjuk Erdő Péter köszöntését, amely Vető tudományos pályafutását 
mutatja be személyes hangú méltatásban, majd ezt követi Étienne Vetö szintén személyes han-
gú írása az édesapjától kapott lelki-szellemi ajándékok gazdagságáról. E bevezető rész után a 
kötet két fő egységre tagolódik (Történelem, Elvek), amelyek mindegyike hat-hat tanulmányt 
tartalmaz. Az első egység hat tanulmánya a filozófus sokoldalú filozófiatörténeti munkásságát 
veszi szemügyre és lép azzal párbeszédbe.

Ulmann Tamás a schellingi „Alap” fogalmát vizsgálja (főként Schelling átmeneti korszakára 
összpontosítva), és e fogalom hatását Vető kiterjesztett metafizikájára, amelyben az ész képes 
az ész másikát is elgondolni. Pavlovits Tamás a 17. századi író, teológus Fénelon kevésbé ismert 
filozófiai munkásságára összpontosít a descartes-i gyökerű, de attól eltérő végtelen fogalmán 
keresztül, amely Fénelonnál kapcsolatot létesít filozófia, teológia, antropológia és misztika 
között. Fénelon gondolkodása Vető Miklós számára is fontos ihlető forrás, amint ezt a kö-
zelmúltban megjelent könyve is tanúsítja (Fénelon, Penseur de la volonté, 2018.) A harmadik 
tanulmány szerzője, Schmal Dániel a szintén 17. századi Pierre Poiret különleges, a kartezia-
nizmust és a misztikát ötvöző életművét állítja elénk olyan kivételként, amely e két merőben 
eltérő gondolkodási-tapasztalati irány között képes hidat verni. E hidak, Schmal kifejezésével 
„affinitások” mibenlétét kutatja a tanulmány, s egyben bennfoglaltan rávilágít filozófia és misz-
tika közös forrására is, amely Vető gondolkodását is meghatározza. Fabinyi Tibor szintén egy 
Vető által is vizsgált szerző, a 18. századi amerikai teológus, Jonathan Edwards tipologikus 
történelemszemléletének eddig kevésbé kutatott vonásait világítja meg (például John Milton 
költői elképzelésének valószínűsíthető hatását Edwardsra). Sepsi Enikő a Vető számára is nagy-
ban inspiráló Simone Weil-i kenóziselképzelés összefüggéseit vizsgálja Weil drámaesztétikai és 
drámaírói munkásságában. Boros Gábor a kortárs angolszász filozófiai érzelemkutatás ered-
ményeinek tükrében ad átfogó elemzést a szeretet összetett valóságáról, amely mint láthattuk, 
Vető érdeklődésének is a homlokterében áll.

A kötet második nagy egysége a filozófus rendszeralkotó bölcseleti munkásságát helyezi 
előtérbe. Mezei Balázs tanulmánya átfogó képet ad Vető életművének fő irányairól (a német 
idealizmussal való számvetés, misztikus szerzők gondolatformáinak filozófiai vizsgálata, a me-
tafizika rendszerének megújítása) és gondolatépítményének szerkezetéről, amelynek alapvető 
építőkövei a másság és az újdonság fogalmának újragondolása, s amely Mezei elnevezésével a 
szeretet metafizikáját bontakoztatja ki. Peter Ochs az analitikus nyelvfilozófia perspektívájából 
fogalmazza meg a kérdést, hogy egy katolikus hátterű filozófus gondolatai lehetnek-e min-



– 95 –

Recenziók

denki számára megközelíthetők, s válaszában Vető szingularitás fogalmában jelöli meg ennek 
elvi lehetőségét. Emmanuel Gabellieri feltárja a magyar filozófus egész munkásságában vezér-
fonálként megjelenő kenózis fogalmának Simone Weil gondolkodásában rejlő gyökereit, és 
Vető módszerét, amely által a francia misztikusnő írásaiban strukturáló mintázatokat azonosít, 
ötvözve ezeket a német idealizmus gondolati hátterével és Edith Stein hatásával, amelyben 
összefonódik a kenózis és az újdonság témája egy szentháromságos alapú kiterjesztett metafizi-
kát eredményezve. Takács Ádám a fenomenológiai módszer vetői használatát, fenomenológia 
és metafizika viszonyát vizsgálja a Janicaud által azonosított teológiai fordulat tágabb per-
spektívájában, és bemutatja a fenomenológia minimalista/csendes használatának metafizikára 
nyitott lehetőségeit az életműben. William C. Hackett – Vető könyvének (L’Élargissement de 
la métaphysique) angol fordítója – filozófia, teológia és misztika viszonyának, és Isten-elv vagy 
személy voltának kérdése mentén járja körül a kiterjesztett metafizika trinitárius alapú felis-
meréseit, amelyek az elv és a személy megkülönböztetésének végső egysége felé mutatnak. 
Végül az utolsó tanulmány szerzője maga Vető Miklós, aki ízelítőt nyújt megkezdett, de sajnos 
már be nem fejezett könyvéből, filozófiai istentanából, annak lényegi perspektívájából. Az 
Isten fogalmat egymással szemben álló fogalmak összetételeként közelíti meg, s két központi 
jellemzőjeként a másságot és a szeretetet jelöli meg. Sajátos másságfelfogása (amely nem az 
azonos ellentéte, és nem vonatkozik másra, csak saját magára, közvetlen, egyszerű, osztatlan és 
egyszeri) és újszerű szeretet megközelítése (a szeretet mint önfeladás és önajándékozás, kenózis 
és pozitív potencialitás, érintettség, érzés és kapcsolatiság) megrajzolják az a keretet, amelyet 
Isten filozófiai megközelítésében mindvégig szem előtt tartott, s amely sajátos ívet adott gon-
dolkodásának.

E tizenkét tanulmányt követően a kötet függeléke tartalmazza Vető munkásságának átfogó 
bibliográfiáját a kezdetektől haláláig (1947–2019 között) és a kapcsolódó másodlagos irodal-
mat, amelynek listáját nemcsak e jelen kötet fogja gyarapítani, hanem a hatására minden bi-
zonnyal megélénkülő érdeklődés szülte kutatási eredmények is. A bibliográfiát követi még egy 
rövid ismertetés a kötetben szereplő szerzőkről. A szerkesztői jegyzetből megtudhatjuk a kötet 
keletkezésének körülményeit, a függelék utolsó írásában pedig (In memoriam Vető Miklós) 
Mezei Balázs méltatja a filozófus pályafutását.

A kötet gazdag anyagával, a szerzők sokszínű tudományos hátterével, átfogó perspektívájá-
val és a kiegészítő hasznos információkkal hiánypótló nem csupán a magyar nyelvű kutatás-
ban, hanem nemzetközi viszonylatban is Vető életművének teljesebb megértéséhez és jövőbeli 
elmélyülő befogadásához.

Tóth Beáta



– 96 –

Recenziók

Andrew Louth:  
A keresztény misztikus 
hagyomány gyökerei Platóntól 
Dionüsziosz Areopagitészig
Sarutlan Kármelita Nővérek, Magyarszék, 
2019.

A kötet szerzője, Andrew Louth életútja ön-
magában is figyelemre méltó. Az 1944-ben 
született angol hittudós a patrisztika és az 
ortodox teológia elismert kutatója, az oxfor-
di egyetem volt tanára, a Durham Egyetem 
emeritált professzora, a Brit Tudományos 
Akadémia tagja. Eredetileg anglikán lelkész, 
aki patrisztikus és bizánci tanulmányainak 
hatására tért át 1989-ben az ortodox hitre, 
majd ezt követően 2003-ban bizánci rítus 
szerint szentelték pappá. 

A kötet esztétikus. Átlagos mérete és bő 
300 oldalas terjedelme jól forgathatóvá, be-
tűmérete könnyen olvashatóvá teszi. Nem így 
a számos elütés, mely a szöveget tarkítja, néha 
kifejezetten az érthetőséget veszélyeztetve. 
A tömbidézetek határai sokszor elmosódnak: 
a behúzás megszűntével folytatódnak a főszö-
vegben anélkül, hogy legalább idézőjel zárná 
őket. Itt-ott csillag jelzi a lábjegyzetben, hogy 
a szerkesztő még egy oldalszámra várt – hogy 
csak a legfeltűnőbb hibákat említsem. De tér-
jünk át végre e régen várt kötet tartalmára!

Valóban régen várt kötetről van szó. 
A Görföl Tibornak köszönhető kitűnő, 
gördülékeny fordítás a második kiadáson 
alapul. A mű először 1981-ban látott nap-
világot. Alapját a szerző oxfordi teológiai 
előadásai, valamint az oxfordi anglikán női 
szerzeteseknek tartott előadássorozat alkot-
ta. Louth művében a keresztény misztika 
hagyományának patrisztikus, keleti gyö-
kereit (ez alól csupán egyetlen fejezet kivé-
tel) mutatta be Ál-Areopagita Dénesig. Egy 
rendkívül fontos időszakot tárgyal, melyben 
a kereszténység elsajátítja a „misztika” erede-
tileg görög filozófiából származó hagyomá-

nyát, majd saját önfelfogása alapján a maga 
képére formálja azt. Azt az időszakot, ami-
kor a dogmatikus teológia maga is forrásban, 
aktív alakulásban van, és még kéz a kézben 
jár a misztikus teológiával. Louth világosan 
érzékeli, hogy a korszakban a teológia e két 
területe még nem vált szét, s belátását egy-
fajta módszertani elvvé emeli, és az egyes 
szerzők misztikára vonatkozó nézeteit a ko-
rabeli elméleti (szisztematikus) teológiával és 
filozófiai eszmékkel összefüggésben értelme-
zi. A szerző úgy véli, hogy az Ál-Areopagita 
(5. század) idejére minden olyan hagyomány 
kiformálódott, melyet a patrisztika örökül 
hagyhatott a későbbi koroknak. Melyek ezek 
a formaadó, jövőt formáló hagyományok? 

A keleti és a napnyugati misztikus teo-
lógiát a platonizmus alakította, így a szerző 
számot vetett a platóni (1. fejezet) és plóti-
noszi (3. fejezet) örökséggel. Az alapok be-
mutatásánál nem kerülte el figyelmét a kö-
zépső platonizmus sem, így Philón szellemi 
portréja is felvázolásra került (2. fejezet). 
A tulajdonképpeni keresztény misztika egy-
fajta fénymisztika formájában Órigenésszel 
vette kezdetét (4. fejezet), hogy aztán az Isten 
megismerhetőségébe vetett hellenisztikus, 
optimista hitet Nüsszai Szent Gergelynél Is-
ten elrejtettsége, a misztikus sötétség és az is-
teni transzcendencia tapasztalata váltsa fel (5. 
fejezet). A kettejük közötti átmenet a könyv 
gondolatmenetében Szent Athanáz „nikaiai 
ortodoxiájában” ölt testet, aki a semmiből 
való teremtés gondolatát komolyan véve 
– legalábbis Louth így véli − szakít a plato-
nista örökséggel, így teológiája bizonyos ér-
telemben szembefordul a misztikával. Louth 
természetesen tudatában van annak is, hogy 
a misztikát nem csupán hellenisztikus és 
dogmatikai tartalmak, de az imádságos élet 
gyakorlata is formálta, ezért teret szentelt 
az egymással ellentétes tradíciókat (evagri-
anizmus és messzalianizmus) ötvözni képes 
monasztikus életnek is (6. fejezet). Ezek után 



– 97 –

Recenziók

egy (!) nyugatról szóló, az ágostoni misztikát 
tárgyaló (7.), majd a hagyományfolyamot 
Dénessel lezáró (8.) fejezetet olvashatunk. 
A gondolatmenet ezzel tulajdonképpen zá-
rult, hiszen az Areopagitával bemutatásra ke-
rültek a misztikus teológia fontosabb állomá-
sai. Meglepetésünkre azonban egy következő 
fejezetben Keresztes Szent Jánosról olvasha-
tunk; itt Louth a lélek sötét éjszakájáról szóló 
jánosi tanításában próbálja meg kimutatni a 
patrisztikus örökség nyomait.

A mű utolsó fejezete (10.) az egész kötet 
megértése szempontjából alighanem a leg-
fontosabb. Itt kerülnek ugyanis utunkba 
azok a vallástudományi és filozófiai pozíci-
ók, melyek Louth gondolatmenetét valójá-
ban szervezik. Ameddig ugyanis R. Zaehner 
a misztika univerzalitását hirdette, addig 
A-J. Festugière, a hellenisztikus gondolko-
dás kiváló szakértője a patrisztikus misztika 
eredetiségét vitatta el. Louth, úgy tűnik, ve-
lük kel szellemi birokra, amikor könyvének 
hangsúlyait a speciálisan keresztény jellegze-
tességekre és a filozófiai teóriától való meg-
különböztető jegyekre helyezte. Ezzel gon-
dolkodásának fókuszába kimondatlanul is a 
különbségek (misztika − keresztény misztika, 
filozófia – kereszténység, Ágoston – keleti or-
todoxia stb.) kerültek. Amennyiben a gyak-
ran didaktikusra sikerült differenciák hang-
súlyozását a mű előnyének tartjuk, úgy nem 
fogunk sajnálkozni afölött, hogy az elemzés 
időnként mintha elsiklott volna a hagyo-
mány korábbi (filozófiai) és későbbi (keresz-
tény) alakzatai közötti szubtilis organikus 
kapcsolatok, azonosságok kimutatása fölött.

Mindent mérlegre téve aligha mondhatok 
mást, mint hogy hálás vagyok a Karmelita 
Nővéreknek. Hiánypótló fordítás látott nap-
világot, mely hasznos orientációs pont lesz a 
misztika történetét tanulmányozó érdeklő-
dők számára.

Szeiler Zsolt

Miroslav Volf – Matthew 
Croasmun: Fort the Life of the 
World. Theology That Makes  
a Difference
Brazos Press, Grand Rapids – Michigan, 
2019, Theology for the Life of the World

Évtizedek óta eldőlt, hogy a teológia élvonal-
beli művelése korunkban az angolszász vi-
lágban zajlik. A most recenzeált könyv két 
szerzője is ebből a világból érkezik. A Yale 
Egyetem oktatói szoros munkatársi közös-
séget alkotnak a Yale Center for Faith and 
Culture intézményében. Miroslav Volf, az 
intézet alapítója és vezetője eredetileg Hor-
vátországból származik, és teológiai tanulmá-
nyainak fontos állomása volt Tübingen, ahol 
Jürgen Moltmann volt a doktori témaveze-
tője, ezt követően bontakozott ki az Egye-
sült Államokban az oktatói munkája. Mára 
a legismertebb észak-amerikai teológusok 
egyike, elsősorban szisztematikus kérdésekkel 
foglalkozik. Matthew Croasmun tősgyökeres 
amerikaiként minden egyetemi és doktori ta-
nulmányát a Yale-en végezte, kutatásai első-
sorban az Újszövetség teológiáját járták körül 
eddig, illetve lelkipásztorként is szolgál New 
Haven városában. Személyük azért is lehet 
kiemelten fontos, mert a könyv műfaját a 
szerzőpáros nem hagyományos értekezésként, 
hanem olyan „teológiai kiáltványként” jelölte 
meg (7.), amely hangsúlyosan épít személyes 
tapasztalataikra.

És valóban, a szokatlan műfajú, gyönyö-
rűen kimunkált szöveg egyszerre provokatív a 
problémafelvetéseiben és proaktív a teológiai 
válaszaiban. Nem kevesebbet ismer el, mint 
a tág értelemben vett akadémiai és gyakorlati 
teológia, egész pontosan a napnyugati keresz-
tény teológia elnyúló és életveszélyes krízisét 
a harmadik évezredben. Az ezzel a ténnyel 
való szembenézésre hívja meg a teológia pro-
fesszionális művelőit a dialógus első lehetsé-
ges kiindulási pontjait is megjelölve. A könyv 



– 98 –

Recenziók

hat fejezetből álló szerkezete ennek az ívnek 
a mentén bontakozik ki. A személyes hangú, 
teológusi vallomásként is olvasható bevezetőt 
a filozófiai és teológiai antropológia legálta-
lánosabb, jelenkori kérdésfeltevései követik 
az első fejezetben. A második fejezet sokat-
mondó címe A teológia krízise, ami a könyv-
olvasás legfájdalmasabb, önkritikus pontjait 
tartalmazza. A harmadik fejezettől kezdve 
pedig a megoldáskeresés jegyében a teoló-
gia szükségszerű megújulása, majd az egye-
temesség kívánalmával történő szembenézés 
és a teológusok élete következik. A hatodik, 
záró fejezet pedig egy jövőbeli teológiai vízió 
felrajzolására vállalkozik a párbeszédteremtés 
jegyében.

Miben nyilvánul meg Volf és Croasmun 
szerint a teológia 21. századi krízise? A külső 
és belső krízisjegyek azonosításai során a ten-
gerentúlon megszokott nyíltságnak megfele-
lően felsorolják például a csökkenő akadémiai 
pozíciók számát (39.), a teológus diplomával 
való elhelyezkedés korlátozottságát (36–37.), 
az elmélyült teológiai munka befogadói kö-
zegének – például Paul Tillich recepciójához 
mérve – radikális beszűkülését (39–43. skk.), 
a teológiát professzionálisan művelők fizeté-
sének tarthatatlan színvonalát (58. skk.). Fel-
idézték a könyv megjelenése előtti évekből a 
Harvard Egyetem akkori rektorával folytatott 
egyik, a szerzők számára is megdöbbentő esz-
mecseréjét is, ami éppen a Harvard Divinity 
School megüresedett dékáni posztja kapcsán 
alakult ki a rektor és a szerzők egyike között. 
Az Egyesült Államok legrégebbi egyetemé-
nek a vezetője azt mondta ezen a beszélge-
tésen, hogy ha ma alapítanák a Harvardot, 
nem lenne teológiai kara (43–44.). A belső 
krízis szempontjából a legfontosabbak kö-
zött az akadémiai teológia és a lelki(pásztori) 
élet(vezetés) közötti szakadék elmélyülését, a 
speciális résztudományokra szakadást és ezzel 
az egységben látás elárulását nevezik meg 
a szerzők. A teológiai krízist elismerő mon-

datok talán legélesebb reflexiója az a kérdés, 
hogy ha a könyv megjelenése előtti évtized 
statisztikái alapján egy a Yale-en posztgra-
duális tanulmányokat a Ph.D. fokozat meg-
szerzéséig folytató teológus teljes tanulmányi 
költségét egymillió amerikai dollárban (a 
publikálás idején tehát megközelítőleg 290 
millió forintban) állapíthatjuk meg, miért éri 
meg az amerikai társadalomnak, egy egyházi 
közösségnek vagy akár a képződő teológusnak 
kifizetni ezt a csillagászati összeget? Hogyan 
térül ez meg, ha azután csak egy szűk réteg 
tud elhelyezkedni a hazájában egy teológiai 
doktorátussal felvértezve az egyetemi vagy 
kutatói szférában? Miért éri meg tudományos 
kutatómunkát végezni, ha aztán a pasztorális 
munkában a mindennapi teendők között a 
kiégés elleni küzdelem lesz a tét, nem pedig a 
szubtilis dogmatikai traktátusok megvitatása?

Bár a lépték a magyar teológiai élettől 
ide gen, és talán a kérdéseink fókusza sincs 
tökéletes fedésben az amerikai kollégákéval, 
mégis érdemes lehet komolyan venni a ki-
áltvány műfajából fakadóan mindazt, ami a 
jelenünket vagy még inkább a jövőnket teo-
lógusként ugyanígy megérintheti. A tenge-
rentúlról nézve érthetetlen luxusnak tűnhet 
a teológiai kutatás intézményes hiánya, az 
oktatásközpontú akadémiai lehetőségek fe-
leslegesen (felekezetenként, sőt nem egyszer 
azonos felekezeten belül is institucionális 
hagyományonként, szakterületenként stb.) 
szétaprózott rendszere. Hazánkban sincs ér-
deklődés a teológia elmélyült művelésére, 
és még mindig ritkaságnak számít például 
a katolikus felsőoktatásban a világi oktatók 
foglalkoztatása, különösen a nőket illetően. 
Megannyi magyar nyelvű teológiai folyóirat-
ban ugyanaz a negyven aktív teológus pub-
likál országszerte, és ritka az, hogy ha valaki 
külföldön el tud helyezkedni magyar kutató-
ként, haza is térjen.

Volf és Croasmun a teológia céljának újbó-
li megtalálását szorgalmazzák saját javaslatai-



– 99 –

Recenziók

kat tartalmazó fejezeteikben. A Jézus Krisztus 
személyére irányuló teológia a világ életéért 
szentelt teológia kell, hogy legyen a szerző-
páros szerint (64.). Ez utóbbi attitűd pedig 
azt kívánja, hogy az akadémiai teológia szol-
gálni kezdje a világ életét, mert csak így lesz 
értelme művelni azt. Ehhez az első lépés a 
szembenézés önnön megrekedtségével, az azt 
követő pedig az értő párbeszéd a természet-
tudományokkal, a lelki és szellemi élet egye-
sítő törekvése és a teológusi hivatás radikális 
újradefiniálása. A biztos válaszok kényelmes 
birtoklása helyett a teológusoknak újból vál-
lalni kell az igazság felé kitartóan zarándokló 
életformát (128. skk.). A felelősségvállalás 
krisztusi megújítása klasszikus gesztusnak 
tűnhet, mégis attól lesz hiteles, hogy odairá-
nyul, ahova korábban talán még soha.

Hoványi Márton

Gerhard Lohfink:  
50 levél a keresztény hitről
Vigilia, Budapest, 2019. (ford. Kerényi 
Dénes és Lukács József )

Gerhard Lohfink egy igazi régi vágású úriem-
ber, tetőtől talpig gentleman. A személyesség 
zászlóvivője, egy igazi nagyapa, aki nagy sze-
retettel fordul a rábízottak felé, és tiszteletben 
tartja határaikat. 

A levélformát választja az írásához. Gon-
dolhatnánk, hogy ez már ódivatú a röpkö-
dő párszavas üzenetek világában. Vajon ki-
nek a figyelmét ébresztheti fel? Ő azonban 
következetesen és magabiztosan jár ezen 
az úton, követve nagy elődjei példáját. Pál 
apostol levelei amellett, hogy Krisztus misz-
tériumát ihletett szavakkal fogalmazzák meg, 
hatalmas közösségépítő erővel bírtak, meg-
alapozták a keresztény hit elterjedését, s mai 
napig éltetik azt, ráadásul mindmáig a világ-
irodalom gyöngyszemeiként tartják számon 

őket. Ilyen előd nyomába lépve ki ne tartaná 
hitelesnek ezt a műfajt keresztény körökben?

Szerzőnk említi, hogy többről van itt szó, 
mint levélről, hiszen a keresztény hit mi-
benlétéről e-mailekben kommunikál képze-
letbeli levelezőpartnereivel, egy házaspárral. 
Sőt még azt is elárulja, hogy bizony ezeket 
a leveleket ő kinyomtatva, dossziéban őrzi. 
Milyen kedves gesztus! Megérthetjük belőle, 
hogy számára mennyire fontos az olvasója, 
akit ez a képzeletbeli házaspár jelenít meg, 
akik maguk is vitatkoznak otthon Gerhard 
megállapításairól, amikor egy-egy témát 
érintő közös vagy különálló kérdéseiket meg-
fogalmazzák. A kérdésekről nem értesülünk, 
csupán a szerző idézi őket.

Azok idézésében azt a módszert használja, 
hogy kiemeli azon mondatokat, érveléseket, 
amelyekre reagálni szeretne. Így lehetünk ta-
núi a kialakuló párbeszédnek.

Az érvelésekben szerzőnk könnyed és vál-
tozatos stílust használ, nagyon személyeset, 
kerülve a teológiai szakkifejezéseket. Teret ad 
a levelek olvasóinak mintegy arra buzdítva ez-
által, hogy maga is fogalmazza meg érveit és 
ellenérveit a témával kapcsolatban, s legyen 
bátor felvetni ezeket. Ha a továbbiakban 
nem is minden kérdésükkel fordulnak hozzá, 
de bizonnyal találnak egy jólelkű plébánost, 
aki majd segíti őket a válaszok megtalálásá-
ban. Így fordítja olvasóit az egyház felé.

Leveleiben az is tanulságos, hogy nem pró-
bál meg direkt módon ismeretterjesztő lenni. 
Nem ad tuti válaszokat, mint inkább saját ér-
velést követ, ugyanakkor hitelesen közvetíti a 
katolikus egyház tanítását, de valahogy úgy 
fogalmazza meg mindezt, hogy a személyes-
ség stílusjegyeinek a keretein belül marad. 
Célja sokkal inkább az elgondolkodtatás, 
mint a kinyilatkoztatás.

A kereszténység alaptételeit veszi sorra: 
a teremtéstől indul, majd Jézus életéből és 
tanításából mutat rá az evangélium jelentő-
ségére, ezt követően eljut az Úr halálának és 



– 100 –

Recenziók

feltámadásának üzenetéhez. Különösen szép, 
amikor Krisztus áldozattá válásáról ír, és en-
nek lényegét úgy fogalmazza meg, hogy az 
áldozat szó jelentését a mindennapokhoz na-
gyon közel hozza: a szülői szerepen keresztül 
magyarázza meg a kételkedő, hitet még csak 
kereső édesapa számára.

Kiderül az is, hogy az asszony vallásos 
életet él, de nehézségei vannak amiatt, hogy 
férje nem vallásos. Mindkettőjüket bátor le-
vélírásra buzdítja, s olyan kérdéseket vet fel 
általuk, amelyekre válaszleveleiben reagál. 
E válaszleveleket olvasva egyre több dolgot 
tudunk meg e házaspárról és lányukról, An-
náról, aki kilenc évesen azzal a kéréssel állt 
szülei elé, hogy szeretne megkeresztelked-
ni, sőt ministrálni is. Megírja lelkipásztori 
javaslatait arra vonatkozóan, hogy miként 
támogassák lányukat akkor is, ha ők maguk 
még nem szívesen járnak templomba.

Anna lányuk bajba kerülése a ministráns-
csapatban (20. levél) az egyházban felmerülő 
viszályok közötti eligazodáshoz ad nagyon 
világos útmutatást. Annát kiközösítik mi-
nistránstársai, s ezért abbahagyja a templom-
ba járást. Nagyon finom lelki érzékenységgel 
ábrázolja ezt a konfliktust, és szép lassan, a 
kislány történetén keresztül mintegy mel-
lékszálként viszi bele azokat a problémákat, 
amelyekkel az egyre inkább kereszténnyé 
váló család az egyházhoz való csatlakozás 
után szembesül. A teológiai tanítások sorai 
között bújtatva nem hanyagolja el a képze-
letbeli kislány ügyét: több levélen keresztül 
rejtetten lehetünk szemtanúi a konfliktus 
megoldásának. S a konfliktuson és annak 
megoldásán keresztül figyelmes gyöngédség-
gel tárja fel Isten mindennapokban működő 
kegyelmét.

Közben szó esik az egyházi év felépítésé-
ről, valamint az egyházról mint közösségről. 
Itt nagyon érdekes, ahogy a közösségi ta-
pasztalatot megfogalmazza: az ismeretlenül 
is ismerőssé váló házaspár azzal szembesül, 

hogy amikor elkezdtek templomba járni, 
nem figyelt rájuk a közösségből senki. Azok 
az emberek már jól ismerik egymást, míg a 
templomtól idegenkedő, ám a hitét kereső 
férfi és a vallásos életet élő asszony nem ta-
lálja a helyét közöttük. Igazából ők a szárnya-
it bontogató lányukat kísérik templomba, 
mégis titokban vágynak arra, hogy a közös-
séghez tartozhassanak. És éppen itt, a bölcs 
lelkipásztor épp a nehézségeken keresztül 
mutatja fel a keresztény élet gyakorlati olda-
lát: kitartó hűségre biztatja barátait. Pár feje-
zettel később örömmel értesül is arról, hogy 
jó kapcsolatuk alakult a plébániai közösség 
egy másik családjával. Ismeretlenül is üdvözli 
azt a családot is.

Szó esik még az imádságról, a hét szent-
ségről, és a Miatyánk magyarázatát is meg-
találjuk az egyik levélben – így válik a kép 
egyre teljesebbé. A kapcsolat a hitét kereső 
családdal egyre mélyebbé válik. Szemtanúi 
lehetünk komoly konfliktusoknak életük-
ben, s nem csak az egyházzal kapcsolatban: 
az asszony testvérével romlik meg először 
a kapcsolat, mert elutasítja rokonainak az 
egyház felé való közeledését. Több levélben 
történik apró utalás ennek a kapcsolatnak az 
alakulására, majd a konfliktus elsimulására. 
A házaspár egyszer hosszú ideig nem ír leve-
let neki: maguk kerülnek komoly válságba, 
mikor a férfinek új munkahelyet kínálnak 
fel, s távol kellene élnie otthonától. Végül 
sikerül a család mellett döntenie. Imádsá-
gokban kíséri végig ezt a komoly válságot 
a családban, ami kibéküléshez, a házaspár 
szeretetkapcsolatának elmélyüléséhez és új 
gyermekáldás tervezéséhez vezet. A család 
egyre valóságosabbá váló arca egyre közelebb 
hozza a keresztény tanítás és életforma vonzó 
erejét. 

Mindeközben a húsvét titka, a feltámadás 
reménysége, az ünnepek valódi értelme is 
felbukkan. Meglehetősen komoly teológiai 
szinten zajlik ez az egyre személyesebb arcot 



– 101 –

Recenziók

öltő, képzeletbeli, ugyanakkor valóságos ka-
tekumenátus a család részére.

Leveleiben nem fél olyan komoly hétköz-
napi kérdéseket érinteni, mint a keresztény-
ség és az iszlám kapcsolata (ez a Szenthárom-
ságról való tanítás magyarázata során kerül 
elő), vagy az ezotéria hatása a hétköznapok 
szellemiségére. A keresztény hit mibenlétét 
a mindennapokban igyekszik megragadni. 
Határozottan rámutat azokra a különbségek-
re, amik a keresztény hit lényegét jelentik, 
ugyanakkor megkülönböztetik és elhatárol-
ják minden más lelki áramlattól vagy gon-
dolkodásmódtól. 

A hitét kereső olvasót lépésről lépésre ve-
zeti be a keresztény hitéletbe. Nem fél szem-
benézni azokkal a kételkedő, sőt provokatív 
kérdésekkel sem, amelyeket a hitkeresők sze-
gezhetnek szembe a túlteologizált vagy épp 
ridegen tálalt keresztény tanítással, amit a 
hétköznapokban megtapasztalnak. Szerzőnk 
nemcsak azt tekinti feladatának, hogy meg-
ismertesse a keresztény tanítás fő pilléreit, 
hanem azt is, hogy megmutassa, mennyire 
vonzó azokat életre váltani, mennyi türelem 
és kitartás kell hozzá, mikor a kereső ember 
nagy falakba ütközik, akár társadalmi vagy 
egyházi közegben, akár saját lelkivilágán be-
lül.

A leveleket olvasva együtt fejlődünk e 
képzeletbeli családdal, akiknek életét finom 
érzékenységgel tárja elénk a teológus lelki-
pásztor. És észrevétlenül is egyre közelebb 
kerülünk a keresztény hit lényegéhez.

Ajánljuk a könyvet mindazoknak, akik 
magukat keresőknek tartják, és azoknak is, 
akik a hitet kereső emberekkel foglalkoznak, 
s igyekeznek útmutatást adni nekik. Szer-
zőnk korszerű módon és vonzóan tárja fel 
keresztény hitünket. Érdemes tanulni tőle. 

Thorday Attila

Sipos Imre SJP:  
Az evolúció misztériuma.  
Az értelem és a remény 
felragyogása
Szent János Apostolról és Remete Szent 
Pálról Nevezett Szerzetesek, Miklósi, 2020.

Sipos Imre a Szent János Apostolról és Re-
mete Szent Pálról Nevezett Szerzetesközösség 
tagja, lelkipásztor és biológus. Az elmúlt év-
tizedekben több publikációja jelent meg, és 
számos előadást tartott az evolúció és a teo-
lógia kapcsolatáról. Az itt bemutatott közel 
kétszáz oldalas kötet a fejlődéstan egészén 
vezeti végig az olvasót, érintve az univerzum 
kialakulását, a biológiai evolúciót és a homi-
nizációt.

A könyv egyértelmű bizonyítéka a szerző 
hívő látásmódjának. Írása határozott elve-
ken nyugszik. Vallja, hogy a világ értelmes 
és logikus alapokon áll, így az megismerhe-
tő, benne ok-okozati kapcsolatok tárhatók 
fel. A természetben felfedezhető a fejlődés, 
az evolúció jelensége elfogadandó magyará-
zata a világ alakulásának. Ugyanakkor ennek 
a fejlődésnek iránya van, célja alapvetően az 
ember megjelenése. A szerző rámutat továb-
bá, hogy a természettudományos vizsgálatok 
és megfigyelések alapján megismerhető a fej-
lődés hogyanja, de a létezés megjelenésének 
oka nem. A „miért van valami, mint inkább 
semmi?” kérdésre a természettudomány 
maga nem képes válaszolni, az csak magasabb 
szintű „okkal” és eredettel magyarázható. 
A fejlődés és a rend kialakulása ugyanakkor 
értelmes rendezőt, rendezőelvet követel, azaz 
az evolúció vizsgálata elvezethet bennünket 
egy magasabb szellemi valóság, a Teremtő 
felfedezésére. A teremtés és az evolúció nem 
két egymást kizáró tényező (a szerző keveset 
foglalkozik az evolúció tagadóival), hanem 
a fejlődés a teremtés megvalósulása, mivel a 
létezők magukban hordozzák az önfelülmú-



– 102 –

Recenziók

lás lehetőségét, a teremtés pedig másodlagos 
okokon keresztül képes realizálódni.

A kötet első fejezete a témafelvezetésen túl 
a munka alapvetése. Felveti a végső rendező 
elv igényét, és arra hívja az olvasót, hogy ne 
csupán a részleteket, hanem a nagy egészet 
vizsgálja. Külön részt szentel az evolúció és a 
bibliai teremtéselbeszélések összeegyeztethe-
tőségének. A szerző erősen bírálja a redukci-
onizmus álláspontját érveket sorakoztatva fel 
annak tarthatatlanságára.

A második, harmadik és negyedik fejezet 
bemutatja az univerzum és benne a Föld 
kialakulását, valamint az életfeltételek lét-
rejöttét, végigvezet a kémiai evolúció folya-
matán, bemutatja az első élő organizmusok 
kialakulását és a többsejtűség megjelenését, 
majd végigköveti az evolúció folyamatának 
nagy eseményeit. A könyv mindezt nagyon 
sok példával, megfigyelések és kísérletek be-
mutatásával illusztrálja alapvetően tudomá-
nyos ismeretterjesztő stílusban. Követése a 
laikus olvasó számára is élvezhető, néhány 
alapfogalom ismeretén túl nem igényel elő-
zetes, mélyreható fizikai, kémiai vagy bioló-
giai ismereteket, néhol pedig maga a kötet 
magyarázza meg a fogalmakat. Írása közben 
a szerző sokszor rácsodálkozik az általa szem-
léltek logikus és rendezett voltára, a teremtés 
csodájára. Az olvasót is erre akarja rávezetni, 
amikor például így ír: „Természettudomá-
nyos vizsgálódásaink során ráérzünk, hogy 
a világegyetemben hihetetlen pontossággal 
készül valami, valakinek, valamiért…” (40.). 
A negyedik fejezet részletesen ismerteti az 
evolúciónak azokat a trendjeit (komplexitás 
növekedése, kefalizáció, a szabadság növe-
kedése, az önzetlenség jelensége), amelyek a 
hominizáció folyamatának különösen fontos 
előfeltételei voltak.

Az ötödik fejezet azután részletesen ismer-
teti a Homo sapiens megjelenését. A főem-
lősök fejlődésének és az előemberek kialaku-
lásának ismertetésén túl a szerző rámutat a 

kulturális evolúció jelentőségére. Bemutatja 
a ma élő ember egészen sajátos és mással 
össze nem téveszthető egyedi voltát, amely 
a természetbe ágyazottságát nem tagadva 
megmutatkozik kommunikációs, tanulási 
és társas képességeiben, önzetlenségében, 
tudományos és művészeti tevékenységében, 
valamint vallásosságában. A kötet egyértel-
műen hitet tesz amellett, hogy „az evolúció 
tengelye és iránytűje az ember” (65., Teilhard 
de  Chardint idézve), egy teológiailag vezérelt 
folyamat (102.), amelynek célja és értelme 
az ember kialakulása. Ez a fejlődés és alaku-
lás nem vezethető vissza csupán természetes 
okokra. Bár a folyamatban véletlenszerű ese-
mények, az emelkedő valószínűség és az ön-
felülmúlás jelensége felfedezhető, az egészre 
rátekintve, különösen a fejlődés törékenysé-
gét és kis valószínűségű eseményeit szemlélve 
mégis megállapíthatjuk egyfajta vezetettség, 
rendezettség és külső végső okság jelenlétét.

Könyvünk így vezet el minket az ötödik 
fejezet utolsó szakaszához, valamint a vég-
ső fejezethez, amelyekben a szerző a fejlő-
dés elsődleges értelmére mutat rá: a termé-
szetben megjelenik az ember, aki testben 
és lélekben létező szellemi, értelmes lény, 
ugyanakkor egyfajta „hiánylény” – aki nyi-
tott a transzcendenssel, az Istennel való ta-
lálkozásra és kegyelmének befogadására. Az 
emberi lélekről a szerző vallja, hogy annak 
léte önmagából a természetből nem magya-
rázható, és bár előfeltétele volt a fejlődésben 
kialakult emberi lény létrejötte, létének oka 
és kapcsolata az anyagi világgal csupán ter-
mészettudományos ismeretekből, például a 
neurobiológiai jelenségekből nem követke-
zik. Nem csupán mennyiségi változásnak, 
a komplexitás növekedésének vagyunk itt 
tanúi: egy teljesen új minőség jelenik meg 
a világban. A szellemi, lelki ember létrejötte 
tehát kiemelkedik az evolúciós jelenségből, 
ezen a ponton Isten egészen sajátos teremtő 
tevékenységével találkozunk. Ugyanakkor az 



– 103 –

Recenziók

irányított fejlődés adja meg a lehetőségét és 
előfeltételét, hogy megjelenjen az ember, aki 
képes találkozni Istennel. Ezért is mondhat-
juk, hogy a fejlődés „a kegyelem kerete”: az 
egész folyamat célja, hogy megszülessék az 
ember, aki képes befogadni Isten kegyelmét 
és együttműködni vele. A halhatatlanságra 
teremtett ember megjelenése pedig legalább 
akkora lépés, mint magának az életnek a lét-
rejötte.

A szerző mondanivalóját irodalmi idé-
zetekkel szövi át, a művészet eszközeivel is 
elősegíti a teremtésre való rácsodálkozást. 
A kötetben néhol feltűnnek életvezetésre vo-
natkozó megfontolások is; a szerző buzdítja 
az olvasót, hogy a természet jelenségeiből is 
vegyen példát saját életének alakítására.

Dobszay Márton Benedek OFM

Chiara Lubich:  
Az egység lelkisége
Budapest, Új Város, 2020. (ford. Fekete 
Mária, Paksy Eszter, Szőkefalvy-Nagy Eszter 
és mások)

Chiara Lubich születésének idei centenári-
uma kedvező alkalom arra, hogy a magyar 
olvasók közelebb kerüljenek a Fokoláre Moz-
galom alapítójának lelkiségéhez. Krízisektől 
sújtott korunkban semmi sem fontosabb, 
mint visszatérni egy olyan keresztény lelki-
séghez, amely mögött valódi istenkapcsolat 
és hiteles tanúságtétel van. Az egység lelkisége 
című kötet, amely nagyon sokféle írást foglal 
magában, tartalmas olvasmány, komoly lel-
ki feltöltődést ígér. A kiadványt már formai 
szempontból is nagyfokú igényesség jellemzi; 
az olvasó rendelkezésre bocsátott háttéranyag 
(jegyzetek, bibliográfia, életrajz stb.) kiváló. 
A kötet tartalmi szinten sem okoz csalódást, 
mivel egyszerű szavakkal nagy mélységekbe 
viszi az olvasót.

Chiara Lubich egyénisége korszerű abban 
az értelemben, hogy szüntelenül a lelki fej-
lődés és a keresztény megújulás útját keresi 
egy gyorsan változó világban. 1920-ban látta 
meg a napvilágot az olaszországi Trentóban. 
Már kamaszkorában érezte a vágyat az élet-
szentségre. Bár nagyon vonzotta Assisi Szent 
Klára ferences lelkisége, nem vonult kolos-
torba, hanem a világban maradva kereste az 
elkötelezett keresztény élet új lehetőségeit. 
Igyekezett megtalálni a „negyedik utat” a 
szerzetesség, a papság és a családi élet mel-
lett. A második világháború bombatáma-
dásai nem törték meg lelki erejét, hanem 
arra ösztönözték, hogy a világban maradva 
is Istennek szentelje magát. Trentói házát 
megsemmisítő bombatámadás érte; ő pedig 
pontosan ekkor tapasztalta meg azt, hogy 
semmi sem rombolhatja le Isten szeretetét 
irántunk. Evangéliumi kisugárzása másokra 
is átterjedt, és így alapította meg az első „fo-
kolárt”, azt a lelki mozgalmat, amely azóta 
az egész világon elterjedt. E családi tűzhelye-
ket átjárja Isten izzó szeretete és az Istenre 
találás élménye.

Az egység lelkisége című kötet olvasása során 
az evangéliumi öröm mindig megtapasztal-
ható. Az öröm segít szétsugározni Isten szere-
tetét az emberek között; ezzel magyarázható 
a Chiara Lubich által életre hívott mozgalom 
gyors sikere. Isten örömének a megtapaszta-
lása arra sarkallta, hogy ezt az élményt igye-
kezzen a lehető legtöbb embernek átadni. 
Kitartóan megmaradt abban a törekvésében, 
hogy választ adjon kortársai szenvedései-
re. Előadásaiban, felszólalásaiban, írásaiban 
mindig kora emberét szólította meg. Tudatá-
ban volt annak, hogy nem lehet a keresztény 
örömről és boldogságról beszélni a fájdalom 
és a szenvedés hordozása nélkül.

Ezért találjuk Chiara Lubich kötetének a 
középpontjában az elhagyott Krisztus újra 
és újra visszatérő alakját. Hallanunk kell 
azt a már-már kétségbeesett kiáltást, amely 



– 104 –

Recenziók

a Golgotán hangzott el: „Istenem, Istenem, 
miért hagytál el engem?” (Mt 27,46). Az 
egész emberiség történetének legsötétebb 
pillanata volt ez. Krisztus elhagyatottsága 
megrendítette Chiara Lubich lelkét és arra 
serkentette, hogy minél több árvaságra és 
magányra ítélt embertársát karolja fel. Az 
elhagyott Krisztus nemcsak elmélkedésre, 
hanem még inkább cselekvésre készteti a 
mai idők keresztény emberét. Krisztus ma-
gára vette elhagyatottságunkat, hogy vissza-
vezessen minket a mennyei Atyához. A mai 
ember elidegenedésére aligha lehetne szebb 
választ találni.

Krisztus vágya az, hogy egységbe gyűjt-
sön maga körül minden olyan embert, aki 
megtapasztalta az ő elhagyatottságát. Chiara 
Lubich a második világháború során alapo-
san megszenvedte az emberek közti viszály-
kodást és ettől kezdve életcéljának tekintette 
az egység szolgálatát. A bombázások idején 
szíven ütötte Szent János evangéliumának 
ez a mondata Jézus főpapi imájából: „Legye-
nek mindnyájan egy” (Jn 17, 21). A krisztu-
si egység előmozdítása érdekében alapította 
meg a Fokoláre Mozgalmat. Az egységet itt 
nemcsak a szó ökumenikus értelmében kell 
venni, hanem a lehető legtágabban: az egész 
világot meg akarta szólítani és egyetlen csalá-
di tűzhelyhez akarta összegyűjteni.

Az egységre való meghívás kezdettől 
fogva átjárja Chiara Lubich lelkiségét. Az 
egységnek van személyes oldala is, amely 
megkerülhetetlen: Jézushoz hasonlóan ál-
landóan építjük kapcsolatunkat az Atyával. 
Másrészről pedig egymás között kell egysé-
get teremteni, közösséget alkotni legyőzve 
az individualizmus veszélyét és a személyes 
érdekek vonzását. Így alakul ki „az egység 
lelkisége”, amelynek alapja Krisztus szeretete. 
Nem hiányzik ebből a lelkiségből Mária sem, 
akinek anyai pártfogását mozgalmához gyak-
ran kérte Chiara Lubich. A fájdalmas Anya 
a kereszt tövében minden ember szenvedését 

és elhagyatottságát odavitte szeretett Fiához. 
Jézus és Mária kapcsolatában lesz világossá, 
hogy szeretni annyi, mint eggyé válni a szen-
vedőkkel.

A szeretet egyesítő erejét Chiara  Lubich 
sokak számára megtestesítette; az általa kép-
viselt lelki mozgalom gyümölcsei így ma-
gyarázhatók. Az egység lelkiségének építése 
a Fokoláre Mozgalmon keresztül Chiara 
Lubich állandó törekvése maradt életének 
későbbi évtizedeiben is. Az alapító 2008-
ban bekövetkezett halála óta a Fokoláré 
Mozgalom továbbra is sokféle apostoli cél-
lal működik és a világ sok országában van 
jelen a társadalmi, a gazdasági és a kultu-
rális élet különféle területein. Az évtizedek 
során Chiara Lubich karizmája termékeny-
nek bizonyult. Az egység hiteles megélése és 
az emberek közti őszinte párbeszéd ápolása 
miatt a többi keresztény felekezet, sőt más 
vallások felé is nyitást jelentett ez a lelki-
ség. A pápák közül VI. Pál, II. János Pál és 
XVI. Benedek is segítette a mozgalom fej-
lődését, amely az elmúlt időszakban szer-
te a világon igen sok ember számára tette 
konkrétan megfoghatóvá a krisztusi szeretet 
egyetemességét.

Az egység lelkisége című könyvet bátran for-
gathatja bárki, hiszen a szerző világos szavak-
kal magyarázza el Krisztus evangéliumának a 
lényegét és annak társadalmi és egyéb vonat-
kozásait egy színes, bonyolult világban. Az 
egység nem jelenti az egyház és a társadalom 
sokszínűségének a megszüntetését, hanem 
épp ellenkezőleg: új értelmet ad mindannak, 
amivel csak találkozik. A kötet olvasása segít 
megérteni azt, hogy mit tehetünk mi jelen-
leg az egyház egységéért és a világgal folyta-
tott párbeszéd megvalósulásáért. A teológiai 
háttér itt nagyon mély és megbízható: régi 
igazság az, hogy egy komoly lelkiség mögött 
mindig alaposan átelmélkedett, az egyházhoz 
hű teológia áll. Chiara Lubich ihletett evan-
géliumi törekvése az egységre továbbra is a 



– 105 –

Recenziók

keresztény gondolkodás és cselekvés egyik 
értékes példája marad.

Szabó Sándor Bertalan OP

Andrea Fiamma: Nicola Cusano 
da Colonia a Roma (1425–1450). 
Università, politica e umanesimo 
nel giovane Cusano
Aschendorff Verlag, Münster, 2019.

Az ifjú olasz szerző az olaszországi Chieti- 
Pescara-beli Gabriele d’Annunzio egyetemén 
szerzett bölcsészdoktori minősítést. Nap-
jaink ígéretes Cusanus-kutatóinak egyike, 
tanulmányait angol, francia, német, olasz és 
spanyol nyelven teszi közzé nemzetközi fo-
lyóiratokban. Jelen kötete Nicolaus Cusanus 
életét és szellemi fejlődését követi nyomon 
kezdve hősének kölni egyetemi tanulmánya-
itól egészen annak immár római kardinálisi 
székéig – a cusanusi életművet tekintve az 
első nagy bölcseleti-hittudományi írás, a De 
 docta ignorantia megfogalmazásától egészen 
az  Idiota-dialógusokig kapunk áttekintést. 
A De docta ignorantiában Nicolaus egyrészt 
már egyértelműen távolságot vesz saját egye-
temi múltjától, ugyanakkor tetten érhető 
elégedetlensége a korabeli itáliai humaniz-
mussal szemben. Tovább olvasva láthatjuk a 
különböző hagyományokkal, gondolatme-
netekkel megismerkedő, „a bölcsességre va-
dászó” (vö. a De venatione sapientiae c. kései 
számadását) Cusanust, míg végül elérkezünk 
az idiota „keresztény Szókratész”-ének esz-
ményéhez.

Fiamma tanulmányának alapos bevezeté-
sét a történeti-kulturális háttér megrajzolásá-
nak szenteli, majd három fő lépésben halad 
tovább. Az első rész címe Nicolaus Cusanus 
és az albertizmus: itt mindenekelőtt Heyme-
ricus de Campóval, Cusanus egyik tanárával, 
a korabeli nominalizmussal vitatkozó alber-

tinizmus fő képviselőjével ismerkedhetünk 
meg. Továbbá többek között szó esik Nico-
laus „egyetemen kívüli” tanulmányairól, a 
konciliarizmus és albertizmus viszonyáról, 
végül pedig a Cusanus és első nagy bírálója, 
Johannes Wenck közötti komoly vitáról.

A második rész címe Lét és szubsztancia: 
itt az olasz szerző a három nagy egykori kölni 
domonkos professzor – Nagy Szent Albert, 
Aquinói Tamás és Eckhart mester – szellemi 
nyomvonalai mentén tájékozódva kíséreli 
meg értelmezni Cusanus korai éveinek mun-
kásságát (lásd De docta ignorantia, De dato 
patris luminum, Opuscula, Apologia doctae 
ignorantiae).

A harmadik rész címe Fluxus és elme: min-
denekelőtt a második nagy teológiai-filozófiai 
mű, a De coniecturis platonikus és albertiánus 
forrásait tárgyalja – szó esik ismét Heyme-
ric-ről, valamint hallhatunk Cusanus és 
Proklosz, illetve Eriugena viszonyáról. Az in-
tellektus kérdése alapos tárgyalást kap, az idi-
ota alakját pedig Fiamma az avverroistákkal 
szemben helyezi el. Itt, az utolsó fejezetben 
a szerző az Idiota-dialógusokat Cusanusnak 
a korabeli egyetemi világgal és humanizmus-
sal szembeni állásfoglalása összefüggésében 
értelmezi. E tudatosan platonikus párbeszé-
dekben az idiota alakja keresztény Szókra-
tészként lép föl, Cusanus számára az egyház 
filozófiai-politikai megújítását képviseli.

Bakos Gergely OSB

Bugár M. István – Gyurkovics 
Miklós (szerk.): Vallás és hatalom 
az egyházatyák korában
Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi 
Főiskola, Nyíregyháza, 2017, Studia Patrum 
sorozat 7.

A Magyar Patrisztikai Társaság a világtörté-
nelmi szempontból is mérföldkőnek számí-



– 106 –

Recenziók

tó milánói ediktum kibocsátásának 1700. 
évfordulója alkalmából 2013. évi konferen-
ciájának témájául a lelki és világi hatalom 
ókeresztény korra jellemző kapcsolatának 
tanulmányozását választotta. A konferencián 
elhangzott előadások szerkesztett változatai-
ból a Társaság tanulmánykötetet állított össze 
Vallás és hatalom az egyházatyák korában cím-
mel, mely a Studia Patrum sorozat 7. kötete-
ként jelent meg 2017-ben.

Bár a kötetben található írások a tágra sza-
bott tematikájú konferencia jellegéből adó-
dóan csak lazán kapcsolódnak egymáshoz, és 
céljaik, módszertanuk is változatos, a köny-
vet alkotó tanulmányok mégis figyelemre 
méltó gondolati ívet rajzolnak ki.

Magával a konstantini ediktummal két 
tanulmány is foglalkozik. Baán István Nagy 
Konstantinnak a koinosz episzkoposzként 
meghatározott önértékelését vizsgálja: Vajon 
a császár a vallásra mint hatalmát megerősí-
tő eszközre tekintett, vagy inkább a hatalom 
szolgálta ki a vallás érdekeit? A kutató arra 
a következtetésre jut, hogy a kérdésnek ilyen 
módon való feltevése anakronisztikus, hiszen 
ebben a korban, kiváltképpen Keleten, a 
 Sacerdocium és az Imperium közötti összhang 
(szümphonia) volt az eszmény. – M. Mora-
ni tanulmányából az ediktum fennmaradt 
görög és latin szövegváltozatainak eredetét, 
keletkezésüknek körülményeit ismerhetjük 
meg. A szerző megfontolásra érdemes szö-
vegkritikai javaslatokat is tesz.

A lelki és világi hatalom egymáshoz fűző-
dő viszonyára való reflexió már a konstantini 
kor előtt megkezdődött. A keresztényüldö-
zések megkerülhetetlenné tették a kérdést, 
hogy mi tartozik az evilági hatalom illetékes-
ségébe, és milyen volna az állam és egyház 
közötti óhajtott, ideális kapcsolat. Az egyip-
tomi térség, Alexandria és környéke különö-
sen izgalmas kutatási területnek mutatkozik 
a szóban forgó témában. A konferencián 
három olyan előadás is elhangzott, amelyek-

ben a kutatók a kétféle hatalom kapcsolatát 
érintő kérdéseket vizsgáltak alexandriai, il-
letve egyiptomi szerzők (Philón, Kelemen, 
Órigenész, gnosztikus írók) írásait elemezve.
Gyurkovics Miklós Alexandriai Kelemen tör-
vényfogalmát vette górcső alá a Paidagógosz 
I.88,2–3 tanításának tükrében, szem előtt 
tartva a Philónnál található előzményeket, és 
figyelemre méltó szentháromságtani végkö-
vetkeztetésre jutott: az alexandriai író szerint 
„Krisztus és a mennyei Atya szeretetkapcsola-
ta a földi törvény, illetve a földi igazságosság 
archetípusa”.

Somos Róbert értékes tanulmánya Órige-
nésznél elemezte a politikai közösség formáit. 
A neves alexandriai exegéta a kétféle hatalom 
vizsgálatát bibliai példákat alapul véve a régi 
Szövetségtől egészen a végidőkig terjedő szé-
les üdvtörténeti időhorizontban vizsgálta, 
történelemteológiai megfontolásokat is tag-
lalva.

Ötvös Csaba Királyok és királynélküliek c. 
tanulmánya is a konstantini éra előtti és alatti 
időkre vonatkozik. A szerző azonban nem a 
nagyegyház, hanem a Nag Hammadiban élő 
gnosztikus szekta égi és földi hatalomról al-
kotott felfogásába enged betekintést.

Bugár M. István kutatása a konstanti-
ni fordulatnak a végidőbeli várakozásokra 
gyakorolt hatását vizsgálta. Ehhez a szerző 
Római Hippolütosz eszkatológiai műveinek 
hatástörténetét tanulmányozta. A kutató sze-
rint bár érzékelhető egy bizonyos fokú per-
spektívaváltás Nagy Konstantin után, ennél 
azonban jelentősebb a 200 körül végbement 
fordulat, ami a montanista és millenarista 
nézetek meghaladásához vezetett. A lénye-
gi törésvonal tehát nem politikatörténeti- 
kronológiai természetű, hanem a hippolüto-
szi történeti-eszkatológikus és az órigenészi 
intellektualista-metafizikus beállítódás kö-
zött húzódik. 

D. Tóth Judit tanulmánya a Keresztény 
gyász és/vagy birodalmi retorika? Nüsszai 



– 107 –

Recenziók

Szent Gergely Aelia Flavia Flaccilla császárné 
halála alkalmából címet viseli. A szerző arra a 
kérdésre keresi a választ, hogy a kappadókiai 
atya temetési beszédében vajon a consolatio 
szándéka vagy a császári udvar valláspolitiká-
jának támogatása-e az elsődleges, vagy esetleg 
valamilyen harmadik cél vezeti a neves püs-
pököt. Bár a téma meglehetősen távolinak 
tűnik Bugár M. István kutatási területéhez 
képest, a végkövetkeztetésben mégis van 
hasonlóság: a politikai szempontok szerepét 
nem szabad túlbecsülni. A valódi szándék a 
vigasztaláson túl a parainészisz lehetett.

Nagy Levente a 4. századi pogány- 
keresztény kapcsolatokat vizsgálta a pannóni-
ai provinciákban a fellelhető írott és régészeti 
források alapján, melyek értelmezésében új 
perspektívákat nyitott. A szerző meggyőzően 
cáfolja azokat a véleményeket, melyek a régé-
szeti leleteken található keresztény és pogány 
motívumok együttes jelenlétéből szinkretiz-
musra következtetnek.

Perendy László A lelki hatalmat gyakorlók 
erényeiről tartott előadást, amelyben Szent 
Ambrus De officiis ministrorum c. művének 
forrásait mutatta be. A mediolanumi püspök 
hallgatósága érdeklődését szem előtt tartva 
Cicero De officiis c. művét vette alapul. For-
rását szabadon használta fel saját céljaira, és 
ó- és újszövetségi exemplumok gazdag sorával 
egészítette ki. A bibliai példák arra mutatnak 
rá, hogy Isten népének tagjai már a filozófu-
sokét megelőző korokban és náluk magasabb 
fokon gyakorolták a vezetői erényeket.

A következő három tanulmány a konstanti-
ni kort követő, a birodalmi egység felbomlása 
utáni évszázadok krisztológiai vitáiba enged 
betekintést, ahol a világi hatalom birtoko-
sai kompetensnek tekintették magukat arra, 
hogy a dogmatikai állásfoglalások irányát 
saját politikai érdekeik szerint határozzák 
meg. Adamik Tamás Ruspei Fulgentius élet-
rajzának (Vita Fulgentii), majd  Thrasamund 
ariánus vandál királlyal folytatott nyilvános 

vitájának (Obiectiones regis Trasamundi – res-
ponsiones Fulgentii) összefoglalóját adja rö-
vid bevezetővel és értékeléssel. Siklósi István 
A szkíta theopaszkita formula fogadtatása a 
latinok körében című tanulmánya a 6. századi 
monofizita viták, Vassányi Miklós Szergiosz, 
Szóphroniosz, Maximosz: Birodalmi egyház-
politika és orthodox krisztológia ütközése a 
monothelétizmus-vitában c. írása pedig a 7. 
századi monoergista-monothelétista viták vi-
lágába vezet be bennünket öt bizánci szerző 
álláspontjának összehasonlító ismertetésével.

Györök Tibor

Balásházy Imre – Major Gyöngyi 
– Farkas Péter (szerk.): Boldogabb 
családokért és ifjúságért, 1. kötet
L’Harmattan, Budapest, 2018.

Balásházy Imre – Csabai Tiborné 
– Farkas Péter (szerk.): Boldogabb 
családokért és ifjúságért, 2. kötet
L’Harmattan, Budapest, 2019.

A család fogalma a médiában legtöbbször a 
családtámogatási rendszerek kapcsán fordul 
elő a népesedéspolitika összefüggésében. 
Fog lal kozik vele még az egyházi vagy egyház-
közeli sajtó üdvözölve a családokat támogató 
programok és mozgalmak egy-egy esemé-
nyét. De vajon fontos téma ez? Egyáltalán 
hogyan definiáljuk a család fogalmát? Hiszen 
annyiféle családformációval találkozunk: 
a kétszülős családok mellett egyre több az 
egyszülős és a mozaikcsalád. Baj ez? Válság-
tünetként kezeljük-e ezt vagy a társadalom 
átalakulásának újabb jeleként? És miért baj 
az, hogy változik a család egy változó társa-
dalomban?

Szögezzük le, hogy a család egészsége 
közügy. Nem pusztán a társadalom fenn-
maradása, hanem tagjainak testi és pszichés 



– 108 –

Recenziók

egészsége is a család egészséges működésétől 
függ. Persze napjainkban felerősödött a vita 
az egészséges működés fogalma kapcsán is. 
A mindent relativizáló nyugati kultúra relati-
vizálja az egészség fogalmát is. Nem csoda, 
hogy végül mindenki elbizonytalanodik – 
már csak azért is, mert pszichológusok töme-
gei is beállnak a relativizálás divathullámát 
támogató hangok mögé.

Ebben az összekuszálódott értékvilágú tár-
sadalmi helyzetben 2017-ben született meg 
a Családtudományi Platform, mely 2019-
ben Családtudományi Szövetséggé alakult. 
A Szövetség célja egy széleskörű társadalmi 
összefogás megteremtése a „jó házasságok és 
családok kialakulásának és fennmaradásának 
segítése” céljából – olvasható a szervezet hon-
lapján. A Boldogabb családokért és ifjúságért c. 
kötet, mely a családi élet válságát és a demo-
gráfiai válság okait elemzi, a Platform által a 
témában megrendezett konferencia előadása-
inak írott változataként jelent meg 2018-ban 
a L’Harmattan Kiadó gondozásában.

A kötet nem tekinthető a klasszikus ér-
telemben vett tudományos kézikönyvnek. 
Inkább tekintsük egyfajta „seregszemlének”, 
melyben bemutatkoznak a család védelmé-
ért tenni kívánó személyek, akik különböző 
szakterületekről érkezve kifejtik tapasztala-
taikat, elképzeléseiket, megközelítésmódju-
kat. Mellőzve az összes szerző tudományos 
hátterének feltüntetését, kiemelek néhány 
területet: történelem-politológia, közgazda-
ságtudomány, jogtudomány, morálteológia, 
pasztorálteológia, pedagógia, pszichológia. 
A könyv tehát sokszínűséget képvisel – mind 
tematikájában, mind stílusában. Találunk 
benne klasszikusan szakmai tanulmányokat, 
melyek szakzsargonja próbára teszi a laikus 
olvasót, de szerepelnek szubjektív hangvételű 
írások is, melyek rácsodálkozásra, gondolko-
dásra, kérdésfeltevésre, esetleg vitára kész-
tetnek. Szétfeszítené a recenzió kereteit, ha 
felsorolnánk és bemutatnánk mind a tizenki-

lenc tanulmány témáját. Csupán kedvcsiná-
lónak idézünk néhány megállapítást: 

–  nem a család van válságban, hanem az 
ember,

–  a csecsemőkkel való megfelelő anyai 
törődés (és nem a bölcsődék számának 
növelése) nemzetünk megmaradásának 
egyik kulcskérdése,

–  a kapitalizmus érdeke a családok széte-
sése,

–  a házasság és család fogalmának meg-
változott értelmezése jogfilozófiai néző-
pontból cáfolható,

–  a szexuális forradalom felelőssé tehető a 
családok válságáért,

–  az életvezetési tudás hiánya nagyban 
hoz zájárul a családok nehézségeihez,

–  a liberalizmus szabadságfogalma nyo-
mán a társadalom a saját létét ássa alá.

A kötetben felsorakozó sokféle téma és meg-
közelítésmód lehetőséget kínál az olvasó 
számára, hogy bátran szemezgessen az egyes 
írásokból, és kiválassza az őt legjobban ér-
deklőket. Ha nem is olvassuk végig a teljes 
kötetet, akkor is rálátást nyerünk a család 
jelentőségére, és véleményt tudunk formálni 
a családot veszélyeztető – elsősorban erkölcsi 
– tényezők hatásairól.

Nem kellett sokat várnunk a Boldogabb 
családokért és ifjúságért 2. kötetére, mely 
2019-ben jelent meg, és kiegészítve az 1. kö-
tet diagnosztikus jellegű megállapításait, 
huszonkét tanulmány keretében már meg-
oldásokat is kínál a családok megerősítésére, 
nem titkolva azt a célt, hogy a „legmagasabb 
szintű döntéshozókat” is elérő javaslatokat 
tegyenek – fogalmazzák meg a szerkesztők. 
A kötetben részben az első rész szerzői jelent-
keznek újra, de új neveket is találunk az írá-
sok között. E kötet valóban rengeteg konkrét 
javaslatot tartalmaz, melyek között vannak 
gazdasági jellegűek (például nyugdíjreform, 
kibővített családtámogatási rendszer), okta-
tási fókuszúak (például családi életre nevelés, 



– 109 –

Recenziók

jegyesfelkészítés, szülők szupervíziója, csa-
ládterápia), illetve jogi szabályozást igénylő-
ek is (például a közgondolkodást megrontó 
média tartalmak tiltása).

A két kötet tanulmányait elolvasva – vagy 
akár csak szemezgetve belőlük – az olvasó há-
rom fontos téren gazdagodik: tisztul a fejében 
a kép a család fogalmával és fontosságával 
kapcsolatban, támogatást kap ahhoz, hogy 
bátrabban vitába szálljon az értékeket relati-
vizáló, a jó és rossz határvonalait összemosó 
ideológiákkal, és remélhetően inspirációt is 
kap ahhoz, hogy a maga működési területén 
tegyen valamit a családok egészségéért. Mert 
a házasságok és családok védelme közügy.

Somogyiné Petik Krisztina

Legéndy Kristóf:  
A természettudományos  
és a teológiai megismerés 
modelljei. Világnézetek, 
modellek, párbeszédek
Károli Gáspár Református Egyetem – 
L’Harmattan, Budapest, 2019.

Legéndy Kristóf, a Károli Gáspár Reformá-
tus Egyetem Társadalom- és Kommunikáció-
tudományi Intézetének oktatója könyvében 
a természettudományos gondolkodáson ala-
puló ateizmus és a keresztény teremtéshitre 
alapozott teista világkép lehetséges érint-
kezési pontjait vizsgálja, és egyben felfedi 
a tudományos ateizmus bennfoglalt isten-
képét, amely végső soron nem a keresztény 
isteneszme tagadásának bizonyul. A könyv, 
amelynek alapját Legéndy doktori disszertá-
ciója adja (PPKE HTK, A modellfüggő rea-
lizmus teológiai kritikája, 2012), alapvetően 
két megismerési modell, a zárt és a nyitott 
realizmus jellemzőinek összevetését és pár-
beszédük lehetőségeinek vizsgálatát tűzi ki 
célul. Egy Stephen Hawkingtól átvett fo-

galom, a „modellfüggő realizmus” tovább-
fejlesztéseként különbözteti meg Legéndy a 
realizmus két válfaját: megismerésünk min-
dig függ a modelltől, a világértelmezéstől, 
amelynek keretei között a megismerés meg-
valósul, csak az a kérdés, hogy modellfüggő 
realizmusunk abszolutizált, zárt rendszer-e, 
vagy pedig nyitott, egy a kereteit meghaladó 
(transzcendens) valóságra. A modell fogalma 
egyben rámutat arra tényre is, hogy a mo-
dellezést mindig megelőzi egy alapdöntés a 
valóság végső mibenlétét illetően, amely nem 
következik magából a modellből, hanem ép-
pen annak tágabb megalapozása. E kulcsgon-
dolatok mentén fogalmazza meg a szerző fő 
célkitűzését: „[m]onográfiám célja a tudomá-
nyos világképből táplálkozó ateizmus kritikai 
elemzése, valamint a tudomány és vallás le-
hetséges metszéspontjainak vizsgálata a mo-
dellfüggő realizmus alapján” (12.).

A könyv egyes részei számozással vagy 
„fejezet” megjelöléssel nem különülnek el 
egymástól, csupán a betűméret és betűtípu-
sok különbsége hivatott jelezni a címek és 
alcímek hierarchiáját (a tartalomjegyzékben 
azonban minden címsor betűtípusa és mére-
te egyforma, itt csak a különböző behúzások 
jelzik a címsorszinteket). A könyv felépítése 
így kevésbé áttekinthető, és a három fő rész 
egymáshoz való viszonya tartalmilag sem 
egyértelmű. A bevezető röviden vázolja tu-
domány és vallás viszonyának alakulását a 
modern természettudományos gondolkodás 
kialakulása óta. A szerző igyekszik világossá 
tenni e tág megjelölések általa értett fogal-
mát: a tudomány e műben kizárólag a ter-
mészettudományokat jelenti, a vallás pedig a 
keresztény vallást, ám ennek ellenére sokszor 
zavarónak érezzük e két általános megjelö-
lés gyakori használatát (különösen a vallás 
megjelölést a keresztény teremtéshit helyett). 
A rövid áttekintésből kitűnik a két alapprob-
léma, amely a továbbiakban központi helyet 
foglal el a könyv gondolatmenetében: az 



– 110 –

Recenziók

univerzum keletkezésének kérdése és az evo-
lúció célra irányítottságának s ezen belül az 
emberré válásnak a problematikája. A szerző 
két fő dialóguspartnere, Richard Dawkins és 
Stephen Hawking is megjelennek.

Az első rész (A természettudomány és a teo-
lógia közös vetületeinek megközelítése címmel) 
„tudomány” és „vallás” kapcsolatának tipizá-
lását gondolja újra, Ian G. Barbour négyes 
felosztásának (konfliktus, függetlenség, pár-
beszéd, integráció) kritikai továbbfejlesztése 
által. A Legéndy javasolta új felosztás figye-
lembe veszi a két terület eltérő vizsgálódási 
szintjét (nem lehet közöttük valódi konflik-
tus, sem nem integrálhatják egymást), és rá-
mutat a mindkettőt megelőző közös pontra, 
a tudós viszonyulására a transzcendens való-
sághoz, amely személyes döntés eredménye. 
Mind a tudományos, mind a vallási megis-
merés olyan modell, amely önmagán kívül 
álló etikai mozzanaton alapul, csak az a kér-
dés, hogy a modellt tudatosan zárttá teszi-e 
művelője a transzcendens megalapozottságú 
etika felé, vagy nyitva tartja ebben az irány-
ban. A szerző a zárt és a nyitott modellfüggő 
realizmus jellemzőit és az etikai hozzáállást 
mint a kettő lehetséges metszéspontját vizs-
gálja a továbbiakban.

A második rész, a könyv központi egysége 
(A zárt modell valóságszemléletének kritikai 
bemutatása) Richard Dawkins (etológus, 
evolúció biológus) és Stephen Hawking (fi-
zikus, kozmológus) világképét, ateizmusuk 
bennfoglalt isteneszméjét és rejtett filozófiai -
teológiai előfeltevéseiket veszi szemügyre fel-
fedve azok forrását, a bennük lévő logikai kö-
vetkezetlenségeket és a tudományos modell 
kereteit burkoltan vagy nyíltan meghaladó 
ambíciójukat. Hasznos áttekintést kap itt az 
olvasó e két tudós munkásságáról, a szélesebb 
olvasóközönségnek szánt műveikben kifejtett 
nézeteikről, ateizmusuk mozgatórugóiról és 
egyúttal az általuk képviselt zárt modell hi-
ányosságairól, következetlenségéről és gyenge 

pontjairól. Az elemzés végén a szerző rend-
szerezettebb formában is kritikának veti alá 
a zárt realizmus modelljének kifogásolható 
módszerét és következtetéseit (mint például 
az objektív általános és az eszme lehetőségé-
nek tagadása, a szükségszerűség abszolutizá-
lása, az anyagi monizmus), rámutatva ezek 
filozófiai gyökereire és esetlegességeire, és 
érvelve az általuk kizárt teista opció nem ke-
vésbé racionális volta mellett.

A könyv harmadik, utolsó része (Metszés-
pontok) mintegy epilógusként a nyitott és a 
zárt valóságeszme közötti dialógus lehető-
ségeit kutatja, azokat a „gondolati struktú-
rákat”, amelyek „párhuzamba állíthatók a 
vallásos elképzelésekkel, és amelyekre épít-
ve lehetséges a párbeszéd a zárt modellben 
gondolkodókkal” (161.). Ilyen metszéspont 
lehet az abszolútnak tételezett végső valóság 
(az anyag vagy a teremtő Isten); az ábrázolás 
és kifejezés művészi eszközei, amelyeket az 
egyébként zárt tudományos modellt vallók 
is értékelnek, és amelyek csak a nyitott mo-
dellben nyernek értelmet (hiszen a befogadó 
a mű zárt rendszeréhez képest transzcendens 
elem); az eszme, amely elkülönül a dologi- 
anyagi léttől mint normatív valóság (még a 
zárt modellben gondolkodók számára is). 
Legéndy végkövetkeztetése, hogy a zárt rend-
szerben gondolkodókkal oly módon lehet-
séges a párbeszéd, ha sikerül ráébresztenünk 
őket az általuk vallott értékrend magasabb 
értelmezési horizontjára, ha felismerik a tu-
dományos ismereteken túli alapállásuk moz-
gatórugóit, mert ily módon lesz összemérhe-
tő alapja a két fél dialógusának.

A könyv sok megvilágító érveléssel, krea-
tív tipizálással, fogalmi tisztázással járul hoz-
zá az ateista gyökerű természettudományos 
világnézet jobb megértéséhez, azonban a 
tágabb gondolatmenet, a gondolati felépítés 
sokszor nem világos, ismétlések, újra és újra 
felbukkanó szerzők és problematikák, hirte-
len, minden előzmény nélkül megjelenő új 



– 111 –

Recenziók

témák bizonytalanítják el az olvasót, aki így 
nehezen tud tájékozódni a gondolatfolyam-
ban. Apró technikai nehézségek is nehezítik 
az olvasást. Például a 78. oldalon megjele-
nő „mém” fogalma csak a 84. oldalon kap 
magyarázatot, a 111. oldalon a Dawkinsról 
szóló elemzés Hawkingra vált, de a szöveg 
tagolása nem teszi világossá a váltás szerkeze-
ti helyét a rész felépítésében. Pierre Teilhard 
de Chardin neve mindvégig a vezetéknevére 
rövidül (Teilhard de Chardin) ellentétben az 

összes többi hivatkozott szerzővel, akiknek a 
keresztneve is fel van tüntetve. 

Ajánljuk a könyvet minden, a téma iránt 
érdeklődő olvasó számára, aki kulcsot keres a 
modern ateista természettudósok által meg-
hirdetett „tudományos világmagyarázatok” 
mögött meghúzódó előfeltevések jobb meg-
értéséhez és érveik kritikai vizsgálatához.

Tóth Beáta

A recenziók szerzői

TÓTH BEÁTA teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Dogmatika Tanszékének 
vezetője, a Sapientiana főszerkesztője; toth.beata@sapientia.hu

SZEILER ZSOLT filozófus, a PPKE-BTK Filozófia Tanszékének adjunktusa, főiskolánk óraadó-
ja; szeiler.zsolt@sapientia.hu

HOVÁNYI MÁRTON teológus és irodalmár, 2018–2019-ig a Yale Divinity School vendégkutató-
ja volt, jelenleg az ELTE TÓK Magyar Nyelvi és Irodalmi Tanszékének adjunktusa; hovanyi.
marton@tok.elte.hu

THORDAY ATTILA római katolikus pap, teológus, az újszegedi Árpádházi Szent Erzsébet Plébá-
nia plébánosa; attila.thorday@gmail.com

DOBSZAY MÁRTON BENEDEK ferences szerzetespap, biológus, a rend tartományfőnök-helyette-
se, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Fundamentális Teológia Tanszékének tudo-
mányos munkatársa; benedek@ferencesek.hu

SZABÓ SÁNDOR BERTALAN domonkos szerzetespap, a Sapientia Főiskola Dogmatika Tanszéké-
nek adjunktusa; szabo.bertalan@sapientia.hu

BAKOS GERGELY bencés szerzetes, filozófus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Filo-
zófia Tanszékének vezetője; bakos.gergely@sapientia.hu

GYÖRÖK TIBOR katolikus pap, teológus, az Esztergomi Hittudományi Főiskola és a Sapientia 
Szerzetesi Hittudományi Főiskola óraadó tanára; gyorokt.tibor@sapientia.hu

SOMOGYINÉ PETIK KRISZTINA pszichológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola 
Pszichológia Tanszékének vezetője; somogyine.krisztina@sapientia.hu



– 112 –

FŐISKOLÁNK ÉLETÉBŐL Sapientiana 13 (2020/2) 112–114.

2020. július–december

2020. július 1. A főiskola új rektora Dr. Fehérváry Örs Jákó bencés szerzetes.
2020. július 4. Te Deum szentmise és diplomaosztó ünnepség.
2020. augusztus 2. Fehér Csongor – főiskolánk volt hallgatójának – diakó-

nussá szentelése Máriapócson.
2020. augusztus 6. Főiskolánk hallgatója, Biriszló Lőrinc bencés örökfogadal-

mat tesz a Szent Benedek-rendben.
2020. augusztus 8. Főiskolánk egykori szerzetes hallgatói, Hernády Eszter 

Krisztina, Kiss-Albert Ágnes Márta, Nagy Éva Benedikta örökfogadal-
mat tesznek Budakeszin, az Árpád-házi Szent Margitról nevezett Do-
monkos Nővérek rendjében.

2020. szeptember 2. Lukács László piarista szerzetesnek, főiskolánk alapító 
rektorának, a Vigilia folyóirat felelős kiadójának a Magyar Katolikus 
Püspöki Kar Pro Cultura Christiana-díjat adományoz a katolikus kultú-
ra továbbadásáért végzett szolgálatáért.

2020. szeptember 5. Veni Sancte. A tanévnyitó szentmise főcelebránsa: Hor-
tobágyi T. Cirill bencés, pannonhalmi főapát.

2020. szeptember 8. Ferenc pápa a Szent Ferenc-i karizma tükrében. Naphim-
nusz Műhely, 1. alkalom. Bevezeti Bagyinszki Ágoston OFM.

2020. szeptember 17.  Könyvbemutató. Koronkai Zoltán SJ: Eucharisztia, a 
barátság szentsége (Jezsuita Kiadó, 2020) és Gérecz Imre OSB: Tevékeny 
jelenlét (Pannonhalmi Főapátság Közhasznú Alapítvány, 2020) című 
könyveket bemutatja Versegi Beáta Mária CB. A bemutató előtt szent-
mise, főcelebráns Mohos Gábor, esztergom-budapesti segédpüspök.

2020. szeptember 18. Nyílt nap a Roma társadalomismeret szakirányú to-
vábbképzés iránt érdeklődőknek.

2020. szeptember 19. Zillich Mihály, főiskolánk hallgatója örökfogadalmat 
tesz Zalaegerszegen, a Kisebb Testvérek Rendjében.

2020. október 13. Tudás, meggyőződés és ezek átadása. Mindennapi kommu-
nikációs problematikákról a teremtés/környezetvédelemben. Naphimnusz 
Műhely, 2. alkalom. Bevezeti Nobilis Márió.



– 113 –

Főiskolánk életéből

2020. október 15–17. Erasmusdays 2020. Három nap az Erasmus világá-
ban. Megnyitja Fehérváry Örs Jákó OSB rektor. Képes emlékeink ki-
állítás és SaPihenő tea-kávéház, (Ki)szabadulás Európába szabaduló-
szoba, „Akik már megjárták…” kerekasztal-beszélgetés hallgatókkal és 
munkatársakkal.

2020. november 10. A kozmosz szépsége és a teremtett létezők hasznossága Nagy 
Szent Vazul és Szent Ambrus hexaémeron-homíliáiban. Naphimnusz Mű-
hely, 3. alkalom. Bevezeti Perendy László SchP.

2020. november 11. A koronavírus második hulláma miatt november 11-től 
távolléti oktatás lép életbe a járványügyi veszélyhelyzet idejére. A félév 
további időszakára meghirdetett programjaink elmaradnak.

2020. december 8. A covid-járvány rendszerszemlélettel. Naphimnusz Műhely, 
4. alkalom. Online esemény. Bevezeti Zlinszky János egyetemi docens 
(PPKE JÁK, NKE VTJ).



SA
P
IE
N
T
IA

N
A

13

2020/2

SZABOLCS ANDRÁS

GYÖRGYI SZATMÁRI  

GERGELY BAKOS OSB  

FÜLÖP KISNÉMET OSB   

JAKAB VÁRNAI OFM –  
RITA VIZVÁRDY SSS  

800 Ft

The Sophia-Theory and Creation:  
A Detour in Russian Orthodox Theology

 
Grace out of Fullness.  
The Bridegroom’s Gift in the Fourth Gospel

Mimesis, Sacrifice, Thanksgiving:  
from an Anthropology of Sacrifice to the Theology of 
the Eucharist. On the Mimetic Theory of René Girard

What is Youth In Our Day?  
The Concept of Youth Implied by the 2018 Episcopal 
Synod in the Light of the Social Sciences

A Religious School in Cyprus.  
A Catechetical Case Study

9 772060 323207

20202
ISSN 2060-3231


