
13

2020/1

DOLHAI LAJOS
A Szent Útravaló

SZABÓ DÁNIEL SP
Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar  

krisztológiájában  

SZEDLÁK ILONA OSB OBL.
Szempontok a jézusi barátsághoz

VÍZVÁRDY RITA SSS
A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis.  

Avagy hogyan állítsuk a modern pedagógia felismeréseit  
a hitre nevelés szolgálatába

BARTÓK TIBOR SJ
Monasztikus és koldulórendi elemek  

a jezsuita „előrehaladás” fogalomban

SAPIENTIANA
A SAPIENTIA SZERZETESI HITTUDOMÁNYI 

FÕISKOLA FOLYÓIRATA



Tanulmányok

DOLHAI LAJOS
A Szent Útravaló 1

SZABÓ DÁNIEL SP
Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar  

krisztológiájában 14

SZEDLÁK ILONA OSB OBL.
Szempontok a jézusi barátsághoz 34

VÍZVÁRDY RITA SSS
A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis.
Avagy hogyan állítsuk a modern pedagógia felismeréseit  
a hitre nevelés szolgálatába 53

Szerzetesség

BARTÓK TIBOR SJ
Monasztikus és koldulórendi elemek a jezsuita  
„előrehaladás” fogalomban 75

Recenziók

BAGYINSZKI ÁGOSTON OFM
Krakomperger Zoltán: Isten igéjének üdvrendi hatékonysága 95

TÖRÖK CSABA
Anselm Grün – Tomaš Halik – Winfried Nonhoff: Távol az Isten.  
Hit és hitetlenség párbeszéde 97

– i –

Sapientiana
13. évfolyam 2020/1

TARTALOM



VÁRNAI JAKAB OFM
Gianni Colzani: Teologia della missione 99

KÉK EMERENCIA
Pápai Biblikus Bizottság: Biblia és erkölcs.  
A keresztény cselekvés bibliai gyökerei, Római Dokumentumok LII. 101

TÓTH BEÁTA
Joseph Ratzinger – XVI. Benedek pápa: Isten projektje.  
Gondolatok a teremtésről és az Egyházról 103

SZABÓ SÁNDOR BERTALAN OP
Fejérdy Judit Mónika O. Cist: Krisztus test szerinti ismeretétől  
Krisztus lélek szerinti ismeretéig.  
Clairvaux-i Szent Bernát krisztológiai tanítása beszédei alapján 105

TÓTH BEÁTA
Versegi Beáta-Mária: ÉLET-Forrás.  
Az eucharisztikus élet lelkisége és gyakorlata 107

HEGEDŰS ANNA
Marianne P. Ritsema van Eck:  
The Holy Land in Observant Franciscan Texts (c.1480-1650)  109

Főiskolánk életéből

2020. január – július 113

– ii –



– 1 –

 Sapientiana 13 (2020/1) 1–13.

A Szent Útravaló

D! L&!

Abstract
(e Latin term ’viaticum’ in profane usage referred to the provision (food and 
drink) necessary for a journey. Early Christians considered death as a journey 
to the Lord (migratio ad Dominum) during which the Eucharist, the heavenly 
food, assists the faithful. Viaticum is the last Holy Communion received by 
the dying person, which prepares one not only for death but also for eternal 
life. Starting from the Middle Ages, the idea of viaticum has gradually fad-
ed into the background. Extreme Unction was considered more important 
than ‘Viaticum’. In current theological thinking, pastoral practice or Catholic 
spirituality, the Eucharist as viaticum is hardly ever mentioned. Few people 
are aware that at the time of passage to the heavenly Father (on approaching 
death) the reception of Holy Communion takes on special significance.

Keywords: viaticum, last Holy Communion, eschatological banquet, pledge of 
eternal life, Ordo Unctionis Infirmorum.
Kulcsszavak: viaticum, utolsó szentáldozás, eszkatologikus lakoma, örök élet 
záloga, Ordo Unctionis Infirmorum.

A Szent Útravaló (lat. viaticum) a haldokló keresztény utolsó szentáldozása, 
amely nemcsak a halálra, hanem az örök életre is felkészít bennünket. A meg-
dics)ült Krisztus testével egyesülve meger)sítjük azt a reményünket, hogy „aki 
feltámasztotta Jézust halottaiból, a mi halandó testünket is életre fogja kelte-
ni” (Róm 8,33). A mi Üdvözít)nk úgy akarta, hogy az Eucharisztia legyen a 
„mi eljövend) dics)ségünk és örök üdvösségünk záloga”.* „A halhatatlanság 

D! L&!, teológus, egri f)egyházmegyés pap, az Egri Hittudományi F)iskola rektora és 
egyetemi tanára, 2014-t)l a Pápai Nemzetközi Teológiai Bizottság tagja; rektor@eghf.hu

* Trentói Zsinat, Sessio XIII, 2. fej., DH 1638.



– 2 –

Dolhai Lajos

magvát ülteti el bennünk, amely egy napon ki fog csírázni.”² Segít bennünket, 
hogy a „nyomorult földi vándorlás útjáról az égi hazába érkezhessünk, és az 
»angyalok kenyerével« (Zsolt 78,25), mellyel most még csak a szent színek 
leple alatt táplálkozunk, majd egyszer titok-lepel nélkül töltekezhessünk”., „Az 
Eucharisztia mindig a földi vándorlás utolsó szentsége marad, »Útravaló« az 
örök életbe való átmenethez”.-

Napjainkban az Eucharisztiával mint Szent Útravalóval alig találkozunk a 
teológiában, a lelkipásztori gyakorlatban és a katolikus lelkiségben. Kevesen 
tudnak arról, hogy a mennyei Atyához való átmenet – halál – közelségében 
a szentáldozásnak különleges jelent)sége van. A jelenlegi pasztorális gyakor-
latban a papok a súlyos betegeknek és haldoklóknak folyamatos szertartás ke-
retében szokták kiszolgáltatni a b.nbocsánat szentségét és a betegek kenetét, 
majd pedig megáldoztatják )ket. Sajnos legtöbbször nem ebben a sorrendben. 
A viatikum teológiája ismeretének hiányában a szentgyónást a szentáldozás 
követi, és a szertartás utolsó része a szentkenet feladása, nem pedig a Szent 
Útravaló kiszolgáltatása.

Mindez a jelenség annak ellenére létezik, hogy a II. Vatikáni Zsinat utáni 
liturgikus reform keretében megjelent új szertartáskönyv/ a helyes, )segyházi 
szemléletmódra tanít és figyelmeztet bennünket. Ebben az új rituáléban ön-
álló fejezetben (III. fej.) is megtaláljuk a Szent Útravaló szertartását,0 továb-
bá azt látjuk, hogy a szentségek kiszolgáltatásának rendje közvetlen halálve-
szély esetén a következ): b.nbánat, a szentkenet és a Szent Útravaló.1 VI. Pál 
pápa  Sacram unctionem infirmorum kezdet. apostoli konstitúciója, a Rituale 
 Romanum el)szava (Praenotanda), valamint az új szertartáskönyv szerkezete 

² XIII. L23, Mirae caritatis, 18, in Pápai megnyilatkozások az Eucharisztiáról, Szent István 
Társulat, Budapest, 2019, 27.

, Trentói Zsinat, Sessio XIII, 8. fej., DH 1649.
- A Katolikus Egyház Katekizmusa (a továbbiakban: KEK), Szent István Társulat, Budapest, 

2002, 1517; A témát a latin nyelv. KEK „Viaticum, ultimi christiani sacramentum” 
címmel tárgyalja (1524).

/ Ordo unctionis infirmorum eorumque pastoralis curae (röv. OUI), Editio typica, Romae, 
1972; magyar fordítása: A betegek kenete és a lelkipásztori betegellátás szertartása, MKPK, 
Budapest, 1974; rövidebb formában: Betegellátó könyv, Szent István Társulat, Budapest, 
1977.

0 Uo. 93–114.
1 Uo. IV. fejezet: A szentségek folyamatos szertartása, 115–135.



– 3 –

A Szent Útravaló

és imádságai által újra felfedezhetjük a viatikum jelent)ségét, de Isten igéje 
és egyházunk kétezer éves hagyományának ismerete is erre tanít bennünket.4

5. B6, 78- 9 2:;8=?=9@2= A!B

A Szent Útravaló görög, illetve latin elnevezése (efodión/viaticum) az ókorban 
– profán értelemben – az utazáshoz szükséges ételt és italt jelentette.C A görög 
mitológiában az olyan étel vagy pénz (obolosz, obulus) volt, amit Kháronnak, az 
alvilág révészének kellett fizetni, hogy az elhunytakat ladikjával átvigye az alvi-
lág folyóján (Styx). Ezt a görögök halottjaik nyelve alá helyezték (más források 
szerint szemükre). Az )segyházban is kezdett kialakulni egy olyan szokás, hogy 
az elhunytak szájába vagy a halottak mellére szent ostyát helyeztek, de ezt helyi 
zsinatok tiltották, mert a viaticum az él)knek való és nem a halottaknak. Azért 
is tiltották ezt a gyakorlatot, mert a keresztény embernek – megváltottsága mi-
att – már nem kell ezért az átmenetért „váltságdíjat” fizetnie. Az Eucharisztia 
nem váltságdíj, hanem az örök élet „záloga”, s)t „mennyei kenyér” (panis de 
caelo).*D A középkorban viaticumnak nevezték azt az összeget, amit az útra kel) 
szerzetesnek adtak. Ezzel a szóval foglalták össze azt a lelki segítséget is, amit 
az egyház adott haldokló tagjainak a b.nbánat szentsége, a betegek kenete, 
de f)ként az Eucharisztia által. Kés)bb a fogalmat már sz.kebb értelemben és 
kifejezetten csak a Szent Útravalóra alkalmazták (communionis viaticum).

Az els) keresztények is úgy tekintették a halált, mint egy nagy utazást (mig-
ratio ad Dominum vagy peregrinatio ad Dominum); amelynek során „a mennyei 
eledel” segíti a hív) embert.** Hasonlóképpen, mint ahogyan a gondvisel) Is-
ten segítette Illés prófétát az ) angyala által, hogy eljusson Hóreb hegyéig (1Kir 

4 Vö. A. B?E2: Viatique, in Dictionnaire de !éologie Catholique, 15. kötet, Paris, 1950, 
2842–2847; R!62?=! M: Il sacerdozio e l’eucaristia nella vita della Chiesa, Ed. Paoline, 
Roma, 1966, 341–350.

C A rómaiaknál az útrakel)knek szánt étel neve: cena viatica; a görögöknél: efódion vagy 
hodoipórion.

*D A Traditio apostolica (21. fejezet) szerint a püspök a következ) szavakkal áldoztatott: 
„A mennyei kenyér Krisztus Jézusban” („panis caelestis in Christo Jesu”) in V@;3 L83 
(szerk.): Az ókeresztény kor fegyelme, Szent István Társulat, Budapest, 1983, 92.

** AFG@3 TH8 Úrnapi himnuszában ujjong, hogy az Eucharisztia az „angyalok kenyere” 
és „vándorutunk er)sségévé” lett. (Lauda Sion Salvatorem). A KEK megfogalmazása szerint: 
„viaticum tamquam alimentum pro itinere” (1020.), „nostrae peregrationis panis, usque ad 
mortis horam, in qua nobis dabitur tamquam viaticum” (1992.).



– 4 –

Dolhai Lajos

19,5–8). Illés a kapott kenyér erejéb)l „egészen az Isten hegyéig” jutott el. 
Jézus is kilátásba helyezte nekünk az Isten „fölséges hegyét”, ahová az Eucha-
risztia erejéb)l el kell jutnunk: „Aki eszi az én testemet, és issza az én véremet, 
annak örök élete van, és én feltámasztom )t az utolsó napon” (Jn 6,54). Ebben 
a beszédben állítja szembe Jézus az ) kenyerét a mannával: „Ez a mennyb)l 
alászállott kenyér nem olyan, mint az, amelyet atyáitok ettek, és mégis meg-
haltak. Aki ezt a kenyeret eszi, örökké él” (Jn 6,58). A Jelenések könyve is utal 
erre a különleges táplálékra: „Nézd, az ajtóban állok és zörgetek. Aki meghallja 
szavamat és kinyitja az ajtót, ahhoz bemegyek és vele étkezem, ) meg énvelem” 
(Jel 3,20). Ezért az Eucharisztiát az örök élet zálogának mondhatjuk, mert 
nemcsak biztosra ígéri, de szentségileg máris jelenbe hozza, „most”-tá teszi 
a feltámadást és a mennyei örök boldogságot. Az Eucharisztia az eljövend) 
dics)ség vacsorájának, „a Bárány menyegz)i lakomájának” (Jel 19,9) el)véte-
lezése. Erre emlékeztet bennünket a miséz) pap a latin rítusú szentmisében, 
amikor áldozásra hív.*²

Az ókori egyházban, s)t még a középkorban is a vasárnapi szentmise után 
az Oltáriszentséget elvitték a „távolmaradóknak”,*, akiken bizonyára a bete-
gek értend)k. A Szent Útravaló különbözik az ilyen szentáldozástól. Csak a 
haldokló betegeknek szolgáltatták ki. Ha a körülmények megengedték, akkor 
két szín alatt történt, bemártással.*- A szenthagyomány legfontosabb tanúja a 
Niceai Zsinat (13. kánon):

„Azokat illet)en, akik halálukon vannak, most is az )si és szabályszer. 
törvényt kell megtartani; úgy, hogy azt, aki meghal, az utolsó és szükséges 
Útravalótól (efódiou) egyáltalán ne fosszák meg; […] a püspök minden-
kinek, bárki is halálveszélyben van, és kéri, hogy részesítsék az áldozás 
kegyelmében, ki kell szolgáltassa az Eucharisztiát.”*/

Az els) egyetemes zsinat (325) „)si és szabályszer.” (norma antica e canonica) 
normatív törvényr)l beszél, tehát nem valami új szokásról. Euszébiosz Egyház-
története részletesen leírja – Alexandriai Dionüszosz (†265) levelére hivatkozva 

*² Vö. KEK 1130 és 1402.
*, JG=@!: I. Apológia, 67,5.
*- Még a kora középkori liturgikus könyvek is err)l tanúskodnak a haldoklók áldoztatásával 

kapcsolatban: „Corpus Domini sanguine suo tinctum conservet animam tuam in vitam 
aeternam”, Vö. DH2@ SI?E: Le Viatique, perspectives nouvelles?, La Maison-Dieu 113 
(1975) 107.

*/ DH 129.



– 5 –

A Szent Útravaló

–, hogy hogyan kapta meg a Szent Útravalót egy Szerapión nev. aggastyán.*0 
A Niceai Zsinat el)tti és utáni id)ben helyi zsinatok aktái*1 is tanúskodnak a 
Szent Útravaló vételének szokásáról. Nolai Szent Pál (†431) leírásából tudjuk, 
hogy Szent Ambrus rögtön azután halt meg, miután megkapta a viaticumot.*4 
Még az eszméletlen haldoklóknak is az ajkára helyezték a szentostyát, esetleg 
napjában többször is.*C Úgy gondolták, hogy minden kereszténynek joga van 
ahhoz, hogy a Szent Útravalóval ellátva távozzon ebb)l a földi életb)l. A tradí-
ció egyértelm.en arról tanúskodik, hogy legalább a 4. századtól él) gyakorlat 
volt az egyházban a Szent Útravaló kiszolgáltatása.²D I. Ince pápa Exuperius 
toulouse-i püspöknek ír levelében (405. február 20.) „az utolsó áldozást” még a 
b.nbánó eretnekeknek és a nagy b.nösöknek is megengedi.²* Decentius gub-
biói püspöknek írt levelében (416. március 19.) pedig kategorikusan kijelenti, 
hogy „senki se távozzék ebb)l a világból szentáldozás nélkül”.²² A közismert 
szakramentáriumok (Sacramentarium Gelasianum, Gregorianum) és a Római 
Ordók (OR) – például egy 7. századi Ordo (n. XLIX) – nemcsak a viaticum 
létér)l, hanem a jelent)ségér)l is tanúskodnak. Annyira fontos ez a szentáldo-
zás, hogy a szentségi böjt törvénye erre nem vonatkozik. A vétele azért üdvös, 
mert ez a „szentáldozás lesz a véd)je és segít)je az igazak feltámadásakor. S)t, 
a Szent Útravaló fogja )t feltámasztani”.², Az els) évezred vége felé megsza-
porodnak azok a dokumentumok, amelyek jelzik, hogy a szentségnek utolsó 
útravalóként való vétele már általános szokás volt.²- „Esto nobis praegustatum 
mortis in examine” (Add, hogy ízlelhessünk Téged, miel)tt a halál vizsgája elé 

*0 EG96!: Hist. Eccl., VI, 44.
*1 Elvirai Zsinat (303), DH 117; Karthagói Zsinat (398), 76. kánon; I. Orange-i Zsinat 

(441), 3. kánon.
*4 N!@G PG@G: Vita S. Ambrosii, 47 (PL 53,860): «Quo accepto (Corpore Domini) 

ubi glutivit, emisit Spiritum, bonum viaticum secum ferentes».
*C Erre a szokásra utal a Statua Ecclesiae antiqua (6. század) „Et si continuo creditur moriturus, 

reconcilietur, per manus impositionem et infundatur ori eius eucharistia”.
²D Vö. J!2J A. JG@:H@@ in Walter Kasper (Hrsg.): Lexikon für !eologie und Kirche, Bde. 

1–11, Herder, Freiburg – Basel – Wien, 1993–2001, X, 762, a továbbiakban L(K.
²* Vö. DH 212. 
²² „nemo de hoc saeculo absque communione discedat”, in Ep. 25,10 (PL 20, 559).
², MI2 A@E?2G: Les Ordines Romani du Haut Moyen-Age, 4. kötet, k. n., Louvain, 1956, 

529. A teljes szöveg: „Mox ut eum videris ad exitum pronguere communicandus est de 
sacrificio sancto, etiamsi comederit ipso die, quia communio erit ei defensor et adiutor in 
resurrectione iustorum. Ipsa enim resuscitabit eum”.

²- M?! R:2==: Storia liturgica, 3. kötet, k. n., Milano, 1966, 545–553.



– 6 –

Dolhai Lajos

állunk) – énekelték a keresztények az Ave verum corpus kezdet. himnuszban.²/ 
Nincs mit félnünk ezen az utolsó nagy úton, gondolták, ha a feltámadt Krisz-
tus szent teste van velünk.

Az )segyházban kialakult az a szokás, hogy a haldoklók a b.nbánattartás és 
a szent olajjal való megkenés után részesültek a Szent Útravalóban. Az ókori 
egyház szigorú b.nbánati fegyelme (una penitentia elv) is segítette ennek a 
gyakorlatnak az elterjedését és változását. A súlyos b.nük miatt vezekl)k egy-
házzal való kiengesztel)dése gyakran az élet utolsó óráiban történt, amikor fel-
oldozást kapott a vezekl), majd az Eucharisztiát vette és végül a betegek (vagy-
is gyakorlatilag: a haldoklók) szentségét. A kora középkorban ez a gyakorlat 
állandósult, és kialakult a folyamatos szertartásnak az a rendje, ami egészen a 
II. Vatikáni Zsinat liturgikus reformjáig megmaradt: gyónás, áldozás és utolsó 
kenet. Ezáltal a viatikum fokozatosan elveszítette eredeti értelmét, és sok eset-
ben egy „második” vagy „utolsó” ünnepélyes szentáldozássá változott. A kö-
zépkortól kezd)d)en a Szent Útravaló gondolata elhalványult. Fontosabbnak 
tartották az „utolsó kenetet” (extrema unctio), mint a viatikumot. Az V. Pál 
pápa által kiadott Rituale Romanum (1614) ezt a gyakorlatot szentesítette. Ha 
a pap súlyos beteget vagy haldoklót áldoztatott, akkor a következ)t mondta: 
„Vedd testvér, a Szent Útravalót (viaticum), hogy meg)rizzen a gonosz ellen-
ségt)l, és elvezessen az örök életbe.” A kevésbé súlyos betegnél pedig a szokásos 
formulát használva így szólt: „A Mi Urunk Jézus Krisztus teste (corpus Christi) 
)rizze meg lelkedet az örök életre.”²0

Az els) évszázadokban még nyilvánvaló volt, hogy a viatikum különbözik 
a betegeknek elvitt Eucharisztiától; csak a halál közelségében kiszolgáltatott 
Eucharisztiát jelentette. A második évezredben – amikor a betegek kenete a 
haldoklók szentségévé lett – a betegek áldoztatása és a viatikum összekapcso-
lódott, és a Szent Útravaló gondolata fokozatosan elt.nt. A II. Vatikáni Zsinat 
liturgikus reformja viszont szeretne visszatérni az )segyházi szemléletmódhoz. 
A Sacrosanctum concilium (1963) hangsúlyozza a betegek kenete és a Szent 
Útravaló egységét, és el)írja, hogy a betegek kenete és az Szent Útravaló szer-
tartása mellé készíteni kell egy összefügg) szertartást is, amelyben a betegek 
megkenése a gyónás után és a viatikum fogadása el)tt történik (SC 74). VI. Pál 
pápa Sacram liturgiam kezdet., a liturgia megújítására vonatkozó rendelkezése 
után (1964) egészen 1972. december 7-ig kellett várni a betegek kenetének új 

²/ Lásd Hozsanna 315. számú ének.
²0 Vö. Rituale Romanum, Ed. Typica, Romae, 1957; Titulus V, Caput IV: De communione 

infirmorum, 19.



– 7 –

A Szent Útravaló

szertartáskönyvére, amely már a Liturgikus Konstitúció szellemében készült. 
Johannes Feiner szerint „az új rituálé fordulópontot jelent a betegek szentségé-
nek történetében”.²1 A zsinat utáni liturgikus reformnak köszönhet)en a Szent 
Útravaló újra a haldoklók szentsége lett, az utolsó kenet pedig a betegek szent-
sége.²4 Az új Egyházi Törvénykönyv (1983) figyelmeztet, hogy „a bármilyen 
okból fakadó halálveszélyben forgó krisztushív)k Szent Útravalóként kapják 
meg a szentáldozást.²C Buzdítja a papokat, hogy kell) id)ben szolgáltassák ki 
a viatikumot a betegeknek.,D A régi Törvénykönyv (1917) megfogalmazása 
szerint a „híveknek kötelességük életveszélyben – bármilyen okból állt is el) 
a veszély – szentáldozáshoz járulniuk”.,* Az új megfogalmazás már nem kö-
telességr)l beszél, hanem azt jelzi, hogy a hív)nek joga is van az Eucharisztia 
viatikumként való vételéhez. A Katolikus Egyház Katekizmusa,² is összefoglalja 
a Szent Útravaló teológiáját, de még b)vebb tanítást kapunk az Ordo unctionis 
infirmorum bevezet)jében.,,

K. A S2@= Ú=?73 =2!3:8&

A haldokló keresztény szentáldozása jel, amely sok mindenre emlékeztet ben-
nünket. „A Szent Útravalóként vett áldozás különleges módon jelzi a szent-
misében ünnepelt misztériumot, vagyis az Úr halálát és az Atyához való távo-
zását.”,- Ami még ennél is fontosabb: a Szent Útravaló „sajátos jele annak a 
szent titokban való részesedésnek, amelyet a szentmiseáldozatban átélünk”.,/ 

²1 J!@@2 F2@2?: Die Krankheit und das Sakrament des Salbungsgebetes, in Mysterium 
Salutis, 5. kötet, 531; Lásd még M2E7:; M8;: A betegellátás korszerűsített liturgiája, 
in S2@@; A@E?8 (szerk.): Régi és új a liturgia világából, Szent István Társulat, Budapest, 
1975, 236–245.

²4 Vö. R@E! F@: Il senso del Viatico ieri e oggi, in Il sacramento dei malati. Aspetti 
antropologici e teologici della malattia. Liturgia e Pastorale, Elle Di Ci, Torino – Leumann, 
Torino 1975 (Quaderni di Rivista Liturgica, n.2), 191–192.

²C Az egyházi törvénykönyv. A Codex Iuris Canonici hivatalos latin szövege magyar fordítással és 
magyarázattal, Szent István Társulat, Budapest, 2001, 1983, 921. kánon, 1. (A továb bi ak-
ban: CIC.)

,D CIC 1983, 911, kánon, 1–2.
,* CIC 1917, 864. kánon, 1.
,² Vö. KEK 1020, 1392, 1517, 1524–1525.
,, OUI, 26–29.
,- OUI, 33.
,/ Eucharisticum mysterium, 39.



– 8 –

Dolhai Lajos

Az Eucharisztia Krisztus megváltó áldozatába, illetve húsvéti misztériumába 
kapcsol be bennünket. Az Eucharisztiában „koncentrált” módon, egyszer s 
mindenkorra jelen van a Triduum paschale, a Szent Három Nap.,0 Amikor az 
Oltáriszentséget mint Szent Útravalót vesszük magunkhoz, akkor meger)sö-
dünk abban a hitben, hogy nemcsak a szenvedésben és a halálban, hanem a 
feltámadásban is követjük Jézust, akihez a hit és a keresztség által hozzákap-
csoltuk az életünket, jelenünket és jöv)nket. Hittel valljuk, hogy a megdics)-
ült Krisztus átalakítja gyarló testünket, és hasonlóvá teszi megdics)ült testéhez 
(vö. Fil 3,21). 

A szentség felvev)jében megújul a keresztség kegyelme, hiszen egzisztenci-
álisan átéli a keresztség lényegét: meg akar halni Krisztussal, hogy vele együtt 
feltámadjon (vö. Róm 6,4).,1 Az apostol megfogalmazása szerint a keresztség-
ben már „meghaltunk” a b.nnek és új életre „támadtunk”: vagyis az Eucha-
risztia vételével táplált keresztség utáni élet már a feltámadt ember élete; így 
minden szentáldozás a mennyei lakoma el)vételezése. „A keresztség új életre 
vezet be ezen a földön, az Úrvacsora pedig a halálon át az örök életre visz.”,4 Az 
új Rituálé különösen is hangsúlyozza a viatikum és a keresztség bens), lényegi 
összefüggését. A Szent Útravaló vétele tulajdonképpen az „initiatio Christia-
na” befejez)dése és végpontja. Erre utal az is, hogy a szertartás kezdetén a pap 
meghinti a beteget és a szobát szenteltvízzel, és közben így szól: „emlékeztessen 
a szenteltvíz keresztségünkre és Krisztusra, aki szenvedésével és feltámadásá-
val megváltott minket!”.,C Nem kevésbé jelent)s, hogy a szentség felvételéhez 
hozzátartozik a keresztségi hitvallás megújítása,-D amelyhez a szertartáskönyv 
el)szava a következ) magyarázatot adja: „Helyes továbbá, hogy a hív) a Szent 
Útravaló kiszolgáltatásakor újítsa meg keresztségi hitvallását. A keresztség ál-
tal kapta meg a gyermekké fogadást Isten fiai közé, és az örökélet ígéretének 
társörökösévé vált.”-* Mindkét szentség esetében fontos az eszkatológiai távlat. 
A keresztség a keresztény élet kezdete, hiszen általa „meghalunk Krisztussal és 
vele együtt feltámadunk”, de ez a kezdet a végre, a beteljesülésre irányul. A vi-
atikum a keresztség kegyelmi hatásainak beteljesülése, hiszen a Szent Útravaló 

,0 Ecclesia de Eucharistia, 5.
,1 Vö. D! L&!: A szentségek teológiája, Szent István Társulat, Budapest, 2015, 370–

371. 
,4 LG=2? M8?=!@: Krisztus valóságos szent testének sacramentumáról, 1519, 22. p., Magyar-

or szági Luther Szövetség, Budapest, 1994, 44.
,C OUI, 102.
-D OUI, 108.
-* OUI, 28.



– 9 –

A Szent Útravaló

abban segít bennünket, hogy a húsvéti misztérium az életünkben végérvényes 
valósággá legyen.

A leggyakrabban hangoztatott kegyelmi hatás: a viatikum az „örök élet zálo-
ga” (pignus), amely felkészít a feltámadásra és a mennyei dics)ségre.-² Minden 
szentáldozásról elmondható ez, de különösképpen arról, amelyik az utolsó az 
örökhaza felé vezet) úton (in statu viatorum). Az Eucharisztia „a halhatatlanság 
orvossága (pharmakon athanasziasz), ellenszer a halál ellen, hogy ne haljunk 
meg, hanem mindörökké éljünk Jézus Krisztusban”.-, „Úgy kell magunkhoz 
venni, mint a halhatatlanság kenyerét.”-- „Testünk, amelyet az Eucharisztia 
táplál, nem enyészik el, hanem biztos remény van arra, hogy feltámad.”-/ Az 
Eucharisztia a feltámadás „magja”. Jusztinosz ezért részletezi annyira, hogy a 
keresztények a feltámadás napján veszik magukhoz.-0 Még Luther Márton 
szerint is „ez a szentség tehát olyan gázló, híd, hajó és hordágy, amelyen és 
amelyen keresztül ebb)l a világból az örök életbe megyünk át”.-1 „Az Úr a 
reménység zálogának és úti eledelnek hagyta övéire a hitnek azt a szentségét, 
amelyben a természet és az emberi munka gyümölcsei dics)séges testté és vérré 
változnak át; ez a testvéri közösség vacsorája és a mennyei lakoma el)íze.”-4 
Ezt hangsúlyozza az új Rituálé bevezet)je is: „A hív) ember, amikor ebb)l 
az életb)l távozik, Krisztus testének és vérének Szent Útravalójában részesül, 
amely a feltámadás záloga az Úr szavai szerint: »Aki eszi az én testemet és issza 
az én véremet, annak örök élete van, és én feltámasztom )t az utolsó napon« 
(Jn 6,54).”-C A viatikum kiszolgáltatásának rövid szövege is ezt tanítja: „Lriz-
zen meg téged, és vezessen el az örök életre”./D A szertartás befejez) szövegében 
pedig azért imádkozunk, hogy haldokló testvérünk, aki „Fiadnak testével és 
vérével meger)södött, békével eljusson a te országodba”./*

-² Vö. KEK 1402–1405.
-, A@=3I S2@= Ig@8I: Az Efezusiakhoz írt levél, 20,2.
-- I?9@2G: Adv. haer, IV, 38,1 (SChr. 100, 946).
-/ Uo. IV,18,5 (SChr. 111,347).
-0 JG=@!: I. Apológia, 67,3.
-1 LG=2? M8?=!@: Krisztus valóságos szent testének sacramentumáról, 1519, 22.
-4 Gaudium et spes, 38, in Diós István (szerk.): A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai, Szent 

István Kézikönyvek 2., Szent István Társulat, Budapest, 2000.
-C OUI, Praenotanda, 25.
/D OUI, 112.
/* OUI, 114. Hasonló gondolatokkal találkozunk az alternatív könyörgésekben is, vö. OUI 

57 és 259.



– 10 –

Dolhai Lajos

Nagy Szent Baszileosz (†379) szerint azért fontos ez a szentáldozás, mert ál-
tala el)készítjük lelkünket a mennyek országára./² Ha ezt nem tesszük, akkor 
úgy járunk, mint a balga szüzek a v)legény érkezésekor (Mt 25,1–13). 

Nüsszai Szent Gergely (†395) Nagy Kateketikus beszédében azt tanítja, hogy 
„a szentségek (keresztség és Eucharisztia) a mi emberi természetünket átalakít-
ják, az Eucharisztia pedig a jöv)beli (a test föltámadásakor és megdics)ülése-
kor végmen)) átalakulás záloga.”/, „Krisztus az ) testével azokba oltja magát, 
akik kenyérrel és borral táplálkoznak, és a hív)k testével keveredik, hogy a Hal-
hatatlannal való egység által az ember is részesedjen a romolhatatlanságban.”/- 

Szent Ambrus (†397) így beszél a frissen megkeresztelkedett hív)khöz: „Az 
étel, amelyet kapsz, az él) kenyér, amely leszállt a mennyb)l, az örök élet való-
ságát adja neked. Mindenki, aki ezt eszi, örökké mentes a haláltól, és Krisztus 
testévé lett. Az élet teste ez. Aki csak áhítatosan ízleli, nem fog elenyészni.”// 

Szent Ágoston (†430) kimondja a Jn 6,54-hez f.zött magyarázatában: „e 
nélkül az embereknek lehet id)beli élete, de örök élete egyáltalán nem lehet”./0

Aquinói Szent Tamás a szentségi jel természetéb)l kiindulva magyarázza a 
Szent Útravaló szükségességét. Az Eucharisztia, illetve a szentmise olyan lako-
ma, amely a múltra, a jelenre és a jöv)re is emlékeztet bennünket, hiszen Krisz-
tus most is eledelül adja önmagát, és úgy ünnepeljük az Eucharisztiát, mint az 
eszkatologikus lakoma el)vételezését. Mint szentség, illetve mint szentségi jel 
emlékeztet) (signum rememorativum), rámutató (signum demonstrativum) és a 
jöv)be mutató jel (signum prognosticum). Ezért Szent Tamás szerint e szentség-
nek háromféle jelent)sége van: 

„először tekintettel a múltra, amennyiben az Úr kínszenvedésének emléke, 
mely valóságos áldozat volt, nevezzük áldozatnak. Másodszor tekintettel 
a jelenre, tudniillik az Egyház egységére, melybe az ember e szentség ál-
tal jut, szent egyesülésnek, szentáldozásnak (communio) nevezzük. Har-
madszor tekintettel a jövőre, amennyiben jövend) boldogságunk el)képe, 

/² Vö. T;HIGB J2?!H!: Nagy Szent Bazil és a mindennapi szentáldozás, Keleti Egyház 
(1938/5) 141.

/, Vö. még G;?B T6!?: A beavató szentségek Nüsszai Szent Gergely írásaiban, Jel Kiadó, 
Buda pest, 2014, 188.

/- Nagy Kateketikus beszéd, 37,12.
// De mysteriis, 8.
/0 Tract. in Joh.ev. 26,15.



– 11 –

A Szent Útravaló

melynek mennyei hazánkban részesei leszünk. Ezért Szent Útravalónak is 
nevezzük, mivel e szentség erejével jutunk el oda.”/1

Az Eucharisztia az ember „útravalója” e cél elérésére, vagy eu-kharisztia, vagyis 
„bona gratia” (Tamás fordításában): az örök élet adománya./4 Az Úrnapi Mag-
nificat antifona ezeket a szempontokat költ)i módon tanítja számunkra: „Ó 
szentséges lakoma, Krisztust vesszük rajta, felidézzük szenvedésének emlékét. 
Bens)nket kegyelem tölti el, és a jövend) dics)ség záloga nekünk adatik.”/C

A Katolikus Egyház Katekizmusa nem önmagában, önállóan, hanem a szent-
ségi üdvrendben láttatja meg a viatikum jelent)ségét. 

„Ily módon miként a keresztség, a bérmálás és az Eucharisztia szentsége 
egységet alkot, melyet a »keresztény beavatás szentségeinek« nevezünk, 
elmondható, hogy a b.nbánat, a szent kenet és az Eucharisztia a keresz-
tény élet végén – amennyiben Útravalót adnak – olyan egységet alkot-
nak, melyet a »hazatérésre fölkészít) szentségeknek« nevezhetünk, azaz 
lezárják a zarándokságot.”0D

Henri Rondet, francia liturgikus ezt a három együtt kiszolgáltatott szentséget 
az „örökéletbe való bevezetés” (les sacraments d’initiation de la vie éternelle) 
szentségeinek nevezi.0* A Szent Útravaló megújított szertartásának egyik célja 
épp ennek az összefüggésnek, vagyis az Eucharisztia eszkatologikus vonatkozá-
sának hangsúlyozása. Ezért az új Ordo lehet)séget ad a Szent Útravaló kiszol-
gáltatására mind szentmise keretében, mint pedig kívüle. Mindegyik esetben 
szerepel a hitvallás a keresztségi fogadalmak megújítása révén.0²

Ahogyan Jézus utolsó vacsorája, úgy a keresztények által ünnepelt Eucha-
risztia, minden szentmise és a Szent Útravaló is eszkatologikus jel: a „mi eljö-

/1 S.!. III, q. 73., a. 4.
/4 Uo. a. 4. ad 2: Bevezet) a szentség különböz) elnevezéseihez.
/C Latinul: “Recolitur memoria passionis eius, mens impletur gratiae et futurae gloriae nobis 

pignus datur”.
0D KEK 1525; A párhuzam röviden: sacramenta „initiationis christianae – initiationis 

eschatologicae”.
0* H2@? R!@E2=: Extréme-Onction, in Dictionnaire de Spiritualité IV, Paris, 1961, 2189–

2200.
0² Vö. OUI, 3. fejezet.



– 12 –

Dolhai Lajos

vend) dics)ségünk és örök boldogságunk záloga”,0, hiszen a szentáldozásban 
azzal a Krisztussal találkozunk, akivel majd az üdvösség állapotában végérvé-
nyesen együtt leszünk. Az eucharisztikus lakoma az örök élet lakomájának csak 
el)képe és az eljövend) beteljesedés hatékony jele. A feltámadt Krisztus rejtet-
ten, csak a hit számára felfoghatóan van jelen az Eucharisztiában, és ebben az 
állandó szakramentális, s)t áldozati jelenlétében el)vételezi végs), dics)séges 
eljövetelét. Ez a magyarázata annak, hogy az )skeresztény liturgiához hozzá-
tartozott az örvendez) hálaadás (euckharisztoutesz, Ef 5,20) és a „maranatha” 
felkiáltás (1 Kor 16,22; Jel 22,20). Ezt a hitet vallja meg jelenleg is az egyház 
az átváltoztatást követ) akklamációban: „Halálodat hirdetjük Urunk, és hittel 
valljuk feltámadásodat, amíg el nem jössz.” Azt, hogy az Eucharisztia az eszka-
tologikus beteljesedés el)vételezése, sajátosan módon fejezi ki a bizánci liturgia 
kánonja, mely Krisztus második eljövetelér)l mint már megtörtént eseményr)l 
emlékezik meg: 

„Megemlékezvén tehát err)l az üdvözít) parancsolatról és mindarról, 
ami érettünk történt: a keresztr)l, a sírról, a harmadnapi feltámadásról, a 
mennybemenetelr)l, a jobbkéz fel)l való ülésr)l, a második és dics)séges 
újra eljövetelr)l […]”.0-

Már az evangéliumokban is látjuk, hogy Jézus az örök életet eszkatologikus lako-
mához hasonlítja (Mt 8,11; 22,1–14), és az utolsó vacsorán azt mondta, hogy 
akkor majd ismét együtt fog étkezni övéivel (Mk 14,22–25). Ez a hasonlat 
az üdvözültek Istennel és Krisztussal való tökéletes közösségét jelképezi. Lu-
kács 14,15-ben az étkezésnél az egyik vendég erre az eszkatologikus lakomára 
utal: „Boldog, aki asztalhoz ülhet az Isten országában!” Válaszként az Úr Jézus 
elmondja a lakomáról szóló példabeszédet, amelyet a meghívottak visszautasí-
tanak. Ezért „mondom nektek: azok közül, akik hivatalosak voltak, senki sem 
eszik a lakomámon” (Lk 14,24). A földi lakomáktól eltér)en ennél a lakománál 
maga az Úr szolgál fel, ha ébren találja szolgáit: „felövezi magát, asztalhoz ülteti 
)ket és megy, hogy kiszolgálja )ket” (Lk 12,37). F)ként példabeszédeiben utal 
Jézus erre az eszkatologikus lakomára: „Sokan jönnek keletr)l és nyugatról, s 
letelepednek Ábrahámmal, Izsákkal és Jákobbal a mennyek országában” (Mt 
8,11; a görög szó értelme az, hogy asztalhoz telepednek). Ennél a lakománál 

0, DH 1638.
0- Emeljük föl szívünket. Görög katolikus imakönyv, Püspöki Hivatal, Nyíregyháza, 2008, 139.



– 13 –

A Szent Útravaló

issza majd Krisztus apostolaival az újbort (Mt 26,29): „majd asztalomnál esz-
tek és isztok országomban” (Lk 23,30).

Jakubinyi György hívja fel rá a figyelmet, hogy a Jelenések könyvében két 
helyen és két összefüggésben is találkozunk a lakoma szóval, illetve az örök élet 
eszkatologikus lakomájával, amelyre mindannyian meghívást kaptunk Jézus 
Krisztus által.0/ A római katolikus szentmise alapján mindnyájan jól ismerjük 
a Jel 19,9 felkiáltását: „Boldogok a Bárány menyegz)s lakomájára hivatalosak.” 
Kétségtelen tény, hogy ez a mondat els)sorban a végs) id)k messiási lakomájá-
nak a képe, az örömlakomának, melyet az Ószövetségb)l és az evangéliumok-
ból jól ismerünk. Erre utal a szövegösszefüggés is. Máté evangéliumában is úgy 
jelenik meg a messiási lakoma, mint menyegz)s lakoma (22,2). A Jelenések 
könyve szerint ebben mindnyájan részesedhetünk: „Nézd, az ajtóban állok és 
zörgetek. Aki meghallja szavamat és kinyitja az ajtót, ahhoz bemegyek és vele 
étkezem, ) meg velem” (Jel 3,20). Ez kép, amely a Krisztussal való közösségün-
ket olyan világosan megfogalmazza (én vele – ) velem), a laodiceai egyházköz-
séghez írt levél végén áll. A lakoma éppen úgy a gy)ztesnek ígért jutalom, mint 
az élet fája (Jel 2,7) vagy a manna (Jel 2,17). A gy)ztesnek ígért jutalmak az 
Apokalipszisben az üdvösség eljövend) javait jelképezik. De ugyanakkor már 
erre a jelenre is vonatkoznak, mert Krisztusban a végs) id), a végs) beteljese-
dés már kezdetét vette.

A szentmise mint lakoma és benne a szentáldozás áldozati és szövetségi igent 
mondás Istennek, mert egyesülünk Jézus áldozatával, az ) igenjével, amely 
kedves volt a mennyei Atya el)tt. Ugyanakkor jelzi, hogy az Atya elfogadott 
és elfogad minket Krisztus által. Egyre inkább birtokba vesz bennünket, segít, 
hogy egyre inkább krisztusi életet éljünk. Az Eucharisztia az örök élet záloga, 
hiszen az Eucharisztiában „zálogot” kapunk az Úrtól: ha nem vonjuk vissza, 
önátadásunkat végleg elfogadja Krisztusban, akinek az áldozatát végérvénye-
sen és mindörökre elfogadta az Atya.

0/ Vö. JBG6@; György: A Jelenések könyve eukarisztikus tana a II. Vatikáni zsinat fényében, Kolozsvár, 
1974, 33–38.



– 14 –

 Sapientiana 13 (2020/1) 14–33.

Személy és küldetés összefüggései  
Hans Urs von Balthasar krisztológiájában

S63 D8@2 SP

Abstract
(is article intends to highlight the connection between person and mission 
in Hans Urs von Balthasar’s theology. In the first part of the article a brief anal-
ysis will be provided on the theological and philosophical tradition of personal 
existence. According to Balthasar’s conception, Christ is the only one in whom 
mission and person exist in perfect unity. (is thesis is derived from the Son’s 
mission in the history of salvation. Moreover, through the reinterpretation of 
the concept of person Balthasar reinterprets Christology and anthropology. 
(e mission from God is not only the source of Jesus Christ’s identity but 
also – through salvation – the only possibility for everyone to become a real 
and integral person.

Keywords: mission, person, Hans Urs von Balthasar, trinitarian theology, 
christology.
Kulcsszavak: küldetés, személy, Hans Urs von Balthasar, szentháromságtan, 
krisz tológia.

A filozófiának és a teológiának egyaránt alapvet) kérdése az emberi személy 
meghatározása. Az ember kérdésként áll saját maga el)tt, és a történelem kü-
lönböz) szakaszaiban más-más módon határozta meg saját identitását. A lélek, 
a szellemi természet, az emberi élet célja, a boldogság mibenléte és elérésének 
útja olyan ideák, amelyek mindig is részét képezték a filozófiai reflexiónak, 
és amelyhez minden gondolkodó valamilyen formában – legyen az explicit 
vagy implicit – megfogalmazta a viszonyát. Másrészt a szentháromságtannak 
és a krisztológiának is alapvet) fogalma a személy, amely komoly fogalom-

S63 D8@2 SP piarista szerzetesnövendék, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F)iskola 
és az Eötvös Loránd Tudományegyetem hittanár–történelemtanár szakos hallgatója; szabo.
daniel@piarista.hu



– 15 –

Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar krisztológiájában 

történettel büszkélkedhet a teológiai hagyományban. Hans Urs von Balthasar 
teológiájában a személyes létezés a küldetés, Isten néven szólító teremt) tette 
fel)l kap értelmet. A személynek ez az újfajta, a perszonalizmusban gyökerez) 
továbbgondolása a krisztológiát egészen új módon gazdagította, valamint a 
teológiai antropológia számára is új utakat nyitott.

5. A 2H9; J!:!H=?=9@2=2

1.2. A személy fogalma a szentháromságtani és krisztológiai vitákban

A negyedik és ötödik század folyamán els)sorban az ariánus válság következ-
tében komoly er)feszítésre volt szükség, hogy az egyház megtalálja a megfe-
lel) beszédmódot az Istenben lév) háromság és egység megfelel) kifejezésére. 
A krisztológiai és szentháromságtani viták végül megteremtették az egységes 
szóhasználat feltételeit. A személy kifejezés azonban még évszázadokig a kü-
lönböz) lehetséges meghatározások terepe maradt, és a teológia történetének 
legnagyobb alakjai próbálták megtalálni a legalkalmasabb definíciót.*

A latin persona, illetve a görög proszópon szavak a színház világából szár-
maznak. „Eredetileg a görög proszópon »maszkot« jelent, vagyis egy (állandó) 
»szerepet« a színpadon, illetve ennek megfelel)en egy szerepet az életben, ami 
maga a személy.”² A szerep és a személy fogalma ilyen módon összetartozik, 
hiszen a személy fogalmának fejl)désében fontos lépcs)fokként jelenik meg a 
színházi kapcsolat. Tertullianus a persona szót még szinonim értelemben hasz-
nálta a szubsztancia kifejezéssel, ami jelentésbeli bizonytalansághoz vezetett, 
ám alapjelentése szerint színészi álarcot, szerepet, a dráma szerepl)jét értette 
alatta. Ebben az értelemben az üdvtörténet drámájában az Atya, a Fiú és a 
Szentlélek sajátos szerepl)k, amely értelmezés már egészen közel jár a személy 
mint cselekv) és beszél) alany felfogásához., Ebb)l a néz)pontból Balthasar 
szerint a keleti atyák elutasító magatartása a persona vagy proszópon kifejezés 

* Vö. J!@ J. O’D!@@2: !e Mystery of the Triune God, Heythrop Monographs 6, Sheed 
& Ward, London, 1992, 100–102.

² H@ U? 7!@ B=?: !eo-Drama, !eological Dramatic !eory, III, !e Dramatis 
personae. Person in Christ, Ignatius Press, San Francisco, 1992, 209. (ford. Graham 
Harrison) A dolgozatban szerepl) idézetek fordításai a tanulmány szerz)jét)l származnak.

, K2?2=; R3BG O. C=. – PGB8 A==: Jézus Krisztus. Krisztológiai alapvetés, Szent 
István Társulat, Budapest, 2015, 256.



– 16 –

Szabó Dániel SP

használatával szemben egy jó lehet)ség elvesztését jelentette a személy, illet-
ve a dialogikus személyfogalom jobb megértésére, felfedezésére.- Az elutasító 
magatartásnak minden bizonnyal a szabellianizmus lehetett az oka, hiszen ez 
az eretnekség azt hirdette, hogy egyetlen Isten van, aki különböz) formában, 
szerepben jelenik meg az üdvtörténetben. Ebben a kontextusban pedig min-
den bizonnyal félreértésre adott volna okot a persona vagy proszópon kifejezés 
használata.

A fogalomtisztázás görög nyelv. útja Arisztotelész szóhasználatából indult 
ki, aki különbséget tett els)dleges és másodlagos szubsztancia (uszia) között. 
Els)dleges szubsztancián az egyedi létez)t értette, aki oszthatatlan és önmagá-
ban fennáll, míg másodlagos szubsztancia alatt elvont lényeget értett, amely-
nek nincs önálló léte. Az uszia szó helyett kés)bb elkezdték a hüposztaszisz ki-
fejezést használni mind a két értelemben. Ennek az lett a következménye, hogy 
a szentháromságtani és krisztológiai vitákban nehéz eldönteni, hogy ki milyen 
tartalmat kíván kifejezni a többjelentés. szavakkal./ A terminológiai tisztázást 
végérvényesen a kappadókiai atyák végezték el, akik a hüposztaszisz szót ki-
zárólag az egyedi létezés kifejezésére használták. Ett)l megkülönböztették az 
uszia vagy füszisz szavakat, amellyel nem az egyedi létez)t, hanem az egyedi 
létez) által megvalósított természetet jelölték. A latin nyelvben is végbement 
a szubsztancia szó jelentésének diMerenciálása, és az els)dleges szubsztancia 
jelölésére a szubzisztencia szó használata terjedt el. Ezzel a pontosítással már 
lehet)vé vált, hogy Krisztusban egyetlen hüposztasziszról és két teljes termé-
szetr)l tudjon beszélni a teológia anélkül, hogy a terminológia zavart keltene a 
teológiai viták során.

Balthasar megítélése szerint az atyák inkább kerestek „valamit”, mint „vala-
kit”, amikor a személy lényegét világos módon akarták megfogalmazni. Túlsá-
gosan arra figyeltek, hogy különbséget tegyenek az egyedi lét és faj vagy nem 
között, hogy meghatározzák azt a „valamit”, ami szó szerint alatta áll a termé-
szetnek, ami hordozza a sajátos lényeget.0 Az individuumot állították szembe a 
fajjal. Balthasar szerint ezzel a kappadókiai atyák elvétik a személy fogalmának 
igazi megragadását. Ezen a ponton ugyanis azzal a problémával találkozunk, 
hogy ha komolyan vesszük Krisztus emberi természetének valóságát, akkor 
feltételeznünk kell, hogy sajátos emberséget birtokolt. Az emberi természet, 
ahogyan minden emberben sajátos és egyedi módon valósul meg, úgy Krisz-

- H@ U? 7!@ B=?: !eo-Drama III, i. m., 143.
/ Vö. F?@ C!G?=: A háromságos szeretet Istene, Agapé, Szeged, 1999, 106–108.
0 H@ U? 7!@ B=?: !eo-Drama III, i. m., 143–148.



– 17 –

Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar krisztológiájában 

tusban is, így jogosan merül fel a kérdés, hogy miért ne nevezhetnénk az ) 
egyedi emberségét személynek.

A kappadókiai atyák érdeme, hogy a hüposztaszisz kifejezés világos hasz-
nálatával már el tudta mondani az egyház megfelel) szavakkal, hogy Krisztus 
egyetlen személy két természetben. Ez a következetes szóhasználat azonban 
nem volt alkalmas arra, hogy pozitív értelemben elmondja, hogy mit jelent 
személynek lenni.

1.1. A skolasztika személyfelfogása

Aquinói Szent Tamás a személy fogalmának meghatározására Boethius 
definícióját1 viszi tovább. A következ) meghatározást használja Tamás: „per-
sona significat id quod est perfectissimum in tota natura, scilicet subsistens in 
rationali natura”4 vagyis „a szermély azt jelenti, ami az egész természetben a 
legtökéletesebb: az értelmes természetben subsistáló lényt.”C Szent Tamás a boe-
thiusi szubsztancia kifejezést a hüposztaszisszal azonosítja, így nem egy sajátos 
lényeget, hanem létez)t, szubzisztenciát ért alatta.*D Az emberi személy mint az 
értelmes természet sajátos, egyedi megvalósulása jelenik meg. Az ember kitün-
tetett létez), ugyanis az értelmes természetben az egyedi szubzisztenciának sa-
játos neve van, ez a személy, amely egyúttal sajátos méltóságát is jelöli az ember-
nek. Tamás ezt az általános személyfogalmat az isteni személyekre, az emberi 
személyekre, valamint az angyalokra is alkalmazhatónak tartja analóg módon, 
az egyes helyeken azonban módosít a személy meghatározásán.** Különösen is 
szembet.n) ez az eltérés az isteni személyek esetében.

Az isteni személyekkel kapcsolatban a személy reláción alapuló fogalom-
ként jelenik meg: szubzisztens reláció. Az isteni személyek ugyanis valóságosan 
azonosak a személyalkotó vonatkozásokkal, amelyekben pedig maga az isteni 
lényeg áll fenn. „Mindaz pedig, aminek a teremtett dolgokban accidentális 
léte van, Istenben substantiálisan létezik. […] Így nyilvánvaló, hogy az Isten-

1 A személy értelmes természet. egyedi szubsztancia. (Persona est naturae rationalis individua 
substantia.)

4 S. T!H2 AFG@=: Summa !eologiae, I, q. 29, a. 3., Marietti, Torinó – Róma, 1948, 
158.

C AFG@3 S2@= TH8: A teológia foglalata, I, q. 29, a. 3., Gede Testvérek, Budapest, 2002, 
232–233.

*D A2N@E2? BGH:?=2@: A személy fogalmának többféle jelentésér)l, Kellék 25 (2004) 
309–312. http://epa.oszk.hu/01100/01148/00020/pdf/baumgarten.pdf [2019. 04. 08.]

** PGB8 A==: A teremtés teológiája, Szent István Társulat, Budapest, 2010, 284.



– 18 –

Szabó Dániel SP

ben reálisan létez) vonatkozás reálisan azonos Isten lényegével és attól csak 
logikailag különbözik […].”*² Ily módon Tamás gondolkodásában az emberi 
személyre és az isteni személyre használt meghatározás jelent)sen különbözik 
egymástól. Míg az isteni személyek esetében nem állítható, hogy azok indivi-
duumok lennének, ugyanis ekkor triteizmushoz jutnánk, addig az emberi sze-
méllyel kapcsolatban pontosan ez a szempont válik különösen is hangsúlyossá: 
az emberi személy az értelmes természet egyedi megvalósulása, individuuma. 
Az isteni személyek esetében a reláció, a vonatkozás, a kapcsolat a személyes lé-
tezés alapja, míg ez a szempont az embernél csak másodlagosként jelenik meg. 
Tamás nem felejti el az egyén és közösség kett)s szempontját az emberi léttel 
kapcsolatban, amelyet még Arisztotelészt)l örökölt a nyugati gondolkodás, de 
mégsem érvényesül mind a két néz)pont teljeskör.en.*, 

Gilles Emery szerint Boethius definíciója a kell) pontosításokkal alkalmas 
arra, hogy Istenre, az angyalokra és az emberre is alkalmazható legyen. A meg-
határozást akkor kell ilyen módon pontosítani, amikor az egyes isteni, angya-
li vagy emberi személy individualizációjának alapját kívánjuk meghatározni. 
Szent Tamást követve kiemeli, hogy míg Isten esetében a személy szubzisztáló 
vonatkozás, vagyis az egyetlen isteni természetet a vonatkozásokban fennálló 
„szembenállás” teszi személyessé, addig az ember individualizációjának alapja 
az anyagi léte. Ebb)l pedig az következik, hogy a relácionális szempont az 
embernél csupán akcidentális jelent)séggel bír.*- A perszonalista filozófia pon-
tosan ezt az állítást kérd)jelezi meg, amikor az emberi személyt kapcsolat által, 
kapcsolatban fennálló egyedi létez)ként szemléli.

A skolasztikus teológiában megtalálható a személy más megközelítése is, 
amely úgy ragadja meg a személy lényegét, hogy teret nyit a kés)bbi per-
szonalista értelmezések számára is. Szentviktori Richárd definíciója szerint a 
személy szellemi természet., közölhetetlen egzisztencia. A személyes létezés 
csúcsaként a közölhetetlenséget ragadja meg Richárd, vagyis az egyes ember 
egyedi és megismételhetetlen létét hangsúlyozza. Nem marad azonban rejtve 
gondolkodásában a személy eredetének a kérdése sem. L ugyanis az egziszten-
cia fogalmát használja a szubsztanciával szemben. Ezt pedig szó szerint értel-

*² AFG@3 S2@= TH8: i. m., I, q. 28, a. 2., 225.
*, C29@; I=78@ G86!?: Aquinóitól a perszonalizmusig, Vallástudományi Szemle 11 

(2015/1) 9–18, 9–10.
*- G2 EH2?;: A Szentháromság, Kairosz, Budapest, 2015, 134–135. A szerz) megfogal ma-

zásában: „A személyalkotó vonatkozásban álló személy a szentháromságos Isten kizárólagos 
sajátja, hiszen a vonatkozások egyedül Istenben szubzisztálnak. Ez a kapcsolati szempont 
nem tartozik az emberi személy alapvet) jellemz)i közé.”



– 19 –

Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar krisztológiájában 

mezi: egzisztenciának lenni eszerint annyit jelent, mint a létet (sistere) mástól 
(ex) kapottként birtokolni.*/ A személyes létezés nem önmagában állást jelent, 
mert személyes létem valójában mástól származik. A létem Isten, a szüleim, a 
barátaim ajándéka. Csak velük való kapcsolatomban lehetek közölhetetlen, 
vagyis megismételhetetlen személlyé.

Ez a definíció a személyt nem a lényeg, hanem a létezés szintjén keresi, és 
ezzel Joseph Ratzinger szerint a középkori teológia fejl)désének jelent)s lökést 
adott. A skolasztikus teológia nagy érdeme, hogy különös figyelmet fordított 
magára a létez)re, akiben az adott természet közölhetetlen és egyedi módon 
valósul meg. Krisztus személy-létét azonban kivételként kezelték a skolaszti-
ka gondolkodói, ez pedig meggátolta a teológusokat abban, hogy a személy 
fogalmát újraértékeljék. Holott Ratzinger szerint az emberi gondolkodásra 
nagyon is érvényes, hogy ahol kivételt talál, ott el)bb-utóbb új paradigma szü-
letik, ugyanis a kivétel az aktuális paradigma elégtelenségér)l árulkodik. Maga 
a Szentírás is meger)síti, hogy Krisztusról nem gondolkodhatunk úgy, mint 
ontológiai kivételr)l, végérvényesen szétválasztva ezáltal a szentháromságtani 
és az antropológiai személyfogalmat, amivel végs) soron a krisztológiának is 
kárt teszünk. Amikor ugyanis a Szentírás második Ádámnak nevezi Krisztust, 
akkor ezzel kifejezésre juttatja a kereszténység azon hitét, hogy Krisztusban 
megjelent az emberség teljessége. Értelmezésem szerint ez azzal a következ-
ménnyel jár, hogy Krisztusban fedezhetjük föl, hogy mit jelent igazán emberi 
személynek lenni. Mindez amellett szól, hogy hagyjuk hatni a szentháromság-
tani és krisztológiai személyfogalmat az antopológia területén is.*0

Összességében a skolasztikának és a kappadókiai atyák fogalomhasználatá-
nak a problémája is hasonló. Ha Krisztusnak valódi és teljes emberi termé-
szetet tulajdonítunk, akkor azt az emberi természet egyedi megvalósulásának 
kell tekintenünk, ami viszont a definícióból adódóan személynek számít, így 
viszont két személyt kellene állítanunk Krisztusban. Egy isteni személyt, amely 
relációban létezik, illetve egy emberi személyt, amely az egyediség miatt áll 
külön az emberi természett)l. Ez a filozófiai rendszeren belüli ellentmondás 
vezet ahhoz, hogy amikor az egyház megvallja, hogy Krisztusban az egyszülött 
Fiú lett emberré, azzal az emberi természet csorbítására tett teológiai kísérle-
tek tömegének enged utat, ahogyan azt a monotheletizmus, monoenergizmus 
vagy a Krisztus emberi tudata körüli viták mutatják évszázadokon keresztül.

*/ G8@3I; S8@E!?: Creatio ex amore. Vigilia 70 (2005/5) 399.
*0 Vö. J!2A R=@:2?: Retrieving the Tradition, Concerning the notion of person in 

theology, Communio 17 (1990) 439–454, 449–450.



– 20 –

Szabó Dániel SP

A dilemma ebben a gondolatrendszerben feloldhatatlan Balthasar szerint, 
mert a fogalomkészletünkben az egyediség és a személyes lét nincs megfelel) 
módon megkülönböztetve. Az egyediséget, individualitást nem lenne szabad a 
személyes léttel azonosítani. A filozófia néz)pontjából ugyanis nem lehet kü-
lönbséget tenni a szellemi szubjektum – az értelmes emberi természet egyedi 
megvalósulása – és a személy fogalma között, ami viszont elengedhetetlennek 
t.nik ahhoz, hogy Krisztus személyének titkát megközelíthessük. Erre a meg-
különböztetésre tesz kísérletet Balthasar a továbbiakban azzal együtt, hogy a 
személyes létnek olyan definíciót kíván adni, amely a fentebb említett mind-
három teológiai területen alkalmazható.

1.2. A perszonalista filozófia útja

A perszonalista filozófia a lét szerkezetében a kapcsolatot, a relációt alapvet) 
szempontnak tekinti. A lét tökéletessége nem a különálló, önmagának eleg-
end) létezés, hanem a kapcsolatban lét, a másikért-lét, amelyben igazán ön-
magává válhat az emberi személy. Ez a megközelítés mélyen a szentháromság-
tani vitákban kifejl)dött személyfogalomból táplálkozik. Az isteni személyek 
ugyanis nem individuumok, nem egymástól különálló entitások, hanem az 
egymáshoz való sajátos viszonyukban fennálló személyek, akik a perichorészisz, 
az egymásban-lét révén tökéletes egységben vannak.*1 A perszonalizmus egy 
ezzel rokon személyfelfogást alkalmaz az emberre is, akir)l azt állítja, hogy csak 
egy másik, egy jelent)s Te-vel szemközt válhat valóban Én-né.

Amint látjuk, a perszonalizmus nem nélkülözi a teológiai el)zményeket, 
mégis ez a filozófiában létrejött irányzat nagyban tudta gazdagítani a teoló-
giai reflexiót a 20. század folyamán. Ratzinger például a személy-lét titkának 
a megvilágítására a perszonalista filozófia megoldását alkalmazza. Az emberi 
személy születését ugyanis úgy vizsgálja, mint amelyben Isten az az els) Má-
sik, akivel kapcsolatban az emberi személy megszületik, létrejön. A létközlés, 
teremtés aktusában Isten megszólítja a potenciális, a leend) személyt, akib)l 
valóban egyszeri és megismételhetetlen Én jön létre Istennek a megszólító, 
teremt) szava által.*4 Ez a felfogás meg)rzi a személy önálló létét, jogos kü-
lönállását, önállóságát, ugyanakkor kell) módon figyelembe veszi a kapcsolat-
ban lét konstitutív szerepét. Nem képzelhet) el ugyanis kapcsolat egymástól 
megkülönböztethet), egymástól különálló szubjektumok nélkül. Ugyanakkor 

*1 C29@; I=78@ G86!?: Aquinóitól a perszonalizmusig, i. m., 17.
*4 J!2A R=@:2?: Bevezetés a keresztény hit világába, Vigilia, Budapest, 2007, 310–313.



– 21 –

Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar krisztológiájában 

a szubjektum maga válik érthetetlenné, ha megfosztjuk alapvet) kapcsolati 
struktúrájától. Az emberi személlyel kapcsolatos el)bbi kett)sség analógiát 
mutat a Szentháromság bels) valóságával. A három isteni személy ugyanis va-
lóságosan különbözik egymástól, tehát van bizonyos jogos önállóságuk, de ezt 
a szubjektumlétet mégis pontosan a kapcsolatban állás teszi lehet)vé, abban 
van megalapozva.

A perszonalista irányzat katolikus interpretációja szerint az emberi személy 
egyedisége nem az anyagi létének köszönhet) els)sorban, hanem az Istennel 
való egyedi kapcsolatának, amely teremtésének aktusával kezd)dik, ponto-
sabban azonos azzal. Isten teremt) szava hívja létbe az egyedi embert, és ez 
személyes, személlyé tev) szó a számára. Véleményem szerint ez a perszona-
lista megközelítés jobban kifejezi a hagyományos skolasztikus definíciónál az 
emberi személy páratlanságát és értékét, amely már a teremtéstörténetben is 
megmutatkozik azzal, hogy egyedül az ember az, akit Isten megszólít, és akit 
„képére és hasonlóságára”*C teremt meg. Az ember istenképmás-léte önmagá-
ban sugallja, hogy az emberi személyt analóg módon, az isteni személyekhez 
hasonlóan a relációból, a vonatkozásból vezessük le.

Puskás Attila kiemeli, hogy a személynek ez a megközelítése összhangban 
van a biblikus imago–similitudo Dei hagyománnyal más szempontból is. Az 
ember személyes léte ugyanis a teremtettségében fennálló istenkép.sége miatt 
eleve adott, elveszíthetetlen. Isten az embert teremtésének aktusában végérvé-
nyesen néven szólítja, ez az az alapvet) Én-Te kapcsolat, amelyben az emberi 
személy kiformálódik, képessé válik arra, hogy mint teljesen egyedi Én választ 
adjon a Másik számára. Ez a személyes lét ontológiai alapja. Mivel ez az alap-
vet) kapcsolat közvetítésre szorul, ezért habár nem veszíthet) el, mégis lehet 
benne növekedni, illetve visszafejl)dni. Ez a similitudo szempontját emeli ki. 
Az emberi személy tudatos döntései, szavai, a többi emberrel és Istennel ápolt 
kapcsolata révén képes növekedni személyes létében, és egyre inkább hasonló-
vá válni Istenhez.²D

Balthasar teológiája sok szempontból ennek a perszonalista megközelítésnek 
a talaján áll, hiszen nála is er)teljesen megjelenik Isten mint a Másik, aki létbe 
hívó szavával sajátos néven szólítja az adott embert, ezáltal felcserélhetetlen 
identitással ajándékozza meg )t. Balthasar és Ratzinger korábban említett né-
z)pontjában közös, hogy mind a ketten Isten egyedi, személyes tevékenységé-
ben jelölik meg az emberi személy születésének mozzanatát, valamint közös 

*C Vö. Ter 1,26–27.
²D PGB8 A==: A teremtés teológiája, i. m., 292–294.



– 22 –

Szabó Dániel SP

a névadás, a néven szólítás aktusa is. Isten néven szólítja az embert, amely 
identitást és egyben küldetést is ad az új létez)nek. Ezen a ponton térünk rá 
Balthasar személyfelfogására.

K. H@ U? 7!@ B=? 2H9;J!:H

Az ember öntudata révén felfedezi saját egyediségét, hiszen az önmagához való 
visszatérés adottsága miatt tudatában van annak, hogy mindenki mástól kü-
lönbözik. A kérdés a szentháromságtani vitáktól kezdve végül is a követke-
z): Hogyan lehet egy létez) egyediségét meghatározni, annak pozitív jelentést 
adni? Balthasar megállapítja, hogy amikor a személy fogalmáról töprengünk, 
akkor a valódi kérdés nem az, hogy mit jelent embernek lenni, hanem sokkal 
inkább úgy fogalmazható meg, hogy „Ki vagyok én?” Ez az új fajta kérdésfelve-
tés jelenik meg a teológia korábbi személyfogalmának bírálatakor is.²*

Az egyes ember elhatárolása az emberi faj többi egyedét)l nem okoz nehéz-
séget, hiszen minden ember esetében a tér és az id), és még ezernyi körülmény 
vizsgálható, amely megkülönbözteti )t a többiekt)l. Ezek alapján világosan 
látszik, hogy az adott ember az emberi fajnak valódi individuuma. „A szellemi 
szubjektum tudja, hogy ) ilyen, tudja, hogy ) egyedülálló és közölhetetlen 
módon ember. De vajon azt is tudja, hogy ki )? Más szavakkal: tudja, hogy 
nemcsak mennyiségileg, hanem min)ségileg különböz) a többi szellemi szub-
jektumtól?”²² Balthasar kérdése az, hogy tud-e az ember ennek a különböz)-
ségnek és megismételhetetlenségnek valamilyen pozitív jelentést adni.

Az els) lehetséges út a fenti kérdés megválaszolására az empirikus sajátossá-
gok összegy.jtése lehet. Ide tartoznak az öröklött tulajdonságok, de egyúttal a 
kultúra, a társadalmi környezet hatása is. Ezek az információk azonban inkább 
elhatárolásra alkalmasak, vagy Balthasar megfogalmazásában csak egy skiccet 
vázolnak föl az adott személyr)l. Nem adnak pontos meghatározást az illet) 
kilétér)l. Ezek a küls) körülmények nem képesek egy koherens identitás köz-
vetítésére, inkább a személyiség egyes vonásainak alakítására, amelyet azonban 
nem lehet azonosítani magával a személlyel.

²* Vö. PGB8 A==: Az isteni szeretet és az ember önazonossága. A drámai személyfogalom 
Balthasar teológiájában, in u): Megismertük és hittük a szeretetet. Metszetek Hans Urs von 
Balthasar szeretetteológiájából, Szent István Társulat, Budapest, 2012, 133–148 (136).

²² H@ U? 7!@ B=?: !eo-Drama III, i. m., 204.



– 23 –

Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar krisztológiájában 

A második lehetséges út az emberi kapcsolatokon keresztül vezet. Egy szel-
lemi szubjektum, egy tudatos alany ugyanis csak más emberekkel való kap-
csolatában képes önmagára ébredni. Az énnek a képzete nem alakulhat ki egy 
Másik nélkül, fejl)dése során a szellemi szubjektum fokozatosan jut el a sok-
sok „Te”-vel való találkozás nyomán saját énjének felfedezéséig. Azonban ezen 
az úton sem juthatunk el a személy igazi identitásáig.², A lényünkre érkez), az 
egyediségünket és értékünket tükröz) emberi megnyilvánulások mind vissza-
vonhatók vagy megváltoztathatók. S)t, egyes emberek más-más módon látnak 
bennünket, így a felénk érkez) üzenetük is különböz) lesz. Másrészt pedig 
egyetlenegy ember sem képes megmondani a másiknak, hogy ki ) valójában. 
Egyetlen szellemi szubjektum sem képes végérvényes és visszavonhatatlan 
identitást adni egy másik szellemi szubjektumnak. A másik ember véleménye, 
jelzése, üzenete mindig viszonylagos és változékony marad, valamint nem ké-
pes valódi választ adni arra a kérdésre, hogy ki vagyok én.²-

Az ember magában hordozza az önismeret képességét is, amely persze nem 
független a környezetét)l és az emberi kapcsolataitól. Saját énünk legbels) 
magjához azonban mi magunk sem tudunk hozzáférni. Wittgenstein látótér-
hasonlata alapján ugyanis az alany soha nem képes önmagát tökéletesen tárgy-
gyá tenni még saját maga számára sem.²/ Mindig marad énjének egy titokzatos 
rejtett pontja, amelyet nem lehet leírni, fogalmakkal kimeríteni vagy megha-
tározni. Ezt a felismerést fejezi ki a transzcendentális diMerencia fogalma. Saját 
identitásunkat, azt, hogy kik vagyunk és mivégre vagyunk a világon, nem va-
gyunk képesek megadni magunknak. Ezt a filozófiai következtetést meger)síti 
az a tapasztalat is, hogy önmagunkról alkotott képünk id)r)l id)re változik, 
más-más történetet mesélünk magunkról.

Balthasar Istenben találja meg azt, aki képes végérvényes és kimerít) választ 
adni arra a kérdésre, hogy „ki vagyok én”. Egyedül Isten az, aki képes valódi és 
teljes identitást és egyben küldetést adni az embernek:

„Ezt egyedül az abszolút Alany, Isten adhatja meg. Ez akkor történik 
meg, amikor Isten megszólít egy szellemi szubjektumot, és elmondja 
neki, hogy ki ), és hogy mit jelent az ) léte az örök és igaz Isten számára, 
valamint megmutatja létének a célját, ami egy sajátos és Istent)l meg-

², Uo. 138–139.
²- H@ U? 7!@ B=?: !eo-Drama III, i. m., 205.
²/ Vö. N;O? TH8: Alapvető etika, Pázmány Péter Római Katolikus Hittudományi Akadémia, 

Budapest, 1988, 25.



– 24 –

Szabó Dániel SP

er)sített küldetést jelent. Ekkor mondhatjuk egy szellemi szubjektumról, 
hogy személy.”²0

A személyes identitás pozitív meghatározására, és így a személyes létezés lénye-
gi mozzanatának megragadására alkalmasnak mutatkozik Balthasar megköze-
lítése, amelyet Puskás Attila gondolatmenete alapján tekintek át a továbbiak-
ban.²1

El)ször is a szellemi szubjektum számára nem egy változó és változékony 
személy ad identitást, hanem az örökké állandó, h.séges és igaz Isten, aki meg-
bízható Te az emberi Én-nel szemközt. Isten szava objektív érték. az emberi 
személy számára, nem téveszti meg az embert, hanem mint olyan valaki, aki 
az emberi személyt teljes mélységében látja, képes kimondani a szellemi szub-
jektum számára, hogy ki ), és ezzel végérvényes identitással, személyes léttel 
ajándékozni meg )t.

Másrészt ez Isten legszemélyesebb szava is az ember számára. Nem egy kül-
s)leg rákényszerített sors vagy forgatókönyv, hanem az egyes ember teremtett-
ségéb)l és a gondviselés m.véb)l az élet során kibontakozó küldetés és iden-
titás. Isten szava egyszerre személyes vallomás, amelyben megmarad az ember 
szabadsága arra, hogy dönthessen személyes identitásának elfogadásáról vagy 
elutasításáról, de egyben objektív szó is, amely megbízható módon közli az 
emberrel személyének titkát. Az emberi személy Istennek ezen a személlyé tev) 
meghívásán keresztül kapcsolódik be a megváltás, Isten és ember drámájába, és 
fedezi föl azt a helyet, amelyen saját személye kibontakozhat.

2.1. Személyes létezés a Szentháromság belső életében

A (eo-dráma szerz)jének megoldása a személyes létezés pozitív tartalmának 
megragadására a krisztológia területén számos el)nnyel jár, és olyan beszédmó-
dot tesz lehet)vé, amely meg)rzi a hagyomány lényeges tartalmait, azonban 
lehet)séget nyit arra, hogy annak feloldhatatlannak t.n) problémáit új néz)-
pontból oldjuk meg. Balthasar személyfelfogásának krisztológiai értelmezése 
pedig az emberi személyes létezés alapvet) tulajdonságait világítja meg, ily mó-
don megveti egy sajátos küldetésközpontú antropológia alapjait.

Balthasar küldetésr)l és személyes létr)l való gondolkodásának meghatáro-
zó pontja, hogy Jézus Krisztusban a személyes identitás és a küldetés azonos 

²0 H@ U? 7!@ B=?: !eo-Drama III, i. m., 207.
²1 PGB8 A==: Az isteni szeretet és az ember önazonossága, i. m., 139–140.



– 25 –

Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar krisztológiájában 

egymással. Ez a meglátás Isten bels) életéb)l kiindulva alapozható meg nagy-
mértékben támaszkodva a skolasztikának a látható küldésr)l megfogalmazott 
tanítására. Balthasar az isteni lényeget mint a tökéletes szeretet megvalósulását 
szemléli, amelyben az Atya teljesen elajándékozza magát, ezt nevezi „)skenó-
zisnak”. Az Atya az eredet a Szentháromság életében, mert ) maga az elajándé-
kozott létezés forrása, a szeretetben megvalósuló isteni lényeg kiindulópontja. 
Az Atyaisten ugyanis nem tartja meg magának az isteni lényeget, nem egy 
önmagában fennálló, magába zárt lét módján kíván létezni, hanem a nemzés 
aktusában tökéletesen átadja magát teljes istenségében. Nem csupán megoszt-
ja az isteni lényeget a Fiúval, hanem mindent átad neki, ami az övé.²4 Ebben 
az ajándékozásban azonban nem veszíti el önmagát, hiszen az isteni lényeg 
pontosan ebben a tökéletes szeretetaktusban fejez)dik ki. A nemzés mozza-
natában épp az isteni lényeg valósul meg.²C Ebb)l a szeretetaktusból születik 
a Fiú, mint az örök Te a Szentháromság életében. Hálásan fogadja az Atya 
önátadását, és ebben a hálaadásban adja vissza önmagát az Atyának, ez a Fiú 
örök eucharisztiája.,D Atyját mint az isteni szeretet forrását szemléli, és önmaga 
viszontajándékozásával megvalósítja saját személyében az isteni lényeget.,* Ez 
a kölcsönös szeretet örök dinamikája Isten bels) életében.

Emiatt Istenben nem beszélhetünk teljes személyekr)l a reláció fogalma nél-
kül. A Fiút nem egy már eredetileg személyes létez) nemzi, hanem a nemzés 
aktusában, az önajándékozásban „születik meg” a személyes lét Istenben. A sze-
mély ugyanis nem a szubsztancia szintjén helyezkedik el, hanem relacionális 
fogalom, magában a kapcsolatban, a vonatkozásban áll fenn. A János-evan-
géliumban a szentháromsági személyek „egymásra utaltságáról” a következ) 
helyek tanúskodnak: „Bizony, bizony, mondom nektek: A Fiú magától nem 
tehet semmit, csak azt teheti, amit az Atyától lát” (Jn 5,19). Máshol pedig: 
„S én és az Atya egy vagyunk” (Jn 10,30). A Fiú senki önmagában, nem létezik 
mint Fiú egyedül, nem önálló létez) az Atya mellett, hanem csak is az Atyával 
kapcsolatban, az Atyával „szemben” valaki.,² Erre az összefüggésre világít rá 

²4 Vö. F?@ C!G?=: i. m., 172–173. Vö. Jn 17,10.
²C Vö. K?GAA TH8: Pneumatológiai alapfogalmak Hans Urs von Balthasarnál, Athanasiana 

13 (2001) 143–181, 151–157.
,D Vö. PGB8 A==: Teremtés a Szentháromság szeretetéb)l, Balthasar trinitárius teremtés-

teológiája, in u): Megismertük és hittük a szeretetet, Metszetek Hans Urs von Balthasar 
szeretetteológiájából, Szent István Társulat, Budapest, 2012, 87–104 (91).

,* Vö. K?GAA TH8: Pneumatológiai alapfogalmak Hans Urs von Balthasarnál, i. m., 172–
173.

,² Vö. J!2A R=@:2?: Retrieving the Tradition, i. m., 444–445.



– 26 –

Szabó Dániel SP

Ágoston is, amikor az Atya személyét az atyasággal, míg a Fiú személyét a fiú-
sággal azonosnak mondja. 

Az Atya és a Fiú viszonya úgy jelenik meg, mint egy sajtos Én-Te kapcsolat, 
amelyben a felek szabadon, teljesen odaajándékozzák magukat a másiknak. 
Paradox módon épp ebben az ajándékozásban, a másikért-lében, illetve annak 
sajátos módjában valósul meg személyes létük. Ennek az önátadó szeretetnek a 
váratlan gyümölcse a Szentlélek, akinek az önátadása, kenózisa abban valósul 
meg, hogy nem akar más lenni, mint az Atya és a Fiú kölcsönös, örök szerete-
tének személyes valósága.

A házastársi szeretetet szemlélve Balthasar szerint közelebb kerülhetünk 
Isten bens) életének a megértéséhez. A házastársak teljes önátadásából, két 
ember szeretetének legmélyén váratlan többlet jelenik meg, egy új személy szü-
letik, aki önmagában levezethetetlen a két szül) létéb)l. Emberi tapasztalatunk 
azt mutatja, hogy ahol az egyén kilép saját maga körül forgó énjéb)l a másik 
felé, ahol a másikért való lét, a szeretetben való önátadás megvalósul, ott „élet” 
születik. Ennek mintájára könnyebben megközelíthetjük a Szentlélek szárma-
zását is, aki a Szentháromságban az a bizonyos meglep) többlet, aki az Atya és 
a Fiú kölcsönös szeretetében születik.,,

A földön él), megtestesült Fiú személyének megértéséhez a következ) lépés-
ben az immanens és az ökonómiai Szentháromság kapcsolatát vizsgálom meg 
Balthasart követve, hogy Jézus Krisztus élete és a Fiú örök léte közötti kapcso-
latot világosabban tudjuk szemlélni.

2.2. Az immanens és az ökonómiai Szentháromság kapcsolata

Balthasar Istent mint az üdvtörténet rendez)jét szemléli, azonban a Fiú meg-
testesülése által maga Isten lép be a drámába, és ezzel igazi szerepl)jévé válik 
az eseményeknek. Ezáltal Jézus Krisztus szavai, tettei és személye felmutatják 
a világban Isten bels) életét, csak rajta keresztül van tudomásunk az Istenben 
lév) pluralitásról, arról, hogy Isten valójában Háromság.,- Balthasar gondol-
kodásában tehát alapvet) az a megfontolás, hogy az immanens Szentháromság 
és az üdvösségtörténetben megmutatkozó ökonómiai Szentháromság között 
megfelelésnek kell lennie.,/ A megfelelés nem jelent azonosságot, vagyis nem 

,, Vö. K?GAA TH8: Pneumatológiai alapfogalmak Hans Urs von Balthasarnál, i. m., 
157–159.

,- H@ U? 7!@ B=?: !eo-Drama III, i. m., 506–509.
,/ Vö. G2 EH2?;: i. m., 208–211.



– 27 –

Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar krisztológiájában 

állítható, hogy Isten a világon keresztül, a világban való tevékenysége által vál-
tozna, vagy akár önmagává is a teremtés és a megváltás m.ve által válhatna, 
ahogyan az például Hegel filozófiájában megjelenik.,0 A megfelelés azt jelenti, 
hogy az immanens Szentháromságot az ökonómiai Szentháromság alapján is-
merhetjük meg. Amit Jézus személyén és tettein keresztül megtudunk a Szent-
háromságról, az alapján alkothatunk képet Isten bels) életér)l.,1

Isten az, akinek mutatja magát. Jézus azért lehet az a személy, aki önmagát 
az Atyától küldöttként értelmezi, aki egyúttal vissza is tér az Atyához, mert a 
Szentháromság bels) életében ) az, aki egész egzisztenciáját az Atyától kapott 
létként érti meg, és ) az, aki egyúttal mindenestül vissza is adja magát az Atyá-
nak a maga sajátos fiúi módján.,4 Kruppa Tamás kiemeli, hogy éppen emiatt 
Balthasar krisztológiája az „engedelmesség krisztológiája” is, mert a Fiú örök 
önátadását az Atyának földi életében a neki való engedelmesség útján valósítja 
meg, abban nyer kifejezést. Így Jézus Krisztus nem más, mint Isten önátadó 
szeretetének a megtestesülése földi életében tanúsított engedelmessége által.,C 
Az istengyermekség fogalma ezt az engedelmességet írja körbe. Jézus Isten Fia-
ként gyermeki bizalommal és engedelmességgel fordul az Atya felé, amelyben 
örök viszonyát fejezi ki Atyjához. Valójában Krisztus egész megváltó cselek-
vése felfogható úgy, mint az Atyának szeretetben felajánlott engedelmesség.-D 
Ebben a kontextusban válik világossá, hogy mit jelent Balthasar felfogásában, 
hogy Krisztusban a személyes lét és a küldetés egységet alkot, egybeesik.

2.3. Jézus Krisztus, a küldött

Az újszövetségi iratok tanúsága szerint a Jézussal találkozó emberekben újra és 
újra felmerül a kérdés, hogy ki ez az ember, hogy kicsoda ez a Jézus. Vajon mit 
értett a korabeli ember ezen a kérdésen: ki )? Biztosan nem Jézus természetére 
kérdezett rá az Újszövetség korának embere, jegyzi meg talán kissé élcel)d-
ve Balthasar, hanem inkább Jézus származása érdekelhette )ket, hogy honnan 
való, honnan jött ez az ember, hogy ilyen dolgokat visz végbe. Jézus kilétének 

,0 Vö. F?@ C!G?=: i. m., 174.
,1 Vö. K?GAA TH8: Pneumatológiai alapfogalmak Hans Urs von Balthasarnál, i. m., 148–

151.
,4 Vö. uo. 144–147.
,C K?GAA TH8: Krisztológiai alapelvek Hans Urs von Balthasar teológiájában, Athanasiana 

14 (2002) 143–151, 150–151.
-D Vö. K!?!@B Z!=8@: !e Relationship Between Prayer and Vocation in the !eology of 

Hans Urs von Balthasar (dissertation), Regis College, Toronto, 2007, 22–23.



– 28 –

Szabó Dániel SP

felfedezése során az ) nyilvános tetteit)l vezet az út lényének elrejtett valósá-
gáig.-*

Balthasar kiemeli, hogy a küldésr)l, küldetésr)l szóló hagyomány jellemz) a 
szinoptikus evangéliumokra is a János-evangélium mellett. Például a gyerme-
kek befogadásáról szóló szakaszban olvassuk: „Aki befogad egy ilyen gyereket 
az én nevemben, engem fogad be. Aki pedig engem befogad, nem engem fo-
gad be, hanem azt, aki küldött engem” (Mk 9,37).-² Máté evangéliumának ti-
zedik fejezete is kiemelked)en fontos részletet tartalmaz ebb)l a szempontból, 
a következ) János szóhasználatához hasonló kijelentést találjuk benne ugyanis: 
„Aki titeket befogad, engem fogad be, aki pedig engem fogad be, azt fogadja 
be, aki engem küldött” (Mt 10,40). Valamint Jézus elküldésének egyedi és az 
el)z)ket felülmúló jellegét nagyon szemléletesen mutatja meg a gonosz sz)-
l)munkásokról szóló szakasz, amelyben a szolgák elküldése és kudarca után 
immár magának a sz)l) tulajdonosának a fia érkezik a termés begy.jtésére. 
A példabeszéd Márk által elbeszélt formájában a János által annyira kedvelt 
kifejezés is megjelenik: „az én szeretett fiam” (vö. Mk 12,6). Ezek a részletek 
arról tanúskodnak, hogy az evangéliumok Jézus küldött létét megkülönbözte-
tik az ószövetségi prófétákétól, és különleges jelent)séget tulajdonítanak neki. 
Jézusban, az ) személyében azzal lehet találkozni, aki )t küldte, vagyis Jézus 
jelenléte egyedülálló módon teszi megtapasztalhatóvá az Atyát a földön. Ez 
azért lehetséges, mert Jézus személyesen a Fiú, aki az Atya képmása, aki egész 
lényét az Atyától kapja ajándékként.

Az elküldés témájával szoros összefüggésben van a jönni ige jézusi használa-
ta. Ezek a szentírási szakaszok mindig valamilyen messiási jelentéssel bírnak. 
Balthasar a következ) helyeket sorolja föl a teljesség igénye nélkül: „[…] Nem 
azért jöttem, hogy az igazakat hívjam, hanem hogy a b.nösöket” (Mt 9,13); 
„Ne gondoljátok, hogy megszüntetni jöttem a törvényt vagy a prófétákat. Nem 
megszüntetni jöttem, hanem teljessé tenni” (Mt 5,17); „Azért jöttem, hogy 
tüzet dobjak a földre. Mi mást akarnék, mint hogy lángra lobbanjon!” (Lk 
12,49); valamint a messiási értelmezés szempontjából szintén nagyon jelent)s 
a következ) szakasz: „Az Emberfia sem azért jött, hogy neki szolgáljanak, ha-
nem hogy ) szolgáljon másoknak és odaadja az életét váltságul sokakért” (Mt 
20,28). Ezek a helyek arról tanúskodnak, hogy Jézus sajátos öntudattal rendel-
kezett, amelyben személyének eredete és tevékenységének, küldetésének célja 

-* H@ U? 7!@ B=?: !eo-Drama III, i. m., 149–150.
-² Vö. Lk 9,48.



– 29 –

Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar krisztológiájában 

is világos formában jelent meg. Jézus önértelmezésében ezek szerint küldetése 
kulcsfontosságú szerepet játszhatott.

János evangéliumában az Atyától való elküldés és hasonló módon a Fiúnak 
az Atyától való kijövetele központi fogalomként jelennek meg, hiszen János sa-
játos leszálló krisztológiájának magját ezek a kijelentések adják. A búcsúbeszéd-
ben ehhez társul az Atyához való visszatérés gondolata: „Eljöttem az Atyától, 
a világba jöttem, de most itthagyom a világot, és visszatérek az Atyához” (Jn 
16,28). Ahogyan a szinoptikusoknál megjelent, úgy a János-evangéliumban is 
hangsúlyos, hogy az Egyszülött Fiú küldése nem választható el küldetését)l: 
„Nem azért küldte el Isten a Fiát a világba, hogy elítélje a világot, hanem hogy 
üdvösséget szerezzen a világnak” (Jn 3,17). Jézus saját tevékenységét végig ab-
ban a tudatban végzi, hogy az Atyától jött, ) az, aki küldte, és hozzá tér vissza. 
Jézus egyedülálló módon függ Istent)l, mert az Atya akaratát nemcsak hogy 
teljesíti, hanem ez az ) eledele (Jn, 4,34).-, L az, aki az Atya szavait mondja, 
akinek a tettei által az Atya dics)ül meg, akiben az Atyával lehet találkozni, aki 
egész lényével a Küldött.--

Mind a szinoptikus hagyomány, mind nagyon er)sen János olyan képet )r-
zött meg Jézusról, amelyben Jézus saját magáról és küldetésér)l világos öntu-
dattal rendelkezett, s)t ez a kett) elválaszthatatlanul, egyként létezett benne. 

A megkeresztelkedés és a táborhegyi jelenet során hangzik el Jézus identitá-
sának kinyilvánítása: „Te vagy az én szeretett Fiam, benned telik kedvem” (Mk 
1,11); valamint „Ez az én szeretett Fiam, akiben kedvem telik, )t hallgassá-
tok!” (Mt 17,5). Ezek a szavak nyilvánítják ki Jézus identitását és küldetését. 
Illetve ennek a kett)nek az egységét. Az Atya szava nem közöl semmi érdem-
legeset arra vonatkozóan, hogy Jézusnak mostantól mit kellene tennie, holott 
ez számos meghívástörténetben felfedezhet).-/ Az Atya a megkeresztelkedés 
jelenetében csupán meger)síti, hogy Jézus az, aki léte els) pillanatától kezdve 
volt.-0 Innen érthet), hogy miért szerepelhet a következ) mondat János evan-
géliumában: „Azért szeret az Atya, mert odaadom az életemet, hogy majd újra 
visszavegyem” (Jn 10,17). Az identitás és a küldetés egybeesése jelenik meg 
Jézus személyében, akinek a fiúságához hozzátartozik a világ életéért vállalt 
missziója. Jézus egész életében küldetésben élt, és saját magát is ebben a kül-

-, Vö. K?GAA TH8: Krisztológiai alapelvek Hans Urs von Balthasar teológiájában, i. m., 
149–150.

-- Vö. Jn 14,9.
-/ Vö. K!?!@B Z!=8@: i. m., 21.
-0 H@ U? 7!@ B=?: !eo-Drama III, i. m., 267–268. 



– 30 –

Szabó Dániel SP

detésben értelmezte. Azért jött, hogy szolgáljon, hogy váltságul adja életét so-
kakért. Jézus tudatában volt sajátos küldetésének, hogy valamilyen formában 
benne érkezik el az emberiség kiengesztel)dése Istennel. Ez mutatkozik meg a 
követésére való felszólításban és a b.nök megbocsátásában is. Úgy t.nik, hogy 
Jézus küldetése fel)l értette meg saját személyét. Ez a küldetés pedig fokoza-
tosan bontakozott ki, és végül eljött Jézus órája, amelyben beteljesedett. Nem 
kellett tudnia, hogy mikor érkezik el az óra, és hogy hogyan teljesedik be a 
megváltás m.ve. L végig kitartott az Atyának való engedelmességben, amely 
által megmaradt saját fiúi identitásában, végig azonos maradt magával. Így a 
feltámadásban valóban Krisztussá és Úrrá lett.-1

Jézus egész földi léte során tudatában volt annak, hogy az Atya Egyszülöttje. 
Ezt az öntudatot emberi pszichés képességeinek megfelel)en birtokolta, de 
valamilyen formában mindig hozzátartozott személyéhez. Ezért nem feltéte-
lezhet) olyan pillanat Jézus életében, amikor rádöbbent volna arra, hogy nem 
Józsefnek, hanem az Atyának a Fia. Másrészt viszont azt is leszögezi Balthasar, 
hogy Krisztus fiúi öntudata nem jelentette azt, hogy küldetésének minden 
részletével tisztában lett volna földi élete során. Sokkal inkább arról van szó, 
hogy az Atyához f.z)d) örök viszonyából fakadó állandó engedelmességben 
élt, és az Atya akaratának szüntelen kutatása jellemezte a Szentlélek útmutatá-
sára való figyelemben.-4

2.4. Jézus Krisztus mint egyetlen személy

Balthasar arra tett kísérletet, hogy a személyre olyan definíciót találjon, amely 
alkalmazható a szentháromságtanban és teológiai antropológiában egyaránt. 
Ez ugyanis annak a feltétele, hogy a krisztológiában is alkalmazható fogal-
makhoz jussunk. Balthasar megoldása abban rejlik, hogy a személyt a küldetés 
fogalma fel)l értelmezi, ahogyan ezt az el)z) részben részletesen tárgyaltuk. 
Jézus esetében a személyes létezésnek ez a küldetés fogalma fel)l való meghatá-
rozása azt jelenti, hogy a Názáreti Jézusnak a léte els) pillanatától kezdve Isten 
ugyanazt mondja, mint az egyszülött Fiúnak, az örök Igének. Ebben fedezhet) 
fel leginkább, hogy egyetlen személyr)l van szó. Balthasar szóhasználatában 
ugyanis Jézusról mint emberr)l állítanunk kell, hogy valódi szellemi szubjek-
tum volt akarattal, öntudattal, gondolatokkal. Azonban Jézus Krisztus mégis 

-1 Uo. 154–163.
-4 Vö. K!?!@B Z!=8@: i. m., 21. Lásd még C?=!A SI@6!?@: Isten elküldte fiát, 

Agapé, Szeged, 2008, 130–132.



– 31 –

Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar krisztológiájában 

egyetlen személy, ami abban is megjelenik, hogy ezt a szellemi szubjektumot 
Isten Fiúnak nevezi, vagyis Jézus Krisztusban egyetlen valakivel, az Örök Igével 
lehetett találkozni.Jézus földi élete csak ebb)l a személyes egységb)l érthet) 
meg. Benne, az ) emberi létén, akaratán, cselekvésén, tudatán keresztül az 
örök Fiú adja vissza önmagát az Atyának, ezzel elhozva az emberiség megvál-
tását.-C Balthasar ezzel a küldetésközpontú szemléletmóddal kívánja felolda-
ni a krisztológia nehézségeit. Ha a személyt Istenhez való viszonyában értjük 
meg, akkor elkerüljük annak csapdáját, hogy Jézus Krisztus emberi természetét 
megcsorbítsuk, amikor a teológia hagyományos beszédmódját követve valljuk, 
hogy Krisztusban a második isteni személy, a Fiú lett emberré.

Ez a küldetésközpontú megközelítés a tudat-krisztológiát is új módon gaz-
dagítja. Amikor ugyanis az ember Jézus magát mint az Atya küldöttét fogja fel 
saját magában a Fiút ismerve föl, akkor emberi, id)beli tudatával a Fiú örök 
isteni öntudatában részesedik. Jézus emberként id)ben fogja fel az Atyához 
f.z)d) id)tlen viszonyát./D Ez az Atyához f.z)d) örök viszony azonos az ) 
személyével, hiszen Istenben a személy egybeesik magával a relációval, amely 
pedig az isteni lényeggel azonos. Így Jézus Krisztusban a személyes egység a 
küldetés, az Atyához való sajátos viszony alapján lesz tudatos, alkot benne egy-
séges identitást./*

2.5. Krisztus megváltó művének értelmezése

Balthasar küldetésközpontú személyfogalma alapvet) módon határozza meg 
szótériológiáját is. A megváltás szoros összefüggésben van a Szentháromság 
bels) életével, a teremtéssel és a megtestesüléssel. A Fiú ugyanis szabad szere-
tetben ajándékozza önmagát az Atyának, akinek a mintájára teremtett ember 
szintén erre a szabadságban való önajándékozásra van meghívva. Az ember 
szabadsága azonban azt is magában foglalja, hogy Isten szabad szeretetére ne-
met mondjon. Az ember teremtése ezért mint Isten kenózisa jelenik meg. Isten 
ugyanis kiteszi magát annak, hogy szeretete, önajándékozása az ember részér)l 
visszautasítható, ezzel Isten maga ütközik korlátba az üdvösség m.vének ki-
bontakoztatása során az általa szabad szeretetre teremtett ember elfordulása 
miatt. Az üdvtörténet ezek után Isten er)feszítéseinek története, hogy az el-

-C Vö. K2?2=; R3BG O. CIST. – PGB8 A==: Jézus Krisztus, i. m., 455.
/D Uo. 363.
/* Vö. S63 F2?2@I: Hans Urs von Balthasar. Válogatás a teológus műveiből, Mai írók és 

gondolkodók 3., k. n., Róma, 1989, 40–41.



– 32 –

Szabó Dániel SP

fordult ember nemje újra igenné lehessen. Isten megváltó cselekvésében egyre 
messzebbre megy az emberért, míg végül a Fiú megtestesülése által egészen új 
módon lép be a (eo-drámába./²

A csodálatos csere, az admirabile commercium gondolta áthatja Balthasar 
szótériológiáját. A Fiú az emberért való önátadásában, kenózisában egyre mé-
lyebb szolidaritást vállal az emberrel, mintegy a helyére lép. Az eucharisztia ala-
pításakor megmutatkozó aktív önátadása aztán az események el)rehaladtával 
egyre inkább a szeretetb)l vállalt passzív elszenvedéssé válik egészen a keresztig. 
Itt éri el csúcspontját Isten cselekvése az emberért:

„Balthasar szerint Jézus mint Istenember a kereszten Isten és ember drá-
mai konfliktusát, a b.nt mindkét oldalról átszenvedi. Nemcsak mint az 
embert)l megsértett ártatlan Isten éli át a b.n utálatosságát, gonoszságát, 
hanem mint az Istent)l való elszakadással, ítélettel és halállal fenyegetett 
ember is. A kereszten szenved) és meghaló, a mi helyünkre lép) Fiú az-
zal vált meg bennünket, hogy a b.nös világ Istent elutasító »Nem«-ének 
távolságát magára veszi, meghaladja és átfogja az Atyának mondott fiúi 
»Igenjé«-nek szabad és engedelmes távolságával.”/,

Krisztus ebben a másikért való létben kívánja részesíteni az embert, aki ha-
bár nem képes ugyanazon a fokon cselekedni, mint Krisztus, az ) megváltó 
m.vében mégis részt vállalhat./- Ezt a misztériumot fejezi ki és viszi végbe a 
keresztség és az eucharisztia a hív) életében. A másikért adott élet, a másikért 
vállalt szenvedés így válhat végs) soron az Istennek kimondott szabad igenné 
Krisztusban, a világ életéért.

Ehhez a részesedéshez azonban szükség van az emberi szabadság megsza-
badítására is. A b.n alapvet) következménye ugyanis a szabadság eltorzulása. 
A b.n által a szabad ember az Istennel és a többi teremténnyel való dialógusra 
ajándékozott szabadság eredeti értelmét elveszíti, és a szabadságot teljes au-
tonómiaként értelmezi, ezzel az én önmagába zárkózik, és a többi létez) felé 
visszaél szabadságával a b.nben. Krisztus ennek az eltorzult szabadságnak a 
megváltója, aki a b.nös ember helyébe lépve saját fiúi szabadságában szabadít-

/² Vö. PGB8 A==: A megváltó Isteni szeretet drámája. Balthasar szótériológiájának 
alap vonásai in u): Megismertük és hittük a szeretetet. Metszetek Hans Urs von Balthasar 
szeretetteológiájából, Szent István Társulat, Budapest, 2012, 105–123, 113.

/, Uo. 117.
/- H@ U? 7!@ B=?: !eo-Drama III, i. m., 281–282.



– 33 –

Személy és küldetés összefüggései Hans Urs von Balthasar krisztológiájában 

ja meg az embert. „E mindvégig elmen), megváltói szeretettel való találkozás 
szabadítja fel a b.nös embert megkötözött állapotából, szabadítja ki a fogságba 
jutott szabadságot, hogy a fiúi szabadság teljessége szerint tudjon élni.”// Jézus 
Krisztus megváltó m.ve teszi tehát képessé az embert arra, hogy szabadságával 
ne visszaéljen, hanem arra használja, amire kapta, vagyis hogy önmagát szabad 
szeretetben ajándékozhassa Istennek és a többi embernek Krisztus által. Ez a 
megszabadított szabadság már nem korlátként éli meg az Istennek való enge-
delmességet, ahogyan azt a b.n sugallja, hanem szabadságának terét fedezi föl 
Isten rá vonatkozó akaratának követésében, egy sajátos küldetés teljesítésében.

Az egyes ember Krisztus univerzális és örök küldetésében kap sajátos részt, 
Krisztuson keresztül kap küldetést Istent)l. Minél inkább részesedik Krisztus-
ban és az ) küldetésében, annál inkább személlyé válik a szó legteljesebb értel-
mében, és küldetése is egyre inkább univerzális jelent)ségre tesz szert. A szelle-
mi szubjektum nem oldódik föl Krisztus egyetlen küldetésében, hanem abban 
egészen sajátos módon részesedve a teremtettségét)l hordozott egyedi iden-
titásának kibontakozását éli át, valóban önmagává, valóban személlyé válik. 
Az egyén számára ez a részesedés nem esetleges, ugyanis minden embert arra 
teremt Isten, hogy valamely hivatás megélése által személlyé lehessen. „A »sze-
mély« az »új név«, amely által Isten megszólít engem (Jel 2,17); amely Isten 
teremtésének kezdetét)l fogva az enyém (Jel 3,14), és ami mindig magában 
foglal egy feladatot, nevezetesen azt, hogy oszlop legyek Isten templomában 
(Jel 3,12).”/0 Ezen a ponton a Baltahasar által kidolgozott személyfogalom és a 
krisztológiai megfontolások a teológiai antropológia területére vezetnek.

// PGB8 A==. A megváltó isteni szeretet drámája, i. m., 120.
/0 H@ U? 7!@ B=?: !eo-Drama III, i. m., 208.



– 34 –

 Sapientiana 13 (2020/1) 34–52.

Szempontok a jézusi barátsághoz

S2E8B I!@ OSB O6.

Abstract
Jesus’s friendship and love stemmed from and conveyed God’s unconditional, 
indiscriminate and active love, demonstrated and required by Jesus towards 
all, whether it be a friend, a neighbour or an enemy. In this study, I will try to 
present some aspects of the love taught by Jesus, first by explaining the typical 
terms used in the New Testament and closely connected to the topic (hetairos, 
philos and plesion), then by indicating the appeal of God’s love and its connec-
tion with verity through two passages (Matt. 20:12–13a; John 6:37b), finally 
by construing the parable in John 15:1–17, where I identify three features of 
Jesus’s friendship: giving his life for his friends, sharing the knowledge given 
to him by the Father, and its social dimension, where the key expression is 
abiding (menein).

Keywords: Jesus’s love, friendship, neighbour, enemy, hetairos/philos/plésion in the 
New Testament.
Kulcsszavak: Jézusi szeretet, barátság, felebarát, ellenség, hetairosz/philosz/
plészion az Újszövetségben.

„Szeresd embertársadat (felebarátodat) úgy, mint magadat” (Lev 19,18). Ide-
ális esetben úgy kellene szeretnünk magunkat, ahogy Isten szeret bennünket, 
azonban ennek az isteni szeretetnek csupán a tökéletlen töredékét közvetítjük 
mások felé. A hegyi beszédben Jézus egyenesen azt kívánja t)lünk, hogy szeres-
sük ellenségeinket, noha sokszor a barátainkat sem tudjuk helyesen szeretni. 
Egyedül Isten szeretete tökéletes: minden embert egyenl) mértékben szeret, 
egyformán kezel, és minden hozzá közeled)t befogad és közel enged. Ennek az 
isteni szeretetnek, melyet Jézus tanít, szeretném bemutatni néhány aspektusát 
a jelen tanulmányban. El)bb az Újszövetséghez kapcsolódó tipikus kifejezé-

S2E8B I!@ bencés obláta, angol szakos tanár, 2017-ben végzett a Sapientia Szerzetesi 
Hittudományi F)iskola teológia szakán; ila.szedlak@gmail.com



– 35 –

Szempontok a jézusi barátsághoz

seinek szentelek nagyobb figyelmet. Kitér)t teszek az ellenség fogalmának két 
evangéliumi szakaszára is. Majd Isten szeretetének az igazsággal való kapcso-
latát, illetve vonzását szemléltetem. Végül János evangéliumának a barátság 
szempontjából kiemelked) jelent)ség. részletét taglalom.

5. H2=?!, A!, A9!@

Az evangéliumokban Jézus barátainak nevezi tanítványait. Három görög szót 
használ az Újszövetség, melyeket a magyar nyelv egyaránt barátként fordít: 
hetairosz, philosz és plészion.

A hetairosz szó (pajtás, társ) olyan személyre utal, akire úgy tekintünk, mint 
barátra, ám aki saját érdekeit, rejtett szándékát tartja szem el)tt, és azt próbálja 
érvényesíteni az állítólagos barátságon keresztül. A hetairosz kifejezést kizárólag 
Máté használja evangéliumában három helyen is, megszólításként, erkölcsileg 
kiélezett helyzetekben. Mindhárom esetben nyilvánvaló a megszólító és a meg-
szólított között fennálló, kölcsönösen elkötelez), ám semmibe vett kapcsolat: 
az elégedetlen sz)l)munkásokat nevezi így a gazda az elszámolásnál (20,13); 
a király a menyegz)re nem megfelel)en öltözött vendég megrovását vezeti be 
ezzel a megszólítással (22,12); illetve Jézus így szólítja Júdást, amikor az csók-
kal elárulja el )t (26,50). Egyfajta, már-már atyáskodó feddés hangvétele kíséri 
tehát ezt a fogalmat Máténál, s ugyanakkor alapjelentése okán a partnerség 
elfogadásában gyökerezik az intelem.*

A plészion kifejezés (felebarát) nem fedi le teljességében az ószövetségi ré῾a 
szó jelentését, melynek jellemz) fordításaként találkozhatunk vele a Septua-
gintában.² A göröggel ellentétben a héber kifejezés a hangsúlyt még nem a 
„másságra”, „más” mivoltra helyezi két ember találkozásánál. Az Ószövetség-
ben, függetlenül attól, hogy a másik rokon-e vagy idegen, szimpatikus-e vagy 

* D3 I=78@: Felebarát, in u) (szerk.): Magyar katolikus lexikon, 3. kötet, Szent István 
Társulat, Budapest, 1997, 555. Bible Hub. Online Bible Study Suite, www.biblehub.
com/str/greek/2083.htm. B!;B János: Barát, in Bartha Tibor (szerk.): Keresztyén bibliai 
lexikon, 1. kötet, Kálvin, Budapest, 2000, 156–157, 157. K? H2@?I R2@:=!?J: 
ἑταῖρος in Gerhard Kittel (hrsg.): !eologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Bd. 2., 
Kohlhammer, Stuttgart, 1990, 697–699, 698.

² Néhány más kifejezés fordítása mellett 125 alkalommal a ré῾a megfelel)je valakihez 
csatlakozni, valakivel együtt cselekedni, ismerni jelentésben. J!@@2 FI=@2?: πλησίον 
in der Septuaginta und der „Nächste” im AT, in Gerhard Kittel (hrsg.): !eologisches 
Wörterbuch zum Neuen Testament, Bd. 6., Kohlhammer, Stuttgart, 1990, 310–314, 310.



– 36 –

Szedlák Ilona OSB Obl.

sem, vallási szempontból minden esetben kötelez) volt az Istennel való szövet-
ség révén összeforrott, izraelita néphez tartozó testvér iránt tanúsított szeretet, 
akár ha személyes ellenségr)l volt is szó. A kölcsönös jóakarat és vendégszeretet 
nyomán azonban azokkal is kialakulhatott barátság, akik noha nem izraeliták 
voltak, de már hosszú ideje az országban éltek, s így )ket is megillette a feleba-
rát elnevezés. Olyannyira kulcsfontosságú volt a felebaráttal szemben tanúsí-
tott magatartás, hogy törvény határozta meg (vö. Kiv 20,13–17; Lev 19,9–18; 
MTörv 15,24), s a felebarát ellen elkövetett vétség a szövetség megszegésének 
min)sült (vö. Kiv 22,20–26).,

A zsidóság felebarát alatt a törvényhez h. zsidókat és prozelitákat értet-
te, a hellenista zsidóság azonban minden emberre kiterjesztette a fogalmat. 
Az Újszövetségben a felebarát szeretete összekapcsolódik az istenszeretettel. 
Mindenki felebarát, aki segítségre szorul: a környezetben él) legközelebbi 
személyek, illetve azok, akikkel bármi dolga akad az embernek (családtag, 
munkatárs, útitárs vagy vendég).- Jézus átalakította a felebarát fogalmát, és 
egyetemessé téve kiterjesztette még az ellenségre is (vö. Mt 5,43–48), illetve 
gyakorlati megvalósítását is megmutatta az irgalmas szamaritánusról szóló 
példabeszédben (vö. Lk 10,29–37), ily módon konkretizálva az egyetemes sze-
retet parancsát./ 

Az irgalmas szamaritánusról szóló történeten túl a jézusi barátság m.kö-
désének mélyebb megismeréséhez lényeges szempont a plészion szó egy sajá-
tos jelentésárnyalata, melyet két, a felebarát szeretetének új rendjér)l szóló 
evangéliumi szakasz bont ki.0 Az irgalmasság tettekben való kinyilvánításának 
legkevésbé vágyott alanya az ellenség.1 A mai Európában nehéz elképzelni az 

, D3 I=78@: Felebarát, i. m., 555.
- Uo. 555. J!@@2 FI=@2?: πλησίον in der Septuaginta und der „Nächste”, i. m., 311.
/ X72? L9!@-DGJ!G?: Felebarát, in Xavier Léon-Dufour et al. (szerk.): Biblikus teológiai 

szótár, Szent István Társulat, Budapest, 2009, 354–355. col. Jánosnál csak egyetlen helyen 
található a kifejezés, és ott sem felebarát értelemben. Máténál és Márknál minden esetben, 
Lukácsnál egy ízben a Lev 19,18 törvény felidézése történik, vö. Mt 5,43; 19,19; 22,39; Mk 
12,31.33. Lk 10,27.29.36 pedig a felebarátról szóló, irgalmas szamaritánus példabeszéd, 
amelyet szintén a Lev 19,18 felelevenítése vezet be.

0 Vö. Lk 6,27–36 és Mt 5,38–48.
1 Az ellenség fogalmát tárgyaló, a fogalom tárgyalásához felhasznált esszék: W??2@ C?=2?: 

Love Your Enemies, Word & World 28 (2008/1) 13–21, 16; 17; 19. RI?E A. H!?2;: 
Ethics and Exegesis. „Love your enemies” and the doctrine of non-violence, Journal of 
the American Academy of Religion 54 (1986/1) 3–32; 16–20; 22; 23. JGE; Y=2 SB2?: 
Unmasking the Enemy. Deconstructing the Other in the Gospel of Matthew, Perspectives 
in Religious Studies 32 (2005/2) 109–123, 116; 121.



– 37 –

Szempontok a jézusi barátsághoz

ellenség klasszikus fogalmát. „Ellenséggel” csak a hétköznapi konfliktusok al-
kalmával találkozik a békében él) európai ember. Háborúval vagy áldozatok-
kal járó üldöztetéssel – azaz olyan helyzetekkel, ahol a saját vagy szeretteinek 
életét valódi ellenség veszélyezteti – csak a médián keresztül szembesül.

Az evangéliumok születésének id)szaka a formális és a törvénytiszteletet 
mindent felülmúlóan hangsúlyozó zsidóságból kiszakadó kereszténység 
küzdelmének kora volt, egy a hitéért naponta üldözést és vallási szakadást 
megélt és életveszélyben él) közösség tapasztalata. A két evangéliumi szakasz 
egyértelm.en megállapítja számunkra – az akkori és a jelenkor embere számára 
egyaránt –, hogy ki az ellenség, mit tesz, és mely tettek megtétele kívánatos 
viszonzásul: 

–  ellenség az, aki gy.löli, átkozza vagy üldözi embertársát – áldással vi-
szonozzuk; 

– aki rágalmaz – imádsággal viszonozzuk; 
– aki arcul üt – a másik arc odatartásával viszonozzuk; 
–  aki elveszi a másikat melegen tartó vagy a t.z) naptól véd) ruhadarabot 

(köntösét) – ráadásul a ruha odaadásával viszonozzuk; 
–  az, aki kér, vagy elviszi a másét – viszonozzuk azzal, hogy adunk, és nem 

kérjük vissza a kölcsönt.

A hegyi beszédben közölt, az erkölcsi élet alapjaként értelmezhet) útmutatón 
túlmen)en Jézus arra is felszólít, hogy lépjünk ki a kényelmes kapcsolatokból 
és magától értet)d) kölcsönösségb)l, és ne csak viszonozzuk a szeretetet, ne 
csak azokkal jótékonykodjunk, akik hozzánk is jók, hanem a viszonzás igényé-
r)l lemondva – vagy akár visszautasítva azt – az irgalom lelkületével közeled-
jünk felebarátainkhoz. Az ellenségszeretet tehát feltételezi a kölcsönös szerete-
ten való felülemelkedést.4

4 Az ellenség fogalmának a korra jellemz), egyértelm. meghatározását kísérlik meg a 
már említett tanulmányok. C?=2? állítása szerint az ellenség és a b.nös ember között 
egyenl)ségjel vonható, illetve arra irányítja a figyelmet, hogy Jézus a talio ösztönös 
reakcióival (bosszú, a másikban való károkozás és gy.lölet) való tudatos szembefordulásra 
szólít fel (16–21). SB2? értelmezésében a kor ellenségeinek számítottak a mózesi Törvény 
értelmez)i, valamint a prófétákat rosszindulatból üldöz), vallási szemellenz)t visel), álszent, 
önelégült képmutatók (116, 121). H!?2; az ellenség két rétegére hívja fel a figyelmet: 
a politikai vagy kívülr)l érkez), idegen – azaz nem zsidó – ellenségre, illetve a közösségen 
belüli b.nelkövet)kre és a személyes kapcsolatokban szület) ellenségre. A mondásokban 
bemutatott helyzetek helyi kapcsolatokra és a mindennapi életben tapasztalt konfliktusok 



– 38 –

Szedlák Ilona OSB Obl.

Ebben a kontextusban egészen más színezet. az ellenségfogalom, és Jézus 
ennek az ellenségnek a szeretetére hív azon egyszer. oknál fogva, hogy egyfel)l 
az ellenség szeretete részünkr)l nem érzelmeket kíván, hanem gyakorlati meg-
valósítást – szóban, imában vagy tettekben –, másrészt ellenségeink is Isten 
gyermekei, szeretete rájuk is ugyanúgy árad. Isten tökéletes szeretete nem várja 
el az abszolút jóságot, hibátlanságot, érdemeket, nem függ az emberek erköl-
csiségét)l, hanem ezek ellenére is szeret. Cserébe tökéletességet, szentséget kér 
(vö. MTörv 18,13; Lev 19,2). A tökéletesség igénye az emberrel szemben ter-
mészetesen nem az isteni tökéletességre vonatkozik, hanem arra, hogy minden 
ember a t)le telhet) legnagyobb mértékben kiaknázza lehet)ségeit, s az isteni 
tökéletesség felé törekedve, saját tökéletlenségének határait folyamatosan fe-
szegetve tágítsa tökéletességének határait oly módon, amilyen Isten szeretete: 
odaadóan, személyválogatás nélkül és teljes szabadságot engedve a másiknak.C

Isten szeretetének egy másik dimenziója a már említett irgalmasság, ösz-
szefüggésben a gonoszok, b.nösök, emberi mértékkel tekintve szeretetre mél-
tatlanok szeretetével. Isten tökéletes szeretete irgalmas, s az emberekkel szem-
ben állított tökéletességre való törekvés igénye ennek a minden ember felé 
irányuló, irgalmas szeretetnek az utánzására való meghívás.*D „Az Atya gyer-
mekévé válás, az Istenhez való hasonulás cselekedeteinkben nem csupán egy 
lehet)ség, de feladat is egyben, amely átformálja az embert.”** Isten a feltétel 
nélküli szeretetet lényegének tökéletességéb)l árasztja minden emberre, amely 
emberi síkon tudatosan vállalt jócselekedeteken keresztül mutatkozhat meg. 
Isten tökéletessége, amelyet az ember istengyermekségéb)l adódóan birtokol, 

kezelése, megoldása közben felmerül) nehézségekre utalnak. Nagyobb skálán egy gazdasági 
problémákkal küzd) nép legszegényebb rétegének mindennapi küzdelmeibe nyerünk 
betekintést. Itt a gazdagok iránt érzett, törvénysért) tettekben is megnyilvánuló masszív 
haragot és keser.séget láthatjuk. Sz.kebb perspektívából tekintve a mindennapi élet 
alapértékeibe szervesen beágyazódó, általuk meghatározott s azoktól elválaszthatatlan, 
a körülményeik által sarokba szorított emberek között zajló, napi szint. civakodásokra 
mutatnak rá a mondások. A jó megtétele tehát közvetlen és személyes kapcsolatot feltételez 
(16–23). RI?E A H!?2;: Ethics and Exegesis, i. m., 16.

C P@I E. LAE2: Az ellenséget leszerel) szeretet. Reálpolitika a hegyi beszéd szellemében, 
Mérleg 17 (1981/4) 339–348, 342. J!@ S=!==: A hegyi beszéd, Harmat – Keresztyén 
Ismeretterjeszt) Alapítvány, Budapest, 2010, 115–118. F?2E2?IB N2GH@@: Az új szív. 
A hegyi beszéd magyarázata, Kálvin, Budapest, 1992, 134–135. O?=2@! E SA@2=!: 
Máté. Az egyház evangéliuma, Agapé, Szeged, 1998, 183–184.

*D Vö. Lk 6,36.
** K3B N:; VB=!?: Hegyi beszéd. A hegyi beszéd értelmezése a nagyobb igazság tükrében, 

KRE HTK Doktori Iskola – L’Harmattan, Budapest, 2007, 204.



– 39 –

Szempontok a jézusi barátsághoz

a felebaráti szeretetben nyilvánul meg. Isten nem személy válogató, és mivel 
minden ember az Atya gyermeke, ennek jogán egyenl), illetve méltó az azonos 
bánásmódra.*²

Noha az isteni tökéletesség természetéb)l adódóan elérhetetlen, az állandó 
és kreativitást igényl) – nem pedig kegyességi vagy szigorúan el)írt gyakorla-
tokat teljesít) – törekvésre felé minden embernek lehet)sége van. Ez gyakorla-
tilag az emberi természet folyamatos felülmúlására tett kísérletet igényli, min-
den élethelyzetben a Jézus által elénk állított normát követve – amely furcsa 
módon az Atya cselekvése. „Isten viselkedése az emberek iránt általában az )s-
képévé és példaképévé válik annak, ahogyan az embereknek kell viselkedniük 
egymással.”*, Ez a tökéletesség természetesen nem kíván teljes b.ntelenséget 
vagy tökéletes erényeket. Az Isten felé fordulást, az iránta való teljes elkötele-
z)dés szándékát s ehhez konkrét tettek megtételét kéri. „Nem azért lehetünk 
tökéletesek, amit teszünk, hanem azért, ahogyan, amilyen indíttatással tesszük, 
ha és amennyiben a szeretet áll cselekedetünk hátterében. Ebb)l adódóan nem 
a tett maga és nem is a cél min)sít, hanem a lelkület, amivel Isten el)tt kell 
elszámolnunk.”*-

A barátságra alkalmazott harmadik kifejezés – philosz (kedves személy, ba-
rát) – klasszikus értelemben azt a személyt illeti, akihez személyes és intim 
kapcsolatban f.z mély szeretet, akit nagyra értékelünk, aki a bizalmasunk, 
aki iránt érzelmeket táplálunk, akivel közösséget vállalunk, s akihez ragasz-
kodunk.*/ Máté evangéliumában egy, Jánosnál hat, Lukács két könyvében 
tizennyolc esetben szerepel a szó különböz) alakokban. 

Máténál akkor hangzik el gúnyos értelemben, amikor Jézust a „vámszed)k 
és b.nösök barátjának” nevezik (11,19).*0 A barátságnak egy olyan, Jézusra 
nagymértékben jellemz) vonására ismerhetünk itt rá azonban, amely a nehéz 
helyzetekben is a barát mellett való kitartásra bátorít, illetve arra mutat rá, 

*² K3B N:; VB=!?: Hegyi beszéd, i. m., 204. O?=2@! E SA@2=!: Máté. Az egyház 
evangéliuma, i. m., 184–185.

*, K3B N:; VB=!?: Hegyi beszéd, i. m., 203.
*- K3B N:; VB=!?: Hegyi beszéd, i. m., 184–185, 203; 214. B!@@2 B!PH@ TG?=!@: 

Matthew 5:43–48, Interpretation 41 (1987/2) 170–173.
*/ A philosz ragaszkodást, érzelmeket feltételez, ezzel szemben az agapé szeretete tudatos 

választáson, érzelmen, bizalmon, meggy)z)désen és megbecsülésen alapul, amely 
természetesen nem zárja ki az érzelmek meglétét sem. Bible Hub. Online Bible Study Suite, 
www.biblehub.com/str/greek/5384.htm. [2018. 09. 05.] V?: Z:H!@E: φίλος in u) 
(szerk.): Görög-magyar szótár az Újszövetség irtaihoz, Kálvin, Budapest, 1996.

*0 Ez a rész ugyanilyen felhanggal Lukács evangéliumában is megtalálható, vö. Lk 7,34.



– 40 –

Szedlák Ilona OSB Obl.

hogy Jézus mély sorsközösséget vállalt a társadalmi szempontból szerencsétle-
nebb helyzet.ekkel – annak ellenére s azzal nem tör)dve, hogy ezáltal sokak 
megvetését és el)ítéletét vonta magára.

Lukácsi értelemben többnyire két vagy több ember eltér) mértékben mély 
és szoros, meghitt kapcsolatát jelzi a kifejezés, illetve az élet számos területén 
el)forduló helyzetek leírásában találkozunk vele.*1 Már a szó használatának 
nagy száma és a lexéma különféle szófajokban (például f)név, ige), személy-
ben és számban való alkalmazása is arra enged következtetni, hogy az evangé-
liumban el)kel) helyet kap a különböz) mélység. barátságok szemléltetése. 
Lukács nyomán az eltér) helyzetekben bemutatott baráti viszonyok számos 
árnyalatának és aspektusának széles spektruma bontakozik ki a szemünk el)tt: 
a barát mély tisztelete és megbecsülése, a helyzetével való azonosulás, majd 
kérésének közvetítése egy harmadik fél felé (vö. Lk 7,6); nehézség vagy szükség 
idején bátor bizalommal fordulás a baráthoz, akár kényelmetlen helyzetben 
vagy alkalmatlan id)ben is, annak biztos tudatában, hogy a barát – felvállalva 
a kellemetlenséget – nem utasítja el a kérést, hanem minden körülmények 
között segít (11,5.8);*4 a vendégszeretet szentsége (11,5–8);*C a barát elisme-
rése személyes és kitüntetett figyelemmel (14,10); kölcsönösség (14,12); gon-
dok és örömök megosztása (15,6.9); az egymás társaságában örömmel, közös 
tevékenységekkel eltöltött id) (15,29); nagylelk.ség (16,9); közös értékrend 

*1 Vö. Lk 7,6.34; 11,5–6.8; 12,4; 14,10.12; 15,6.9.29; 16,9; 21,16; 23,12.
*4 O?=2@! E SA@2=!: Lukács. A szegények evangéliuma, Agapé, Szeged, 2001, 395. 

A@ F. J!@!@: Assurance for man: the fallacy of translating anaideia by „persistence” 
in Luke 11:5–8, JETS 22 (1979/2) 123–131.

*C A vendégszeretet ápolása, illetve a vendég megfelel) fogadása az ókori társadalmi élet 
egyik leglényegesebb eleme volt. Mind az Ó-, mind pedig az Újszövetségben fontos 
fogalom az úgynevezett vendégbarátság, amely az Isten nevében, az ) szeretetét élvez) 
vendég befogadására és ellátására szóló kötelezettséget jelentett (vö. MTörv 10,19). 
A vendégbarátság az isteni jelenlétet biztosította, melynek legragyogóbb példája Ábrahám 
története, aki Mamre tölgyei alatt vendégül látta az Urat (Ter 18,1–18; vö. még 1Kir 
17,9–24). Lót megmenekülése is épp a vendégbarátságnak volt köszönhet) (Ter 19,9–24; 
vö. F?@ J!@: Vendégbarátság, in Christian Schütz: A keresztény szellemiség lexikona, 
Szent István Társulat, Budapest, 1988, 412–414). Jézus egész életével a vendégbarátságot 
gyakorolta, hiszen mindenkit vendégül látott, aki hozzá ment (vö. például a többezret 
kitev) tömeg jóllakatásának története a Galileai-tó partján: Mt 14,13–21; Mk 6,31–
44; Lk 9,10–17; Jn 6,1–15, illetve Mt 15,32–39; Mk 8,1–10. Valamint érthet) Márta 
gondterheltsége is Lk 10,38–42-ben, hiszen az Úr látogatott el házába, és jól tudva, hogy 
a vendégbarátság értelmében tökéletes kiszolgálásban kell részesíteni az isteni vendéget, 
húga, Mária segítségére is szüksége lett volna, aki azonban visszautasította.



– 41 –

Szempontok a jézusi barátsághoz

és szövetség (23,12).²D A 21,16 vers a baráti kapcsolatokat egyenrangúnak és 
azonos súllyal bírónak érzékelteti a családi kötelékekkel; a 12,4-ben – a szinop-
tikusoknál ezen az egyetlen helyen megtalálható – a philoisz mou megszólítás 
pedig gyengéden „kifejezésre juttatja a tanítványok különleges helyzetét: )k 
Jézus bizalmasai és titkainak ismer)i”.²*

János evangéliumában²² Jézussal összefüggésben egészen mély régiókat érint 
a philosz kifejezés. A 3,29 versben Keresztel) Szent János tesz tanúságot Krisz-
tusról, s a zsidó menyegz)i szokásokból vett példázatban a v)legény (Krisztus) 
barátját személyesíti meg. E szokások értelmében a v)fély a v)legény legköze-
lebbi barátja és bizalmasa volt, akinek rendkívül megtisztel) szerep és feladat 
jutott: a nász szervezésében való részvétel, a ceremónia el)tt a v)legény képvi-
selete, aki a szertartás alatt mindvégig a v)legény oldalán foglalta el a helyét.², 
Ezt a bens)séges összetartozást és a barátok egymás fontos életeseményeinél 
– mint amilyen a menyegz) is – természetes és magától értet)d) jelenlétét tük-
rözi a vers. Egy ilyen széls)séges formája az életeseményeknek a barát halála, 
mint Lázár esetében, akit egyedülálló módon név szerint is barátjaként említ 
Jézus (11,11).

János evangéliumának 15. fejezete a jézusi barátság szemszögéb)l tekintve 
mély teológiai mondanivalót hordoz. A 13–15. versek kulcsfontosságú szem-
pontokra mutatnak rá: tanítványait nem szolgáknak, hanem barátainak nevezi 
Jézus, azonban csak akkor válnak igazán a barátaivá, ha megteszik, amit pa-
rancsol nekik; illetve azzal mutatja ki végtelen szeretetét, hogy a lehet) legna-
gyobb áldozatot hozza: életét adja barátaiért.²- A barátság ószövetségi értelmét 

²D Ebben a versben Pilátus és Heródes újdonsült, az említett szövetségen és azonos értékrenden 
– melynek jelen esetben Krisztus gy.lölete és az ellene való összefogás a gyökere – alapuló 
barátságáról értesülünk. Pilátus a szerepl)je Jn 19,12-nek is, itt „a császár barátja” címmel 
kerül összefüggésbe, amely tisztán politikai alapokon nyugvó, érzelemmentes kapcsolatot 
sejtet, s amelynek alapja ugyancsak a szövetség és – jelen esetben a császárhoz való – h.ség 
volt. Ez a fajta barátság egy kitüntetett cím volt, melyet azoknak adományoztak, akik 
ezt a h.séget kinyilvánították az uralkodó felé. Vö. F?BJ7; Dénes: Testté vált szó. 
Evangélium Szent János szerint, 3. kötet, Prugg, Verlag, Eisenstadt, 1989, 116–117.

²* K!I IH?2: Lukács evangéliuma, Szent István Társulat, Budapest, 1995, 295. Ez a szakasz 
szoros összefüggésben áll a János-evangélium 15. fejezetével, amelyet a kés)bbiekben 
részletesen tárgyalok.

²² Vö. Jn 3,29; 11,11; 15,13–15; 19,12.
², B!;B J8@!: Barát, i. m., 123., Bible Hub. Online Bible Study Suite, https://biblehub.

com/commentaries/john/3-29.htm. [2018. 09. 12.]
²- B!;B J8@!: Barát, i. m., 157.



– 42 –

Szedlák Ilona OSB Obl.

is felfedezhetjük itt, hiszen Jézus beavatja barátait az Atyától hallottakba, akik 
épp e mozzanat által válnak barátaivá (vö. 15,15).

Míg Lukács egyértelm.en a f)név használatát részesíti el)nyben,²/ Máténál, 
valamint a negyedik evangéliumban a f)névnél jóval gyakrabban fordul el) a 
phileó (kedvel vagy szeret, el)nyben részesít, mindenek fölé helyez, illetve meg-
csókol) ige,²0 Jánosnál a legtöbbször. A szinoptikusok az igét a „megcsókol” 
jelentés értelemben is használják, mindhárom evangéliumban Júdás árulására 
vonatkozóan, a Getsemáni-kert jelenetében találkozunk vele (vö. Lk 22,47; 
Mt 26,48; Mk 14,44). Jánosnál azonban a szónak e jelentése nem szerepel, 
) kizárólag az Atya emberszeretetét és az emberek közötti baráti szeretetet ki-
fejez) „szeret” értelemben alkalmazza.²1 A szófaj jellemz) használata mind 
Máté, mind pedig János evangélistánál mondanivalót hordoz: legtöbbször a 
szeretet tevékeny mivoltában jelenik meg, készen a teljes elkötelez)désre, il-
letve szoros érzelmi – rokonsági vagy baráti – kötelékre utal. Mt 10,37-ben 
Jézus feltételként követeli meg tanítványaitól, hogy természetes kötelék szerinti 
szeretetkapcsolataikat maguk mögött hagyva, tudatosan írják fölül azokat az ) 
szeretetével, amennyiben követni akarják )t.²4 Jn 21,15–17-ben pedig  Jézus 

²/ Lukács az igei alakot mindössze kétszer használja a szó mindkét értelmében (vö. Lk 20,46; 
22,47). A 20,46 versben nem emberek szeretetére vonatkoztatja, hanem az életvezetéssel 
kapcsolatos preferenciákra, amely jelentésváltozat ugyancsak megjelenik Mt 6,5-ben és 
23,6–7-ben is. Mindkét szerz) esetében éles kritika megfogalmazásának eszköze a rosszul 
alkalmazott és hibás szeretet kifejezésével szemben. Lukács érdekes módon az agapaó igét is 
használja ugyanebben az értelemben (vö. Lk 11,43).

²0 GG=7 S=Q@: φίλεω, καταφίλεω, φίλημα, φίλος, φίλη, φιλία, in Gerhard Kittel (hrsg.): 
!eologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Bd. 9., Kohlhammer, Stuttgart, 1990, 
112–169, 126–134.

²1 Vö. Jn 5,20; 11,3.36; 12,25; 15,19; 16,27; 20,2; 21,15–17. A Jn 5,20 és 16,27 versek 
különlegesek abból a szempontból, hogy az Atya és a Fiú közti kölcsönös szeretetre, 
illetve az Isten és az emberek közti szeretetkapcsolatra vonatkozóan használja János a 
kifejezést, noha az eMajta szeretetre az Újszövetségi iratokban az agapaó ige használata 
az általános. Egyedül János evangélistánál a phileó jelentésköre ily módon kitágul, és az 
agapaó jelentésével azonossá válik. Érdekessége a negyedik evangéliumnak, hogy az agapaó 
szócsalád különböz) formái 37 esetben szerepelnek, ami több, mint a szinoptikusok által 
használt kifejezések száma együttvéve.

²4 A szakasz mondanivalója teljes egységben, ám tartalmát tekintve tökéletes kontrasztban áll 
a Lk 14,26 vers mondanivalójával. Mindkét esetben a családi, mélyen az emberbe oltott 
természetes köt)déseket felülírja az Úr iránti, mindenek feletti, a természetet meghaladó 
szeretet, amely egy erkölcsi alapon meghozott döntés tudatos következménye. Vö. Ellicott’s 
Commentary for English Readers, Expositor’s Greek Testament, Bible Hub. Online Bible 



– 43 –

Szempontok a jézusi barátsághoz

Péter iránta kinyilvánított szeretetének bizonyításaként az apostolra bízza 
„bárányainak és juhainak legeltetését”.

A negyedik evangéliumban János érezhet)en szinonimaként, egyazon érte-
lemben alkalmazza a phileó és agapaó igéket. A 11,3-ban és a 11,5-ben a beteg 
Lázárral kapcsolatban ugyanazt a szeretetet írja le a két ige, ám míg a 11,3-ban 
Lázár n)vérei a phileót használják, a 11,5-ben az evangélista az agapaót. Finom 
tapintat és érzékenység rejlik a két szó használatában, s a barátság igazán ben-
s)séges mivoltára mutat rá. Jézus Lázárral (valamint rajta kívül még kizárólag 
Jánossal, a szeretett tanítvánnyal) összefüggésben mélyen szeretetteljes, irán-
tuk bens)séges érzelmeket feltáró, sajátos hangnemben nyilvánult meg, amely 
arra enged következtetni, hogy a két férfit egészen kivételes szeretettel szerette. 
Miután az igazán kivételes barátok megkülönböztetett figyelemben és bánás-
módban részesítik egymást, s mivel Jézus kétségkívül minden nehézség nél-
kül képes volt arra, hogy meggyógyítsa Lázárt – korábbi, hasonló történetek 
nyomán ismert, hogy akár egyetlen szóval, még a távolból is –, Lázár súlyos 
helyzetében a n)vérek joggal feltételezhették, hogy üzenetükre reagálva Jézus 
azonnal cselekedni fog. Azonban nem így tett, melynek okára csupán a perikó-
pa végén derül fény. A tanítványok életútját és sorsát tovább követve kés)bb az 
is nyilvánvalóvá válik, hogy Jézus bizony még legkedveltebb barátait sem óvta 
meg minden atrocitástól. Épp ellenkez)leg: különféle tragédiáknak és súlyos 
bajoknak tette ki )ket, épp szeretete, s nem pedig haragja vagy érdektelensége 
kifejezéseképp.

A mély baráti szeretetnek egy már-már felfoghatatlan dimenziójára világít 
rá a Lázár halálával kapcsolatos történet, nevezetesen arra, hogy a legbens)sé-
gesebb barátságok a látszólagos elhanyagolást vagy akár a még súlyosabb kap-
csolati nehézséget is elviselik. Ennek oka a teljes – többnyire nem tudatos, 
sokkal inkább ösztönös – bizalom mind a barátban, mind pedig a barátságot 
tápláló, Istenben gyökerez), mély szeretetben, amely megmagyarázhatatlanul, 
megkérd)jelezhetetlenül s eltörölhetetlenül összefonja a barátok életét. 
Ugyanez a motívum figyelhet) meg Jézusnak a Lázár n)véreihez f.z)d) 
barátságában is. Máriát és Mártát nemcsak fivérük szenvedése, majd halála, 
hanem saját fájdalmuk is arra indíthatta volna, hogy sürgessék Jézust, kés)bb 
pedig neheztelve rosszallásukat fejezzék ki felé, mégsem tették. Szerényen és 

Study Suite, https://biblehub.com/commentaries/matthew/10-37.htm. GG=7 S=Q@: 
φίλεω, καταφίλεω, φίλημα, φίλος, φίλη, φιλία, i. m., 127.



– 44 –

Szedlák Ilona OSB Obl.

alázatosan várakoztak, tudva, hogy Jézus úgy is mint Lázár barátja, s úgy is 
mint az övék, minden kétséget kizáróan segíteni fog nekik.²C

Isten a személyválogatás nélküli szeretetnél, a minden emberrel szemben 
egyenl) mértékben tanúsított, végtelen irgalomnál, a mindenki számára egyé-
nileg, személyre szabott tökéletességre való törekvésre hívásnál is többet tesz: 
minden gyermeke felé ugyanazzal az intenzív és kitüntetett figyelemmel for-
dul.

K. A H2:H?E3 2?2=2= 7!@886@

Mi, emberek kett)s mércével mérünk. Egészen más bánásmódot várunk el 
önmagunkkal és a másikkal szemben, igazságosságunk központja önmagunk. 
Istennél azonban egyetlen mérce van, s mindenkivel ugyanúgy, ugyanakkor 
mégis egyenként, személyre szabottan bánik.

A Mt 20,12–13a szakaszban olvasható példabeszédben Isten a sz)l)sgazda, 
aki figyelmen kívül hagyja az általános, méltányossági alapokon megalkotott 
emberi szabályokat és elvárásokat. Mindenkit meghív különböz) id)kben s 
módokon, és ugyanazon jogokban részesít személyre való tekintet nélkül. Így 
kizárólag az Atya és a Fiú viselkedik: önzetlenül, kiáradóan, irigységt)l és félté-
kenységt)l mentesen, minden egyes személy felé ugyanolyan jósággal s nyitott-
sággal fordulva, nagylelk.ségét ugyanolyan mértékkel mérve. A példabeszéd 
remekül tükrözi a másikhoz való hozzáállás két dimenzióját: az els) munkások 
önzését s a vélt igazságtalanság orvoslására tanúsított sértettségb)l fakadó, szá-
monkér) érdekképviseletét a sz)l)sgazda szuverén nagylelk.ségével szemben. 
Isten szociális érzékenységgel, megért)en és különösképpen is irgalommal s 
jóindulattal fordul a gyengébbek, a szükséget szenved)k vagy gondoskodására 
szorulók felé. Mentes a részrehajlástól vagy igazságtalanságtól, a kitaszítottakat 
is hívja, szükségleteik alapján javakkal ellátja, s életadó kegyelmével elárasztja 
)ket.,D Istennek ez az abszolút jósága elképzelhetetlen az ember számára, aki 
vélt érdemeire vagy valamiben való jártasságára hivatkozva késlekedés nélkül 
jogot formál a megkülönböztetett figyelemre. A 12. versben a „nap terhe és 
heve” azokat a helyzeteket fejezi ki, amelyekben másoknál többet vállal, több 
terhet visel, több méltánytalanságot elt.r, s úgy érezheti, hogy ennek okán jár 

²C Gill’s Exposition of the Entire Bible, Pulpit Commentary, Bible Hub. Online Bible Study 
Suite, https://biblehub.com/commentaries/john/11-3.htm. 

,D O?=2@! E SA@2=!: Máté. Az egyház evangéliuma, i. m., 552–553; 556–557.



– 45 –

Szempontok a jézusi barátsághoz

neki a jogos megkülönböztetés. Saját magával szemben Isten jóságára hivat-
kozva kéri a megérdemelt jutalmat, másokra az isteni igazságosságnak megfe-
lel)en követel bírálatot, f)ként, ha a másik az ) értékrendszeréhez viszonyítva 
lusta, önz), arrogáns vagy gonosz.,* „Barátom – felelte egyiküknek (a sz)l)s-
gazda) –, nem követek el veled szemben igazságtalanságot.” A 13. versben a 
már említett, megfeddés gyanánt elhangzó hetairosz kifejezéssel találkozunk: 
a gazda szólítja így a méltatlankodó munkásokat, amikor rendreutasítja )ket. 
Isten nem kötelezhet) tetteinek igazolására, igazságosságát vagy döntéseinek 
okát nem kérheti t)le számon teremtmény.,²

Isten minden teremtményére egyformán áradó, mindenki számára ugyan-
olyan mértékben elérhet), végtelen jósága megmagyarázhatatlanul vonzó, s 
bárki, aki ennek közelébe kíván lépni, kivétel nélkül elfogadásra, nyitottságra 
talál. Az Atya Krisztusnak adja azokat, akik hisznek benne és szeretetében 
maradnak, Krisztus pedig befogadja az )t hittel keres) embereket, az Atyához 
vezeti )ket, s életet ajándékoz nekik.,, Ennek az életadó összetartozásnak az 
elfogadása végigvonuló motívuma a János-evangéliumnak, illetve az els) két 
jánosi levélnek. A „(nem) taszítom el” a görög ekballó ige fordítása (Jn 6,37b). 
Szó szerinti jelentése „kidobni” valahonnan, melynek ellentéte a menein, 
„benne maradni” valamiben. A szinoptikus evangéliumokban kivétel nélkül 
minden esetben, kisebb mértékben a negyedik evangéliumban, illetve az Új-
szövetség mindazon könyveiben, ahol az ige megjelenik, a fizikai tartózko-
dással kapcsolatos jelentéstartalmaival találkozhatunk: id)t tölteni, lakni vagy 
megszállni valahol, azaz ott maradni egy helyen, illetve valakinél, valakinek a 
házában. János evangéliumában Jézussal összefüggésben már ezek a jelentések 
is tartalmaznak egy másodlagos értelmezést, éspedig hogy ahol Krisztus tartóz-
kodott, maradt, ott egyúttal alkalma nyílt arra, hogy kinyilvánítsa önmagát és 
az Atyához vigye a körülötte lév)ket, vagyis a fizikai síkról a lélek, a hit világába 
vezesse )ket, hiszen valódi otthona nem földrajzi értelemben vett hely volt, 
hanem mindig az Atyával való közösség. Következésképpen a Jézussal maradó 

,* WH F. A6?:= – C?=!A2? S. M@@: Matthew, Doubleday, New York, 1971, 
237. A@@ MIA?=G?: Eleventh-Hour Workers Matthew 20:1–16, Journal for Preachers 
25 (2002/2) 11–13, 11.

,² Ez a tendencia már ószövetségi történetekben is megfigyelhet), vö. például Jób 38,1–2; 
40,1–2.6–8.

,, B2@2EB= SIP@B: János, Agapé, Szeged, 2001, 257. Vö. B!;B J8@!: „Igaz tanú-
vallomás”. Kommentár János evangéliumához, Kálvin, Budapest, 2002, 188–189. Bolyki 
János felhívja a figyelmet arra, hogy noha fontos mozzanat az ember részér)l a hittel közele-
dés Krisztushoz, az Atya el)bb ajándékozta Krisztusnak az embereket.



– 46 –

Szedlák Ilona OSB Obl.

ember nemcsak vele marad, hanem az Atyával is, és Jézus ebben a közösségben 
való részvételre mutat rá, erre hív. Emellett azonban a negyedik evangéliumban 
és az els) két jánosi levélben megjelenik egy jóval hangsúlyosabb és kulcsfon-
tosságú, mélyebb dimenziót sejtet) jelentésváltozat is: megmaradni Krisztus-
ban és az Atyában, tanításukban, illetve benne maradni Isten világosságában.,- 
Egy kétirányú folyamatban els)ként Isten szólítja meg az embert szeretetével, 
aki a hívásra szabadon meghozott döntéssel igent mondva, hittel elindul felé, 
Isten pedig minden esetben elfogadja, befogadja )t, s a közte és Jézus között 
fennálló bens)séges kapcsolat részesévé teszi, bens) világát osztva meg vele.,/ 
„Az Isten szeretet, és aki kitart a szeretetben, az az Istenben marad, s az Isten is 
benne marad (1Ján 4,16).

A hit Isten m.ve, kegyelméb)l fakad. Az ember tudatos döntéssel, tevéke-
nyen együttm.ködve befogadja a felkínált kegyelmet, majd Isten a Fiára bízza 
a benne hív)ket, akik közül Jézus senkit nem hagy elveszni.,0 Isten minden 
ember számára ajándékként kínálja fel a vele való, életet fakasztó szeretetkap-
csolatot, az ember pedig az elfogadás, befogadás gesztusával mondhat igent, 
ami által Életet nyer.

,- I:@I2 E2 L P!==2?2: A „maradni” ige szerepe a jánosi misztikában, Pannonhalmi 
szemle 4 (1996/4) 15–28, 17; 19. A menein ige el)fordulási helyei a szinoptikus 
evangéliumokban: Mt 10,11; 11,23; 26,38; Mk 6,10; 14,34; Lk 1,56; 8,27; 9,4; 10,7; 
19,5; 24,29. Az ige kiemelt fontosságú a negyedik evangéliumban, ahol az Újszövetség 
könyvei közül a leggyakoribb. Témám szempontjából a legfontosabb el)fordulásait a 
következ) részben tárgyalom. Az evangéliumokon kívül az Újszövetség más könyveiben 
is meglehet)sen gyakori az ige használata. A szó jelentésének teljes skálájával és minden 
szófajjal találkozhatunk, vö. ApCsel 5,4; 9,43; 16,15; 18,3.20; 21,7.8.31.41; 28,16; 
Róm 9,11; 1Kor 3,14; 7,8.11.20.24.40; 13,13; 15,6; 2Kor 3,11.14; 9,9; Fil 1,25; 
1Tim 2,15; 2Tim 3,14; 4,20; Zsid 7,3.24; 10,34; 12,27; 13,1.14; 1Pét 1,23.25; 1Ján 
2,6.10.14.17.19.24.27.28; 3,6.9.14.15.17.24; 4,12.13.15.16; 2Ján 1,9; Jel 17,10. Az ige 
újszövetségi könyvekben el)forduló további jelentései: fennmarad (nem pusztul el), nem 
veszik el, nem múlik el (örökre megmarad), kitart egy hivatásban, (élet)állapotban, illetve 
melléknévként örök, maradandó, romolhatatlan.

,/ Vö. például Jn 14,23; 17,20–23.
,0 F?BJ7; D9@2: Testté vált szó. Evangélium Szent János szerint, i. m., 179. F?BJ7; 

rámutat, hogy a vers els) felében szerepl), semleges esetben álló görög pan szó (mindaz) 
kétféleképpen értelmezhet): mindenki, aki és minden, ami.



– 47 –

Szempontok a jézusi barátsághoz

R. J9G 6?8= 2?2=2=2: J8@! 27@:9GH 5S,5–5T

A rokonsági kapcsolatok vér szerinti kötelékeken alapulnak, a szellemi közös-
ség inspirálta barátságok azonban szabad választáson, s így az atyafiságnál mé-
lyebb köt)dés alakulhat ki két ember között. Isten és Krisztus szeretetének 
m.ködését az ember életében a János-evangélium 15. fejezetének 1–17. versei 
foglalják össze. Míg az Isten és ember közötti kapcsolat korábban az úr és szol-
ga közötti viszonyhoz volt hasonlítható, a tanítványoknak Jézus immár a vele 
való, teljes szabadságon alapuló baráti kapcsolatuk forrásaként jelentette ki és 
adta oda magát, utat mutatva s ily módon lehet)vé téve a tanítványok közötti 
barátságot is, melynek alapértékei a kölcsönösség, a bizalom, az önzetlenség 
és a barátért akár az életet is felajánló áldozat.,1 A szakasz három vezértémája 
a szeretet gyümölcseit term) kapcsolat Jézussal s rajta keresztül a kegyelmét 
osztó Atyával; a megmaradás a Krisztussal való kölcsönös szeretetben; valamint 
Jézus egymás szeretetére felszólító parancsainak megtartása.

Az Ószövetségben Izraelre vonatkoztatott egyik szimbólum a sz)l)t) (vö. 
például Iz 5,1–7). A palesztin ember számára a víz és a kenyér mellett a szintén 
létfontosságú, legértékesebb növénynek számító sz)l) szorosan összefonódott 
Izrael világával, a választott népet vagy királyát szimbolizálva.,4 Az igazi sz)l)t) 
az isteni világ, az igazság világának a szimbóluma. Jézus ebben az evangéliumi 
szakaszban önmagára vonatkoztatja a nép jelképét, s az ószövetségi valóságot 
helyettesíti, nyomában pedig minden Jézushoz tartozó ember a sz)l)t)höz 
kapcsolódó sz)l)vessz). Ebben a képes beszédben az Atya a sz)l)sgazda, aki 
felé a bizalom Jézushoz tartozva, az imádságra alapozva épülhet ki. A sz)l)vesz-
sz)k egysége a Jézussal való közösséget fejezi ki, a vele való kölcsönös szeretet 
pedig a parancsok megtartásán s a folyamatosan, élethosszig tartóan egymás 
szeretetében való megmaradáson alapul. Az isteni parancsok megtartása nyo-
mán öröm és béke fakadhat, illetve ez az alapja annak is, hogy kéréssel fordul-
hat az ember Isten felé.,C

,1 Az ókori világban a baráti és a családi kapcsolatokat átfedés jellemezte. A barát, noha 
nem családtag, az oikosz részévé válhatott, s a barátság mind a barát, mind pedig az oikosz 
társadalmi helyzetét kölcsönösen meghatározta. Vö. D2 7@ E2? W=2?: Friendship – a 
more excellent way towards global, regional and local ecumenical partnership in mission, 
Review and Expositor 113 (2013/1) 46–60, 54–55.

,4 Vö. Zsolt 80,9–16; Jer 6,9; Ez 19,10–14.
,C B!;B J8@!: „Igaz tanúvallomás”, i. m., 385–386. L2@B2;@9 S2H2; K8?: János 

evangéliumának magyarázata, in Varga Zsigmond: A Szentírás magyarázata, 3. kötet, 
Kálvin, Budapest, 1998, 101–171, 156. F?BJ7; Dénes: Testté vált szó. Evangélium 



– 48 –

Szedlák Ilona OSB Obl.

A sz)l)t) csak akkor hoz termést, ha megnyesik, ha már idejekorán eltá-
volítják róla a terméketlen hajtásokat, ezért fontos a gondozása. Az airó (le-
metsz), illetve a kathairó (megtisztít) igék két isteni tevékenység szimbólumai. 
Egyfel)l azt jelenthetik, hogy a hitre nem jutó, Krisztushoz nem tartozó vagy 
hitében nem növekv) ember nem kerül közösségbe Krisztussal, másrészt pedig 
olyan impulzusok érhetik Isten „gondozása” nyomán, amelyek a Krisztushoz 
vezet) útra téríthetik. Az Atya szeretetteljes fegyelmezéssel eltávolítja a hív) 
ember életéb)l mindazt, ami nem járul hozzá segít)en a lelki értelemben vett 
gyümölcsöz) termékenységéhez.-D A sz)l)vessz) (ember) az er)teljes, életet 
adó, de kevéssé látszó t)t)l (Krisztus) nyeri életét. Isten munkája a szeretet 
gyümölcsét term) emberekben válik láthatóvá. Az Istent)l nyert életer) egész 
más dimenzióba emeli az emberi életet, másfajta kapcsolatot biztosít számára 
Krisztuson keresztül Istennel, Krisztus pedig az embereken keresztül m.ködik. 
Egy szoros és kölcsönös összefonódás alakul ki: Isten folyamatosan táplálja a 
hozzá kapcsolódó és benne hív) embert, aki a szeretet gyümölcsét termi. Nem 
terem gyümölcs hit nélkül, és nincs olyan hit, melynek nyomán ne teremne 
gyümölcs. A gyümölcsök a hit és a szeretet tettei mellett Krisztus és rajta ke-
resztül Isten m.ve kibontakozásának és megmaradásának a zálogai. A szeretet 
egyfajta láncolata figyelhet) meg: az Atya kiárasztja szeretetét Jézus felé, aki 
ezt a szeretetet kinyilvánítja földi m.ködése során. Ennek gyümölcse a szere-
tet visszaáradása Krisztus felé és rajta keresztül az Atya felé, illetve a szeretet 
cselekedetekben való, érzékelhet) kifejezése egymás iránt.-*

A János-evangélium 15. fejezetének kulcskifejezése a már említett menein 
ige. Ahogy korábban láthattuk, az ige mind fizikai (megmaradni, ott maradni 
egy helyen), mind pedig lelki értelemben (megmaradni a hitben) jelentéssel 
bír, mely esetben a mély hit és vallásos tapasztalat kifejezésére szolgál. Ignace 

Szent János szerint, i. m., 49. P2H2 P2?B@: Evangélium János szerint, in Raymond 
E. Brown et al. (szerk.): Jeromos Bibliakommentár, 2. kötet, Az Újszövetség könyveinek 
magyarázata, Szent Jeromos Katolikus Bibliatársulat, Budapest, 2003, 551–614, 600. 
B2@2EB= SIP@B: János, i. m., 460, 464.

-D A tisztítás el)revetíti a lábmosás aktusát, amelyben Krisztus tisztítja meg a tanítványokat, 
illetve a tisztaság egyben a hit kegyelmében való részesülés jele is. B2@2EB= SIP@B: 
János, i. m., 460. J. C? L@2;: Abiding is Believing. (e Analogy of the Vine in John 
15:1–6, Bibliotheca Sacra (1989/January – March) 55–66, 57. F?BJ7; D9@2: Testté 
vált szó, 3. kötet, i. m., 49.

-* B2@2EB= SIP@B: János, i. m., 460. J. C? L@2;: Abiding is Believing, i. m., 65. 
F?BJ7; D9@2: Testté vált szó, 3. kötet, i. m., 56. G O’D;: (e Gospel of John. 
Introduction, Commentary, and Reflections, in Leander E. Keck et al. (eds.): !e New 
Interpreter’s Bible, Vol. 9., Abingdon Press, Nashville, 1995, 491–865, 758.



– 49 –

Szempontok a jézusi barátsághoz

de La Potterie tanulmányában a bels) élet két szintjét nevezi meg: a tettek 
erkölcsi síkját, ahol az igazság vagy Isten igéje a szeretetben és a hitben meg-
nyilvánul és elmélyül, illetve az Istennel és Krisztussal való közösség mélyebb 
szintjét. A két sík közötti átmenet záloga a Krisztus tanításában s ezáltal az 
Atyában való megmaradás, amely ember és Isten egyre mélyül) kapcsolatán 
túl a moralitás tettekben való megnyilvánulásában is min)ségi változást hoz, 
hiszen az Istennel mély és valódi közösségben lév) ember az Isten által megha-
tározott erkölcsi szintet kívánja és igyekszik követni, de már nem mint küls) 
elvárást, hanem mint belülr)l fakadó igényt.-²

Ebben a lelki értelemben marad Krisztus és az Atya, illetve Krisztus és a 
hív) kölcsönösen egymásban, amely a szeretetben nyilvánul meg. A lelki egy-
másban maradás a szeretetben való megmaradást jelenti, az öröm maradandó 
bennlakását és a Krisztushoz való feltétlen h.séget, melynek egyik gyümölcse 
ez a szoros egység, tökéletes közösség az Atyával. Amint az Atya szereti Jézust, 
úgy szereti Jézus azokat, akik benne maradnak, és ezen a szereteten keresztül 
nyílik út az Atya felé. Az Atyától kiinduló szeretet tesz képessé egymás szerete-
tére is oly módon, ahogyan Krisztus szeret. Lehetetlen nem teremni a szeretet 
gyümölcsét, ha fennáll az életadó kapcsolat és kölcsönösség Istennel; Jézus és a 
tanítványok egymásban maradását is gyümölcsöz) életközösség kísérte, amely 
a krisztusi élet továbbadásának feltétele.-,

A menein ige egy másik dimenziója, hogy a Jézussal való barátságnak szük-
séges feltétele a Jézusban mint Isten él) Igéjében és Jézus igéiben maradás, il-
letve Jézus igéinek a hív)ben maradása, ami a legfontosabb. Ahhoz, hogy Isten 
igéje jelen lehessen, elengedhetetlen a Jézusban való hit, illetve az igéjében való 
megmaradás eredménye a bels) lelki élet legmélyebb szintjének növekv) inten-
zitása azáltal, hogy az egyre jobban elmélyül) és egyre mélyebb hitet követel) 
isteni ige tanítása a szívben él tovább, melynek az emlékezetben, a hitvallásban 
s a szeretet gyakorlásában megmutatkozó életformában kell tükröz)dnie. Jézus 
szavainak megtartása és a megmaradás szeretetében szétválaszthatatlan, mert ez 
a megmaradás Jézusnak az Atyával való örök kapcsolatának mása és terjesztése 
a kegyelemben való részesedés nyomán. A kölcsönös Krisztusban maradás a 
szeretet által a kegyelemben az öröm teljességében tapasztalható meg az em-
beri élet síkján, amely egyfel)l vigaszt és a Krisztussal való egység tapasztalatát 
jelenti, másfel)l az örömnek a jöv)ben elérkez) teljességét. Két szinten érzékel-

-² I:@I2 E2 L P!==2?2: A „maradni” ige szerepe a jánosi misztikában, i. m., 17; 24–26.
-, Uo. 24. F?BJ7; D9@2: Testté vált szó, 3. kötet, i. m., 50; 54. B2@2EB= SIP@B: 

János, i. m., 464.



– 50 –

Szedlák Ilona OSB Obl.

het) az öröm is: a lelki élet változó síkján, ahol csupán korlátozott mértékben 
lehetséges az öröm befogadása, s egy mély, az örökkévalóság felé tartó boldog-
ság szintjén. --

Jézus barátainak hívta tanítványait. Az evangélista a philosz f)nevet hasz-
nálja, melynek valódi jelentése: „az, aki szeretett”. Ez a kapcsolat a bens)séges 
bizalom és az önközlés színtere. Jézus szeretete a tanítványai iránt a mintája 
s alapja volt annak a szeretetnek, amellyel egymást kellett szeretniük. Jézus 
barátjának lenni annyit tesz, mint szeretni )t, hisz mindkett) parancsainak 
megtartását jelenti. Parancsa pedig szeretni egymást úgy, ahogy ) szerette a 
tanítványokat. A barátok köre kés)bb kitágult a tanítványokról minden hív) 
emberre, akit Jézus vagy az Atya vonz.-/ Ez alapján a tanítványoknak felkínált 
jézusi barátság alapjai három vonásban jelölhet)k meg: élete odaadása; önköz-
lése; valamint barátságának közösségi dimenziója.

Jézus életét adta a tanítványokért s rajtuk keresztül azokért, akik hozzá tar-
toznak. A barátért való végs) áldozat, a nemes halál vállalásának eszménye 
már az antikvitásban is ismeretes volt, mi több, a legnagyobb erkölcsi jónak 
számított, melyet minden filozófiai iskola mint követend) ideált említett meg. 
Jézus tanította, majd vállalta is a halált a barátaiért, élete mintegy tanításának 
megvalósulása volt. A tanítás megvalósult ígéretté és ajándékká lett, melynek 
hangsúlyos eleme Jézus szabadon kinyilvánított szándéka.-0

Jézus mindent, amit az Atyától hallott, közölt a tanítványokkal, azaz nyíltan 
és )szintén megosztotta velük az élet alapját és tudásának forrását. Isten Igé-
jeként Jézus önközlése Isten önközlésének teljessége, s ez a lehet) legnagyobb 
szeretet kinyilvánítása. Jézus beszédét és cselekvésmódját nyíltság és )szinteség 
jellemzi. A parrhészia (nyílt beszéd, a szólás bátorsága) a hellenizmus korának 
fontos barátságmotívuma, a filozófiai iskolákban is ösztönözték az )szinte dia-
lógust. Valaki barátjának lenni azt jelentette, hogy a barát mindent )szintén 
megosztott, semmit nem tartott vissza. A parrhészia kifejezés kilencszer fordul 
el) János evangéliumában.-1 A 15. fejezetben ugyan nem található, mégis, Jé-
zus azon az alapon nevezi barátainak a tanítványokat, hogy „amit hallottam 

-- I:@I2 E2 L P!==2?2: A „maradni” ige szerepe a jánosi misztikában, i. m., 25. R;H!@E 
E. B?!P@: !e Gospel According to John, Vol. 2., Doubleday, New York, 1970, 662–663. 
F?BJ7; D9@2: Testté vált szó, 3. kötet, i. m., 55.

-/ Uo. 51; 54. G O’D;: (e Gospel of John, i. m., 758. P2H2 P2?B@: Evangélium 
János szerint, i. m., 600.

-0 G O’D;: Jesus as Friend in the Gospel of John, Interpretation 58 (2004) 144–157, 
149–151.

-1 Vö. Jn 7,4.13.26; 10,24; 11,14.54; 16,25.29; 18,20.



– 51 –

Szempontok a jézusi barátsághoz

Atyámtól, azt mind tudtul adtam nektek” (15,15). Jézus lehet)vé teszi a tanít-
ványok számára, hogy részesüljenek az Atyával való közelségben és bizalom-
ban, melynek nyomán elsajátítják azt a nyitottságot, amely a szabad ember 
és a barát privilégiuma. Azzal, hogy mindent elmondott nekik, Jézus képessé 
tette a tanítványokat arra is, hogy engedelmesen megtartsák parancsát, mert 
ezáltal saját, új kapcsolatot alakíthattak ki az )ket szeret) Istennel. Szeretet és 
engedelmesség egymástól függnek, illetve egyik a másikban kölcsönösen gyö-
kerezik.-4

Jézus barátsága közösségi dimenzióval is bír, melyet a tagok közötti kapcso-
lat, a kölcsönösség és a már említett bennmaradás jellemez. Jézus a 15. versben 
a pusztán uruk tulajdonaként létez), általuk mintegy eszközként használt szol-
gák helyett barátainak nevezi a tanítványokat, melynek jelent)sége az, hogy 
a szolga – társadalmi státuszából eredend)en – nem alakíthatott ki személyes 
kapcsolatokat szabadokkal, így nem ismerhette meg sem a bennmaradást (hit-
ben, kapcsolatban, tudásban), sem pedig a kölcsönösséget. Csupán azt tette 
és tehette, amit ura parancsolt, tetteinek indokait nem volt szükséges értenie. 
Ezzel szemben Jézus barátai pontosan tudták és értették – hiszen Jézus nyíl-
tan megosztotta velük – az egymás szeretetére felszólító parancsok hátterében 
meghúzódó okokat.-C Ugyancsak lényeges aspektus, hogy a közösség minden 
egyes tagjának termékenysége szorosan összefügg mind a Jézussal (mint táp-
láló sz)l)t)vel), mind pedig a közösséggel való kapcsolatával, ami akár olyan 
helyzetet is teremthet, amikor a közösség érdeke megel)zi a barátságét, ahogy 
ezt Jézus Lázárral való barátságának dönt) epizódja, Lázár feltámasztásának 
története bemutatja (Jn 11,1–44).

U. Ö2:9

Tanulmányomban a jézusi barátság és szeretet alapját képez) feltétel nélkü-
li, barátot, felebarátot (s)t, akár ellenséget) egyaránt befogadó és egyformán, 
mégis személyre szabottan kezel) aktív isteni szeretet, illetve az Atya és Jézus 

-4 Vö. B2@2EB= SIP@B: János, i. m., 462. F?BJ7; Dénes: Testté vált szó, 3. kötet, i. 
m., 51. G O’D;: Jesus as Friend in the Gospel of John, i. m., 153–156. R;H!@E E. 
B?!P@: !e Gospel According to John, Vol. 2., i. m., 681.

-C G O’D;: (e Gospel of John, i. m., 760. SG@ M. E!=: John 15:15 – Not 
Slaves but Friends. Slavery and Friendship Imagery and the Clarification of the Disciples’ 
Relationship to Jesus in the Johannine Farewell Discourse, Proceedings: Eastern Great Lakes 
and Midwest Biblical Societies 13 (1993) 31–46, 33–39.



– 52 –

Szedlák Ilona OSB Obl.

közötti kapcsolat jellemz)it tekintettem át, melyre Jézus szeretetparancsa és ta-
nítása épül. Különös fontossággal tértem ki a jánosi m.ben gyakran használt, 
mély spirituális tartalommal felruházott menein ige bemutatására, hiszen ez a 
kulcsa az Atya, a Fiú és a bennük kölcsönösen maradó hív) szoros kapcsola-
tának s a bel)le fakadó gyümölcsöknek. Zárógondolatként a jézusi barátság 
három lényeges aspektusa emelhet) ki: a barátért hozott áldozat, az )szinte 
önközlés és a közösségi dimenzió elemei, amelyek barátsággá emelik Isten és 
ember addig fölé- s alárendelt – úr és szolga viszonyához hasonlítható – kap-
csolatát.



– 53 –

 Sapientiana 13 (2020/1) 54–73.

A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis
Avagy hogyan állítsuk a modern pedagógia felismeréseit  
a hitre nevelés szolgálatába

VO78?E; R= SSS

„A kateketikai módszertan egyetlen célja a hit re 
nevelés, mely fölhasználja a pedagógiai tudo má-
nyok és a kommunikáció eredményeit, és fi gye-
lembe veszi a kateketika mai vívmányait.”

(KÁD 148.)*

Abstract
How should we teach catechism to children who have no lived faith ex-
perience? What could we do in order to keep them in parish-life after re-
ceiving first communion or confirmation? All practising catechists prob-
ably face these and similar questions. For decades, the Catholic Church 
has stressed the need for exploring new ways in catechesis and in the new 
evangelization. (e present study addresses the question of how the find-
ings of constructive pedagogy can lend support to the educational-ped-
agogical dimension of catechesis and the achievement of its final goals. 

Keywords: didactics, catechesis, cognitive schemas, conceptual change, constructive 
pedagogy, education, learning.

Kulcsfogalmak: didaktika, katekézis, kognitív séma, konceptuális/fogalmi váltás, 
konstruktív pedagógia, oktatás–nevelés, tanulás.

VO78?E; R= a Szociális Testvérek Társasága tagja, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F)iskola Peda-
gógia Tanszékének tanársegéde; vizvardy.rita@sapientia.hu

* A K9?G K!@:?2:8I3&: A katekézis általános direktóriuma, Szent István Társulat, Buda-
pest, 1998, 148 (a továbbiakban: KÁD).



– 54 –

Vízvárdy Rita SSS

5. K=2B9 H

Az egyház sokféle tevékenysége közül, amelyet annak érdekében tesz, hogy az 
üdvösség jó hírét minden emberhez elvigye,² a katekézis egy meghatározott 
tevékenység. Azok közé tartozik, amelyeket az Úr kifejezett, szóban való hir-
detése jellemez. Definíciója szerint az egyháznak azt a komplex, oktató–nevelő 
tevékenységét értjük rajta, mely leginkább a tanítás rendszerezett átadásával 
történik, s célja a hitvalló keresztény élet kialakítása., Fontos, hogy a katekézis 
részét képezi egy folyamatnak, amely során valaki az egyház aktív, hív) tagjává 
válik. Vannak tevékenységek, amelyek ezt megel)zik, s vannak, amelyek kö-
vetkeznek bel)le.- Megel)zi a keresztény élet tanúságtétele, amely megnyitja a 
még nem hív)t az evangélium befogadására. Erre mint alapra épül rá Krisztus 
kifejezett, szóbeli meghirdetése, az ún. „els) hirdetés”. Ha ez befogadásra talál, 
s a címzettek – életkoruknak megfelel)en – döntenek amellett, hogy követ-
ni kívánják Krisztust, akkor e kezdeti megtérésnek mélyebb alapot kell kap-
nia. Ez a katekézis feladata: a kezdeti megtérés érlelése, táplálása, a korábban 
meghirdetett kérügma kibontása Krisztus személyének és tanításának mélyebb 
megismertetése által./ Az ún. beavató katekézis, mely felkészít a beavató szent-
ségek vételére, a hit legalapvet)bb igazságaira és értékeire koncentrál azzal a 
céllal, hogy a bel)lük fakadó életre neveljen.0 A beavató szentségek vétele utáni 
ún. folyamatos katekézis pedig hasonlítható az állandó táplálékhoz, amelyre 
a feln)tt szervezetnek szüksége van ahhoz, hogy élni tudjon.1 A folyamatos 

² Vö. VI. P8: Evangelii nuntiandi, Szent István Társulat, Budapest, 2012 (a továbbiakban 
EN) 18.

, Vö. A Katolikus Egyház Katekizmusa, Szent István Társulat, Budapest, 2002 (a további ak-
ban: KEK) 4–7, KÁD 82.

- Vö. KÁD 53.
/ Vö. F2?2@I A8A: Evangelii gaudium, Szent István Társulat, Budapest, 2014, (a további-

akban: EG) 165.
0 Vö. KÁD 67. Nem hív) feln)ttek esetében ez a katekumenátus intézményén belül valósul 

meg. Beavató katekézisnek nevezzük a hitt)l eltávolodott, de ahhoz visszatérni kívánó 
feln)ttek katekézisét is, akár készülnek az elmaradt szentségek vételére, akár korábban 
megkapták már azokat. A gyermekek és fiatalok katekézise természetszer.en beavató 
katekézis. A keresztény családi nevelésnek és az iskolai hitoktatásnak szintén beavató jellege 
van (vö. KÁD 51).

1 Sokféle formája közé tartozik a Szentírás tanulmányozása, az egyház szociális tanításának 
megismerése, a liturgikus katekézis, az élet eseményeinek keresztény értelmezését el)segít) 
sokféle katekézis, egy-egy lelki képzés keretein belül megvalósuló katekézis vagy akár a teo-
ló giai képzés (vö. KÁD 71).



– 55 –

A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis

katekézist kiegészíti a szentségi élet, az Ige hallgatása, a keresztény közösség 
támogatása, amely egész életünk folyamán kísér minket.4

A leírt folyamatban azonban manapság a legtöbb ember nem ilyen egyenes 
vonalú el)rehaladással vesz részt, s ez kihatással van a folyamat egyes elemeire, 
azok jellegére, funkciójára is: 

 „Vallási szempontból ma igen változatos és gyorsan változó helyzetben 
vagyunk: a népek mozgásban vannak; azel)tt világosan meghatározható 
szociális és vallási kérdések most nagyon összetetté válnak. […] A szociá-
lis és vallási helyzet átformálódása megnehezíti bizonyos egyházi megkü-
lönböztetések és kategóriák kezelését, amelyekhez már hozzászoktunk.”C

A mai kor sajátossága, hogy az evangélium hirdetésének háromféle társadal-
mi–vallási alaphelyzete (missziós igehirdetés a nem hív)knek, a hív)knek szóló 
lelkipásztori tevékenység s újabban a hitt)l eltávolodott keresztényeknek szóló 
új evangelizáció) gyakran egy helyen, egy id)ben van jelen,  ezért egyszerre kell 
minden helyzettel szembenéznie a helyi egyháznak.*D „A hívek lelki gondozá-
sa, az új evangelizáció és a kimondottan missziós tevékenység közötti határo-
kat nem lehet egyértelm.en megvonni, meggondolatlanság közéjük korlátot 
állítani vagy közöttük éles megkülönböztetést tenni.”** Ferenc pápa a fenti 
három célcsoportot össze is köti az új evangelizációban.*²

A katekézis vonatkozásában ez azt jelenti, hogy a katekézisnek nem ritkán 
missziós vonásokat kell öltenie: „nemcsak arról kell gondoskodnia, hogy táp-
lálja és gyarapítsa a hitet, hanem hogy a kegyelem segítségével felébressze az-
t”.*, Magyarországon „az iskolába járó gyerekek katekézisében figyelembe kell 
venni, hogy a legtöbb gyerek nem hív), de a katekézisre valamilyen szempont 
szerint igényt tartó családból került be a hittanos csoportba. Az ) katekézisük-
nek els) lépése a hitébresztés […]”.*- Azok tehát, akik ma a katekézis szolgá-

4 Vö. KÁD 56–57, 71.
C Vö. II. J8@! P8: Redemptoris missio, Szent István Társulat, Budapest, 1990 (a további akban 

RM), 33.
*D Vö. KÁD 59.
** Vö. RM 34b.
*² Vö. EG 14.
*, Vö. II. J8@! P8: Catechesi tradendae (a továbbiakban: CT), 19, in Diós István: II. János 

Pál megnyilatkozásai, Szent István Társulat, Budapest, 2005.
*- M:;? K=!BG PVAB K? O?8:! H=!B==8 B!==8:: Magyar kateketikai 

direktórium, Szent István Társulat, Budapest, 2000 (a továbbiakban (MKD), 3.3.2.4.



– 56 –

Vízvárdy Rita SSS

latából részt vállalnak, meglehet)sen összetett helyzetben találják magukat, ha 
azt a vallási hátteret nézzük, amib)l a „katekézis” résztvev)i érkeznek. Gyak-
ran van egy hittancsoportban egyszerre jelen az elkötelezett hív), a hitét nem 
gyakorló családból jöv) és a hitet egyáltalán nem ismer) gyermek. Emiatt a 
hagyományos, egységesen hív) hátteret feltételez) kateketikai módszerek egy-
re kevéssé használhatóak. Tóth Tihamér (1889W1939), hazánk neves iXúsági 
lelkipásztora már az 1920-as években arról ír, hogy a családok és a társadalom 
életéb)l kikopó kereszténység miatt új utak keresésére van szükség az iXúság 
hitre nevelésében.*/ A Magyar Kateketikai Direktórium 2000-ben Magyaror-
szág helyzetét áttekintve megállapítja: „Nem szabad ragaszkodni – a korábban 
ugyan hatékonyan m.köd), de napjainkra kevés eredményt adó – beidegz)-
dött formákhoz. »Az új bor új töml)be való« (Mk 2,22).”*0

Ennek a helyzetnek a figyelembevételéhez ad meglátásom szerint hasznos 
szempontokat a konstruktivista tanuláselmélet. E tanuláselmélet ugyanis 
messzemen)en figyelembe veszi a tanuló el)zetes tudásának a tanulás folyama-
tában betöltött szerepét. Ez az el)zetes tudás lesz az a bázis, amelynek talaján 
értelmezni tudja az új ismeretet, s melyre felépíti, megkonstruálja új tudását 
egy önálló, személyes alkotói folyamatban.

K. A B=2B9 !?8@ =?=9@Y =@G8

Az a pedagógiai vagy andragógiai tevékenység, amelyet a katekézis során ki-
fejtünk, nem helyettesíti Isten üdvözít) tevékenységét, de nem is szakítható el 
t)le és nem is állítható szembe vele. Feladata, hogy segítse a tanítványt abban, 
hogy kibontakoztassa magában a Szentlélekt)l kapott „isteni nevelést”.*1 Az 
alábbiakban a katekézist pedagógiai szempontból vizsgáljuk. 

A katekézis során, mivel az magában foglalja a katolikus tanítás rendszerezett 
átadását, tanulásnak is kell történnie. A tanulás pszichológiai meghatározása, 
amelyet a pedagógia is átvesz, az elmében bekövetkez) viszonylag tartós (tehát 

*/ Vö. T3= TH9?: Az i$úság lelki gondozása, 2. kötet, Szent István Társulat, Budapest, 
é. n., 3., átdolgozott kiadás, 3W4.

*0 MKD 2.3.
*1 Vö. KÁD 142, Általános Kateketikai Direktórium, Szent István Társulat, Budapest, 1980 (a 

továbbiakban: ÁKD), 71.



– 57 –

A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis

nem rövidtávú, átmeneti) és adaptív (a környezethez való alkalmazkodást segí-
t)) változás, amely információ felvételével és/vagy-feldolgozásával jár együtt.*4

A katekézis szerves részét képezi az információátadás. Ahhoz, hogy megté-
résünk elmélyülhessen, fontos, hogy egyre jobban megismerjük Krisztust és 
tanítását. Az egyház ragaszkodik a katekézis ilyen jellegéhez, s felhívja a figyel-
met arra, hogy „senki ne merészelje az élményekre támaszkodó hitoktatást*C 
szembeállítani azzal, mely a hagyománynak megfelel)en tanjelleg. és bizonyos 
rendszerben adja át az ismereteket”.²D A hit két oldala, a kinyilatkoztatás tartal-
mának értelemmel és akarattal való elfogadása (fides quae), valamint a szemé-
lyes kapcsolat, a bizalomteljes ragaszkodás a minket megszólító Istenhez (fides 
qua) kiegészíti és kölcsönösen feltételezi egymást:²* „az a helyes katekézis, mely 
nem csupán a hit tartalmának intellektuális elsajátítását eredményezi, hanem 
megmozgatja a szívet és átalakítja a cselekvésmódot”.²²

A tudást, a tanulás eredményét már pusztán pszichológiai–pedagógiai szem-
pontból is szétválaszthatjuk „tudni valamit” (deklaratív tudás, pedagógiai szó-
val ismeret) és „tudni hogyan” jelleg. tudásra (procedurális tudás, pedagógiai 
kifejezéssel képesség²,). Nyilvánvaló, hogy az ismeretek (akár rendezett) hal-
maza nem azonos az azokból következ) cselekvések megtevésének képességé-
vel. Ahhoz, hogy alkalmazható tudásunk legyen, figyelembe kell vennünk azt 
a pedagógiai megállapítást, hogy a megszerzett tudás legkönnyebben a tanulási 
szituációhoz hasonló helyzetekben hívható el). Minél jobban különbözik a 
felidézési helyzet a tanulásétól, annál nehezebb felidézni a tanultakat.²- Kö-
vetkezésképp minél több kontextusban mutatjuk be az adott ismeretet, annál 

*4 Vö. NB I=78@: A tanulás, in Falus Iván (szerk.): Didaktika. Elméleti alapok a tanítás 
tanulásához, Nemzeti Tankönyvkiadó, Budapest, é. n., 118–119.

*C A korábban kiadott dokumentumok a catechesis szót hitoktatásnak, az újabbak katekézisnek 
fordítják. II. János Pál pápa Catechesi tradendae c. apostoli buzdításának hivatalos magyar 
címe például a „korunk hitoktatásáról” formát használja, a Directorium generale pro catechesi 
magyar fordítása viszont már A katekézis általános direktóriuma címet.

²D Vö. CT 22.
²* Vö. KÁD 144.
²² KÁD 205.
², A képességek tartalmazhatnak deklaratív és procedurális elemeket is különféle arányokban; 

lehetnek egyszer.bbek és nagyon összetettek. Egy komplex ismeretrendszer alkalmazását 
feltételez) képességet nevezzük kompetenciának.

²- Ezzel magyarázható az a jól ismert jelenség, hogy amit a diákok az egyik órán megtanultak, 
azt a másik órán, másik tanár kérdésére, más kontextusban nem nagyon tudják felidézni. 
Vö. K@G IH?2: A tanítás mestersége, Budapest, Iskolafejlesztési Alapítvány, 2001, 7–8. 
(online: https://mek.oszk.hu/01800/01817/01817.htm [2020. 02. 29.])



– 58 –

Vízvárdy Rita SSS

jobban segítjük a majdani alkalmazást. Ez áll a katekézisre is: a létrejöv) tu-
dásnak a gyakorlatban alkalmazhatónak, készségnek, képességnek kell lennie. 
Ez azt jelenti, hogy hangsúlyt kell fektetni az életb)l vett különféle példák 
bemutatására, szituációs játékokra, reflexiós kérdésekre, erénygyakorlatokra. 
Pedagógiai szempontból is látszik tehát annak jelent)sége, hogy a katekézist 
ki kell egészítenie a keresztény közösség életébe való bekapcsolódásnak, amely 
lehet)séget biztosít a keresztény élet begyakorlására. Ez fog segíteni abban, 
hogy a katekézis által tartós eredményt érjünk el.

Adaptivitáson pedig azt értjük, hogy a tanulás eredménye, a tudás segíti a 
környezethez való sikeres alkalmazkodást. Hitünk szerint az evangélium befo-
gadása a leghatékonyabb segítség az élet teljességének megélésére, a személyiség 
kibontakozására. A katekézisnek konkrét feladata, hogy támogassa a személyt 
az életkorából, élethelyzetéb)l adódó feladatokban való minél jobb helytál-
lásban, el)segítse szellemi, lelki, fizikai és társadalmi fejl)dését.²/ A katekézis 
során megszerzett tudás egyedülállóan hatékony az adaptivitás tekintetében, 
bár az is igaz, hogy nem a földi, hanem az örök élet távlatában.

A katekézis, mint láttuk, egyszerre oktató és nevel) tevékenység. A konst-
ruktivista tanuláselméletnek mindkét szemponthoz van mondanivalója. Felfo-
gásában a nevelés tekinthet) tanulásnak, amennyiben hatására tartós magatar-
tásformák, tulajdonságok, tudás, a környezethez való alkalmazkodás alakul ki 
a személyiségben.²0 Ezért érdemes a katekézist, mely mindkét elemet magában 
hordozza, korunk eme jelent)s tanuláselméleti rendszerének eredményeit fi-
gyelembe véve megvizsgálni.

R. A B!@=?GB=7= =@G82H92= 9  B=2B9 

Az emberi megismerés folyamatával többféle ismeretelméleti rendszer foglal-
kozott az elmúlt évezredekben, s mindegyiknek megvoltak a következményei 
a pedagógiai gyakorlatban.²1 A konstruktivista pedagógiát megel)z) nagy di-

²/ Vö. O?8:! H=!B==8 B!==8:: Magyar kateketikai direktórium (a továbbiakban: 
MKD), 3.3.1.

²0 NB I=78@: Konstruktivizmus és nevelés, Neveléstudomány 1 (2013/4) 21–33. 
²1 Az els) didaktikai korszaknak, a „szavak és bet.k pedagógiájának” köszönhetjük többek 

között a tudás megbecsülését, a tanár tekintélyét, a memoriter fontosságának felismerését. 
Az azt felváltó szenzualista pedagógiának a szemléltetés jelent)ségének értékelését, a gyer-
me kek önállóságának el)segítését, a gyermekkor sajátosságainak figyelembevételét, a 
cselekvés pedagógiájának a kísérletezés, a felfedeztetés pedagógiai eljárását stb. 



– 59 –

A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis

daktikai rendszerek szemléletmódjának közös jellemz)je – a mögöttük álló is-
meretelméleti elgondolásoknak megfelel)en –, hogy a tudást a valóság objektív 
leképz)désének tekintik: a pedagógus azt a tudást közvetíti, amellyel a világ 
objektíve leírható, s a hallgató azt és úgy érti bel)le, amit és ahogy a tanár 
mond.²4 Ebben a kérdésben alapvet) különbséget képvisel a negyedik nagy 
pedagógiai paradigma, a konstruktivista pedagógia.

A konstruktivista tanuláselmélet – amelynek következtében létrejött en-
nek pedagógiai megfelel)je – kialakulásának talaja az ún. kognitív pszicho-
lógia fejl)dése volt. E pszichológiai irányzat a külvilág ingereinek gondolati 
feldolgozását állította a vizsgálatok középpontjába. Egyik központi fogalma az 
ún. kognitív séma, amely a korábban bejöv) ismereteink, emberek, tárgyak, 
események vagy helyzetek egy osztályának, a való világ viszonyainak mentális 
reprezentációit, azok szervezett rendszerét tárolja,²C illetve az azokat rendszerbe 
szervez) szabályt, egyfajta „tudásszervez) tudást” is jelent.,D A sémák teszik le-
het)vé, hogy új ismereteket fogadjunk be és dolgozzunk fel. Ebben a témakör-
ben a legnagyobb hatású elmélet kidolgozója Jean Piaget (1896–1980) svájci 
pszichológus és ismeretelmélet-teoretikus volt, akinek az értelmi fejl)désre 
vonatkozó elmélete konstruktivista felfogású. Elmélete szerint a megismerés 
során két, dinamikus egyensúlyban lév) folyamat játszódik le. Az asszimiláció 
során a gyermek a valóság észlelését hozzáilleszti az elméjében lév) reprezen-
tációkhoz, sémákhoz. Ha ezt nem tudja megtenni, akkor egy ezzel ellentétes 
folyamat, az akkomodáció játszódik le: a gyermek a már kialakított tudását 
(sémáit) változtatja meg annak érdekében, hogy az illeszkedjék a valósághoz.,* 
Elmélete szakaszelmélet, min)ségi változás a kognitív fejl)désben a szakaszok 
között áll be.,² Az elmélet azt is feltételezi, hogy a kognitív képességek minden 
tudásterületünkre egyszerre vonatkoznak, általánosak.

Piaget elmélete a 20. századi pszichológiára és pedagógiára egyaránt hatal-
mas befolyást gyakorolt, mára azonban sok tekintetben túlhaladottá vált. En-
nek egyik oka az, hogy újabb kutatások kimutatták, hogy a gyerekek „többet 

²4 Vö. F2B2=9@9 SB! É7: Új paradigma a feln)ttoktatás elméletében?, Iskolakultúra 12 
(2002/9) 29–42, 35.

²C R= L. A=B@!@ et al.: Pszichológia, Osiris, Budapest, 1999, 250.
,D N. K!8? K=@ – S63 É7 (szerk.): Pszichológia pedagógusoknak, Osiris, Budapest, 

2004, 237–239, 604. 
,* N. K!8? K=@ – S63 É7 (szerk.): Pszichológia pedagógusoknak, i. m., 237. 

A témához lásd még M9?2 F2?2@I – V. B@9= Á:@2: Gyermeklélektan, Gondolat, 
Budapest, 1981.

,² MI2 C!2  –  S2 R. C!2: Fejlődéslélektan, Osiris, Budapest, 1997, 204.



– 60 –

Vízvárdy Rita SSS

tudnak, mint Piaget hitte”,,: már egész kis gyermekek, s)t, csecsem)k össze-
tett tudásrendszerrel, naiv „elméletekkel” rendelkeznek a világról. Az emléke-
zettel kapcsolatos kutatások kimutatták annak rekonstruktív jellegét, s újabb 
kutatások a képességek fejl)dését nem területáltalánosnak, hanem területspe-
cifikusnak találták. A pszichológia további eredményei mellett sok más tudo-
mányterület, köztük a tudományfilozófia fejl)dése is nagyban hozzájárult a 
konstruktivista ismeretelmélet és pedagógia kialakulásához.,-

Ezekre az eredményekre építve a negyedik tanuláselméleti paradigma alap-
vet) állítása az, hogy a tudás, mely a tanulás során létrejön, nem egyszer.en a 
megfigyelések, az érzékelés eredményeinek az elmében mechanikusan létrejöv) 
lenyomata, hanem a tanuló aktív, értelmez) tevékenysége révén jön létre. A ta-
nuló ember az új információt már meglév) tudásához kapcsolja, és annak kere-
tein belül próbálja értelmezni. Így az eredmény nem egyszerűen a valóság objektív 
tükröződése, hanem a tanuló önálló konstrukciója, felépítménye lesz. Ezek szerint 
tehát a tudás létrejötte elméletvezérelt: az empirikus eredmények, tapasztala-
tok magyarázatát nem objektív megfigyelések, hanem elméleti el)feltevések 
adják. „Ahogyan a földi bioszféra sokszorosan átalakítja az energiát, ugyanúgy 
elménk is megváltoztatja a kívülr)l származó információt, átalakítja, fogyaszt-
hatóvá varázsolja, valójában létrehozza saját bels) konstrukcióit.”,/ Eszerint 
tehát minden életkorban létezik egy olyan értelmezési keret, amelyben a világ 
dolgait az ember értelmezi.,0 A gyerekek is „»mindig mindent tudnak a világ-

,, N. K!8? K=@ – S63 É7 (szerk.): Pszichológia pedagógusoknak, i. m., 251.
,- Jelent)s a pszichológia terén Charles F. Bartlett, Elizabeth Loftus (az emlékezet kutatása), 

George Kelly (személyes konstruktumok pszichológiája), David Ausubel (oktatáspszichológia, 
pedagógiai pszichológia) munkássága, a tudományfilozófia, tudománytörténet területén 
többek között Karl Popper, (omas Kuhn, Michael Polányi, Lakatos Imre munkássága: a 
paradigmaváltás fogalmának bevezetése, a tudományok objektivitásának megkérd)jelezése 
és így tovább.

,/ NB I=78@: Hogyan alakul ki a tudás a gyerekekben?, Nemzeti Tankönyvkiadó, 
Budapest, 2002, 84.

,0 Jól kapcsolható a konstruktivizmus megállapításaihoz D@ P. MIAEH személyiség-
modellje is, amelyben a személyiség legmélyebb, harmadik szintjét az ún. narratív identitás 
alkotja, ahol az ember önmagáról alkotott történetekkel értelmezi, foglalja egységbe életét, 
annak jelentését, célját, integrálja legmélyebb szinten személyiségét. Vö. D@ P. MIAEH: 
Personal narratives and the life story, in Oliver P. John – Richard W. Robins – Lawrence 
A. Pervin (eds.): Handbook of personality: Teory and research, Te Guilford Press, h. n., 2008, 
242–262.



– 61 –

A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis

ról«”.,1 A létrejöv) tudás alapja ugyan az észlelés, mégis egyedi visszatükrö-
z)dése lesz a valóságnak, mellyel közvetlenül nem, csak tapasztalataink útján 
kerülünk kapcsolatba.

„Jóllehet az észlelés nem változtatja meg a világot, megváltoztatja az észlel)t. 
[…]. A múltban észlelt (és megtett) dolgok által vált azzá, ami, és tovább alakítja 
és változtatja önmagát azáltal, amit észlel és cselekszik a jelenben. […] Min-
den személy észlelési és cselekvési lehet)sége teljesen egyedi, mivel senki más 
nem foglalja el pontosan ugyanazt a pozíciót a világban, vagyis senkinek nincs 
ugyanaz a története.”,4

Ugyanakkor vannak közös tapasztalataink is: amilyen mértékben koherens a 
kultúra, amelyben élünk, olyan mértékben lesznek közös sémáink is bizonyos 
kulturális jelleg., társas tapasztalatokról, amely sémák megalapozzák a viselke-
dést és el)rejelzik a többiekének észlelését is.,C Sémáink tehát megkönnyítik a 
világban való tájékozódást. Ezt annál is inkább fontos tudatosítanunk, mivel 
az egyházi kultúra, a szóhasználat, a tapasztalatok köre jelent)sen eltérhet attól 
a kultúrától, amelyb)l tanítványaink érkeznek. „Ha a múltban lehetséges is 
volt a hit alapján, széles körökben egységesen elfogadott kultúra, a hit sokakat 
érint) alapvet) krízise miatt manapság a társadalom széles rétegeiben már nem 
így van.”-D 

Sémáink sz.rik és kiegészítik az információkat: „Aki tud valamit, az mást 
lát a világból, mint aki nem tudja ugyanazt. Bizonyos értelemben többet, bizo-
nyos értelemben kevesebbet.”-* Aszerint, hogy kinek–kinek milyen az el)zetes 
ismerete egy tárgyról, befolyásolni fogja, hogy az új ismeretb)l mit hall meg 
és mit nem. Ezek szerint például egy, a katekézisr)l szóló cikkb)l a témához 

,1 NB I=78@: Konstruktív pedagógia – egy új paradigma a látóhatáron, 1., Iskola-
kultúra 7 (1997/2) 25. Ez a jelenség megfigyelhet) a gyermekek beszédfejl)désében is: 
„A gyerekek számára nincsenek, nem lehetnek értelmetlen szavak. Minden szónak értelmet 
kell kapnia, az addigi tapasztalatainak megfelel) hiteles jelentést.” A számára ismeretlen 
szavakat a gyermek megpróbálja saját ismeretei fényében értelmezni. Így lesz például 
az élmunkás szó jelentése „élnek a munkások”, a földrajzóráé: „a gyerekek az iskolában 
ilyenkor a földre rajzolnak” stb. Lásd M9?2 F2?2@I – V. B@9= Á:@2: Gyermeklélektan, 
i. m., 51–52.

,4 U?I N22?: Megismerés és valóság, Gondolat, Budapest, 1984, 60. 
,C Uo. 182–183. 
-D Vö. XVI. B2@2E2B: Porta fidei, Szent István Társulat, Budapest, 2012, 2.
-* K@G IH?2: Műveltség és demokrácia. Kísérlet a pedagógia bírálatára, 2010–2018, 

Demokratikus IXúságért Alapítvány, Budapest, 2018, 84.



– 62 –

Vízvárdy Rita SSS

kapcsolódó el)zetes tudása alapján mást fog megérteni egy elméleti teológus, 
egy katekéta vagy egy közgazdász. A hittanórákon is hasonló folyamat zajlik: 
hitbeli el)képzettsége, tapasztalatai nagymértékben befolyásolni fogják egy 
gyermek hittantanulását, s nem feltétlenül az általános értelemben vett értelmi 
képességek különbsége miatt. Nem mindegy, hogy el)zetes tudásunk egy té-
máról mennyire kidolgozott. Ha jobban, akkor az új információ több ponton 
tud kapcsolódni már meglév) tudásunkhoz, ha kevésbé, akkor kevesebb „fo-
gódzót” talál, amihez kapcsolódhat, így könnyen megeshet, hogy az informá-
ció jó része elvész. Amit nem tudunk mihez hozzákapcsolni, azt nem épül be.

El)zetes tudásunk sz.kebb és tágabb értelm. is lehet. Sz.kebb értelm. el)-
zetes tudásunk a tárgyhoz közvetlenül kapcsolódik, tágabb értelm. el)zetes 
tudásunk pedig minden olyan tudásunk, amelyet tágabb környezetünkb)l, a 
tömegkultúrában szerzünk, és befolyással bír a témához való hozzáállásunkra. 
Hittanos példa: ha József történetének újabb epizódját vesszük, akkor sz.kebb 
el)zetes tudásunk az el)zmények, az érintett kultúra ismerete, tágabb pedig 
például a testvérféltékenységgel, megbocsátással, hatalommal kapcsolatos is-
mereteink, procedurális tudásunk is. Ennél a példánál maradva, ha jól ismer-
jük az ószövetségi József történetét, ha belegondoltunk már abba, hogy mi 
mindent élhetett át, milyen helyzetekbe került, akkor történetének újabb epi-
zódja mélyebb megértésre fog nálunk találni. Ha nem ismerjük a történetet, 
a részletek jelentését, illetve csak az ismeretek szintjén tettük magunkévá, s 
sokféle tágabb értelm. el)zetes tudásunkkal nem hoztuk kapcsolatba, akkor 
a tanítás értelme el fog sikkadni, s a katekézis nem éri el azt a célját, hogy for-
málja a hitünket és életünket.

A sémák, amellett, hogy sz.rik, ki is egészítik a hiányzó információkat. Pél-
dául ha a hittanórán az után érdekl)dünk, hogy ki volt vasárnap templomban, 
a sémánk segítségével hozzátesszük magunkban (legalábbis a katekéta), hogy 
mindez katolikus, nem pedig buddhista templomra vonatkozik, hogy nem 
turistaként jártunk templomban, hanem szentmisére mentünk és így tovább. 
Ennek értelmében érdemes arra figyelni, hogy ne vegyük a katekézisben tu-
dottnak azt, ami nem feltétlenül az.

Sokszor feltételezi a katekéta, hogy a katekézis alanyainak elég pusztán ma-
gyarázatok segítségével asszimilálniuk a hallottakat, valójában azonban ennél 
sokkal többre van szükség, ha el akarjuk kerülni a magolást vagy egyéb nem 
kívánt kimenetelét a tanulásnak.-² Annak megfelel)en, hogy az új információ 
milyen viszonyban van meglév) sémánkkal, Nahalka István konstruktív mo-

-² Vö. NB I=78@: Konstruktív pedagógia, i. m.



– 63 –

A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis

dellje a tanulásnak alapvet)en hétféle lefolyását veszi számba.-, Mindegyik eset 
érdekes és jól beazonosítható a katekézis szempontjából is.

Ha nincs ellentmondás az el)zetes tudás (= a bels) értelmez) rendszer) és 
az új információ (= tanulnivaló) között, akkor is két alapeset létezik. Az els) 
eset a „problémamentes tanulás”: az új ismeret beleillik a sémába, gazdagítja, 
árnyalja, kiegészíti. Ha például tudtuk, hogy az Úr Jézus tud csodát tenni, 
és jóságos, és ezek után arról hallunk, hogy meggyógyított egy vak embert, 
akkor ezt problémamentesen befogadjuk. Az új ismeret gazdagítja, meger)-
síti, részletezi a korábbi képet. Ebben az ideálisnak mondható esetben sincs 
azonban nagyon egyszer. dolgunk: nem elég egyszer „megtanítani” valamit 
ahhoz, hogy használható tudás legyen bel)le. Ismétlésre, használatra, eltér) 
szituációkban való alkalmazásra lesz szükség, hogy az új ismeret minél jobban 
rögzüljön, s így könnyebben el)hívható legyen. A katekézis esetében az el)bbi 
példa folytatásaként ahhoz, hogy arról legyen „használható” tudásom, hogy a 
Názáreti Jézus hozzám is jó, belátható, hogy még milyen sok mindennek kell 
történnie: imádságnak, tapasztalatoknak, beszélgetéseknek, további ismeretek 
megszerzésének…

A fent említett alapeset második kimenetele, hogy valamiért (érdektelenség, 
fáradtság, a figyelem elterel)dése stb.) mégsem jön létre befogadás. Ez a „teljes 
közömbösség” esete. Valószín.leg sok pedagógus és katekéta tapasztalata, hogy 
ha például egy decemberi hittanóra közben elkezd esni a rég várt hó (figyelem-
elterelés), a legizgalmasabb témával is csak akkor érdemes továbbmenni, ha 
napirendre tértünk a nagyszer. tény felett. 

Ha az elsajátítandó új ismeret és az el)zetes tudás között ellentmondás fe-
szül, akkor az eredmény sokkal többféle lehet. Ha olyan szint. az ellentmon-
dás, hogy egyáltalán nem tudjuk mihez kötni az információt, akkor lehetséges, 
hogy nem történik meg a feldolgozása. Ez a „kizárás” esete. Ha például olyan 
szavakat használunk egy hittanórán, amelyeket a résztvev)k nem értenek, ak-
kor nagy valószín.séggel ez lesz az eredmény. Ugyanez történhet egy otthoni 
imádságra való felszólítás kapcsán is, ha a család nem gyakorló hív). A gye-
reknek „egyik fülén be, a másikon ki”, mert megfelel) el)zetes tudás (séma) 
hiányában nem tudta értelmezni a felszólítást.

Ha az új információ feldolgozásra kerül, akkor még mindig több lehet)ség 
áll el)ttünk. Ha a tanuló nem tudja feldolgozni bels) elméleteivel a hallotta-
kat, akkor is dönthet úgy, például a jó jegyért vagy megfelelési vágyból, hogy 
bemagolja, azaz rögzíti anélkül, hogy hozzákapcsolná meglév) tudásához. 

-, NB I=78@: Hogyan alakul ki a tudás a gyerekekben?, i. m., 54–62. 



– 64 –

Vízvárdy Rita SSS

Megfelel) szituációban vissza tudja adni, de nem válik sajátjává. Így jöhet létre 
minden olyan „tudás”, amelyb)l a gyakorlatban nem vonunk le semmilyen 
következtetést a magunk számára. Ezt a fajta tudást „másodlagos tudásnak”, 
„tehetetlen tudásnak” (inert knowledge) nevezik, amelynek alkalmazása nehéz-
ségekbe ütközik, f)leg, ha nem ugyanabban a szituációban kell felidézni (pél-
dául az órán), hanem a való életben. Így lehet „megtanulni” például definíci-
ókat, katekizmusválaszokat, ha a rövid, tömör összefoglaló mondatokat el)tte 
nem magyaráztuk el, nem kötöttük a résztvev)k életéhez.

Egy következ) eset ellentmondás esetén, hogy az el)zetes elméletünk (sé-
mánk) olyan er)s, hogy magát a hallott új információt változtatjuk meg (nem 
tudatosan) annak érdekében, hogy koherens legyen a kép. Azt „látjuk, halljuk, 
értjük”, amit szeretnénk, s nem azt, amit az információ közöl. Így épp az ellen-
kez)je történik annak, aminek kellene: meger)södik el)zetes elképzelésünk, 
ahelyett, hogy módosulna.-- Ha ellenérzése van valakinek a hittannal kapcso-
latban, akkor egy újabb információ meg is er)sítheti el)zetes sémáját, mert azt 
„hallja ki” bel)le, ami illik az el)zetes képbe.

Az utolsó két eset az, amelyben a séma tényleg változik. Az egyik esetben 
csak kis mértékben módosul, épp annak érdekében, hogy ne kelljen nagyon 
módosulnia. A „kreatív mentés” esetén valamilyen eredeti ötlettel megpróbál-
juk úgy összeegyeztetni az új információt a sémánkkal, hogy sémánk lénye-
ge változatlan maradhasson. Ilyenkor valamilyen kiegészít) vagy mellékma-
gyarázatot keresünk, épp csak annyit, hogy az új, nyugtalanító információt 
rögzíthessük változatlan rendszerünkbe.-/ Jobbik esetben ezek a megoldások 
el)készíthetik a kés)bbi koncepcionális váltást. Így alakulhat át például „A hit-
tanóra unalmas”-séma több pozitív tapasztalat hatására „A hittanóra érdekes és 

-- Szemléletes eset Pálé és Barnabásé Lisztrában (ApCsel 14, 5–18). A pogányoknak hirdetik, 
hogy térjenek meg hamis isteneikt)l, bálványaiktól az igaz, láthatatlan és egyetlen Istenhez. 
Pál tanítását csodajel kíséri: meggyógyul a béna. Erre a nép felkiált: „Az istenek emberi 
alakot öltöttek, s leszálltak hozzánk!”, s áldozatot akarnak bemutatni nekik, akiket 
Merkurnak és Jupiternek néznek. Vagyis épp annak ellenkez)je történik, ami a cél volt: 
meger)södnek az isteneikr)l alkotott meglév) felfogásukban. A régi séma teljesen felülírja 
és kioltja az épp most hallottakat. Iskolai példákhoz lásd NB I=78@: Hogyan alakul 
ki a tudás a gyerekekben?, i. m., 87.

-/ Érdekes megoldásokat eredményez például a gyerekek részér)l az a kísérlet, hogy „A Föld 
gömböly..” állítást és mindennapi tapasztalataikat összeegyeztessék. A kérdéskörrel 
többen foglalkoznak a természettudományos oktatás kutatói közül. Vö. például S=2 
V!@E!G: Tanulás, megismerés és a fogalmi váltás problematikája, Magyar pedagógia 
101 (2001/4) 435–448 és NB I=78@: Hogyan alakul ki a tudás a gyermekben?, i. m., 
96–103.



– 65 –

A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis

izgalmas”-sémává. Rosszabb esetben azonban a kreatív mentés meg is er)síthe-
ti az eredeti koncepciót: ilyen a „kivétel er)síti a szabályt”-elv alkalmazása. Ha 
például azt gondolja valaki, hogy „a katolikusok” vagy épp „a reformátusok” 
ilyenek vagy olyanok, akkor ellenkez) tapasztalat esetében megpróbálhat ezzel 
az értelmezéssel megmaradni eredeti sémájánál, s)t, meger)södni abban, bele-
véve a kivételes esetet.-0

Az utolsó és egyben a legizgalmasabb esetben a séma valódi módosulására 
kerül sor. Ekkor ahhoz, hogy értelmezni tudjuk a világ jelenségeit, a bels) 
rendszert radikálisan megváltoztatjuk: új lesz az értelmez) keret, amelyen ke-
resztül nézzük a valóságot. „Mindezekben az esetekben nem pusztán egy isme-
ret elsajátításáról van szó, hanem gyötrelmes, nagyon nehéz átalakulásról, új 
elemzési sémák elfogadásáról, súlyos döntésekr)l.”-1 Ezt nevezzük „fogalmi/
konceptuális váltásnak” (conceptual change)-4.

Szentírási példát használva nagyon tanulságos Jób története. A könyv tulaj-
donképpen arról szól, hogyan próbálják Jób szenvedését a barátok és maga Jób 
is meglév), addig m.köd) sémáik szerint értelmezni (Isten jó és igazságos: a 
jókat megjutalmazza, a gonoszokat megbünteti; tehát aki igaz ember, az egész-
séges és jól megy a sora), s hogyan jut el Jób (és csak )!) addig, hogy a sémája 
módosul. Drámai pillanat, ahogy hosszas küzdelem után minden új értelmet 
nyer a számára, ezért így szól Istenhez: „Azel)tt csak hírb)l hallottam fel)-
led, most azonban saját szememmel láttalak” (Jób 42,3–5). Az Újszövetségb)l 
hasonló drámai példa Péteré, akinek szintén hosszas küzdelmébe kerül, hogy 
a Messiásról kialakított el)zetes képét módosítani tudja (vö. Mk 8,27–33, 
Lk 6,31–34.54–62).

Személyiségünk a szocializációs folyamatban tanulás útján változik. Ennek 
során pedig „egészen új viselkedési, viszonyulási rendszerek alakulhatnak ki, 
átformálódhat az, ahogyan a környezetünket, embertársainkat, saját magun-
kat, feladatainkat kezeljük […]. Kétségtelen, hogy ennek mindig fontos részeit 
alkotják kognitív mozzanatok, általában e változások új világképet is terem-

-0 Vö. NB I=78@: Konstruktív pedagógia, i. m.
-1 NB I=78@: Hogyan alakul ki a tudás a gyerekekben?, i. m., 89.
-4 NB I=78@ itt idézett könyvében a „konceptuális váltás” kifejezést használja, néhány 

kés)bbi írásában viszont a „fogalmi váltást”, mint például a jelen tanulmányban idézett 
2013-as Konstruktivizmus és nevelés c. írásában. Szintén ez utóbbi kifejezéssel fordítja Stella 
Vosniadou tanulmányát az azt közl) magyar folyóirat. Úgy t.nik tehát, hogy mindkét 
szakkifejezést használja a magyar tudományos köznyelv, noha a magyar „koncepció” szó 
tá gabb jelentéskör. a „fogalom” szónál. 



– 66 –

Vízvárdy Rita SSS

tenek.”-C A konceptuális váltás fogalma vallásos hátter. olvasó esetén hamar 
magával hozza a megtérés, metanoia fogalmának párhuzamát, amely szó épp a 
gondolkodásmód megváltoztatására utal. Konstruktivista megfogalmazásban 
a megtérés útjának el)segítése tulajdonképpen a konceptuális váltások létre-
jöttének támogatása. A megtérés azonban nyilván nem pusztán intellektuális 
esemény, hanem kegyelmi történés, amely együtt jár az élet megváltoztatásá-
val. Nahalka István pedagógiai munkájában mindenesetre több vallási jelleg. 
példát is hoz: „Valaki megrögzött ateistából egy vallási közösség hith. tagjává 
válik, egy másik gyermekkel, fiatallal, feln)ttel az ellentétes folyamat játszódik 
le. Valaki alapvet)en bizalmatlanná válik embertársaival szemben. A »jó útra 
térés« számtalan esetét ismerjük.”/D

A tanulás a konstruktivista felfogás szerint valójában konceptuális váltások 
sorozataként fogható fel. Ahhoz, hogy ez megtörténjen, szükséges, hogy:

–  korábbi magyarázó rendszereink elégtelennek bizonyuljanak sok kér-
désben, 

–  megértsük az új magyarázó rendszert még az elfogadása el)tt,
–  az új megoldási mód sikeresen magyarázza a régi rendszerben proble-

matikus pontokat, és keltsen reményt további új problémák kezelésére,
–  el)ny az egyszer.ség, nagyobb magyarázó er) stb./*

Talán e kívánalmakat úgy is összefoglalhatjuk, hogy az új értelmezési keret 
nyújtson új perspektívát a kérdés, illetve a világ magyarázatában. Ha az ószö-
vetségi kinyilatkoztatást vagy az Úr Jézus tanítását megnézzük, folyamatosan 
erre látunk példát. 
A katekézis szempontjából a fenti kívánalmak sorrendben a következ) követel-
ményeket vonhatják maguk után:

–  fel kell használnunk tanítványaink tapasztalatait, amelyek kérdéseket 
indítanak el bennük az élet fontos területeit illet)en, s azokra kell vála-
szokat adnunk,/²tanításunk legyen logikus,

-C NB I=78@: Konstruktivizmus és nevelés, i. m., 30.
/D Uo. 30.
/* NB I=78@: Hogyan alakul ki a tudás a gyerekekben?, i. m., 59. Érdemes végignézni a 

fenti kritériumok maradéktalan teljesülését például az emmauszi tanítványok történetében 
(Lk 24, 13–35), ahol szintén konceptuális váltás történik.

/² Vö. KÁD 152.



– 67 –

A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis

–  tárja fel azt, ahogy Isten tekint az emberre és a világra: vezessen tovább 
a sz.kös emberi gondolkodásból az isteni megoldások felé.

Fontos észrevétel az is, hogy „a fogalmi váltások során nagy valószín.séggel 
nem cseréljük ki a régi rendszert az újra, nem vész el a régi, a kés)bbiekben 
még sor kerülhet a meghaladott kognitív rendszer alkalmazására”./, A tudat 
sokszor ingadozik, f)ként nehezebb feladatok esetén, vagy az is megtörténhet, 
hogy újra uralkodóvá válik a régi gondolkodásmód. Emiatt türelemre és ki-
tartásra van szükség a pedagógus és természetesen a katekéta részér)l. E szem-
pontból is nagy jelent)ség. lehet az a tény, hogy a konceptuális váltások végbe-
menetele jelent)sen függ a szociális közegt)l, amelyben a gyermek tanul./- Az 
új gondolkodási séma elsajátításában a társaktól jöv) hatásoknak nagy szerepe 
lehet, ezért „a tanulás érdekében maximálisan fel kell használnunk a csoporto-
kon belüli viszonyok nyújtotta lehet)ségeket”.// Így már pusztán pedagógiai 
szinten is igazolt a közösségben történ) katekézis fontossága: „A kateketikai 
pedagógia oly mértékben hatékony, amennyiben a keresztény közösség konk-
rét és jó példát ad az egyes hív)k életéhez.”/0

U. K!@=?GB=7= EEB=B 9 B=2B9

„A tanítás hídépítés két kultúra között. Az egyik oldalon állnak a tanu-
ló életproblémái, értékei, fogalom- és kódrendszere, a másik oldalon a 
tananyagban rögzített problémák, értékek, fogalmak és kódok. A két vi-
lág között a szakadék drámai lehet. Ennek a felismerésnek persze mesz-
szemen) következményei vannak a tanításra nézve. A tanuló személyes 
élményeinek és véleményének dönt) szerepet kell kapnia a tanítás folya-
matában. Ez nem valami az órát színesít) érdekesség, és nem is pusztán a 
tanuló önbizalmát növel) motivációs eljárás – bár ez a szerepe kétségbe-
vonhatatlan –, hanem a megértés, a befogadás elemi feltétele. Nincs más 
mód, mint »bevonni a játékba« a tanuló kultúráját.”/1

/, NB I=78@: Hogyan alakul ki a tudás a gyerekekben?, i. m., 60. 
/- Uo. 60.
// Uo. lásd még NB I=78@: Konstruktív pedagógia, 3., i. m.
/0 KÁD 158.
/1  http://tanmester.tanarkepzo.hu/elozetes_tudas. A honlap a Miskolci Egyetem tanár szakos 

hallgatóit segíti. Legnagyobb része Knausz Imre m.veiben található, így bizonyára ez a 
részlet is t)le származik. [2020. 02. 28.]



– 68 –

Vízvárdy Rita SSS

A konstruktivista tanuláselméletnek jelent)s pedagógiai, didaktikai következ-
ményei vannak, amelyek a katekézisre is megtermékenyít)en hatnak.

1. A pedagógus szerepe

Konstruktivista felfogásban a tanulás lényege a tanuló abszolút önálló, bels) 
konstrukciós folyamata, ezért a pedagógus szerepét az ehhez legjobban megfe-
lel) környezet/4 megteremtésében látja. A pedagógus szakért) szerepben van, 
egyrészt saját tárgyának ismeretét, másrészt pedagógiai tudását tekintve. Nem 
egyszer.en az ismeretek forrása és letéteményese, hanem maga is része a kö-
zösségnek. L a pedagógiai környezet megteremtésének meghatározó tényez)-
je, a reflexió egyik vonatkoztatási pontja, de a tanulásért, a saját értelmezési 
keretek alakításáért végs) soron már maga a tanuló ember a felel)s./C Ez a 
szemlélet harmonizál a katekéta szerepkörének leírásával, akinek feladatát az 
Általános Kateketikai Direktórium (1971) a következ)képpen fogalmazza meg: 
„Legyen gondja olyan körülmények megteremtésére, amelyek alkalmasak és 
szükségesek, hogy az emberek a keresztény örömhírt keresni tudják, elfogad-
ják és mélyebben megismerhessék. Ebben áll, de ebben ki is merül a hitoktató 
tevékenysége.”0D A katekéta szerepe közvetít)i szerep Isten és ember, illetve 
a közösség tagjai között. Növendékeinek „bölcs társaként” segíti )ket annak 
felismerésében, hogy mire hívja )ket Isten,0* de e „felismerést” nem ) végzi el 
a katekézis résztvev)i helyett. „A katekéta nem feledkezhet meg arról, hogy az 
emberek hite a kegyelem és a szabadság gyümölcse”.0² Ennek gyakorlati követ-
kezménye, hogy a katekéta tegyen meg mindent, ami rajta áll, hogy eljuttassa 
az üzenetet a katekézis résztvev)ihez: az egyház tanítását oly módon tárja el), 
hogy annak köze legyen a résztvev)k mindennapi életéhez, reflektálhassanak 
a tapasztalataikra, legyen idejük átgondolni a hallottakat, válaszolhassanak az 
imádságban, a konkrét cselekvésekben. De „ebben ki is merül a katekéta tevé-
kenysége”: hiszen a katekézis két f)szerepl)je Isten és a katekézis alanya, nem 

/4 Tanulási környezeten a tanulási folyamatot befolyásoló összes tényez)t magába integráló 
rendszert értünk, amelynek keretei között a valóságos iskolai tanulás végbemegy, s amelyet 
egy egységes gondolati rendszer, tanulási logika szerint építünk fel. NB I=78@: 
Hogyan alakul ki a tudás a gyerekekben?, i. m., 66.

/C NB I=78@: Konstruktív pedagógia, 1., i. m.
0D ÁKD 71.
0* Vö. KÁD 156.
0² Uo.



– 69 –

A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis

a katekéta. Az eredményt Istenre kell bíznia türelemmel várva a vetés növeke-
dését.0,

2. Az előzetes tudás fontossága, avagy a diagnózis elve0-

Mint fentebb már leírtuk, a konstruktivista elképzelés szerint rendkívül fontos 
annak tisztázása, hogy a növendékek milyen el)zetes tudással rendelkeznek az 
adott tárgykört illet)en. A katekézis alanya is új ismeret esetén megkeresi az 
alaptudásában azt a maximális tudásrészhalmazt, amely alkalmazható, illetve 
sokszor egy olyan tudásterületet, ami ha nem is arra készült, de jól modellezi 
az újat.0/ Erre lehet építeni, másra nem is tudunk. Ezen a módon megváltozik 
az új ismeret közlésének hagyományos sorrendje (magyarázat – alkalmazás) 
az „el)zetes tudás aktiválása – magyarázat – alkalmazás sorrendre”.00 Olyan 
körülményeket kell tehát teremtenünk, hogy az el)zetes tudást aktivizálhassuk 
kérdésekkel, beszélgetéssel, írásos feladatokkal, el)rejelzések kérésével („Szerin-
tetek mit fog tenni?”), brain-storming-módszerrel. A kánai menyegz) tanítása 
el)tt érdemes például rákérdezni esküv)i, lakodalmi tapasztalatokra, Káin és 
Ábel történeténél a testvérekkel való viszonyokra, egy zsinat tárgyalása el)tt 
a közösségi problémamegoldási módszerekre és így tovább, s következetesen 
végiggondolni minden témánál, hogy az milyen kör. el)zetes tudás bekap-
csolását igényli. Ezzel mintegy felszántjuk a talajt az új ismeret befogadására.

A konstruktivizmus még egy fontos szempontra felhívja a katekéták figyel-
mét (is): „Míg a hagyományos rendszerben gondolkodó pedagógus úgy gon-
dolja, hogy ha megtanulta a gyerek a korábbi leckéket, akkor azok jó alapot 
szolgáltatnak a további tanuláshoz, hiszen ) maga tanította, az ismeretek min-
denképp helyesek, addig a konstruktivista pedagógus tudja, hogy ez nem ilyen 
egyszer..”01 Maga a visszaemlékezés is önálló konstrukció lesz, s az is, ahogy 
az anyagot korábban megértették. A „gyermek önálló értelmezéseket konstruál 
meglév) tudása segítségével, s ez jelent)sen különbözhet attól, amit mi taníta-
ni szeretnénk”.04

0, Vö. KÁD 15.
0- K@G IH?2: A tanítás mestersége, i. m., 15.
0/ NB I=78@: Hogyan alakul ki a tudás a gyerekekben?, i. m., 76.
00 Uo. 16.
01 Uo. 16.
04 P87:; F2?2@I: Az erkölcsi nevelés új perspektívái, L’Harmattan– Sapientia F)iskola, 

Budapest, 2014, 153.



– 70 –

Vízvárdy Rita SSS

3. Öntevékenység vagy aktivitás elve

A tanuló aktív tevékenysége a tanulás folyamán nélkülözhetetlen a konstruk-
ciós lépések létrejöttéhez. Ezért aktív szellemi és/vagy fizikai tevékenységének 
el)mozdítása rendkívül fontos a tanulás érdekében. Szellemi aktivitás kivált-
ható érdekes el)adással, logikus magyarázatokkal, kérdve kifejtéssel. Legyen 
változatos is az aktivitás: adott esetben mozgassuk meg a gyerekeket, lehet éne-
ket, képz)m.vészeti alkotást felhasználni. A szociális jelleg. aktivitás szintén 
nagyon ösztönz): a megbeszélések, az egymás közti interakciók, az együttm.-
ködés alkalmai. A dramatizálás összetett jellegénél fogva szintén nagyon fej-
leszt) hatású. Ha egy adott témába már az óra elején bevontuk a résztvev)ket, 
majd érdekesen kifejtettük, aztán éneket tanultunk, lerajzoltuk/leírtuk, esetleg 
el is játszottuk, akkor ezzel a sokféle tevékenykedéssel segítettük a beépülését 
a hallgatók sémáiba.

4. Valós kontextusba ágyazottság elve

A konstruktív pedagógia szemléletében rendkívül fontos, hogy „a gyerekek a 
tanulás során mindig a számukra jól megragadható, gazdag kapcsolatrendszer-
rel rendelkez), jól ismert, életszer. szituációkban találkozzanak az új ismere-
tekkel.”0C. Ugyanis az életközelinek látott kontextusok a legmélyebb, világné-
zeti jelent)séggel bíró tudásrendszerekhez kapcsolódnak! Mindennapi élethez 
köt)d) sémáink kidolgozottabbak, így az új tudás több elemhez tud köt)dni, 
aminek köszönhet)en lehorgonyzottabb lesz. Mindig keressük meg tehát azt, 
hogy a téma hogyan kapcsolódik a hallgatók életéhez: enélkül nem válik az 
életük részévé. Mi köze a hittanosnak ahhoz, hogy az Úr Jézus Kánában a vi-
zet borrá változtatta, hogy meggyógyította a bénát, hogy húsvétkor feltámadt? 
Miért jó, ha hall a II. vatikáni zsinatról? Ha ezt a pontot nem segítjük neki 
felfedezni, nem lesz számára jelent)s az evangéliumi üzenet.1D Márpedig a ka-
tekézis célja a tevékeny, hitvalló élet el)segítése, a megtérés elmélyítése. Ha a 
katekézis csak informál, és nem formál, nem teljesíti a küldetését.

0C Uo. 77.
1D Vö. KÁD 116–117. 



– 71 –

A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis

5. A problémamegoldás elve

A problémamegoldás lehet)vé teszi, hogy „meglév) ismereteink segítségével 
mind gazdagabbá, mind elaboráltabbá tegyük a probléma által érintett sz.k 
tudásterületet. Vagyis a problémamegoldás során az történik, hogy egy nem 
szakért)i szinten álló tudásterületet szakért)i szintre fejlesztünk.”1* Erkölcsi 
dilemmák vagy egy ünnepre való el)készület egyaránt lehetnek olyan prob-
lémák, melyek megoldásával ösztönözhetjük a tanulási folyamatot. Noha a 
gyakorló feladatok is értékesek, kreatív feladatok megoldásával személyeseb-
bé válnak a konstrukciók:1² egy-egy szituációs játék, személyes ima megírása, 
versírás, szimbólumválasztás jó eszköze lehet ennek.

6. A konstruktív felfedeztetés elve

A felfedezés eljárása során hagyjuk, hogy a bemutatott anyag kapcsán a fiata-
lok maguk fedezhessék fel, maguk fogalmazhassák meg a tanulságokat. Sokkal 
értékesebb, ha ezt )k teszik, mint ha küls) forrásból hallanák, hiszen az még 
nem lesz a sajátjuk. Fels) tagozattól kezdve erre segítség lehet a befejezetlen 
mondatok felkínálása, melyeket tetszésük szerint )k fejezhetnek be. Például: 
„Számomra ebben a történetben az a legfontosabb…”, „Azt tanulhatom el 
Bartimeustól, hogy…”, „Jézus magatartása azt mutatja, hogy…”. Ha címet 
adatunk egy történetnek vagy bármilyen témának, azzal is arra késztetjük a 
résztvev)ket, hogy )k emeljék ki azt az elhangzottakból, amit a legfontosabb-
nak tartanak.

7. A közvetítő ismeretforrásból való tanulás

Ha tankönyvb)l, mások által leírt tananyagból tanulunk, akkor is elenged-
hetetlen a megértéshez a kognitív sémák mozgósítása. Ilyenkor a motivációra 
külön is kell figyelni, az eredményes tanuláshoz leginkább a bels) motiváció 
(érdekes téma) segít hozzá.

1* Uo. 70.
1² K@G IH?2: A tanítás mestersége, i. m., 17.



– 72 –

Vízvárdy Rita SSS

8. A többféle megközelítés elve1,

Ez az elv felhívja a figyelmet arra, „a fogalmak érlel)désére hosszú id)t kell biz-
tosítani”,1- tehát fontos, hogy egy új fogalom, ismeret többféle kontextusban 
el)kerüljön – több órán, többször az évben –, hogy beágyazódjon, rögzüljön: 
Itt is beigazolódik az az egyházi útmutatás, hogy el)ször az alapvet) ismere-
teket adjuk át, majd azokra építsünk a kés)bbiekben, újra és újra el)véve az 
alapokat.1/ Ugyanez az elv tartalmazza azt is, hogy egy témát többféle módon 
is adjunk át, hogy a különféle módszerekre fogékony hallgatóság tudjon kap-
csolódni hozzá. Ehhez segítséget nyújt a többszörös intelligencia modelljéb)l 
fakadó változatos órafelépítés is.10

9. Differenciálás

Mivel a katekézis alanyainak különböz) az el)zetes tudása, a tanulási folyamat 
legyen gazdagon strukturált, ez mindenkinek lehet)vé teszi, hogy úgy csatla-
kozzon hozzá, ami a saját fejl)dését legjobban szolgálja: hallgassuk meg min-
denki tapasztalatát, a feldolgozás legyen változatos (lásd el)z) alpont). Egy 
kisel)adás tartása vagy projektmunka a tartalmi diMerenciálásra is lehet)séget 
ad: a fiatalok felkészülhetnek kedvenc sportjuk vagy egy–egy keresztény kép-
visel)jének életéb)l, egy foglalkozás bemutatásából (pályaválasztás el)tt), egy 
szent életéb)l stb.

10. A szociális tanulás elve11

„A személyes konstrukciók kialakulásában mással nem pótolható szere-
pe van annak a facilitáló közegnek, amit a tanulói munkacsoport (team) 
jelent. Különösen fontos lehet, hogy a kérdést különböz) szinteken ért) 
tanulók sémái közelebb állnak egymáshoz, mint a tanár és a tanulók sé-
mái, így a kortárs képes észrevétlenül átlendíteni a tanulót a legközelebbi 

1, NB I=78@: Hogyan alakul ki a tudás a gyerekekben?, i. m., 78.
1- Uo. 78.
1/ Vö. KÁD 114–115.
10 Lásd K?=2@ NI!!@-N2!@: A többszörös intelligencia, Szabad Iskolákért Alapítvány, 

Budapest, 2007.
11 K@G IH?2: A tanítás mestersége, i. m., 17. 



– 73 –

A konstruktivista tanuláselmélet és a katekézis

fejl)dési zónába, hiszen adott esetben egy-egy odavetett megjegyzés is 
elég lehet ahhoz, hogy a tanuló ráérezzen arra, mir)l is van szó.”14

Már pusztán pedagógiai szempontból is fontos tehát, hogy biztosítsuk a kate-
kézis résztvev)i számára az interakciók lehet)ségét: kérdésekkel és a kérdezés 
lehet)ségével, beszélgetésekkel, megosztásokkal, vitákkal, közös tevékenysé-
gekkel. Mindezek nemcsak módszertani fogások, hanem az üzenet átadásának 
valódi eszközei. „Valójában a katekézisben jelen van mindazok hite, akik hisz-
nek, és engedik, hogy a Szentlélek vezesse )ket.”1C Így lesz „a keresztény közös-
ség önmagában egy él) katekézis. Puszta létével hirdet, ünnepel és cselekszik, 
és a katekézisnek mindig eleven és nélkülözhetetlen helye marad.”4D Ehhez jó 
esetben a nagyobb társadalmi–kulturális támogatás járulhat(na) hozzá.4*

11. A tananyag mennyisége4²

Hatékonyabb az alapfogalmak alaposabb megtanítása, mint nagy anyag felszí-
nesebb átvétele. Ez utóbbi a diákok részér)l magoláshoz, tévképzetek kialaku-
lásához vezet, a tanárok pedig az anyagmennyiség szorítása miatt kevésbé fog-
nak arra figyelni, hogy a fiatalok megértették-e, amir)l szó volt. Ez a katekézis 
szempontjából is megfontolásra érdemes szempont.

12. A fogalmak elsajátításának sorrendje4,

Kell, hogy meglegyen az a tudás, amire a diákok építeni tudják az újat. A kér-
désben a katekézis számára a hitigazságok hierarchiája az irányadó.4-

13. Metafogalmi tudatosság kialakulásának segítése4/

Ahhoz, hogy a fogalmi váltások létrejöhessenek, tudatosítani kell a tanítvá-
nyainkban a már meglév) értelmezési kereteiket. Ezért fontos olyan tanulási 

14 S=2 V!@E!G: Tanulás, megismerés és a fogalmi váltás problematikája, i. m., 443.
1C KÁD 105.
4D KÁD 141.
4* Uo.
4² Uo. 
4, S=2 V!@E!G: Tanulás, megismerés és a fogalmi váltás problematikája, i. m., 443
4- KÁD 114–115.
4/ Uo. 445.



– 74 –

Vízvárdy Rita SSS

környezet megteremtése, ahol ezek felszínre jöhetnek kiscsoportos beszélgeté-
sekkel, kérdésekkel, vitákkal vagy más módon.

S. B2J2&29

Tanulmányunkban nyilvánvalóan nem érintettük sem a katekézis, sem a 
konstruktív pedagógia és didaktika valamennyi kérdéskörét. Kateketikai szem-
pontból a hitben való megismerésnek sokkal inkább a pedagógiai szempontjait 
tárgyaltuk, s nem elemeztük annak alapvet) kegyelmi mivoltát (vö. Jn 14,26, 
Róm 8,16). A konstruktív pedagógián belül nem foglalkoztunk az értékelés 
kérdésével, s nem merítettük ki többek között a diMerenciálásra vonatkozó 
meglátásokat sem. Nem beszéltünk a konstruktivizmus ismeretelméletének 
kapcsán az objektív igazság felfogásának kérdésér)l sem. Néhány olyan szem-
pontot kívántunk bemutatni a konstruktív pedagógiából, amelyekr)l úgy lát-
tuk, érdemes azokat beépíteni a mai kateketikai gyakorlatba. Alapvet) szán-
dékunk az volt, hogy szolgáljuk annak a „soha le nem zárható feladatnak” 
a megvalósítását, hogy a katekézisnek „meg kell találnia az alkalmas nyelvet 
Isten szavának – s ami annak kibontása, az egyház hitvallásának – közlésére a 
hallgatók változatos körülményei közepette azzal a bizonyossággal, hogy Isten 
kegyelmével ezt meg is tudja tenni, s hogy a Szentlélek megörvendezteti azzal, 
hogy meg is teszi.”40

40 KÁD 146.



– 75 –

 Sapientiana 13 (2020/1) 75–94.

Monasztikus és koldulórendi elemek a jezsuita 
„el)rehaladás” fogalomban

B?=3B T6!? SJ

Abstract
Jesuit identity has been often defined in contrast to the identity of earlier 
 religious orders. Nevertheless, the input of monastic and mendicant traditions 
is not negligible in Ignatian documents. (e study aims to present and analyse 
the influence of earlier religious traditions on the concept of “progress” in the 
Spiritual Exercises and the Jesuit Constitutions. (is analysis helps to under-
stand how a new charism is not just verified and tested a posteriori against 
earlier traditions, but also depends organically on them.

Keywords: Jesuit Identity, Progress in Spirit and Virtues, Studies, Obedience, 
Monastic and Mendicant Influences.
Kulcsszavak: jezsuita identitás, előrehaladás lélekben és erényekben, tanulmányok, 
engedelmesség, monasztikus és koldulórendi hatások.

A Szent Ignác által gyakran használt ‘el)rehaladás’ fogalmáról P. Lukács János 
már több ízben adott aktualizált értelmezést* a jezsuita képzés mai keretei és 
kihívásai között. E tanulmányban arra szeretnénk vállalkozni, hogy rámutas-
sunk az ignáci-jezsuita fogalom más szerzetesi hagyományoktól való függésére. 
A jezsuita rendi identitás gyakran közhelyszer.en emlegetett meghatározásai 
megnehezítik a más rendi tradícióktól való függés elismerését. El)ször tehát 
ezzel a problémával kell szembesíteni magunkat, miel)tt az el)rehaladás fogal-

B?=3B T6!? jezsuita szerzetes, az ókeresztény és jezsuita lelkiségtörténet oktatója, Róma, 
Pápai Gergely Egyetem – Lelkiségi Intézet; bartoksj@gmail.com

* Vö. LGB8I J8@!: Jezsuita képzés a Rendalkotmányban, L’Harmattan – Sapientia F)iskola, 
Budapest, 2013, 25ss. u): To Be Changed as Deeply as We Would Hope: Revisiting the 
Novitiate, Studies in Jesuit Spirituality 53 (2019/3) 1–45.



– 76 –

Bartók Tibor SJ

mát a Lelkigyakorlatokban² és a jezsuita Rendalkotmányban, vizsgálnák és egy 
tágabb monasztikus és koldulórendi hagyomány összefüggésébe helyeznénk. 
A kiterjedt ignáci levelezés bevonása természetesen még szélesebb palettán 
mutatná be a fogalom szerzetesteológai hagyományban való gyökereit, a jelen 
tanulmány keretei között azonban e tágabb kutatásra nem vállalkozhatunk.

5. E:; Z& ?2@E ?9: :;B2?2

„Mi nem vagyunk monasztikus szerzetesek” – ez a jezsuita dokumentumok-
ban sokat idézett – és sokszor talán túlhangsúlyozott – meghatározás Jerónimo 
Nadaltól (1507–1580) származik-, aki Szent Ignác kortársaként és a jezsuita 
Rendalkotmány magyarázójaként dönt) szerepet játszott a korai Jézus Társa-
sága identitásának kialakulásában. A fentebbi meghatározással Nadal els)sor-
ban arra utalt, hogy a Társaság tagjait nem kötelezték közös kórusimára, és a 
rendtagok nem hordtak monasztikus öltözetet. Ezen kívül képzésükbe – már a 
noviciátustól fogva – beletartozott az apostoli munkában való tapasztalatszerzés, 
amely korábbi szerzetesrendek gyakorlatához viszonyítva valóban újdonságnak 
számított.

Nadal azt is hangsúlyozta, hogy az új szerzetesi közösség életideálja, bár szük-
ségessé teszi különféle típusú rendházak és kollégiumok birtoklását, els)sorban 
mégis az apostoli célú útonlétben valósul meg. A rendtagok igazi háza maga a 
világ./ Ezzel a monasztikus stabilitas locinak a koldulórendeknél is radikálisabb 

² A m. paragrafusaira az Lgy. rövidítés és a megfelel) paragrafusszám alatt hivatkozunk, 
az alábbi kiadást véve alapul: L!;! S2@= I:@8I: Lelkigyakorlatok, Jezsuita Kiadó, 
Budapest, 2019.

, Jézus Társaságának Rendalkotmánya és Kiegészítő Szabályok, JTMR, Budapest, 1997. 
Paragrafusokra való hivatkozás: RA és paragrafusszám.

- „nosotros no somos monjes, ni tenemos las particularidades que sanctamente tienen las 
religiones monásticas.” H2?!@;HG NE: Exhort. 10 Compl. [192], in Commentarii 
de Instituto Societatis Iesu (= Mon. Nad. V), Apud Mon. Hist. Soc. Iesu, Romae 1962, 
413–414. „Ignatius nullum Ordinem monachorum instituerit.” Dialogus II [7], in Mon. 
Nad. V, 608.

/ „Notandum diversa esse in Societate mansionum seu habitationum genera. Est enim 
domus probationis, collegium, domus professorum, peregrinatio; et hac ultima totus 
mundus nostra fit habitatio.” Exhort. 1554 in Hispania [38], in Mon. Nad. V, 54. Cf. 
Exhort. 6 Compl. [130]; Exhort. 13. Compl. [256]; in Mon. Nad. V, 364-365; 469–470.



– 77 –

Monasztikus és koldulórendi elemek a jezsuita „előrehaladás” fogalomban

feladását fogalmazta meg. A nadali meghatározás egyben arra irányult, hogy 
a szület) karizmát közvetlen módon Jézus és az apostolok vándorprédikátori 
életformájával mint inspiráló forrással kösse össze.0 A jezsuita identitás gyakran 
emlegetett latin formulája – nostrae vocationis est diversa loca peragrare1 – a va-
lóságban gyakran csak annyit jelentett, hogy a rendtagokat egyik kollégiumból 
a másikba helyezték, ahol ugyanazt a munkát végezték, például grammatikát 
vagy retorikát tanítva és nagyböjtben népmissziót tartva a környéken.

Egy szület) karizma szempontjából természetesen fontosnak látszott elha-
tárolódó fogalmakban is kifejezni az önazonosságot, hogy a Társaságba lép)k 
vagy már belépettek tisztában legyenek azzal, hogy mire is vállalkoztak. Tévedés 
lenne azonban azt gondolni, hogy a Jézus Társasága gyökeresen szakított volna 
minden – születését megel)z) – szerzetesi hagyománnyal. A jezsuita diszkon-
tinuitás csak egy nagyobb és alapvet)bb folytonosságra és fejl)dési folyamatra 
épülhetett, amelyet évszázados, s)t évezredes spirituális metaforák és teológiai 
fogalmak közvetítettek el)bb Ignác, majd az )t követ) évtizedek rendi önértel-
mezése számára. A monasztikus és koldulórendi szerzetesi élet teológiájának és 
gyakorlatának számos eleme beépült – részben változatlanul, részben megújult 
tartalommal – a jezsuita képzésbe és önértelmezésbe, s)t néhány évtizeddel Ig-
nác halála után még er)teljesebb módon nyert kifejezést a Társaság identitásá-
nak megfogalmazásában.

A korábbi szerzetesi hagyomány jezsuita identitáson belüli jelenléte és to-
vábbfejl)dése számos kutatási lehet)séget kínál. Régóta sajátos területet képez 
a Lelkigyakorlatokban továbbél) szerzetesi tradíció feltárása.4 A jezsuita Rend-
alkotmány hasonló célú kutatásának kezdete Hugo Rahner egy 1942-ben írt 
tanulmányához köthet),C amelyben felhívta a figyelmet a patrisztikus kor 

0 „Peregrinantur fere Apostoli, nec domos habent ubi in congregatione vivant, sed quaerunt 
semper quos Christo lucrifaciant. Hic est finis praecipuus Societatis, non solum ut in 
domibus habitemus et conventu fratrum, sed ut peregrinemur et homines piscemur […]”. 
Annot. in Constit. [49], in Mon. Nad. V, 126.

1 A klasszikussá vált kifejezés a Rendalkotmány 304-es paragrafusából származik: „hivatásunk 
arra szólít, hogy különböz) helyeket járjunk be, és a világ bármely területén készen legyünk 
élni.”

4 Vö. H2@? W=?:@=: La genése des Exercices de saint Ignace de Loyola, Yvert et Tellier, 
Amiens, 1897. HG:! R@2?: Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner 
Frömmigkeit, A. Pustet, Graz, 1947. J72? M2!@ R6: !e Exercices of St Ignatius 
Loyola in the Western Tradition, Gracewing – Inigo Enterprises, Herfordshire – New 
Malden Surrey, 2000.

C HG:! R@2?: Ignatius von Loyola und die aszetische Tradition der Kirchenväter, 
Zeitschrift für Aszese und Mystik 17 (1942) 61–77. A tanulmányt Rahner újra megjelentette 



– 78 –

Bartók Tibor SJ

szerzetesi tradíciójának – Pakhomiosz, Bazil, Ágoston, Cassianus, Benedek és 
mások – ignáci recepciójára. Rahner – régi rendi hagyomány alapján – azon 
a véleményen volt, hogy Ignác manresai misztikus tapasztalata, a nevezetes 
Cardoner-parti intuíció*D óta világos elképzeléssel rendelkezett a Társaság ar-
culatáról, s így más szerzetesrendek szelektív módon válogatott hagyományait 
pusztán az új karizma igazolásaként, meger)sítésként és egy általános szerzetesi 
hagyományba való beillesztés eszközeként használta.

Bár Rahner a jezsuita karizma számos szerzetestörténeti vonatkozású kapcso-
lódási pontjára rámutatott, elképzelése mégis egy csaknem történelemsemleges 
karizmaszületés-elméletet tükröz. A karizmaserkent) Lélek m.ködése azonban 
nem metahistorikus, hanem történelembe és hagyományba épül) valóság, s ez 
az el)rehaladás fogalmának ignáci-jezsuita használatában is megmutatkozik.

K. EY?2E8  LELKIGYAKORLATOK6@

Az el)rehaladás fogalom többféle igei alakban – aprovechar, aprovecharse, ir 
adelante, pasar adelante, proceder adelante – jelenik meg a Lelkigyakorlatokban, s 
hasonlóképp a Rendalkotmány szövegében is. A két dokumentum latin fordítá-
saiban általában a progredior vagy proficior ige áll, helyenként a progressum facere 
szerkezet, míg a magyar fordítás az ‘el)rehaladni’ igét részesíti el)nyben.

A lelki el)rehaladás az ignáci lelkigyakorlatok egyik kulcstapasztalata. Szent 
Ignác fogalmilag csak részben követi a lelki haladás klasszikus hármas útjának – 
megtisztulás, megvilágosodás, egyesülés – sémáját (cf. Lgy. 10). Terminológiájá-
ból hiányzik a via unitiva, de Lelkigyakorlatainak Harmadik és Negyedik Hete 
ide sorolható. A Lelkigyakorlatok kialakulására hatást gyakorolt az a montserrati 
bencés monostorban összeállított Compendio breve de ejercicios espirituales,** 
amely García Jiménez de Cisneros (1455–1510) bencés apát két híres m.vé-
nek, az Ejercitatorio de vida espiritualnak és a Directorio de las Horas Canónicas-
nak lerövidített-kivonatolt változata.*² A két m. révén Cisneros mintegy meg-

in u): Ignatius von Loyola als Mensch und !eologe, Herder, Freiburg, 1964, 235–250.
*D A Manresa melletti Cardoner folyó partján kapott misztikus intuícióban Ignác „sok 

mindent megértett és felismert, lelki dolgokat csakúgy, mint a hitre és a tudományra 
vonatkozókat.” L!;! S2@= I:@8I: A zarándok. Önéletrajzi visszaemlékezések – Napló. 
Lelki feljegyzések, Jezsuita Kiadó, Budapest, 2015, 70.

** J72? M2!@ R6 (szerk.): Compendio breve de ejercicios espirituales. Compuesto por un 
monje de Montserrat entre 1510-1555. Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 2006.

*² Cisneros a kórusban végzett zsolozsmához kötötte a meditációs gyakorlatokat.



– 79 –

Monasztikus és koldulórendi elemek a jezsuita „előrehaladás” fogalomban

valósította a Devotio Moderna*, spanyolországi bencés recepcióját az által, hogy 
a kórusban végzett zsolozsmához evangéliumi témájú meditációs gyakorlatokat 
kapcsolt. Ugyanakkor beépítette a korábbi karthauzi, ferences és domonkos lel-
kiségi iskolák gondolatait is. A Devotio Moderna már nem nevezhet) szerzetesi 
lelkiségi hagyománynak, hiszen németalföldi világi hív)k kezdeményezéséb)l 
született. Hamarosan azonban jelent)s hatást gyakorolt a reguláris kanonok- és 
a monasztikus szerzetesrendek 15. századi megújulási törekvéseire.

A Compendio – melyet Ignác manresai tartózkodása (1522–1523) alatt is-
merhetett meg – szerkezetében a lelki el)rehaladás Pszeudo-Dionüsziosz óta 
kialakult hármas útjára épült.*- A megtisztulás, megvilágosodás és egyesülés 
útjának azonban két értelmezése is létezett a középkor végén. Az egyik Szent 
Bonaventura De triplici via m.vére vezethet) vissza, amely a hármas útban az 
Istenhez való közeledés gyakorlatait és módjait látta. A via purgativa a lélek bé-
kéjére, a via illuminativa az igazság fényére, vagyis bens) ismeretére, míg a via 
unitiva az istenszeretet tapasztalatára*/ vezet) gyakorlatokat (meditatio – oratio 
– contemplatio) foglalt magába. Bonaventura m.ve mellett a karthauzi Hugo 
de Balma hasonló cím. traktátusa*0 viszont három egymást követ) szakaszként 
értelmezte a dionüszioszi sémát.

A montserrati Compendio mindkét értelmezésnek – mint az Istenhez való 
felemelkedés módjának – helyet adott.*1 Ugyanez mondható el az ignáci Lel-
kigyakorlatokról is azzal a különbséggel, hogy a Második Hétbe beépített élet-

*, Cf. P2??2 D26!:@2: Dévotion Moderne, in Dictionnaire de spiritualité ascétique et 
mystique, III, Beauchesne, Paris, 1957, 727–747.

*- Vö. S. D!@;G A?2!A:=: De coelesti hierarchia, cap. III, § 2, in PG, 166.
*/ „Purgatio ad pacem ducit, illuminatio ad veritatem, perfectio ad caritatem.” 
*0 Hugo de Balma De triplici via c. m.vét két másik cím alatt is emlegetik: Viae Sion lugent és 

!eologia mystica. Cf. A@2H2 S=!22@: Hugues de Balma, in Dictionnaire de Spiritualité 
asctétique et mystique, VII, Beauchesne, Paris, 1969, 859.

*1 A Compendio hat hétre osztja az elmélkedési anyagokat. Az els) hét gyakorlatai a b.nr)l, 
b.nbánatról, halálról, ítéletr)l, pokolról, Krisztus szenvedésér)l szólnak. A második hétben 
Isten jótéteményei, az emberek testvérévé és társává lett Fiúisten, a Szentlélek, az Egyház, 
a szentségek, a hivatás, megigazulás, erények, vigaszok stb. képezik az elmélkedés tárgyát. 
A harmadik hét témája Isten, mint mindenek kezdete és vége, a mindenség szépsége, 
szabályozója, kormányzója, tiszta szeretet. Az els) három hét inkább Hugo de Balma hatása 
alatt áll. A Compendio második fele kifejezetten krisztológiai színezet.. A negyedik hét 
Jézus gyermekségének és nyilvános m.ködésének misztériumairól ad elmélkedési anyagot. 
Az ötödik a szenvedés és feltámadás misztériumait veszi sorra. A hatodik hét ismétlés Jézus 
életér)l, haláláról és feltámadásáról, minden egyes misztériumot három pontba rendezve.



– 80 –

Bartók Tibor SJ

állapot-választás nem a felemelkedés (anabasis), hanem a leszállás (katabasis) 
lelkiségét képviseli.*4

Az el)rehaladás fogalma és gyakorlata Ignácnál személyes  színezetet kap. 
Mindez beleilleszkedik a Devotio Moderna individuális spirituális irányultságába. 
Ignác szerint a lelkigyakorlatok adójának különös figyelemmel kell lennie a lelki 
dolgokban járatlan gyakorlatozóra, akinél „Istennek, a mi Urunknak szolgála-
tában való el)rehaladás (ir adelante) akadályai mutatkoznak” (Lgy. 9), s kerülni 
minden utalást a Második Hét lelki jelenségeire. Mindenkinek az éppen aktu-
ális lelki készsége szerinti gyakorlatokat kell adni, „hogy nagyobb segítségére és 
haladására szolgáljanak (más…aprovechar)” (Lgy. 18). Akinél a lelki el)rehala-
dás vágya hiteles és így a teljes Lelkigyakorlatokat végzi, „annál nagyobb el)re-
haladást ér el (tanto más se aprovechará) […], minél inkább elkülönül minden 
barátjától és ismer)sét)l és minden földi gondjától” (Lgy. 20).

A szellemek megkülönböztetésének szabályaiban is alapvet) szerepet játszik 
annak felismerése, hogy valaki el)bbre halad-e lelki dolgaiban. Haladás és meg-
rekedés – legalábbis a tisztulás és megvilágosodás útján – szoros összefüggésben 
áll a jó vagy a rossz szellem befolyásával. Aki lendületesen halad el)re b.nei 
irtogatásában, megtapasztalja a rossz szellem vigasztalanságot okozó hamis mes-
terkedését, „hogy ne haladhasson el)re (para que no pase adelante)”, míg a jó 
szellem vigaszokat ad, hogy „az ember a jó m.velésében egyre el)bbre haladjon 
(proceda adelante)” (Lgy. 315). Ignác már loyolai lábadozása alatt felismerte a 
szellemek vigaszt és vigasztalanságot okozó m.ködése és a lelki el)rehaladás 
(vagy visszafejl)dés) közötti kapcsolatot. Ennek kés)bb meger)sítését találhatta 
a sivatagi atyák hagyományában, els)sorban az Atanáz-féle Remete Szent Antal 
életrajzban*C és Cassianus els) négy konferenciabeszédében²D, valamint Szent 
Bernát és más középkori szerz)k írásaiban, amelyekkel leginkább florilégiumo-

*4 Cf. J72? M2!@ R6: Las influencias cisnerianas de los Ejercicios, in Juan Plazaola 
(szerk.): Las fuentes de los Ejercicios Espirituales de San Ignacio: Actas del Simposio internacional, 
Loyola, 15-19 sept. 1997, Mensajero, Bilbao 1998, 353-357. J!@@2 M? S=2@B2: 
Hat Ignatius seine Exertitien abgeschrieben?, Geist und Leben 82 (2009/1) 38-52.

*C A vigasz és vigasztalanság Ignác-féle leírása (Lgy. 316-317) különös rokonságot mutat a 
Vita Antonii 35-36. fejezetében található leírásokkal. Vö. A=@! E A2@E?: 
Sant’Antonio abate. La sua vita, SC ed. italiana 12, Ed. San Clemente – Ed. Studio 
domenicano, Bologna, 2013, 262-267.

²D Az ignáci és cassianusi megkülönböztetési szabályok összehasonlítására vonatkozólag 
lásd S@=:! A?G6E2: Casiano y Ignaciano, Continuidad y ruptura. Una original 
aportación de S. Ignacio de Loyola a la historia de la tradición espiritual, in Juan Plazaola 
(szerk.): Las fuentes de los Ejercicios Espirituales, i. m., 123–186, különösen 153–155.



– 81 –

Monasztikus és koldulórendi elemek a jezsuita „előrehaladás” fogalomban

kon keresztül találkozhatott. Kempis Krisztus követése is fontos szerepet játsz-
hatott tapasztalatának meger)sítésében és elmélyítésében²*.

Szent Ignác általános törvényszer.ségként is megfogalmazza, hogy aki „a lel-
ki életben el)re kíván haladni (aprovecharse en la vida spiritual), járjon el mindig 
ellentétes módon, mint az ellenség” (Lgy. 350). A lelki el)rehaladás üteme sze-
mélyfügg), van azonban egy aszketikai alapelve, amelyet Szent Ignác ugyancsak 
általános megfigyelésként fogalmaz meg: „gondolja meg mindenki, hogy annyi-
ra halad majd el)re (tanto se aprovechará) minden lelki dologban, amennyire ki-
vetk)zik önszeretetéb)l, önakaratából és önérdekéb)l” (Lgy. 189). Ez a látszólag 
széljegyzetként odavetett megfogalmazás a Második Hét (Jézus gyermekségé-
nek és nyilvános m.ködésének misztériumai) és a Harmadik Hét (a szenvedés 
misztériumai) határán áll. Az ignáci abnegatio mint a lelki el)rehaladás feltétele 
tehát krisztológiai megalapozottságú, a Jézushoz f.z)d) személyes szeretetkap-
csolatból és követésének vágyából táplálkozik, amelyben a ciszterci és ferences 
lelkiség Jézus emberségére összpontosító aMektív dimenziója tükröz)dik vissza. 
Ignác ezt már a Compendióval való találkozás el)tt magába szívta a karthazui 
Szász Ludolf Vita Christi cím. m.vén keresztül, amely egyesíti magában nem-
csak a patrisztikus irodalom, hanem a középkori aMektív Jézus-misztika szinte 
minden szerz)jét és áramlatát.²²

R. EY?2E8  RENDALKOTMÁNY6@

A lelki el)rehaladás krisztológiai kapcsolódása a jezsuita Rendalkotmányban is 
jelen van, s)t a Rendalkotmányt bevezet) Általános Vizsgálat egyik sarokpontja 
(RA 101):

„nagy mértékben segíti és biztosítja a lelki életben való haladást (aprovecha 
en la vida espiritual), ha teljesen és nemcsak félig-meddig megutáljuk 

²* Kempis m.vében számtalanszor visszatér a vigasz (consolatio, solatium) és a vigasztalanság 
(desolatio) jelenségére, s a bennük való helyes lelki beállítottságra. Az egyik legjelent)sebb 
fejezet a De carentia omnis solatii (Lib. II, cap. 9). Vö. K2HA TH8, Krisztus követése, 
Ecclesia, Budapest 1991, 112–118.

²² Ignác a ferences Ambrosio Montesino spanyol fordításában olvasta Ludolf m.vét. A Vita 
Christi és a Lelkigyakorlatok kapcsolatáról számos tanulmány született. A szövegi és 
terminológiai összefüggéseket legalaposabban bemutató tanulmány és antológia: R!:2! 
G?IO M=2!: El misterio de la vida de Cristo en los Ejercicios ignacianos y en el Vita Christi 
Cartujano. Antología de textos, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 2002.



– 82 –

Bartók Tibor SJ

mindazt, amit a világ szeret és felkarol, viszont teljes er)nkb)l elfogadjuk és 
megkívánjuk mindazt, amit Krisztus Urunk szeretett és magáénak vallott. 
[…] Azt tudniillik, hogy Urunk iránti szeretetb)l és tiszteletb)l ugyanazt 
az öltözetet viseljék és ugyanazokat a díszjeleket hordozzák, mint L, oly-
annyira, hogy ha az Isteni Fölség bármilyen megbántása és embertársunk 
vétke nélkül megtörténhetnék, szeretnének szidalmakat, hamis tanúbi-
zonyságokat és gyalázásokat elszenvedni, meg ostobának tartatni (anélkül 
azonban, hogy bármi okot szolgáltatnának reá). […] Hiszen L ezeket a mi 
nagyobb lelki el)menetelünk érdekében vette magára (por nuestro mayor 
provecho spiritual), és példát adott nekünk, hogy – amennyire az Isteni 
kegyelem segítségével csak telik t)lünk – akarjuk Lt mindenben utánozni 
és követni, hiszen L az igazi Út, amely az embereket az életre vezeti.”

Ez a krisztológiai exemplarizmus a Lelkigyakorlatokból ismert „alázatosság har-
madik módja” gyakorlatban (Lgy. 167) már megfogalmazást nyer. Az alázat-
ban való el)rehaladás mint a lelki élet min)ségi mutatója már Cassianusnál,², 
majd Szent Benedeknél²- is fontos szerepet játszott. Aranyszájú Szent János és 
Ágoston óta összekapcsolódott a krisztuskövetés fogalmával, majd az Ignácot 
megel)z) évszázadban még határozottabb módon krisztusközpontú vonáso-
kat öltött például Kempis Krisztus követésében vagy a domonkos Savonarola 
alázatról szól értekezésében (Trattato di umiltà).²/ Ignác közvetlen vagy közve-

², A De Institutis coenobiorum, IV, 39-ben a Cassianus által kérdezett Pinufius apát az alázat tíz 
ismertet)jegyét sorolja fel. Vö. J!@@2 C@G: A keleti szerzetesek szabályai, Magyar 
Bencés Kongregáció, Pannonhalma – Tihany, 1999, 74.

²- A Regula 7. fejezete az alázatosság tizenkét fokáról beszél. Cf. Szent Benedek Regulája, 
Bencés Kiadó, Pannonhalma, 1995, 44–52. Szent Bernát ugyancsak tizenkét alázatossági 
fokról beszél szembeállítva azokat a g)g tizenkét fokával. Vö. C?7GN- S2@= B2?@8=: 
Az alázat és a gőg fokairól. A megtérésről, L’Harmattan, Budapest 2008. 

²/ Az 1492-ben megjelent Trattato az alázat öt fokát különbözteti meg. Az els) a Tízparancs 
megtartásában és az elöljáró utasításainak való engedelmességben nyilvánul meg, a má-
so dik az evangéliumi tanácsok követésében, a harmadik az alacsonyabb társadalmi 
rangú emberek iránti alázatban és szolgálatukban. A negyedik fok lemondást jelent a 
saját szentségben való öntetszelgésr)l vagy a másoktól kapott elismerésr)l, míg az ötödik 
osztozást Jézussal minden ártatlanul elszenvedett üldözésben, rágalomban és megvetésben. 
Az ignáci harmadik fok ennek felel meg. Vö. B?@ E. D2;: “To Be More like Christ”. 
(e Background and Implication of “(ree Kinds of Humility”, Studies in the Spirituality 
of Jesuits 27 (1995/1) 19.



– 83 –

Monasztikus és koldulórendi elemek a jezsuita „előrehaladás” fogalomban

tett módon ebb)l a hagyományból merít²0 úgy a Lelkigyakorlatokban, mint a 
Rendalkotmányban, amikor a lelki el)rehaladást összekapcsolja a krisztológiai 
exemplarizmusra épül) alázatban való növekedéssel.

Az el)rehaladás fogalma áthatja az egész jezsuita Rendalkotmányt. Maga a 
dokumentum is azért születik, írja Ignác, „hogy annak segítségével az isten-
szolgálat megkezdett útján, Institutumunk szelleméhez igazodva, jobban ha-
ladhassunk (mejor proceder)” (RA 134). Noha a Rendalkotmány távlati célja a 
Társaság egészének mint apostoli testnek jó állapotban és Isten dics)ségére való 
meg)rzése és kormányzása, els) helyen mégis az egyes tagokkal való tör)dés 
áll, melynek szerves része „haladásuk el)mozdítása (aprovecharlos)” (RA 135). 
Mindez el)ször is képzést jelent: lelki dolgokban, tanulmányokban, szerzetesi 
életmódban.

3.1. Noviciátusi előrehaladás: lélekben és erényekben

A Rendalkotmány noviciátusi, majd tanulmányi id)re vonatkozó részeiben szá-
mos el)rehaladással kapcsolatos kifejezést találunk. A noviciátus a lelki dolgok-
ban és erényekben való el)rehaladás kairosza. A Rendalkotmány idevágó harma-
dik része els) fejezetének címe: „A lélekre és az erényekben való el)rehaladásra 
(adelantamiento en las virtudes) vonatkozó meg)rzés.” A novíciusokat segíteni 
kell, hogy „Isten [szolgálatának] útján a lelkiéletben és az erényekben úgy ha-
ladjanak, hogy közben egészségüket és testi erejüket is megóvják” (RA 243). 
Az el)rehaladás akadályait el kell távolítani (RA 244, 245, 254), míg az el)re-
haladást segít) környezetet minden er)vel el) kell mozdítani (RA 247, 249). 
A noviciátusban minden a lelki dolgokban és erényekben való el)rehaladás szol-
gálatában áll: társalgás, egymás buzdítása, magának az engedelmességnek és az 
önlegy)zésnek a gyakorlása is (RA 280, 281, 284, 289).

Ignác szükségesnek tartotta, hogy akkoriban újnak számító apostoli elemeket 
(zarándoklat, kórházprobáció, gyerekek hitoktatása stb.) iktasson a rendújoncok 

²0 Ignác valószín.leg nem ismerte Savonarola m.vét, de párizsi tanulmányai alatt domonkosok 
révén találkozhatott a Savonarola-féle hagyománnyal. Az 1498-ban elítélt és kivégzett 
domonkos szerzetes számos m.ve Franciaországban nagy népszer.ségnek örvendett el)bb 
a katolikusok, kés)bb a hugenották részér)l. Vö. S=2J@! D’A:!: La ricezione di 
Savonarola in Italia e in Francia: politica, religione e profezia, in Philip Benedict – al. (éd.): 
La réforme en France et en Italie: contacts, comparisons et contrastes, École Française de Rome, 
Rome, 2007, 205–222.



– 84 –

Bartók Tibor SJ

képzésébe. Emellett azonban korábbi – monasztikus és koldulórendi – hagyo-
mányból is merített, éppúgy mint a Rendalkotmány többi részének írásához.²1 
A noviciátusra vonatkozó el)írásokban számos, f)leg domonkosrendi hagyo-
mányra visszamen) elemet találunk.²4 Polanco, Ignác titkára a Prédikátorok 
Rendje megújított konstitúciói mellett felhasználta a 13. századi magister gene-
ralis Humbertus de Romanis egyik m.vét, a Liber de Instructione O&cialiumot, 
amely többek között szabályozta a novíciusmester feladatait és a novíciusképzés 
számos elemét.²C

A jezsuita Rendalkotmány els) szövegváltozatának (Textus α)  noviciátusi kép-
zésr)l szóló része közvetlenül tükrözi Humbertus gondolatait. A végs) szöveg-
változat már kevésbé, de a domonkos hatás így is egyértelm.en felismerhet) 
számos noviciátusi el)írásban. Az el)rehaladást akadályozó személyek rossz ha-
tásának orvoslása (RA 245), a rokonokkal-barátokkal való személyes és levélbeli 
kapcsolattartás ellen)rzése (RA 246), a novíciusok egymás közötti és más, a há-
zon belül lakó rendtagokkal való beszélgetésének szabályozása (RA 247, 249), 
az érzékek )rzése és az el)írt szilencium tiszteletben tartása (RA 250) és több 
más noviciátusi szabály Humbertus könyvére vezethet) vissza.

A konkrét el)írásokon túl azonban fontosabb rákérdeznünk arra, hogy mi-
lyen spirituális teológiai meggy)z)désben gyökerezik Ignác ismételt felhívása, 
mellyel a lelki életben és az erényekben való el)rehaladást sürgeti. Valószín.leg 
nem tévedünk, ha az ignáci el)rehaladás fogalmát egy )si szerzetesi alapelvre ve-
zetjük vissza, amely az el)rehaladásban látja az egész lelki élet dinamizmusának 
garanciáját. Cassianus konferenciabeszédeiben (eodorus apát így beszél róla:

„az ember lelke nem maradhat meg állandóan ugyanabban az állapotban: 
hiszen e halandó testben még a szentek sem tudtak eljutni az erények 

²1 A Pápai Gergely Egyetem (Pontificia Università Gregoriana) Történeti Intézete (Archivio 
Storico) )rzi az ún. Collectanea Polanci cím. dokumentumot, amelyben Ignác titkára 
különböz) rendek reguláiból, rendalkotmányaiból és egyéb szerzetesi írásokból készült 
válogatásait összegy.jtötte, segítve ezzel a jezsuita Rendalkotmány írását. A dokumentum 
tartalmának leírása online elérhet): https://manus.iccu.sbn.it//opac_SchedaScheda.
php?ID=188623. [2020. 04. 06.]

²4 A! HV: Dominican presence in the Constitutions of the Society of Jesus, P.U.G., Rome, 
1973, 69–102.

²C Polanco valószín.leg egy 1507-es velencei vagy egy 1515-ös lyoni kiadást használhatott, 
melyekben a Liber de Instructione O&cialium egy kötetben került nyomdába a domonkos 
rend számos alapvet) dokumentumával, mint például Szent Ágoston Regulájával és a 
Constitutiones Fratrum Praedicatorummal. Vö. A! HV: Dominican presence, op. cit., 
70–77.



– 85 –

Monasztikus és koldulórendi elemek a jezsuita „előrehaladás” fogalomban

olyan magaslatára, hogy ott változatlanul kitarthattak volna. Szükségkép-
pen növekedniük kellett tehát bennük vagy fogyatkozniuk. […] Azért 
ernyedetlen iparkodással és buzgósággal, állandóan törekednünk kell az 
erények megszerzésére, és folytonosan gyakorolnunk kell )ket, különben 
ha megsz.nnénk el)bbre haladni bennük, tüstént visszaesnénk. […] Ha 
ugyanis nem hatol el)bbre, ez azt jelenti, hogy visszaesett […].”,D

Ugyanez a meggy)z)dés fejez)dik ki kés)bb Szent Bernát rövid megfogalma-
zásában: „Aki nem akar el)bbre haladni, már hátrál. (Nolle proficere, deficere 
est).”,* Bernát és Cassianus meggy)z)dése egyaránt visszavezethet) a már Nüsz-
szai Szent Gergely által megfogalmazott tökéletességfogalomra, amelyet a kap-
padókiai teológus híres m.vében, a Mózes élete el)szavában a következ)képp 
fogalmazott meg:

„A tökéletesség felette áll mindazoknak a dolgoknak, amelyeket az érzéke-
lés bizonyos határok között fog fel, mint amilyen a hosszúság, a folytonos-
ság és szakaszosság. Minden hosszúsággal mért dolgot saját határok zárják 
közre. […] Az apostoltól viszont az erénynek azt az egyetlen meghatározá-
sát tanuljuk, hogy nincs határa (vö. Fil 3,13). Ez a nagyszer. és fennkölt 
gondolkodású apostol valóban mindig az erénnyel táplálta szellemét, és 
soha nem sz.nt meg arra törekedni, ami még el)tte állt. A versenyfutás 
közben nem állt fenn a megállás veszélye. Miért? Mert semmilyen jónak 
nincs határa önmagában, hanem csak az ellentétével való találkozása kor-
látozza, mint az életet a halál, a fényt a sötétség. És egyáltalán minden jó 
és ami a jó tartozéka, csak ott ér véget, ahol ellentéte kezd)dik. Ahogyan 
tehát az élet vége a halál kezdete, úgy az erény versenypályáján a megállás 
a rossz futamának a megindulása. […] A tökéletesség elérése tehát tel-
jességgel lehetetlen, mert – mint mondottuk – a tökéletességnek határai 
nincsenek, az erény egyetlen meghatározása a határtalanság.”,²

Nüsszai Gergely m.ve minden bizonnyal nem jelentett közvetlen forrást  Ignác 
és a Rendalkotmány írásában segédkez) titkára számára. Talán Cassianus és Ber-

,D J!@@2 C@G: Conl. VI, 14, in u): Az egyiptomi szerzetesek tanítása, 1. köt., Magyar 
Bencés Kongregáció, Pannonhalma – Tihany, 1998, 180–181.

,* S. B2?@?EG: Epist. CCLIV, in PL 182, 461. Cf. u): Epist. CCCLXXXV, in PL 182, 588.
,² NV S2@= G2?:2;: Az erényről, avagy Mózes életéről (Bevezetés), in Vanyó László 

(szerk.): Ókeresztény írók. 6. A kappadókiai atyák, Szent István Társulat, Budapest 1983, 
646–647.



– 86 –

Bartók Tibor SJ

nát sem, bár e két utóbbi monasztikus szerz) egyik-másik írását Ignác közvet-
lenül is ismerte, Polanco pedig Ignácnál is behatóbban foglalkozott velük. Az 
el)rehaladás monasztikus lelkiségi öröksége benne gyökerezett a kor szerzetes-
teológiai felfogásában, s így akár közvetlen, akár közvetett úton szerepet játszott 
a jezsuita Rendalkotmány születésében.

Fontos megjegyezni, hogy a lelki dolgokban és erényekben való el)rehaladás 
nem pelagiánus voluntarizmusra alapozott folyamat, hanem eleve számol az 
isteni kegyelem megel)z) és támogató jelenlétével. Az ignáci el)rehaladás fogal-
ma ebb)l a szempontból rendkívül közel áll a kegyelem és szabad akarat kapcso-
latának Cassianus-féle felfogásához, amelyet csak utólag – és teljesen tévesen – 
értelmeztek semipelagiánus módon.,, Cassianus XIII. konferencia beszédében 
Chaerémon apát világosan kifejti, hogy minden jóra való vágy – beleértve az 
erényeket – Isten ajándéka. Ugyanígy az erények tettekre váltása és a bennük 
való kitartás – mondhatnánk el)rehaladás – is a kegyelem m.ve. Ugyanakkor a 
szabad akarat szerepe egy pillanatra sem csorbul, amint ezt az apát folyamatosan 
hangsúlyozza. Végs) következtetése nem más, mint a két princípium párhuza-
mos állítása és kapcsolatuknak a misztérium szférájába való utalása:

„Hinnünk kell ugyanis, hogy a mindenek Ura m.vel mindent minden-
ben; L ösztönöz, oltalmaz és er)sít bennünket: bár nem veszi el akaratunk 
szabadságát, melyet egyszer L maga adott nekünk. Ha pedig a körmön-
font emberi okoskodás és ész olyasmit gondolna ki, ami ezzel az igaz-
sággal ellenkezni látszik, azt inkább kerülnünk kell […]. Tisztán emberi 
értelemmel és ésszel ugyanis – véleményem szerint – nem lehet felfogni, 
miképpen m.vel bennünk mindent az Isten, és hogyan tulajdonítható 
mégis minden szabad akaratunknak.”,-

Ebben az idézetben megtalálható nemcsak a sivatagi hagyomány, hanem az 
egész keleti teológia kegyelem és szabadság helyes viszonyát és egyensúlyát fenn-
tartó felfogása. Ignác ennek a felfogásnak az örököse, amikor az erényben való 
el)rehaladásról beszél. A 16. század végén kirobbanó De auxiliis-vita viszont a 
szabad akarat egyre er)teljesebb hangsúlyozására késztette a jezsuita teológu-

,, Vö. AG:G=@2 M. C. CE;: Tradition and !eology in St John Cassian, Oxford, 2007, 
72–118.

,- C@G: Conl. XIII, 18, in u): Az egyiptomi szerzetesek tanítása, 2. köt., Magyar Bencés 
Kongregáció, Pannonhalma – Tihany, 1999, 79.



– 87 –

Monasztikus és koldulórendi elemek a jezsuita „előrehaladás” fogalomban

sokat.,/ Talán ennek is köszönhet), hogy a jezsuita erényfelfogás egyre inkább 
elvesztette kegyelem és ajándék jellegét, s hosszú id)re széls)séges voluntarista 
jelleget öltött a rendi képzés keretében.

3.2. Előrehaladás a tanulmányok ideje alatt

Az ignáci haladásfogalom nem merül ki a noviciátusra vonatkozó Rendalkot-
mány-paragrafusokban, hanem végigkíséri az egész jezsuita képzést. A novici-
átus után áthelyez)dik a hangsúly a tanulmányokban való el)rehaladásra (RA 
308, 360, 383 stb.). Ignác felfogásában a tanulmányok is istenszolgálatot jelen-
tenek (RA 386, 415, 424), tehát ugyanaz a progresszió-elv vonatkozik rá, mint 
a lelki dolgokra és az erényekre. Bár a tanulmányok idején a közvetlenül imára 
fordított id) csökken (RA 343), Ignác ügyel arra, hogy a szellemi el)rehaladás 
ne váljon a lelki élet kárára. A Rendalkotmány gyakran együtt említi a tanul-
mányi és erénybeli el)menetelt. El)írja például, hogy a kollégium rektorának 
„[szívügye] legyen, hogy mindenki haladjon az erényekben és a tudományok-
ban” (RA 424).

A szellemi és lelki-morális el)rehaladás egységének meg)rzése hozzátartozik 
a rendalapító holisztikus szemléletéhez. Ignác tisztában volt vele, hogy a filo-
zófiai és teológiai tudományokban való el)menetel könnyen öncélúvá válhat 
elszakadva spirituális és apostoli rendeltetését)l. Ez a kihívás korántsem Ignác 
korának újdonsága. A monasztikus és skolasztikus teológusok 12. századi vi-
tája a teológia m.velésének módjáról és rendeltetésér)l, valamint a teológus 
morális-spirituális integritásáról,0 már magában hordozta azt a problémát, 
amellyel Ignácnak még er)teljesebben szembe kellett néznie. Azzal tudniillik, 
hogy a filozófiai-teológiai tudományok m.velése szakmai kérdéssé vagy karrier-
lehet)séggé vált, amely egyre nehezebben volt összeegyeztethet) spirituális és 
pasztorális célokkal, ha nem is az elmélet szempontjából, de a gyakorlati életben 
mindenképp.

A Jézus Társaság a kollégiumi iXúsági nevel)munka révén különösen is elkö-
telezte magát a reneszánsz korban újra fölível) humanisztikus-retorikai tudo-
mányok m.velése mellett. Mindez számos fiatal jezsuitának adott lehet)séget 

,/ PAA2 L9I?7@: Liberté et grâce au XVIIe siècle et la part prise par la Compagnie de 
Jésus dans ce débat, Henri Laux – Dominique Salin (éd.): Dieu au XVIIe siècle. Crises et 
renouvellements du discours, Éditions Facultés Jésuites de Paris, Paris, 2002, 191–212.

,0 Vö. PG V2?E2;2@: La séparation entre théologie et spiritualité. Origine, conséquence et 
dépassement de ce divorce, Nouvelle Revue !éologique 127 (2005) 62–75.



– 88 –

Bartók Tibor SJ

irodalmi-szónoki talentumai kibontakoztatására, amely azonban nem mindig 
járt együtt az alázatosság harmadik módjára való vágyakozással. Naivitás len-
ne azt gondolni, hogy a Rendalkotmányban megfogalmazott holisztikus – lel-
ki, morális és intellektuális – el)rehaladás ideálja könnyen és zökken)k nélkül 
épült be a Társaság tagjainak identitásába. Az Ignác halála utáni évtizedekben 
a rendb)l történ) kilépések vagy elküldések mögött gyakran két ok állt. Sokan 
azért mentek el, mert úgy érezték, az elöljárók nem tartják )ket lelkileg elég-
gé el)rehaladottnak ahhoz, hogy végre tanulmányokat folytathassanak. Mások 
viszont azért távoztak, mert túlságosan is kevésnek tartották a rend által kínált 
lelki képzést.,1

A tudományok és lelki dolgok összeegyeztetésének problémájával már a 
monasztikus szerzetesi hagyomány is szembesült. Szent Bernát nem utasítja el a 
scientia litterarum, vagyis a bölcseleti-irodalmi m.vek tanulmányozását, de óvja 
szerzeteseit attól, hogy olvasásukat hiúság, dics)ségvágy és mer) kíváncsiság 
motiválja. Az Énekek énekér)l szóló egyik beszédében azt fejtegeti, hogy mi-
lyen rendben, miféle buzgósággal és milyen célzattal kell ezeket a m.veket ol-
vasni (quo ordine, quo studio, quo fine). Bernát szerint a világi m.vekb)l csak az 
hasznos, amely jobban munkálja az üdvösséget, er)sebben serkent a szeretetre, 
valamint a saját és a felebarát épülésére.,4 Ignácot ugyanez a bernáti szemlélet 
vezérelte, amikor el)írta az ókori pogány szerz)k m.veinek szelektív-csonkított 
használatát, az esetleg eretnekség-gyanúba fogható keresztény szerz)k esetén 
pedig azt is megtiltotta, hogy az egyébként minden gyanú fölött álló m.veiket 
a jezsuita képzésben használják (vö. RA 359, 465).,C A teológia tanulmányozá-
sában Ignác a skolasztikus szerz)ket – f)leg Szent Tamást és Petrus Lombardust 
– helyezte el)térbe (vö. RA 464, 466), akikben párizsi tanulmányai óta biztosí-
tékot látott a protestantizmus veszélyeivel szemben.-D

,1 N:2 G?JJ@:‘Virtue versus letters’: !e Society of Jesus 1550-1580 and the export of an 
idea, EUI Working Paper n° 95, European University Institute, Florence – Badia Fiesolana, 
1984, 32.

,4 „Quo ordine, ut id prius, quod maturius ad salutem: quo studio, ut id ardentius, quod 
vehementius ad amorem: quo fine, ut non ad inanem gloriam, aut curiositatem, aut aliquid 
simile, sed tantum ad aedificationem tuam vel proximi.” S. B2?@?EG: Sermo XXXVI, 3 
in Cant., in PL 183, 968.

,C Az el)írás kés)bbi hatásáról lásd P2??2-A@=!@2 F6?2: Dépouilles d’Egypte. 
L’expurgation des auteurs latins dans les collèges jésuites, in Luce Giard (éd.): Les Jésuites 
à la Renaissance. Système éducatif et production du savoir, Presses Universitaires de France, 
Paris, 1995, 55–76.

-D Vö. PG O62?!2?: Die ersten Jesuiten und die Reformation. Einige Elemente der 
spanischen Ursprünge der Gesellschaft Jesu als Vorbereitung auf die Begegnung mit dem 



– 89 –

Monasztikus és koldulórendi elemek a jezsuita „előrehaladás” fogalomban

A fiatal jezsuiták önlegy)zést nem ismer) humanisztikus tudáséhsége, amely 
id)nként egyenesen a teológia iránti érdektelenséggel párosult, egyre nagyobb 
kihívások elé állította a rendi vezetést. A jezsuita teológus Francisco Suarez 1626-
ban megjelent De religione Societatis Iesu cím. traktátusában külön fejezetet 
szentel a problémának, és szó szerint megismétli a bernáti kritériumokat és ta-
nácsokat.-* A monasztikus tudásszerzés és tudománym.velés hagyományának 
és ideáljának továbbélése az ignáci el)rehaladás fogalmában – minden értéke 
és kiválósága mellett – valójában egy olyan tudományszemléletet tükrözött, 
amely az újkor küszöbére súlyos válságba került. A humanisztikus tudományok 
ugyanis éppúgy emancipálták magukat spirituális és teológiai alapelvek és célok 
befolyása alól, mint a szület) modern természettudományok.

Nem meglep) tehát, hogy a tudományok világában – már a tanulórendtagok 
szintjén is – egyre nehezebbé vált spirituális beállítottsággal jelen lenni, s úgy a 
tanulásban, mint a megszerzett tudás használatában Istent jelenlétét keresni és 
megtalálni. A kifejezetten tudományos pályára állított rendtagok esetében gyak-
ran bens) megosztottság és feszültség forrása lett a szerzetesi hivatás és a tudo-
mányos életforma összeegyeztetésének keresése.-² A jezsuita Rendalkotmányban 
kidolgozott holisztikus el)rehaladás-séma itt tehát korlátaiba ütközött. A tudás 
és a szellemi el)rehaladás ugyanis új etikát és kapcsolatrendszert teremtett ma-
gának, amelyben egyre kevesebb szerep jutott a szerzetesi-lelki el)rehaladás mo-
torjának számító alázatban való növekedésnek.-,Itt mindössze utalni tudunk 
azokra a renden belüli törekvésekre, amelyek ma is keresik a tudás megszerzé-
sének és használatának – legyen szó akár teológiai, akár másféle diszciplínáról – 
spirituális gyakorlatként és tapasztalatként való megélését. Az integrációra való 
törekvés e modelljeiben gyakran pszichológiai elemek beépítésével próbálják 
áthidalni a tudomány és a lelki élet között mutatkozó szakadékot.-- Kérdés, 

Protestantismus, Zeitschrift für katolische !eologie 140 (2018) 172–175.
-* F?@IIG SG?2: De religione Societatis Jesu, Lib. V, Cap. III, in u): Opera omnia, 

XVIbis, Vivès, Paris 1860, 811köv.
-² E témára vonatkozó kiváló tanulmány jelent meg M!?E2I F2@:!E: Fama: les savants 

jésuites et la quête de la renommée, XVIIe Siècle 59 (2007) 755–774.
-, „l’érudition prend la figure d’une éthique scientifique, ancrée seulement dans le port de la 

vie religieuse par des dévotions étrangères à ce travail. Être «bon religieux» et être savant: 
ces deux choses se combinent mais s’articulent mal; elles se situent en des réseaux sociaux 
de plus en plus distincts.” MI2 E2 C2?=2G: Le 17e siècle français, in u) et al. (éd.): Les 
jésuites. Spiritualité et activités. Jalons d’une histoire, Beauchesne – Centrum Ignatianum, 
Paris – Rome, 1974, 94.

-- Egy közelmúltbeli érdekes tanulmány Csíkszentmihályi Mihály flow-tapasztalatra épül) 
pszichológiai meglátásaival kíván segítséget nyújtani fiatal jezsuitáknak a tanulmányok 



– 90 –

Bartók Tibor SJ

hogy ezek az egyébként hasznos meglátások mennyire képesek orvosolni azt 
a nyolcszáz éves fejl)dési folyamatot, amely a tudományos és spirituális élet 
válástörténetét meghatározza, s amely antropológiai szinten az intellectus (νοῦς) 
és a spiritus (πνεῦµα) közötti modernkori feszültséget is jelent)s mértékben ma-
gyarázza.

3.3. Előrehaladás Krisztus Urunk útján

Az el)rehaladás követelménye természetesen nem sz.nik meg a képzési id) be-
fejeztével. Szent Ignác az utolsó fogadalmakhoz bocsátott rendtagról feltételezi, 
s)t biztosra veszi, hogy „lelki ember, aki annyira el)re haladt (personas spirituales 
y aprovechadas) Krisztus Urunk útján, hogy már futni is képes azon, amennyire 
testi egészsége, továbbá szeretetb)l és engedelmességb)l vállalt küls) foglalkozá-
sai engedik” (RA 582). A ‘Krisztus útja’ kifejezés magába foglalja az evangéliumi 
tanácsok szerinti életet, mely a 12. század közepét)l egyre kifejezettebb formát 
ölt a szegénységi, tisztasági és engedelmességi fogadalmak révén.-/ A jezsuita 
rendi identitás szempontjából természetesen dönt) jelent)ség.nek bizonyult 
a professzusok negyedik fogadalma, amellyel a pápa által adott küldetésekre 
való engedelmes készségüket ígérték meg.-0 A rendi elöljárók iránti szerzetesi 
engedelmességi fogadalom azonban jóval konkrétabb módon határozta meg a 
mindennapi életet.

A jezsuita engedelmesség végs) célját Ignác és els) társai a Társaság egységé-
nek és közös apostoli célkit.zésének szolgálatában látták,-1 az ide vezet) kép-
zésbe azonban számos monasztikus elem és gyakorlat is beépült, amint erre 
Humbertus de Romanis fentebb említett könyve nyomán már utaltunk.

A Társaság testébe véglegesen bekebelezett rendtag esetén is Ignác els)-
sorban az engedelmességben való el)rehaladást tartja mérvadónak, az el)-
rehaladásban mutatkozó elakadások megoldása azonban korántsem olyan 
közvetlen vagy drasztikus, mint a noviciátus idején. Ha valaki nem bizonyul 

spirituális tapasztalatként való megélésére. Vö. NI! AG=@: Mind and Heart: 
Toward an Ignatian Spirituality of Study, Studies in Jesuit Spirituality 46 (2014/4) 1–40.

-/ Vö. J!2A F. C!@P2: Impelling Spirit. Revisiting a Founding Experience: 1539 Ignatius 
of Loyola and His Companions, Loyola Press, Chicago, 1997, 304 köv.

-0 A pápától kapott küldetésekre vonatkozó különleges engedelmességi fogadalmat már 
a III. Pál-féle alapítólevél (Regimini militantis ecclesiae, n. 3) is említi. A Rendalkotmány 
részletesen foglalkozik a pápai küldetésekkel (vö. RA 603–617).

-1 Vö. Deliberatio Primorum Patrum, n. 9, in Monumenta Constitutionum Praevia, Roma, 
1934, 7.



– 91 –

Monasztikus és koldulórendi elemek a jezsuita „előrehaladás” fogalomban

tökéletesen engedelmesnek, melléje olyan társat kell adni, aki jobban kit.nik 
benne. „A legtöbb esetben ugyanis, az engedelmességben el)rehaladottabb társ 
 (compañero más aprovechado) az Isten támogatásával segíteni fogja az engedel-
mességben kevésbé el)rehaladottat” – tartja Ignác (RA 659). Ez nemcsak a 
bels) rendi életre, hanem a küldetésekre is vonatkozik. Ignác el)írja, hogy ha 
„egy küldetésben járó rendtag nem viselkedik helyesen az engedelmesség terén, 
akkor vagy vissza kell hívni, vagy az engedelmességben el)rehaladott társat kell 
melléje rendelni” (RA 660).-4

Ignác ugyanakkor az engedelmességi aktus három szintjét – végrehajtásbeli, 
akarati, értelmi – követeli meg az utolsó fogadalmas rendtagtól a Rendalkot-
mány 547. pontjában. A harmadik szintet gyakran „vak engedelmességként” 
is emlegetik, mely az egyéni ítélet és meggy)z)dés feladására való hajlandó-
ságot, adott esetben valódi és kemény áldozatot jelent. Ugyanebben a rend-
alkotmánypontban Ignác három példán keresztül kívánja megvilágítani az en-
gedelmességre való készséget. A három példa a jezsuita „vak engedelmesség” 
klasszikus vonásainak számít, holott mindhárom korábbi szerzetesi hagyomá-
nyokra vezethet) vissza.

Az els) példa a sivatagi atyák hagyományban gyökerezik. Ignác azt kíván-
ja, hogy az elöljáró szavára, akin keresztül „mintha maga Krisztus Urunk be-
szélne […], a lehet) legkészségesebbek legyünk, mindent abbahagyva, még a 
megkezdett bet. leírását is”.-C Az engedelmes készség e metaforikus képe az 
Apophtegmata Patrum egyik történetére vezethet) vissza. Márk abba meghallva 
mesterének Sziluanosznak hangját és hívását, a már megkezdett O bet. írását is 
abbahagyta, s az írónádat letéve azonnal szolgálatára sietett./D

A második hasonlat is ókori eredetre megy vissza, valószín.leg Ankürai  Nilosz 
egyik m.vére,/* mely a tökéletes tanítvány mestere iránti engedelmességének 

-4 A „mellérendelt társ” (kollaterális) fogalma, illetve alakja Ignác számára nemcsak az 
engedetlenked)k megjavítására szolgált. Ignác elképzelése szerint az elöljáró is kaphatott 
mellérendelt társat, aki nem tartozott neki engedelmességgel, viszont törekedni kellett 
arra, hogy jó példájával és tanácsaival „mozdítsa el) az alattvalók kölcsönös egységét és a 
közvetlen elöljárójukkal való egységüket. Úgy járjon köztük, mint a béke angyala […]” (RA 
661). A hatalmi funkció gyakorlásának ilyen típusú korlátozása azonban a gyakorlatban 
alig m.ködött. Kollaterálisok kinevezésére Ignác idejében is ritkán került sor, kés)bb pedig 
teljesen elt.nt a rendi gyakorlatból. Vö. AG:G=2 C!2H@: Collatéral et Surintendant, 
Archivum Historicum Societatis Iesu 5 (1936) 293–295.

-C A hasonlatot már a tanulórendtagokra is alkalmazza a Rendalkotmány. Vö. RA 435.
/D Vö. B8@ I=78@ (szerk.): A szent öregek könyve, Jel, Budapest, 2010, 217–218.
/* Vö. S@I=G NG [A@I;?@G]: Tractatus de monastica exercitatione, cap. XLI, in PG 79, 

769–772.



– 92 –

Bartók Tibor SJ

szemléltetésére az élettelen test képét használja. A jezsuita Rendalkotmány így 
fogalmaz: „Mindenki gy)zze meg magát arról, hogy akik az engedelmesség alatt 
élnek, magukat elöljáróik által az isteni Gondviselés vezetésére és kormányzásá-
ra kell hagyniuk, olymódon, mintha holttest volnának: a holttest hagyja, hogy 
akárhová vigyék, és akármilyen módon bánjanak vele.”

A metafora Ignáchoz és titkárához minden bizonnyal ferences közvetítéssel 
jutott el. Silvia Mostaccio egy tanulmánya összegy.jti és bemutatja az összes fe-
rences forrást, amely a jezsuita engedelmesség e klasszikussá vált latin formulá-
jára – perinde ac cadaver essent – hatást gyakorolhatott./² Számunkra elegend), 
ha a Bonaventura-féle Szent Ferenc-életrajz ide vonatkozó részét idézzük:

„Mid)n pedig egyszer azt kérdezték t)le [Ferenct)l], hogy kit kell igazán 
engedelmesnek tartani, a holttesthez való hasonlóságot hozta fel példának. 
»Vedd a hullát, és tedd, ahová tetszik! – mondta. Látni fogod, hogy nem 
tiltakozik, ha elmozdítod, nem zúgolódik helyzete miatt, és nem méltat-
lankodik, ha elejted.«”/,

A Rendalkotmány 547. pontjának harmadik metaforikus képe szerint az utolsó 
fogadalmas rendtagok „[hasonlítsanak] az aggastyán botjához is, amely min-
denütt és mindenben szolgálatára áll annak, aki a kezében tartja.” E hason-
lat valószín.leg a Szent Bazilnak tulajdonított Constitutiones Asceticae egyik 
metaforájának átalakított változata. A pszeudo-baziliánus m. az asztalos vagy 
a k)m.ves kezébe belesimuló szerszámok készségéhez hasonlítja az aszkéta 
(szerzetes) elöljáró iránti engedelmességét, amely révén saját lelki háza építésén 
fáradozhat./- Az engedelmesség jezsuita Rendalkotmányban megjelen) óko-
ri-középkori szimbólumvilága az ignáci levelezésben további b)séges monaszti-
kus elemmel és hivatkozással egészül ki.//

/² S7 M!=II!: ‘Perinde ac si cadaver essent.’ (e Jesuits from a Comparative 
Perspective: (e Tension between Obedience and Representar in the Legal Documents of 
Religious Orders, in u): Early Modern Jesuits between Obedience and Conscience during 
the Generalate of Claudio Acquaviva (1581-1615), Ashgate, Farnham – Burlington, 2014, 
55–85. 

/, S2@= B!@72@=G?: Szent Ferenc élete. Legenda maior, VI, n. 5, Szent István Társulat, 
Budapest, 2015, 93.

/- Vö. S@I=G BG [C2?2@]: Constitutiones Asceticae, cap. XXII, n. 5, in PG 31, 
1409.

// Csak érdekességként említjük meg azt a sokat idézett engedelmességr)l szóló levelet, amelyet 
a rendalapító 1553. március 26-án intézett a portugáliai rendtagokhoz. A levél paradox 



– 93 –

Monasztikus és koldulórendi elemek a jezsuita „előrehaladás” fogalomban

A monasztikus és koldulórendi hagyományokra visszamen) engedelmesség-
retorikát természetesen hiperbolikus jellege alapján kell megítélni és értelmezni. 
A szószerinti értelmezés és alkalmazás súlyos következményekkel járó félreérté-
sekre és visszaélésekre ad okot, melyekt)l nem mentes a szerzetesi hagyomány. 
Az idézett képek és hasonlatok jezsuita viszonylatban akkor nyernek értelmet, 
ha az engedelmességben való el)rehaladás az elöljáró és az alattvalók Isten és 
egymás iránti szeretetébe, valamint a Társaság apostoli küldetésének tudatába 
ágyazódik. Ezt a Rendalkotmány kifejezetten hangsúlyozza (vö. RA 671).

Ezen kívül az egyéni lelkiismereti szabadság biztosításaként Ignác ügyel az 
ún. reprezentáció gyakorlatára, melynek keretében az egyes rendtagoknak jogá-
ban áll – személyes ima és megfontolás után – szabadon és tisztelettel feltárni 
az elöljáró el)tt a döntéseivel kapcsolatos lelkiismereti meglátásaikat./0 A repre-
zentáció jezsuita gyakorlata szintén nem monasztikus el)zmény nélküli. A ben-
cés regula már lehet)séget ad arra, hogy ha egy testvér úgy ítéli, hogy nehéz 
vagy lehetetlen megbízást kapott, akkor „képtelenségének okát elöljárója el)tt 
türelmesen és ill) módon tárja fel”./1 Szent Ignác ezt a hagyományt fejleszti 
tovább egy részletesen kidolgozott instrukció keretében./4

A jezsuita rendtörténet kutatói azonban arról tanúskodnak, hogy a reprezen-
táció lehet)ségét is magába foglaló ignáci engedelmességideál gyakorlatba ülte-
tése korántsem volt egyértelm../C A tartományi és általános rendgy.léseknek 
gyakran kellett az elöljárói despotizmus és az alattvalói engedetlenség problémá-
jával foglalkozni. A probléma mögött nem pusztán személyi ellentétek és ösz-
szeférhetetlenségek álltak. A lelkiismereti reprezentáció szabadsága és gyakorlata 

vonása, hogy miközben a Jézus Társasága más rendeket felülmúló engedelmességideálját 
hangsúlyozza, nem kevesebb, mint tizenháromszor idézi ókori és középkori – f)leg 
monasztikus – szerz)k (Nagy Szent Leó, Cassianus, Nagy Szent Gergely, De vitis Patrum, 
Szent Bernát) engedelmességr)l szóló gondolatait. Vö. L!;! S2@= I:@8I: Levelek, 
JTMR – EFO, Budapest, 2004, 185–200.

/0 A Rendalkotmány számos pontja utal erre a lehet)ségre: RA 131, 292–293, 543, 610, 627, 
661, 817.

/1 Szent Benedek Regulája, 68. fej., i. m., 132.
/4 Vö. Irányelvek az elöljáróval való kapcsolatról (1555. május 29.), in L!;! S2@= I:@8I: 

Levelek, i. m., 227–229.
/C Vö. S7 M!=II!: “Gubernatio spiritualis”. Claudio Acquaviva e le congregazioni 

provinciali italiane tra gestione del consenso e ridefinizione dell’ “Institutum”, Franco  
Motta (ed.): Anatomia di un corpo religioso. L’identità dei gesuiti in età moderna, EDB, 
Bologna, 2002, 401–406. u): Gerarchie dell’obbedienza e contrasti istituzionali nella 
Compagnia di Gesù all’epoca di Sisto V, Rivista di Storia del Cristianesimo 1 (2004/1) 
102–127.



– 94 –

Bartók Tibor SJ

sokszor elsikkadt a Társaság korábbi rendekhez képest jóval monarchikusabb 
szerkezet. kormányzásában és m.ködési gyakorlatában.

Nem meglep) tehát, hogy az Ignác által átvett monasztikus és koldulóren-
di engedelmességmetaforák – holttest, bot stb. – jezsuita vonatkozásban egyre 
inkább az engedelmességben való valódi lelki el)rehaladásnak inkább karikatú-
ráivá, s)t gyakran egyenesen akadályaivá, semmint segít)ivé váltak. Mindezen 
túl a renden belüli 16–17. századi alattvalói-elöljárói konfliktusok gyakran azt 
az újkori társadalmakban mutatkozó és egyre er)teljesebb feszültséget tükröz-
ték vissza, mely két párhuzamosan növekv) jelenség – az egyéni lelkiismereti 
szabadság vágya és az abszolút monarchiák er)söd) kontrolligénye – között 
támadt. E probléma azonban már nemcsak a jezsuitáknál, hanem más rendeken 
belül is éppúgy megmutatkozott0D az újkor hajnalán rávilágítva a társadalmi 
változások szerzeteséletre gyakorolt hatására.

*

Tanulmányunk végén térjünk vissza röviden Hugo Rahner karizmaszemléleté-
re, amely a Társaság létét és arculatát Szent Ignác Manresában kapott misztikus 
kegyelmére vezeti vissza. E felfogás szerint az alapítás után beépített-asszimilált 
szerzetesi elemek pusztán az aszketikus hagyományba való beágyazást és utóla-
gos igazolást (nachträgliche „Rechtfertigung“) jelentettek az új karizma számá-
ra. Ennél valószín.leg többr)l van szó. Az ignáci el)rehaladásfogalomnak és a 
hozzá kapcsolódó metaforák együttesének a korábbi szerzetesi hagyományokkal 
való kapcsolata véleményünk szerint megvilágította, hogy egy-egy fogalom vagy 
karizmaelem nemcsak mintegy utólagosan igazolódik a hagyomány fényében, 
hanem már létrejöttében is er)teljesen függ t)le. Ugyanakkor az is igaz, hogy 
egy új karizma használatában és a megváltozott történelmi körülmények kö-
zött a korábbi fogalmak és hagyományelemek új értelmezési lehet)ségei nyílnak 
meg, de egyben korlátaik és negatív oldalaik is megmutatkoznak.

0D Vö. S7 M!=II!: Codificare l’obbedienza. Le fonti normative di gesuiti, oratoriani 
e cappuccini a fine Cinquecento, Dimensioni e problemi della ricerca storica 17 (2005/1) 
49–60. u): A Conscious Ambiguity: (e Jesuits Viewed in Comparative Perspective in 
the Light of Some Recent Italian Literature, Journal of Early Modern History 12 (2008) 
409–441.



– 95 –

RECENZIÓK Sapientiana 13 (2020/1) 95–112.

Krakomperger Zoltán:  
Isten igéjének üdvrendi 
hatékonysága
Jel, Budapest, 2017.

Otto Semmelroth SJ (1912–1979) ige-
teológiai életm.ve a II. Vatikáni Zsinatot 
el)készít) ressourcement-teológia egyik leg-
fontosabb hozzájárulása mai teológiai hori-
zontunk meg találásához. A neoskolasztika 
teológiai mát rixából hiányzó, egyházatyák 
alapvet) logosztani szemléletét közvetít) De 
Verbo  Divino traktátus pótlása a teológiai 
megújulás f)sodrához tartozott. Mindennek 
gyümölcseként XVI. Benedek pápa Verbum 
Domini c. apostoli buzdítása (2010) a zsinat-
ra közel félévszázad távlatából visszatekintve 
már egyházi életünk legkülönböz)bb ele-
meinek a sub specie Verbi Divini integrálásra 
vállalkozhatott, aláhúzva ezzel az igeteológia 
mai aktualitását.

Krakomperger Zoltán könyvvé átszer-
kesztett doktori disszertációja (2000) arra 
vállalkozik, hogy a magyar szakirodalomban 
az „Isten igéjének valóságát és üdvhatékony-
ságát körülvev) csendet megtörje” (11.). 
A szerz) külön e célra szerkesztett függelék-
ben mutat rá Semmelroth igeteológiájának 
patrisztikus és skolasztikus forrásaira (pél-
dául Jusztinosz, Origenész, Ágoston, Ber-
nát, Bonaventura, Tamás hozzájárulására), 
miközben Krakomperger figyelmét a német 
szerz) „üdvhatékony igér)l” szóló f)m.vé-
nek (Wirkendes Wort, 1962) az igehirdetés 
alapvet) teológiáját fejteget) második fele 
köti le. Ehhez szolgál bevezet)ként a né-
met könyv „isteni Ige üdvrendi valóságá-
ról” szóló els) felének a rövid összefoglalása, 
amelynek elemzése a hivatkozások szerint 
Krakomperger korábbi publikálatlan licen-
ciadolgozatának tárgya volt. Semmelroth 
alapvet) belátása, hogy fel kell ismernünk az 
Ige-misztérium hármas eseményhorizontját, 
amely trinitárius, inkarnatórikus és kérüg-

matikus jelentésekben láttatja a „Logosz 
szimfóniájának” (vö. VD 7) egyetlen értel-
mét.

Krakomperger a vizsgált életm.vet alap-
vet)en a II. Vatikáni Zsinat logosztani koor-
dinátarendszerében helyezi el, hangsúlyozva 
magának az igeteológiai horizont újrafelfe-
dezésének a jelent)ségét (DV 1, LG 12, SC 
51, GS 57), az ebb)l kibontakozó teológiai 
látásmód dialogikus karakterét (DV 2, LG 
12, SC 48, GS 92), valamint az Ige-esemény 
kvázi-szakramentalitását (DV 21, LG 1, SC 
56, GS 45). E recenzió keretei között csak e 
három szempont szerint összegezzük a ma-
gyar szerz) Semmelroth gondolati gazdagsá-
gát közvetít) monográfiáját.

A keresztény teológia logosztani horizont-
ját Semmelroth szerint az alapozza meg, 
hogy az Atya „)sprédikációként” küldte el 
egyszülött Fiát hozzánk (181.). Krakomper-
ger hozzáf.zi, hogy ez egyúttal a Szentlélek 
által animált egyházi igehirdetésnek is az 
)seseménye. Az Ige-misztérium trinitárius 
megközelítéséb)l fakad, hogy a II. Vatiká-
ni Zsinat egyháza saját tevékenységét már 
alapvet)en Isten Igéjének hallgatásában és 
hirdetésében határozta meg (vö. DV 1). 
A logosztani horizonton m.velt teológia 
szükségképpen krisztocentrikus teológia is, 
hiszen teljességgel a megtestesült Ige megje-
lenítésére irányul.

Krakomperger rámutat arra, hogy 
Semmel roth a 20. század „dialogikus per-
szonalizmusának” fogalmi eszköztárát fel-
használva mutatja be az )si logosztani vízió 
alapvet)en párbeszédes karakterét (242.). 
Ugyanakkor a Szentírás nyomán már az 
egyházatyák teológiája is kifejezésre juttatta, 
hogy „Isten embernek adott kinyilatkoz-
tatása dialogikus alapszerkezetű, amelyben 
az egyház igehirdetése részesedik. […] Az 
igehirdetésre adott válasz nem az ige hirde-
t)jének szól, hanem az igehirdetésben hoz-
zánk leereszked) Istennek. Isten önközlése 



– 96 –

Recenziók

válaszadásra hívja az egyház tagjait” (225.). 
A zsinat kés)bb ennek jegyében teológiailag 
aláhúzta a hívek aktív liturgikus részvételé-
nek a fontosságát (vö. SC 48). Az Ige-misz-
térium dialogikus karaktere kifejezésre jut-
tatja az Istent bens)ségesen népéhez f.z) 
szövetséget.Semmelroth az Atya „Lsigéjé-
nek” a szentségi karakterét is kiemeli hangsú-
lyozva annak minden igehirdetést megalapo-
zó üdvhatékonyságát (228.). Krakomperger 
hozzáf.zi, hogy itt joggal beszélhetünk „a 
Logosz inkarnatórikus önátadásáról” (239.). 
Az Ige-misztérium szakramentális megköze-
lítése ilyen módon érthet)vé teszi a szó és a 
szentség azon dialektikáját, amely a legter-
mészetesebb módon épült be a zsinati taní-
tásba: „A szentmise két része, az Ige liturgiája 
és az Eucharisztia liturgiája oly szorosan kap-
csolódik egymáshoz, hogy egy istentiszteleti 
cselekményt alkot” (SC 56). Az egyház mint 
Krisztus testének közössége egyszersmind a 
Logosz közössége is.

Krakomperger m.vének utolsó fejezeté-
ben a Semmelroth-i ressourcement-teológia 
felismeréseit abból a szempontból is meg-
vizsgálja, hogy azok miképpen mentek ke-
resztül a II. Vatikáni Zsinat által képviselt 
tanítóhivatali recepciós folyamaton. Míg az 
imént vizsgált három szempont természetes 
módon beépült a zsinati tanításba, a német 
teológus örökségének vannak olyan mozza-
natai is, amelyekr)l ez nem mondható el, 
vagy amelyek viszonylagos elhanyagolása a 
tágasabb zsinati igeteológia tükrében hiá-
nyosságnak tekinthet). Az els)re példa le-
het az a konkrét leszálló-felszálló dinamikát 
hangsúlyozó modell, amelyet Semmelroth 
az ige és a szentség dialektikus kapcsolatának 
megragadására dolgozott ki. A másodikra 
példa lehet a b.nnek az igeteológia alapvet) 
dialogikus mozzanatai ban játszott szerepe, 
amely téma tárgyalására a német szerz) csak 
rövid utalásokban tér ki.

A magyar monográfia törekszik ugyan 
arra, hogy Semmelroth gondolatait a zsinati 
nemzedék más fontos teológusainak a meg-
közelítéseivel párhuzamba állítsa vagy üt-
köztesse (lásd Leo ScheMczyk, Karl Rahner, 
Hans Urs von Balthasar, Johannes Betz), 
de a kon textus vázlatolásából a II. Vatikáni 
Zsinat igeteológiája felé vezet) olyan fontos 
szerz) mégis kimaradt, mint Louis Bouyer 
(lásd Le Fils éternel: !éologie de la parole: de 
Dieu et christologie). Az ezredfordulón író-
dott, de frissen kiadott tanulmány további 
hiányosságaként róható fel, hogy említést 
sem tesz XVI. Benedek pápa Verbum Domi-
ni c. megnyilatkozásáról, amely a zsinatot 
követ)en a legfontosabb és teljes egészében 
az igeteológiának szentelt tanítóhivatali do-
kumentum. Joseph Ratzinger ráadásul az 
els)k között volt, akik Semmelroth Wirken-
des Wort c. m.vének a zsinat el)tti megje-
lenésekor pozitív, méltató recenziót írtak a 
könyvr)l. Ez a szimpátia még a 2010-es pá-
pai megnyilatkozás utalásaiban is világosan 
tükröz)dik.

Semmelroth nyomán a magyar monográfia 
tézismondatai közé tartozik, hogy „az egyház 
az Ige eseményéb)l él, és az Ige-esemény új-
ból végbemegy ott, ahol él az egyház” (90.). 
Krakomperger Zoltán ezzel összhangban 
mutatja be a hirdetett ige „üdvhatékonysá-
gának” különböz) szempontjait, kváziszak-
ramentális jellegét, egyházépít) szerepét. E 
központi témák analitikus tárgyalása újra 
meg újra visszatér az ige és a szentség közötti 
dialektika hangsúlyozásához, hogy a zsinati 
megújulás során újrafelfedezett logosztan 
nehogy a szentségtannal szembeállítva jelen-
jen meg az olvasóban: komplementaritásuk 
a hiteles katolikus gondolkodás meghatáro-
zó jegyei közé tartozik.

Bagyinszki Ágoston OFM



– 97 –

Recenziók

Anselm Grün – Toma[ Halik – 
Winfried NonhoM: Távol az Isten. 
Hit és hitetlenség párbeszéde 
Pannonhalmi Bencés F)apátság – Bencés 
Kiadó, Pannonhalma, 2018. ford. MártonMy 
Marcell

Vannak könyvek, amelyeket gyanakvással 
vesz kézbe az olvasó. Adott két „sztárszerz)”, 
Anselm Grün és Toma[ Halik, akik saját ne-
vük alatt, egymástól függetlenül is garanciát 
jelentenek a sikerre a katolikus könyvpiacon. 
Csapatuk mozgatója Winfried NonhoM, aki 
szakmai-kiadói múltja, tapasztalata és gya-
korlata alapján nagyon is tudja, miként le-
het tet) alá hozni egy bestsellert. A címben 
pedig felbukkan két olyan szó, amely biz-
tosítékül szolgálhat az olvasói piac kiemelt 
érdekl)désére: „hitetlenség” és „párbeszéd”. 
Mit várjunk hát? Jól bejáratott sziporkákat, 
amelyek biztosan behozzák majd a megje-
lentetésre szánt kiadásokat? Toplistás eladási 
adatokat? Mit lehet még újként, másként el-
mondani egy olyan témáról, amelyr)l annyit 
írtak az elmúlt évtizedekben, hogy immár 
önálló könyvtári szekcióvá is válhatna tudo-
mányos központjainkban?

A Prológus és az els) fejezet („Amikor Is-
ten hallgat”) olvasása feler)sítette a félelme-
imet. Az idézett szerz)k s maguk a citátu-
mok is bevettek, ismertek. A fordulatok és a 
meglátások mind-mind szerepelnek a fund-
amentális teológia tankönyveinek egyik-má-
sik fejezetében. Merre haladunk? A kezde-
tekt)l fogva éreztem: a jelen kritika tárgyát 
képez) kötet megítélésében perdönt) sze-
repet fog játszani (legalábbis számomra) az, 
hogy a bejáratott (akár így is fogalmazhatok: 
közhelyes) pozitív ateizmusolvasatok után 
el)kerül-e néhány sarkalatos téma, amely 
túllendít a megszokottság és jól ismertség 
korlátain, vagy végig megmaradok az „ezt 
már olvastam máshol” érzésénél? Az ismer-
kedés folyamatának ezen a pontján beszél-

tem egy barátommal, aki hallva kételyeimet, 
csak ennyit mondott: „Azért vigyázz, nehogy 
el)ítéletes legyél!”

A baráti figyelmeztetés s az oldalak során 
való el)rehaladás azonban el)bb megnyug-
tatott, majd egyre inkább bevont és elgon-
dolkodóvá tett. El)kerültek a valóban (és 
nem pusztán megszokásból) rázósnak ítélt 
felvetések s a kényes szempontok is. Persze 
végig nem tudtunk megszabadulni az olyan 
elcsépelt megfontolásoktól, mint a „virá-
gok”, a „pillangók”, a m.vészeti alkotások 
(festmények, zenem.vek) látása, befogadása 
általi megérint)dés általánosan emberi ta-
pasztalata – ám ennek kapcsán id)vel meg-
enyhültem. Ahogy Ferenc pápa is írja a ho-
mília kapcsán, nem baj, ha egy anya tanácsai 
„unalmasak”, hogyha szeretet érz)dik bel)-
lük: id)vel meghozzák majd a gyümölcsü-
ket (vö. EG 140). Ezen a ponton az olvasás 
önkri tikus foglalatoskodássá alakult át. Le-
het, hogy én magam is a bebetonozott igaz-
ságok és meglátások bástyái mögül szemlél)-
döm? Vagy esetleg személyes fásultságom, 
„beállt” hitfelfogásom tart megkötözve?

A szelíden, tisztelettel, hol jobban, hol 
kevésbé egymásba szervesül) részekb)l ap-
ránként elkezdett kiviláglani a támogató fel-
ismerés: igen, a nagy különbség nem hit és 
hitetlenség között áll fenn, hanem bizonyos 
emberi karakterek, viszonyulások, magatar-
tásformák közt feszül. Zártság és nyitottság, 
felszín és mélység, g)g a megtaláltság nagy-
zoló tudata és az )szinte keresés, az érzé-
ketlen-rideg magabiztosság és a nem sz.n) 
rácsodálkozás különíti el az embereket. Ez a 
belátás egyszersmind megválaszolta azt a ta-
lán sokszor ki sem mondott megérzést, mi-
szerint a hitetleneket nem egyszer közelebb 
érzem magamhoz, mint a „masszív” hív)ket. 
Halik ennek kapcsán még a vallásszociológia 
és a pszichológiai eredményeit is segítségül 
hívta, felmutatva, hogy a hív) mivolt miért 
nem jár szükségszer.en együtt feltétlen te-



– 98 –

Recenziók

kintélytisztelettel, s hogy a világ részér)l a 
hív)kr)l kialakított sztereotípiák valójában 
csak a vallásos emberek egy jól körülhatárol-
ható csoportjára állnak (akik viszont éppen 
emiatt inkább hasonlítanak a fanatikus ate-
izmus harcosaira, mintsem hús-vér, esend), 
kételked) hitsorsosaikra). A „keresés” és a 
„megotthonosodottság” e kett)se teljesen 
felborítja a bevett felfogást a „két táborról”, 
a vélt vagy valós „frontvonalakról”.

Ezzel pedig elérkezünk ahhoz a tematiká-
hoz, amely az egyik „elvárt pontom” volt, s 
amely mindkét szerz)nél egyaránt felbuk-
kan: egyfel)l a valláson belüli egzisztenciális 
ateizmusról, másfel)l pedig az egyházon, a 
keresztény közösségen belüli otthontalanság 
tapasztalatáról, a kiábrándultságról, az egy-
ház általi megsebz)désr)l van szó. A „belül-
r)l” refl ektáló, kifelé is igen gazdag látótérrel 
rendelkez) Grün s a szó minden értelmében 
a határokon él)-mozgó Halik kett)se jót tett 
annak, hogy ezt a kérdéskört megfelel)en, 
egyáltalán nem közhelyesen lehessen fel-
dolgozni. Számos ponton köt)dik itt Halik 
tapasztalata a magyarországi katolicizmus 
és egyházi közélet fájdalmas és eltagadott, 
ki nem beszélt kínjaihoz. A kommunizmus 
alatt a földalatti egyházban megtért, papsá-
gig eljutott, a hivatalos, államilag kontrollált 
hierarchia rendszere mellett a klandesztin 
katolikus közösségben teológiát tanító, soka-
kat a hitre, illetve hivatásra elvezetett mester 
keser., rendszerváltozáshoz köt)d) tapasz-
talatai igen közel állnak hozzánk. Kemény 
és nagyon )szinte fel- és beismerésekr)l van 
szó, olyan megtapasztalásokról, amelyek 
t)lünk sem idegenek: Miért van az, hogy a 
kommunizmus alatti katolicizmusban sokan 
inkább otthon tudták érezni magukat, mint 
abban, ami utána jött? Hogyan válthatta 
fel az egykori, igen nagy áldozatokra is kész 
szolidaritást és összetartozástudatot a kiszo-
rítósdi, a megbélyegzés, a perifériára szorítás 
démona? Miként lehetséges, hogy a nagy 

történelmi események nyomán nem el)re, 
hanem hátrafelé indultunk meg? Érdeke-
sek azok a reflexiók, amelyek megmutatják, 
hogy bár eltér) közegben, de mégis hason-
lóképpen történt meg mindez a nyugati 
közösségekben is. Az érzékeny, a radikálisan 
Istenre utalt egyház helyébe lépett az intéz-
mény, a hatalom, a távlattalanság börtönébe 
zárt konzervatív klerikalizmus, amely immár 
csak a hív)k egy csoportjának tud valamit 
kínálni (de hogy ennek a „vallásos valami-
nek” mennyi az értéke és értelme, az már 
igencsak kérdéses).

A hitetlenséggel való szembesülés, s)t: 
megnyíló találkozás és párbeszéd ilyen ér-
telemben az aranym.ves kohójához hason-
latos. A salaktalanítás tüzében elégnek a 
perverz és beteg istenképek, és nyilvánvaló-
vá válik, hogy nem egyszer egy olyan egy-
ház er)lteti rá magát az emberekre, amely 
ténylegesen halott. Nincs jöv)je. Eközben 
mind népesebbé válik az „árnyékegyház”, 
amely azokat gy.jti össze, akiket a hivatalos 
rendszer .zött, elnyomott, kiábrándultságba 
taszított, fájdalmakkal és sebekkel borított. 
Olyan emberek élnek ebben a „láthatatlan 
egyházban”, akiknél a kérdezés tapasztalata 
sajátosan összekapcsolódott a távollév) Isten 
misztikájával. Halik többször visszatér ennek 
kapcsán a türelem gondolatához, s ahhoz a 
kétségkívül megindító és elmélkedésre indí-
tó meglátáshoz, miszerint a hit, a remény és 
a szeretet nem egyéb, mint „az Isten rejtett-
ségét elvisel) türelem három megnyilvánu-
lása”. Ez a hit pedig állandó, bens), testvéri 
közösségben létezik a valóban kutató-kérde-
z), önmagát a valóság által megérinteni ha-
gyó hitetlenség birodalmával. De ugyanígy 
fennáll a kapocs a hív)k két csoportja kö-
zött is. Valahogy úgy, mint az élettörténe-
tében hol „szikla”, hol „sátán” Péter, vagy a 
tékozló fiú példázatának két fivére esetében. 
A holdkóros fiú apjának evangéliumi fohá-
sza – „Hiszek, segíts a hitetlenségemen!” – az 



– 99 –

Recenziók

emberi létezés legnagyobb mélységéig elha-
toló kiáltás, amelynek csodálatosan egybe-
kapcsoló ereje van.

MártonMy Marcellt, a fordítót külön meg 
kell említenünk: kiváló munkát végzett, 
rendkívüli otthonosságról tanúskodik mun-
kája úgy a német, mint a magyar nyelv (és 
gondolkodás) terén. A szavak ízlelgetése (s ez 
nem a fordítás, hanem maga a nyelv adott-
sága) azonban újabb gondolatokat indít el. 
Csak egy példa: a magyar „titok” tényleg 
azt fejezi ki, mint az eredeti „Geheimnis” 
szó? Anyanyelvünkben mintha valami eltit-
kolásról lenne szó, amit (projektszer.en) le 
lehet, s)t kell leplezni. Holott éppen nem 
erre indítanak a szerz)k, hanem annak fel-
ismerésére: van a misztériumnak egy lényege 
szerint elérhetetlen-felderíthetetlen szintje. 
Ez pedig mind a hív)k, mind a hitetlenek 
spiritualitásának egyik legfontosabb alap-
köve. Úgy érzem, nagyon hiányzik nekünk 
az, hogy magyar szerz)k veselkedjenek neki 
ehhez hasonló vállalkozásoknak. Talán nem-
csak azért, hogy valami „újat” írjanak, ha-
nem azért, hogy saját valóságunkon belülr)l 
szólaljanak meg bizonyos gondolatok.

Zárásképpen még ki kell emelnem: a 
Bencés Kiadó jelen kötete újból kiváló tör-
deléssel és tipográfiával jelent meg. A kötet 
materiális kivitelezésében is olyan „alkotás”, 
amelyet jólesik kézbe venni.

Török Csaba

Gianni Colzani:  
Teologia della missione
EDB, Bologna, 2019. 

A bolognai Edizioni Dehoniane kiadó 
nem  régiben sorozatot indított, amely zseb-
könyvfor mátumban ad összefoglalót minden 
teo  ló giai diszciplínáról. A missziológia kidol-
gozására Gianni Colzanit kérték fel (*1940), 

aki Milánóban és Firenzében tanított, majd 
pedig a római Urbaniana Egyetem professzo-
raként vált a szakterület elismert tekintélyévé.

Colzani szerint egy átalakulás idejét éljük: 
a nagy földrajzi felfedezések korától (tkp. 
Tridentinum) a II. világháborúig a misszió 
„nyugati” misszió volt, és ez most átalakul 
egy „pluriformis”, sokrét., sokszín. misszi-
óvá. A szerz) egyik meghatározó szempont-
ja ennek az átalakulásnak az egyik fontos 
síkja: az egyház missziós munkája és az azt 
kísér) kulturális folyamat közti összefüggés. 
A „nyugati” missziót azért kell felváltania új 
szemléletnek, mert az magától értet)d)en 
összekapcsolta a keresztény hitet és az eu-
rópai civilizációt, erre nem reflektált kell)-
képpen, és más kultúrákat is a maga kritéri-
umai alapján ítélt meg. Ennek megfelel)en 
az I. fejezet nem a biblikus alapok, hanem 
a „nyugati misszió tridenti gyökereinek” be-
mutatásával kezd)dik.

A II. fejezetben ismerteti Colzani a zsinati 
és zsinat utáni egyházi tanítást, amely lénye-
gében három dokumentumon alapul: az Ad 
Gentes határozat (mindig a zsinati egyháztan 
egészében nézve!), majd pedig az Evange-
lii nuntiandi (EN, 1975) és a Redemptoris 
 missio (RM, 1990). A könyv egyik er)ssége 
az egyházi tanítás alapos ismerete és kifejté-
se. A szerz) kiemeli, hogy II. János Pál pápa 
szerint az RM kiegészíti az EN-t, amely ma 
is alapvet) marad. Az egyházi tanítás az RM 
nyomán jut el ahhoz a szemlélethez, amely 
a missziót Isten Országának szolgálatában 
szemléli, márpedig az Országnak „sokféle 
megnyilvánulása” van (RM 4.), tehát a misz-
szió is eszerint alakul. A kommunió egy, a 
misszió célja egy, de a megvalósítási módok 
változatosak. Teológiai szempontból tehát 
Colzani következetes egyháztani megalapo-
zást végez a zsinat óta érvényesül) tanítás 
alapján: „az egyház valójában – misszió”. Ez 
nem jelenti az egyház pusztán „funkcioná-



– 100 –

Recenziók

lis” szemléletét, hanem az egyházat létbelileg 
megjelöl) kijelentés.

A rendszeresebb igény. tárgyalást a 
III. fe jezetben olvashatjuk. A szerz) tárgyalja 
a misszió krisztológiai, egyházi és eszkato-
logikus „arcát”, a missziós parancs biblikus 
témáját, a kommunikáció kérdéseit, a pár-
beszéd és az igehirdetés szerepét. A misszió 
fogalmának kitágulása miatt a misszioló-
gia mint teológiai szakterület is kitágult, 
ezért ma nehéz köz meg egyezésr)l beszélni 
a tárgyat illet)en. Ha a missziológia célja a 
zsinatig inkább az volt, hogy támogassa a 
missziós munka egyes elemeit és igazolja az 
egyház missziós gyakorlatát, szerz)nk szerint 
ez a diszciplína a zsinat után inkább az egy-
ház katolicitásának megvalósulását tárgyalja 
annak sokrét. formájában. Colzani itt fej-
ti ki a cím értelmét: míg missziológia alatt 
diszciplínák összességét kell érteni, amelyek 
tudományosan tárgyalják a misszió területét, 
) inkább a „misszió teológiája” elnevezést 
használja: „kritikus reflexió azokról a tevé-
kenységekr)l és magatartásokról, amelyeket 
a keresztények a missziós parancs alapján 
végeznek” (81.).

A teológiai tárgyalásban itt is megjelenik 
a hithirdetés és a kultúra összefüggésének 
kérdése. Colzani kritikát gyakorol a hagyo-
mányos gondolkodással szemben: )szerin-
te a plantatio ecclesiae klasszikus gondolata 
azt feltételezi, hogy az emberi történelem 
 mintegy „kívül” zajlik az egyházon, ez a fel-
fogás Krisztus üdvözít) tevékenységét lesz.-
kíti az egyház missziójára, így a nyugati egy-
ház „magát ülteti el másutt” (94.). Abból 
a megfontolásból akar kiindulni, hogy az 
olyan kultúrákban, amelyek nyitottak az élet 
és a történelem vallási értelmezésére, Jézus és 
az Ország missziós hirdetése kell, hogy szá-
moljon a vallási világgal is, amelybe az élet 
vallásos értelmezése illeszkedik (106.).

Ez a szempont adja meg valójában az egész 
IV. fejezet témáját: „Az evangélium útja az 

ember világában – az egyetemes evangélium 
helyi arculata”. Ebben el)ször a kultúra fo-
galmának alakulását vezeti végig a kognitív 
lesz.kítést)l („m.veltség”) az antropológiai 
jelentésig: értékelési kritérium, amely ké-
pes az ember sokféle tapasztalatát szervezni 
és hierarchiába rendezni. A zsinattól fogva 
(vö. GS 53) a teológiában is közkelet. lesz a 
felfogás, hogy minden kultúra egyenl) mél-
tóságú, de annak tudata is érvényesül, hogy 
egyes kultúrák mögött nagyobb hatalom áll. 
Szemünk el)tt zajlott le a tudományos-tech-
nikai „monokultúra” világméret. térnyerése, 
ez a kultúra a világot f)leg matematikai ala-
pon értelmezi és uralható tárgynak tekinti 
– Colzani jelzi ennek el)nyeit és hátrányait 
egyaránt. A misszió lényeges útja a kultúrán 
keresztül halad, így „az emberi kultúra való-
di értékeinek bels) átitatását jelenti azáltal, 
hogy a kereszténység a maga körébe vonja 
azokat, valamint a kereszténység begyöke-
reztetését a különböz) kultúrákba” (RM 
52.). A szerz) bemutatja a keresztény misz-
szió hatását az egyes korok különböz) kul-
túráira, míg végül eljut az „inkulturáció”, 
majd pedig az „interkulturalitás” tárgyalá-
sához. Véleménye szerint ez utóbbi felfogás 
veszi figyelembe kell) módon azt, hogy a 
misszió során a találkozás nem két elvont 
valóság, a „hit” és a „kultúra” között zajlik 
(169.), hanem személyek között, akik így 
vagy úgy fogják fel a történelmet és az életet. 
Az „inkulturáció” fogalmát illet)en Ratzin-
ger bírálatát idézi, aki szerint ez a fogalom 
egy elvont hitet idéz fel, amelynek testet kell 
öltenie egy elvont kultúrában (170.): „Ez a 
beállítás mesterkélt és irreális, mert nem lé-
tezik hit, amely ne lenne kultúrába ágyazva, 
és – a modern technikai civilizáció körén kí-
vül – nem létezik kultúra, amely ne lenne 
vallásos. F)leg az nem látható be, hogy két 
organizmusból, amely önmagában totálisan 
elkülönül a másiktól, hogyan lehet egy csa-
pásra egy eleven teljesség, egy olyan átülte-



– 101 –

Recenziók

tés során, ahol mindkett)t megcsonkítják.” 
 (J!2A R=@:2?: Fede, Religione e Cul-
tura, in Fede Verità Tolleranza. Il cristianesi-
mo e le religioni del mondo, Cantagalli, Siena, 
2003, 66.) Így tehát a hit, amelyet a misszi-
onárius hoz, a nyugati egyházi kultúrát viseli 
magán, a befogadó kultúra pedig a nép po-
litikai, társadalmi és vallási történelmét. Ezt 
a könyv egyik legfontosabb meglátásának 
tarthatjuk.

A kultúra megújított szemlélete szükség-
szer.en vezet el a misszió társadalmi vonat-
kozásainak tárgyalásához az V. fejezetben. Itt 
Colzani lényegében semmi mást nem tesz, 
mint bemutatja a felszabadítási teológiát. 
Egy átfogó, lezáró befejez) szakasz, a misszió 
teológiájának valamiféle szintézise egy kissé 
hiányzik a könyv végér)l.

Colzani gyakran hivatkozik David Bosch 
magyarul is olvasható könyvére (Paradig-
maváltások a misszió teológiájában, Harmat, 
Budapest, 2005) többféle összefüggésben is. 
Colzani még egy ilyen rövid m.ben is szá-
mos teológus nézetét, több teológiai vitát és 
jónéhány kortárs elméletet idéz fel, ami jó 
támpontokat adhat további kutatásokhoz. 

Várnai Jakab OFM

Pápai Biblikus Bizottság:  
Biblia és erkölcs. A keresztény 
cselekvés bibliai gyökerei,  
Római Dokumentumok LII.
Szent István Társulat, Budapest, 2019.
szerk. Martos Levente Balázs, ford.: Csernai 
Balázs, Szatmári Györ gyi, Tringli Zita

A Pápai Biblikus Bizottság Biblia és erkölcs. 
A keresztény cselekvés bibliai gyökerei cím. 
dokumentuma 2008-as keltezés., magyar 
fordítása tavaly, 2019-ben jelent meg a Szent 
István Társulat katolikus egyházi dokumen-
tumsorozatának (Római Dokumentumok) 

52. köteteként. Nem ez az els) a Bizottság 
magyar nyelven megjelent biblikus témájú 
dokumentumai közül: a Római Dokumen-
tumok sorozatban megel)zi a Szentírás és a 
krisztológia cím. (10. kötet, 1998) és A zsi-
dó nép és szent iratai a keresztény Bibliában 
cím. (40. kötet, 2013), valamint a Jeromos 
Bibliatársulatnál megjelent Szentírásmagya-
rázat az Egyházban cím. irat (1997).

A Pápai Biblikus Bizottság, mely az el)-
szóban leírtak szerint elnöke, Joseph Ratzin-
ger kérésére már 2002 óta foglalkozott a Bib-
lia és az erkölcs kapcsolatának kérdésével, e 
dokumentumban a szentírástudományt és az 
erkölcsteológiát kapcsolja össze azzal a céllal, 
hogy azokat a Szentírásból levezethet) erköl-
csi alapelveket állítsa az olvasó elé, amelyek 
minden keresztény számára irányt tudnak 
mutatni bármilyen döntési helyzetben.

A dokumentum két nagy fejezete közül az 
els) az erkölcsr)l való gondolkodást megha-
tározó legfontosabb teológiai és antropoló-
giai szempontokat, valamint e gondolkodás 
következményeit tárja fel. Ez az ismerte-
tés a Szentírás kánoni sorrendjét követi: a 
teremtéstörténet, majd az Izraellel mint 
Isten választott népével kötött szövetség 
eseményeinek elbeszélése, a Jézus Krisztus-
ban megújult szövetség kibontása, a megbo-
csátás ószövetségi és újszövetségi értelmezé-
se, valamint az eszkatologikus cél ösztönz) 
horizontként való bemutatása világítja meg 
az erkölcs valódi természetét. A Bibliában az 
erkölcs nem más, mint Isten ajándékának és 
az arra adott emberi válasznak a párbeszéde. 
Az els)dleges és alapvet) cselekvés Istent)l 
érkezik kegyelmi ajándékai és a meghívás 
által a vele való közösségre, az ezekre adott 
emberi válasz pedig másodlagos cselekvés-
ként az Isten szeretetét megtapasztalt te-
remtmény (vö. teremtés), szövetséges (vö. 
Ószövetség), majd fogadott fiú (vö. Újszö-
vetség) válasza. Az isteni cselekvésb)l fakadó 
normák arra ösztönzik az Istennel és a másik 



– 102 –

Recenziók

emberrel elválaszthatatlan kapcsolatban lev) 
embert, hogy megfelel)en be tudja fogadni 
a kegyelmi ajándékokat, és élni tudjon azok-
kal és azok szerint.

A dokumentum második nagy fejezete 
olyan, a Szentírás erkölcsi tanításából le-
vezethet) irányelveket ismertet, amelyek 
nap jaink problémái közepette segítenek 
meghozni a helyes erkölcsi döntést. Mivel 
számos olyan erkölcsi kérdés van, amelyre 
nem találunk konkrét választ a Bibliában 
(például bioetikai kérdések), hiszen a Szentí-
rás egyes könyvei egy meghatározott korban 
és kultúrkörben keletkeztek, e részben olyan 
egyetemes elveket fogalmaz meg és tár elénk 
a Pápai Biblikus Bizottság, amelyek általá-
nos érvény.ek, és az egyre teljesebb erköl-
csi megkülönböztetésben tudnak segítséget 
nyújtani a keresztényeknek. Teszi mindezt 
úgy, hogy el)ször az adott irányelvet, majd 
ezek szentírási megalapozását mutatja be 
szövegek és példák segítségével, végül az elv 
mára való iránymutatását.

A két alapvet) irányelv, vagyis az ember 
bibliai felfogásával való megegyezés és a Jé-
zus példájának való megfelelés alapja a tíz-
parancsolat és a boldogságok. Ezek vezetnek 
át ahhoz a Szentírásban található hat lénye-
ges ponthoz, amelyek sajátos irányelvekként 
a keresztény ember segítségére lehetnek a 
helyes erkölcsi döntésben: 1) a megegyezés 
elvének lényege a különböz) kultúrák felé 
való nyitottság, azaz egyfajta etikai univerza-
lizmus, kulcsszava a bölcsesség erénye; 2) az 
ellentét elvének alapja az, hogy a Biblia el-
lentmond bizonyos társadalmak normáinak 
és szokásainak, a kulcsszó itt az Istenbe ve-
tett hit; 3) a következ) irányelv a fokozás, 
mely a húsvét titkában kiteljesed) erkölcsi 
gondolkodás fejl)dését jelenti, kulcsszava az 
Isten akaratát és a tökéletesedés útját keres) 
igazságosság; 4) a közösségi dimenzió elvé-
nek alapja az erkölcs és a közösség kapcsola-
ta, a kulcsszó a testvéri szeretet; 5) a célosság 

irányelvének lényege a Krisztus feltámadá-
sán alapuló Istennel való örök élet reménye, 
kulcsszava a remény; 6) az utolsó speciális 
irányelv a megkülönböztetés, ez segít mér-
legelni a normák és a szabályok közötti kü-
lönbségeket, itt a kulcsszó az okosság.

A dokumentum több szempontból is 
értékes m.. Egyrészt arra hív, hogy az er-
kölcsöt Isten szemével lássa az ember, ne 
pusztán a saját szempontjából tekintsen rá. 
Másrészt azt javasolja a keresztényeknek, 
hogy a parancsokban, iránymutatásokban 
ne a tiltást-engedélyt lássák, hanem az ér-
tékek fel)l közelítsék meg azt, hogy kifej-
l)dhessen egy Isten felé indító erkölcs. Vé-
gül nem mellékes az sem, hogy a felsorolt 
irányelvek segítenek a mai erkölcsi kérdések 
megoldásában.

A Pápai Biblikus Bizottság a jöv)re vonat-
kozóan további cselekvést vár a dokumen-
tum olvasóitól. Kívánatos, hogy az ismer-
tetett megfontolások széleskör. párbeszédet 
váltsanak ki az erkölcsr)l, ebben a katoliku-
son kívül más krisztushív)k, id)sebb test-
vérként a zsidók is vegyenek részt. Fontos, 
hogy a katolikus egyház képvisel)i találják 
meg a lehet)séget arra, hogy az egyház er-
kölcsi tanítását annak gazdagságában és po-
zitív mivoltában mutassák be. Nem utolsó 
sorban pedig azt reméli a Bizottság, hogy a 
dokumentum gondos értelmezése és alkal-
mazása hatékony segítségére tud majd lenni 
a pasztorációban dolgozóknak, a hitoktatók-
nak és a szül)knek a fiatalok életre, hitre és 
szabadságra való nevelésében.

Noha a dokumentum tartalmi  értékéb)l 
nem von le semmit sem, azonban minden-
képpen meg kell említeni, hogy magyar 
nyelvre való átültetése nem sikerült teljesen. 
Az els) rész a nehézkes magyar megfogalma-
zás miatt nehezebben olvasható és érthet), 
jónéhány magyartalan mondattal találkoz-
hat az olvasó. A speciális irányelvek nevei 
között idegenül hangzik a „célosság” kifeje-



– 103 –

Recenziók

zés, helyette találóbb lett volna más, a lénye-
get ugyanúgy kifejez) fogalmat választani.

Összességében nagy értéket képvisel a 
dokumentum, örömteli, hogy már magyar 
nyelven is lehet olvasni. Azok számára, akik 
morálteológiával foglalkoznak, valamint  ke-
resztényként vagy akár nem hív)ként is mé-
lyebben szeretnének foglalkozni a keresztény 
erkölccsel vagy magával az erkölccsel, illetve 
az etikával, mindenképpen ajánlott elolvasni 
és alaposan áttanulmányozni az erkölcs bib-
liai alapjainak mélyebb megismeréséhez.

Kék Emerencia

Joseph Ratzinger – XVI. Benedek 
pápa: Isten projektje. Gondolatok 
a teremtésr)l és az Egyházról
Jel, Budapest, 2019. ford. Török Csaba.

A 2017-ben megjelent Ratzinger-könyv 
után (Végidő. Halál és örök élet kérdései – az 
ismertetést lásd Sapientiana 2019/1) a szerz) 
újabb kötetét adta közre a Jel Kiadó, amely-
ben a teológus-pápa 1985 szeptemberében 
az ausztriai Sankt Georgen am Längsee 
tanulmányi házában tartott el)adásainak 
hangfelvétel alapján lejegyzett változatát ol-
vashatjuk. A Sankt Georgen-i beszélgetések 
során 1984–2008 között elismert teológu-
sok, filozófusok osztották meg gondolataikat 
nagyszámú közönség el)tt a hittel kapcsola-
tos kérdésekr)l. A sort Hans Urs von Baltha-
sar nyitotta meg 1984-ben, majd a követ-
kez) évben )t követte Joseph Ratzinger, a 
Hittani Kongregáció akkori prefektusa, aki 
az általa tartott hat karintiai el)adásban te-
remtésteológiai, teológiai, antropológiai és 
egyháztani témákat vett szemügyre a t)le 
megszokott tudományos alapossággal, ám a 
nagyközönség számára is érthet) és élvezetes 
módon.

A magyar kiadás a 2009-ben megjelent 
német kötet alapján készült (J!2A R=@-
:2?: Gottes projekt. Nachdenken über Schöp-
fung und Kirche, Verlag Friedrich  Pustet, 
Regensburg, 2009, szerk. Michael Langer, 
Karl-Heinz Kronawetter), és tartalmazza 
a 2009-es kötethez Egon Kapellari püspök 
által írt el)szót, valamint a szerkeszt)k által 
írt bevezetést. Amint a bevezetésb)l kiderül, 
a sajtó alá rendezés során a szerkeszt)k szán-
dékosan nem változtattak az él)beszéd stílu-
sán, az idézetek forrását nem jelölik, és olvas-
mányjegyzéket sem mellékelnek, s így van ez 
a magyar kiadásban is. Különbség azonban, 
hogy míg az eredeti német kötet borítóján 
(a bevezetés részletes magyarázata szerint) 
a gurki székesegyház püspöki kápolnájának 
13. századi freskórészlete látható, amelyen 
Isten bevezeti Ádámot a paradicsomba, ad-
dig a magyar könyv fed)lapján egy teljesen 
más festmény található (Krisztus a kereszten 
életfamotívummal) forrásmegjelölés nélkül.

Az els) el)adás („Kezdetben teremtette 
Isten…”) az ószövetségi teremtéselbeszélések 
és általában véve a Szentírás modern teoló-
giai értelmezésének kérdésével foglalkozik. 
Az idevonatkozó egzegetikai szakirodalom 
alapos háttérismeretével felvázolja a bibliai 
szövegek kialakulásának történetét, érvelve 
az egész Szentírás – Ó- és Újszövetség – egy-
ségben való látásának szükségessége mellett, 
és a szövegek tágabb összefüggéseinek fon-
tosságát hangsúlyozva. Teremtéshit és termé-
szettudományos gondolkodás, képi nyelv és 
fogalmi igazságtartalom egymáshoz való vi-
szonyának kérdései sok megvilágító részlettel 
bomlanak ki a hallgatóság/olvasóközönség 
el)tt. A látszólagos ellentétek feloldását azon 
ratzingeri alapbelátás adja, amely szerint az 
emberi értelem minden kutatói igyekezete 
Isten teremt)i értelmében találja meg alapját 
és forrását, s ily módon „belenyílik Istennek 
az igazságába és szeretetébe” (41.).



– 104 –

Recenziók

A második el)adás (Teremtés és értelem) 
folytatja az el)z)ben feltett kérdést a Szent-
írás krisztológiai értelmezésének fontossá-
gáról és hit és ész kapcsolatának egységér)l 
a teremtéshit helyes felfogásában. Szó esik 
itt a természettudományok saját igazság-
tartalmáról és ezek Isten igazsága felé való 
nyitottságáról és a teremtéselbeszélések képi 
nyelvér)l, amely szintén a végs) igazságra 
mutat, annak szimbolikus leképezése. Az 
el)adás érzékletesen állítja elénk az elbeszé-
lések kultuszalapozó jelent)ségét, a bibliai 
kultusz pedig nem más, mint Isten imádása 
szeretetben. Ratzin ger hangsúlyozza, hogy a 
teremtés célja a szombat, a szövetség, az imá-
dás, s megértési kulcsként a Szent Benedek-i 
felhívást ajánlja: „Semmit se helyezz Isten 
szolgálatának elébe.” Mind a teremtéshit tár-
sadalmat alakító ereje, mind pedig az ember 
viszonya a teremtett világhoz (a föld uralom 
alá hajtása) Isten imádásából és szolgálatából 
kell, hogy forrásozzék. E könyvfejezet végén 
megfontolandó szempontokat találhatunk 
a teremtésvédelem teológiai megalapozásá-
hoz is.

A harmadik beszéd (Az ember mint Isten 
terve) az embert Isten teremtményeként ve-
szi szemügyre bemutatva az emberi lét alap-
vet) nyitottságát és szabadságát, a teremtett-
ségb)l fakadó alapvet) jellegzetességeket, 
és legf)képpen az istenképmásiság miben-
létét. Ahogyan az Ratzinger más m.veib)l 
is kit.nik, központi jelent)ség. számára az 
ember dialogikus természetének gondolata: 
az ember nem más, mint viszonyban állás 
Istennel és az embertársakkal. Ebb)l érthe-
t) meg istenkép.ségének lényege, az egész 
emberi nem egysége és az ember jöv)re 
való irányítottsága, úton lev)sége. Ebben 
az antropológiai keretben az evolúciós gon-
dolkodás is teológiai értelmet nyerhet, és a 
német teológus meg is ragadja az alkalmat a 
konstruk tív párbeszédre, meglátva a hitet tá-

mogató belátásokat akár magukat ateistának 
valló tudósok gondolataiban is.

A negyedik el)adás (B.n és megváltás) a 
b.nbeesés története alapján járja körül az 
átered) b.n kérdését, annak korunk em-
bere számára is érthet) magyarázatot adva. 
Itt is mindvégig érvényesül a krisztológiai 
hermeneutikai alapelv, amely az ószövetségi 
elbeszélést a krisztusi kinyilatkoztatás tük-
rében értelmezi. Az el)adás sok megvilágító 
részlettel elemzi a történet üzenetét, a kígyó 
és a kert jelentését, a kísértés mibenlétét, a 
gyanú logikáját és mindezek modern kori ve-
tületét, az esztétikai és a technikai gondolko-
dás nagyravágyását, hogy az ember korlátok 
nélkül megtegye mindazt, amire csak képes-
nek gondolja magát, levetk)zve ez által a te-
remtményiség meghatározottságát és alapve-
t) viszonyiságát. Ebben az összefüggésben a 
b.n kapcsolati zavarként határozható meg, s 
az átered) b.n lényege az ember b.ne által 
összezavart kapcsolatok világában való léte-
zés egyetemessége. Ratzinger a megváltást is 
re lacionális modelljének keretei között értel-
mezi, amelyben megvalósul a viszonyok hely-
reállítása, s aki mindezt végbeviszi, nem más, 
mint a tökéletes reláció mind istenségében 
(Fiúként-való-léte Istennel való egyenl)ségé-
ben teljes viszonyban állás) és emberségében 
(fordítva járja be Ádám  útját, maradéktala-
nul, értünk). E gondolatok men tén valóban 
új megvilágításba kerülnek a szentírási szaka-
szok és a hagyományos tanítás.

Az ötödik el)adás (A II. Vatikáni Zsinat 
egyházképe) hasznos adalékokkal szolgál az 
egyház mint Krisztus teste gondolat kiala-
kulásának történetér)l, eredeti forrásáról és 
szándékáról, a bel)le kifejl)d) eucharisz-
tikus (communio) egyháztanról, egység és 
kollegialitás viszonyáról, majd pedig a ki-
egészít) fogalomról, az egyház mint Isten 
népe eszméjének komplementer-korrigáló 
szerepér)l. E fejezet közérthet), de egyben 
részletgazdag és árnyalt áttekintését adja a 



– 105 –

Recenziók

zsinat utáni (és el)tti) egyháztan fejl)désé-
nek, dilemmáinak, alapvet) felismeréseinek 
és mozgatórugóinak, és még azok számára 
is tartogat értékes meglátásokat, akik egyéb-
ként járatosak az egyháztan e témáiban.

Az utolsó beszéd Egység és pluralizmus 
címmel egyház és állam történeti viszonyát, 
az egyház társadalomban betöltött szerepét 
és bels) felépítését, hit és teológia kapcsola-
tát és igazságigényét vizsgálja a pluralizmus 
fogalmának tükrében. Az eszmetörténe-
ti háttér felvázolása által világossá válik a 
pluralizmus eszméjének eredeti célja, keresz-
tény gyökerei és máig is fontos jelent)sége, s 
egyben leleplez)dnek hamis és romboló vál-
tozatai, amelyek megragadnak az egyenl) ér-
ték.nek tekintett sokféleség szintjén. Plura-
lizmus és egység sokrét., kölcsönös viszonya 
nyer megvilágítást a beszéd minden egyes 
témájánál, de legf)képpen a püspöki kollégi-
um és a primátus kapcsolatának taglalásakor, 
amely rámutat a pluralizmus eredeti funk-
ciójára, arra a közösségi elvre és kontrollra, 
ahol nem sz.nik meg a személyes felel)sség 
és az egység, és amelynek érvényesülnie kell 
az egyházi szervezet minden szintjén. E gon-
dolatok adnak alapot Ratzinger teológiai 
pluralizmuselképzelésének is. Gyümölcsöz) 
formájában a pluralizmus a kreativitás ösz-
tönz)je és a hagyomány megmerevedésének 
ellenszere, a meg)rzött hagyomány egységé-
ben a sokféleség és a megújulás záloga.

Úgy vélem, a beszédek az elhangzásuk óta 
eltelt harmincöt év alatt sem veszítettek ak-
tualitásukból, még ha témafelvetésük nem 
is hat ma már feltétlenül az újdonság erejé-
vel, részleteikben, kidolgozásukban, eredeti 
látásmódjukban gazdagítják a mai teológiai 
megértést is. Meg)rzött beszélt nyelvi stí-
lusuk, az illusztráló személyes történetek, 
példák könnyebben megközelíthet)vé teszik 
a gondolatmeneteket minden érdekl)d) ol-
vasó számára, s valóban örülhetünk, hogy a 
Jel Kiadó jóvoltából immár magyar nyelven 

is hozzáférhet) e kötet. Bár az általam hasz-
nált példányon a „második, javított kiadás” 
megjelölés áll, a szövegek tartalmaznak el-
írásokat (például do ut de – des helyett, 57.; 
Az tizenkét férfi, 151.; Emlékeszem, 157.), 
helytelen tördelést és ismétl)d) szavakat 
(például Mindene-kel)tt, 92.; manapság 
manapság, 64.; az eltér) az eltér)t, 103.), 
homályos mondatokat (például „az ember 
nem vonulhat vissza pusztán a m.vészet és a 
megcselekedni képesség birodalmába”, 114.; 
„Csak akkor tárul fel el)ttünk a megváltás, 
a szabadság és az igazság birodalma, ha el-
fogadjuk ennek a kifejezésmódnak a szen-
ved)legességét”, 120.). Egy jöv)beli újabb 
kiadásban hasznos lenne az el)adások sor-
számozása is, ez megkönnyítené a könyvben 
való tájékozódást.

Tóth Beáta

Fejérdy Judit Mónika O. Cist: 
Krisztus test szerinti ismeretét)l 
Krisztus lélek szerinti ismeretéig. 
Clairvaux-i Szent Bernát 
krisztológiai tanítása beszédei 
alapján
Szent István Társulat, Budapest, 2019.

A középkori teológia egyik kiváló képvisel)-
jének, Clairvaux-i Szent Bernátnak szentelt 
egy figyelemre méltó könyvet magyar nyel-
ven Fejérdy Judit Mónika ciszterci n)vér. 
Szent Bernát nálunk kevéssé ismert teológi-
áját és lelkiségét a szerz) igen világos módon 
tárja az olvasó elé. A 12. századi teológus 
szövegeinek olvasása és értelmezése nem 
egyszer. feladat, mivel hiányzik Szent Ber-
nátnál egy igazán kidolgozott és könnyen 
átlátható szintézis. Csakhogy Szent Bernát 
hátrahagyott beszédsorozatai alapján világos-
sá válik az, hogy nemcsak nagy formátumú 
lelkipásztor és prédikátor, hanem igen tehet-



– 106 –

Recenziók

séges teológus is. Teológiájának szisztema-
tikus elemzése izgalmas kihívás, és nagyon 
sok szép felfedezést ígér. Egyfajta szintézis 
kigondolása akár utólag is lehetséges, mi-
vel a mondanivaló kifejtése Szent Bernátnál 
mindig koherens marad; pontosan ez a ko-
herencia az, ami a szerz) munkáját e könyv 
megírásakor nagyban el)segítette.

A skolasztikus teológiát a 12. század-
ban még az útkeresés jellemzi; virágkorát 
csak egy évszázaddal kés)bb éri el Szent 
Tamással és Szent Bonaventúrával. A teo-
lógia m.velése Szent Bernát idejében még 
jobbára szerzetesi iskolákban, kolostorokban 
történik. A monasztikus teológia f)ként 
az egyházatyáktól örökölt eszmék alapján 
próbál továbbmenni; nem törekszik arra, 
hogy a teológia összes kérdésére próbáljon 
válaszolni és egységes rendszert megalkotni. 
Clairvaux-i Szent Bernát gondolatvilága így 
is gazdag. Az utolsó egyházatyaként szok-
ták emlegetni: ez is mutatja, milyen fontos 
helyet foglal el életm.vében a patrisztikus 
örökség. A görög és a latin atyákat is jól 
ismerte; különösen Szent Ágoston hatása 
bizonyult dönt)nek. Az ágostoni gondolko-
dást alapvet)en meghatározza Isten keresése 
az igazságban és a szeretetben; ezeket az alap-
elemeket gondolja tovább a  clairvaux-i apát.

Lényeges helyet foglal el Szent Bernát 
életm.vében a Szentírás ismerete is, ehhez 
f.z)dnek a ciszterci apát beszédsorozatai. 
Nyilvánvaló, hogy Szent Bernát a kommen-
tált szentírási részeket alaposan átelmélkedte 
és átimádkozta. A teológiai kérdéseknek nem 
a mai értelemben vett tudományos elemzé-
sér)l van e beszédekben szó, ám mivel Szent 
Bernát buzdító magyarázata a legtöbbször 
nagyon sokrét., egy kiváló gondolkodót is-
merhetünk meg benne. Mai szemmel talán 
meglep) módon emelkedik ki m.vei közül 
az Énekek Énekéhez írt beszédsorozat. Ez a 
mindmáig sokszor félreértett ószövetségi rész 
Szent Bernát számára hiteles módon tükrö-

zi vissza Isten gyengéd szeretetét irántunk. 
A középkori teológia tehát már tudatában 
van annak, mennyire kapcsolódik Krisztus 
által az Ószövetség az Újszövetséghez. Szent 
Bernátnál a teológia még nem válik el a 
misztikától, hiszen m.veiben középpontban 
van az ember érzelmi világa (affectus), amely 
el akar telni Isten szeretetével. A keresztény 
értelem és a bölcsesség igénye sem hiány-
zik, s)t eszközzé válik ahhoz, hogy az em-
ber közelebb kerüljön Isten szeretetéhez. Az 
értelmi keresés nagyon bens)séges módon 
fonódik össze az isteni titkok örömteli meg-
tapasztalásával.

A krisztológiai kérdések átfogó megköze-
lítését hiába kérnénk számon Szent Berná-
ton: ennek alkalmazása az ) korában nem 
volt bevett szokás. Ez okozza a nehézséget 
m.veinek kutatásakor, ahogy a legtöbb egy-
házatyánál is. A könyv szerz)je áthidalja a 
nehézséget azzal, hogy a kés)bb kialakult 
módszertan nyomán kell) alapossággal 
megvilágítja Szent Bernát teológiájának és 
azon belül krisztológiájának f)bb vonalait, 
amelyek a teológia m.vel)i számára isme-
r)sek: Isten, Szentháromság, teremtés, b.n-
beesés, megtestesülés, Krisztus nyilvános 
élete, megváltása és végül megdics)ülése. 
E fogalmak alapján a szerz) biztos kézzel 
vezeti olvasóját Szent Bernát misztikus teo-
lógiájában. Örömmel olvassuk a könyvben 
Szent Bernát magyar nyelven kevéssé ismert 
szövegeit; így az olvasó valóságosan kontak-
tusba kerül Szent Bernát gondolatvilágával, 
és kedvet kap ahhoz is, hogy esetleg idegen 
nyelven is utánanézzen a clairvaux-i apát 
találó megfogalmazásainak. Az értékes bib-
liográfia tovább segíti az olvasót, és újabb 
lehetséges kutatások felé nyitja meg az utat.

„Krisztus test szerinti ismeretét)l Krisz-
tus lélek szerinti ismeretéig” vezet minket 
a szerz), ahogy ezt már a könyv címe is 
megfogalmazza (vö. 2Kor 5,16). Ez a peda-
gógiai irányultság a könyv egészére jellem-



– 107 –

Recenziók

z): az érzékeinkhez köthet) tapasztalatból 
kiindulva jutunk el Krisztus titkának egyre 
alaposabb megismerésére a Szentlélek ál-
tal. Sokszor felületes korunkban ez az el-
mélyedés Krisztus titkában példaérték. és 
szemlél)désre hívó. Az emberi testnek is jut 
ebben szerep, hiszen a test elengedhetetlen 
kiindulópont marad a szellemi valóságok 
jobb elsajátításához. Az értelmi-szellemi 
útkeresésnél fontosabbnak bizonyul az ér-
zelmi kapcsolat Krisztussal, aki kinyilvání-
totta számunkra Isten szeretetét. Szeretet 
nélkül nem lehet igazán közel kerülni a 
Megváltó titkaihoz. A szeretet lelki gyö-
nyörködésre vezet; ez igazolja a teológia és a 
lelkiség szoros egységét Szent Bernátnál. Az 
ember igazi gyönyör.sége abban áll, hogy 
megcsodálja Krisztusban Isten szépségét, 
jóságát, igazságát. Az esztétikai szempont 
tehát fontos: ehhez szorosan kapcsolódik 
az erkölcsi tanítás és a következetes ragasz-
kodás az egyházhoz. Nem véletlen, hogy a 
12. század els) felét Szent Bernát korának 
is szokták nevezni. Kiválóan átlátja a kor 
teológiai problémáit és igyekszik azokra 
megfelel) válaszokat adni. Szent Bernát az 
egyházatyák korának összegz)jeként és az 
érett középkori rendszerek el)futáraként áll 
el)ttünk: egy megkerülhetetlen, kulcsfon-
tosságú gondolkodó, aki sok más teológusra 
gyakorolt mély hatást azóta is. Szent Bernát 
egész életm.ve a mai teológusokat is arra 
ösztönzi, hogy a teológia m.velése során 
alázattal közeledjenek Istenhez, aki a sze-
retet és az öröm forrása mindenki számára.

Mindent összegezve: Fejérdy Judit Móni-
ka n)vér könyve világos, magas színvonalú, 
kiválóan dokumentált munka. Erénye és hi-
bája ugyanaz: a kés)bbi teológia eredménye-
ib)l kiindulva és nem a 12. századi teológia 
(illetve az azt megel)z) kor) szemszögéb)l 
elemzi Szent Bernát m.vét; emiatt az alkal-
mazott módszer vita tárgya lehet. Mindene-
setre ez az igényes munka nagy szolgálatot 

tesz a magyar teológiának. Haszonnal for-
gathatja a könyvet minden olyan olvasó, aki 
keresi a lelki elmélyülést.

Szabó Sándor Bertalan OP

Versegi Beáta-Mária:  
ÉLET-Forrás. Az eucharisztikus 
élet lelkisége és gyakorlata
Új Ember, Budapest, 2019.

Bár a könyv nem tartalmaz rövid életrajzi 
ismertetést a szerz)r)l, korábbi könyveinek 
olvasói (Lehetőségek a Kiégésen innen … és 
túl, 2017; Kapcsolatteremtő spiritualitás, 
2018), tanítványai és lelkigyakorlatai részt-
vev)i számára jól ismert Versegi Beáta-Mária 
n)vér neve, aki a Nyolc Boldogság Közösség 
tagja és a Sapientia Szerzetesi Hittudományi 
F)iskola Dogmatika Tanszékén a spirituális 
teológia tanára. ÉLET-Forrás cím. új köte-
tében, amely a Budapesten megrendezend) 
Nemzetközi Eucharisztikus Kongresszusra 
való lelki el)készületet is hivatott segíteni, a 
szentmise ünneplését állítja a középpontba 
mint keresztény életünk ki nem apadó forrá-
sát. A könyv mind tartalmilag, mind kivite-
lezését tekintve (és szó szerinti értelemben is) 
sokszín. olvasmány, s e sokszín.ség magának 
a lelki életnek a gazdagságát, a szerz) kifeje-
zésével 3D (háromdimenziós) voltát érzékel-
teti: emberségünk (teológiai antropológia), a 
liturgia (az Eucharisztia) és a gyakorlat (lel-
kiség és cselekvés) dimenzióit. Mindhárom 
dimenzió négy kulcsfogalom körül épül fel, 
és ezek a lelki készségek nélkülözhetetlenek 
ahhoz, hogy (lelki) életünket ne egysíkúan, 
hanem valóban 3D-ben éljük: a jelenlét, a 
valóság érzékelése, az együttm.ködés és a 
hálaadás er)terében. E négy kulcsfogalom 
mentén kibontakozó 3D-s felépítés jellemzi 
az egész kötetet.



– 108 –

Recenziók

A sokszín.ség világos, ám összetett szerke-
zeti felépítéssel párosul, amelynek követését 
a bevezetésben olvasási kulcs és szerkezeti 
ábra is segíti, s)t ráhangolódásképpen ma-
dártávlatból is rátekinthetünk itt a három 
nagy fejezetben tárgyalandó témákra. Mind-
egyik fejezet szerkezete hasonló: az alapvet) 
emberi tapasztalatokból indul ki (Ember-
ség-mozaikok címmel) utána imádságot ta-
lálunk (Lelki útkeresés), majd a szentmise 
egy-egy egységének magyarázata következik, 
s végül az olvasottak gyakorlati alkalmazásá-
hoz kapunk szempontokat (Életre váltható 
gyakorlatok). Az egyes fejezetekhez színek is 
társulnak vizuálisan is megjelenítve és szim-
bolizálva a fejezetek központi üzenetét.

Az els) fejezetet (Párbeszédre hangolva) 
a kék szín, az imádság színe díszíti (a vizek, 
a leveg) színe, amely Isten leheletét, ruahját 
és az ember lélegzetét jelzi, kettejük kapcso-
latát, és egyben Máriának – az Isten-em-
ber párbeszéd kitüntetett szerepl)jének – 
 liturgikus színe is). Az Emberség-mozaikok 
cím. rész antropológiai megalapozása sorra 
veszi a párbeszéd jellemz)it, és reflektál a 
testben megélt lelkiség alapvet) szerepére. 
A Lelki útkeresés imádsága az Istennel való 
találkozás vágyát fogalmazza meg bens)sé-
ges szavakkal, el)készületül a fejezet köz-
ponti részéhez, amely a szentmise bevezet) 
szertartásait és az Ige liturgiáját magyarázza, 
teszi korunk embere számára érthet)vé, ér-
zékletessé, szempontokat adva a szentmisén 
való minél figyelmesebb és teljesebb részvé-
tel megvalósításához. Végül életre váltható 
gyakorlatként az Ige olvasását, az imádság 
különböz) formáit és a hálaadás fontosságát 
állítja elénk a szerz).

A második fejezet (Ajándék lehet-e az 
áldozat?) piros-bíborvörös színe utal mind 
az odaadás-áldozat-szenvedés mozzanataira, 
mind pedig az uralkodói hatalom jeleként 
magára Istenre. Antropológiai megalapozá-
sa körüljárja a szeretet, az ajándékozás és az 

áldozat fogalmát megvilágítva ezek lényegét 
emberlétünkben, s az ezt követ) imádság 
az áldozatos szeretetb)l fakadó odaadás ke-
gyelmét kéri. A fejezet szívében és egyben a 
könyv középpontjában találhatjuk a szent-
mise második f) részének, az Eucharisztia 
liturgiájának magyarázatát, amely megvilá-
gítja a kapcsolatot ajándék és áldozat, meg-
testesülés, kereszthalál és feltámadás, múlt-
béli esemény és jelenvalóvá tév) emlékezés, 
emberi gesztusok és isteni kezdeményez) 
szeretet között. Az Eucharisztia liturgiájának 
életté váltásához ad segítséget a szentségimá-
dás lélektani magatartásáról (mint imádás 
és engesztelés) és a szenvedés felajánlásának 
értelmér)l és lélektani mozzanatairól szóló 
rész. Ez utóbbi nyolc mozzanatban szem-
léletes ábrákkal is segítve szembesít minket 
a szenvedés tapasztalatában lejátszódó fo-
lyamatokkal, és tárja fel a hagyományban 
gyökerez) gyakorlat értelmét, szenvedésünk 
valakiért vagy valamiért való felajánlásának 
lehet)ségét.

A harmadik, utolsó fejezet (Úton a közös-
ségvállalás felé) zöld színével szimbolizálja 
mind teremtett világunkat (a természetet, a 
növekv) életet, a világ megújulását, a vilá-
gért való teremtményi felel)sséget, az emberi 
szabadságot), mind pedig az ikonográfiában 
hagyományos módon a harmadik isteni 
személyt, a Szentlelket, s egyúttal (meleg 
és hideg szín elegyeként) megjeleníti az 
égi és a földi valóságok keveredését, továb-
bá az évközi id) liturgikus színeként Jézus 
földi életének mindennapjaira is utal. A ki-
induló antropológiai fogalmak, a béke, az 
egység és a közösségvállalás tapasztalatának 
elemzése után a közösségvállalás és a mások 
szolgálatának karizmáját kér) imádság kö-
vetkezik, majd a szentmise utolsó részének, 
a szentáldozás szertartásának (a Miatyánk 
elmondásától kezdve a békeköszöntésen és 
a kenyértörésen át magáig a szentáldozásig) 
és az elbocsátás szavainak a jelent)ségét is-



– 109 –

Recenziók

merhetjük meg. E fejezet végén találhatjuk 
– nem véletlenül – a legtöbb életre váltha-
tó gyakorlatot: annak megvilágítását, hogy 
mit jelent az a szentírási gondolat, hogy a 
testünk a Szentlélek temploma; a szentsé-
gimádásban zajló kommunió eseményének 
érzékletes leírását: az eucharisztikus lelkiség 
házasságban való megélésének lehet)ségeit; 
az irgalom magatartásának lényegi voná-
sait. Az irgalmasság témájához kapcsolód-
va olvashatunk három megrendít), igaz 
történetet is, amelyek az Eucharisztia és az 
irgalmasság testi-lelki cselekedeteinek kap-
csolatát érzékeltetik. E gyakorlati rész végén 
elgondolkodtató szempontokat kapunk még 
a teremtett világ )rzésének és védelmének 
feladatához és a szépség kultúrájának alakí-
tásához.

A könyv utolsó része további cselekvésre 
buzdítja az olvasót szembesítve kit-kit a szá-
mára legszívesebben felvállalt pozícióval egy 
szemléletes rajz segítségével: vajon melyik 
kiindulópont a legvonzóbb számunkra, a je-
lenlét, az érzékelés, az együttm.ködés vagy 
a hálaadás? Innen merre indulnánk tovább? 
Az imádság és a liturgia vagy a cselekvés és 
a szolgálat irányába? Lezárásképpen pedig 
Imakalauzt találunk, amely imaszövegek 
mellett útmutatást nyújt a szentírásolvasás-
hoz, a szemlél)d) imához és a szentségimá-
dáshoz.

A kötet nagy érdeme a lelkiségteológiai 
témák informatív és kreatív teológiai ant-
ropológiai megalapozása, mint például a 
testben való lét fontosságának és jelent)sé-
gének kiemelése, test-lélek egységének hang-
súlyozása és a biblikus szív fogalmának h. 
és egyben leleményes tolmácsolása (mint az 
értelem, akarat, érzelem „összehangolásának 
szerve”, 57.), a szeretet mibenlétének gazdag 
értelmezése (érzelem, belátás akarat egysége, 
56–59.) és összességében egy olyan szemlé-
letmód, amely a megtestesülés titkából ki-
indulva komolyan veszi és értékesnek tartja 

a lelkiélet számára is emberlétünk testben 
megélt tapasztalatait. A könyv mindvégig 
közérthet) és egyben inspiráló nyelven szól 
az olvasóhoz biztos kézzel vezetve át sok, a 
teológiai hagyományban igen bonyolulttá 
vált témán is. A kevés lábjegyzetbeli utalás, 
a teológiai szakszavak gondos magyarázata 
mind a könnyebb eligazodást segítik. Talán 
csak a „doxológia” (51.), a „prefáció” (69.), 
az „alapítás szavai” (70.) kifejezések és az 
„Isten Báránya” megjelölés kapcsolata a ke-
nyértöréssel (105.) szorulnának még magya-
rázatra, s a kötet végén hasznos volna egy 
eligazító b)vebb olvasmányjegyzék mind-
azoknak, akiknek érdekl)dését felkeltik a 
tárgyalt témák.

Az eucharisztikus lelkiség háromdimen-
ziós és sokszín. bemutatását nagyszer.en 
segíti a könyv igényes grafikai és  tipográfiai 
kivitelezése, Kovács Gergely munkája. Szív-
b)l ajánljuk mindazon olvasóknak, akik sze-
retnék megismerni a szentmise és a bel)le 
forrásozó élet valóságát, vagy szeretnének 
még jobban elmélyedni annak kimeríthetet-
len gazdagságában.

Tóth Beáta

Marianne P. Ritsema van Eck: 
(e Holy Land in Observant 
Franciscan Texts (c.1480-1650)
(eology, Travel and Territoriality Brill, 
Leiden – Boston, 2019.

A kötet vallástörténész szerz)je az obszer-
váns ferencesek szentföldi útleírásaiban ke-
res a látnivalók, a szent helyek felsorolásán 
túlmutató közös vonásokat. Célja, hogy re-
konstruálja és ábrázolja a m.vek ideológiai 
hátterét és vonulatát. Hogyan határozta 
meg Bonaventura teológiája évszázadokon 
át a ferencesek gondolkodását? (2. fejezet) 
Miként változott az utazás fogalma és jelle-



– 110 –

Recenziók

ge az Újvilág felfedezését, illetve a kíváncsi 
protestánsok megjelenését követ)en, és ho-
gyan tükröz)dik ez a változás a szentföldi 
irodalomban? (3. fejezet) Miért kedves a 
ferenceseknek a feltételezés, hogy Szent Fe-
renc maga is járt a Szentföldön, és hogyan 
állították eredetmítoszukat területi köve-
teléseik szolgálatába? (4–5. fejezet) Többek 
között ezekre a kérdésekre keresi a választ 
Ritsema van Eck.

A holland kutató kiemelten foglalkozik a 
német szerzetes, Paul Walther von Guglin-
gen m.vével, aki 1482-t)l 1483-ig tartózko-
dott a jeruzsálemi kolostorban, és személyes 
élményekben gazdag, eleven útibeszámoló-
ját jóval terjedelmesebb, tudatosan felépített 
értekezéssel egészítette ki. A kutatók eddig 
méltatlanul elhanyagolták az utóbbit, vagy 
összemosták a két szöveget, Matthias Soll-
weck 1892-es kiadásában az értekezés né-
hány els) fejezetével önkényesen toldotta 
meg az útleírást. Pedig a szóban forgó érte-
kezés olyan híres m.veknek szolgált forrása-
ként, mint Breydenbach 1486-os Itinerári-
uma, illetve minden bizonnyal a szentföldi 
obszerváns ferences irodalom egyik alapm.-
vének tarthatjuk. Az obszerváns ferencesek 
a 15. század 30-as éveiben vették át a Szent 
Helyek )rzésének jogát a konventuálisoktól. 
A konventuálisok devóciós irodalmi gya-
korlatát, amely a búcsújáróhelyek listázá-
sára épült, az 1440-es évekt)l felváltották 
a Sion-hegyén keletkezett történelmi kom-
pilációk. Konstantinápoly 1453-as elestét 
követ)en átrendez)dtek a hatalmi viszonyok 
a Mediterráneumban, ami további szemlé-
letváltást eredményezett a szentföldi ferences 
irodalomban Paul Walter von Guglingen és 
Francesco Suriano értekezéseinek tanúsága 
szerint. Amikor Guglingen Jeruzsálemben 
tartózkodott, rendtársa, Francesco Suriano 
– akit kés)bb két ízben is Sion-hegyi gvar-
diánnak választottak – az akkori kusztos, 
 Paolo da Canneto mellett szolgált titkár-

ként. Ritsema van Eck szerint a két szerzetes 
értekezésében található sok szembet.n) ha-
sonlóság azzal magyarázható, hogy közösen 
dolgozták ki azt az ideológiát, amely jog-
alapot biztosíthatott a ferencesek szentföldi 
területi igényeinek érvényesítésére.

Problematikus Ritsema van Eck tanul-
mányában, hogy Maurice Halbwachstól 
köl csönöz értelmezési keretet a vizsgáló-
dásaihoz, vagyis a szociális térelmélet és a 
kollektív emlékezet ingoványos talaján állva 
fest hiányos és torz képet a szentföldi feren-
cesek irodalmi tevékenységér)l. Ami nem 
passzol a sémáiba, arról hallgat: így példá-
ul a ferencesek missziós munkájáról, nehéz 
életkörülményeikr)l, a keresztényüldözésr)l. 
Holott ezek gyakran visszatér), fontos elem-
ként jelennek meg a kor ferences irodalmá-
ban: az elemzett szövegek közül elég kézbe 
vennünk például Francesco Suriano érteke-
zését, hogy lássuk mennyivel összetettebb a 
valóság, és mennyivel árnyaltabb a kép an-
nál, amit a Ritsema van Eck egész könyvét 
átfogó szlogenek sugallnak. A Szent helyek 
köré szervez)dött, Szent Ferenc életének 
apokaliptikus interpretációjában gyökerez) 
és az oszmán fennhatóság alatt egyre er)tel-
jesebbé váló ferences territorialitás  Ritsema 
van Eck egyik legtöbbet hangoztatott és 
legüresebben kongó jelszava. Hasonlóan 
gyakran említ obszerváns ferences identitást 
(illetve az azonos szemantikai sémához tar-
tozó ferences énképet és öntudatot), amelyet 
mindig valaki ellenében (például kapucinu-
sok, jezsuiták, protestánsok) határoz meg. 
A harci retorika másik, több mint hat tu-
catszor megismételt sablonja Ritsema van 
Eck könyvében a ferencesek kereszteshadjá-
ratra buzdító tevékenysége, amivel óhatatla-
nul rombolja olvasóiban a béke követeinek 
imázsát, ahogyan a possessio sulykolásával a 
ferencesek másik fontos erkölcsi létalapját, a 
tulajdonnélküliséget torpedózza meg.



– 111 –

Recenziók

Eltekintve a propagandától, amelyen a 
kom  munista történelemkönyveken feln)tt 
ol va sónak nem nehéz átlátnia, Ritsema van 
Eck tanulmánya számos hasznos ismere-
tet és érdekes felvetést is közöl. Bert Roest 
 Franciscan Learning, Preaching and Mission 
cím. tanulmányából kiindulva részletesen 
elemzi Bonaventura világképének Guglin-
gen és Suriano m.veiben megfigyelhet) 
hatását. Guglingen szigorúbban struktu-
rált, tudományos teológiai értekezést ír latin 
nyelven, míg Suriano az anyanyelvén tanítva 
szólítja meg klarissza apáca olvasóit. A kul-
turális transzferekb)l ered) különbségek 
mögött azonban látnunk kell, hogy lénye-
gében Bonaventura ihlette a két szerz) gon-
dolkodását: Jeruzsálem az ) felfogásukban is 
a világ közepe, Krisztus érintésével szentelte 
meg a Szentföldet, Isten nyomait (vestigia) 
pedig ott találjuk a Kelet valamennyi cso-
dálatos dolgában (mirabilia). De vajon le-
vonhatunk-e messzemen) következtetéseket 
ennek alapján az obszerváns ferencesek Bo-
naventúrára visszavezethet) kollektív identi-
tástudatáról? Arra a kérdésre például, hogy 
miért szentek a Szent Helyek, nem ugyanazt 
a választ kapnánk-e bármely korban bármely 
keresztény írótól vagy átlagos hív)t)l?

Ritsema van Eck fejtegetéseib)l kiindul-
va érdemes tovább gondolkodnunk a feren-
cesek és a Szentföldön jelenlév) más vallási 
közösségek kapcsolatáról. Guglingen újdon-
sága: nem csupán felsorolja a közösségeket 
és hibáikat, ahogyan az a jeruzsálemi útle-
írásokban szokásos, hanem erkölcsi rang-
sort is készít róluk: a legrosszabbaktól, a 
hitetlenekt)l kezdve (szaracének, zsidók), 

az eretnekekkel folytatva (görögök, szírek, 
jakobiták, nesztoriánusok, örmények, grú-
zok, abesszinek) a jobb, katolikus maronitá-
kon át a legjobb, latin ferencesekig. Ebben a 
morális rangsorban is az obszerváns öntudat 
harci buzgalomban kicsúcsosodó meger)-
södését fedezi fel Ritsema van Eck. De mit 
szóljunk akkor vélt „ideológus társához”, 
Surianóhoz, aki eleinte mintha rangsorolna, 
de azután csak sorol (ferencesek, maroniták, 
átkozott görögök, gonosz grúzok, barátaink 
az örmények, inkább rokonszenves szírek, 
parázna abesszinek stb.), a szaracénoknak és 
zsidóknak külön fejezeteket szentel máshol 
az értekezésében, harci buzgalomban pedig 
láthatóan alulmarad német rendtársával 
szemben?

Amikor Surianóról ír, Ritsema van Eck 
sokszor az általa is elismerten megcsonkí-
tott 1949-es angol fordításra hivatkozik, 
ami újabb figyelemre méltó kérdést vet fel a 
szentföldi útleírások kutatói számára: fordí-
tás, adaptáció, manipuláció? Mit hallgatnak 
el, mit emelnek ki és milyen megfontolásból 
egy-egy m. különböz) korokban napvilágot 
látott kiadásai? Különösen érdekes lehet a 
kérdés a vallásközi és felekezetközi kapcsola-
tok vonatkozásában.

Vallástörténeti megfontolásain túlmen)en 
mindazok kezébe inspiráló olvasmányt és 
hasznos bibliográfiát ad Ritsema van Eck, 
akik a szentföldi útleírásokat irodalomtör-
téneti vagy kultúrtörténeti szempontból ta-
nulmányozzák.

Hegedűs Anna



– 112 –

Recenziók

A recenziók szerz)i

 
B:;@B Á:!=!@ ferences szerzetespap, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi 
F)iskola Fundamentális Teológia Tanszékének oktatója; bagyinszki.agoston@sapientia.hu

T?B C6 katolikus pap, teológus, az Esztergomi Hittudományi F)iskola egyetemi taná-
ra; cstorok@gmx.net

V8?@ JB6 ferences szerzetespap, teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F)iskola 
rektora, a Fundamentális Teológia Tanszék vezet)je; varnai.jakab@sapientia.hu

K9B EH2?2@I teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F)iskola Morálteológia Tan-
székének adjunktusa; kek.emerencia@sapientia.hu

T3= B28= teológus, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi F)iskola Dogmatika Tanszékének 
vezet)je, a Sapientiana f)szerkeszt)je; toth.beata@sapientia.hu

S63 S8@E!? B2?=@ domonkos szerzetespap, a Sapientia F)iskola Dogmatika Tanszé-
kének adjunktusa; szabo.bertalan@sapientia.hu

H2:2E A@@ tanár, a budapesti Szent László Gimnáziumban tanít olasz nyelvet, irodal-
mat és kultúrát 1998 óta, valamint etikát olasz nyelven 2014-t)l, doktorandusz az ELTE-n; 
annaritahegedus@gmail.com



– 113 –

FLISKOLÁNK ÉLETÉBLL Sapientiana 13 (2020/1) 113–114.

2020. január – július

2020. február 1. Szentmise és diplomaosztó ünnepség. A szentmise f)celeb-
ránsa Várnai Jakab OFM rektor.

2020. február 4. Naphimnusz M.hely szeminárium. Felelősségünk a jövő nem-
zedékekért. Bevezeti Bándi Gyula, a jöv) nemzedékekért szószólója. 
A beszélgetés el)tt a teremtésvéd)k szentségimádása.

2020. február 10. Bevezetés: a bizánci liturgiáról. Az Eucharisztia a bizánci 
teológiában szeminárium. El)adó: Papp Miklós.

2020. február 17. A gyermekáldoztatás teológiai és pasztorális szempontjai. Az 
Eucharisztia a bizánci teológiában szeminárium. El)adó: Szocska Ábel 
püspök.

2020. február 20. Ökumenikus farsang. A Sapientia F)iskola hallgatói együtt 
ünnepelnek a Pázmány HTK, a Károli HTK és az Evangélikus Hittu-
dományi Egyetem hallgatóival.

2020. február 22. A Jézus-ima és a keleti kereszténység III. Imaélet a monostorban 
és azon kívül – konferencia. Megnyitó: Baán Izsák OSB és Ötvös Csaba. 
El)adók: Arszeniosz Kardamakisz metropolita, Youssef Khalil protop-
resbiter, Tatárka Kirill atya, Kocsis Fülöp metropolita,  Zsengellér József, 
Geréby György, Sajgó Szabolcs SJ, Görföl Tibor, Dimitrios  Syregkelas.

2020. február 24. A proszkomídia mint Isten elérkező országának szimbólu-
ma. Az Eucharisztia a bizánci teológiában szeminárium. El)adó: Kocsis 
 Fülöp érsek.

2020. március 2. Eucharisztikus egyházkép a bizánci teológiában. Az Eucharisz-
tia a bizánci teológiában szeminárium. El)adó: Orosz Atanáz püspök.

2020. március 9. Szentélyben születő teológia: egyházatyák az Eucharisztiá-
ról. Az Eucharisztia a bizánci teológiában szeminárium. El)adó: Baán 
 István.

2020. március 10. Megjelenik a Sapientia Füzetek sorozat 35. kötete: Nobilis 
Márió – Vida Márta (szerk.): Környezet, teremtés, felelősség. Konferen-
ciakötet a L’Harmattan Kiadó és a Sapientia Szerzetesi Hittudományi 
F)iskola kiadásában.

 



– 114 –

Főiskolánk életéből

2020. március 10. Naphimnusz M.hely szeminárium. Ember versus termé-
szet. Út a kizsákmányolástól a békés együttélésig. Bevezeti Sipos Katalin, 
biológus, természetvédelmi szakért), a WWF Magyarország igazgatója. 
A beszélgetés el)tt a teremtésvéd)k szentségimádása.

2020. március 11. A koronavírus-járvány miatt az ITM elrendelte a rend-
kívüli szünetet, március 23-tól pedig távoktatási id)szakot határozott 
meg a fels)oktatásban. A félév további id)szakára meghirdetett prog-
ramjaink (vetítések, el)adássorozatok) elmaradtak.

2020. április 7. Az Oktatási Hivatal nyilvántartásba vette a Roma társadalom-
ismeret cím. szakirányú továbbképzési szakot. Ezzel az új szakkal b)vül 
a Sapientia F)iskola képzési kínálata a 2020/2021-es tanév esti tago-
zatán. Magyarországon most el)ször nem csupán pedagógus oklevéllel 
lehet jelentkezni, hanem bármilyen szakterületen szerzett oklevéllel ren-
delkez), a cigányság iránt elkötelezett szakembereket várnak.

2020. április 7. Újabb öt évre akkreditálták a f)iskola Bibliai kultúra – A  Biblia 
története, műfajai és hatástörténete elnevezés. 40 órás pedagógus- 
továbbképzését.

2020. július 4. Te Deum szentmise és diplomaosztó ünnepség.



SA
P
IE
N
T
IA

N
A

13

2020/1

LAJOS DOLHAI 

DÁNIEL SZABÓ SP  

ILONA SZEDLÁK OSB OBL. 

RITA VÍZVÁRDY SSS  

TIBOR BARTÓK SJ 

800 Ft

Viaticum

The Relationship Between Person and Mission  
in the Christology of Hans Urs von Balthasar

Aspects of Friendship in the Life and Teaching of Jesus

Constructive Pedagogy and Catechesis.  
How to Put Modern Pedagogical Insights  
in the Service of Faith Education?

Monastic and Mendicant Elements  
in the Jesuit Concept of “Progress”

9 772060 323009

20201
ISSN 2060-3231


