
Literatura 51 (2025) 4
DOI: 10.57227/Liter.2025.4.1

Műhely*

INTERAKCIÓ ÉS AUTONÓMIA
– A műalkotások morális és művészi értékének kapcsolatáról** –

Bárány Tibor
Budapesti Műszaki és Gazdaságtudományi Egyetem Gazdaság- és Társadalomtudományi Kar
Szociológia és Kommunikáció Tanszék
egyetemi adjunktus

E-mail: barany.tibor@gtk.bme.hu
ORCID 0000 0002 6008 829X

Interaction and Autonomy
– How the Ethical Value of an Artwork Can Affect Its Artistic Value –

In this paper, I argue that anyone committed to the normative ideal of the autonomy of art 
should adopt a moderate moralist position in the artistic-ethical interaction debate. I begin 
by briefly presenting two prominent interactionist arguments: Noël Carroll’s moderate 
moralist “uptake argument” and Berys Gaut’s radical moralist “merited response argument”. 
These arguments have largely failed to persuade participants in the debate. According to 
Louise Hanson (2013, 209), this is because “all parties to the debate have tacitly accepted a 
set of constraints which prejudices the issue against the interactionist”—namely, the 
Indirectedness Condition and the Qua Constraint. Hanson argues that the interactionist must 
reject the former. However, while I agree with Hanson’s diagnosis, I contend that the direct 
strategy she proposes is not a viable path for an interactionist advocate of artistic autonomy. 
Rather, I argue that the moderate moralist who is sensitive to the (relative) autonomy of art 
should instead reject the Qua Constraint.

Keywords: aesthetic normativity, artistic-ethical interaction debate, moral value, artistic value, 
autonomy of art

*	 2024. december 13-án és 14-én a Pázmány Péter Katolikus Egyetem Magyar Nyelv- és Irodalom-
tudományi Intézete és Francia Kapcsolat Kutatócsoportja a Magyar Irodalomtörténeti Társaság 
Összehasonlító Irodalomtudományi Tagozatával együttműködésben nemzetközi konferenciát szer-
vezett „Túl jón és rosszon”? Az irodalomtudomány etikai „fordulatáról” címmel. A Literatura jelen 
száma az előadások tanulmányváltozatából közöl válogatást – a szerk.
**	 Tanulmányom a Bolyai János Kutatási Ösztöndíj szakmai támogatásával készült.

Literatura_2025_4_Könyv.indb   344Literatura_2025_4_Könyv.indb   344 2025. 12. 17.   10:34:552025. 12. 17.   10:34:55

http://doi.org/10.57227/Liter.2025.4.1


INTERAKCIÓ ÉS AUTONÓMIA 345

■Értékek sokasága

Amikor művészet és moralitás viszonyát firtatjuk, két kérdésre keressük a választ:

Vajon megítélhető-e (bírálható vagy dicsérhető) morális alapon egy műalkotás?

Milyen kapcsolatban áll a művek morális értéke a művészi értékükkel?1

Az első kérdésre a kortárs analitikus művészetfilozófusok többsége igennel felel.2 
Feltéve, hogy morális alapon megítélni egy műalkotást annyit tesz, mint valamilyen 
erkölcsi tulajdonságot vagy minőséget rendelni a tárgyhoz, a művek morális értékéről 
elméletet alkotó filozófusnak legalább két fontos részletet tisztáznia kell. Egyrészt el 
kell magyaráznia, miféle jószágok (értsd: milyen természetű létezők) a morális tu-
lajdonságok – azaz metaetikai vagy metanormatív keretbe kell foglalnia az elemzését. 
Másrészt meg kell határoznia, milyen alapon tulajdoníthatunk morális értéket a 
műalkotásoknak: pontosan mi is az, ami morális minőségekkel ruházza fel a szóban 
forgó tárgyakat.

Az előbbi problémáról, tehát a művészetfilozófiai elméletek metanormatív megala-
pozásának kérdéseiről jelen tanulmányban nem lesz szó. Induljunk ki abból: bármilyen 
típusú létezők legyenek is a műalkotások morális tulajdonságai (absztrakt univerzálék, 
a tárgyak arra irányuló képességei, hogy morális helyeslést/helytelenítést váltsanak ki 
belőlünk, stb.), az teszi igazzá a műalkotások morális értékéről szóló mondatokat, hogy 
a műalkotások rendelkeznek ezekkel a tulajdonságokkal; továbbá a befogadó csak 
akkor fogalmazhat meg helyes ítéletet a művek morális értékére vonatkozóan, ha képes 
felismerni, azaz megfelelő módon észlelni a kérdéses tulajdonságokat. 

Ami a művek morális megítélésének alapját illeti, sokféle válasz van forgalomban 
a művészetfilozófiai szakirodalomban – mintegy leképezve ezzel a hétköznapi mű-
vészetértelmezői gyakorlatok és kritikai diskurzusok sokszínűségét. Vannak, akik 
konzekvencialista alapon érvelnek, és azt állítják, hogy a műveket a befogadókra 
gyakorolt tényleges vagy lehetséges hatásuk teszi morálisan dicséretre méltóvá vagy 

1	 A „művészi érték” helyett számos filozófus az „esztétikai érték” kifejezést használja. Mivel esztéti-
kai értéke – bármit értsünk is esztétikai értéken – nem csak műalkotásoknak lehet, a továbbiakban 
a műalkotások mint műalkotások sajátos értékét következetesen művészi értéknek fogom hívni; az 
esztétikai értékre pedig a művészi érték egyik lehetséges forrásaként vagy változataként utalok. 
A művészi érték általános fogalmával kapcsolatban lásd még a 8. jegyzetet.
2	 Persze nem mindenki. A radikális autonomisták szerint súlyos tévedés, egyenesen fogalmi hiba a 
műalkotásokat erkölcsi – vagy másféle „külső” – szempontok szerint megítélni. Az angolszász filo-
zófiai tradíción belül Clive Bell volt az álláspont legismertebb képviselője (Clive Bell, Art [London: 
Chatto and Windus, 1924]); az utóbbi évtizedekben már tudtommal senki nem dolgozott ki újabb 
érveket az autonomizmus radikális változata mellett. A radikális autonomizmus áttekintéséhez lásd 
például: Noël Carroll, „Moderate Moralism”, in Noël Carroll, Beyond Aesthetics, 293–306 (Cam
bridge: Cambridge University Press, 2001), 295–300, https://doi.org/10.1017/CBO9780511605970.019.

Literatura_2025_4_Könyv.indb   345Literatura_2025_4_Könyv.indb   345 2025. 12. 17.   10:34:552025. 12. 17.   10:34:55

https://doi.org/10.1017/CBO9780511605970.019


BÁRÁNY TIBOR346

elítélendővé;3 mások a szerző személyiségvonásaira és korábbi tetteire, illetve a mű 
keletkezésének körülményeire vezetik vissza a mű morális megítélését;4 megint mások 
kognitivista elemzést ajánlanak, amelynek értelmében azt a műalkotást kell pozitívan 
értékelnünk, amelyik gyarapítja vagy elmélyíti a morális tudásunkat;5 és így tovább. 
A leginkább elfogadott válasz mégis inkább a következő: a műveket a sajátos művé-
szi perspektívájuk ruházza fel morális minőséggel; röviden: az, ahogyan az alkotások 
a tárgyukat ábrázolják.6 A művek befogadói szereputasításokat foglalnak magukban, 
amelyek meghatározzák, hogy a kompetens befogadónak milyen (értékelő) attitűd-
del kell viszonyulnia az ábrázolt személyekhez, cselekedetekhez, eseményekhez és 
helyzetekhez. Az attitűdöt alkotó meggyőződések, érzelmi állapotok, affektív reak-
ciók jelentős része pedig egyértelműen morális természetű. Gondoljunk csak a nar
ratív műalkotások értelmezése során oly nagy szerepet játszó morális érzelmekre: 
felháborodunk, ha a főhőst igazságtalanság éri, megvetjük a negatív karaktereket, 
együttérzünk az autofikció elbeszélőjével, stb. Amennyiben ezek az elvárt érzelmi és 
kognitív reakciók összhangban vannak az ábrázolt tartalom morális karakterével, 
tehát a mű az erkölcsileg elítélendő cselekedeteket összességében erkölcsileg elíté-
lendő cselekedetekként ábrázolja, akkor a műalkotás morális értékkel bír;7 más 
esetben viszont erkölcsi szempontból joggal bírálható (például ha az öncélú erősza-
kot affirmatív módon viszi színre).

A műalkotások morális megítélésével kapcsolatos vita valójában a fenti második 
kérdés körül forog. Hogyan befolyásolja a művek művészi értékét a morális értékük?8 
A mérsékelt autonomisták szerint sehogy: a műalkotások morális és művészi megítélé-

3	 Például: James Harold, Dangerous Art: On Moral Criticism of Artworks (New York–Oxford: 
Oxford University Press, 2020).
4	 Például: Ted Nannicelli, Artistic Creation and Ethical Criticism (New York–Oxford: Oxford 
University Press, 2020), https://doi.org/10.1093/oso/9780197507247.001.0001.
5	 Például: Martha C. Nussbaum, Love’s Knowledge: Essays on Philosophy and Literature (New York–
Oxford: Oxford University Press, 1990), https://doi.org/10.1093/oso/9780195074857.001.0001; Noël 
Carroll, „Art, Narrative, and Moral Understanding”, in Aesthetics and Ethics: Essays at the Intersec-
tion, szerk. Jerrold Levinson, 126–160 (Cambridge: Cambridge University Press, 1998), https://doi.
org/10.1017/CBO9780511663888.005.
6	 Lásd például: A. W. Eaton, „Robust Immoralism”, Journal of Aesthetics and Art Criticism 70, 3. sz. 
(2012): 281–292, 282, https://doi.org/10.1111/j.1540-6245.2012.01520.x.
7	 Az „összességében” megszorítás fontos: a morális értéknek nem feltétele, hogy a mű didaktikusan 
tálalja a tartalmát. A művek morális értékét önmagában nem csökkenti, ha a befogadó csak komolyabb 
interpretációs erőfeszítés árán képes rekonstruálni a műalkotás „világképét” és az implicit szerzői 
perspektívát.
8	 A „művészi érték” általános fogalom, amely nem kötelezi el a használóját semmilyen tartalmas 
művészetfilozófiai álláspont mellett. Amikor azt mondjuk, hogy egy műalkotás művészi értékkel 
rendelkezik, csupán annyit állítunk, hogy a műalkotás mint műalkotás értékes. (Ezzel kapcsolatban 
lásd Louise Hanson, „The Reality of [Non-Aesthetic] Artistic Value”, Philosophical Quarterly 63, 252. 
sz. (2013): 492–508, https://doi.org/10.1111/1467-9213.12026.) Ebben a fogalmi keretben a műalko-

Literatura_2025_4_Könyv.indb   346Literatura_2025_4_Könyv.indb   346 2025. 12. 17.   10:34:552025. 12. 17.   10:34:55

https://doi.org/10.1093/oso/9780197507247.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780195074857.001.0001
https://doi.org/10.1017/CBO9780511663888.005
https://doi.org/10.1017/CBO9780511663888.005
https://doi.org/10.1111/j.1540-6245.2012.01520.x
https://doi.org/10.1111/1467-9213.12026


INTERAKCIÓ ÉS AUTONÓMIA 347

se független egymástól.9 Az interakcionisták ezzel szemben úgy gondolják, hogy a két-
féle érték igenis kapcsolatban áll egymással: a művek morális értéke bizonyos esetekben 
hatást gyakorolhat a művészi értékükre. Milyen irányú hatásról van szó? A mérsékelt 
moralisták szerint a kétféle érték együtt mozog: a műalkotások morális „fogyatékossá-
gai” időnként művészi kudarchoz vezetnek (és fordítva);10 a mérsékelt immoralisták vi-
szont úgy gondolják, hogy a hatás iránya olykor fordított: bizonyos művek éppen azért 
érnek el művészi sikert, mert immorális perspektívát alkalmaznak.11 

Tanulmányomban röviden bemutatom az egyik leghíresebb interakcionista érvet, 
annak is kétféle variánsát, és elmagyarázom, hogy az érv miért nem győzte meg a 
kritikusait – sem a Noël Carroll, sem a Berys Gaut által előadott változatban. Ezek 
után ismertetem Louise Hanson elemzését: a szerző szerint mindaddig, amíg a vi-
tapartnerek hallgatólagosan elfogadják az interakcióról szóló vita két „dogmáját” (a 
„közvetettségi feltételt” és a „qua-megszorítást”), a fenti érvet előadó interakcionis-
ta filozófus szükségképpen hátrányban lesz az autonomistákkal vagy az interakcio-
nizmus mellett más módon érvelő szerzőkkel szemben.12 Hanson azt állítja: ha ki 
akarunk tartani a morális érték és a művészi érték kapcsolatának létezése mellett, a 
„közvetettségi feltételt” mindenképpen el kell vetnünk. Tanulmányom utolsó részé-
ben megmutatom, tévedés azt gondolni, hogy aki ragaszkodik a művészet autonó-

tások értékéről szóló filozófiai vitát úgy írhatjuk le, hogy a résztvevők a következő kérdésre keresik a 
választ: vajon a műalkotások milyen típusú értékei (morális, episztemikus, kognitív, esztétikai stb.) 
határozzák meg a művészi értéküket?
  9	 Például: James Anderson és Jeffrey Dean, „Moderate Autonomism”, British Journal of Aesthetics 
38, 2. sz. (1998): 150–166, https://doi.org/10.1093/bjaesthetics/38.2.150; Harold, Dangerous Art. Az 
álláspontot azért nevezzük „mérsékeltnek”, mert hívei a fenti első kérdésre – megítélhető-e morális 
alapon egy műalkotás – igennel felelnek, s csupán azt tagadják, hogy a művek morális értéke releváns 
lenne a művészi értékékük szempontjából.
10	 Például: Carroll, „Moderate Moralism”.
11	 Például: Daniel Jacobson, „In Praise of Immoral Art”, Philosophical Topics 25, 1. sz. (1997): 
155–199, https://doi.org/10.5840/philtopics199725123; Matthew Kieran, „Forbidden Knowledge: 
The Challenge of Immoralism”, in Art and Morality, szerk. José Luis Bermúdez és Sebastian Gard-
ner, 56–73 (London: Routledge, 2003); Eaton, „Robust Immoralism”. A fenti két interakcionista 
álláspontot azért nevezzük „mérsékeltnek”, mert hívei csak a mellett kötelezik el magukat, hogy a 
művek morális értéke időnként, bizonyos feltételek fennállása esetén befolyásolja a művészi értéküket. 
Velük szemben a radikális interakcionisták úgy gondolják, hogy a morális érték (így vagy úgy) min-
dig releváns a művészi érték szempontjából. Mint látni fogjuk, Berys Gaut híres interakcionista érve 
leginkább a radikális moralizmus elgondolását támasztja alá (Berys Gaut, „The Ethical Criticism of 
Art”, in Levinson, Aesthetics and Ethics, 182–203, https://doi.org/10.1017/CBO9780511663888.007). 
A radikális immoralizmus álláspontját ismereteim szerint mindezidáig senki sem képviselte a szak-
irodalomban. És egy utolsó mondat az elméletek taxonómiájához: természetesen lehet valaki úgy is 
mérsékelt interakcionista, hogy azt állítja, a művek morális értéke időnként pozitív, időnként pedig 
negatív irányban befolyásolja a művek művészi értékét. Tanulmányom hátra lévő részében kizárólag 
a mérsékelt moralista interakcionizmusról lesz szó.
12	 Louise Hanson, „Two Dogmas of the Artistic-Ethical Interaction Debate”, Canadian Journal of 
Philosophy 50, 2. sz. (2020): 209–222, https://doi.org/10.1017/can.2019.13.

Literatura_2025_4_Könyv.indb   347Literatura_2025_4_Könyv.indb   347 2025. 12. 17.   10:34:562025. 12. 17.   10:34:56

https://doi.org/10.1093/bjaesthetics/38.2.150
https://doi.org/10.5840/philtopics199725123
https://doi.org/10.1017/CBO9780511663888.007
https://doi.org/10.1017/can.2019.13


BÁRÁNY TIBOR348

miájának normatív ideáljához, annak a fenti vitában egyértelműen a mérsékelt 
autonomista álláspontot kell választania. A művészeti gyakorlatok relatív autonó-
miájának gondolata ugyanis minden további nélkül összefér a mérsékelt moralista 
(és a mérsékelt immoralista) interakcionizmus álláspontjával – azaz a morális érték 
és a művészi érték kapcsolatának elfogadásával még nem adjuk fel a művészeti auto
nómia gondolatát. Nem mindegy azonban, hogyan érvelünk az interakcionizmus 
mellett. Hanson diagnózisa szerintem helyes, ám az általa javasolt közvetlen érvelé-
si stratégia a művészeti autonómia interakcionista híve számára nem járható út. 
A helyzet éppen fordítva áll: a művészet autonómiájára érzékeny mérsékelt moralis-
tának a „qua-megszorítást” kell elvetnie.

Interakció – és akiknek nem kell

Az interakcionisták legfontosabb érvét hagyományosan David Hume-nak szokás 
tulajdonítani. A skót filozófus így írt az ízlés mércéjéről szóló híres esszéjében:

Amikor azonban [a műben] romlott szokásokat ábrázolnak anélkül, hogy 
elmarasztaló és feddő minősítéssel megbélyegeznék őket, akkor el kell ismer-
ni, hogy ez a költeményt elcsúfítja, és annak formáját ténylegesen eltorzítja 
[deformity]. Az ilyen érzéseket [amelyeket a költemény szeretne kiváltani az 
olvasókból] én nem tudom osztani [enter into such sentiments], és nem is lenne 
helyénvaló, hogy megtegyem, s ha korának erkölcseire tekintettel esetleg fel 
is mentem a költőt, a művet sosem élvezem. […] Bennünket nem érdekelnek 
az ily durva héroszok kalandjai és érzései, nekünk nem tetszik, ha azt látjuk, 
hogy a bűn és az erény között nincs egyértelmű határ, s […] nem tudjuk rá-
venni magunkat arra, hogy [a szerző] érzelmeiben osztozzunk [enter into his 
sentiments], vagy hogy a számunkra egyértelműen elítélendő szereplőkhöz 
érzelmileg kapcsolódjunk [bear an affection].13

Bár közel sem biztos, hogy az idézett mondatokban tényleg a kortárs (mérsékelt 
moralista) interakcionizmus legfontosabb érvének előképét kell látnunk,14 a gondo-
latmenet iránya világos. Hume szerint a műalkotások szubsztantív erkölcsi „hibái” 
rendre megakadályozzák, hogy a befogadó megfelelő módon reagáljon a tárgyra. 
A megfelelő reakció a hume-i keretben affektív természetű: ha a tárgy tulajdonságai 
a szépség érzetét keltik a befogadó elméjében (annak a befogadónak az elméjében, 
aki helyesen észleli a tárgy tulajdonságait), akkor élvezetet él át. A bűnös erkölcsi-

13	 David Hume, „A jó ízlésről”, ford. Takács Péter, in David Hume összes esszéi I., 222–244 (Budapest: 
Atlantisz Kiadó, 1992), 241–242. (A fordítást több helyen módosítottam.)
14	 E. M. Dadlez és Jeanette Bicknell például nem így gondolja: „Not Moderately Moral: Why Hume 
is Not a »Moderate Moralist«”, Philosophy and Literature 37, 2. sz. (2013): 330–342, https://doi.
org/10.1353/phl.2013.0024.

Literatura_2025_4_Könyv.indb   348Literatura_2025_4_Könyv.indb   348 2025. 12. 17.   10:34:562025. 12. 17.   10:34:56

https://doi.org/10.1353/phl.2013.0024
https://doi.org/10.1353/phl.2013.0024


INTERAKCIÓ ÉS AUTONÓMIA 349

ségre valló műveket azonban a kompetens befogadó nem képes szépként észlelni, 
ugyanis a morális „fogyatékosságok” eltorzítják a mű formáját, vagy legalábbis lehe-
tetlenné teszik, hogy a néző vagy az olvasó elfoglalja a számára felkínált befogadói 
pozíciót („nem tudjuk rávenni magunkat arra, hogy a szerző érzelmeiben osztoz-
zunk”). Így bármennyire igyekszik is a befogadó együttműködni az alkotóval, és 
szépnek látni az alkotást, végső soron nem ébred élvezet az elméjében. Az ilyen 
műalkotások tehát kudarcot vallanak: minden részletbeli szépségük ellenére gyönyör 
helyett távolságtartó viszolygást váltanak ki a nézőből vagy az olvasóból.15

Noël Carroll és Berys Gaut interakcionista érve elsősorban azt a gondolatot viszi 
tovább Hume elemzéséből, hogy a mű erkölcsi hibái (bizonyos esetekben vagy min-
dig) az alkotói szándék megvalósulásának ellenében hatnak: a nézők vagy az olvasók 
morális meggyőződéseik miatt nem képesek eleget tenni a műben foglalt befogadói 
szereputasításoknak – illetve nincs rá okuk, hogy eleget tegyenek ezeknek. Carroll 
érvét16 a következőképpen foglalhatjuk össze:17

Az elvárt befogadói reakció hiányából vett érv

1.	 Ha egy műalkotás nem képes elérni vagy biztosítani, hogy a kompetens befo-
gadó elvárt módon eleget tegyen a műhöz tartozó befogadói szereputasításoknak, 
akkor művészi értelemben kudarcot vall.
2.	 A narratív műalkotások etikai „hibái” bizonyos esetekben megakadályozzák, 
hogy a befogadó elvárt módon eleget tegyen a műhöz tartozó befogadói szerep
utasításoknak.
3.	 Következésképpen a műalkotások etikai „hibái” bizonyos esetekben művészi 
kudarchoz vezetnek.

15	 Nem világos, hogy az idézett szöveghelyen Hume azt állítja, hogy a morális „hibák” a szó szoros 
értelmében eltorzítják a mű formáját – vagy csupán azt, hogy a mű erkölcsi „ballépései” viszolygást 
keltenek a kompetens befogadóban, s így elvonják a figyelmét a tárgy formai és kompozíciós tulaj-
donságairól (ezzel megakadályozva a megfelelő affektív reakció kialakulását). Az első esetben a 
„morális szépség érvének” egyik változatával van dolgunk (az érv rövid összefoglalásához lásd: 
Hanson, „Two Dogmas…”, 214), a második esetben viszont Hume gondolatmenete valóban Noël 
Carroll mérsékelt moralista érvét előlegezi meg. Ebben az interpretációs kérdésben nekünk most 
nem kell döntést hoznunk.
16	 Carroll, „Moderate Moralism”, 301–304. Lásd még Noël Carroll, „Art and Ethical Criticism: An 
Overview of Recent Directions of Research”, Ethics 110, 2. sz. (2000): 350–387, 377–378, https://doi.
org/10.1086/233273; Noël Carroll, „Recent Approaches to Aesthetic Experience”, Journal of Aesthetics 
and Art Criticism 70, 2. sz. (2012): 165–177, 175–176, https://doi.org/10.1111/j.1540-6245.2012.01509.x; 
Noël Carroll, „Defending the Content Approach to Aesthetic Experience”, Metaphilosophy 46, 2. sz. 
(2015): 171–188, 183–187, https://doi.org/10.1111/meta.12131.
17	 Az alábbiakban Louise Hanson („Two Dogmas…”, 213–214) érvrekonstrukcióira támaszkodom, 
ám helyenként eltérek a szerző terminológiájától. (Hanson például „befogadói szereputasítás” helyett 
egyszerűen „elvárt befogadói reakcióról” beszél.)

Literatura_2025_4_Könyv.indb   349Literatura_2025_4_Könyv.indb   349 2025. 12. 17.   10:34:562025. 12. 17.   10:34:56

https://doi.org/10.1086/233273
https://doi.org/10.1086/233273
https://doi.org/10.1111/j.1540-6245.2012.01509.x
https://doi.org/10.1111/meta.12131


BÁRÁNY TIBOR350

Az 1. premissza általában véve az alkotások művészi értékéről szól: amennyiben 
a mű – a szerző téves formai döntéseinek köszönhetően – nem tudja megvalósítani 
szándékolt hatásmechanizmusát, tehát nem képes azokat a kognitív és affektív reak-
ciókat kiváltani a közönségéből, amelyeket ki szeretne váltani, művészi szempontból 
nem lehet értékes. A feszültséget nélkülöző thrillerek rossz thrillerek, a közhelyeket 
puffogtató létösszegző költemények rossz létösszegző költemények. A 2. premissza 
ezt az általános tételt összekapcsolja a megcélzott befogadói reakció erkölcsi karak-
terével: előfordulhat, hogy a néző vagy az olvasó éppen a morális fenntartásai miatt 
nem képes „elfogadni” (uptake) a felkínált művészi perspektívát. Carroll kedvenc 
példája: Hitlerrel nem tudunk empatizálni, továbbá képtelenek vagyunk szánalmat 
érezni a diktátor bukása láttán, ezért hibás művészi döntés a történeti Adolf Hitlert 
klasszikus tragédia főhőseként színre léptetni.18 Ilyenkor a mű morális „fogyatékos-
sága” (rokonszenvet kelteni egy velejéig gonosz figura iránt) művészi kudarcot 
eredményez.

Gaut érve19 első pillantásra nagyon hasonlít Carrolléra, de fontos pontokon kü-
lönbözik tőle:

Az „érdemtelen” befogadói szereputasítás megtagadásából vett érv

1.	 Ha egy műalkotás olyan szereputasításokat ír elő a befogadó számára, amelyek 
végrehajtását a befogadónak jó oka van megtagadni, akkor művészi értelemben 
kudarcot vall.
2.	 Az immorális szereputasításokat a befogadónak mindig jó oka van megtagadni.
3.	 Következésképpen az immorális szereputasítások (mint etikai „hibák”) mindig 
művészi kudarchoz vezetnek.

Az 1. premissza itt is egy általános összefüggést ragad meg: amennyiben a műal-
kotás nem képes „kiérdemelni” azt a reakciót (merited response), amelyet ki szeretne 
váltani, akkor nem lehet értékes. A nem mulatságos vígjátékok rossz vígjátékok, a 
nem elég nyomasztó disztópiák rossz disztópiák. A lényeg ismét a 2. premisszában 

18	 A fenti két kifejezést nem véletlenül kurziváltam. Carroll nyilván elfogadná: léteznek olyan művek, 
amelyeknek Hitler a főszereplője, és az alkotás képes rokonszenvet vagy szánalmat ébreszteni bennünk 
a főhős iránt. Ezek azonban a szó szoros értelmében nem magát a történeti figurát ábrázolják (hiszen 
éppen az a céljuk, hogy legalább részlegesen elvonatkoztassunk mindattól, amit a náci tömeggyilkos 
diktátorról tudunk), továbbá nem a klasszikus tragédiák dramaturgiájára épülnek (lásd: a tragikus 
hős szenvedése nincs arányban az általa elkövetett vétkek súlyával), vagy kimondottan nem a tragé-
dia műfaji hagyományához tartoznak. Lehet, hogy mindez nem győzi meg a kétkedőket. De példákon 
nem érdemes vitatkozni. Ha valaki nem elégedett Carroll elképzelt tragédiájával, gondoljon egy olyan 
műalkotásra a saját befogadói tapasztalatából, amely megfelel a fenti leírásnak: a mű elvárta, hogy 
empatikusan viszonyuljunk a főhőshöz, ám morális okokból nem tudtunk „együtt menni” a karak-
terrel.
19	 Gaut, „The Ethical Criticism…”, 192–197.

Literatura_2025_4_Könyv.indb   350Literatura_2025_4_Könyv.indb   350 2025. 12. 17.   10:34:562025. 12. 17.   10:34:56



INTERAKCIÓ ÉS AUTONÓMIA 351

rejlik: ha az alkotás azt várja el tőlünk, hogy mondjuk élvezetünket leljük az öncélú 
kegyetlenség és a szexuális erőszak ábrázolásában, helyes döntés elutasítani ezt az 
élvezetet – mivel az immorális befogadói szereputasítások végrehajtását soha nem 
„érdemelheti ki” a műalkotás. Így az alkotások morális „hibái” (amennyiben azok a 
művek hatásmechanizmusában rejlenek) mindig művészi következményekkel járnak.

Mindkét érvnek a befogadói ellenállás áll a középpontjában: a néző vagy az olva-
só morális meggyőződései (vagy zsigeri erkölcsi érzései) miatt a mű nem képes 
megvalósítani a konstitutív célját – és ezt a „működési zavart” jó okkal tarthatjuk 
művészi „hibának”, súlyosabb esetben pedig kudarcnak. A két érv azonban máskép-
pen határozza meg a befogadói ellenállás forrását. Míg Carrollnál pszichológiai 
akadályról van szó, hiszen a kompetens befogadó nem képes eleget tenni a szóban 
forgó szereputasításoknak, addig Gautnál normatív akadályról: a kompetens befo-
gadó nem tehet eleget a szereputasításoknak, mivel nincs rá megfelelő indoka (reason)
Ez nem elhanyagolható különbség. Csak hogy ne menjünk messzebb: a heist movie-k 
vagy a szélhámostörténetek esetében általában nincs pszichológiai akadálya, hogy 
olyan kognitív-affektív reakciót adjunk, amely morálisan igazolatlan. Carroll elem-
zése szerint ezekben az esetekben a művek morális értéke nem befolyásolja a művészi 
értéküket; Gaut elemzéséből viszont az következik, hogy igenis befolyásolja – hiszen 
mindig felmerül a kérdés, érdemes-e a mű arra, hogy befogadóként együttműködjünk 
vele (és az etikai „érdem” definíció szerint az „érdem” egyik fajtája).20 Ez a „mindig” 
világosan jelzi, hogy Gaut álláspontját (amelyet a szerző „eticizmusnak” nevez) a 
radikális moralizmus egyik változatának kell tartanunk – szemben Carroll mérsékelt 
moralizmusával.21

Miért nem győzte meg Carroll és Gaut érve a morális és a művészi érték interak-
ciójáról szóló vita résztvevőit? Az indok rendkívül egyszerű. Elképzelhető, hogy 
Carrollnak igaza van: a művek morális „hibái” olykor valóban megakadályozzák, 

20	 Uo., 197.
21	 Fontos hangsúlyozni: Gaut szerint csak annyiban relevánsak a művek morális tulajdonságai a 
művészi érték szempontjából, amennyiben hatást gyakorolnak a művek hatásmechanizmusára. (Te-
hát például a mű keletkezési körülményeivel kapcsolatos erkölcsi visszásságok nem befolyásolják az 
alkotás művészi értékét – legalábbis ha a kompetens befogadónak a mű „instrukciói” szerint nem kell 
számot vetnie ezekkel.) Gaut „eticizmusa” tehát ugyanúgy feltételekhez köti a morális érték és a 
művészi érték interakcióját, mint Carroll elemzése, és erre hivatkozva akár a mérsékelt moralizmus 
egyik alakváltozatának is tekinthetjük az álláspontot. Én ezzel az elemzéssel nem értek egyet. Szerin-
tem a radikális moralizmus és a mérsékelt moralizmus különbsége nem abban áll, hogy míg az 
előbbi szerint a művek minden lehetséges morális tulajdonsága releváns a művészi érték szempontjá-
ból, az utóbbi szerint viszont csak bizonyos típusú morális tulajdonságok ilyenek, azaz a morális tu-
lajdonságok relevanciája feltételekhez kötött – hanem abban, hogy az elemzés által (szűkebben vagy 
tágabban) meghatározott típusú morális tulajdonságok mindig (radikális moralizmus) vagy csak 
időnként, azaz meghatározott feltételek fennállása esetén (mérsékelt moralizmus) befolyásolják az 
alkotás művészi értékét. Szavakon persze nem érdemes vitatkozni, de azért jegyezzük meg: ha az első 
modellt fogadnánk el, a moralista álláspont minden kortárs változatát mérsékelt moralizmusként 
kellene leírnunk, ami nem a leggazdaságosabb módja az elmélettaxonómia felállításának.

Literatura_2025_4_Könyv.indb   351Literatura_2025_4_Könyv.indb   351 2025. 12. 17.   10:34:562025. 12. 17.   10:34:56



BÁRÁNY TIBOR352

hogy a kompetens befogadó eleget tegyen a műben foglalt szereputasításoknak, és 
ez tényleg művészi kudarcot jelent. Ám ezekben az esetekben a művek morális „hi-
bái” nem azért akadályozzák meg, hogy a befogadó eleget tegyen a befogadói szerep
utasításoknak, mert történetesen morális „hibák” – hanem azért, mert a mű olyan 
formai és tartalmi tulajdonságokkal bír, amelyek pszichológiai ellenállást váltanak ki 
a befogadókból.22 Ugyanígy: elképzelhető, hogy Gautnak igaza van, és a morális 
„hibákat” tartalmazó műveknél a kompetens befogadónak mindig jó oka van meg-
tagadni a művekben foglalt szereputasítások végrehajtását – ám nem azért van oka 
megtagadni, mert történetesen épp morális „hibákkal” van dolga, hanem mert ezek 
a művek nem „érdemlik ki” a megcélzott befogadói reakciókat. Akár a következő-
képpen is érvelhetnénk: a leírt esetekben nem teljesül az a tényellentétes (kontrafak-
tuális) feltétel, hogy a művek morális „hibái” akkor is csökkentenék a művek művé-
szi értékét, ha nem váltanának ki pszichológiai ellenállást a befogadókból, vagy ha 
nem tennék indokolttá a befogadó számára, hogy megtagadja a szereputasítások 
végrehajtását. Következésképpen a morális „hibák” nem mint morális „hibák” okoz-
nak művészi kudarcot, hanem mint a művek szándékolt hatásmechanizmusát aka-
dályozó tényezők – azaz mint (formai és tartalmi) kompozíciós „hibák”.

Sem Carrollnak, sem Gautnak nincs jó válasza az ellenvetésre. Carroll több tanul-
mányában visszatérően megismétli, hogy a „morális hiba” és a „pszichológiai akadály” 
ugyanannak az éremnek a két oldala: a befogadó pontosan azért nem képes az elvárt 
módon reagálni, mert morális fenntartásai vannak a művel szemben.23 Gaut pedig 
azt hangsúlyozza, hogy a morális érdem az érdem egyik fajtája: az etikai „hibákat” 
tartalmazó művek egyértelműen morális okokból válnak érdemtelenné az előírt 
befogadói reakció végrehajtására.24 Röviden: az ellenoldal azt állítja, hogy a kérdéses 
tulajdonságok nem morális „hibákként”, hanem valami másként okoznak művészi 
kudarcot – Carroll és Gaut viszont ragaszkodik hozzá, hogy ezek a tulajdonságok 

22	 Anderson és Dean, „Moderate Autonomism”, 156–157; Matthew Kieran, „In Defence of the 
Ethical Evaluation of Narrative Art”, British Journal of Aesthetics 41, 1. sz. (2001): 26–38, 26–27, 
https://doi.org/10.1093/bjaesthetics/41.1.26.
23	 Carroll, „Moderate Moralism”, 304; Carroll, „Recent Approaches…”, 176; Carroll, „Defend-
ing the Content Approach…”, 185–186, 187.
24	 Gaut, „The Ethical Criticism…”, 197. Hozzátehetnénk: Gaut elemzése szerint a fenti kontrafaktuális 
feltétel soha nem teljesülhet (nem üres módon), hiszen a befogadónak mindig jó oka van megtagad-
nia az immorális szereputasításokat, s így a művek morális „hibái” mindig csökkentik a művek 
művészi értékét. (Egészen pontosan fogalmazva: Gaut elemzése üres módon teljesíti a kontrafaktuális 
feltételt, hiszen nem létezik olyan szituáció, amely igazzá tenné a kontrafaktuális kondicionális elő-
tagját.) Tény és való, a radikális moralizmussal szemben nem érvelhetünk hatékonyan a kontrafak-
tuális feltételre hivatkozva. Ez azonban nem sokat változtat az összképen, az alapvető probléma 
ugyanis továbbra is fennáll: a művészi kudarcot a radikális moralista szerint is végső soron valamilyen 
nem morális tényező okozza, tudniillik az, hogy a mű érdemtelen az általa kiváltani szándékozott 
befogadói reakcióra – nem pedig közvetlenül az a tény, hogy morális „hibákat” tartalmaz. (És tegyük 
hozzá: ha Gaut elemzését mérsékelt moralista álláspontként értelmezzük, akkor a kontrafaktuális 
feltételre hivatkozó ellenvetés is áll; lásd a 21. jegyzetet.)

Literatura_2025_4_Könyv.indb   352Literatura_2025_4_Könyv.indb   352 2025. 12. 17.   10:34:562025. 12. 17.   10:34:56

https://doi.org/10.1093/bjaesthetics/41.1.26


INTERAKCIÓ ÉS AUTONÓMIA 353

azért okozhatnak valami másként művészi kudarcot, mert morális „hibákról” van 
szó. A vita ugyanazon állítások ismételgetésébe fullad, valami itt nem stimmel.

Két dogma

Louise Hanson szerint a probléma azokban a filozófiai előfeltevésekben rejlik, ame-
lyeket a vita minden résztvevője hallgatólagosan elfogad. Az egyik ilyen előfeltevés 
a közvetettségi feltétel:25

Közvetettségi feltétel

(K) A morális és a művészi érték kapcsolatának létezése mellett érvelő filozófusnak 
közvetett stratégiát kell alkalmaznia. 

A feltétel azt mondja ki, hogy az interakcionistának olyan érvet kell kidolgoznia, 
amely valamilyen közvetítő tulajdonságra hivatkozik a két érték között – azaz egy 
olyan tulajdonságra, amely egyszerre releváns a művészi érték szempontjából és ér-
zékeny a mű morális karakterére. Az érvelési stratégia a következő:

1.	 Mutass rá egy T tulajdonságra, amelyről a vita összes résztvevője elfogadja, 
hogy releváns a művészi érték szempontjából (vagy legalábbis amelynek relevan-
ciája mellett jó érv hozható fel).
2.	 Mutasd meg, hogy a műalkotás morális karaktere (bizonyos esetekben/mindig) 
befolyásolja, hogy a mű rendelkezik-e T-vel.
3.	 Vond le azt a következtetést, hogy a morális érték (bizonyos esetekben/mindig) 
befolyásolja a művészi értéket, mivel (bizonyos esetekben/mindig) befolyásolja 
T-t, és T befolyásolja a művészi értéket.26

Mint láttuk, Carrollnál ez a T közvetítő tulajdonság a következő: a mű képes 
biztosítani a befogadói szereputasítások teljesülését (the ability to secure audience 
uptake). Gautnál pedig az, hogy a mű szereputasításai „kiérdemlik”, hogy a befoga-
dó teljesítse őket (meritedness of prescribed response). Mindketten közvetett érvelési 
stratégiát alkalmaznak: első lépésben a műalkotások értékével kapcsolatos intuí
ciónkra apellálnak – ha egy mű nem éri el a célját, akkor nyilvánvalóan kudarcot vall –, 
s megállapítják, hogy ezek szerint van legalább egy tulajdonság, amely vitán felül a 
művészi érték mércéjéül szolgálhat. Majd pedig rámutatnak, hogy a művek morális 
tulajdonságai szisztematikus hatást gyakorolnak erre a tulajdonságra – s így közve-
tett módon a művek művészi értékére.

25	 Hanson, „Two Dogmas…”, 215–216.
26	 Uo., 212.

Literatura_2025_4_Könyv.indb   353Literatura_2025_4_Könyv.indb   353 2025. 12. 17.   10:34:562025. 12. 17.   10:34:56



BÁRÁNY TIBOR354

A másik előfeltevést Hanson qua-megszorításnak nevezi:27

Qua-megszorítás

(Q) A morális és a művészi érték kapcsolata mellett szóló érvnek nem csupán 
azt kell megmutatnia, hogy a morális tulajdonságok relevánsak a művészi 
tulajdonságok szempontjából, hanem azt is, hogy mint morális tulajdonságok 
(azaz morális tulajdonság mivoltukban) relevánsak.

Ezt a „dogmát” nem csupán az interakcionisták kritikusai fogadják el, hanem 
(hallgatólagosan) maga Carroll és Gaut is érvényesnek tekinti. Hiszen mi más okból 
hangsúlyoznák újra és újra, hogy a befogadói ellenállást a művek morális „hibái” 
mint (qua) morális „hibák” váltják ki?

Igen ám, csakhogy a közvetettségi feltétel és a qua-megszorítás inkompatibilis 
egymással, következésképpen semmilyen interakcionista érv nem képes egyszerre 
eleget tenni mindkettőnek.28 Nem lehet egyszerre azt állítani, hogy a morális „hibák” 
közvetett módon, tehát egy másik tulajdonság közbeiktatásával gyakorolnak hatást 
a művészi értékre, illetve hogy önmagukban, azaz morális „hiba” mivoltukban gya-
korolnak hatást a művészi értékre. Ha így keretezzük a vitát, a morális és a művészi 
érték kapcsolata mellett érvelő filozófus szükségképpen hátrányban lesz a vitapart-
nerével szemben. És Hanson szerint ezt a hátrányt mindaddig nem is lesz képes 
leküzdeni, amíg meg nem szabadul vagy az egyik vagy a másik dogmától – vagy 
egyszerre mindkettőtől.

Hanson az első megoldást javasolja az interakcionista számára: el kell vetnie (K)-t. 
Közvetett stratégia helyett közvetlent kell követnie – megmutatva, hogy a művek 
morális tulajdonságai bármiféle közvetítő tulajdonság nélkül is hatást gyakorolhatnak 
a művek művészi értékére.29 Hogyan kell elképzelnünk egy ilyen közvetlen érvelési 
stratégiát? Az interakcionista például a műalkotások kritikai értékelésének tényleges 
gyakorlatára hivatkozhat. A professzionális és a laikus értelmezők előszeretettel di-
csérnek műveket azért, mert azok „együttérzéssel” vagy „mély empátiával” ábrázolják 
a fiktív karakterek sorsfordulatait, „megsemmisítő” (vagy „méltányos” stb.) „erkölcsi 
ítéletet mondanak” a társadalmi viszonyokról, „nehezen feloldható morális dilem-
mákat” mutatnak be – és gyakran bírálják őket a „kegyetlenségük” és „embertelen-
ségük”, a „szemérmetlen kitárulkozásuk”, a „voyeurizmusuk” miatt, vagy azért, mert 
„romantizálják az erőszakot” és „kéjelegnek a szörnyűségeken”. (Utóbbi kapcsán lásd 
például a kortárs magyar kritikai diskurzusban az elmúlt évek során oly népszerűvé 
vált kifejezést: „nyomorpornó”.) Hanson szerint ez a megoldás, tudniillik hogy filo-
zófiai álláspontunk védelmében a művek értelmezésének és értékelésének hétközna-

27	 Uo., 216–217.
28	 Uo., 217–218.
29	 Uo., 218.

Literatura_2025_4_Könyv.indb   354Literatura_2025_4_Könyv.indb   354 2025. 12. 17.   10:34:562025. 12. 17.   10:34:56



INTERAKCIÓ ÉS AUTONÓMIA 355

pi gyakorlatára hivatkozunk, a művészi érték és a másféle értékek (például: kognitív 
érték, eredetiség) interakciójáról szóló filozófiai viták során teljesen bevett érvelési 
stratégia. Miért ne nyúlhatna a moralista interakcionista ugyanehhez az eszközhöz?30 
Mi több, egyetlen érték biztosan létezik, amelyről szinte minden filozófus elfogadja, 
hogy közvetlenül releváns a művészi érték szempontjából: az esztétikai érték. Bármi-
lyen tulajdonságot jelöljön is az „esztétikai érték” kifejezés (feltéve, hogy nem pusztán 
a „művészi érték” szinonimájaként használjuk), abban majd minden szerző egyetért, 
hogy ez a tulajdonság közvetlenül befolyásolja a műalkotások minőségét. Mi okunk 
lenne kizárni a lehetőséget, hogy a morális érték is épp ilyen legyen?31

Hansonnal szemben én nem látom ennyire rózsásnak a közvetlen érvelési straté-
giát alkalmazó moralista interakcionizmus jövőjét. A mérsékelt moralizmus norma-
tív elmélet; vagy legalábbis vannak normatív implikációi („a kompetens értelmező-
nek a morális értéket figyelembe véve kell megállapítania a művek művészi értékét”). 
Egy normatív elméletet viszont nem lehet pusztán a tényleges gyakorlat tényeire 
hivatkozva alátámasztani. Elvégre az irodalomkritikusok tévedhetnek (olykor elő-
fordul ilyesmi…); és minden további nélkül megtörténhet, hogy bizonyos értelmezői 
diskurzusok résztvevői teljes egészében tévúton járnak. Még ha megszívleljük is 
Hanson módszertani figyelmeztetését, miszerint csak akkor fogadjunk el erősen 
revizionista elemzést, ha ennek komoly elméleti haszna van,32 joggal kételkedhetünk 
benne, hogy ez az általános (filozófiai) metodológiai tézis a művészetfilozófia terü-
letén is alkalmazható lenne. A tényleges műértelmezői és -kritikai gyakorlatok 
olyannyira sokszínűek, annyira különböznek egymástól, hogy mindenre és minden-
nek az ellenkezőjére is találhatunk történetileg jól beágyazott példát – így erősen 
kétséges, hogy a művésziérték-tulajdonítás esetében tényleg lenne értelme valami-
féle „preteoretikus intuíciókról” beszélni. Röviden: a művészetfilozófiai elméletünk 
normatív következményeit még akkor sem igazolhatnánk pusztán a műértelmezési 
gyakorlat tényeire hivatkozva, ha ezek kellőképpen robusztusak lennének – ám még 
csak nem is azok. Hansonnak igaza van: ha ez az eljárás a moralista interakcionizmus 
esetében problémás, a többi esetben is az. Amennyiben a kognitív érték, az eredetiség 
vagy épp az esztétikai érték művészeti relevanciája mellett érvelünk, ugyanígy nem 
helyes pusztán a műértelmezők szóhasználatára vagy értékelési gyakorlatára hivat-
kozni, mint a morális érték esetében.

De tegyük félre ezt a nehéz, messzire vezető módszertani problémát! Tanulmányom 
utolsó fejezetében megmutatom: ha valaki szeretne kitartani a művészeti gyakorla-
tok autonómiájának normatív ideálja mellett, nyugodt szívvel elkötelezheti magát a 
mérsékelt interakcionizmus mellett – ám Hanson javaslatával szemben nem a (K), 
hanem a (Q) „dogmát” kell elvetnie.

30	 Uo., 212–213, 218, 220–221. 
31	 Uo., 219.
32	 Uo., 220.

Literatura_2025_4_Könyv.indb   355Literatura_2025_4_Könyv.indb   355 2025. 12. 17.   10:34:562025. 12. 17.   10:34:56



BÁRÁNY TIBOR356

Művészeti autonómia

A művészeti autonómia gondolata normatív ideál, amelyet radikális és mérsékelt 
változatban is megfogalmazhatunk.33 Az előbbi esetben azt állítjuk, hogy a művésze-
ti gyakorlatoknak teljes autonómiát kell élvezniük az emberi tevékenységek körében; 
az utóbbi esetben pedig azt, hogy bár a művészeti gyakorlatok folytonosak más 
társadalmi gyakorlatokkal, e hálózaton belül relatív autonómia illeti meg őket. A to-
vábbiakban koncentráljunk a mérsékelt álláspontra!

Kézenfekvő döntés, hogy a relatív művészeti autonómia híve a művészet sajátos 
normáira hivatkozzon, ha szeretné világosan elmagyarázni, miben is áll az általa 
elfogadott normatív ideál lényege. Elég a következő gyenge tézis mellett elköteleznie 
magát: a műalkotások értelmezésének és értékelésének folyamatát sajátos normák 
irányítják, ami a művészetbefogadás gyakorlatát részlegesen megkülönbözteti minden 
másféle értelmezői és értékelési gyakorlattól. Másképpen fogalmazva: a műalkotás 
befogadását vezérlő interpretációs és értékelési normákat nem lehet maradéktalanul 
visszavezetni másféle gyakorlatok normáira.34

Milyen művészetfilozófiai elméleteket kell preferálnia annak, aki elfogadja ezt a 
gyenge normatív elvet? Legyen szó bármelyik klasszikus művészetfilozófiai problé-
máról, csakis olyan elmélet jöhet számításba, amelyik képes megmagyarázni, hogyan 
érvényesülnek „külső” (például: morális) normák a művek interpretációs és értéke-
lési gyakorlatában – anélkül, hogy a műbefogadás normáit e „külső” normákra re-
dukálná. A mérsékelt autonomizmus nem felel meg ennek az elvárásnak, hiszen az 
elemzés abból indul ki, hogy a művek morális és művészi megítélése teljes egészében 
független egymástól. A mérsékelt moralizmus Hanson által propagált változata 
szintén nem felel meg a céljainknak. Ha a művek morális értéke közvetlenül megha-
tározza a művészi értéküket, és ugyanez áll a kognitív értékükre, esztétikai értékük-
re stb., akkor a műalkotások művészi értéke végső soron eltérő forrású értékek 
(megfelelően súlyozott) kombinációjaként áll elő. Következésképpen a műbefoga-
dásnak nincsenek sajátos normái.

Ezért a művészeti gyakorlatok relatív autonómiájának híve helyesen teszi, ha a 
mérsékelt moralista interakcionizmus mellett teszi le a garast. Ám nem fogadhatja 
meg Hanson javaslatát – hanem épp ellenkezőképpen kell eljárnia: a közvetettség 
dogmája helyett a qua-megszorítástól kell megszabadulnia. Hiszen (K) pontosan azt 
mondja ki, amire az autonómia képviselőjének szüksége van: a morális tulajdonságok 
csak annyiban relevánsak a művészi érték szempontjából, amennyiben hátráltatják 
vagy elősegítik a mű konstitutív művészi céljának megvalósulását. A mű morális 
(kognitív, esztétikai stb.) értéke csupán közvetve, a mű szándékolt hatásmechaniz-
musára gyakorolt hatásán keresztül befolyásolja a művészi értéket. Ebben a modell-

33	 Ezzel kapcsolatban lásd Bárány Tibor, „Az esztétikai normativitás három modellje”, Magyar Fi-
lozófiai Szemle 67, 3. sz. (2023): 96–113, 97–102.
34	 Uo., 98–99.

Literatura_2025_4_Könyv.indb   356Literatura_2025_4_Könyv.indb   356 2025. 12. 17.   10:34:562025. 12. 17.   10:34:56



INTERAKCIÓ ÉS AUTONÓMIA 357

ben a közvetítő tulajdonság egyfajta szűrőként működik: részlegesen „beengedi” a 
morális (kognitív, esztétikai stb.) normákat a műértelmezés és -értékelés gyakorla-
tába – ám nem az összeset engedi be, és semmi esetre sem redukálja a művészi ér-
téket a morális értékre.

Tanulság: a közvetett érvelési stratégiát alkalmazó mérsékelt moralista interakcio
nizmus tökéletes összhangban áll a művészeti gyakorlatok relatív autonómiájának 
gondolatával. Ráadásul igencsak jól védhető álláspont. Empirikusan adekvát, hiszen 
olyan magyarázatot kínál a művészi értékre, amelyben központi szerepet játszik az 
a tény, hogy a narratív műalkotások hatásmechanizmusa erősen támaszkodik a 
befogadók morális érzelmeire és értékítéleteire. (Ezzel a ténnyel a mérsékelt autono-
mizmus nem igazán tud elszámolni. Egyebek közt ezért nem magától értetődő, hogy 
a relatív művészeti autonómia hívének az interakcióról szóló vitában a mérsékelt 
autonomizmus álláspontját kellene választania.) Továbbá az elmélet nagy hangsúlyt 
fektet a műalkotások egyediségére: azt állítja, hogy a műveket a saját terminusaikban 
kell értelmeznünk és értékelnünk. A morális tulajdonságok csakis akkor relevánsak 
a művészi érték szempontjából, ha azok a művészi projekt lényegéhez vagy konstitutív 
céljához kapcsolódnak. Végezetül az álláspont nem markánsan revizionista a tény-
legesen létező művészeti gyakorlatokat illetően (megfelelve ezzel Hanson módszer-
tani intésének): bizonyos esetekben igenis helyénvaló a morális szótár használata a 
művek értelmezése és értékelése során.

Egyetlen elvarratlan szál maradt: hősünknek, a művészet relatív autonómiájának 
normatív ideáljához ragaszkodó mérsékelt moralista interakcionistának el kell magya-
ráznia, mit is jelent, hogy a művek morális értéke meghatározza a művészi értéküket. 
Hogyan lehetne pontosan megragadni, fogalmilag elemezni az értékek közti kapcso-
latot?35 Ám ennek a szálnak az elvarrása már egy másik tanulmány feladata lesz.

35	 Manapság élénk vita zajlik erről a problémáról az analitikus művészetfilozófiában. Lásd például 
Moonyoung Song, „The Nature of the Interaction between Moral and Artistic Value”, Journal of 
Aesthetics and Art Criticism 76, 3. sz. (2018): 285–295, https://doi.org/10.1111/jaac.12580; Nils-Hen-
nes Stear, „Immoralism is Obviously True: Towards Progress on the Ethical Question”, British 
Journal of Aesthetics 62, 4. sz. (2022): 615–632, https://doi.org/10.1093/aesthj/ayac047.

Literatura_2025_4_Könyv.indb   357Literatura_2025_4_Könyv.indb   357 2025. 12. 17.   10:34:562025. 12. 17.   10:34:56

https://doi.org/10.1111/jaac.12580
https://doi.org/10.1093/aesthj/ayac047

