
Creative Commons BY-NC-ND 4.0 3   c

DOI: 10.61894/LP.2026.101.1.1	 Lelkipásztor (2026) 101/1.﻿ 3–14.

T A N U L M Á N Y O K

„Ubi ecclesia, ubi theologia?” – Felfedezések az átmenet küszöbén
A liminalitás teológiai horizontjai: az egyház átalakulása a rend és káosz határán 
– 1. rész

g  FÜSTI-MOLNÁR SZILVESZTER

DOI: 10.61894/LP.2026.101.1.1

Sárospataki Református Hittudományi Egyetem
főiskolai tanár
E-mail: fusti@tirek.hu

b A tanulmány az egyház helyzetét vizsgálja az átmeneti, liminális korszakokban, amikor a meg-
lévő társadalmi és vallási rendek szétesnek, de az új struktúrák még nem szilárdultak meg. 
Az elemzés átfogó, interdiszciplináris megközelítést alkalmaz, amely szisztematikus teoló-
giai, antropológiai és filozófiai perspektívákat ötvöz annak érdekében, hogy komplex keretet 
nyújtson az identitás, a küldetés és a megújulás kérdéseinek vizsgálatához. A liminalitás fo-
galma – amely Arnold van Gennep és Victor Turner kulturális antropológiájából, illetve Eric 
Voegelin metaxyelméletéből származik – az átmeneti állapotok elemzésének alapjául szolgál. 
A tanulmány rávilágít arra, hogy a küszöbhelyzetek ugyan identitás- és intézményi kríziseket 
idézhetnek elő, de egyúttal kreatív megújulási lehetőségeket is megnyithatnak. A tanulmány 
hangsúlyozza az egyház aktív szerepét a társadalmi átalakulások formálásában, a transzcen-
dens valóság iránti nyitottság megőrzésében, miközben új kihívásokra reflektál. A bibliai át-
meneti tapasztalatok és olyan gondolkodók, mint Tillich, Rahner és Kierkegaard kritikai meg-
látásai mélyítik az elemzés teológiai vetületeit.

Kulcsszavak: egyház / liminalitás / liminoid / átalakulás / identitásválság / szisztematikus teológia / missziói meg-
újulás / antropológia

Bevezetés

„Ubi ecclesia, ubi theologia?”, azaz: „Hol található az egyház és annak teológiája?” A kérdés alapján 
arra keressük a válaszokat, hogy az egyház és teológiája miként pozicionálja magát azokban az idő-
szakokban, amikor sem a rend, sem a káosz nem domináns, és az átalakulás küszöbén egyensúlyo-
zunk. Ez a tanulmány az egyház mai helyzetét és küldetését elemzi egy folyamatosan átalakuló világ-
ban, a liminalitás – vagyis az átmeneti, „küszöbön álló” állapot – antropológiai fogalmát alkalmazva 
értelmezési keretként. A liminalitás elmélete itt azokra a köztes helyzetekre utal, amikor a régi rend 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.61894/LP.2026.101.1.1
https://m2.mtmt.hu/gui2/?type=authors&mode=browse&sel=10032310
https://orcid.org/0009-0004-7873-372X


b  Tanulmányok

d   4

már felbomlott, de az új még nem stabilizálódott. Az egyház és a társadalom egymást tükröző, köl-
csönhatásban álló liminalitása új megközelítési lehetőségeket kínál. Bár a teológiai alkalmazás nem 
magától értetődő, mégis olyan sajátos szempontokat nyújthat mind teológiai, mind közösségi szin-
ten, amelyek segíthetnek megérteni az egyházi kríziseket és intézményi átalakulásokat, és egyben a 
megújulás irányaihoz is hozzájárulhatnak. Ennek érvényesítésében arra törekszünk, hogy a limina-
litás keresztény teológiai (protestáns) keretben való értelmezése során megőrizzük a kinyilatkoztatás 
transzcendens természetét és a reformátori hagyomány folytonosságát.

Az „átjárások” küszöbén – Filozófiai háttér

A liminalitás fogalmának mélyebb megértéséhez, illetve a teológiai alkalmazás néhány szempontjá-
nak előkészítéséhez elsőként a filozófiai kontextusra érdemes kitérni, hiszen e fogalmi háttér alapvető 
szerepet játszik abban, hogy a liminalitás hogyan válik antropológiai és társadalomtudományi szinten 
értelmezhetővé és majd teológiai vonatkozásban is alkalmazhatóvá. A filozófiai nézőpont nemcsak 
előkészíti, hanem gazdagítja is a fogalom értelmezését, olyan alapvető kérdéseket feltárva, amelyek 
túlmutatnak az emberi létezés és identitás határain, valamint új szempontokat jelölhetnek ki a teo-
lógiai és ekkléziológiai összefüggésekben. 

A filozófiai háttér meghatározóan a létezés köztes, átmeneti állapotára mutat, ahol Eric Voegelin 
a metaxy fogalmát a rend és a káosz közötti feszültségként jeleníti meg, és ezáltal az emberi egzisz-
tencia transzcendens irányú nyitottságának lehetőségét tárja fel (1956, 88–90. o.). Voegelinnek a me-
taxy fogalmára eső választása nem véletlen, hiszen ez a kifejezés Platón filozófiájában gyökerezik, 
ahol a földi és isteni szféra közötti köztes állapotot jelöli. Platónnál a metaxy fogalma az emberi lé-
tezésnek azt a helyzetét írja le, amely az érzéki világ és az ideák birodalma között helyezkedik el, fo-
lyamatosan törekedve a magasabb rendű valóság felé (Platón 1984a; 1984b, 146. o.; 1995). Voegelin 
a platóni metaxyfogalmat kiterjesztve alkalmazza az emberi lét dinamikus természetének megraga-
dására, ahol a harmónia és a zűrzavar közötti feszültség az emberi tapasztalatok alapvető szervező-
elveként jelenik meg.

Ez az ellentét, amely Voegelin értelmezésében központi szerepet kap, visszavezethető a határhely-
zetek és meghatározatlanságok klasszikus filozófiai reflexióira, ahol a struktúra és az ismeretlen ta-
lálkozása új értelmezési lehetőségeket teremt. Anaximandrosz apeiron- () fogalma, amely 
az ősi, meghatározatlan „őselvet”1 (határtalan ősanyag, princípium) jelöli, olyan jellegű definiálat-
lanságot és potenciált hordoz, amelyben az anyagi és szellemi lehetőségek még korlátlanok. Tulaj-
donképpen olyan „kozmikus liminalitást” jelöl, ahol a dolgok még formálódnak, a lehetőségek pe-
dig még korlátlanok. Az apeiron és a liminalitás közös pontja a keretek feloldódása, új identitások és 
rend (igazság etikai értelemben) születése, amely lehetőséget biztosít az ember számára az új értel-
mezések megtalálására. Az egyház számára e „kozmikus liminalitás” ideje arra ösztönöz, hogy nyi-

	 1	  
 – „A dolgok, amelyekből eredetük van, oda is kell 
visszatérniük szükségszerűen; mert meg kell fizetniük a büntetést, és igazságot kell szolgáltatniuk egymásnak az igazságtalansá-
gukért, az idő rendje szerint.” (Simplicius 1951, 13., 24. o.) Ez a töredék Anaximandrosz kozmológiai nézeteit tükrözi, ahol az uni-
verzum ciklikus természetét és a dolgok közötti igazságosság helyreállítását hangsúlyozza. Simplicius kommentárjaiban található 
meg, amelyeket Diels és Kranz gyűjtött össze a preszókratikus filozófusok töredékeinek gyűjteményében. 



„Ubi ecclesia, ubi theologia?” – Felfedezések az átmenet küszöbén  a

5   c

tott maradjon a társadalmi átalakulásokra, ugyanakkor megőrizze saját identitását és küldetését.2 
Az apeiron nem közvetlenül a liminalitás előzménye, de gondolkodástörténeti távlatban az átmene-
ti állapotok egyik korai megfogalmazása, ahol a létezés határtalansága és rendezetlensége egy krea-
tív, teremtő potenciált jelent.

Ezt a „kozmikus liminalitást” a modern filozófusok is újraértelmezték. Søren Kierkegaard egzisz-
tenciális filozófiájában szintén a határhelyzetekkel és az emberi létezés választási pontjaival foglal-
kozik, ahol a transzcendens felé fordulás lehetősége vagy épp tagadása a hit és kétség között vívódó 
egyén létezésének alapját jelenti. Kierkegaard szerint az ember önmaga által létrehozott bizonyta-
lanságából csak a transzcendens hit felé fordulva találhat kiutat (1983, 35–37. o.). Nietzsche hozzájá-
rulása a liminalitás fogalmához elsősorban az ember végességével és a transzcendens értékek hiányá-
val való szembenézés radikális igényében mutatkozik meg. „Isten halálának” gondolata, amely a ha-
gyományos értékek elvesztésére és a nihilizmus kialakulására utal, liminális állapotot idéz elő, ahol 
az egyén kénytelen saját maga új értékeket és célokat alkotni egy bizonytalan világban (Nietzsche 
2003, 45–50. o., 128. o., 130. o.). Az übermensch koncepciója önmeghaladásra és autentikus létformák 
kialakítására ösztönöz, amelyek egy liminális állapotban történhetnek meg, ahol a régi értékek szét-
hullanak, és az egyén új identitást keres (Nietzsche 2000, 13–15., 23–27. o.; 1986, 102–106., 181–191. 
o.). Így Nietzsche gondolkodása inspirálóan hathat a liminalitás fogalmának azon elemeire, amelyek 
az önmeghaladás és az új értékek teremtésének folyamatát helyezik előtérbe. A 20. századi gondolko-
dók közül Heidegger Dasein és Sein-zum-Tode (halálhoz viszonyuló lét) fogalmai kapcsán az ember 
végességével való szembesülését tárgyalja (1996, 235–240. o.). Ez a nyitottság kreatív feszültséget ered-
ményez, és különösen fontossá válik, amikor az egyén vagy közösség a megszokottól elszakadva a lét 
alapvető kérdéseivel szembesül. Karl Jaspers határszituációi ugyanebben a köztességben látják az em-
beri lét alapját, ahol az identitás és a rend újraformálása válik szükségessé (Jaspers 1971, 58–61. o.). 
Ilyen értelemben az apeiron fogalmától a liminalitás modern koncepciójáig terjedő gondolkodástör-
téneti ív néhány releváns példája is azt sugallja, hogy a rendezetlen és ismeretlen határhelyzetek filo-
zófiai jelentősége – az emberi létezés mélyebb kérdéseit feszegetve – a transzcendens irányába mutat.

Voegelin modernségkritikája ugyanakkor arra figyelmeztet, hogy a transzcendens kizárása az 
emberi létezést egy „második valóságba” kényszeríti (Voegelin 1956, 88–90. o.). Voegelin úgy véli, 
hogy a modernségben kibontakozó világnézetek – különösen a racionalizmus és a posztmodern re-
lativizmus – végső soron az emberi lét mélyebb értelmét tagadják, ezzel létbizonytalanságot és iden-
titáskrízist idézve elő. Ez a „második valóság” egyfajta elszigetelődés, ahol a transzcendens értékek 
és az emberi élet magasabb rendű céljai hiányoznak, így csak átmeneti, önkényes rendszerek jönnek 
létre (Voegelin 2004, 115–120. o.). Vogelin meglátásai összhangban állnak Kant határfogalmával is. 
Kant szerint az ember a megismerés korlátainak elfogadása révén léphet át új világképekbe, de ezen 
küszöb átlépése egyben korlátot is jelent, amely a modernség transzcendens nélküli világában végül 
bizonytalanságot eredményez (Kant 1998, 274–276. o.). 

	 2	 Anaximandrosz filozófiájában az apeiron a határtalan, meghatározatlan princípium, amelyből minden ered, és amelybe min-
den visszatér. Az apeiron fogalma a keretek feloldását jelenti abban az értelemben, hogy nem korlátozza a dolgokat egy meghatáro-
zott formára vagy anyagra. Az apeiron nem azonos semmilyen ismert elemmel vagy anyaggal, hanem olyan alapelv, amely túl van a 
konkrét, érzékelhető világ határain. Ez a határtalanság lehetővé teszi a világban lévő dolgok folyamatos keletkezését és pusztulását, 
valamint az ellentétek közötti dinamizmust. Az apeiron tehát nem statikus anyag vagy forma, hanem olyan elv, amely biztosítja a 
világ állandó átalakulását és megújulását. A keretek feloldása új lehetőségeket teremt az univerzum számára, hogy különböző for-
mákban és struktúrákban nyilvánuljon meg (Kočandrle–Couprie 2017, 45–60. o.; Graham 2010, 19–23. o.; Lambropoulos 2007).



b  Tanulmányok

d   6

Tillich és Rahner gondolatai további teológiai mélységet adnak Voegelin metaxyértelmezésének, 
különösen a spirituális és teológiai vonatkozásait tekintve. Tillich ultimate concern (végső kérdés, 
meghatározottság) fogalma azokat a lelkiséget érintő kihívásokat írja le, amelyekkel a liminalitás-
ban szembesül az ember, amikor élete értelmét és célját keresi (1996, 23–25. o.). Rahner Vorgriff- 
(előrenyúlás) koncepciója szerint pedig minden emberi megismerés és létezés a transzcendens fe-
lé irányul, és ez az alapvető nyitottság éppen a határhelyzetekben, a liminalitás révén bontakozik ki 
(1982, 42–45. o.). Hasonlóan ehhez, Mircea Eliade axis mundi fogalma a szent és a profán világ kö-
zötti kapcsolódás helyeként értelmezhető, ahol az ember a transzcendenssel érintkezik, és az anya-
gi világ határain túllép.3 Az egyház ekkléziológiai szempontból itt találja meg missziós feladatát, 
mivel ezen a „küszöbön” képes összekötni a társadalom liminális állapotait a transzcendens igaz-
ságok keresésével.

Voegelin modernségkritikája nemcsak releváns, hanem a metamodern kor számára iránymuta-
tó is, hiszen a mai emberi létet jellemző spirituális nyitottság, az apeiron, Kant határfogalma, He-
idegger jelenvalólét-elmélete, Tillich végső kérdései és Rahner transzcendens irányultsága mind 
megerősítik azt a vágyat, amely a modern világ redukcionista válaszain túllépve a valódi rend és 
stabilitás felé vezet. Vermeulen és van den Akker leírják, hogy a metamodernizmus nem utasít-
ja el a posztmodern szkepszist, de visszahozza a vágyat a jelentés, hit és értelem után, amely Vo-
egelin kritikáját igazolja: a modern ember „második valósága” nem tudott tartós válaszokat adni 
(2010). Gabriel Marcel meglátásai tovább erősítik Voegelin metaxykoncepcióját és mában ható je-
lentőségét, mivel az emberi lét válságát mindketten a transzcendens iránti nyitottság hiányában 
látják. Voegelinhez hasonlóan Marcel is az emberi identitásválságot tárgyalja, amely a modernitás 
metafizikai alapjainak hiányából fakad. Marcel szerint az autentikus lét forrása a transzcendens-
hez való remény és bizalom, amely lehetővé teszi az ember számára, hogy átlépjen a materiális vi-
lág korlátain, és kapcsolatba lépjen a transzcendenssel. Így Marcel a voegelini metaxy kortárs 
képviselőjének tekinthető, mivel mindketten hangsúlyozzák az emberi létezés köztes állapotának 
fontosságát, ahol az ember a rend és a káosz közötti feszültségben új utakat találhat a transzcen-
dens felé (2010, 79–82. o.). 

E tekintetben a metamodern kor olyan új „köztes állapotként” jelenik meg, amelyben a transz-
cendens keresése és a racionális megértés iránti vágy egyaránt teret kap, áthidalva így a modern és a 
posztmodern válságok közötti szakadékot. Voegelin a modernitás kritikájában rámutatott arra, hogy 
a transzcendens nélkül maradt emberiség (Marcelnél: Homo Viator) nemcsak etikai, de egzisztenciá
lis szempontból is hiányt szenved (Marcel 2010; Bede 2007). Voegelin gondolatai tehát ma is rele-
vánsak, hiszen a metamodern ember a spiritualitás és értelem iránti igényét éppen a modernség egy-
oldalú racionalizmusával és a posztmodern relativizmussal való szembehelyezkedésként fogalmaz-
za meg (Gibbons 2017, 35–38. o.).

	 3	 Mircea Eliade a vallási élmény és a szimbolikus terek elemzése révén jelentősen hozzájárult a liminalitás fogalmához, külö-
nösen az axis mundi és a szent tér (hierophany) koncepcióinak kidolgozásával. Eliade szerint minden vallásos ember számára lé-
tezik egy központi szimbolikus tér vagy tengely – az axis mundi –, amely összeköti a földi világot a szenttel, azaz az istenivel vagy 
transzcendenssel. Az axis mundi a világ közepét jelképezi, ahol a profán (hétköznapi) és szent (transzcendens) világ találkozik. 
Ebben az értelemben a szent tér maga is liminális térként működik, ahol az emberi világ az isteni renddel érintkezhet, és ahol az 
átmenet lehetséges az anyagi világból a spirituálisba (Eliade 1996, 20–32. o.). 



„Ubi ecclesia, ubi theologia?” – Felfedezések az átmenet küszöbén  a

7   c

Küszöblét – A „társadalmi dráma” és a liminalitás fogalmának átfogó, vázlatos bemutatása

A liminalitás fogalmát először Arnold van Gennep vezette be 1909-ben, aki a különböző életcik-
lusokhoz kapcsolódó rítusokat három fázisra osztotta: elkülönülés, átmenet (liminalitás) és újra-
egyesülés. A köztes, átmeneti liminális állapotban az egyén vagy csoport kilép a megszokott társa-
dalmi struktúrákból, és egy bizonytalan helyzetbe kerül (Gennep 2007, 21–25. o.). A 20. században 
Victor Turner brit kulturális antropológus továbbfejlesztette van Gennep elméletét, és a liminali-
tást általános társadalmi folyamatként értelmezte. Turner A rituális folyamat című könyvében azt 
vizsgálta, hogy a társadalmi struktúrák felbomlása során hogyan alakulhatnak ki olyan közösségek, 
mint a communitas, amelyek alkotói energiákat szabadítanak fel, és új formákat teremtenek (2002a, 
107–145. o.; 2002b, 59–107. o.).

Turner szerint a liminális állapotot „antistruktúrának” is nevezhetjük, amelyben a hierarchikus és 
rangbeli különbségek ideiglenesen megszűnnek, és egy alkotó, puritán szellemű közösség jöhet létre. 
Az ilyen communitasok a társadalmi egyenlőség és kölcsönösség elvei szerint működnek, és lehető-
vé teszik a közösség tagjai számára, hogy új megoldásokat és kapcsolati formákat hozzanak létre. Az 
egyén vagy a csoport számára az átmeneti állapotok – akár egy háború, természeti katasztrófa vagy 
éles társadalmi változások idején – különös jelentőséggel bírnak, mivel új tapasztalatokkal gazdagod-
hatnak, miközben eloldódnak a korábbi struktúráktól (Turner 2002b, 59–107. o.).

Turner két alapvető társadalmi szerkezetet különböztetett meg: 1. a hierarchikus, hagyományos 
rendszert és 2. a liminális helyzetekben kialakuló communitast. Az első típus politikai, jogi és gazda-
sági értelemben is kategorizálja az egyéneket, míg a liminális állapotok során létrejövő communitas 
struktúramentesen, egyenrangúként fogadja el tagjait. Ezt a két struktúrát Turner kulturális antro-
pológiája számos egyéb fogalommal gazdagította, például a marginalitás és az alsóbbrendűség (infe-
riority) formáival (2002a, 125–130. o.).

Turner munkásságára különböző filozófiai és társadalomtudományi gondolkodók is hatással vol-
tak. Arnold van Gennep háromfázisú modellje – elkülönülés, átmenet és újraegyesülés – képezte el-
méletének alapját, de Turner különös figyelmet fordított az átmeneti fázisra mint kreatív potenciál-
lal teli állapotra. Claude Lévi-Strauss strukturalista elmélete is inspirálta: Turner az antistruktúra fo-
galmával leírta, hogyan bomlanak fel a társadalmi rendek, amikor újjáfogalmazódnak a társadalmi 
jelentések (Lévi-Strauss 2001). Wilhelm Dilthey történeti hermeneutikája nemcsak arra irányítja a 
figyelmet, hogy a liminális tapasztalatokat kulturális kontextusukban kell értelmezni, hanem arra is, 
hogy ezek az élmények az élettörténeti összefüggések, a történeti tudat, az egyéniség és történetiség 
dialektikája, valamint az életértelem keresése révén válnak igazán érthetővé, így nemcsak a válság, 
hanem az életértelemre irányuló személyes és történeti perspektíva is megjelenik bennük (Dilthey 
2004, 30–52. o.; 1925, 12–35. o.). A liminalitás elmélete az egyháztan szempontjából is meghatározóvá 
válhat. Az egyház olyan társadalmi és kulturális térben végzi küldetését, amely maga is liminális jel-
legű. A modern, posztmodern és metamodern korszakok olyan társadalmi „drámákat” hoztak létre, 
amelyekben az egyház különleges szerepet játszhat. A társadalomból az egyház közösségébe érkezők 
magukkal hozzák e liminális állapotot, amelyben identitásuk és kapcsolataik folyamatosan átalakul-
nak. Az egyháztannak erre a környezetre reflektálva kell megújítania küldetését úgy, hogy a transz-
cendens alapokra helyezett identitását meg is különböztesse attól.

Karl Rahner Vorgriff-fogalma, amely minden megismerési aktust a transzcendens felé irányuló 
előrenyúlásként értelmez, azt sugallja, hogy az egyház új missziós perspektívát találhat ezekben a ha-



b  Tanulmányok

d   8

tárhelyzetekben. Az egyház feladata nem csupán a belső struktúrák megőrzése, hanem válaszadás a 
társadalmi átalakulásokra. A communitas, amely egy-egy liminális helyzetből születik, kreatív tér-
ként értelmezhető, ahol újraformálódhat az egyház szerepe a világban. Ez egyben a missziói munka 
azon dimenziójának felerősítését jelentheti, amely során a liminalitást figyelembe véve olyan prog-
ramok kerülnek meghatározóan előtérbe, amelyek a társadalom peremén élők számára biztosítanak 
közösségi tereket. Ezáltal az egyház befogadó közösségi közeget kínálhat, amelyben a társadalmi kor-
látokat és a kirekesztést átlépve helyezhetjük előtérbe a szeretet és elfogadás üzenetét.

Bár Turner communitasfelfogása számos kritikát kapott, különösen annak idealizálása miatt, el-
mélete mégis nélkülözhetetlen eszközzé vált az antropológia és a társadalomtudományok számára a 
társadalmi változások és rítusok elemzésében. A liminalitás alkalmazható politikai átmenetek, mig-
rációs helyzetek vagy a digitális világ tapasztalatai során is, mivel ezek mindegyike feloldja a meg-
szokott határokat, és új identitások, értékek kialakulását teszi lehetővé.

A liminalitás fogalma tehát a modern társadalmi változások tükrében kiemelt hozzájárulást ad-
hat az egyháztanban. Ez az átmeneti, „köztes” állapot nemcsak a társadalmi struktúrákban, hanem 
az egyház működésében és missziós feladatában is megjelenik, amely új, kreatív értelmezési lehető-
ségeket kínál a mai társadalmi drámákra és az emberi identitásválságokra adott válaszként. Victor 
Turner communitasmodellje is erősítheti – a társadalmi liminális együtthatók szerint – az egyházon 
belül az egyenrangú szerepvállalás és a közös felelősségvállalás hangsúlyozását, és fokozhatja a kö-
zösségi kohéziót. Azáltal, hogy az egyház feloldja a hierarchikus kereteket, lehetőséget biztosít a kö-
zösség tagjai számára, hogy aktívan vegyenek részt a gyülekezet működésében, új vezetési gyakorla-
tok létrejöttéhez járulva hozzá.

„Bezárt ajtók” előtt a „küszöbön” – Permanens liminalitás és a liminoid

A permanens liminalitás és a liminoid fogalmi keretek a klasszikus liminalitás elméletének tovább-
fejlesztéseként értelmezhetők, amelyek képesek rugalmasan igazodni napjaink összetett és dinami-
kus társadalmi viszonyaihoz. Míg a hagyományos liminalitás a kollektív rítusokra és a meghatározott 
közösségi keretek között zajló átmeneti állapotokra épült, addig a permanens liminalitás és a limi-
noid új dimenziókat nyit meg, amelyek jobban tükrözik a modern társadalmak strukturális bizony-
talanságát és állandósult változásait.

Bár jogosan merülhet fel kritika e megközelítésekkel szemben, miszerint olykor idealizált vagy 
túlságosan általánosító értelmezésekkel operálnak, mégis tagadhatatlan, hogy új perspektívákat kí-
nálnak a társadalmi instabilitás és az átmenetek megértéséhez. Ezek az elméletek nem csupán diag-
nosztikai eszközként funkcionálnak a modernitás felfüggesztett állapotainak leírásában, hanem ér-
telmezési keretet biztosítanak annak feltárására is, hogy miként válhatnak ezek az átmenetek krea-
tív lehetőségekké, vagy hogyan kezelhetők konstruktívan.

A modern társadalmakban a permanens liminalitás állandósult állapotként jelenik meg, amely-
ben a régi struktúrák lebomlása és az újak kialakulásának késlekedése társadalmi, kulturális és val-
lási vákuumot eredményez. A liminoid jelenségek viszont ezzel párhuzamosan olyan átmeneti terek 
létrejöttét jelzik, amelyekben az egyének és közösségek reflexív és kreatív módon keresnek válaszo-
kat a fennálló instabilitásra. Ezáltal a liminoid nem pusztán az átmenetek passzív állapotát ragad-
ja meg, hanem a modern társadalmakra jellemző tudatos kísérletezést és újrateremtési folyamato-



„Ubi ecclesia, ubi theologia?” – Felfedezések az átmenet küszöbén  a

9   c

kat is, amelyek kulturális, vallási és közösségi formákban öltenek testet. Az egyház, a vallási közössé-
gek, valamint a társadalmi intézmények számára e fogalmak fontos útmutatót kínálnak ahhoz, hogy 
a modernitás kihívásai között is képesek legyenek értelmes és hiteles válaszokat adni a két stabil ál-
lapot határmezsgyéjén.

A permanens liminalitás fogalmához szorosan kapcsolódnak olyan gondolkodók meglátásai, 
mint Zygmunt Bauman „folyékony modernitás” koncepciója (2007, 12–25. o.), Anthony Giddens 
reflexívmodernitás-elmélete (2006, 45–60. o.) vagy Ulrich Beck kockázatitársadalom-elméle-
te (2003, 98–115. o.). Ezeknek a fényében olyan állandósult átmeneti állapotról beszélünk, amely-
ben az egyének és a közösségek folytonos bizonytalanságban élnek, miközben a stabil struktúrák 
és identitások helyét egy dinamikus, folyamatosan változó „antistruktúra” veszi át. Beck különö-
sen arra világított rá, hogy a modern társadalmak a globális kockázatok és folyamatosan jelen lé-
vő krízisek közepette elveszítik a hagyományos stabilitásukat, ami állandó alkalmazkodást igényel.

A liminalitás fogalmát később más gondolkodók is továbbfejlesztették. Szakolczai Árpád pél-
dául a „permanens liminalitás” jelenségét vizsgálta, amelyben a liminális állapotok tartóssá válnak, 
és a társadalom folyamatos átmeneti állapotban ragad, a régi normák felbomlanak, de új rend nem 
szilárdul meg, így állandó bizonytalanság és identitásválság alakul ki (2017). Szintén jelentős Bjørn 
Thomassen hozzájárulása a permanens liminalitás elméletéhez. Thomassen szerint a modernitás 
hozta létre az állandó átmeneti állapotot, amelyben a stabil struktúrák és identitások helyét egy ru-
galmas, állandóan átalakuló keretrendszer (antistruktúra) tölti ki (2014, 113–120. o.). A modern tár-
sadalom alapvetően a határok és korlátok folyamatos átlépésére törekszik, de ez gyakran egy üres, 
soha be nem teljesedő vágyakozáshoz vezet. Horváth Ágnes pedig a politikai alkímia4 és a limina-
litás összefüggéseit kutatta, rámutatva arra, hogy a liminális állapotok hogyan befolyásolják a politi-
kai és társadalmi változásokat (2013).

Ezek a megközelítések tovább mélyítik az egyházi struktúrák elemzésének relevanciáját, ahol a 
hagyomány és a modernitás közötti kettősség miatt egy tartósan köztes, liminális helyzet állhat elő. 
Az egyház folyamatosan próbál reagálni a külső társadalmi változásokra, de belső megújulás híján 
gyakran nem képes új, stabil formát ölteni; így identitása és küldetése is olyan köztes állapotban ma-
radhat, amelyben saját hagyományaihoz hű akar maradni, de mégis igazodni kíván a modern világ 
elvárásaihoz.

Pierre Bourdieu fontos kritikai észrevételeket fűzött a permanens liminalitás nézetéhez. Arra mu-
tatott rá a reflexív szociológia szemszögéből, hogy a társadalmi struktúrák folyamatos változása nem-
csak alkalmazkodást, hanem önkritikát is követel az egyes intézményektől, így az egyháztól is, hogy 
ne csupán passzívan reagáljanak a társadalmi nyomásokra, hanem képesek legyenek autonóm mó-
don is fejlődni (Bourdieu 2002, 75–90. o.). Bourdieu mellett Alain Touraine is kritikusan szemlélte 
a permanens liminalitás eszméjét, hangsúlyozva, hogy az intézmények túlzott alkalmazkodása iden-
titásvesztéshez vezethet (1998). Hasonlóan kritikus Niklas Luhmann, aki a társadalmi rendszereket 
az önszerveződő rend alapján értelmezi, és úgy látja, hogy a struktúrák túlzott flexibilitása szétzilál-
hatja a szervezetek koherenciáját (2005).

Az állandó liminalitás és a liminoid fogalma rávilágít arra, hogy az egyházi rituálék és szokások 
olykor elavultnak tűnhetnek, mivel nem képesek megfelelően reagálni a modern társadalom kihívá-

	 4	 A „politikai alkímia” olyan folyamatot jelöl, amelyben a hatalom és az ideológia eszközeivel egy társadalmi rendet, értékrendet 
vagy politikai struktúrát radikálisan átalakítanak, sokszor rejtett manipulációval vagy radikális reformokkal.



b  Tanulmányok

d   10

saira. Ez a jelenség nem pusztán a külső nyomásoknak tudható be, hanem a belső reflexió és az auto-
nóm megújulás hiányának is. Pierre Bourdieu kritikai meglátása szerint az egyházaknak nem szabad 
pusztán reaktív módon alkalmazkodniuk a társadalmi változásokhoz, hanem proaktív önkritikával 
kell formálniuk saját struktúráikat, hogy elkerüljék az identitásvesztés veszélyét. Ellenkező esetben 
a permanens liminalitás könnyen céltalansághoz és fragmentálódáshoz vezethet, amely megingatja 
az egyház misszióját és egységét. 

Az állandósult liminalitás fogalma segíthet annak elemzésében is, miért tűnnek az egyházi 
rituálék és szokások időnként elavultnak, és miért nem kellően rugalmasak az egyházak a meg-
újításukra. Az egyház az állandósult liminalitással egy „várakozó” állapotba kerülhet, ahol a vál-
tozás iránti igény és a belső megújulás hiánya egyaránt jelen van, miközben folyamatos feszült-
ségben egyensúlyoz a külső nyomások és a belső rend megőrzésének szándéka között. Eközben 
fennáll a veszély, hogy a permanens liminalitás idővel céltalansághoz és belső széthúzáshoz ve-
zet, hiszen az egyház küldetése és egysége így meginoghat. A permanens liminalitás tehát olyan 
kettősséget jelent az egyház számára, amely egyszerre jelzi a változásra való nyitottságot és az 
elmaradó megújulás kockázatát. A reflexív szociológia – különösen Bourdieu és Touraine kriti-
kai megjegyzései alapján – rávilágít arra, hogy a mélyebb átgondolás és a hosszú távú megúju-
lás döntő jelentőségű a modern kérdésekre adott egyházi válaszokban, ám ez csak akkor lehet si-
keres, ha az egyház nem pusztán a külső változásokra reflektál, hanem saját belső struktúráinak 
autonóm megújítására is képes.

Victor Turner liminoid fogalma a modern társadalmakban egyre jelentősebbé válik, mivel a ha-
gyományos struktúrák fellazulása állandósuló átmeneti állapotokat hoz létre. Ezzel párhuzamosan a 
permanens liminalitás a stabil társadalmi rend megbomlását jelöli, miközben a végleges új formák 
kialakulása elmarad. 

A liminoid jelenség ezzel szemben a modern társadalmak sajátosságaként jelenik meg, ahol az 
átmeneti helyzetek tudatosabb, egyéni és kreatív formákat öltenek. A két fogalom együttesen alkal-
mas arra, hogy leírja a kortárs társadalmi, kulturális és vallási átalakulásokat, különösen a keresz-
tény egyház helyzetének elemzésében. A liminoid jelenségek a modern társadalmakban a hagyomá-
nyos közösségi rítusok helyét veszik át, amelyek korábban kollektív és kötelező jellegűek voltak. A li-
minoid a modernitásban olyan tapasztalatot jelöl, amely az egyéni döntésekre és önreflexióra épül, 
miközben teret ad a személyes kreativitás kibontakozásának és a kulturális innovációk megjelenésé-
nek. Ezt az átmeneti állapotot nem a társadalom központi struktúrái határozzák meg, hanem a sza-
badidő, a művészet, a kultúra és az alternatív közösségek világa. Ez a dinamika a vallásszociológia 
szempontjából kiemelt jelentőségű, hiszen a vallási élet és a keresztény egyház is egyre inkább átme-
neti terekké alakul, ahol a stabil intézményi keretek és hagyományos gyakorlatok meggyengülnek, 
ugyanakkor új formák is kibontakoznak.

Victor Turner elmélete mellett van Gennep vezette be az átmeneti rítusok (rites of passage) fogal-
mát, amelyek során az egyének státusza ideiglenesen meghatározatlan lesz (Gennep 1960, 10–25. o.). 
Turner ezt továbbfejlesztve különítette el a liminalitás (rituális, kollektív jellegű) és a liminoid (egyé-
ni és kreatív) fogalmát (1969, 94–113. o.; 1974, 23–59. o.). Bruce Kapferer Turner nyomán vizsgálta 
az egalitarianizmus szerepét ezekben az átmeneti terekben (2005, 1–15. o.), míg Bjørn Thomassen 
az identitásformálódás és a társadalmi változások kapcsán alkalmazta ezeket az elméleteket (2014, 
45–78. o.). Tom Boland pedig arra mutatott rá, hogy ezek az állapotok hogyan kérdőjelezik meg a 
meglévő társadalmi struktúrákat (2013, 222–239. o.).



„Ubi ecclesia, ubi theologia?” – Felfedezések az átmenet küszöbén  a

11   c

A liminalitás és a liminoid közötti kapcsolat így nem csupán a múlt és a jelen, hanem a hagyo-
mány és az innováció közötti párbeszéd színtere. Az egyház jövője pedig azon múlik, hogy mennyi-
re képes részt venni ebben a párbeszédben, miközben megőrzi hűségét a transzcendens üzenethez 
és saját tradícióihoz. Ez az állandó egyensúlykeresés alapvetően járulhat hozzá a hit autentikus meg-
élésének alapfeltételéhez is a modernitás kihívásai között.

Jan Assmann kulturális emlékezetről szóló elmélete tovább gazdagítja ezeket az irányokat. Ass-
mann szerint az átmeneti helyzetekben – legyen szó liminalitásról vagy liminoid terekről – gyakran 
átalakulnak azok az emlékezeti struktúrák, amelyek meghatározzák egy közösség identitását. A ha-
gyományos kulturális emlékezet meggyengülhet ezekben az állapotokban, miközben új narratívák 
és identitások jönnek létre (Assmann 1999, 34–57. o.). Ez különösen releváns lehet az egyházak ese-
tében: amikor intézményi stabilitásuk meginog, új emlékezeti formák alakulhatnak ki, amelyek le-
hetőséget adnak arra, hogy kreatívan újragondolják saját múltjukat és jövőjüket. Jellemzően akkor 
megy ez végbe, amikor az átmeneti állapotok identitásformáló erejéről és a közösségi emlékezet át-
alakulásáról van szó. Assmann kulturális emlékezetről szóló elmélete szerint a közösségek identitá-
sát meghatározó múltbeli tapasztalatok nem statikusak, hanem dinamikusan alakulnak a társadal-
mi változások és krízisek hatására. Ez a folyamat különösen aktuálissá válik a modern társadalmak 
állandósult átmeneti állapotaiban, amikor a hagyományos struktúrák meginognak, és a közösségek 
új értelmezési kereteket keresnek saját múltjuk és identitásuk számára.

“Ubi ecclesia, ubi theologia?” – Discoveries at the Threshold of Transition
Theological Horizons of Liminality. The Transformation of the Church  
at the Boundary of Order and Chaos – Part 1

b	 The study addresses the complex positioning of the church during liminal periods of trans-
formation, wherein established orders disintegrate and emerging structures remain in flux. 
It employs an interdisciplinary methodology, integrating systematic theology, anthropology, 
and philosophy to offer a nuanced framework for analyzing identity, mission, and renewal 
in transitional contexts. The concept of liminality, rooted in cultural anthropology (Arnold 
van Gennep, Victor Turner) and philosophical traditions (Eric Voegelin’s metaxy), is used as 
a central analytical tool. The study explores how these liminal thresholds can generate crises 
of identity and institutional coherence but simultaneously foster opportunities for creative 
renewal, mainly through the dynamic interplay of order, chaos, and openness to transcend-
ence. It emphasizes the church’s role as an active participant in shaping societal transforma-
tion and spiritual resilience by preserving theological continuity while responding to con-
temporary challenges. Biblical narratives of transitional experiences and the critical perspec-
tives of thinkers like Tillich, Rahner, and Kierkegaard further contextualize the theological 
implications of liminality.

Keywords: church / liminality / liminoid / transformation / identity crisis / systematic theology / mission renewal 
/ anthropology



b  Tanulmányok

d   12

Felhasznált irodalom

Assmann, Jan 1999. A kulturális emlékezet. Írás, emlékezés és politikai identitás a korai magaskultúrákban. Ford. 
Hidas Zoltán. Atlantisz Könyvkiadó, Budapest.

Augustinus, Aurelius 1984. The City of God. Ford. Henry Bettenson. Penguin Books, London. 
Avilai Szent Teréz 1991. A belső várkastély. Ford. Kocsis Imre. Ecclesia, Budapest.
Barth, Karl 1956. Church Dogmatics. I/2. köt. T&T Clark, Edinburgh.
Bauman, Zygmunt 2007. Folyékony modernitás. Ford. Kiss László. L’Harmattan Kiadó, Budapest.
Beck, Ulrich 2003. A kockázat-társadalom. Út egy másik modernitásba. Ford. Lányi András. Századvég Kiadó, 

Budapest.
Bede József: A misztérium bölcselete. Vigilia Kiadó, Budapest.
Berger, Peter 1992. A Far Glory. The Quest for Faith in an Age of Credulity. Free Press, New York.
Berger, Peter 1999. The Desecularization of the World. Eerdmans Publishing, Grand Rapids.
Boland, Tom 2013. Towards an Anthropology of Critique: The Modern Experience of Liminality and Crisis. 

Anthropological Theory, 13. évf. 3. sz. https://doi.org/10.1177/1463499613496731
Bonhoeffer, Dietrich 2020. Közösségben. Ford. Boros Attila. Harmat Kiadó – Luther Kiadó, Budapest.
Bourdieu, Pierre 2002. Reflexív szociológia. Ford. Kovács Éva et al. Napvilág Kiadó, Budapest.
Dilthey, Wilhelm 1925. Élmény és költészet. Három tanulmány. Ford. Várkonyi Hildebrand. Franklin Társu-

lat, Budapest.
Dilthey, Wilhelm 2004. A történelmi világ felépítése a szellemtudományokban. 2., átdolg. kiad. Ford. Erdélyi 

Ágnes. Gondolat Kiadó, Budapest. 
Eliade, Mircea 1996. A szent és a profán. A vallási lényegről. Ford. Szigeti József. Európa Könyvkiadó, 

Budapest.
Eckhart mester 1981. The Essential Sermons, Commentaries, Treatises and Defense. Ford. Edmund Colledge – 

Bernard McGinn. Paulist Press, New York.
Gibbons, Alison 2017. Metamodernism. Historicity, Affect, and Depth after Postmodernism. Rowman & Little-

field, London.
Giddens, Anthony 2006. A késő modernitás következményei. Ford. Láng Zsolt. Gondolat Kiadó, Budapest.
Gennep, Arnold van 1960. The Rites of Passage. University of Chicago Press, Chicago. https://doi.org/10.7208/

chicago/9780226027180.001.0001
Gennep, Arnold van 2027. Átmeneti rítusok. Ford. Liszka József. Lilium Aurum Kiadó, Dunaszerdahely.
Graham, Daniel W. (szerk.) 2010. The Texts of Early Greek Philosophy. The Complete Fragments and Selected 

Testimonies of the Major Presocratics. Cambridge University Press, Cambridge.
Heidegger, Martin 1996. Being and Time. Suny Press, Albany.
Horváth, Ágnes 2013. Political Alchemy. Technology Unbounded. Routledge, London – New York.
Hurd, Elizabeth Shakman 2008. The Politics of Secularism in International Relations. Princeton University 

Press, Princeton.
Hurd, Elizabeth Shakman 2015. Beyond Religious Freedom. The New Global Politics of Religion. Princeton Uni-

versity Press, Princeton. https://doi.org/10.23943/princeton/9780691166094.001.0001
Hurd, Elizabeth Shakman 2018. The New Global Politics of Religion. Osgood Hall Law Journal, 55. évf. 3. sz. 

306–308. o.
Iannaccone, Laurence R. 1992. Religious Markets and the Economics of Religion. Social Compass, 39. évf. 1. sz. 

123–131. o. https://doi.org/10.1177/003776892039001012
Jaspers, Karl 1971. Philosophy of Existence. University of Pennsylvania Press, Philadelphia. https://doi.

org/10.9783/9780812200867



„Ubi ecclesia, ubi theologia?” – Felfedezések az átmenet küszöbén  a

13   c

Jung, Carl Gustav 2019. Az archetípusok és a kollektív tudattalan. Ford. Turóczi Attila. Scolar Kiadó, 
Budapest.

Lloyd, Stephen 2013. Jungian Foundations for Managing and Performing Secular Pilgrimages. Internatio-
nal Journal of Culture, Tourism and Hospitality Research, 7. évf. 4. sz. 375–393. o. https://doi.org/10.1108/
IJCTHR-08-2012-0064

Kálvin, János 2014. A keresztyén vallás rendszere. 2. köt. Ford. Buzogány Dezső. Kálvin Kiadó, Budapest.
Kant, Immanuel 1998. Critique of Pure Reason. Cambridge University Press, New York.
Kapferer, Bruce 2005. The Retreat of the Social. The Rise and Rise of Reductionism. Berghahn Books, New York 

– Oxford. https://doi.org/10.2307/j.ctt1x76dwb
Kierkegaard, Søren 1983. The Sickness unto Death. Ford. Howard V. Hong – Edna H. Hong. Princeton Uni-

versity Press, Princeton.
Kierkegaard, Søren 1985. Fear and Trembling. Ford. Alastair Hannay. Penguin Books, London.
Kočandrle, Radim – Couprie, Dirk L. 2017. Apeiron: Anaximander on Generation and Destruction. Springer, 

Cham. (SpringerBriefs in Philosophy) https://doi.org/10.1007/978-3-319-49754-9
Lambropoulos, Vassilis 2007. Stumbling Over the Boundary Stone of Greek Philosophy. Two Centuries of 

Translating the Anaximander Fragment. In: uő (szerk.): Justice in Particular. Festschrift in Honour of Profes-
sor P. J. Kozyris. Atn. N. Sakkoulas, Athén. 193–210. o.

Lévi-Strauss, Claude 2001. Strukturális antropológia. 1–2. köt. Ford. Saly Noémi – Szántó Diana. Osiris Ki-
adó, Budapest.

Luhmann, Niklas 1995. Social Systems. Stanford University Press, Stanford.
Luhmann, Niklas 2005. Társadalmi rendszerek. A társadalom általános elméletének vázlata. Ford. Biczó Gábor 

et al. Typotex Kiadó, Budapest.
Marcel, Gabriel 2010. Homo Viator. Introduction to a Metaphysic of Hope. St. Augustine’s Press, South Bend.
Milbank, John 1990. Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason. Blackwell, Oxford.
Nietzsche, Friedrich 1986. A hatalom akarása. Ford. Vajda Mihály. Kossuth Kiadó, Budapest.
Nietzsche, Friedrich 2000. Így szólott Zarathustra. Ford. Romhányi Török Gábor. Európa Könyvkiadó, 

Budapest.
Nietzsche, Friedrich 2003. Túl jón és rosszon. Ford. Tandori Dezső. Osiris Kiadó, Budapest.
Papp Zsolt 2018. Niklas Luhmann és a vallási rendszerek önreferenciális működése. ELTE Eötvös Kiadó, Buda-

pest. (ELTE Reader) 
Platón 1984a. Az állam. Ford. Jánosy István. Európa Könyvkiadó, Budapest. (614b–621d, 514a–517c)
Platón 1984b. Lakoma. Ford. Devecseri Gábor. Európa Könyvkiadó, Budapest. (Platón összes művei)
Platón 1995. Phaidrosz. Ford. Németh György. Európa Könyvkiadó, Budapest. (8246d–248c)
Rahner, Karl 1982. Foundations of Christian Faith. An Introduction to the Idea of Christianity. Crossroad, 

New York.
Simplicius 1951. In Physica. In: Hermann Diels – Walther Kranz (szerk.): Die Fragmente der Vorsokratiker. 

Weidmann, Berlin.
Stark, Rodney – Finke, Roger 2000. Acts of Faith. Explaining the Human Side of Religion. University of Cali-

fornia Press, Berkeley. https://doi.org/10.2307/1386688
Stark, Rodney – Iannaccone, Laurence R. 1994. A Supply-Side Reinterpretation of the “Secularization” of 

Europe. Journal for the Scientific Study of Religion, 33. évf. 3. sz. 230–252. o.
Szakolczai Árpád 2017. Permanent Liminality and Modernity. Analysing the Sacrificial Carnival through No-

vels. Routledge, London. https://doi.org/10.4324/9781315600055
Taylor, Charles 2003. Modern Social Imaginaries. Duke University Press, Durham. https://doi.org/10.2307/j.

ctv11hpgvt



b  Tanulmányok

d   14

Thomassen, Bjørn 2014. Liminality and the Modern. Living through the In-Between. Ashgate Publishing, 
Farnham.

Touraine, Alain 1998. A cselekvő történelme. Ford. Kiss Zsuzsanna. Atlantisz Kiadó, Budapest.
Tillich, Paul 1996. Rendszeres teológia. Ford. Szabó István. Osiris Kiadó, Budapest. 
Tillich, Paul 2000. A lét bátorsága. Ford. Szabó István. Teológiai Irodalmi Egyesület, Budapest.
Turner, Victor 1969. The Ritual Process. Structure and Anti-Structure. Aldine Publishing, Chicago.
Turner, Victor 1974. Dramas, Fields, and Metaphors. Symbolic Action in Human Society. Cornell University 

Press, Ithaca.
Turner, Victor 2002a. A rituális folyamat. Struktúra és antistruktúra. Ford. Biczó Gábor. Osiris Kiadó, Budapest.
Turner, Victor 2002b. A szimbólumok ereje. A ndembu rítusok aspektusai. Ford. Biczó Gábor. Osiris Kiadó, 

Budapest.
Vermeulen, Timotheus – Akker, Robin van den 2010. Notes on Metamodernism. Journal of Aesthetics & Cul-

ture. 2. évf. 1. sz. 2–5. o. https://doi.org/10.3402/jac.v2i0.5677
Voegelin, Eric 1956. Order and History. 1. köt. Louisiana State University Press, Baton Rouge. 
Voegelin, Eric 2004. Science, Politics and Gnosticism. ISI Books, Wilmington.
Volf, Miroslav 1996. Exclusion and Embrace. A Theological Exploration of Identity, Otherness, and Reconcilia-

tion. Abingdon Press, Nashville.
Volf, Miroslav 1998. After Our Likeness. The Church as the Image of the Triune God. Eerdmans, Grand Rapids.


	_heading=h.2telh4jws3v0
	_heading=h.nvtac387ou1j
	_heading=h.aharrceuos8d
	_heading=h.16oc5j1f0659
	_heading=h.esfu0j1s5sl8
	_heading=h.l6ohfjqknt3h
	_heading=h.7gtm7rrhs7io
	_heading=h.5dlynqlwgglf
	_heading=h.3o4nsy5semuq
	_heading=h.5qvxfl7zh9q9
	_heading=h.zc8jlzrufk3t
	_heading=h.ymfxlhwifnmv
	_heading=h.eng36dc3716p
	_heading=h.6c4f9hs0dl67
	_heading=h.ndmcxrqwzi3f
	_heading=h.hrppghqheua3
	_heading=h.s2qr8zef75rr
	_heading=h.kawgx4v7a1ab
	_heading=h.v2e9rfxbyqwt
	_heading=h.80uc468ocsva
	_heading=h.ggocir3os7u5
	_heading=h.dc8bmjsrkcim
	_heading=h.bup75xpesmlu
	_heading=h.mvlj55qc58nd
	_heading=h.l83953w0fat6
	_heading=h.80i7lz64vtdf
	_heading=h.1y3wsoqkbbi2
	_heading=h.vs0pebkhbq6r
	_heading=h.1vnqr7gjywe6

